, FIKIH IMAM AL-BUKHARI ,
(Studi Metodologi Pemikiran Hukum Islam)

2+
FAS

Oleh:
Mubh. Fathoni Hasyim
NIM.: 93.3.002/S3

DISERTASI

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga untuk
Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh Gelar Doktor
‘ dalam Ilmu Agama Islam '

YOGYAKARTA
2009

SILIR PLEPLCTAKAAN PASCASARIANA
i o

A ALV GA
voany 000002/ 1/ \u /109
TANGGAL T 50 - Y- 2009w




PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:
Nama : Drs. Muh. Fathoni Hasyim, M.Ag.
NIM :93.3.002/S3
Jenjang : Doktor

menyatakan bahwa disertasi ini secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya
saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya.

Yogyakarta, 9 Juli 2008

Yang menyatakan,

ii



PENGESAHAN REKTOR

1l



DEWAN PENGUJI

iv



l’rom_otor

Promotor

DEPARTEMEN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALMAGA
PROGRAM PASCASARJANA

¢ Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, ML.A.

¢ Dr. Hamim Ilyas, M.A.

CAXatS3\nota dinast Thk.nt’

(



NOTA DINAS

Kepada Yth.

Direktur Program Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

Assalamu’alaikum wr. wb.

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap
naskah disertasi berjudul:

FIKIH IMAM AL-BUKHARI
(Studi Metodologi Pemikiran Hukum Islam)
yang ditulis oleh:
Nama : Drs. Muh. Fathoni Hasyim, M.Ag.
NIM : 93.03.002/S3
Jenjang : Doktor

sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Pendahuluan (Tertutup) pada tanggal 9
Juli 2008, Saya berpendapat bahwa disertasi ini sudah dapat diajukan ke Program
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujpian
Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor di bidang
Ilmu Agama Islam.

Wassalamu 'alaikum wr. wb.

arta, %/ Zcof

Prof. Dr. HM. Amin Abdullah
NIP. 150216071



NOTA DINAS

Kepada Yth.

Direktur Program Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

Assalamu’alaikum wr. wb.

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap
naskah disertasi berjudul:

FIKIH IMAM AL-BUKHARI
(Studi Metodologi Pemikiran Hukum Islam)
yang ditulis oleh:
Nama : Drs. Muh. Fathoni Hasyim, M.Ag.
NIM : 93.03.002/S3
Jenjang : Doktor

sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Pendahuluan (Tertutup) pada tanggal 9
Juli 2008, Saya berpendapat bahwa disertasi ini sudah dapat diajukan ke Program
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diuvjikan dalam Ujian
Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor di bidang
Ilmu Agama Islam.

Wassalamu’alaikum wr. wb.

Yogyakarta, 24 = /@ ~ R0O&
Promotor/Anggo nilai,

Prof. Dr-H. Syamsul Anwar, M.A.

vii



NOTA DINAS

Kepada Yth.

Direktur Program Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

Assalamu'alaikum wr. wb.

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap
naskah disertasi berjudul:

FIKIH IMAM AL-BUKHARI
(Studi Metodologi Pemikiran Hukum Islam)
yang ditulis oleh:
Nama - Drs. Muh. Fathoni Hasyim, M.Ag.
NIM : 93.03.002/S83
Jenjang : Doktor

sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Pendahuluan (Tertutup) pada tanggal 9
Juli 2008, Saya berpendapat bahwa disertasi ini sudah dapat diajukan ke Program
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian
Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor di bidang
[imu Agama Islam.

Wassalamu’alailkum wr. wb.

Promotor/Anggota Penilai,

TX000)

Dr. Hamim Ilyas, M.A.

viii



NOTA DINAS

Kepada Yth.

Direktur Program Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

Assalamu’alaikum wr. wb.

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap
naskah disertasi berjudul:

FIKIH IMAM AL-BUKHARI
(Studi Metodologi Pemikiran Hukum Islam)

yang ditulis oleh:
Nama : Drs. Muh. Fathoni Hasyim, M.Ag.
NIM : 93.03.002/83
Jenjang : Doktor

sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Pendahuluan (Tertutup) pada tanggal 9
Juli 2008, Saya berpendapat bahwa disertasi ini sudah dapat diajukan ke Program
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian
Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor di bidang
Ilmu Agama Islam.

Wassalamu’alaikum wr. wb.

Yogyakarta, &Z~ /3 ~ a-?()C’)Cpl
Anggota Peailai,

Prof, Drs.



NOTA DINAS

Kepada Yth.

Direktur Program Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

Assalamu’alaikum wr. wb.

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap
naskah disertasi berjudul:

FIKIH IMAM AL-BUKHARI1
(Studi Metodologi Pemikiran Hukum Islam)
yang ditulis oleh:
Nama - Drs. Muh. Fathoni Hasyim, M.Ag.
NIM :93.03.002/S3
Jenjang : Doktor

sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Pendahuluan (Tertutup) pada tanggal 9
Juli 2008, Saya berpendapat bahwa disertasi ini sudah dapat diajukan ke Program
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian
Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor di bidang
Tlmu Agama Islam.

Wassalamu'alaikum wr. wb.

Yogyakarta, | - 12-- 2008 .
Anggota Penilai,

it

Prof. Dr. H. Djoko Suryo



NOTA DINAS

Kepada Yth.

Direktur Program Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

Assalamu’alaikum wr. wb.

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap
naskah disertasi berjudul:

FIKIH IMAM AL-BUKHARI
(Studi Metodologi Pemikiran Hukum Islam)
yang ditulis oleh:
Nama : Drs. Muh. Fathoni Hasyim, M. Ag.
NIM : 93.03.002/83
Jenjang : Doktor

sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Pendahuluan (Tertutup) pada tanggal 9
Juli 2008, Saya berpendapat bahwa disertasi ini sudah dapat diajukan ke Program
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian
Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor di bidang
IImu Agama Islam.

Wassalamu’alaikum wr., wb.

Yogyakarta, 24y /& - eod
Anggota Penilai,

Dr. Suryadi, M.Ag.



Codt  palicas

B oS3 Lo, T S g ey
OF o Jus L8 calej (3 sladall plall ol e LIE Al s bl adll pSad L plazaWly 3 i
198 gl gty - Jadd o Sl sl V1 adal d a i pladed e itas O Gty 5
Agtgizad s 2 Alead §) BLAYL $4 Lol Lade (5l ot b3

b s @obndl dill xSl gl ST =1 i AW o ala Y pa ol Ul e Gl
G ol oSl plall oAV e (5 onld il pSall it 37 L L -y Bl (s gl
Ma ot on Sodar I smaddl 3 g wlej B (bl giid LSl 2 OIS S - (teL;
LS LS” caddll ool slade sl o gl i b (i S 3 5 of 1Sk o
(b ol 3 pe ol y M Y iz O

3 o3ball ploiay QLS et WS Cond) 1n OB 63,50 dle W ads o Y Y
,uﬂio,.;{;1nuujJ4Juu¢agttﬂ,fgu,<mfbylmoﬁ‘z,:t,&u@l,h
JENVRUS R TFAPERREY) .a,z;Juwdggh(gﬁuuww,mmg}@) fle dze
5 ol gl W s Glaie  agfs S8 el &l pssay o LS s Sal Eot
s olad 0 Blod) Coldl palzah ¢ sl i oSl LI ¢ o csiB I sy
voday Lagd g 6las 3 Y LY e 5 S0 il Jl ¢ chslazn V) ety o gk

Geh ol Bde lo b8 dmy )l (5 )dd eRill oSl O ) Sl e Bl a3
W il bl Calzz o clalell o ae 2y o ods5 5 Ol 306 J) Bpale il o6 2 (5 ]
g Ofy 5,500 g 0 polan 0 il fgus OF Ut g jlas connl U S 15 s
L_}A:.:l.»;c-‘;ﬂﬁ(‘g)[ﬁ;,ﬂw‘gﬂl&m@;ﬂm.%%yijmww
e L LS s URUWE L PRV E g+ e (T (R T [ QTS X
et 3 el o 2 Gl sl m sl Seal 3 Wl gs 8T & 4ty 0157 050

ar g ey G pal 3 Gl 3 g i (ol 1S ST ey
S pa (bl I pde oy 1 S e Bl BN pde e Y W
v Gy (3 alsd 1l gadt oY S e ay VI L o2 eatS ol 3,5 kil
sl (ghdl) S (ST 5 35t atlant aymy e ey S ALl 5 il (5 S LY
08 2 gz plazal ogntd 5 bl L5 of o] 3 g g b el

Cxii



izl Of o g5} @ 235 oY) gl Sl g Llin pis S s petls O
LU,V o Lo gk gis ol DY) il ghs 2adl 1ylte ptm cnms A 0l pe g 5,0
@ Lo Longie Uilga) jam 3308 watlait (5 bl omged) JSAG clls §) oYL Lagaall Calily
L aast g pladall Al i plamt g s L coomdi Mia ooy & LS, DY) aidll ) phos
' (o) pUY) b

il |



ABSTRACT

Al-Bukhari is a towering figure in the field of hadist, however, his thoughts on the field
of figh are interesting to discuss. Al-Bukhari’s thoughts on figh are often different from those
of the mainstream in his time. Therefore, it shows that Al-Bukhari deserves similar position
of those scholars with an independent mujtahid qualification. Accordingly, a question such as
“why did not Al-Bukhari establish his own mazhab” or other similar questions may arise.

This research is conducted to answer the following questions: 1. How do Al-Bukhari’s
figh thoughts and methodology develop? 2. Why are Al-Bukhari’s figh thoughts different
from the figh thoughts in his time? 3. What are the influences of Al-Bukhari’s figh thoughts
of his time and afterward? This research not only attempts to unearth the place of Al-Bukhari
in the rank of mujtahid as has been formulated by usul figh scholars but also trace back the
causes of the unpopularity of Al-Bukhari’s mazhab.

To answer those questions, library research is employed because the scholar who is
examined lived more than a thousand year ago (in the middle of the 3™ century of
Hijriyah/moon calendar). Also, it shows that the scholar who is studied is a historical figure.
Therefore, this research applies intellectual history approach, Charles Darwin’s theory of
evolution, and the logic theory of Hegel. The method that is used is critical analysis. With
this method, Islamic law thoughts of Al-Bukhari are analyzed. Further, its historical growth,
development and social environment are traced back. Eventually, the way his thoughts
influenced the Moslem society in his time and afterward is scrutinized.

This research finds that Islamic law thoughts of Al-Bukhari grew after they interacted
with a number of mazhabs. It occurred when he travelled (rihlah ‘ilmiyyah) to several
countries and acquired knowledge from a number of ulama (religious scholars) from various
mainstreams. This encounter resulted in significant changes in his thoughts -- enhanced
horizon, improved ability to obtain law from its primary sources, upgraded capacity to
establish his own methodology of Islamic law, and his being an independent mujtahid. The
Islamic law methodology that is developed by Al-Bukhari is apparently suitable with his
skills in the field of hadist. That is, his methodology has the structure of Islamic law of a
puritan hadist scholar; however, he seems to be more consistent towards Aadist than other
hadist scholars.

The influence of Al-Bukhari’s thoughts of law is not noticeable both during his time
and thereafter. This is particularly due to several factors. First, there was no political
patronage with the ruler. Second, Al-Bukhari failed to establish alliance with the mainstream
theological movement, namely the theology of hadist scholars. Third, he failed in
synthesizing the rational and traditional paradigms of thought. Fourth, there were no
distinctive characteristics that identify the typical law thoughts of Al-Bukhari. Fifth, Al-
Bukhari had no best friends and students who concerned with his thinking development.

This research finding sheds lights on the thoughts of Islamic law that grow in
Indonesia. Al-Bukhari’s independence from mazhab may become a new discourse of Islamic
law developmient that shows a tendency to break away from mazhab confinement. Besides,
Al-Bukhari’s methodology that has specific characteristics becomes a valuable
methodological contribution to the Islamic law development. This research also helps
increase a proportional appreciation of scholars’ ijtihad skills including those of Al-Bukhari.

xiv



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-INDONESIA

Transliterasi kata-kata Arab yang dipakai dalam penyusunan disertasi ini
berpedoman pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158/1987 dan
0543b/U/1987

I. Konsonan Tunggal

Huruf Arab | Nama Huruf Latin Nama
! Alif | tidak dilambangkan tidak dilambangkan
@ ba’ b be
< ta’ t te
& sa’ 5 es (dengan titik di atas)
d jim i je
z ha’ h ha (dengan titik di bawah)
d kha’ kh ka dan ha
) dal d de
3 zal | ¥ zet (dengan titik di atas)
J ra’ T - er
J zai Z zet
o sin S es
3 syin sy es dan ye
e sad $ es (dengan titik di bawah)
us dad d de (dengan titik di bawah)
- ta’ t te (dengan titik di bawah)
x za’ z zet (dengan titik di bawah)
& ‘ain ¢ koma terbalik di atas
d gain g ge
— fa’ f ef
T) qaf q qi
4 kaf k ka
d lam 1 ‘el
@ mim m ‘em
O nun n ‘en
3 waw w w
A ha’ h ha
s hamzah ' apostrof
¢ ya’ __ye

% |«



II. Konsonan Rangkap Karena Syaddah ditulis rangkap

1L

1.

Badaie ditulis muta’addidah
B3 ditulis iddah
Ta’ marbutah di akhir kata
Bila dimatikan ditulis &
ieSa ditulis Hikmah
e ditulis ‘illah

(ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap
dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat, mazhab dan sebagainya,
kecuali bila dikehendaki lafaz aslinya).
Bila ditkuti dengan kata sandang “al’ serta bacaan kedua itu terpisah, maka
ditulis dengan A.

BRARPAES ditulis Karamah al-auliya®
Bila ta’ marbutah hidup atau dengan harakat, fathah, kasrah dan dammah
ditulis ¢ atau A.

kil 318 5 ditulis Zakah al-fitri
Vokal Pendek

. Fathah ditulis a

Jad ditulis ~ fa‘ala

- kasrah ditulis i

A ditulis Zukira

. b A ditulis u

caly A ditulis Yazhabu




V. Vokal Panjang

1 Fathah + alif ditulis a
ijlats ditulis Jahiliyyah

2 fathah + ya’ mati ditulis a
(e “ditulis Tansa

3 kasrah + ya’ mati ditulis i
paS ditulis Karim

4 Dammah + wawu mati ditulis u
Uay ditulis Furud

VL.  Vokal Rangkap

1 Fathah + ya' mati ditulis ai
oSin ditulis : bainakum
2 fathah + wawu mati ditulis au
Jds ditulis gaul

VIL.  Vokal Pendek yang berurutan dalam satu kata dipisahkan dengan

apostrof
ll ditulis A'antum
cuel ditulis u‘iddat
S ol Ditulis La'in syakartum

VIII. Kata Sandang Alif + Lam

1. Bila diikuti huruf Qamariyyah ditulis dengan menggunakan huruf “7”.

ol A Ditulis al-Qur'an
ol Ditulis al-Qiyas

xvii



2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggunakan huruf
Syamsiyyah yang mengikutinya, dengan menghilangkan huruf / (el) nya.

slasslt ditulis as-sama’
ot ditulis asy-syams
IX. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat
Ditulis menurut penulisannya.
oyl 50 ditulis Zawi al-furad
Ll Jal ditulis ahl as-sunnah

X. Pedoman ini tidak berlaku untuk kata yang sudah terserap ke dalam
Bahasa Indonesia

Misalnya:

1. Nama Negara: Irak, Mesir, Saudi Arabia dan lain-lainnya.

: syariah, hadis, sunnah, sahih, daif, mutlak, fukaha, fikih,
ijmak, kias, salat, jamak, mazhab, zakat dan lain-lainnya,
kecuali bila dikehendaki lafaz aslinya.

2. Kata-kata

Xviil




KATA PENGANTAR

A

Tidak ada kata yang tepat untuk diungkapkan pada bagian awal ini, selain
ucapan syukur kehadirat Allah swt. Karena atas limpahan karunia dan hidayah-
Nya, disertasi ini dapat diselesaikan sebagaimana yang diharapkan. Walaupun di
beberapa tempat masih banyak sekali kekurangan yang harus disempurnakan.

Disertasi ini, sebenarnya merupakan pengembangan dari tesis yang
peornah penulis susun di akhir masa studi S2 di IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
pada tahun 1995. Pada waktu konsultasi intensif di bawah bimbingan promotor
Prof. Drs. H. Zaini Dahlan, M.A_, belian memberikan saran agar tesis tersebut
dikembangkan menjadi disertasi dan dicari penyebabnya, mengapa tidak
dijumpai dalam sejarah hukum Islam mazhab Imam al-Bukhari. Demikian pula
ketika penulis menghadap Direktur Program Pascasarjana (sebagai penilai) pada
waktu itu, al-marhum Prof. Dr. H. Nourouzzaman Shiddigi, M.A., beliau
menyarankan agar dikembangkan menjadi disertasi, dengan beberapa arahan,
antara lain agar dicari sumber primer berupa tulisan al-Bukhari di bidang fikih.
Oleh karena itu, kepada beliau berdua penulis sampaikan ungkapan terima kasih
yang sebesar-besarnya, teriring doa semoga amal baiknya dapat diterima oleh
Allah swt serta mendapat ampunan atas segala dosa dan kesalahan yang mungkin
pernah diperbuatnya.

Ucapan terima kasih tidak terhingga penulis sampaikan kepada berbagai

pihak yang telah memberikan bantuan, saran dan motivasi kepada penulis dalam

Xix



menyelesaikan disertasi ini. Secara khusus ucapan terima kasih disampaikan
kepada Bapak Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, M.A. selaku promotor, yang telah
bersedia ‘menyisihkan’ waktu di tengah kesibukannya sebagai dosen di
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, dan di beberapa Perguruan
Tinggi lainnya, untuk memberikan motivasi, arahan dan bimbingan kepada
penulis.

Ucapan terima kasih yang tidak terhingga juga penulis sampaikan pada
Dr. Hamim Ilyas, M. A. selaku promotor kedua, meskipun sangat sibuk dengan
berbagai kegiatan akademik, sebagai asisten Direktur Program Pascasarjana UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta, pelatihan-pelatihan dan workshop diberbagai daerah
masih sempat menelaah, memberikan koreksi, bersedia memberikan arahan dan
bimbingan kepada penulis untuk terus menyelesaikan disertasi ini.

Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan pada tim anggota penilai
yaitu Bapak Prof. Dr. H. Djoko Suryo, Prof. Drs. H. Akh. Minhaji, M.A_, Ph.D.
dan Dr. Suryadi, M.Ag. yang berkenan memberikan saran dan masukan sesuai
dengan keahliannya masing-masing.

Selanjutnya penulis juga menyampaikan ucapan terima kasih kepada
Bapak Direktur Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Prof.
Dr. H. Iskandar Zulkarnain dan seluruh stafnya, yang telah memberikan
dukungan, perhatian serta layanan administrasi dan akademik kepada penulis
selama berlangsungnya proses penulisan disertasi ini.

Ucapan terima kasih yang sama penulis sampaikan kepada Bapak Prof. Dr.

HM. Amin Abdullah, selaku dosen dan Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta



yang telah berkenan memberikan kesempatan pada penulis untuk kuliah dan
mengakses berbagai macam ilmu di universitas yang dipimpinnya.

Dalam bagian ini, tentu merupakan keharusan pula bagi penulis, untuk
mengungkapkan rasa terima kasih tidak terhingga kepada Prof. Dr. HM. Ridlwan
Nasir, M A., selaku Rektor IAIN Sunan Ampel Surabaya yang telah memberikan
bantuan, motivasi kepada penulis dalam bentuk beasiswa maupun kesempatan
untuk mengikuti kuliah dan menyelesaitkan penulisan disertasi ini. Juga kepada
semua pimpinan dan dosen Fakultas Syariah IAIN Sunan Ampel Surabaya, yang
telah memberikan peluang dan motivasi, serta kesediaan para dosen mengasistensi
matakuliah yang penulis ampu, sehingga dapat menyelesaikan penulisan disertasi
ini.

Dalam kesempatan ini, akan menjadi suatu beban yang sangat berat pula,
jika penulis tidak menghatwka.n terima kasih kepada kedua orang tua penulis,
yang keduanya telah al-marhum, yaitu al/-Magfur /ah Hasyim Arsyad (ayah) dan
al-Magfur Iaha Adeniyah Adenan (ibu). Keduanya adalah penyebab/perantara
kelahiran penulis, guru dan pembimbing pertama dan utama dalam mengenal
dunia ini. Keduanya telah berjasa besar dalam mengantarkan pendidikan dan
memberikan semangat untuk menjalani kehidupan maupun perjuangan hidup di
masa-masa selanjutnya. Jasa besar keduanya masih tetap terukir indah dan akan
terus hidup di hati penulis. Oleh karena itu, kiranya tidaklah cukup hanya ucapan
terima kasih saja, kepada keduanya teriring doa yang tulus ikhlas semoga Allah

swt memberikan tempat yang damai dan abadi di sisi-Nya, amin.



Kepada keluarga, isteri dan anak-anak penulis, disampaikan ucapan
terima kasih yang tidak terhingga, karena dukungan dan pengorbanan mereka
yang tulus atas kesediaan mereka untuk tidak didampingi dan tidak mendapat
perhatian  selama beberapa bulan, karena penulis perlu berkonsentrasi di
Yogyakarta. Penulis terpaksa mondar mandir, pulang balik Surabaya -
Yogyakarta, beberapa bulan, karena dua kewajiban yang harus penulis laksanakan
dalam waktu yang bersamaan, yaitu memberi kuliah di Fakultas Syariah IAIN
Sunan Ampel Surabaya dan penulisan disertasi di Yogyakarta, karena tanpa
i‘tizal penulis tidak pernah dapat menyelesaikan disertasi, meskipun telah
berkali-kali dicobanya. Oleh karena itu perhatian pada keluarga terpaksa
diabaikan selama beberapa bulan guna menyelesaikan disertasi ini.

Sebenarnya masih banyak nama atau pihak yang telah membantu penulis,
langsung atau tidak langsung, namun terbatasnya kesempatan, mereka tidak
disebut satu persatu. Selain ucapan terima kasih dan penghargaan yang setinggi-
tingginya penulis sampaikan kepada mereka, juga permohonan maaf yang
sedalam-dalamnya atas segala kekurangan dan kesalahan. Semoga Allah swt
membalas jasa mereka semuanya dengan segala kebaikan di dunia dan akhirat.
Penulis menyadari sepenuhnya bahwa masih terdapat kekurangan dalam tulisan
ini. Oleh karena itu, kepada para pembaca disertasi ini, terbuka setiap saat kritik

dan saran yang konstruktif untuk kesempurnaan.

Surabaya, Januari 2009

Penulis

xxii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..

PENGESAHAN REKTOR...
DEWAN PENGUIJL... .
PENGESAHAN PROMOTOR
NOTA DINAS ..

ABSTRAK ..

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latar Belakang Masalah......................coo
Rumusan Masalah... ................ooo i
Tujuan Penelitian... ... ..o
Manfaat Penelitian ................cooiviiiiiii e
Telaah Pustaka ... ..o
Kerangka Teor ... .......ccuiiiet i e e

Metode Penelitian ... ... ..o oot it et e e e e e e
Sistematika Pembahasan ... ...... ... i iaas

~FEeEHOOW>

BAB II: IMAM AL-BUKHARI DAN KONTEKS SOSIO HISTORIS... ..

A. Kehidupan al-Bukhari ..
1. Jelajah Keilmuan ..

2. Perjalanan Hidup al-Bukhan ....................................
B. Latar Sosio Historis dan Intelektual al-Bukhari......................

1. Suasana Instabilitas Politik ..
2. Tradisi Intelektual .

3. Kond151F1k1hpadaMasaal-Bukhan

C. Keahlian dan Karya-Karyanya...

2. Karya-Karya al-Bukhari ..............ocovviiiiininininnnnn,

BAB III: KONSEP IJTIHAD DAN PEMBENTUKAN MAZHAB

A. Konsep [jtihad dan Mujtahid...................o
1. Pengertlanljtlhad

2. Pengertian Mujtahid...
B. Peringkat Mujtahid ...
C. Pembentukan Mazhab-Mazhab Hukum Islam

xxiii

1ii

104
110
110
115
129

e 147
1. PengeruanMazhab.............................
2. Awal Timbulnya Mazhab.........................o

152
155



3. Munculnya Mazhab Regional ........................ccon

4. Munculnya Mazhab Personal ......................c..coo
5. Munculnya Mazhab Doktrinal ... ..

BAB IV: METODOLOGI HUKUM ISLAM AL-BUKHARI

DAN POSISINYA SEBAGAIMUJTAHID .........................

A. Metodologi Hukum Islam al-Bukhari...............................
B. Karakteristik Metodologi al-Bukhari.................................
C. Posisi al-Bukhari Sebagai Mujtahid..................................

BAB YV : PEMIKIRAN HUKUM ISLAM AFBUKHART .....................

A. Bidang Ibadah...
1. Menyentuh Perempuan Tldak Membatalkan wudu ..............
2. Mandi Junub (Sexual Intercourse Tidak Mewajibkan
Mandi, Apabila Tidak Sampai Ejakulasi) ..............cccocoeeeeee.
3. Dispensasi Salat Jamak...
4. Membaca Qunut Sebelum dan Sesudah Rukuk
B. Bidang Etika dan Ahwal asy-Syakhsiyyabh...
1. Aurat (Etika Pergaulan, Paha Bukan Aurat)
2 Nikah dengan Saksi Palsu... L. AA.
1. KekmeerMsabl 40 W N ..
2. Orang Buta Boleh Men_]adl Sak51

160
173

. 179

184
184
206
213

236

.. 239

239

247

... 253
.... 258
... 264
... 264
... 269

. 275
.. 275
.. 279

BAB VI: KONTRIBUSI AL-BUKHARI TERHADAP PERKEMBANGAN

PEMIKIRAN HUKUM ISLAM SEBUAH ANALISIS ...... .-
A. Perkembangan Pemikiran al-Bukhari .. . s
B. Semangat Zaman yang Melatarbelakangl Pemlklran

C. PengaruhPemlklranHukumIslamal-Bukhan.....................

AKesimpulan .............coovviiiiiiiii i e e e e

LAMPIRAN-LAMPIRAN
DAFTAR RIWAYAT HUDUP

XXiv

288

. 288

. 294

300
316
316
321

322






BABI

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Hukum Islam adalah aturan keagamaan yang mengatur perilaku
kehidupan umat muslim, baik yang bersifat individual maupun kolektif. Ia
memiliki spektrum wilayah yang serba mencakup. Tidak satu pun perbuatan
orang muslim terlepas dari jangkaunannya. Karena wilayah cakupannya demikian
luas, maka dalam pandangan umat muslim hukum Islam menempati posisi
sangat penting, bahkan hukum Islam dipandang sebagai pengetahuan par-
exelence (paling istimewa), suatu posisi yang belum pernah dicapai olch teologi
ataupun lainnya. Itulah sebabnya menurut Joseph Schacht, para pengamat Barat
menilai bahwa “Mustahil memahami Islam tanpa memahami hukum Islam™.'

Kata yang paling representatif dan paling menggambarkan terhadap
ajaran Islam adalah kata “Syariah” yang berarti hukum Islam. Penckanan pada
dimensi hukum terhadap ajaran Islam ini sangat dirasakan oleh kaum muslimin,
sehingga terdapat kesan bahwa Islam adalah agama pan-legistik. Seorang penulis
modern melukiskan bahwa hukum Islam sebagai ikhtisar pemikiran Islam,
manifestasi paling tipikal dari cara hidup muslim, serta inti dan saripati Islam itu

sendiri.

'Joseph Schacht, A4n Introduction to Islamic law (London: Oxford at the clarendon press,
1971), him. 1.

2Gyamsul Anwar, “Hukum Islam dan Ketentuan Umum dalam Buku 1 Konsep KUHP
Baru”, Makalah Seminar Nasional Partisipasi Hukum Islam terhadap Pembangunan Hukum
dalam Bidang Pidana, Yogyakarta: 1993, him. 2.



Senada dengan pernyataan di atas, Herman L. Beck dan N.J.G. Kaptein®
berpendapat bahwa hukum Islam merupakan salah satu sumber terpenting dalam
melakukan penelitian terhadap masyarakat Islam. Ia merupakan intisari Islam itu
sendiri. Lebih dari itu, perkembangan semua ilmu pengetahuan agama dan
kehidupan intelektual di dalam Islam memperoleh iramanya dari perkembangan
hukum Islam, bahkan di zaman modern pun prestasi intelektual terpenting orang-
orang Islam sebagai orang Islam, tidak ditujukan untuk membuktikan kebenaran
dogma Islam tetapi untuk memberikan justifikasi terhadap berlakunya hukum

Islam, sebagaimana mereka pahami.*

*Herman L. Beck dan NJG. Kapten, Pandangan Barat terhadap Literatur Hulum,
Filosofi, Teologi dan Mistik Tradisi Iskem (Jakarta: INIS, 1988), him. 111

*Ungkapan senada yang memandang hukum Islam sebagai ajaran terpenting dan
merupakan inti ajaran Islam dihimpun oleh Akh. Minhaji dari beberapa literatur berikut: a) “Islam
adalah Agama Hukum”; C. Snouck Hurgronje, Selected Works of C. Snouck Hurgronje, (ed.) GH.
Bousguet dan Joseph Schacht {Leiden: E.J. Brill, 1957), him. 48; Lihat juga: Joseph Schacht,
“Theology and Law in Islam” dalam Theology and Law in Islam, (ed.) GE. von Grunebaum
{Wiesbaden: Otto Harrasowittz, 1971), him. 3-4, dan Charles J. Adam, “The Islamic Religious
Tradition” dalam Religion and Man: An Introduction, (ed.) W. Richard Comstock (New York:
Harper an Row Publisher, 1971), hlm. 577. b) “... ukum merupakan esensi dari kebudayaan suatu
masyarakat dan hal itu merefleksi jiwa masyarakat jauh lebih jelas dari organisasi manapun. Jika
yang demikian itu merupakan karakteristik umum bagi setiap kebudayaan, maka tidak diragukan
bahwa hal itu sangat jelas dalam Islam dan bahkan lebih jelas dari kebudayaan-kebudayaan yang
lain”. Lihat JN.D. Anderson, The Study of Islamic Law (Ann Arbor: The University of Michigan
Ann Arbor, 1977), him. 3. ¢) “Hukum Islam merupakan esensi dari pemikiran Islam, manifestasi
paling jelas dari cara dan pola hidup islami, dan sekaligus merupakan dasar dan pokok dari Islam
itu sendiri”; Lihat: Joseph Schacht, An Intoduction to Islamic Law (Oxford: Clarendon Press,
1986), him. 1; idem, “Iskomic Religious Law,” dalam The Legacy of Islam, (ed.) Joseph Schacht
dan C.E. Bosworth (Oxford: Clarendon Press, 1974), him. 392; idem, “Theology and Law in
Islam,” him. 3-4; Aharon Layish, “Notes on Joseph Schacht Contribution to the Study of Islamic
Law.” British Society for Midle Eastern Studies, Bulletin 9 (1982), hlm. 133. d) “Sungguh sangat
tidak mungkin untuk memahami pikiran seorang muslim, masyarakat Islam, ide-ide Istam, politik
dan berbagai reaksi terhadap semua itu tanpa mempunyai pengetahuan hukum dalam Islam yang
hingga kini masih mendominasi kehidupan umat Islam™ Lihat JN.D. Anderson, “The
Significance of Islamic Law in The World Today,” The American Journal of Comparative Law, 9
(1960), him. 187. €) “Hukum Islam adalah jantung dari Islam itu sendiri. Preposisi ini telah
diterima dan diakui baik oleh non muslim atau muslim itu sendiri, dan yang demikian itu telah
menjadi keyakinan dasar dalam kajian Islam”. Lihat M.B. Hooker, “Muhammedan Law and
Islamic Law,” dalam Islam in South-East Asia, (ed.) M.B. Hooker (Leiden: E.J. Brill, 1983), 160.
) “... bagi scorang muslim sejati, baik dari kalangan tradisionalis maupun modernis, fslam tanpa
hukum tidak dapat dibayangkan”. Lihat Daniel S. Lev, Islamic Courts in Indonesia: A Study in
The Political Bases of Legal Institutions (Barkeley: University of California Press, 1972), him.
228. g) “adalah aturan-aturan tentang kehidupan, syariah, yang bagi umat Islam merupakan inti



Hukum Islam dan fikih adalah dua istilah yang mempunyai makna
sama, sehingga keduanya sering dipertukarkan dalam pemakaian, meskipun
berasal dari akar kata dan bahasa yang berbeda. Keduanya adalah produk ijtihad
ulama ahli hukum Islam (fugaha’juris). Sebagai man made law hukum Islam
tidak bersifat absolut dan tidak sakral. Hal ini berbeda dengan syariah yang
didasarkan pada tcks-teks suci, nas-nas gat7. Syariah bersifat mutlak, dan tidak
- akan berubah.

Sesuai dengan statemen di atas, Syamsul Anwar setelah membedakan
terminologi fikih dengan syariah dalam arti sempit, ia menulis bahwa akhir-akhir
ini beberapa ahli hukum Islam menganjurkan perbedaan antara syariah dalam
arti sempit dengan fikih dalam arti hukum Islam itu sendiri. Fikih dibatasi pada
hukum-hukum hasil ijtihad dan dapat berubah sesuai dengan perkembangan,
sedangkan syariah adalah hukum yang langsung ditetapkan oleh al-Qur'an dan
hadis, oleh karena itu tidak dapat berubah.’

Sebagai produk ijtihad, hukum Islam sangat rentan terhadap perubahan.
Setiap perubahan sosio kultural umat muslim akan mempengaruhi hukum Islam.

Oleh karena itu ia tidak boleh berdiam diri. Hukum Islam yang diam akan

dari Islam itu sendiri”. Lihat George F. Hourani, “The Basis Authority of Consensus in Sunnite
Islam, “ Studia Islamica, 21 (1964), him. 25. h) “Adalah tidak mungkin memahami Islam tanpa
memahami ajaran hukumnya”. Lihat Joseph Schacht, Introduction, him. 1. i) “Hukum Islam akan
tetap merupakan salah satu subyek penting, jika bukan yang paling penting, bagi mereka yang
menekuni kajian Islam”. Lihat Joseph Schacht, School of Law and later Developments, him. 84. j)
“Bagi mereka yang mempelajari Islam, tidak ada subyek yang lebih penting daripada hukum
Islam”. Lihat; Charles J. Adams, (ed.) A. Reader’s Guide o the great Religions (New York: The
Free Press, 1965), him. 316; Akh. Minhaji, “Pendekatan Sejarah dalam Kajian Hukum Islam”
dalam Jurnal MUKADDIMAH, No. 8, Th.V, 1999, him 85-86.

Syamsul Anwar, “Epistemologi Hukum Islam Probabilitas dan Kepastian”, dalam
Kearah Fikih Indonesia, (ed) Yudian W. Asmin (Yogyakarta: Forum Studi Hukum Islam
Fakultas Syariah TAIN Sunan Kalijaga, 1994), him. 71. Lihat juga Syamsul Anwar, Hukum Islam,
him. 4.



menjadi  fosil-fosil sejarah yang layak ditempatkan di museum saja, untuk
dinyanyikan dan didendangkan. Hukum Islam menurut sifat dasarnya relevan
bagi segala zaman dan tempat (salihun If kulli zamanin wa maka?xin),ﬁ untuk itu
diperlukan eksplorasi konsep pemikiran hukum Islam dan metodologinya dari
para ulama mujtahidin, sebagai tawaran alternatif dalam menjawab tantangan
perubahan sosio kultural tersebut.

Dalam perjalanan sejarahnya yang awal, hukum Islam merupakan
sesuatu kekuatan yang dinamis dan kreatif. Hal ini dapat dilihat dari muncuinya
sejumlah mazhab hukum yang memiliki corak sendiri-sendiri, sesuai dengan latar
belakang sosio kultural dan politik serta tumbuh kembangnya mazhab hukum
tersebut. Pertumbuhan dan perkembangan hukum Islam ini didorong oleh empat
faktor utama: pertamna, dorongan keagamaan; kedua, meluasnya domain politik
Islam pada masa Khalifah Kedua (‘Umar ibn Khattab); ketiga, independensi para
spesialis hukum Islam dari kekuasaan politik; keempar, fleksibilitas hukum Islam
itu sendiri.”

Dorongan keagamaan kaum muslimin yang demikian intens untuk
membumikan norma dan nilai normatif Islam, menyebabkan kaum muslimin
pada masa-masa awal berusaha keras menguasai berbagai disiplin ilmu, schingga

tidak jarang dijumpai ulama yang menguasai disiplin ilmu lebih dari satu.

®Busthanul Arifin, “Prolog”, dalam A. Qodri Azzy, Ekiektisisme Hukum Nasional:
Kompetisi antara Hokum Islam dan Hokam Unnign (Yogyakarta: Gama Media, 2602), him. v.
Lihat juga Akh. Minhaji, “Hukum Islam: Antara Sakralitas dan Profanitas (Perspektif Sejarah
Sosial),” Pidato Pengukuimn Guru Besar Sejarah Sosial Pemikiran Hukum Islam (Yogyakarta:
UIN Sunan Kalijaga, 2004), him. 34.

"Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas (Bandung: Mizan, 1990), him.
43-45,



Intelektual berdisiplin ganda, yang mempunyai kontribusi sangat
berharga dalam perkembangan hukum Islam antara lain adalah Imam al-Bukhari
(194-256 H). Ia adalah sosok intelektual yang lebih dikenal scbagai ahli hadis.
Keahlian dan keagungan namanya menjadi jaminan kesahihan hadis. Seluruh
ulama di dunia Islam sepakat terhadap otoritas al-Bukhari di bidang hadis,
namun ia tidak hanya ahli di bidang hadis. Ia juga menguasai beberapa disiplin
lain seperti fikih, tafsir, teologi, dan sejarah. Kitab pertama yang disusun pada
usianya yang relatif muda (18 tahun) adalah kitab fikih, Qadaya as-Salabah wa
at-Tabi‘in wa Aqéwi]ubwn.s

Al-Bukhari mempunyai pemikiran hukum Islam sendiri yang kadang
berbeda bahkan kontroversial dengan pendapat mainstream ulama pada masanya,
seperti pendapat-pendapatnya tentang:

1. Pertemuan dua jenis kelamin (sexual intcrcourse), tidak mewajibkan mandi,
apabila tidak sampai ejakulasi.

2. Orang yang sedang junub dan haid boleh membaca al-Qur'an.

3. Orang yang sedang berjunub boleh bertayamum, jika takut memakai air.

4. Bolch membaca al-Qur'an di kamar mandi.

5. Paha bukan aurat bagi laki-laki.

6. Boleh salat dengan bersepatu.

*Muhammad Mustafa A'zami, selanjutnya disebut A‘zami, Studies in Huadith
Methodology and Litramre (New York: American Trust Publication, 1977), him. 141. Lihat juga:
‘Abd al-Muhsin al-‘Ubbad, “al-Imam al-Bukhari wa Kitabuhu al-Jami* as-Sahih”, al-Maktabah
asy-Syamilah, Majmu'ah 46 Tarajim wa at-Tabagat 217, bim. 3; “Abd al-Wahhab Ibn Taqy ad-
Din as-Subki, selanjutnya disebut as-Subki, 7. abaqat asy-Syali'iyyah al-Kubra, juz 11 (Mesir: al-
Hasiniyyah al-Misriyyah, t.t.), him. 5; dan Abu Bakr Ahmad ibn ‘Afi al-Khatib al-Bagdadi,
selanjutnya disebut al-Bagdadi, 7arikh Bagdad aw Madinah as-Salam, selanjutnya disebut 7arikh
Bagdad, jilid I (Kairo: al-Khaniji, 1931), him.7.



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

Orang yang salat dalam kapal boleh menghadap ke mana saja kapal
menghadap.

Apabila hari raya jatuh pada hari Jum‘ah, maka orang yang sudah salat hari
raya tersebut tidak wajib (gugur kewajibannya) salat Jum-ah pada hari itu.
Orang sakit, boleh menjamak salat duhur dengan asar dan magrib dengan
isyak.

Boleh membuat sisir dari tulang bangkai hewan seperti bangkai gajah dan
lain-lainnya.

Wajib membaca surat al-Fatihah setiap rakaat bagi orang yang salat, baik
scbagai imam atau makmum, berjamaah atau sendirian sirri atau jahr.

Tidak dihitung satu rakaat, orang yang salat berjamaah ketika imam sedang
rukuk.

Boleh qunut sebelum dan sesudah rukuk.

Mengangkat kedua tangan scjajar dengan bahu, ketika akan rukuk, berdiri
dari rukuk dan ketika berdiri dari tahiyah al-awwal.

Boleh berbicara ketika melaksanakan salat, kalau ada keperluan/hajat.
Disyariatkan (wajib) menyelenggarakan salat Jum‘at di desa maupun di kota.
Boleh menyanyikan sebuah syair, bermain perang-perangan dan tidur di
dalam masjid.

Orang yang bersenggama pada siang hari di bulan Ramadan, wajib
membayar kafarat, tetapi tidak wajib mengqada puasanya.

Persaksian penuduh zina, pencuri dan pezina dapat diterima, apabila sudah

bertaubat.



20.

21.

22.

23.

24,

25.

26.

217.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

Sah nikah dengan saksi palsu.

Boleh bagi wanita membayar zakat suaminya dan anak yatim asuhannya.
Boleh memberi zakat pada orang yang melaksanakan haji.

Boleh membagikan zakat keluar dari suatu negara ke negara lain.

Tidak boleh bagi pemberi sedekah membeli kembali sedekah yang telah
diberikan.

Umrah hukumnya wajib seperti haji.

Boleh memisahkan haji dengan umrah, bagi orang yang tidak memperoleh
petunjuk (tidak tahu).

Wanita tidak wajib memakai hijab, ketika bertemu dengan budaknya sendiri
atau budak orang lain.

Orang buta boleh menjadi saksi.

Wanita yang bercadar (memakai tutup muka) boleh menjadi saksi, apabila
bisa dikenali suaranya.

Boleh bagi wanita (istri) memberi makan orang lain tanpa izin suaminya,
untuk tujuan kebaikan dan tidak menimbulkan dampak negatif.

Wanita boleh menyambut dan berdiri atas kedatangan orang laki-laki,
apalagi penganten.

Boleh mengajarkan al-Qur'an pada orang Yahudi dan Nasrani.

Orang perempuan boleh mengunjungi (membezuk) orang laki-laki yang
sakit.

Mani yang menempel pada pakaian boleh dibasuh atau dikikis saja.



35. Air yang kejatuban najis meskipun kurang dari dua quiah apabila tidak
berubah tidak najis.
36. Hadis daif tidak boleh sama sekali dijadikan fujjak meskipun untuk f5da’i/
al-a‘mal.
37. Persentuhan kulit laki-laki dengan perempuan tidak membatalkan wudu'.
38. Mengusap Kepala seluruhnya dan sekali saja dalam berwudu.
39. Boleh menjauhkan/mengisolasi perusak (orang yang tidak baik perilakunya).
40. Keputusan hakim tidak boleh menghalalkan yang haram dan sebaliknya
mengharamkan yang halal, dan lain-lainnya. 9
Pendapat-pendapat di atas tidak mungkin lahir tanpa melalui proses
pemikiran panjang, sebab al-Bukhari memiliki pengetahuan yang komprehensif,
pernah menimba ilmu pada lebih dari seribu guru.’® Tentu memiliki dasar-dasar
yang kokoh dalam menetapkan hukum.
Bertolak dari uraian di atas, pemilihan tokoh al-Bukhari didasari oleh
beberapa alasan. Pertama, untuk mengkritisi asumsi yang telah mapan bahwa al-

Bukhari hanya ahli di bidang hadis, sekaligus untuk mengapresiasi keahliannya di

9Pendapat-pendapat al-Bukhari di atas tersebar di beberapa literatute dihimpun menjadi
satu saling melengkapi, terutama dari kitab Kbair al-Kalam al-Qira'sh Khaifa al-Imatn, Raf™ al-
Yadaini fi as-Salah karya al-Bukhari, dan kitab-kitab syarab al-Jami‘ as-Sahili seperti Fath al-
Bari karya Tbn Hajar al-‘Asqalani, ‘Umdak al-Qari karya Badr ad-Din al- ‘Aini, Irsyad as-Sarf
karya al-Qastalani, al-Kawakib ad-Darari karya al-Kirmani, Syarh al-Bukhari karya Ibn Battal
dan hein-lainnya. Lihat juga: Abmad Amin, Dufs af Islam, juz 1 (Kairo: Maktabah an-Nahdah al-
Misriyyah, 1974), him. 114; Hamlaini ‘Abd al-Majid Hasyim, al-Imam ai-Bukhari Mubaddisan
wa Faqihan (Mesir. Dar al-Qaumiyah Ii at-Tiba’ah wa an-Nasyr, t.th.), him. 186-190; dan CD.
Rom al-Hadis asy-Syarif dalam Sirah al-Musannifin.

Muhammad Ajjaj al-Khatib, Usil al-Hadis, “Ulimuhi wa Mustalahuba (Beirut: Dar
al-Fikr, 1975), him. 310. Lihat juga: Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar al-° Asqalani, selanjutnya discbut
al-‘Asqalani Hady as-Sari (Kairo: Dar ad-Diyan 1li at-Turas, 1988), hlm. 503 dan Muhammad
Muhammad Abu Syuhbab, selanjutnya disebut Abu Syuhbah, /7 Riliab as-Sunnah al-Kutub as-
Sililial as-Sittah, sclanjutnya discbut F7 Rifab as-Sunnsh (Kairo: Majma‘ al-Buhuos al-
Istamiyah,1969), him. 49-50.



bidang fikih. Kedua, pemikiran hukum Islam al-Bukhari menarik untuk diteliti,
karena hasil ijtihadnya banyak berbeda dengan mainstream pemikiran yang telah
mapan. Ketiga, scbagai ulama besar dan populer Imam al-Bukhari wajar
mempunyai pemikiran yang independen. Dilihat dari keahliannya di bidang hadis
mungkin lebih dekat pada Mazhab Maliki, namun beberapa hasil pemikiran
ijtihadnya berbeda dengan Mazhab Maliki. Apabila dilihat dari sudut masa
hidupnya, ia lebih dekat pada Imam Syafii dan Ahmad ibn Hanbal, namun
pendapat-pendapatnya banyak berbeda dengan Mazhab SyafiT dan Hanbali.
Karena itu perlu pelacakan posisi Imam al-Bukhari dalam konteks sebagai
mujtahid. Keempat, dalam beberapa literatur yang berkaitan dengan pembahasan
Tmam al-Bukhari, statemen tentang keahliannya di bidang hukum Islam terbatas
pada informasi produk ijtihadnya, tidak menjangkau dasar-dasar pemikiran, dan
metodologi hukum Islam yang dibangunnya. Untuk itu, telaah kritis menelusuri
dasar-dasar dan metodologi hukum Islam yang dibangunnya perlu dilakukan.
Kelima, apabila al-Bukhari telah memiliki metodologi hukum Islam sendiri,
maka ia dapat disejajarkan dengan ulama pendiri mazhab, sebagai mujtahid
mutlak, tetapi dalam sejarah hukum Islam tidak pernah dikenal nama Mazhab

Bukhari.

B. Rumusan Masalah
Bertolak dari latar belakang masalah tersebut, dapat dirumuskan sccara

sederhana tiga pertanyaan sebagai berikut:



10

Bagaimana perkembangan pemikiran hukum Islam al-Bukhari dan
metodologi yang dibangunnya?

Mengapa pemikiran hukum al-Bukhari sering berbeda dengan mainstream
pemikiran hukum Islam pada zamannya?

Bagaimana pengaruh pemikiran hukum Islam al-Bukhari ini pada masanya

dan masa sesudahnya?

Batasan Masalah

Penggunaan terminologi fikih dewasa ini, menjadi semakin sangat luas,

keluar dari konteks terminologi hukum Islam. Spektrum fikih menjangkau

seluruh aspek kehidupan umat manusia selain akidah dan tasawuf, seperti fikih

politik (figh siyasah), fikih sosial, fikih ekonomi, fikih perdagangan, fikih

perbankan, fikih perempuan, fikih keluarga, fikih lingkungan bahkan juga fikih

pendidikan dan lain-lainnya.

Memperhatikan penggunaan terminologi fikih yang semakin sangat luas

tersebut, penelitian disertasi tentang fikih Imam al-Bukhari ini dibatasi selain

pada tiga pokok masalah di atas, pemikiran-pemikiran hukum Islamnya

difokuskan pada masalah berikut:

1.

Tbadah, yang terdiri dari tiga masalah;

a. Wudy' (menyentuh perempuan tidak membatalkan wudu').

b. Mandi junub (sexual intercoursc tidak mewajibkan mandi, apabila tidak
sampai gjakulasi).

c. Salat jamak (orang sakit boleh menjamak salat).



11

d. Boleh qunut sebelum atau sesudah rukuk
2. Etika dan ahwal asy-Syakhsiyyah, terdiri dari dua masalah:
a. Aurat (etika pergaulan, paha bukan aurat).
b. Sah nikah dengan saksi palsu.
3. Muamalah, terdiri dari dua masalah:
a. Kebebasan bertransaksi

b. Orang buta boleh menjadi saksi.

D. Tujuan Penelitian
Sebagaimana tercermin dalam latar belakang masalah, maka tujuan
penelitian penulisan disertasi ini, dapat dikonstruksi sebagai berikut:
1. Untuk mengeksplorsi dan menemukenali konsep dasar pemikiran-
pemikiran hukum al-Bukhari dan metodologi yang dibangunnya.
2. Menemukenali faktor-faktor yang melatarbelakangi lahirnya pemikiran-
pemikiran hukum al-Bukhari tersebut. |
3. Mendeskripsikan pengaruh pemikiran hukum al-Bukhari tersebut pada

zamannya dan zaman sesudahnya.

E. Manfaat Penelitian

Dengan tereksplorasinya hal-hal di atas, diharapkan penelitian ini
bermanfaat bagi:
1. Pemberian nuansa baru bagi ragam pemikiran hukum Islam yang

berkembang di Indonesia sejak tahun 1980 an. Independensi al-Bukhari dari



12

pemikiran hukum Islam yang telah mapan, menjadi diskursus pengembangan
hukum Islam yang sedang menggeliat dari keterpakuannya terhadap
pendapat mazhab.

2. Penelusuran terhadap metodologi yang digunakan oleh al-Bukhari dalam
istinbat hukum Islam, diharapkan menjadi konstribusi di bidang metodologi
yang diperlukan dalam pengembangan hukum Islam, karena kebekuan di
bidang metodologi akan mengakibatkan kebekuan di bidang produk hukum.
Sebaliknya pengembangan di bidang metodologi akan berpengaruh secara
signifikan bagi pengembangan pemikiran hukum atau produk hukum.

3. Dapat memberikan apresiasi yang sesuai terhadap keahlian seorang tokoh
intelektual, yang telah memberikan konstribusi berharga bagi pengembangan
hukum Islam, yang sementara ini, namanya tenggelam oleh kebesaran

namanya di bidang disiplin lain.

F. Telaah Pustaka

Penelitian tentang fikih fmam al-Bukhari, tidak dapat dilepaskan dari
penelitian tenfang al-Bukhar dari aspek keahliannya di bidang hadis. Buku-buku
yang ditulis oleh para ulama terdahulu secara spesifik tentang al-Bukhari tidak
banyak dijumpai. Para ulama biasanya hanya mencantumkan dalam salah satu
sub bab tulisannya tentang al-Bukhari, scbagai salah satu tokoh spesialis hadis
yang sangat berjasa di bidang penghimpunan hadis-hadis sahih, seperti buku Fajr
al-Islam dan Duha al-Islam, karya Ahmad Amin. Ada pula beberapa kitab yang

mencantumkan tulisan tentang al-Bukhari dalam satu bab sendiri, dan diletakkan



13

diawal tulisannya, sebagai pengantar kitab yang dieditnya seperti Muhammad
Fu'ad ‘Abd al-Bagi, yang mengedit kitab al-Adab al-Mufrad, karya al-Bukhari.
Ia mencantumkan artikel karya Muhib ad-Din al- Khatib, “At-Ta‘rif bi al-Imam
Muhammad ibn - Isma‘7l al-Bukhari®, sebagai pengantar kitab tersebut untuk
mengenal penulisnya. Atau mencantumkan dalam satu bab sendiri, karena
merupakan syarah dari kitab hadis al-Jami* as-Sahih karya monumental al-
Bukhari, seperti Fath al-Bari karya Ibn al-Hajar ‘al-‘Asqalﬁn_i. ‘Umdah al-Qari
karya Badr ad-Din al-‘Aini, Irsyad as-Sari, karya al-Qastalani, al-Kawakib ad-
Darari karya al-Kirmani, Syar# al-Bukhari, karya Tbn Battal, Fath al-Bari karya
Ibn Rajab dan 1airi-lainnya, sebagai pengantar kitab-kitab tersebut, selalu
menyebut biografi al-Bukhari, sejarah intelektualnya dan kriteria-kriteria hadis
sahih menurut al-Bukhari.

Zainal Abidin Ahmad menulis buku dengan judul Imam Bukhari Pemuncak
Iimu Hadis,"' Buku ini ditulis dalam rangka memperingati 1200 tahun
meninggalnya Imam Bukhari. Apabila dilihat dari judulnya buku ini seakan
sepenuhnya membicarakan tentang keahlian al-Bukhari di bidang hadis, schingga
mencapai derajat tertinggi di bidang hadis. Buku ini memang membahas tentang
biografi al-Bukhari dan perjuangan al-Bukhari dalam menghimpun hadis-hadis
sahih. Sedangkan pembahasan tentang keahliannya di bidang fikih tidak
mendapat perhatian. Meskipun demikian, buku ini cukup penting dalam

pencarian informasi tentang biografi al-Bukhari. Buku ini, ditulis dengan

1! Cetakan pertama, diterbitkan oleh CV Bulan Bintang Jakarta, tahun 1975.



14

semangat mengapresiasi keahlian tokoh intelektual untuk mendapatkan posisi
yang sesuai.

Disertasi di UIN Sunan Kalijaga Yokyakarta 2004 ditulis oleh
Muhibbin dengan judul: “Telaah Ulang atas Kriteria Kesahihan Hadis-Hadis a/-
Jami* as-Sahili’. Disertasi ini memuat kritik terhadap kriteria hadis sahih yang
dirujuk pada al-Bukhari, padahal Imam al-Bukhari sendiri tidak merumuskan
secara cksplisit kriteria tersebut. Diasumsikan kriteria tersebut disusun oleh para
ulama “Ulim al-Hadis, kemudian dialamatkan kepada Imam al-Bukhari. Kriteria
hadis tersebut cukup ketat, hanya sayangnya tidak dapat diujikan kembali kepada
hadis-hadis di dalam kitab al-Jami‘ as-Sahil karya Imam al-Bukhari sendiri.
Padahal dalam kitab al-Jami* as-Sahil tersebut, ditemukan sejumlah hadis yang
mu-aliag. Hadis mu‘alfag merupakan salah satu dari hadis daif.

Ta mengkritisi kriteria-kriteria kesahihan hadis yang diasumsikan rumusan
al-Bukhari tersebut. Karena terdapat beberapa kelemahan yang menonjol, yaitu
kurangnya perhatian pada aspek mafan atau materi hadis. Unsur-unsur kriteria
yang ada selalu mengarah pada aspek sanad. Padahal hadis itu terdiri dari dua
aspck yang sama-sama pentingnya, yaitu sana(;( dan matan. Di samping itu
kriteria tersebut didasarkan atas penilaian subyektif perorangan. Disarankan
penilaian dilakukan secara obyektif yang dapat diterima oleh semua orang. Ia
menawarkan kriteria kesahihan hadis yang dapat dipergunakan menilai semua
hadis yang terkoleksi dalam kit ab-kitab hadis, yaitu: 1. Perawi-perawinya harus
“adii, 2. Perawi-perawinya harus dabit. 3. Sanad nya muttasil (bersambung).

4.Tidak ada syaz (kejanggalan).



15

Tawaran kriteria Muhibbin ini, tampaknya mengulang kriteria hadis
sahih yang ditawarkan oleh para ulama ‘Ulum ai-Hadis. Nilai lebihnya terdapat
pada penckanannya terhadap penilaian aspek matan yang dikaitkan dengan unsur
tidak ada kejanggalan (salima min syuwzuzin wa “llatin), di samping tidak
bertentangan dengan materi hadis lain yang lebih kuat, hadis tersebut tidak
mengandung kejanggalan-kejanggalan, misalnya: 1) bertentangan dengan nas-nas
gat 7 (al-Qur ‘an dan hadis mutawatir); 2) bertentangan dengan dalil-dalil yang
meyakinkan dan tidak dapat ditakwilk#n; 3) materi hadis bertentangan dengan
perbuatan Nabi sendiri; 4) materi hadis bbertentangan dengan fakta scjarah; 5)
materi hadis bertentangan dengan kesimpulan-kesimpulan yang dihasilkan oleh
akal sehat.

Ta juga mencantumkan salah satu sub bab al-Bukhari sebagai seorang
fagih dalam bab yang membahas biografi al-Bukhari yang terdiri dari tiga
halaman, bertitik tolak dari pendapat Abu Syuhbah dalam F7 Rihab as-Sunnah,
bahwa al-Bukhari selain ahli hadis juga ahli fikih. Ia mendukungnya dengan
enam bukti keahliannya di bidang fikih terscbut.”?

Disertasi Muhibbin tersebut cukup memberi kontribusi dalam bidang ilmu
hadis. Ia nmengkaji dengan kritis kriteria kesahihan hadis dan
memverifikasikannya dengan kitab ai-Jami* as-5ahih karya Imam al-Bukhari,
namun keahlian al-Bukhari dalam bidang hukum Islam mendapat porsi yang
sangat sedikit. Hal ini berarti memberi peluang pada penulis untuk menelitinya

dengan kritis tentang pemikiran-pemikiran dan metodologi hukum Islamnya.

2)\uhibbin, “Telaah Ulang Atas Kriteria Kesahihan Hadis-Hadis al-Jami‘ al-Sahih”,
Disertasi (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2003), him. 50-51.



16

Tulisan lain yang membahas pemikiran hukum al-Bukhari adalah tesis
penulis dengan judul “Al-Bukhari Pendidikan dan Pemikirannya di Bidang
Fikih”, Tesis ini disusun pada tahun 1995 di IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
melacak jalur pewarisan intelektual al-Bukhari di bidang hadis dan fikih.
Pemikiran-pemikiran hukum Islamnya dipaparkan sebagian, namun tesis bersifat
deskriptif, tidak membahas konsep dasar pemikiran hukum dan metodologi yang
ditawarkan al-Bukhari, tidak membahas faktor penyebab lahirnya pemikiran
tersebut, dan pengaruh al-Bukhari terhadap pemikiran hukum Islam pada
masanya serta generasi sesudahnya, schingga tidak menjawab pertanyaan
mengapa pada saat maraknya pembentukan mazhab-mazhab fikih, Imam al-
Bukhari tidak membent uk mazhab sendiri.

Selain itu ada buku yang ditulis oleh Hamlaini ‘Abd al-Majid Hasyim,
dengan judul al-Imam ai-Bukhari Mubaddisan wa Fagihan.> Buku ini membahas
keahlian al-Bukhari di bidang hadis dan fikih, terdiri dari delapan bab, 289
halaman, yang membahas tentang keahlian al-Bukhari di bidang fikih hanya satu
bab yaitu bab IV terdiri dari 37 halaman. Manakala diperhatikan dari jumlah
halaman, buku ini isinya kurang proporsional, namun pemikiran-pemikiran
hukum dan metodologi yang ditawarkan al-Bukhari telah disinggungnya, hanya
saja pembahasan tersebut tidak disertai dengan argumentasi yang mendasar
dengan kata lain konsep-konsep dasar dan konstruksi metodologi yang

ditawarkan al-Bukhari belum sempat terbahas dengan cukup ckstensif. Ia hanya

PBuku ini dicetak dan diterbitkan oleh ad-Dar al-Qaumiyah at-Tiba‘ah wa an-Nasyr
Kairo Mesir. Seperti biasanya buku-buku terbitan Timumr Tengah, seringkali tidak mencantumkan
tahun penerbitan. Buku inipun tidak mencantumkan tahun penerbitan.



17

menyebutkan secara singkat produk hukum al-Bukhari dan metode yang
digunakannya dan membahas faktor penyebab lahirnya pemikiran tersebut serta
pengaruh pemikiran al-Bukhari, tidak menjawab pertanyaan mengapa al-Bukhari
tidak membentuk mazhab sendiri. Dengan segala kelebihan dan kekurangannya,
literatur-literatur yang telah disebutkan di atas, memberi peluang pada penulis
scbagai bahan penclitian disertasi, dan kelebihan-kelebihannya akan menjadi

referensi yang berharga.

F. Kerangka Teori

Hukum Islam dalam sejarahnya ~ mengalami pertumbuhan dan
perkembangan yang unik, ia tidak lahir dari rahim lembaga legislatif atau
peradilan, tetapi dari pendapat dan fatwa individu-individu ulama yang
berkualifikasi mujtahid, dan proses perkembangannya scjalan dengan teori
evolusi Charles Darwin.

Para tabiin pada akhir abad pertama hingga awal abad keduva Hijriyah,
menggelar falagah di masjid-masjid yang diikuti oleh murid yang relatif terbatas.
Kemudian berkembang luas dan mapan pada generasi fabi* ar-Tabi‘in dan
sesudahnya, yaitu generasi imam mazhab pada pertengahan abad kedua dan abad
ketiga Hijriyah. Hukum Islam mengalami penurunan secara evolotif pada abad
keempat dan kelima hijriah, hingga akhirnya mengalami stagnasi yang disusul
dengan munculnya isu penutupan pintu ijtihad pada akhir abad kelima hijriyah.
Surutnya perkembangan hukum Islam ini dikenal dengan masa taklid, masa
taklid ini berlangsung cukup lama, hingga munculnya seruan ijtihad yang

dimotori oleh para pembaru muslim pada abad kedua belas Hijriyah. Perjalanan



18

sejarah hukum Islam oleh Wael B. Hallaq,14 dikonstruksi menjadi tiga fase: Fase
otoritas, fase kontinyuitas dan fase perubahan.

Perjalanan panjang sejarah hukum Islam dari fase ke fase lainnya
membutuhkan waktu berabad-abad lamanya. Perubahan yang terjadi tidak secara
revolutif, dan terjadi dialektika pemikiran yang luar biasa. Oleh karena itu kajian
ini akan didekati dengan menggunakan dua teori, yaitu teori evolusi Darwin dan
dialektika Hegel. Teori pertama dipakai untuk mendekati pertumbuhan dan
perkembangan pemikiran hukum Islam al-Bukhari, dan perjalanan sejarah hukum
Islam secara massive, sedangkan teori kedua ini akan nampak sekali ketika terjadi
dialektika antara aliran pemikiran hukum, sehingga melahirkan mazhab-mazhab
hukum Islam yang belasan jumlahnya. Dialog antara dua kutub ekstrim akan
dapat melahirkan aliran pemikiran baru, jika ada proses yang disebut sintesa atau
dalam bahasa Usal al-Figh nya disebut proses “islah”, Ulama Usul fikih telah
merumuskan prinsip 7s/ak ini dalam sebuah kaidah “al-Mubafazah bi al-Qadim
as-Salih wa al-Akhzu bi al-Jadid al-'Asiah ” Mazhab Syafi‘i dan mazhab hukum
moderat lainnya terlahir dari sebuah proses sintesa atau islah ini. Dua aliran
pemikiran hukum Islam klasik; Mazhab Kufah yang lebih dominan dalam
penggunaan ra‘yu dan kurang memanfaatkan hadis, sedangkan mazhab Hijaz
sebaliknya, lebih dominan dalam penggunaan hadis dan minim dalam penggunaan
penalaran. Proses iglah dari tiga fase perkembangan sejarah hukum Islam di atas,

apabila dideskripsikan dalam sebuah bagan dapat dilihat sebagai berikut:

14 Sejarah pertumbuhan dan perkembangan hukum Islam direkam oleh Hallag dalam
sebuah buku Authority, Continuity, and Change in Islamic Law, Cambridge: Cambridge
University Press, 2001.



19

AUTHORITY, CONTINUITY, AND CHANGE IN USHUL AL-FIQH”

Al-Quwwah
Al-Ma'rifiyyah/
Epistemic
Authority

At-Turas/
Taqlid/
Continuity

PROCESS = ISLAH>

Hukum Islam adalah sebuah istilah yang terdiﬁ‘dari dua kata, hukum dan

At-Tajdid/
Ijtihad/
Change

Islam, keduanya berasal dari bahasa Arab, kemudian terserap ke dalam bahasa
Indonesia menjadi istilah yang baku bagi aturan atau ketentuan tentang tingkah
laku atau kehidupan secara menyeluruh yang didasarkan pada al-Qur'an dan
hadis.’® Persoalan muncul ketika istilah hukum Islam ini dicari padanannya
dalam kitab kuning atau bahasa Arab. Tidak ada kesepakatan di antara para
ulama. Ada yang cenderung menyamakan dengan istilah syariah, sebagian yang
lain menyamakan dengan kata fikih. Olch karena perlu penelusuran sejarah
pemakaian terminologi fikih dan syariah.

Fikih (dalam bahasa Arabnya al-figh) berarti paham (. understanding) atau

mengetahui. Kata fikih pada mulanya digunakan orang Arab bagi seseorang yang

15Akh. Minhaji, “Otoritas, Kontinyuitas dan Perubahan dalam Sejarah Pemikiran Ushul
al-Figh” dalam [jtihad dan Legislasi Muslim Koaltemporet (Yogyakarta: UII Press, 2004), hlm.

16Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar
Bahasa Indonesia, Edisi I (Jakarta: Balai Pustaka, 1995), him. 360.



20

ahli dalam mengawinkan onta, yang mampu membedakan onta betina yang

sedang birahi dari onta betina yang sedang hamil,?

Dalam banyak toampat.,!8 al-Qur'an menggunakan kata fikih dalam
pengertian umum, yaitu memahami. Ekspresi al-Qur'an “Liyatafaqqahu fi ad-
Din’¥ (untuk memahami masalah agama). Hal ini memperlihatkan bahwa pada
masa awal Islam terminologi fikih belum digunakan untuk pengertian hukum
secara khusus, tetapi mempunyai pengertian {uas yang mencakup semua dimensi
agama, seperti teologi, politik, ekonomi, dan hukum. Fikih dipahami sebagai
ilmu tentang agama yang ak)an mengantarkan manusia pada kebaikan dan
kemuliaan.

Pada periode-periode awal, dijumpai beberapa istilah seperti al-figh, al-
‘ilmu, al-iman, at-tauhid, tazkir dan a]—.!zikmab,zo yang sama-sama digunakan
dalam pengertian umum (makna luas), tetapi kemudian menjadi lebih sempit dan
spesifik. Alasan terjadinya perubahan ini, karena kaum muslimin pada masa
Rasulullah saw tidak sedemikian kompleks dan beragam, sebagaimana
pertumbuhan kemudian. Pembauran kaum muslimin dengan kaum non muslim di
daerah-daerah taklukan, munculnya beberapa mazhab hukum, teologi dan
perkembangan ilmu-ilmu keislaman lainnya, adalah merupakan faktor utama
yang menyebabkan perubahan arti beberapa istilah dalam Islam termasuk istilah
fikih.

7 Ahmad Hassan, The Early Development of Islamic Jurisprudence, selanjutnya disebut
1he Early Development (Islamabad: Islamic Research Institute, 1970), him. 1.

18 Kata Figh dan kata yang seakar dengannya, dalam al-Qur'an disebut sebanyak 20 kali.
Muhammad Fu'ad ‘Abd al-Baqi, al-Muw5am al Muafalras Li al-Faz al-Qor'an al-Karim (Beirut:
Dar al-Fikr, t.th.), hlm. 101.

2 0.8. at-Taubah (9): 122.

Abu Hamid al-Gazali, Ihya’ ‘Ulam ad-Dip, jilid I (Kairo: tp., 1939), him. 38.

2! Abmad Hassan, The Farly Devedopment, him. 2.



21

Menurut  Fazlur Rahman,” terminologi  fikih dalam  sejarah
perkembangannya, hingga menjadi sebuah disiplin ilmu hukum Islam, sekurang-
kurangnya melalui tiga fase:

Pertama, kata fikih berarti “paham” yang menjadi kebalikan dari dan
sekaligus menjadi suplemen terhadap istilah “ilmu” (menerima pelajaran )
tentang nas yakni al-Qur'an dan hadis. IImu dimaksudkan dengan “menerima
pelajaran”, oleh karena proses memperoleh ilmu itu melalui riwayat atau
penerimaan, seperti menerima esensi ayat al-Qur'an atau hadis. Berbeda dengan
memberi atau menetapkan hukum terhadap suatu kasus dengan cara menafsirkan
salah satu ayat al-Qur'an atau sunnah Nabi. Dengan kata lain, fikih mengacu pada
proses aktifitas untuk memahami atau menafsirkan al-Qur'an atau sunnah Nabi.
Sedangkan ilmu mengacu pada proses “menerima pelajaran” tentang al-Quran
atau sunnah Nabi. Jadi dalam fase ini, fikih identik dengan ra’yu sebagai
kebalikan dari ilmu yang identik dengan riwayat (al-Qur'an dan hadis).

Kedua, fikih dan ilmu keduanya mengacu pada pengetahuan (knowledge),
kita dapatkan beberapa istilah serperti “Ilmu agama” atau “Fikih tentang materi
agama’. Pada fase ini makna fikih mengacu pada pemikiran atau pengetahuan
tentang agama secara umum, meliputi ilmu kalam, tasawuf, termasuk hukum dan
lain-lainnya, tidak hanya pengetahuan tentang hukum Islam saja. Sebuah buku
yang terkenal yang dinisbatkan pada Imam Abu Hanifah (w. 150 H), yaitu “al-
Figh al-Akbar’, menjadi bukti sejarah, bahwa Abu Hanifah memasukkan

masalah-masalah akidah/kalam, akhlak, dan sebagian kecil masalah hukum,

2 Fazlur Rahman, /s/am (Chicago: The University of Chicago,1975), him. 100-101.



22

sebagai bagian yang dicakup oleh terminologi fikih. Hal ini berarti bahwa dalam
fase ini terminologi fikih digunakan untuk semua pengetahuan tentang agama.

Ahmad Hassan” berpendapat bahwa terminologi kalam dan fikih belum
dipahami sebagai suatu kajian yang berspektrum khusus hingga masa
pemerintahan al-Ma‘mun (w. 218 H). Masalahnya dapat ditelusuri sampai pada
abad kedua Hijriyah di mana terminologi fikih mencakup persoalan-persoalan
teologi, akhiak dan hukum. Abu Hanifah (w.150 H) pendiri Mazhab Hanafi
pernah menulis kitab yang diberi judul alél’iqb al-Akbar muatannya masih
berbaur antara teologi, akhlak dan sedikit masalah hukum. Hal ini membuktikan
bahwa terminologi fikih dipakai untuk semua pengetahuan agama.

Ketiga, fikih berarti suatu disiplin ilmu hukum Islam. Sebagai sebuah
disiplin ilmu, berarti ia merupakan sebuah produk, yaitu suatu pengetahuan
produk ijtihad fukaha. Ruang lingkup istilah fikih secara bertahap menyempit,
dan akhirmya terbatas pada masalah-masalah hukum, bahkan lebih sempit lagi,
hanya pada literatur hukum.

Istilah syariah hampir-hampir tidak pernah dipergunakan pada masa-
masa awal Islam. Istilah ini diperkenalkan untuk pengertian khusus, yakni hukum
Islam pada masa yang terkemudian. Secara harfiah kata syariah berarti “jalan
menuju mata air dan tempat orang-orang yang minum”. Orang-orang Arab
menggunakan kata syariah pada jalan setapak menuju palung air yang tetap dan
diberi tanda yang jelas terlihat mata. Hal ini berarti jalan yang jelas kelihatan

atan jalan raya untuk diikuti. ** Al-Qur'an menggunakan kata-kata syir‘ah dan

B Ahmad Hassan, 7he Early Development, him. 3-4.
%Ibn al-Manzur, Jamal ad-Din Muhammad ibn al-Mukarram al-Ansan, Lisa# al-‘Arab,
juz X (Mesir: ad-Dar al-Misriyyah, t.th), him. 40-42.



23

syari‘ah dalam arti din (agama), dalam pengertian jalan yang jelas yang telah
ditunjukkan Allah pada manusia.” Kata syariah pernah digunakan pada masa
Rasul dengan arti pokok-pokok ajaran agama, yaitu ketika orang-orang Arab
Badui meminta kepada Rasul agar mengutus seseorang untuk mengajari Syarar*
(jamak dari syarr‘al). Abu Hanifah munggunakan kata syariah lebih sempit dari
kata din. Dalam kitab al-‘Alim wa al-Muta‘allim, ia membedakan kata din
sebagai pokok-pokok keimanan yang dibawa para Rasul yang tidak pernah
berubah, sedang syariah sebagai kewajiban-kewajiban yang harﬁs dijalankan,
bisa berbeda antara Rasul yang satu dengan lanilla.?®

Kata syariah hingga abad kedua Hijriyah ini masih dipakai untuk seluruh
aspek ajaran agama, karya Abu Hanifah di atas menunjukkan hal itu, tidak hanya
aspek hukum. Tahap berikutnya arti syariah menyempit menjadi ajaran Islam
berkaitan dengan masalah hukum. Apabila dihubungkan dengan kata fikih, maka
kata syariah mempunyai makna yang sama dengan fikih. Para ahli membedakan
bahwa syariah adalah aturan Allah yang bersifat absolut, kekal-abadi, suci dan
sakral karena merupakan aturan dari Allah, sehingga tidak bisa dan tidak boleh
diubah kecuali oleh Allah sendiri. Sebaliknya fikih adalah relatif, profan, rentan
terhadap perubahan. Rumusannya dipengaruhi oleh kondisi tempat dan waktu.Z
Dengan demikian hukum Islam mencakup dua istilah, syariah dan fikih. Dengan
kata lain hukum Islam dapat dipilah menjadi dua, yaitu devine /aw dan juris law;

yang pertama adalah hukum yang ditetapkan Allabh dan bersifat

absolut(identik dengan syariah), sedang kedua hukum yang dihasilkan dari hasil

2 .S. al-Maidah (5): 48 dan al-Jasiyah (45): 18.
26 Ahmad Hassan, The Early Development, him_ 7-8.
21 Akh. Minhaji, Hukum Islom, him. 31-32.



24

pemahaman fisgaha terhadap teks (al-Qur'an dan Sunnah), identik dengan fikih.

Sebagai scbuah pemahaman tentu bersifat historis, relatif dan dapat berubah

sesuai dengan perubahan masa dan tempat.28

Untuk menjadi sebuah produk, fikih tentu melalui sebuah proses berfikir
yang dapat dipilah menjadi dua® yaitu:

1. Upaya memahami secara langsung terhadap nas (teks), yakni al-Qur'an dan
hadis. Dalam konteks ini, pola pikir deduktif lebih banyak mengambil peran
dalam proses penarikan sebu‘;ah konklusi, yakni ketika teks dihubungkan
dengan kasus-kasus kontemporer. Meskipun di sini sudah ada teks yang
jelas, namun tidak berarti sekedar menerjemahkan ke dalam bahasa lain atau
menghubungkan dengan kasus. Ada diskusi yang serius dan adu argumentasi,
apakah teks tersebut dimaknai secara tekstual atau kontekstual. Di sini ilmu
Usid al-Figh menjadi sangat urgen.

Selain pola pikir deduktif di atas, pada proses memahami nas secara
langsung juga digunakan metode  genetika (takwim),‘” yaitu metode
penelusuran  titi mangsa dalam mengetahui latar belakang terbitnya dan
kualitas nas (hadis), metode ini memprioritaskan kajian tentang sebab-sebab
terjadinya atau melihat sejarah kemunculan masalah yang dipecahkan oleh
nas atau memperhatikan kualitas periwayatan nas (hadis), oleh karena itu
metode ini menggunakan pendekatan sejarah (historical approach). Metode

ini biasa digunakan oleh ulama spesialis hadis dalam meneliti status hadis

8 Noel J. Coulson, Conflicts and Tensions in Islamic Jurisprudence (Chicago dan
London: The University of Chicago Press, 1969), him. 3.

YA Qodri Azizy, Eklektisisme, him. 4-6.

30 A mir Mi'allim dan Yusdasi, Konfigurasi Hukum Islam (Yogyakarta: ULl Press, 2001),
him. 31-32.



25

dari segi riwayat dan dirayatnya. Bagi fukaha, metode ini berguna untuk
menentukan hukum terhadap suatu masalah dengan melihat nas (dalil) dari
sebab-sebab/latar belakang turunnya nas al-Qur'an, yang dikenal dengan
asbab an-nuzul, dan dalam nas hadis dikenal dengan asbdad al-wurud.
Demikian pula untuk menemukan kewenangan/kehujjahan dalil hadis dengan

mempertimbangkan kualitasnya, misalnya hadis sahih, hasan atau daif.

.. Upaya menemukan hukum Islam terhadap masalah yang tidak dibicarakan

~secara eksplisit dan spesifik oleh nas, atau tidak ditemukan nasnya di dalam

wahyu Allah, tugas mujtahid pada tahap ini adalah menemukenali hukum

Islam yang belum ada ketctapan atau tidak dibicarakan secara langsung oleh

nas, dengan menggunakan dua model pendekatan atau pola pikir, yaitu:

a. Deduktif-Teologis-Normatif, pola pikir ini juga disebut Istinbati, yaitu
penarikan kesimpulan secara khusus (mikro) dari dalil yang umum (al-
Qur'an dan hadis). Pola pikir ini diaplikasikan, ketika scorang muijtahid
menggunakan analogi:‘1 scbhagai dalil atau pendckatannya, atau
menggunakan metode dialektika (jadaID,32 yaitu suatu metode yang
menggunakan  penalaran melalui  pertanyaan-pertanyaan  atau
pernyataan-pernyataan yang bersifat tesa (tesis-tesis) dan anti tesa.

Kedua pernyataan ini kemudian didiskusikan dengan prinsip-prinsip

*'Syamsul Anwar dalam penggunaan analogi ini memberikan stressing pada dua hal. Pertama,

bahwa dalam bulaumm Islam, analogi harus bertitik tolak pada iHlar hukum (causa legis), yaitu suatu
kausa yang sama yang terdapat pada kasus orisinal dan kasus parallel serta keberadaan illar. Pada
kasus onisinal itu menyebabkan dilarangnya perbuatan kasus orisinal tersebut. Kedua, penerapan
hukum terhadap kasus paralel harus mengandung hikmah yang sama dengan penerapannya pada kasus
orisinal. Dengan kata lain, perluasan arti suaty aturan mengenai kasus orisinal kepada kasus paralel
bersifat mewwjudkan tujuan hukum dan pengaturan terhadap kasus orisinal. Lihat Syamsul Anwar,
Hukum Islam, him. 9.

2 Amir Mu'alim, Konfigurasi, him. 31-32.



26

logika untuk memperoleh kesimpulan (tesa akhir/sintesa). Para fukaha
juga menggunakan metode ini untuk menentukan hukum terhadap suatu
masalah yang secara spesifik tidak discbut dalam nas, namun secara
simbolik diisyaratkan oleh nas, karena ada reférence-reference
(penunjukan) tertentu, misalnya penentuan zakat profesi, perikanan,
peternakan unggas dan lain-lain.

Induktif-Emperis-Historis, pola pikir ini diaplikasikan, ketika seorang
mujtahid menggunakan istislal/maslahah (pertimbangan kemanfaatan),
atau Jstifisan (pertimbangan “kebaikan” atau preference), atau ak‘urf
(kebiasaan/adat istiadat) dan lain-lain. Sebagai model pendekatan atau
dalilnya. Pola pikir induktif ini, juga discbut dengan pola pikir
“istigra‘i’, yaitu cara pengambilan kesimpulan secara umum yang
dihasilkan dari fakta-fakta khusus. Kesimpulan dimaksud adalah
kesimpulan hukum atas suatu masalah yang memang tidak disebutkan
ketentuannya dalam teks, misalnya untuk menentukan kapasitas air
yang dapat berubah dan tidak dapat berubah karena sesuatu hal (benda).
Menentukan jangka waktu (lamanya) haid bagi wanita dan lain-lainnya.
Pola pikir ini pernah diaplikasikan oleh Tmam Syafii dalam menetapkan
hukum untuk waktu terpendek dan terpanjang bagi haid, Imam Syafii
melakukan penelitian terhadap beberapa wanita (scbagai sampel) di
Mesir. Dari penelitian tersebut diperoleh data yang beragam tentang
lamanya haid, artinya para wanita itu mempunyai pengalaman yang

berbeda dalam waktu haid itu. Kesimpulan yang dapat diambil adalah



27

waktu terpendek dalam haid adalah schari semalam, dan waktu
terpanjang adalah lima belas hari/malam, jika lebih dari masa terpanjang
ini, berarti bukan haid, melainkan istihadah. Kesimpulan Imam Syafii
diperlihatkan dari kurva normal pengolahan data di mana waktu singkat
dan waktu panjang menunjukkan jumlah yang relatif kecil, sedang yang
umum menunjukkan jumlah responden yang besar. Pola pikir induktif
inilah yang banyak digunakan oleh para fugaha ahl ar-raly (rasionalis).
Dua model pola pikir atau pendekatan di atas, yakni deduktif-
teologis-normatif dan induktif-emperis-historis dapat digunakan secara
bersama-sama, bahkan merupakan keharusan mengkombinasikannya, guna
mendapatkan hasil yang maksimal dalam studi hukum Islam atau studi Islam
pada umumnya. Dengan demikian umat muslim akan mampu memahami
dan merealisasikan pesan-pesan Ilahiyah sekaligus memenuhi tuntutan umat.
Abu Ishaq asy-Syatibi adalah salah seorang di antara fukaha abad tengah
yang dipandang berhasil menghadirkan model pendekatan induktif dengan
kombinasi model deduktif. >
Fikih scbagai suatu disiplin ilmu hukum Islam yang dikonstruksi
dengan menggunakan proses berpikir dan pola pikir scbagaimana
dikemukakan di atas, jelas merupakan produk ijtihad para fukaha, sebagai

produk ijtihad, fikih menerima  konsekwensi-konsekwensi sebagai ilmu,

33 Akh. Minhaji, Hukum Islam, him. 45.



28

vyaitu: 1) Fikih sebagai ilmu adalah skeptis; 2) Fikih sebagai ilmu bersedia
untuk divji dan dikaji ulang; 3) Fikih sebagai ilmu tidak kebal kritik. >

Skeptisitas fikih sebagai ilmu berarti bahwa statemen-statemen atau
ketetapan-ketetapan hukum yang dihasilkan figaha melalui metode-metode
dan peildekatan yang digunakan hanya bemilai zanni (tidak pasti/tidak
gat‘?). Kapasitas nilai zanni adalah kehampiran pada kebenaran ajeg, artinya
kapasitas zanni adalah kebenaran zanni, yaitu kebenaran yang dihasilkan
melalui proses ijtihad. Untuk itu fikih bersedia dikaji ulang, artinya
ketetapan-ketetapan hukum yang dihasilkan fikih bersedia untuk diuji.
Misalnya ketetapan fikih yang dihasilkan dari pola pikir induktif (istigraf),
yang pernah dilakukan oleh Imam Syafii dalam menentukan waktu lamanya
haid bagi wanita. Ada kemungkinan generalisasi Imam Syafi terhadap
seluruh wanita berdasarkan sampel wanita Mesir tidak tepat, sebab fisik dan
genetik manusia di dunia ini tidak sama, apalagi bila bioteknologi ikut
campur tangan. Akibatnya kemungkinan bias dari sampel yang
ditetapkannya adalah tidak mustahil. Oleh karena itu tetap berpeluang
terhadap masalah ini untuk dilakukan kaji ulang (review) atau pengujian
(cksperimen). Demikian pula kesimpulan-kesimpulan yang dihasilkan dari
pendekatan analogi bersedia untuk dikaji ulang, karena analogi berpusat
pada katagori yang kriterianya nisbi.®

Konsekuensi ketiga dari fikih sebagai ilmu adalah bahwa hasil-hasil

kajian fikih tidak kebal kritik, artinya ketetapan hukum yang menggunakan

Mabd Wahhab Afif, Figihi (Hukum Islam) autara Pemikiran Teoritis dan Praktis
(Bandung: Fakultas Syariah IAIN Sunan Gunung Jati, 1991), him. 5.
3 Ibid, him. 7.



29

pola pikir dan pendekatan tertentu terhadap suatu masalah dan alasan-alasan
tertentu terhadap suatu keputusan (natijah) terbuka untuk dikritik. Upaya
kritik ini bisa melalui studi perbandingan mazhab, tarjih dan tashil.
Konsekuensi inilah yang menunjukkan bahwa suatu pemikiran (mazhab)
fikih bisa jadi benar, tetapi ada kemungkinan salah. Terhadap adanya
kemungkinan benar dan salah inilah yang membuka peluang untuk dilakukan
kritik. Jika pendapat atau keputusan hukum fikih ini merasa benar, berarti
penilaiannya subyektif yang cenderung nisbi, karena itu kritik atas klaim
kebenaran yang subyektif itu adalah wajar.

Kondisi kebenaran yang relatif dan nisbi di atas, mengindikasikan
bahwa kitab-kitab fikih itu tidak menuntut pengamalan (implementasi), atan
orang tidak terikat untuk mengamalkannya, terutama pada bidang-bidang
muamalat. Apabila dipaksakan, yang akan terjadi kemudian adalah
kebingungan-kebingungan, sebab di dalamnya terdapat bermacam-macam
pendapat dan kesimpulan.

Uraian di atas menunjukkan bahwa pada fase ketiga ini, fikih sudah
menjadi disiplin ilmu yang spesifik, “ilmu hukum Islam”, yang berarti
mempunyai definisi sendiri. Definisi fikih banyak ditemukan dalam kitab-

kitab Usil al-Figh, antara lain: oleh ‘Abd al-Wahhab Kballaf. *

adpisd Lgdal o BnnaSH Adeall 20 2 AL olalt g ardl

36 Abd al-Wahhab Khallaf, selanjutnya discbut Khallaf, Jimu Usal al-Figh (Kuwait:
Dar al-Qalam, 1978), him. 11. Lihat juga: Saif ad-Din al-Amidi, a/-Thkam Fi Usul al-Ahkam, jilid
I (Mesir: Dar al-Hadis, t.th.), hlm. 5 dan Abu Zahrah, Usal al-Figh (Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
t.th.), hlm 5.



30

Taj ad-Din as-Subki juga mendefinisikan dengan ilmu tentang
hukum-hukum syariyyah ‘amaliyyah yang diambil dari dalil-dalilnya yang
terinci.”

Dari definisi-definisi fikih di atas, terdapat empal unsur yang harus
ada, yaitu: fikih sebagai ilmu, fikih adalah hukum-hukum syar€, fikih adalah
hukum-hukum ‘@mafi, dan fikih digali dari dalil-dalil yang taf$ili (terinci).
Dalil-dalil fafsili adalah dalil-dalil yang menunjuk pada suatu hukum
tertentu yaitu seperti firman Allah Agimu as-salah wa atu az-zakah
(dirikanlah salat dan tunaikanlah zakat). Ayat ini discbut dalil tafsili, karena
hanya menunjuk pada hukum tertentu, yaitu bahwa salat dan zakat itu wajib
hukumnya.

Dari uraian di atas dapat diketahui bahwa ternyata fikih tidak sekedar
ilmu tentang hukum-hukum syar7 ‘amali yang diperoleh melalui istidlal,
penalaran atau analisis, tetapi hukum-hukum itu sendiri kerapkali discbut
fikih. Jadi terminologi fikih tidak lagi dimaksudkan scbagai seperangkat
ilmu tentang hukum Islam, melainkan hukum-hukum fighiyyah itu sendiri
disebut fikih. Sebagaimana discbutkan olch ‘Abd al-Wahhab Khallaf sebagai
berikut.®

iduaid) Lol e 33lizd) dand) dps 201 S de gt 5o aidl
Bertitik tolak dari terminologi fikih di atas, penelitian disertasi

tentang Fikih Imam al-Bukhari dilakukan, karena pemikiran fikih Imam al-

3Taj ad-Din as-Subk, al-Qawaid wa al-Fawaid al-Usaliyyah (Mesir: Dat Thya' al-Kutb,
t.th), him 4.
38 Khallaf, “Hmw Usal al-Figh, him. 11.



31

Bukhari yang akan ditelaah tidak hanya mencakup disiplin produk hukumnya

saja, tetapi juga mencakup metodologi yang dikonstruksinya.

Metode Penelitian
Jenis dan Pendekatan Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif, yakni data yang
diperoleh akan disajikan dan dianalisis dalam bentuk kalimat-kalimat verbal,
tidak menggunakan angka-angka statistik dan analisis kuantitatif.
Pendeckatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah historis. Pendekatan
historis, digunakan sebagai upaya untuk menelusuri dan  menemukan
pemahaman baru yang menjadi perkembangan pemikiran hukum Islam al-
Bukhari, menemukan latar belakang lahirnya pemikiran tersebut, dan untuk
merdapat pelajaran dari sejarah guna pengembangan hukum Islam ke depan.

Dalam studi agama, ada lima pendekatan yang diakui secara luas di
dunia akademik, yaitu sejarah, sosiologi, antropologi, psikologi dan
fenomenologi. Namun dalam praktiknya, studi agama di lembaga-lembaga
pendidikan tinggi agama Islam di Indonesia, termasuk Program Pascasarjana
Universitas Islam Negeri (UIN), penggunaan metode-metode itu belum
menjadi satu keharusan. Akan tetapi, karena alasan-alasan tertentu yang

tercermin dalam rumusan masalah dan berhubungan dengan tujuan penelitian



32

sebagaimana disebutkan di atas, penulis memilih pendekatan yang perfama,
yakni pendekatan sejarah.39

Adapun pendekatan sejarah yang digunakan dalam penelitian ini,
adalah pendekatan scjarah pemikiran atau sejarah intelektual (ide),
sebagaimana pendapat Klmtowijoyo.40 Dengan pendekatan ini, dianalisis
pemikiran-pemikiran hukum Islam yang lahir pada saat itu, yakni pada saat
pemikirya sendiri masih hidup. Kemudian akan ditelusuri konteks sejarah
pertumbuhan dan perkembangan pemikirannya. Lingkungan sosial di mana
al-Bukhari hidup mempunyai makna penting bagi tumbuh kembangnya
intelektual al-Bukhari. Selanjutnya akan dianalisis pula pengaruh pemikiran-
pemikiran hukum Islamnya pada umat Islam pada konteks zamannya.

Tiga komponen di atas, merupakan tugas pendekatan scjarah
pemikiran yang tidak boleh dilewatkan. Tugas-tugas tersebut tidak mudah,
terutama tugas ketiga, karena harus mencari hubungan antara atas dan
bawah, tidak hanya hubungan antara pemikiran al-Bukhari dengan ulama-
ulama yang sezaman atau scbelumnya saja, tetapi dicari hubungannya
dengan murid-murid dan generasi sesudahnya, sehingga dapat diketahui
pengaruh pemikirannya.

Sejarah pemikiran di samping untuk menjelaskan faktor-faktor

penyebab, menurut Crane sebagaimana dikutip Hamim Ilyas, juga

¥Yamim Ilyas, Dan Ahli Kitab pun Masuk Surga: Pandangan Muslim Modernis
Terhadap Keselamatan Non-Muslim (Y ogyakarta: Safiria Insania Press, 2005), him. 19.

4 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, edisi Revisi (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003),
him. 191.



33

menjelaskan penyebaran ide dan gagasan dalam mafsyafa]mt,41 yang tentu
saja hal itu berkaitan dengan pengaruh. Pengaruh sebagai suatu konsep
dalam konsep sejarah diartikan sebagai efek yang tegar dan membentuk
pikiran dan perilaku manusia, baik secara individual maupun kolektif.
Dengan batasan efek dan tegar, pengaruh dibedakan dari faktor-faktor yang
berkaitan dengan satu kejadian tunggal, seperti dorongan atau bujukan, dan
batasan membentuk pikiram dan perilaku. Pengaruh dibedakan dari
penerimaan secara pasif terhadap pemikiran yang berkembang, khususnya
yang sedang menjadi mode dalam masyarakat N

Pengertian pengaruh ini agak abstrak dan tidak ada standar untuk
mengukurnya yang diterima secara umum. lgalam pemikiran standar yang
jelas untuk itu, tidak hanya sekedar sama dan ada persamaan saja, tapi
adanya perubahan atau perbedaan setelah mengenal pemikiran yang tidak
dikenal secbelumnya. Sebagai contoh, jika sescorang yang semula berpikiran
"a", setelah berkenalan dengan pemikiran "b", kemudian berubah menjadi
berpikiran b, maka bisa dipastikan dia terpengaruh oleh pemikiran b itu.
Namun sulit membuktikan keterpengaruhan dengan standar seperti itu,
karena tidak diketahuinya riwayat pemikiran tokoh yang diteliti secara
lengkap. Karena itn dalam sejarah pemikiran diperkenalkan satu standar
yang lebih mungkin untuk diterapkan, yakni adanya pengakuan dalam

bentuk kutipan dari karya tertentu atau referensi kepada karya itu yang

*! Hamim Tlyas, Dan Ahli Kitab, him. 26. Lihat pula Crane Brinton, “Sejarah Intelektual”,
dalam Taufik Abdullah dan Abdurrabhman Surjomiharjo (peny.), fimu Sejarah dan Historiografi
(Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1985), hlm. 201.

2 Hamim Tyas, Dan Ahli Kitab, him. 26. Lihat Juga: Louis Gottschalk, Mengerti Sejarah,
(terj.) Nugroho Notosusanto (Jakarta: UI Press, 1983), him. 170.

* Ibid,, him. 171.



34

tidak dimaksudkan sebagai ritorika untuk merias ide yang dikemukakan *
Jika standar kedua ini pun sulit dipenuhi, sementara karena kondisi tertentu
diduga kuat pengaruh itu ada, maka penelitian ini akan mempertimbangkan
bentuk pengaruh yang ketiga, yaitu inspirasi. Apabila standar yang ketiga
inipun sulit ditemukan, maka penelitian ini akan mempertimbangkan
penyebaran dalam bentuk persamaan.

Mempertimbangkan prinsip kesinambungan scjarah  (&istorical
continuity), analisis cksplanasi yang perlu dilakukan dalam penelitian ini
tidak hanya menjelaskan faktor penyebab dan penyebaran ide pemikiran
hukum Islam al-Bukhari saja, akan tetapi juga menjelaskan pemahaman baru
yang menjadi perkembangannya dalam scjarah pemikiran hukum Islam.
Penjelasan ini dilakukan dengan memberikan kategori berdasar pada konsep
polarisasi. Dalam penjelasan tentang perkembangan pemikiran yang
mengandung perbedaan dengan pemikiran hukum sebelumnya, digunakan
konsep polarisasi: sentral dan periferal.

Berkaitan dengan tahapan metode sejarah yang terakhir, penyajian
penelitian dalam tulisan ini,® digunakan gabungan penulisan sejarah naratif
dan sejarah analitis. Oleh karena itu dalam penyajian penelitian ini, ada
bagian tertentu yang menggunakan uraian deskriptif-naratif dan bagian yang
lain berisikan uraian deskriptif-analitis. Pada uraian deskriptif-naratif
disampaikan gambaran prosesual, uraian kejadian dan bagaimana

perkembangan peristiwa mewujudkan prosesual tertentu.® Dalam uraian

4 Ibid , him. 176.

“Hamim Ilyas, Dan Ahli Kitab, him. 28. Lihat juga Kuntowijoyo, Ilmu Sejarah
(Yogyakarta: Bentang Budaya, 1997), him. 89.

“Sartono Kartodirdjo, Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1993), him. 52. Lihat juga Hamim Ilyas, Dan Ahli Kitab, him. 28.



35

deskriptif-analitis diangkat penjelasan tentang hal-hal yang menjadi fokus
perhatian sejarah pemikiran sebagaimana disebutkan di atas.
2. Sumber dan Teknik Pengumpulan Data

a. Sesuai dengan jenis penclitian ini yaitu penelitian kualitatif Zibrary
research, data yang diperlukan diperoleh dari sumber pustaka, yang
dipilah menjadi dua, yaitu: sumber primer, berupa karya—karya Imam al-
Bukhari sendiri yang memuat pemikiran-pemikiran hukum dan
metodologi yang dibangunnya; Al-Jami* as-Sahih, Khair al-Kalam al-
Qira'ah Khalfs al-Imam, Raf’ al-Yadaini FF as-Salah dan sumber sekunder,

| yaitu buku-buku yang relevan dengan kajian ini, yang ditulis oleh orang
lain, atau buku yang ditulis oleh al-Bukhari sendiri, tetapi tidak memuat
pemikiran hukum dan metodologinya, seperti: Fath al-Bari karya Ibnu
Hajar al-‘ Asqalani; ‘Umdah al-Qari karya Badr ad-Din al-‘Aini, Irsyad as-
Sari, karya al-Qastalani; %/-Kawakib ad-Darari karya al-Kirmani; Syaral
al-Bukharf karya Ibnu Battal; Fath al-Bari karya Ibn Rajab; Faid al-Bari
karya Muhammad Anur Syah al-Kasymiri; ketujuh kitab tersebut
merupakan syarah dari al-Jamf as-Sahih Ii al-Bukhari. Al-Imam al-
Bukhari Muhaddisan wa Faqihan karya Hamlaini ‘Abd al-Majid Hasyim,
Duha al-Islam dan Fajr al-Islam karya Ahmad Amin, a/-Adab al-Mufiad,
Khalg Afal al-‘Ibad, At-Tarikh al-Kabir. Tiga kitab yang disebut terakhir
ini adalah karya al-Bukhari sendiri, tetapi tidak berkaitan langsung
dengan masalah yang menjadi fokus penelitian ini, yaitu pemikiran dan

metodologi hukum al-Bukhari.



36

Pendapat al-Bukhari yang tersebar di beberapa kitab fikih dan
hadis tersecbut kemudian dirangkum, dianalisis dan disajikan dalam
bentuk narasi. Sedang metode istinbamya digali dari tiga sumber primer
yang ditulis Imam al-Bukhari yang disebut pertama, serta sumber-sumber
sekunder sebagai bahan pendukung.

b. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah teknik dokumentasi,
dalam arti menelaah dokumen-dokumen tertulis (buku-bukwkitab-kitab)
baik yang primer maupun sekunder, kemudian hasil telaah itu dicatat
dalam kartwkertas sebagai alat bantu pengumpulan dat a¥

Setelah proses pengumpulan data selesai, kemudian dilakukan
proses reduksi (seleksi data) untuk mendapatkan informasi yang lebih
terfokus pada rumusan persoalan yang akan dijawab oleh penelitian ini.
Setelah seleksi data (reduksi) usai, kemudian dilakukan deskripsi, yakni
menyusun data tersebut menjadi scbuah teks naratif. Pada saat
penyusunan data menjadi teks naratif ini, juga dilakukan analisis data
secara kritis dan dibangun teori-teori yang siap diuvji kembali

kebenarannya dengan tetap berpegang pada pendekatan historis.®

47 Guharsimi Arikunto, Prosedur Penclitian: Suatu Pendekatan Praktek (Jakarta: Rineka
Karya, 1993), him. 131.

48 Ahmad Syafii Mufid, “Pendekatan Kualitatif Untuk Penclitian Agama ” dalam Affandi
Mukhtar (ed.), Menuju Penelitian Keagamaan: dalam Perspektif Penclitian Sosial (Cirebon:
Fakultas Tarbiyah IAIN Sunan Gunung Djati, 1996), hlm. 107.



37

3. Analisis Data

Data yang telah dikumpulkan dari sumber-sumber terpilih dan diuji
otentisitasnya serta kredibilitasnya (kritik ekstern dan intern) itu,
selanjutnya akan diberi analisis sejarah. Analisis ini dilakukan dengan
menguraikan dan mengelompokkan (sintesis) data itu, schingga diperoleh
fakta dengan menggunakan bantuan teori, kemudian disusun menjadi
interpretasi yang menyeluruh. Interpretasi dalam sejarah pemikiran atau
intelektual, sebagaimana dalam kategori-kategori scjarah yang lain,
dilakukan dengan memberikan analisis terhadap berbagai unsur dan faktor
penyebab yang melatarbelakangi gejala sej arah (causal exp]anation).@

Berkaitan dengan pendekatan sejarah, penyajian dalam tulisan
(eksposisi) ini>® menggunakan gabungan penulisan sejarah naratif dan
sejarah analitis. Oleh karena itu dalam penyajian ada bagian tertentu yang
memuat uraian deskriptif-naratif dan yang lain memuat uraian deskriptif
analitis. Dalam uraian jenis pertama diberikan gambaran segi prosesual,
urutan kejadian dan bagaimana perkembangan peristiwa mewujudkan unit
prosesual tertentu.”! Dan dalam uraian jenis kedua diberikan eksplanasi
mengenai hal-hal yang menjadi fokus perhatian scjarah intelektual

sebagaimana yang baru saja disebutkan di atas.

¥gartono Kartodirdjo, Pendekatan Ilmu Sosial, hlm. 3.

'R untowijoyo menjelaskan operasionalisasi tahap-tahap metode sejarah menjadikan
eksposisi sebagai langkah kelima setelah pemilihan topik, pengumpulan data, verivikasi dan
interpretasi. Lihat Kuntowijoyo, Pengantar Dlmu Sejarsh (Yogyakarta: Bentang Budaya,1997),
him. 89.

51 Sartono Kartodirdjo, Pendekatan Itmu Sosial, him. 52.



38

G. Sistematika Pembahasan

Hasil penelitian ini dideskripsikan dalam bentuk laporan hasil penelitian
yang dibagi menjadi tujuh bab. Bab pertama, merupakan pendahuluan yang
menjelaskan tentang kegelisahan akademik yang melatarbelakangi penulis dalam
pembahasan ini. Bertolak dari latar belakang itu kemudian dirumuskan pokok
permasalahan penelitian, tujuan pembahasan, dan manfaat penelitian, serta kajian
pustaka untuk melihat letak orisinalitas dan posisi pemikiran penulis dalam
pembahasan ini, untuk memahami dan mendeskripsikan fenomena yang
diinginkan oleh pokok permasalahan dan tujuan pembahasan. Dalam penelitian
ini digunakan kerangka teori dan metode penelitian yang jelas sehingga pokok
permasalahan dapat terjawab dan tujuan pembahasan dapat dicapai.

Bab kedua, merupakan pembahasan lebih lanjut dari bab pertama yang
akan membahas biografi dan sosio historis yang melatarbelakangi kehidupan
intelektual al-Bukhari, dimulai dari deskripsi sosio historis al-Bukhari, kehidupan
awalnya, akar dan karir intelektualnya kemudian menelusuri konteks zamannya,
sehingga dapat diketahui sosio historis, akar dan karir intelektual hukum Islam
al-Bukhari.

Bab ketiga, membahas tentang konsep ijtihad dan mujtahid serta
pembentukan mazhab-mazhab hukum Islam, untuk mengetahui posisi al-Bukhari
sebagai seorang mujtahid. dan menjawab pertanyaan mengapa al-Bukhari tidak
membentuk mazﬁab sendiri. Selanjutnya pembahasan diarahkan pada metode-
metode ijtihad yang digunakan para mujtahid untuk istinbat hukum.

Bab keempat, membahas posisi dan metodologi hukum Islam al-Bukhari.

Pembahasan ini merupakan upaya untuk menemukenali posisi al-Bukhari sebagai



39

mujtahid dan mengeksplorasi metodologi yang dikontruksi al-Bukhari. Bahasan
ini digali dari kitab-kitab karya al-Bukhari yang dijadikan sumber primer, dan
kitab-kitab lain yang relevan, dan pemikiran-pemikiran al-Bukhari yang tersebar
di beberapa kitab dan tidak terungkap secara eksplisit.

Bab kelima, merupakan deskripsi pemikiran hukum Islam al-Bukhari yang
tersebar di beberapa kitab fikih dan kitab syarah al-Jami' as-Sahih. Dalam bab ini
dikemukakan pemikiran al-Bukhari yang berbeda dengan mainstream ulama pada
masanya, baik di bidang ibadah maupun muamalah. Deskripsi ini juga merupakan
pembuktian dari implentasi metodologi yang dikonstruksinya.

Bab keenam, membahas perkembangan pemikiran al-Bukhari yang
diungkapkan dalam bentuk pereodesasi. Dalam bab ini juga dibahas semangat
zaman yang melatarbelakangi perkembangan pemikiran al-Bukhari dan
pengaruhnya terhadap pemikiran hukum Islam pada zaman al-Bukhari dan
generasi sesudahnya.

Bab ketujuh, merupakan penutup dari uraian yang direntangkan mulai bab
pertama sampai bab keenam, berupa kesimpulan untuk menjawab persoalan-

persoalan utama dalam disertasi dan diakhiri dengan saran.






BAB VII

PENUTUP

A. Kesimpulan

Dari paparan masalah yang telah dirumuskan dan dianalisis sebelumnya

dapat dibuat kesimpulan sebagai berikut:

1.

Pemikiran hukum Islam al-Bukhari mulai berkembang ketika berkenalan
dengan mazhab-mazhab lain. Pada waktu ia mengadakan riklah ‘ilmiyyah
ke beberapa negara (propinsi) yang menjadi wilayah kekuasaan daulat Bani
‘ Abbasiyyah, ia berguru pada sejumlah Ulama yang berkualifikasi spesialis
di bidang fikih dan hadis.

Perkenalan al-Bukhari dengan sejumlah pemikiran yang beragam
ini, membuahkan perubahan yang signifikan, ia berwawasan komprehensif,
mampu menggali hukum langsung dari sumber primer, membangun
metodologi hukum Islam sendiri, dan ia menjadi scorang mujtahid
mutlak/mustagqil.

Metode istinbat hukum al-Bukhari, meskipun dekat dengan mazhab
Ahli Hadis, tetapi mempunyai karakteristik sendiri, yaitu:

Pertama, mengutamakan riwayat dari pada rayu, kedua, tidak memisahkan
furuk dengan asalnya; Kketiga, lebih mengedepankan pendapat yang
berdasarkan hadis sahih atau lebih sahih; keempat, pendapatnya
diformulasikan dalam kalimat yang singkat, dan kelima, bersikap netral,

apabila ada dua atau lebih pendapat yang berbeda, sama-sama memiliki

 argumentasi yang kokoh dan berdasar pada hadis sahih.



317

2. Al-Bukhari pada mulanya bermazhab Syafii, karena guru-gurunya yang awal
bermazhab Syafi, yaitu ketika belajar di Meckah dididik oleh guru-guru
pengikut mazhab Syafii. Namun setelah mengadakan rililah ‘iimiyyah ke
beberapa Negara, mengakumulasi ilmu dari berbagai sumber/aliran
pemikiran, menjadikan pemikiran fikih al-Bukhari berkembang luas, tidak
lagi terikat oleh suatu mazhab tertentu, bahkan ia berhak menggali hukum
dari sumber utamanya, karena ia telah mencapai fabagat mujtahid mu_t]aé.
Meskipun al-Bukhari berkualifikasi sebagai mujtahid mutlak, ia terserap ke
dalam mazhab Syafi‘i, karena ia tidak berhasil membangun poros otoritas
sendiri. Dengan kata lain, al-Bukhari dapat dikatagorikan sebagai pengikut
mazhab Syafi‘i.

3.  Pengaruh al-Bukhari di bidang hadis tidak ada yang meragukan, karena
prestasinya di bidang ini telah mencapai puncak fabaqat (top rank ), yaitu
Amir al-Mu'minin f al-Hadis, tetapi dalam bidang fikih atau pemikiran
hukum Islam namanya tidak dikenal orang, paling tinggi dikenal sebagai
tokoh/ulama mazhab tertentu, seperti tokoh mazhab Syafii atau tokoh
pengikut mazhab Hanbali. Padahal ia telah mencapai prestasi tertinggi pula
dalam fabagat muijtahid, yaitu mujtahid mutlag yang berpeluang
mendirikan mazhab sendiri. Namun dalam sejarah hukum Islam, tidak
pernah dikenal mazhab al-Bukhari. Hal tersebut disebabkan oleh beberapa

faktor:



318

Pertama, tidak ada patronase politik dari penguasa. Dalam scjarah
pertumbuhan dan perkembangan mazhab Sunni yang empat, mereka dapat
eksis karena dukungan pemerintah yang berkuasa. Al-Bukhari mengambil
sikap kurang bersahabat dengan penguasa, bahkan diminta untuk mengajar
keluarga 'Amir atau walikotapun ia menolak. Di akhir hayatnya al-Bukhari
meninggal ketika ditangkap pengawal ‘Amir Bukhara.

Al-Bukhari sepanjang hidupnya tidak pernah memperoleh dukungan
atau penghargaan dari pemerintahan ‘Abbasiyyah yang berkuasa. Ia tidak
pernah menjabat sebagi mufti atau gadf, demikian pula murid dan sahabat-
sahabatnya, mereka tidak pernah memperoleh kesempatan untuk menempati
posisi penting dalam pemerintahan. Sehingga al-Bukhari tidak memiliki
peluang untuk mengembangkan pengaruh dan pemikiran hukumnya secara
luas.

Kedua, al-Bukhari tidak berhasil membangun aliansi dengan gerakan
teologis yang merupakan arus utama, yaitu teologi ahli hadis. Keberhasilan
dalam membangun aliansi dengan arus utama sangat menentukan
perkembangan suatu mazhab. Sebaliknya melawan arus yang populer akan
meminggirkan mazhab tersebut dari masyarakat luas, hal ini berarti
kepunahan.

Al-Bukhari adalah ahli hadis dan sahabat akrab Ahmad ibn Hanbal,
tokoh utama ahli hadis, meskipun demikian ia tidak berhasil menjalin aliansi
dengan gerakan teologi #hli hadis, sebaliknya ia tertuduh sebagai pengikut

teologi mu‘tazilah yang dibenci oleh masyakat luas pada masa itu.



319

Kegagalan al-Bukhari ini, menjadi salah satu faktor tidak dapat
berkembangnya pemikiran-pemikiran hukumnya. Ia kehilangan pengaruhnya,
bahkan terisolasi dari umatnya.

Ketiga, kegagalan dalam mensintesakan paradigma pikir rasionalisme
dan tradisionalisme. Ketidakberhasilan memadukan paradigma pikir antara
keduanya menjadi faktor hilangnya suatu mazhab. Pemikiran hukum Islam
al-Bukhari lebih rigid daripada mazhab Hanbali. Mazhab Hanbali masih
menerima hadis daif sebagai sumber hukum Islam, al-Bukhari menolak sama
sekali penggunaan hadis daif scbagai dasar hukum. Rigiditas al-Bukhari
terhadap teks inilah yang menjadi salah satu faktor tidak berpengaruhnya
pemikiran hukum Islam al-Bukhari dalam komunitas muslim pada masanya
hingga sckarang.

Keempat, tiadanya ciri pembeda yang memberikan identitas hukum
yang khas pada pemikiran hukum al-Bukhari. Pemikiran dan metodologi
hukum Islam yang dikonstruksi al-Bukhari tidak jauh berbeda dengan
mazhab Ahli Hadis, terutama mazhab Hanbali. Meskipun terdapat perbedaan,
sebagaimana tercermin pada karakteristik metode istinbat al-Bukhari dan
hasil ijtihadnya. Namun ciri-ciri pembeda tersebut tidak menghilangkan
kesan terhadap rigiditas dalam penggunaan nas. Kesan ini, mengakibatkan
umat muslim memandang pemikiran hukum al-Bukhari sama dengan mazhab
Ahli Hadis terutama mazhab Hanbali yang telah mapan lebih awal.

Kelima, al-Bukhari tidak mempunyai sahabat dan murid yang

mempunyai kepedulian serius terhadap pemikiran hukumnya. Murid-



320

muridnya lebih concern terhadap penghimpunan, kodifikasi dan seleksi hadis-
hadis Nabi. Al-Bukhari tidak membangun media komunikasi yang efektif
dengan murid-muridnya, misalnya dalam bentuk halagah dan lain-lainnya.
Padahal halagah merupakan media yang paling efektif pada saat itu untuk
penyebaran dan pemapanan ide atau pemikiran hukum suatu mazhab. Oleh
karena itu, tidak dijumpai murid atau sahabat al-Bukhari yang concern
terhadap pemikiran-pemikiran hukumnya.

Faktor lain yang dapat dijadikan alasan tidak dikenalnya nama al-
Bukhari dalam deretan ahli hukum Islam, adalah karena kemampuannya
berijtihad di bidang fikih, diperoleh dari kemampuannya yang komprehensif
di bidang hadis.

Di samping itu, nama al-Bukhari sangat populer di bidang hadis, karena
konstribusinya di bidang hadis dan ilmu hadis jauh lebih besar dibanding
Kontribusinya di bidang fikih. Demikian pula ulama pendiri mazhab Sunni,
karena popularitasnya di bidang fikih, menenggelamkan namanya di bidang

hadis, padahal mereka mempunyai pengetahuan yang luas di bidang hadis.



321

B. Saran

1. Ketekunan dan ketabahan dalam penderitaan yang dialami al-Bukhari dalam
akumulasi ilmu, hendaknya menjadi contoh bagi setiap individu yang ingin
mencapai prestasi. Meskipun dengan bentuk dan model yang berbeda, karena
sejarah hanya akan mencatat mereka yang berprestasi menonjol saja.

2. Dalam rangka pengembangan hukum Islam di era modern ini, kajian terhadap
tokoh perlu diujimaknakan, karena temuan terhadap metodologi yang
dibangunnya, dan pemikiran-pemikirannya merupakan sumbangan berharga
bagi konsep pengembangan hukum Islam yang dinamis relevan di setiap
tempat dan zaman.

3. Pengetahuannya yang komprehensif dan penguasaannya yang mendalam di
bidang hadis dan hukum Islam, serta pendiriannya yang teguh, patut
dipertimbangkan sebagai model tokoh yang diidolakan, karena al-Bukhari
tetap teguh pada pendiriannya, meskipun mainstream ulama pada masanya
berbeda. Juga sikap moderat yaﬁg dilatarbelakangi oleh sikap warak dan

ikhtiyatnya menarik untuk dijadikan acuan.






DAFTAR PUSTAKA
‘Asqalani al-, Ahmad ibn ‘Ali ibn Hajar Fath al-Bari, Kairo: Dar ad-Diyan li at-
Turas, t.th.
, Hady as-Sari, Mesir: Dar-ad-Diyan li at-Turas, t.th.

, Bulug al-Maram min Adillah al-Ahkam, Surabaya: Ahmad ibn Sa‘id ibn
Nabhan, t.th.

, Tahzib at-Tahzib, Beirut: Dar al-Fikr, cet. I, 1984.

Af‘zami, Muhammad Mustafa, Studies in Hadith Methodology and Litrature,
New York: American Trust Publication, 1977.

Afif, Abd. Wahhab, Figih (Hukum Islam) antara Pemikiran Teoritis dan Praktis,
Bandung: Fakultas Syariah IAIN Sunan Gunung Jati, 1991.

Ahmad, Zainal Abidin, Imam Bukhari Pemuncak Ilmu Hadits, Jakarta: Bulan

Rintano_ 10745

ullll-mls, 7T

Ahmad, Qadi al-Qudat ‘Abd al-Jabbar, Syarfi Usul al-Khamsah, Tahqiq ‘Abd
al-Karim ‘Usman, Kairo: al-Istiglal al-Kubra 1384/1965.

Ahmed, Munir-ud-din, Muslim Education in The Scholars Social Status, Zurich:
Verlag Der Islam, 1968.

Amal,Taufik Adnan, Is/lam dan Tantangan Modernitas, Bandung: Mizan, 1990.

Amidi al-, Saif ad-Din Abu al-Hasan ‘Alfi ibn Abi ‘Ali ibn Muhammad, a/-Zhkam
1 Usul al-Ahkam, Beirut: Dar al-Fikr, 1996.

Amin, Ahmad, Duha al- Islam Kairo. Maktabah an-Nahdah al-Misriyyah, 1974.
, Fajr al-Is/lam, Kairo: Maktabah an-Nahdah al-Misriyyah, 1975.

Amin, Muhammad, /jtihad Ibn Taimiyah dalam Bidsng Fikih Islam, Jakarta:
INIS, 1991.

Andalusi al-, Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad ibn Rusyd al-
Qurtubi, Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-Muqtasid, Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Iimiyyah, t.th.

Anwar, Syamsul, “Hukum Islam dan Ketentuan Umum dalam Buku I Konsep
KUHP Baru’, Makalah Seminar Nasional tentang Partisipasi Hukum Islam



323

Terhadap Pembangunan Hukum dalam Bidang Pidana, di Kampus IAIN
Sunan Kalijaga, 11 — 12 Sepember 1993.

, “Epistemologi Hukum Islam Probabilitas dan Kepastian” dalam Kearah
Figh Indonesia, ( ed.) Yudian W. Asmin, Yogyakarta: Forum Studi Hukum
Islam Fakultas Syariah IAIN Sunan Kalijaga, 1994.

Arikunto, Suharsimi, Prosedur Peneclitian: Suatu. Pendekatan Praktek, Jakarta:
Rineka Karya, 1993.

« Ksimi al-, ‘Abd ar-Rahman ibn Muhammad ibn Qasim, Majmu’ Fatawa Syaikh
al-Islam ibn Taimiyah, t.tp., tp., t.th.

Asir, ibn al-, al-Kamil i at-Tarikh, jilid V1, Beirut: Dar as-Sadir, 1982.

Aulawi, A. Wasit, “Sistem Penyaringan Hadis dan Pengaruh Karya-karya Imam
al-Bukhari terhadap Perkembangan di Bidang Hukum Syarak” dalam A/-
Bukhari Pemuncak Ilmu Hadis, Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Azizy, A. Qodri, Ekilektisisme Hukum Nasional: Kompetisi antara Hukum Islam
dan Hukum Umum, Yogyakarta: Gama Media, 2002.

, Reformasi Bermazhab, Jakarta: Teraju Mizan, 2003.
Bagdadi al-, Ahmad ibn ‘Afi al-Khatib, T arikh Bagdad, Kairo: Al-Khaniji, 1931.

Baidawi al-, Minhaj al-Wusul lla ‘Ilm al-Usu, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1995.

Bast al-, Abii al-Husain Muhammad ibn ‘Ali at-Tayyib, al-Mu‘tamad fi Usul al-
Figh, (tahqiq) Muhammad Hamid Allah, Beirut: Dar al-Fikr, 1964.

Beck, Herman L. dan N.J.G. Kapten, Pandangan Barat terhadap Literatur
Hukum, Filosofi, Teologi, dan Mistik Tradisi Islam, Jakarta: INIS, 1988.

Baik, Muhammad al-Khudari, Tarikh at-Tasyri* al-Islami, Beirut: Dar al- Fikr,
1995.

, Usul al-Figh, Beirut: Dar al-Fikr, 1988.

Bukhari al-, Muhammad ibn Isma‘il, a/-Jami‘ as-Sahili, Semarang: Toha Putra,
t.th.

, “Raf* al-Yadaini fi as-Salah”, a/-Maktabah asy-Syamilah, edisi II, Majmu
‘ah <, No. 239.



324
, Khair al-Kalam Fi al-Qira'ah Khalfa al-Imam, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, t.th.
, At-Tarikh al-Kabir, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.th.
, Al-Adab al-Mufrad, Beirut: Dar al-Basyair al-Islamiyyabh, t.th.

“ Khalq Afal al-‘Tbad”, al- Maktabah asy-Syamilah, edisi II, Majmu‘ah
XV, Comer 233.

Balliet, Richard W., Islam The View From the Edge, New York: Columbia
University Press.

Bufi, M. Sa‘id Ramdan al-, Usal al-Figh, Mabahis al-Kitab wa as-Sunnah,
Damaskus; al-Jami‘ah Damsyik, 1980.

Coulson, Noel J., A. History of Islamic Law, Edinburgh: Edinburgh at The
University Press, 1964.

, Conflicts and Tensions in Islamic Jurispreudence, Chicago dan London:
The University of Chicago Press, 1969.

Dahlawi ad-, Syah Wali Aliah ibn ‘Abd ar-Rahim, Hujjah Allah al-Baligah,
Beirut: Dar Fikr al-‘Ulum, 1990.

Dawud, Abu, Sunan Abu Dawud, Kairo: Mustafa al-Babi al-Halabi, 1952.

Djamil, Fathurrahman, Filsafat Hukum Islam, Jakarta: Logos Wacana Ilmu,
1997.

Dogde, Bayard, Muslim Education in Medievel Times, Washington D.C.: The
Midle East Institute, 1962.

Fattah, ‘Abd., Tarikh al-Figh al-Islami, Mesir: tp., 1981.

Gazali al-, Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad, a/-Mustasfa min ‘llmi al-
Usul, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

, Ihya' ‘Ulum ad-Din, Kairo: tp., 1939.

Goldziher, Iqnaz, Vorlesungen uber den Islam, (terj.) Hersri Setiawan, Pengantar
Teologi dan Hukum Islam, Jakarta: INIS, 1991.

Gottschalk, Louis, Mengerti Sejarah, (terj.) Nugroho Notosusanto, Jakarta: Ul
Press, 1983.



325

Hajj al-, ibn Amir, ar-Tagrir wa at-1: ahbir i ‘lIm al-Usdl, Beirut: Dar al-Fikr,
1996.

Hajjaj, Muslim ibn, Sahih Muslim, Surabaya: Makatabah as-Saqafiyyah, t.th.

Hallaq, Wael B., A History of Islamic Legal Theories, Cambridge: Cambridge
University Press, 1977.

, Authority, Continuity, and Change in Islamic Law, Cambridge:
Cambridge University Press, 2001.

, The Origins And Evolution of Islamic Law, Cambridge: Cambridge
University Press, 2005.

, “From Regional to Personal School of Law? A Reevaluation”, Journal
Islamic Law and Society, 8, 1, Leiden: Brill, 2001.

, “On the Origines of the controversy about the existence of Muijtahids and
The Gate of Ijtihad”, (terj.) Nurul Agustina, “Kontroversi Seputar Terbuka
dan Tertutupnya Pintu Ijtihad”, dalam Jurnal Studi Islam al-Hikmah, 1992.
, “Penggunaan dan Penyalahgunaan Bukti Sejarah”, (terj.) A. Minhaji,
dalam Kearah Fikih Indonesia (ed.) Yudian W. Asmin Yogyakarta: Forum
Studi Hukum Islam Fakultas Syariah TAIN Sunan Kalijaga, 1994.

Hajwi al-, Muhammad ibn al-Hasan, al-Fikr as-Sami Fi T arikh al-Figh al-Islami,
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Timiyyah, t.th.

Hanbal, Ahmad ibn Muhammad ibn, al-Musnad, t.tp.: al-Islami, t.th.
Harun, Nasrun, Ushul Figh, Jakarta: Logos Wacana Ilmu,1997.

Hassan, Ahmad, The Early Development of Islamic Jurispreudence, Islamabad:
Islamic Research Institute, 1970.

Hasb Allah, ‘Ali, Usil at-Tasyri* al-Islami, Mesir: Dar al-Ma‘arif, 1976.

Hasyim, Hamlaini ‘Abd al-Majid, al-Imam al-Bukhari Muhaddisan wa Fagqihan,
Mesir: Dar al-Qaumiyyah li at-Tiba‘ah wa an-Nasyr, t.th.

Hasymi, A., Sejarah Kebudayaan Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1995.

Husain, Ibrahim, “Memecahkan Permasalahan Hukum Baru”, dalam Ijtihad
dalam Sorotan, (ed.) Jalaluddin Rahmat, Bandung: Mizan,1999.



326

Hodgson, Marshall G. 8., The Venture Of Islam Conscience and History in a
world Civilization, (terj.) Mulyadhi Kartanegara, The Venture of Islam
Iman dan Sejarah dalam Peradaban Dunia, Jakarta: Paramadina, 2002.

Ibn Battal, “Syarah Sahih al-Bukhari’, al- Maktabah asy-Syamilab, edisi I,
Majmu‘ah XIV, Syuruh al-Hadis, Nomer 7.

Tbn Hazm, Abi Muhammad ‘Ali ibn Ahmad ibn Sa‘id, al-Thkam fi Usul al-
Abhkam, Beirut: Dar -al-Fikr, t.th.

, al-Muballa bi al-Asar, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

Ibn Kasir, Muhammad ibn Isma‘il, Tafsir al-Qur'an al-‘Azim, T afsir ibn Kasir,
Beirut: Dar al-Fikr, 1986.

Tbn Majah, Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn Yazid al-Qazwini, Sunan ibn Majabh,
Mesir: ‘Isa al-Babi, t.th.

Ibn Qudamah, Muwaffiq ad-Din Abi Muhammad ‘Abd Allah ibn Muhammad ibn
Ahmad ibn Muhammad, a/-Mugni, Mesir: Hajar, t. th.

Ibn Rusyd, Abu al-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad,
Bidayah al-Mujtahid wa an-Nihayah al-Mugqtasid, Beirut: Dar al-Fikr, t. th.

Tbn Rajab, “Fath al-Bari~, al-Maktabah asy-Syamilah, edisi II, Majmu‘ah XIV
Syuruh al-Hadis, Nomer: 4.

Tlyas, Hamim, Dan Ahli Kitab pun Masuk Sorga: Pandangan Muslim Modernis
Terhadap Keselamatan Non-Muslim, Yogyakarta: Safiria Insania Press,
2005.

Jabiri al-, Muhammad ‘Abid, a/-Musaqqafina fi al-Hadarah al-‘Arabiyyah:
Mihnah ibn Hanbal wa Nakbah ibn Rusyd, (terj.) Zamzam Afandi
Abdullah, Tragedi Intelektual: Perselingkuhan Politik dan Agama
Yogyakarta: Elkis, 2003.

Jauziyah al-, Ibn al-Qayyim, I‘/am al-Muwaqi’in an Rabb al -*Alamin, Beirut:
Dar al-Jail, 1973.

Juwaini al-, Abu al-Ma‘ali ‘Abd al-Malik ibn ‘Abd Allah, a/-Burhan fi Usul al-
Figh (tahqiq) ‘Abd al-*Azim Mahmud ad-Dib, t.tp.: al-Wafa, 1992.

Kahlani al-, Subul as-Salam, Bandung: Dabhlan, t.th.



327

Kartodirdjo, Sartono, Pendckatan Illmu Sosial dalam Metodologi Secjarah,
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama,1993.

Kasymifi al-, Muhammad Anur Syah, “Faid al-Bari Syarah Sahih al-Bukhari ”,al-
Maktabah asy-Syamilah, edisi II, Majmu‘ah XIV, Nomer 8,

« al“Urf asy-Syazi Syarh Sunan at-Turmuzi ” jilid I, al-Maktabah
asy-Syamilah, edisi IL. Majmu‘ah XIV, Nomer 12.

Khafifi al-, Syekh ‘Al, “al-ljtihad fi 'Asr at-T: abiTn’, dalam al-Ijtihad FT asy-
Syari‘ah al-Islamiyyah, Riyad: Jami‘ah al-Imam Muhammad ibn Su'ud al-
Islamiyyah, 1984.

Khallaf, ‘Abd al-Wahhab, Zimu Usul al-Figh, Kuwait: Dar al-Qalam, 1978.

Khallikan, Abu al-‘Abbas Syams ad-Din Ahmad ibn Muhammad ibn Abi Bakr ,
“ Wafiyyat al-A‘yan”, Beirut: Dar as-Saqafah, t.th.

Khatib al-, Muhammad asy-Syarbini, Mugn/ al-Muhtaj, Mesir: Mustafa al-Babi
al-Halabi wa Auladih, 1958.

Khatib, Muhammad ‘Ajjaj al-, Usul al-Hadis, ‘Ulumuhu wa Moustalahuhu, Beirut:
Dar al-Fikr, 1975.

, as-Sunnah Qabla at-Tadwin, Beirut: Dar al-Fikr, 1981.

Khatib al-, Muhib ad-Din, “at-Ta‘rif bi al-Imam Muhammad ibn Isma‘il al-
Bukhari”, dalam al-Adab al-Mufiad, (takhrij) Muhammad Fuad ‘Abd al-
Bagi, Beirut: Dar al-Basya'ir al-Islamiyyah, 1989.

Kirmani al-, Syarah Sahih al-Bukhari, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

Kuntowidjoyo, Metodologi Sejarah, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003.

, Pengantar llmu Sejarah, Y ogyakarta: Yayasan Bentang Budaya,1997.

Lucas, Scott C., “The Legal Principle of Muhammad ibn Isma‘il al-Bukhar and
Their Relationship to Classical Salafi Islam”, dalam Jurnal Islamic Law and
Society, 13, 3, Leiden: Koninklijke Brill NV, 2006.

Madjid, Nurcholish, Is/am Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 1992.

, “Sejarah awal Penyusunan dan Pembentukan Hukum Islam”, dalam
Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, Jakarta: Paramadina, 1994.



328

Maqdisi al-, ‘Abd Allah ibn Ahmad ibn Qudamah, Raudah an-Nazir wa Junnah
al-Munazir, Riyad: Maktabah al-Ma‘arif, t.th.

Marwazi al-, Abu ‘Abdullah Muh}ammad ibn Nasr, Ikhtitilaf al-*Ulamd , Beirut:
Alam al-Kutub, 1987.

Mas‘id, Muhammad Khalid, Falsafah Hukum Islam, (terj.) Absin Muhammad,
Bandung: Pustaka, 1996.

Miles, Mathew B. dan Huberman, Michael, Analisis Data Kualitatif (Qualitatif
Data Analysis) Alih Bahasa: Cecep Rohendi Rohidi, Jakarta: UI Press,
1992.

Minhaji, Akh., Kontroversi Pembentukan Hukum Islam, Kontribusi Joseph
Schacht, Yogyakarta: UlI Press, 2001.

SHukum Islam: Antara Sakralitas dan Profanitas (Perspektif Sejarah
Sosial) , Pidato Pengukuhan Guru Besar Sosial Pemikiran Hukum Islam,
Yogyakarta: Universitas Negeri Sunan Kalijaga, 2004.

“Pendekatan Sejarah dalam Kajian Hukum Islam“, dalam Jurnal
Mukaddimah, No. 8 Th.V/1999.

“Otoritas, Kontinyuitas dan Perubahan dalam Sejarah Pemikiran Ushul al-
Figh* dalam [jtihad dan Legislasi Muslim Kontemporer, Yogyakarta: Ul
Press, 2004.

Mizzi al-, Jamal ad-Din Abi al-Hajjaj Yusuf, Tahzib al-Kamal fi Asma’ ar-Rijal,
Bagdad: Mu'assasah ar-Risalah, cet. IV, 1985.

Mu'allim, Amir dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam, Yogyakarta:
UH Press, 2001.

Mudzhar, M. Atho, Membaca Gelombang Ijtihad, Antara Tradisi dan Liberasi,
Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 2000. '

Mufid, Ahmad Syafi‘i, “Pendekatan Kualitatif untuk Penelitian Agama“, dalam
Affandi Mukhtar (ed.) Menuju Penelitian Keagamaan: dalam Perspektif
Penelitian Sosial, Cirebon: Fakultas Tarbiyah IAIN Sunan Gunung Jati,
1996.

Muhajir, Noeng, Mefodologi Panelitian Kualitatif, Yogyakarta: Rake Sarasen,
1991.



329

Muslehuddin, Muhammad, Filsafat Hukum Islam dan Pemikian Orientalis, (terj.)
Yudian W. Asmin dkk., Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991.

Muslim, Jamaluddin, Hukum Islam Kekuasaan dan Keadilannya, Jakarta: Bulan
Bintang, 1987.

Mutahhari, Murtada, dalam Murtada Mutahhari dan Muhammad Bagir as-Sadr,
Pengantar Usul Figh dan Usul Figh Perbandingan, (terj.) Satrio Panindito
dan Ahsin Muhammad, Jakarta: Pustaka Hidayah, 1993.

Nakosteen, Mehdi, History of Islamic Origins of Western Education. A.D. 800-
1350 with Introduction to Medievel Muslim Education, Boulder:
University of Colorado press, 1964.

Nasa'l an-, Abu ‘Abd ar-Rahman Ahmad ibn Syu‘aib ibn Ali al-Khurasani, Sunan
an-NasaT, Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi, 1964.

Nasa'i an-, Hafiz ad-Din Abi al-Barakat ibn Ahmad, Kasyf al-Asrar, Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Timiyyah, 1986.

Nasution, Harun, “Ijtihad Sebagai Sumber Ketiga Ajaran Islam”. dalam jtihad
dalam Sorotan, Jalaluddin Rahmat (ed.), Bandung: Mizan,1992.

Nawawi an-, Muhyi ad-Din Yahya ibn Syaraf, a/-Majmu* Syarah al-Muhazzab,
Beirut; Dar al-Fikr, t.th.

, Raudah at-Talibin, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, t.th.

Qardawi al-, Yiisuf, al-litihid B Syari‘ah al-Islimiyyah, (Ter].) Abmad Syatari,
Jakarta: Bulan Bintang, 1987.

Qarmani al-, Ahmad ibn Yusuf, Akhbar ad-Duwal wa Asar al-Awwal FI at-
Tarikh, Beirut: A<lam al-Kutub, 1992.

Qusyair al-, ‘Abd al-Karim ibn Hawazin Abu, Risalah al-Qusyairiyyah, Kairo:
Mustafa al-Babi al-Halabi, 1959.

Qastalani al-, Abi al-‘Abbas Syihab ad-Din Ahmad, Irsyad as-Sari Li Syarh
Sahih al-Bukhari, Beirut: Dar al-Fikri, t.th.

Rahman, Fazlur, Is/am, Chicago: The University of Chicago 1975.
Rakhmat, Jalaluddin, “Tinjavan Kritis atas Sejarah Figh: Dari Figh al-Khulafa ar-

Rasyidin hingga Mazhab Liberalisme.” dalam Kontckstualisasi Doktrin
Islam Dalam Sejarah, Jakarta: Paramadina,1994.



330

Ramdan, Sa‘id, Islamic Law, London: P.R. Mac Millan Limited, 1961.

Raz ar-, Fakhr ad-Din Muhammad ibn ‘Umar al-Husain, al-Mahsul f7 ‘Ilmi al-
Usul al-Figh, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1988.

Rais, Isnawati, "Pemikiran Fikih Abdul Hamid Hakim, Suatu Studi Tentang
Pengembangan Hukum Islam di Indonesia", Disertasi, Jakarta: Pascasarjana
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2000.

Rusli, Nasrun, Konsep Ijtihad al-Syaukani, Jakarta: Logos, 1999.

Salih as-, Subhi, ‘Ulum al-Hadis wa Mustalahuhu, Beirut: Dar al-‘Timi li al-
Malayaini, 1977.

San‘ani as-, Muhammad ibn Isma‘il al-Kahlani, Subu/ as-Salam, Mesir: Maktabah
at-Tijariyyah al-Kubra, t.th.

Sayis as-, Muhammad ‘AR, Nasy'ah al-Figh al-Ijtihadi wa Atwaruhu, Kairo:
- Majma‘ al- Buhus al-Islamiyyah, 1970.

»

, Tarikh al-Figh al-Islamj, Beirut: Dar al-Fikr, 1990.

Schacht, Joseph, An Introduction to Islamic law, London: Oxford at the
Clarendon press, 1971.

, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, London: Oxford University
Press, 1953

Shiddieqy Ash-, M. Hasbi, Sejarah dan Pengantar llmu Hadits, Jakarta: Bulan
Bintang, 1974. '

Shiddieqy Ash-, Nourouzzaman, Tamaddun Muslim, Jakarta: Bulan Bintang,
1986.

Shihab, Alwi, Is/am Inklusif; Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama, Bandung:
Mizan, 1999.

Sirri, Mun‘im, A., Sejarah Figih Islam, Sebuah Pengantar, Surabaya: Risalah
Gusti, 1995.

Sjadzali, Munawir, Jjtihad Kemanusiaan, Jakarta: Paramadina, 1997.

, “Dinamika dan Kelincahan Hukum Islam”; dalam Pembangunan Hukum
dan Perkembangan Figh di Indonesia, Surabaya: IAIN Sunan Ampel, 1986.



331

Syuhbah, Ton Qadi, “Tabaqat asy-Syafi‘iyyah”, al-Maktabah asy-Syamilah, edisi
II. Majmu'ah 46, Tarajim wa at-Tabaqat, Nomer 36.

Syirazi asy-, Abu Ishaq, “Tabaqat al-Fuqaha”, al-Maktabah asy-Syarmilah, edisi
11, Majmi‘ah 46, Tarajim wa at-Tabaqat, Nomer 87.

Subki as-, ‘Abd al-Wahhab ibn Taqi ad-Din, Tabagat asy-Syafi‘iyyah al-Kubra,
Mesir: Hasiniyyah al-Misriyyah, t.th.

Subki as-, Taj ad-Din, a/-Qawa‘id wa al-Fawa’id al Usuliyyah, Mesir: Dar Thya
al-Kutb, t.th.

Syuhbah, Muhammad Muhammad Abu, Fi Rihab as-Sunnah ‘Ala Kutub as-
Sittah as-Sahhah, Kairo: Majma* al-Buhus al-Islamiyyah, 1965.

Supeno, Ilyas & M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum Islam,
Yogyakarta: Gama Media, 2002.

Suyut] as-, Jalal ad-Din ‘Abd ar-Rahman, Taisir al-Ijtihad, Mekah: At-Tijariyyah,
t. th. '

, ar-Raddu ‘ala Man Akhlada ila al-Ard wa Jahila anna al-Ijtihad fi Kulli
Agr Fard, Berut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983.

, Tarikh al-Khulafa', Beirut: Dar al-Fikr, 1974.

Syalabi, Ahmad, Pembangunan Hukum Islam, (tetj.) Abdullah Badjaeri, Jakarta:
Djayamurni, 1964.

, A History of Muslim Education, Berut: Dar al-Kasysyaf, 1954.
, Sejarah dan Kebudayaan Islam, Jakarta: Pustaka al-Husna, 1993.

Syaibani asy-, Muhammad ibn al-Hasan, as-Siyar al-Kabir, juz 1, Kairo: Syirkah
Musahamah, 1958.

, Kitab al-Hujjah ‘ala Ahl al-Madinah, Heiderabad: Maktabah al-Ma‘arif
asy-Syarqiyyah, 1968.

Syarifuddin, Amir, Ushul Figh, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997.

Syatibi asy-, Abu Ishaq Ibrahim ibn Musa, a/-Muwafaqat fi Usul asy-Syari‘ah,
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991.



332
Syaukani asy-, Muhammad ibn ‘Afi ibn Muhammad, frsyad al-Fukhul, Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Timiyyah,1994.
, Nail al-Autar, Beirut: Dar al-Jail, t.th.

Syirazi asy-, Ibrahim ibn ‘Ali ibn Yusuf, al-Luma' f7 Usul al-Figh, Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, t.th.

Syirazi asy-, Abu Ishaq Ibrahim ibn ‘Afi ibn Yusuf, Tabagat al-Fugaha’, Beirut:
Dar al-Qalam, t.th.

Syuhbah, Muhammad Muhammad Abu, F7 Rihab as-Sunnah ‘ala Kutub as-
Sittah as-Sahhah, Kairo: Majma‘ al-Buhus al-Islamiyyah, 1969.

Syuhbah, Taqiy ad-Din Abi Bakr ibn Ahmad ibn Qadi, Tabaqat al-Fuqaha' asy-
Syafi‘iyah, juz 1, Kairo: Maktabah as-Saqafah ad-Diniyyah, t.th.

Tabari at-, Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir, Ikhtilaf al-Fuqaha', Beirut: Dar al-
Kutub al-Islamiyyah, tt.

Tahawi at-, Abu Ja‘far Ahmad ibn Muhammad, Ikhtilaf al-Fugaha', 1slamabad:
Islamic Research Institut, 1971. '

TurmuZi at-, Abu ‘Isa Muhammad ibn ‘Isa ibn Saurah, Sunan at-Turmuzi, Beirut:
Dar al-Fikr, 1967.

Towana, Sayyid Muhammad Musa, al-Jjtihad wa Maza Hajatuna fi Haza al-Asr,
Mesir: Dar al-Kutub al-Hadisah, t.th.

‘Ubbad al-, ‘Abd al-Muhsin, “al-Imam al-Bukhari wa Kitabuhu al-Jami‘ as-
Sahih”, al-Maktabah asy-Syamilah, edisi I, Majmu‘ah No. 46 Tarajim wa
at-Tabagat No. 217.

‘Umari al-, Nadiyah Syarif, al-Jjtihad Fi al-Islam, Beirut: Risalah, 2001.

Wafi, ‘Abd Wahid, Perkembangan Mazhab dalam Islam, (terj.) Rifyal Ka‘bah,
Jakarta: Minaret, 1987.

Wahid al-, Kamal ad-Din Muhammad ibn ‘Abd, Syaral Fath al-Qadir Ii al-‘Ajiz
al-Fagqir, Beirut: Dar Thya’ at-Turas al-°Arabi, t.th.

Watt, W.M., The Majesty that was Islam, London: Sidgwick and Jackson, 1974.

Ya‘la, ibn Abi, “Tabaqgat al-Hanabilah”, al-Maktabah asy-Syamilah, edisi I,
Majmu‘ah No. 46 Tarajim wa at-Tabagat No. 25.



333

Ya‘qub, Ali Mustafa, mam Bukhari dan Metodologi Kritik dalam Ilmu Hadis,
Jakarta: Pustaka Firdaus,1991.

7ahabi az-, Syams ad-Din, “Siyar A‘lam an-Nubala”, al-Makatabah asy-
Syamilah, edisi II, Majmu‘ah No. 46 Tarajim wa at-Tabagqat, No. 132.

Zahrah, Muhammad Abu, Usu/ al-Figh, Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabi, t.th.
, Muhadarat fi Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.
Zuhaili az-, Wahbah, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Beirut: Dar al-Fikr, 1984.
,Usul al-Figh al-Islam, Damaskus: al-Fikr, 1996.

Zuhri, Muh., Hukum Islam dalam Lintasan Sejarah, Jakarta: Rajawali Press,1996.

II. Kamus

Bagdadi al-, Syihab ad-Din Abi ‘Abd Allah Yaqut ibn ‘Abd Allah al-Hamawi ar-
Rumi, Muam al-Buldan, Beirut: Dar Sadir, t.th.

Bagqi al-, Muhammad Fu'ad ‘Abd, a/-Mujam al-Mufahras Li al-Faz al-Qur'an al-
Karim, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

Encyclopaedia Britanica, Chicago: Wilham Benton, 1965.

Ibn al-Manzur, Jamal ad-Din Muhammad ibn al-Mukarram al-Ansari, Lisan al-
‘drab, Mesir: ad-Dar al-Misriyyah, t.th.

Leksikon Islam, Jakarta: Tim Penyusun Pustaka Azet, 1988.

Ma'laf, Louis, al-Munjid fi al-Lugah wa al-A ‘lam, Beirut: Dar al-Masyriq, 1986.
Munawir, Ahmad Warson, al-Munawir, Yogyakarta: Ponpes al-Munawir, 1984.
The Encyclopaedia of Islam, Leiden: E.J. Bill, 1960.

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar
Bahasa Indonesia, Edisi 11, Jakarta: Balai Pustaka, 1995.

Wehr, Hans, a Dictionary of Modern Written Arabic, London: Mc Donald and
Evan Ltd., 1980.



334

1. CD Rom/Soft Ware
CD Maktabah al-Hadis asy-Syarif, Versi IL
CD Al-Furgan, at-Tab‘ah ad-Dauliyyah, Versi V.

Al-Maktabah asy-Syamilah, edisi IL



PETA PERJALANAN AL-BUKHARI
DALAM RIHLAH ‘ILMIYYAH

(.4"

é&({({f

¢

4
<{'<‘<‘¢{\ ¢
gleer & é('<(

¢
¢

¢

we[s] sAUynsew wnaqas snsyO 93 IN ep 1a8au-13a8aN]

PR, =74
T RIINH o
v upye e ﬂu\a&n_&;\ﬁo 1

-~
gt

R . "¢




PETA PERJALANAN AL-BUKHARI

DALAM RIHLAH ‘ILMIYYAH
._‘o..
P
P Q- /.; "~ e ~
dna Rayy -
%5
i -
L
30
e N AT e
’ .
e a0 7
NAJD HAy RN

23

GLAM HUDHAYL
THAQSF

HARITH

]

4 N HAMDAN

« Marid
-5

N

&

Keta-kota dan suku-suku di Arabia pada masa hidup Nabi Muhammad



DAFTAR RIWAYAT HIDUP

A. Data Pribadi

1.
2.
3.

4.
5

Nama Lengkap : Drs. Muh. Fathoni Hasyim, M. Ag.
Tempat dan Tanggal Lahir : Pasuruan, 10 Januari 1956
Nama Orang Tua : Hasyim Arsyad (Bapak)
Adeniyah Adenan (Ibu)
Nama Isteri : Dra. Liliek Channa, M.Ag.
. Nama Anak : M. Robi'ul Fuadi
M. Bahaud Duror
- Fatimatuzzahroh Diah Puteri Dani
Alamat : J1. Batavia No.14 Sejo Karangrejo Gempol

Pasuruan Jawa Timur (67155). Phone:
(0343) 855698 Hp. 081330132613.

B. Pengalaman Pendidikan

1.

2.

3.

i

Madrasah Ibtidaiyah (M.I.) Darussalamah Sumbersari-Kencong-Kepung-
Kediri-Jatim. Tamat tahun 1969.

Madrasah Tsanawiyah (M.Ts.) Darussalamah Sumbersari-Kencong-
Kepung-Kediri. Tamat tahun 1972.

Madrasah Aliyah (M.A.) Darussalamah Sumbersari-Kencong-Kepung-
Kediri. Tamat tahun 1975.

Fakultas Syariah IAIN Sunan Ampel Surabaya. Sarjana Muda tahun 1978.
Fakultas Syariah JAIN Sunan Ampel Surabaya. Jurusan Tafsir Hadis,
Sarjana Lengkap, tahun 1985.

Program Pascasarjana (S-2) Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta Jurusan Pendidikan Islam. Masuk tahun 1991.

. Program Pascasarjana (S-3) Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga

Yogyakarta Jurusan [lmu Agama Islam, masuk Tahun 1993.

C. Pengalaman Pekerjaan

1.
2.
3. Mengajar pada Madrasah Aliyah (M.A.) Walisongo Gempol-Pasuruan-

~ o

Mengajar pada Madrasah Tsanawiyah (M.Ts.) Walisongo Gempol-
Pasuruan-Jatim 1979 s.d. 1984.
Mengajar pada SMP Walisongo Gempol-Pasuruan-Jatim 1980 s.d. 1984

Jatim 1981 s.d. 1984.

Mengajar pada SMP Hasan Munadi Banggle-Beji-Pasuruan-Jatim 1981
s.d. 1985.

Mengajar pada SMP dan menjabat Kepala Sekolah SMP Putera Bangsa
Gempol Pasuruan-Jatim 1984 s.d. 1986.

Mengajar pada SMA Thamrin Surabaya 1986 s.d. 1988.

Mengajar pada Fakultas Hukum , Pendidikan dan Teknik Sipil Universitas
Tri Tunggal Surabaya 1987 s.d. 1989.



8. Mengajar pada Fakultas Tarbiyah dan Syariah Universitas Sunan Giri
Surabaya Jatim 1987 s.d. Sekarang.

9. Mengajar pada Sekolah Tinggi Agama Islam “Darul Lughah Wad Dakwah
(STAI Dalwa) Bangil Pasuruan Jatim. 1995 — Sekarang.

10. Mengajar pada Sekolah Tinggi Agama Islam Zainul Hasan (STAI Zaha)
Kraksaan Probolinggo Jatim. 1995 — 2003.

11. Mengajar pada Fakultas Syariah IAIN Sunan Ampel Surabaya sebagai
Dosen Tetap 1987 s.d. Sekarang.

12. Ketua Jurusan Siyasah Jinayah (S.J.) pada Fakultas Syariah IAIN Sunan
Ampel Surabaya 2000 s.d. 2005.

13. Ketua Pusat Informasi dan Kajian Islam (PIKI) IAIN Sunan Ampel
Surabaya, pereode 2006-2010.

Karya Tulis

1. Tinjauan Hukum Islam Terhadap Pengobatan Tradisional di Singosari
Malang. (Risalah Sarjana Muda) Pada Fakultas Syariah IAIN Sunan
Ampel Surabaya, 1978.

2. Kedudukan Kitab Hadis Riyadlushshalihin , Telaah Nilai dan Sistem
Penyusunannya. (Skripsi) Pada Fakultas Syariah IAIN Sunan Ampel
Surabaya, jurusan Tafsir Hadis (T.H.), 1985.

3. Al-Bukhari, Pendidikan dan Pemikirannya di Bidang Fikih (Tesis) Pada
Program  Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Jurusan
Pendidikan Islam, 1995.

4. Monogami, Asas Perkawinan Dalam Islam. (Penelitian) Pada Fakultas
Syariah IAIN Sunan Ampel Surabaya, 1990.

5. Koedukasi Dalam Perspektif Hukum Islam. (Penelitian) Pada Fakultas
Syanah IAIN Sunan Ampel Surabaya, 1993.

6. Nikah Sirmi di Komplek Pelacuran Bangunsari Surabaya. (Penelitian) Pusat

Penelitian IAIN Sunan Ampel Surabaya, 1994.

Jejak Kanjeng Sunan (Buku) Penerbit Bina Ilmu, 1998.

Tijaniyah Tarekat Yang dipertanyakan, (Buku) Penerbit Bina [lmu, 1999.

Islam di Masyarakat Samin, (Penelitian Kompetitif Kolektif PTAI ) Pada

Direktorat Pendidikan Tinggi Agama Islam Departemen Agama R.IL

Jakarta, 2004.

10. Potret Islam Salafi, Studi Kurikulum,pengajaran dan Perilaku Jaringan
Pondok Salafi di Indonesia (Penclitian Kompetitif Kolektif) Pada
Lembaga Penelitian IAIN Sunan Ampel Surabaya, 2005.

11. Ideologi Pendidikan Pesantren, Studi Dialektika Nilai Konservatif dan
Progresif dalam Menghadapi Perubahan Sosial di Jawa Timur, (Penelitian
Kompetitif Kolektif PTAI) Pada Direktorat Pendidikan Agama Islam
DEPAG R.I. Jakarta, 2006.

12. Konstruksi Ideologis dan Pola Jaringan Organisasi Islam Fundamentalis di
Surabaya. (Penelitian Kompetitif Kolektif PTAI) Pada Direktorat
Pendidikan Agama Islam DEPAG R.I. Jakarta, 2006.

O 0N

Yogyakarta, Januari 2009



