IDEOLOGI PENDIDIKAN ISLAM PESANTREN:

Kajian Konsep Ideologi Pendidikan Islam dan Implementasinya
di Pesantren Hidayatullah Balikpapan

Oleh:

Abdurrohim
NIM 10.35.003/S3

DISERTASI

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga untuk
Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh Gelar Doktor
dalam IlImu Agama Islam

YOGYAKARTA
2014



Realitas selalu lebih Ronservatif daripada ideologi (Raymond Aron)

You have your ideology and I have mine.

(Khalil Gibran)

KupersembahRan Rarya ini buat Almamater tercinta,
Abah, Ummi (Alm) serta adik-adikku,
Nur Muti'ah, istriku tersayang, dan Hilman Fikri Munawwar, anak,

lelakiku terhebat,
serta para pemerhati pendidikan Islam di seluruh Indonesia

ii



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Abdurrohim, S.Hum, M.S.I
NIM :10.35.003./S3
Program : Doktor/Kependidikan Islam

menyatakan, bahwa disertasi ini secara keseluruhan adalah hasil penelitian karva

saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya.

Yogyakarta, 20 April 2014

Yang membuat pernyataan

METERAI (.4
EMPEL

h b
GSA % o

913C1ACF174239085

ENAM RIBU RUPIAH |

6000,

Abdurrohim, S.Hum, M.S.1.
NIM: 10.35.003./S3

iii



(5]  KEMENTERIAN AGAMARI

B8] i Marda el Yooyaara, 5551 PROGRAM PASCASARJANA

b4 Telp. (0274) 519709 Fax (0274) 557978
' "‘ ' e-mail: pps@uin-suka.ac.id. http://pps.uin-suka.ac.id.

PENGESAHAN

Disertasi berjudul ~ : IDEOLOGI PENDIDIKAN ISLAM PESANTREN : Kajian Konsep
Ideologi Pendidikan Islam dan Implementasinya di Pesantren
Hidayatullah Balikpapan

Ditulis oleh : Abdurrohim, S.Hum., M.S.I.
NIM : 10.35.003/S3

Telah dapat diterima sebagai salah satu syarat memperoleh gelar

Doktor dalam limu Agama Islam

Yogyakarta, 25 September 2014

Prof. Dr. H. Musa Asy’arie

- NIP.: 19511231 198003 1 018



[

&

Q

et
e

=

KEMENTERIAN AGAMA RI

bt i Y PROGRAM PASCASARJANA

Telp. (0274) 519709 Fax (0274) 557978
e-mail: pps@uin-suka.ac.id. http://pps.uin-suka.ac.id.

m

YUDISIUM
BISMILLAHIRRAHMANIRRAHIM

DENGAN MEMPERTIMBANGKAN JAWABAN PROMOVENDUS ATAS
PERTANYAAN DAN KEBERATAN PARA PENILAI DALAM UJIAN TERTUTUP
(PADA TANGGAL 28 FEBRUARI 2014), DAN SETELAH MENDENGAR
JAWABAN PROMOVENDUS ATAS PERTANYAAN DAN SANGGAHAN PARA
PENGUJI DALAM UJIAN TERBUKA, MAKA KAMI MENYATAKAN,
PROMOVENDUS, ABDURROHIM, S.Hum., M.S.I. NIM : 10.35.003/S3
LAHIR DI BERAU TANGGAL 2 JUNI1981,

LULUS DENGAN PREDIKAT :
PUJIAN (CUMHAUDE)/SANGAT MEMUASKANMEMUASKARN**

KEPADA SAUDARA DIBERIKAN GELAR DOKTOR DALAM STUDI ISLAM
KONSENTRASI KEPENDIDIKAN ISLAM, DENGAN SEGALA HAK DAN
KEWAJIBAN YANG MELEKAT ATAS GELAR TERSEBUT.

*SAUDARA MERUPAKAN DOKTOR KE-426

YOGYAKARTA, 25 SEPTEMBER 2014
REKTOR, \

Thae

Prof. DITH. MUSA ASY’ARIE
NIP:19511231 198003 1 018

** CORET YANG TIDAK DIPERLUKAN



2%

Qo

KEMENTERIAN AGAMA RI

UIN SUNAN KALIJAGA

Jin. Marsda Adisucipto Yogyakarta, 55281

Telp. (0274) 519709 Fax (0274) 557978

e-mail: pps@uin-suka.ac.id. http://pps.uin-suka.ac.id.

DEWAN PENGUIJI
UJIAN TERBUKA / PROMOSI

PROGRAM PASCASARJANA

Disertasi berjudul  : IDEOLOGI PENDIDIKAN ISLAM PESANTREN : Kajian Konsep
Ideologi Pendidikan Islam dan Implementasinya di Pesantren

Hidayatullah Balikpapan

Ditulis oleh : Abdurrohim, S.Hum., M.S.I.

NIM :10.35.003/S3

Ketua Sidang :  Prof. Dr. H. Musa Asy’arie  (Penguji)
Sekretaris Sidang : Dr. Sekar Ayu Aryani, M.A. (Penguiji)
Anggota 1. Prof. Dr. H. Hamruni, M.Si.

( Promotor / Penguiji )

2. M. Agus Nuryatno, MA., Ph.D.
( Promotor / Penguiji )

3. Dr. H. Sumedi, M.Ag.
(Penguji )

4. Prof. Dr. H. Nizar Ali, M.Ag.
(Penguiji)

5. Dr. Usman, M.Ag.
(Penguiji )

6. Dr. Inayah Rohmaniyah, M.Hum., MA.
(Penguiji )

Diuji di Yogyakarta pada tanggal 25 September 2014
Pukul 14.00 s.d selesai
2 L AT ————

Predikat : Memuaskan / Sangat memuaskan / Dengan Pujian *

*) Coret yang tidak sesuai

( A rEee
ST
( )

( 0

g )

1



R
PR

R

STATE ISLAMIC UNIVERSITY

SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA




R
PR

R

STATE ISLAMIC UNIVERSITY

SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA




R
PR

R

STATE ISLAMIC UNIVERSITY

SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA




R
PR

R

STATE ISLAMIC UNIVERSITY

SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA




R
PR

R

STATE ISLAMIC UNIVERSITY

SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA




ABSTRAK

Disertasi ini mengelaborasi pemikiran pendidikan Islam di PP
Hidayatullah Balikpapan. Ada dua masalah yang ingin dijawab dalam penelitian
ini, yaitu bagaimana formulasi pemikiran ideologi pendidikan Islam yang
dikembangkan oleh PP Hidayatullah; bagaimana implementasinya pada ranah
pendidikan dan dampaknya terhadap peserta didik. Penelitian ini merupakan
gabungan jenis penelitian kepustakaan (library research) dengan penelitian
lapangan (field research). Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan historis
dan pendekatan verstehen. Pengumpulan data penelitian ini dilakukan dengan cara
dokumentasi, wawancara, dan observasi. Teknik analisa data yang digunakan
dalam penelitian ini mengacu pada skema yang diajukan oleh Creswell yaitu, data
mentah yang ada diorganisir sedemikian rupa dan dipersiapkan untuk dianalisis,
kemudian seluruh data tersebut mengalami proses pembacaan ulang secara
menyeluruh agar bisa dikategorisasikan dalam bentuk tema-tema dan deskripsi-
deskripsi (categorical aggregations). Selanjutnya dilakukan proses interrelasi
antara tema-tema dan deskripsi-deskripsi yang kemudian proses ini melahirkan
pengelompokan makna, di mana puncaknya adalah melakukan interpretasi
terhadap makna-makna tersebut. Penelitian menggunakan beberapa teori,
diantaranya teori kategorisasi ideologi-ideologi pendidikan oleh William O’Neil,
teori tentang struktur dasar ideologi pendidikan oleh Yoram Harpaz. Dari sisi
pendidikan Islam, teori yang digunakan adalah tentang keterkaitan ideologi
pendidikan Islam dengan formasi nalar Islam al-Jabiri tentang bayani, irfani,
burhani, serta teori tentang polarisasi pemikiran pendidikan Islam oleh Jawwad
Ridla.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa PP Hidayatullah Balikpapan telah
mengembangkan formulasi pemikiran keislaman yang juga menjadi platform
ideologisnya sebagai bagian dari organisasi pergerakan (harakah) Islam di
Indonesia. Konsepsi tersebut merupakan pemikiran genuine dari K.H. Abdullah
Said pendiri PP Hidayatullah yang kemudian dilestarikan dan dikembangkan oleh
para penerusnya sebagai manhaj pergerakan. Dalam konteks ideologi pendidikan
Islam, hal tersebut berimplikasi pada munculnya core values dalam pendidikan
Islam yaitu, kemandirian, kepemimpinan, enterpreneurship, pemenuhan tanggung
jawab, dan menjadi problem solver, yang direduksi dari tahapan historis pra-
kenabian yang dialami oleh Muhammad saw. Kemudian ada gradasi kesadaran
ideologis, yaitu tahap normalisasi, orientasi, internalisasi, eksternalisasi, dan
objektifikasi yang direduksi dari lima surat dari Al-quran yang pertama kali turun,
yang kemudian disebut dengan sistematika nuzulnya wahyu (SNW). Selain itu
upaya internalisasi pemahaman ideologis terhadap peserta didik dilakukan dalam
dua aspek, yaitu melalui praksis klasikal dengan pembelajaran mata pelajaran atau
mata kuliah tertentu; dan melalui praksis non-klasikal seperti melalui group fokus
atau halagah. Dengan demikian sarana pendukung di pesantren seperti masjid,
asrama, dan madrasah/sekolah menjadi aparatus ideologis yang sangat penting.

iv



ABSTRACT

This dissertation elaborates Islamic education thoughts in Hidayatullah
Boarding School, Balikpapan. Two questions to answer in this research are how
the thoughts of Islamic education ideology in Hidayatullah Boarding School are
formulated; how they are implemented in the education process, and how they
impact on the students. This research is a combination of a library and field
research. The approach used is historical approach and verstehen approach. The
data were collected through documentation, interviews, and observation. The data
analysis used a scheme proposed by Creswell, namely the existing material was
organized in such a way and prepared for analysis, and then all the data was
reread thoroughly to be categorized in themes and descriptions (categorical
aggregations). Afterwards, a process of interrelating the themes and descriptions
was conducted to produce meaning groups, and finally the meanings were
interpreted. This research applied several theories, i.e. William O’Neil’s theory of
educational ideology categorization and Yoram Harpaz’s theory of the basic
structure of educational ideology. In terms of Islamic education, the theory used
was al Jabiri’s relation between Islamic education ideology and Islamic logic
formation of bayani, irfani, and burhani; and Jawwad Ridla’s theory on the
polarization of Islamic education thoughts.

The result of this study shows that Hidayatullah Boarding School of
Balikpapan has developed the formulation of Islamic thought’s which becomes
the platform of its ideology as part of Islamic movement organizations in
Indonesia. The conception is a genuine thought of K.H. Abdullah Said, the
founder of the school, which was then maintained and developed by his
successors as a movement organization. In Islamic education ideology context, the
conception leads to the appearance of core values in Islamic education, namely
independence, leadership, entrepreneurship, responsibility fulfillment, and
problem solving, all reduced from the historical stages before the prophecy of
Muhammad p.b.u.h. Then a gradation of ideological awareness appears in the
stages of normalization, orientation, externalization, and objectification reduced
from the first five surahs revealed, which is later called the systematic revelation.
In addition, the attempts of ideological comprehension internalization on the
students are done in two aspects, i.e. through classical praxis in teaching some
subjects; and through non classical praxis like focused groups or halagah.
Therefore, the supporting facilities in the school like the mosque, the boarding
house, and the school building become very important instruments.



W\UAL’M

L "D B g 3 Sl S Aol ) ol Vs O
Sl it 1AS o i) e 3 Ligds Ay ren Olnad s SIS 0L
oy ) SV 2 0deds 0550 Sy cgal) b 2 sl S (55 A gl
B LS () Eodly SlsSl Bt vy oS 5 s o) s L peladl) e 5T
SO ag by Sl aa @ 8y BB 8 ki 450 5 k) D e o) e
L3 ) Adadosd) 45, ol - dedsand) CUL LS olasy Lol oMLl
il @ ¢ ebmall Laslasly sV SUL (ko5 aa by clsy ((Creswelly s o S
il Lk s L aladl) o) (5T Gl W1y Sl s ) (3 Ll o) ST Wil 3 Salel,
gl Gl Ay e et 3OS OloVly wlesoll Gl oy bl AL
plks) d A Sl ) ) i & 5 L (5 B Cod) pasil ¢ ey gl
(Yoram U ls plysd s A S awlo) a2l & iy (William O’Neily s o)
Lo et DY il 5SSy Y A S p b ) & iy (Harpaz)
Aot Yl g A S Olaizal & sy cala iy gy ol i) J (s U
Loy o) g
Sl 2ls pshn B 8 dgall OF Gl s W) o5 @ el e a5
L gL B Y) 85T A )y g Ly ST R b Y) e coesl ) (S
G gl Lo dre B s U AT el e 1S e 1Y) s
Ay Jo s oal ALY By A sl Bl By odnr gl e S ke Jain)
o glly cr Ll sy i Ny (il e sLaas W) (ay BeSlaYl) A1 Sl G ol
e &) o e 55 5 Loas,l 00 e ale e oSSl ) eyl
(Plaza¥ly e g candl A e e (o J YV (o) 2 sy (UL
OTAN g ot 3 0 r J 5 Lo Jil e daldll 187 11y e 2
AV ) el o S ) BLOYLy L s g Y Oyl
Bl Al Sl e 3R e (Rlad)) A d Ll ol (3 Cnedazald

vi



Comnols (U3 e By Lol o bl )l e ez i o 2SCwS) b Ll
RVPS SN VRV SV IR (PR GO (PR B L DU RIS -S|

vii



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Pedoman transliterasi yang dijadikan pedoman bagi penulisan disertasi ini

didasarkan pada Keputusan Bersama Menteri Agama serta Menteri Pendidikan

dan Kebudayaan yang diterbitkan Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan

Departemen Agama Republik Indonesia pada tahun 2003. Pedoman transliterasi

tersebut adalah:

1. Konsonan

Fonem konsonan Bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab

dilambangkan dengan huruf, sedangkan dalam transliterasi ini sebagian

dilambangkan dengan tanda dan sebagian lagi dilambangkan dengan

huruf serta

dengan huruf latin adalah sebagai berikut :

tanda sekaligus. Daftar huruf Arab dan transliterasinya

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama

J alif Tidak dilambangkan |Tidak dilambangkan

- ba B Be

O ta T Te

& Sa S es (dengan titik di
atas)

z jim J Je

z ha h ha (dengan titik di
bawah)

. kha Kh ka dan ha

3 dal D De

3 zal % zet (dengan titik di
atas)

9 ra R Er

) zai z Zet

o sin S Es

g syin Sy es dan ye

U sad s es (dengan titik di
bawah)

U dad d de (dengan titik di
bawah)

L ta t te (dengan titik di
bawah)

L za z zet (dengan titik di
bawah)

¢ ‘ain TR koma terbalik di atas

viii



¢ gain G Ge
- fa F Ef
S qaf Q Qi
4l kaf K Ka
J lam L El
2 mim M Em
3 nun N En
9 wau W We
> ha H Ha
3 hamzah . Apostrop
0 ya N Ye

2. Vokal

Vokal bahasa Arab seperti vokal bahasa Indonesia terdiri dari

vokal tunggal atau monoftong atau vokal rangkap atau diftong.

1. Vokal Tunggal

Vokal Tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda

atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

Tanda Nama Huruf Latin Nama
....... Fathah A A
............... Kasrah I )|
....... Dammah i U

Contoh:
No Kata Bahasa Arab Transiterasi
1. K Kataba
K4 Zukira
3 Ll Yazhabu

2. Vokal Rangkap

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa

gabungan antara harakat

gabungan huruf, yaitu:

ix

dan huruf maka transliterasinya




Tanda dan Huruf Nama Gabungan Huruf | Nama
S ennnn Fathah dan ya Ai adani
9 e Fathah dan wau Au adanu
Contoh:
No Kata Bahasa Arab Transliterasi
1. YN Kaifa
2. Je Haula
Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangya berupa harakat dan

huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut.

Harakat dan Huruf| Nama Huruf dan Tanda Nama

S e . - Fathah dan a a dan garis di atas
alif atau ya
e i Kasrah dan 1 i dan garis di atas
ya
PR Dammah dan u u dan garis di atas
wau
Contoh:

No Kata Bahasa Arab Transliterasi

1. Je Qala

2. Jas Qila

3. s Yaqulu

4. oy Rama

Ta Marbutah

Transliterasi untuk Ta Marbutah ada dua:

a.Ta Marbutah hidup atau yang mendapatkan harakat fathah,

kasrah atau dammah transliterasinya adalah /t/.

b. Ta Marbutah mati atau mendapat harakat sukun transliterasinya

adalah /h/.




c. Kalau pada suatu kata yang akhir katanya Ta Marbutah diikuti
oleh kata yang menggunakan kata sandang /al/ serta bacaan

kedua kata itu terpisah maka Ta Marbutah itu ditransliterasikan

dengan /h/.
Contoh:
No Kata Bahasa Arab Transliterasi
1. JELYT Ay Raudah al-atfal/raudatul atfal
2. aalh Talhah
Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau Tasydid yang dalam sistem tulisan Arab
dilambangkan dengan sebuah tanda, yaitu tanda Syaddah atau Tasydid.
Dalam transliterasi ini tanda Syaddah tersebut dilambangkan dengan

huruf, yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda Syaddah itu.

Contoh:
No Kata Bahasa Arab Transliterasi
1. & Rabbana
2, Jx Najjala
Kata Sandang

Kata sandang dalam bahasa Arab dilambangkan dengan huruf

yaitu J!. Namun, dalam transliterasinya kata sandang itu dibedakan

antara kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyyah dengan kata
sandang yang diikuti oleh huruf qamariyyah.

Kata sandang yang diikuti oleh  huruf syamsiyyah
ditransliterasikan sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf/lI/ diganti dengan
huruf yang sama dengan huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu.
Adapun kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyyah
ditransliterasikan sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan

sesuai dengan bunyinya. Baik diikuti dengan huruf syamsiyyah atau

Xi



gamariyah, kata sandang ditulis dari kata yang mengikuti dan

dihubungkan dengan kata sambung.

Contoh:
No Kata Bahasa Arab Transliterasi
1. da ar-Rajulu
2. SN al-Jalalu
Hamzah

Sebagaimana telah disebutkan di depan bahwa Hamzah
ditransliterasikan dengan apostrof, namun itu hanya terletak di tengah
dan di akhir kata. Apabila terletak di awal kata maka tidak dilambangkan
karena dalam tulisan Arab berupa huruf alif. Perhatikan contoh-contoh

berikut ini:

No Kata Bahasa Arab Transliterasi
1. XK Akala
: osaals Ta'khuduna
3. Sl An-Nau'u
Huruf Kapital

Walaupun dalam sistem bahasa Arab tidak mengenal huruf
kapital, tetapi dalam transliterasinya huruf kapital itu digunakan seperti
yang berlaku dalam EYD yaitu digunakan untuk menuliskan huruf awal,
nama diri, dan permulaan kalimat. Bila nama diri itu didahului oleh kata
sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital adalah nama diri
tersebut, bukan huruf awal atau kata sandangnya.

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila
dalam tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan
tersebut disatukan dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang

dihilangkan, maka huruf kapital tidak digunakan.

Contoh:
No. Kalimat Arab Transliterasi
Uy 9 Tah W Wa ma Muhammdun illa rasul

Xii



Caadl Ty A& XA Al-hamdu lillahi rabbil
'alamina

Penulisan Kata

Pada dasarnya setiap kata, baik fi’il, isim, maupun huruf, ditulis
terpisah. Bagi kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab
yang sudah lazim dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau
harakat yang dihilangkan, maka penulisan kata tersebut dalam
transliterasinya bisa dilakukan dengan dua cara, yaitu bisa dipisahkan
pada setiap kata atau bisa dirangkaikan.

Contoh:

No Kalimat Bahasa Arab Transliterasi
b 3\35\3} }gj i) ‘_,\) Wa innallaha lahuwa khair ar-raziqin/
’ 1 Wa innallaha lahuwa khairur-raziqin

O nadly IR 186 [Fa aufu al-kaila wa al-mizana/Fa
auful-kaila wal mizana

xiii



KATA PENGANTAR

('"?)‘&?)‘ s&\(,.«.q
Al y ol Je Y1 Olgde Yy oo ABWI ol Oy b ded

ol ooy AT Jog st e oYl

Segala puji dan syukur bagi Allah swt, Tuhan yang Maha Welas Asih, atas
segala nikmat dan karunia yang telah Dia limpahkan secara terus menerus kepada
hamba-hamba-Nya. Shalawat dan salam senantiasa tercurah bagi junjungan kita
Nabi Muhammad swt, para sahabatnya dan orang-orang yang istigomah di jalan
kebenaran agama Islam hingga akhir zaman.

Alhamdulillah, dengan Hidayah dan Inayah dari Allah swt, disertasi ini
dapat diselesaikan. Akan tetapi terselesaikannya karya ini juga tidak bisa
dilepaskan dari jasa, budi baik, dan dukungan pihak-pihak yang telah membantu
peneliti selama ini. Oleh karena itu, kami menghaturkan ucapan rasa terima kasih
yang setulus-tulusnya kepada:

1. Yang terhormat Bapak Menteri Agama Kementerian Agama RI dan
Direktur Direktorat Perguruan Tinggi Islam (Diktis) beserta jajarannya,
yang telah memberikan Beasiswa Studi (BS) Program S3 Kependidikan
Islam kepada kami, sehingga kami mendapatkan banyak kemudahan
dalam menjalani perkuliahan dan penulisan disertasi ini.

2. Yang terhormat Bapak Rektor UIN Sunan Kalijaga dan Direktur Program
Pascasarjana beserta Ketua dan Sekretaris Jurusan Program Doktor yang

turut serta membantu dan menyetujui penulisan disertasi ini.

Xiv



. Yang terhormat Bapak Prof. Dr. H. Hamruni, M.Si. dan Bapak M. Agus
Nuryatno, M.A., Ph.D, selaku promotor disertasi kami yang dengan tulus
ikhlas dan penuh Kkerelaan hati bersedia mengorbankan waktu dan
tenaganya dalam memberikan bimbingan, arahan, nasehat dan koreksi
Kritis terhadap penulisan disertasi ini.

Ustaz Abdurrahman Muhammad selaku pimpinan umum Hidayatullah se-
Indonesia beserta seluruh jajaran dewan pembina; Ustaz Zainuddin
Musaddad selaku ketua yayasan PP Hidayatullah Balikpapan beserta
seluruh jajaran pengurus yayasan yang telah memberikan kemudahan
peneliti dalam mengumpulkan data penelitian.

. Ustaz Abdul Ghofar Hadi selaku ketua Sekolah Tinggi Ilmu Syari’ah
Hidayatullah beserta seluruh jajaran pengelola STIS vyang telah
memberikan kesempatan kepada peneliti studi lanjut ke program doktor.
Khususnya kepada Ustaz Hidayat Jayamiharja selaku Pembantu Ketua Il
yang telah memberikan dukungan moril dan materiil kepada peneliti
selama menempuh pendidikan.

. Abah dan Ummi (Alm) tercinta, adik-adikku tersayang, yang telah
memberikan dukungan dan dorongan moril maupun materiil, serta do’a
yang senantiasa mereka panjatkan demi keberhasilan pendidikan peneliti,
sehingga mampu menghantarkan peneliti untuk menyelesaikan jenjang
perguruan tinggi.

Istriku tercinta Nur Muti’ah, anakku Hilman Fikri Munawwar, yang telah

menjadi penyemangat dalam penyelesaian studi, yang dengan sabar dan

XV



tulus ikhlas menemani peneliti selama menempuh pendidikan di
Yogyakarta.
8. Semua pihak yang telah ikut membantu dalam penyusunan disertasi ini
yang tidak dapat peneliti sebutkan satu persatu.
Akhir kata, peneliti hanya dapat mengucapkan Jazakum Allah ahsan al-jaza wa
khairan kasira kepada semua pihak yang telah membantu peneliti dalam
menyelesaikan disertasi ini. Semoga Allah membalas dengan balasan yang
berlipat-lipat ganda dari sisi-Nya. Semoga karya tulis ini bermanfaat untuk
penelitian selanjutnya dan dapat menambah wacana baru dalam kompleksitas

persoalan pendidikan Islam di Indonesia.

Yogyakarta 20 Maret 2014

Abdurrohim, S.Hum, M.S.I.
NIM: 10.35.003/S3

Xvi



DAFTAR ISI

Halaman
HALAMAN JUDUL ..o i
HALAMAN MOTTO DAN PERSEMBAHAN.........cccocviiiint v i
HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN.......cccoeieieiee e iii
NOTA DINAS ... .ot iv
ABSTRAK ..ottt et vV
PEDOMAN TRANSLITERASI ..o viii
KATA PENGANTAR ..ottt Xiv
DAFTAR ISt s XVii
BAB I: PENDAHULUAN ..o s 1
A. Latar Belakang Masalah ...........ccccccoeiiiiiii i 1
B. Rumusan Masalah ............cccocveiiiiiiiiiiiesee e 11
C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian .........c..ccccoevvviiiieeinenenn, 12
D. Jenis dan Metode Penelitian ..........ccccoovivieviiieiieniee e, 13
E. Kajian PuStaka .......ccccccveiiiiiiiiiiiie e 26
F. Sistematika Pembahasan ............cccocevviiiniiiiiiiciiee e, 34
BAB Il: PERSPEKTIF TEORETIS IDEOLOGI PENDIDIKAN
]I B USRS 0000 e 37
A. Sebaran Konsep dan Kajian Tentang Ideologi ...................... 37
B. Pertautan Ideologi dan Pendidikan...............ccccovneniniinnnnne 56
C. Ideologi dalam Pendidikan Islam.................cccoeieeiiin ceeennne 60
1. Asas dan Urgensi Ideologi Pendidikan Islam................ ... 61
2. Paradigma Ideologi Pendidikan Islam ..................ccccoc... 74
3. Radikalisasi Ideologi Pendidikan Islam...............cc.ccce.ee. 83
D. Perspektif Teoretis dalam Penelitian ini...........c.cccccooivenenee 88
1. Struktur Dasar ldeologi Pendidikan Yoram Harpaz........... 88
2. Tipologi Ideologi Pendidikan William F. O’Neil............... 90
a. ldeologi Pendidikan Konservatif...............cccccoennenne. 92
b. lIdeologi Pendidikan Liberal...............cccccooiieinrnnns 96
3. Episteme Ideologi Pendidikan Islam Al-Jabiri............... ... 100
4. Polarisasi “ldeologis” Pendidikan Islam Jawwad Ridla..... 107
BAB Ill: LATAR SOSIO-HISTORIS PONDOK PESANTREN
HIDAYATULLAH BALIKPAPAN .....ccccoceiiveieceee, 118
A. Sketsa Biografis K.H. Abdullah Said (Pendiri Pesantren
Hidayatullah) ..o 124
B. Perintisan Pondok Pesantren Hidayatullah Balikpapan ....... 132
C. Dinamika, Ekspansi, dan Transformasi Pesantren
Hidayatullah ... 145

xvii



L. DINAMIKA oo
2. EKSPANSI ..c.viiiiiiiiieicee e
3. TrANSTOIMASI . ceeeeee e e

D. Pesantren Hidayatullah dan Tudingan Terorisme.................
E. Profil Institusi Pendidikan Islam Pesantren Hidayatullah

BaliKpapan ...
1. Pendidikan Non-Formal ..........c.cooeveeeimieeeeieee e,
2. Pendidikan Formal ...

BAB IV: KONSEP IDEOLOGI PENDIDIKAN ISLAM

A.

PESANTREN HIDAYATULLAH BALIKPAPAN.........
Akar Geneologis Ideologi  Pendidikan Islam PP
Hidayatullah ...
1. Islam sebagai 1deologi.........ccccveviiieiieiiiciecce e,

2. Asumsi-asumsi  tentang  Paradigma  Pendidikan

KONTEMPOTEL ..o
3. Paradigma Ketuhanan sebagai Basis Pendidikan............
4. Pola Pendidikan Nabi Muhammad sebagai Model .........

a. Model Pra-Kenabian .........ccccooevivnieiiniinene e

b. Model Pasca-Kenabian.........c.ccoovveviinnnnnicinnnnn,
Sistematika Nuzulnya Wahyu (SNW) sebagai Paradigma
Ideologisasi Pendidikan Islam PP Hidayatullah....................
Artikulasi Konsep Sistematika Nuzulnya Wahyu dalam
Ideologi Pendidikan Islam PP Hidayatullah.........................
Struktur Dasar Ideologi Pendidikan Islam PP Hidayatullah .
Ideologi Pendidikan Islam PP Hidayatullah dalam Konteks
Ideologi Bangsa (Pancasila) .............ccevirienieieninenciiiee
Ideologi Pendidikan Islam PP Hidayatullah Balikpapan:
Antara Fundamentalisasi dan Primordialisasi (Sebuah
Refleksi TEOIELIS)....c..ivieiiiiieie ettt ne st e
Transformasi Ideologi Pendidikan Islam: dari ldeologisasi
e Conpseentisast. N-....EN. A L. LA .5/ :

BAB V: IMPLEMENTASI KONSEP IDEOLOGI PENDIDIKAN
ISLAM DAN DAMPAKNYA TERHADAP PESERTA

© >

R

Implementasi dalam Praksis Klasikal .................cccccoeveenins
Implementasi dalam Praksis Non-Klasikal (Halagah atau
Group FOKUS)......viiiiiiiiecie e
Kurikulum (Silabus) yang Diterapkan ...........ccccocooevvinennnne
Dampaknya terhadap Peserta Didik (Santri)..........ccccceenne
1. Persepsi Santri terhadap Materi Ideologi Pendidikan
1SIaM (SNW) ..o

xviii

145
153
163
173
182

188
190

198
198
198
213
222
232
233
242
247

271
284

298

307

322

327
327
333
340
350

353



2. Dampak Psikologis yang Dirasakan oleh Peserta

DIdIK ..o e 362

3. Dampaknya terhadap Pemahaman Agama serta
Karakter Peserta DidiK.........cccccooviiiniiinnnieneneieee, 370
BAB VI PENUTUP ... 381
AL KESIMPUIAN L. 381
B. Saran dan ReKomendasi...........cccccveveiievieiie i 385
DAFTAR PUSTAKA ... 388

LAMPIRAN DAN DOKUMEN PENDUKUNG
DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Xix



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Pendidikan Islam pada beberapa tahun terakhir menghadapi berbagai
problematika pemikiran dan problematika sosial. Di antaranya adalah
berkembangnya paham keagamaan monolitik dan intoleran yang dibangun dari
pemikiran dan ideologi tertentu. Dari konteks ini, terlihat bahwa dunia pendidikan
Islam beserta institusi-institusi yang ada di dalamnya tidak berkembang dan
terbangun di dalam wilayah yang netral.! Karena selalu terbangun dalam
konstruksi sosial, mediasi budaya, intervensi politik, dan basis ideologi tertentu.

Tren yang berkembang dalam dunia pendidikan Islam pada akhir-akhir ini
adalah fenomena radikalisasi pemikiran keagamaan pada lembaga-lembaga
pendidikan seperti pesantren, madrasah dan sekolah. Hal ini dibuktikan oleh
kasus-kasus terorisme dan kekerasan yang pada umumnya dilakukan oleh orang-
orang yang merupakan keluaran dari lembaga pendidikan Islam dan memiliki
motivasi ideologi keislaman yang kental, di mana ideologi tersebut juga

merupakan produk doktrin agama. Sebagaimana diketahui bahwa fenomena

'Paulo Freire mengatakan “The neutrality of education is one of the fundamental
connotations of the naive vision of education”, yang dapat dimaknai bahwa pengetahuan tidak bisa
dilepaskan dari kepentingan, begitu pula halnya dengan pendidikan. Pendidikan selalu didasarkan
pada filsafat, teori, konsep, dan worldview tertentu. Praktek pendidikan tidak bisa dipisahkan dari
filsafat dasar yang melandasinya, baik itu praktis-pragmatis, konservatif, liberal, progresif, liberatif
atau idealis, dengan demikian pendidikan tidak bisa dipisahkan dari relasi-relasi antara
pengetahuan, kekuasaan, dan ideologi. M. Agus Nuryatno, “Isu-isu Kritis dalam Pendidikan
Islam”, dalam Nizar Ali dan Sumedi (ed.), Antologi Pendidikan Islam (Yogyakarta: Program Studi
Pendidikan Islam Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga & ldea Press, 2010), him. 114. M.
Agus Nuryatno, Mazhab Pendidikan Kritis: Menyingkap Relasi Pengetahuan, Politik dan
Kekuasaan (Yogyakarta: Resist Book, 2008), him. 1-2.



tentang relasi antara idealisme keagamaan (baca: ideologi agama) dengan
kekerasan terkadang terjadi di dalam sejarah pergulatan dan persaingan antar
agama dalam meneguhkan posisi ideologis maupun politis di tengah masyarakat.”

Pemahaman radikal juga diidentikkan dengan gagasan fundamental yang
menjadi basis ideologi gerakan keislaman, yakni menjadikan wawasan tentang
periode formatif Islam terdahulu (as-salaf” as-salih) sebagai pandangan dunia.
Sebagaimana yang ditegaskan oleh Watt bahwa kelompok muslimin yang
sepenuhnya menerima pandangan dunia tradisional serta berkehendak
mempertahankannya secara utuh bisa dikategorikan sebagai kelompok
fundamentalis Islam.’

Berbeda dengan Watt, Fazlur Rahman tampaknya lebih senang dengan
istilah revivalisme untuk menandai kelompok muslimin ini. Dalam bukunya
Revival and Reform in Islam, Rahman yang digolongkan sebagai pemikir
neomodernis mengatakan bahwa pergerakan reformasi sosial pramodern yang
menghidupkan kembali makna dan pentingnya norma-norma Al-quran di setiap
masa. Mereka adalah kelompok pramodern ‘‘fundamentalis-tradisionalis-
konservatif” yang melawan penafsiran terhadap Al-quran yang menggunakan
pendekatan hermeneutika Al-quran antarteks (intertekstual) dengan penafsiran
yang digerakkan oleh tradisi keagaamaan murni. Rahman menambahkan bahwa

gerakan revivalisme yang membawa gagasan ideologi Islam secara fundamental

“Richard W. Kaeuper, Holy Warriors: The Religious Ideology of Chivalry (Philadelphia:
University of Pennsylvania Press, 2009), him, 115 & 211.

*William Montgomery Watt, Fundamentalisme Islam dan Modernitas, terj. Taufik Adnan
Amal (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1997), him. 3-4.



pada umumnya memiliki komitmen terhadap proyek rekonstruksi atau rethinking
(pemikiran kembali).*

Lain halnya dengan Fazlur Rahman, Bassam Tibi menandai kelompok
muslimin  yang memiliki gagasan ideologis fundamental bukan sebagai
kepercayaan spiritual, tetapi sebagai ideologi politik yang didasarkan pada
politisasi agama untuk tujuan sosiopolitik dan ekonomi dalam rangka
menegakkan sebuah tatanan nilai yang sejalan dengan firman Tuhan. Selain itu
Tibi menambahkan bahwa kesan eksklusif sangat jelas pada kelompok ini, karena
menolak opsi-opsi yang bertentangan dengan agama, terutama terhadap
pandangan-pandangan sekuler yang menolak hubungan antara agama dan politik.’

Sementara itu, William R. Liddle menyebut kelompok muslimin ini
sebagai Islam skripturalis, karena memandang teks-teks Al-quran maupun hadis
telah jelas dengan sendirinya (self evidence), sehingga tidak memerlukan
interpretasi dan adaptasi apapun untuk disesuaikan dengan dinamisme lokal.
Sedangkan John L. Esposito menyebut kelompok ini dengan sebutan revivalisme
Islam atau aktivisme Islam, yang memiliki akar dalam tradisi Islam.® Adapun
Oliver Roy, menggunakan term Islamisme, yang secara umum dipakai untuk
menandai kelompok muslimin yang berorientasi pada upaya penerapan syariat

sebagai fundamen ideologis bagi semua praktek kehidupan muslim.”

*Fazlur Rahman, Gelombang Perubahan dalam Islam: Studi tentang Fundamentalisme
Islam, terj. Ebrahim Moosa (Jakarta: Rajawali Press, 2000), him. 14.

>Bassam Tibi, Ancaman Fundamentalisme Rajutan Islam Politik dan Kekacauan Dunia
Baru, terj. Imron Rosyidi,dkk., (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2000), him. 9.

SJohn L. Esposito, The Islamic Threat Myth or Reality? (Oxford: Oxford University
Press, 1992), him. 7-8.

Oliver Roy, Gagalnya lIslam Politik, terj. Harimurti & Qomariuddin SF (Jakarta:
Serambi, 2003), him. 28.



Salah satu saluran penting diseminasi ideologi keislaman baik yang
fundamental maupun substansialis,® adalah melalui institusi-institusi pendidikan
Islam seperti pesantren, madrasah dan sekolah-sekolah Islam. Proses ini secara
tidak langsung berkontribusi pada proyek “ideologisasi®® di lembaga-lembaga
pendidikan Islam dengan motif ideologisnya masing-masing. Proses ini menandai
bahwa dalam konteks pemikiran pendidikan Islam, telah terjadi proses
konseptualisasi mengenai “ideologi pendidikan Islam.” Akan tetapi bervariasinya
dimensi-dimensi ideologis yang melatarinya membuat konsepsi ideologi
pendidikan Islam yang mencuat di permukaan mengalami proses kontradiksi
dalam performansinya (performative contradiction). Hal ini terjadi karena
masing-masing lembaga pendidikan Islam yang didirikan oleh kelompok, aliran

dan organisasi keagamaan Islam tertentu itu memiliki pandangan dunia dan

®Menurut Liddle, terdapat empat gagasan utama kaum substansialis Islam di Indonesia.
Pertama, substansi atau kandungan iman dan amal lebih penting daripada bentuk dan labelnya.
Ketundukan seorang Muslim secara harfiah pada perintah-perintah Al-quran, bahkan yang
menyangkut hal-hal pokok seperti perintah shalat lima waktu, nilainya dianggap kurang penting
dibandingkan dengan berperilaku secara bermoral dan etis sesuai dengan semangat Al-quran.
Kedua, walau Islam (Al-quran) bersifat universal dan abadi, ia harus menerus di interpretasi ulang
untuk merespons zaman yang terus berubah dan berbeda. Ketiga, manusia mustahil mampu
mengetahui secara tepat kehendak Tuhan. Kemungkinan salah menafsirkan kehendak Tuhan harus
terus hidup. Karena itu kaum Muslim harus bersikap toleran terhadap sesamanya dan terhadap
kaum non-Muslim. Keempat, kaum substansialis menerima bahwa bentuk negara Indonesia
sekarang -yang bukan negara Islam- adalah bentuk final. Mereka tidak akan berupaya mendirikan
Negara Islam, yang menjadikan negara sebagai instrumen agama Islam saja. Netralitas negara
terhadap pluralitas agama di Indonesia akan sangat mudah diterima. Cliford Geertz, Abangan,
Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa, Terj. Aswab Mahasin (Jakarta: Pustaka Jaya, 1983), him.
276. Berbeda dengan Liddle, Kuntowijoyo berpandangan bahwa keberagamaan dikategorisasikan
sebagai bentuk keberagamaan simbolik dan keberagamaan substantif. Keberagamaan simbolik
hanya menekankan simbol-simbol spiritualitas agama sebagai ciri budaya spiritual, sedangkan
keberagamaan substantif ditunjukkan oleh pemikiran dan pemahaman agama yang syariatnya
dilaksanakan secara konsekuen. Kuntowijoyo, “Islam dan Budaya Lokal,” dalam Berita Resmi
Muhammadiyah No. 08/1995-2000, Nopember, 1996, him. 46-47.

*Menurut Ali Syari’ati, istilah “ideologisasi” tidak selamanya bermakna negatif sebagai
“pengagamaan” ajaran agama, akan tetapi “ideologisasi” dalam makna positif juga bertujuan
menjadikan ajaran agama sebagai sarana membangkitkan ‘“kesadaran diri” manusia, juga untuk
menanamkan pencerahan intelektual dan sosial kepada massa Muslim. Selain itu ideologisasi
Islam dilakukan untuk menggelorakan kesadaran manusia, tegasnya, akan menciptakan gerakan
pembebasan. Ali Rahnema, Ali Syari’ati: Biografi Politik Intelektual Revolusioner, terj. Dien
Wahid dkk., (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2002), him. 446.



konstruksi pemahaman konsepsi ideologisnya sendiri-sendiri dalam melakukan
interpretasi konsepsi tentang ideologi pendidikan Islam.

Oleh karena itu secara tidak langsung ada lembaga-lembaga pendidikan
Islam yang telah melakukan proses ideologisasi pendidikan Islam, dan
menjadikan ideologi keagamaan tertentu sebagai basis nilai dalam proses
pengajaran dan penanaman pemahaman keagamaan pada subyek didik. Sekalipun
demikian pada dasarnya setiap lembaga pendidikan, baik yang berlatar belakang
agama maupun non agama selalu memiliki motif ideologis tertentu. Hal tersebut
bisa dilihat pada lembaga pendidikan Islam yang didirikan oleh organisasi
keagamaan besar seperti Muhammadiyah'® dan Nahdlatul Ulama (NU)™ yang
menjadikan ideologi gerakan keagamaannya menjadi bagian penting dalam materi
pengajaran pendidikan Islam. Demikian pula halnya dengan sekolah-sekolah yang
didirikan oleh Taman Siswa yang menjadikan ideologi kebangsaan sebagai basis
penting dalam praktek pendidikannya.

Berkaitan dengan problematika pemikiran pendidikan keislaman yang
sedang terjadi, khususnya pada aspek ideologi pendidikan Islam pada institusi
pendidikan Islam tertua di Indonesia, yaitu pesantren. Dalam hal ini pesantren
dalam beberapa aspek merupakan representasi dari gerakan pemikiran keagamaan
Islam, yang secara tidak langsung dinamika pemikiran keislaman dalam ruang
lingkup kepesantrenan tersebut berimplikasi pada ranah pemikiran pendidikan

Islam secara umum.

YYaidar Nashir, “Ideologi Gerakan Muhammadiyah,” Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah, 2001, hlm.; 32. Achmad Jainuri, The Formation of The Muhammadiyah’s
Ideology 1912-1942 (Surabaya: IAIN Sunan Ampel Press, 1999), him. 69-103.

“Endang Turmudi (ed.), Nahdlatul Ulama: Ideology, Politics, and The Formation of
Khaira Ummah (Jakarta: PP LP Ma’arif NU, 2003), him. 51.



Salah satunya adalah Pesantren Hidayatullah di Balikpapan, yang dituding
sebagai pesantren radikal pendukung terorisme, dan jaringan pesantren yang
dimilikinya diasosiasikan sebagai basis kegiatan terorisme.'? Majalah Times edisi
23 September 2002,—sebagaimana dikutip oleh Pambudi Utomo—menyebut
Pesantren Hidayatullah sebagai “one of the most extreme of Indonesia’s religious

boarding schools.”*?

Selain itu Pesantren Hidayatullah dengan jaringan
pesantrennya yang luas pada tahun 2003 oleh International Crisis Group (ICG),
sebuah lembaga riset yang berpusat di Brussel dan memiliki basis di Jakarta,
menerbitkan laporan yang berjudul “Jemaah Islamiyah in Southeast Asia:
Damaged but Still Dangerous” (Jamaah Islamiyah di Asia Tenggara: Telah Rusak
tapi Masih Berbahaya), yang menyatakan bahwa Pesantren Hidayatullah adalah
jaringan teroris Jama’ah Islamiyah (J1) berbasis pesantren.' Senada dengan itu,

Zachary Abuza, seorang pakar terorisme di Asia Tenggara mengategorikan

Pesantren Hidayatullah dan cabang-cabangnya di Kalimantan dan Sulawesi

Munculnya gerakan terorisme, khususnya di Indonesia, didominasi adanya ketimpangan
ekonomi dan ketidakadilan politik bagi mayoritas pendudukan Indonesia (41, 9%) menyatakan
bahwa terorisme muncul karena ketidakadilan ekonomi, 20,7% mengatakan karena ketidakadilan
politik, 22,7% karena keinginan untuk memperjuangkan tegaknya syari’at Islam, dan sisanya
(10,8%) menyatakan ketidaktahuannya. Demikian hasil survei yang dilakukan oleh SETARA
Institute tahun 2011. Ismail Hasani (ed.), Wajah Pembela Islam, Radikalisme Agama dan
Implikasinya terhadap Jaminan Kebebasan beragama/Berkeyakinan di Jabadetabek dan Jawa
Barat (Jakarta: Pustaka Masyarakat Setara, 2011), him. 88. Sedangkan menurut Syafi’i Ma’arif
ada tiga teori yang melatarbelakangi munculnya terorisme atau gerakan fundamentalisme yaitu;
Pertama, Kegagalan umat Islam menghadapi arus modernisasi yang akhirnya dianggap
menyudutkan Islam. Kedua, rasa kesetiakawanan terhadap nasib yang menimpa saudara sesama
muslim di Palestina, Afghanistan, dan Irak. Ketiga, dalam konteks Indonesia munculnya gerakan
terorisme (fundamentalisme) lebih disebabkan kegagalan negara mewujudkan cita-cita
kemerdekaan berupa tegaknya keadilan sosial dan kesejahteraan yang merata bagi masyarakat.
Abdurrahman Wahid (ed), llusi Negara Islam Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia
(Jakarta: PT Dasentara Utama Media, 2009), him. 8-9.

Bpambudi Utomo (ed.), Hidayatullah Sarang Teroris? (Jakarta: Pustaka Inti, 2004), him.
69.

YInternational Crisis Group (ICG), Jemaah Islamiyah in Southeast Asia: Damaged but
Still Dangerous, Jakarta/Brussels: ICG Asia Reports No. 63 (26 August 2003), him. 10.



sebagai inkubator para teroris Islam bersama dengan Pesantren al-Mukmin Ngruki
di Surakarta, Pesantren Dar as-Syahadah di Boyolali, Pesantren al-Islam di
Lamongan, dan Pesantren Ihya as-Sunnah di Yogyakarta.'

Tidak hanya dalam konteks internasional, kecurigaan terhadap radikalisasi
agama di Pesantren Hidayatullah juga dilontarkan oleh Ketua PBNU K.H. Said
Aqil Siradj pada acara workshop “Deradikalisasi Agama Berbasis Kyai/Nyai dan
Pesantren” yang digelar Muslimat NU di Park Hotel Jakarta, Sabtu (3/12/2011),
menyatakan bahwa Pesantren Hidayatullah sebagai gerakan radikal yang
mengusung wacana Negara Islam. Menurut Said Aqil, “Pesantren Hidayatullah
fokus di bidang pendidikan, tapi, Pesantren Hidayatullah punya cita-cita,
targetnya adalah mendirikan Negara Islam.”*°

Dalam konteks pesantren di Indonesia, menurut Arief Subhan, Pesantren
Hidayatullah termasuk unik, terutama dilihat dari kecepatannya berkembang.
Bersamaan dengan semakin “besarnya” Pesantren Hidayatullah di Balikpapan,
berdiri pesantren-pesantren cabang Hidayatullah di berbagai Kota besar di
Indonesia. Pendirian pesantren cabang diprakarsai santri-santri Pesantren

Hidayatullah yang sengaja dikirim pimpinan pesantren untuk membangun

pesantren cabang. Keberhasilan Pesantren Hidayatullah membangun pesantren

®Zachary Abuza, “Uncivil Islam,” dalam Sharif Shuha, “Gauging Jemaah Islamiyah’s
Threat in Southeast Asia,” The Jamestown Foundation, Terrorism Monitor, 21 April, 2005, him.
3L

“®http://www.voa-islam.com/news/indonesiana/2011/12/06/16930/masya-allah-12-
yayasan-ini-dituduh-pbnu-sebagai-salafi-wahabi-penebar-teror/., diakses pada tanggal 5 Maret
2012.



http://www.voa-islam.com/news/indonesiana/2011/12/06/16930/masya-allah-12-yayasan-ini-dituduh-pbnu-sebagai-salafi-wahabi-penebar-teror/
http://www.voa-islam.com/news/indonesiana/2011/12/06/16930/masya-allah-12-yayasan-ini-dituduh-pbnu-sebagai-salafi-wahabi-penebar-teror/

cabang menjadikannya sebagai pesantren yang memiliki “networks” di seluruh
Indonesia."’

Menurut Kuntowijoyo, Pesantren Hidayatullah merupakan contoh
spektakuler mengenai community development yang lengkap, karena hampir
seluruh perangkatnya dimulai dari titik nol.® Sebagaimana diketahui bahwa
pesantren ini berdiri melalui tahapan perjuangan yang keras, yaitu melalui
pengajian-pengajian untuk meyakinkan warga dan Pemerintah Balikpapan.
Hingga akhirnya melalui dukungan warga dan Pemerintah Balikpapan, lembaga
ini dapat berdiri dan mengembangkan jaringan ke Kota di seluruh pulau
Kalimantan. Di kemudian hari lembaga ini dapat mengembangkan cabangnya ke
seluruh Indonesia. Kuntowijoyo menambahkan bahwa gerakan yang dibawa oleh
Pesantren Hidayatullah merupakan contoh kongkrit dari akibat-akibat teoretis
setelah ada upaya menginterpretasikan nilai-nilai normatif agama menjadi sebuah
paradigma gerakan dan melakukan aksi.*®

Menurut Jajat Burhanuddin dan Husen Hasan Basri, Pesantren
Hidayatullah berbeda dengan sejumlah pesantren tradisional umumnya di Jawa,
Pesantren Hidayatullah muncul dengan karakteristik yang khas. Pesantren yang
tergolong baru ini—didirikan pada awal 1970-an—memiliki sebuah pandangan
keagamaan yang telah dirumuskan menjadi sebuah konsep pesantren dengan

metode pembinaan yang jelas dan sistematis, yang digunakan untuk membentuk

YArief Subhan, “Pesantren Hidayatullah: Madrasah-Pesantren Independen Bercorak
Salafi” dalam Jajat Burhanuddin dan Dina Afrianty, Mencetak Muslim Modern: Peta Pendidikan
Islam Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2006), him. 204.

*Kuntowijoyo, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1991), him.
262.

“lIbid., him. 261.



watak dan kepribadian para santri. Dalam kaitan ini, Pesantren Hidayatullah
memandang tidak cukup bila generasi muda (santri) hanya diberi pendidikan
agama sebatas informasi pengetahuan semata, tetapi lebih dari itu, mereka harus
dilibatkan langsung di lapangan dalam pelaksanaan agama tersebut di dalam
keseharian, dengan dukungan tokoh, panutan, serta situasi lingkungan. Jajat
Burhanuddin dan Husen Hasan Basri menambahkan:

Pesantren Hidayatullah mengutamakan praktek ritual semaksimal mungkin
dan penerapan syari’ah Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren ini
tidak menekankan pengkajian kitab kuning sebagaimana pesantren-
pesantren lain di Jawa, tetapi sangat menekankan arti penting ikatan
keluarga, kerja sama, dan tanggung jawab individu terhadap jama’ah
pesantren secara keseluruhan dalam rangka melakukan dakwah Islam
(tablig).®®

Sementara itu Ruswan Thoyib dalam disertasinya menjelaskan bahwa:

Dalam bidang pendidikan, Pesantren Hidayatullah menawarkan model
pendidikan yang berbeda dengan gerakan Salafiah pada umumnya.
Pesantren Hidayatullah mengembangkan model pendidikan dengan sistem
pesantren, yang bagi kelompok-kelompok salafi yang muncul pada abad
ke-20 tidak populer. Muhammadiyah, misalnya, lebih memilih model
pendidikan sekolah sebagaimana yang dikembangkan oleh Pemerintah
kolonial Belanda, dengan menambahkan pelajaran agama Islam. Pada awal
abad ke-20 pesantren menjadi pilihan pendidikan kaum “tradisionalis”,
yang berafiliasi baik secara formal maupun kultural dengan berbagai
organisasi keagamaan Islam, di antaranya adalah NU (Nahdlatul Ulama).
Bahwa yang membedakan Pesantren Hidayatullah dengan pesantren yang
lain adalah bahwa Pesantren Hidayatullah dirancang untuk menjadi
miniatur perkampungan Islam di mana syariat Islam dapat diterapkan
secara kaftah. Di samping itu Pesantren Hidayatullah juga menawarkan

2OJaja‘[ Burhanuddin dan Husen Hasan Basri, “Kiai Abdullah Said: Sebuah Biografi”,
dalam Jajat Burhanuddin dan Ahmad Baedowi, Transformasi Otoritas Keagamaan (Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama, 2003), him. 311-312.



10

sistem pendidikan yang integral yang diyakini akan menghasilkan insan
kamilyang siap untuk hidup dengan sistem Islam.*

Dipandang dari segi pendidikan Islam, khususnya madrasah, menurut
Arief Subhan, tampaknya Pesantren Hidayatullah telah keluar dari arus utama
(mainstream) pendidikan Islam. Meskipun demikian, kurikulum yang diterapkan
di Pesantren Hidayatullah, adalah kurikulum Depag. Arief Subhan menambahkan
bahwa tampaknya strategi yang diambil Pesantren Hidayatullah adalah: daripada
berkutat dalam masalah-masalah administratif pendidikan lebih baik secara formal
mengikuti Depag, namun secara informal membuat kegiatan-kegiatan untuk
merealisasikan tujuan lembaga.??

Menurut Halid Alkaf, ada dua tema besar yang menjadi arus utama
pemikiran di Pesantren Hidayatullah, yaitu: Pertama, sebagai lembaga pesantren
berbasis ideologi-keagamaan, di mana Pesantren Hidayatullah dibangun di atas
suatu konsep untuk melaksanakan Islam secara kaffah. Konsep ideologi
keagamaan ini didasarkan pada semangat perjuangan dan pengorbanan seperti
yang dicontohkan Muhammad saw. ketika berdakwah membawa misi
kemanusiaan dan rahmat bagi alam semesta. Kedua, sebagai lembaga pesantren
yang berbasis pengkaderan dan gerakan dakwah. Pola pendidikan berbasis
pengkaderan dipilih karena akan lebih mampu menghasilkan komunitas Islam

yang militan (konsisten dan tegar). Sementara gerakan dakwah dipilih karena

!Ruswan Thoyib, “Artikulasi Ideologi Gerakan Salafiah dalam Pendidikan Pesantren
Hidayatullah,” Disertasi (Jakarta: Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif
Hidayatullah, 2008), him. 5-6. Disertasi tidak diterbitkan.

%2 Arief Subhan, “Pesantren Hidayatullah: Madrasah-Pesantren Independen...,” him. 237.



11

dasar perjuangan dan penyebaran Islam pertama yang dibawa Rasulullah saw
adalah gerakan dakwah.?®

Berdasarkan paparan di atas, peneliti tertarik untuk meneliti dinamika
pemikiran keagamaan di pesantren, khususnya pemikiran tentang ideologi
pendidikan Islam yang terjadi di dalamnya. Karena dari penjelasan di atas tampak
bahwa Pesantren Hidayatullah memiliki konsep ideologi Islam tertentu. Selain itu
pola pengkaderan yang menjadi ciri khas pendidikan Islamnya, mengasumsikan
bahwa telah terjadi proses implementasi konsep ideologi tersebut di lembaga

pendidikan yang bernaung di bawah Pesantren Hidayatullah Balikpapan.

. Rumusan Masalah
Berangkat dari permasalahan yang telah diuraikan di atas, penelitian ini
diarahkan pada kajian mengenai pemikiran pendidikan Islam khususnya telaah
pada aspek pemikiran pendidikan Islam yang berkembang di pesantren. Dalam hal
ini difokuskan pada pemikiran mengenai ideologi pendidikan Islam di pesantren
Hidayatullah. Oleh sebab itu permasalahan yang diajukan dalam penelitian ini
adalah:
1. Bagaimana formulasi pemikiran ideologi pendidikan Islam yang
dikembangkan di Pesantren Hidayatullah Balikpapan?
2. Bagaimana implementasinya di ranah pendidikan dan dampaknya terhadap

peserta didik?

»Halid Alkaf, “Ormas Hidayatullah: Studi tentang Ideologi Keagamaan dan Sistem
Pengkaderan,” Jurnal PARAMEDIA, Vol. 7, No. 4, Oktober 2006, him. 72.



12

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji aspek-aspek ideologis yang turut
berperan dalam ranah praksis pendidikan Islam, khususnya di pesantren. Oleh
karena itu penelitian ini secara deskriptif, historis maupun filosofis berupaya
untuk mengelaborasi konsepsi dan konstruksi pemikiran ideologi pendidikan
Islam yang dikembangkan dan diajarkan di Pesantren Hidayatullah Balikpapan.
Dari proses elaborasi dan penelusuran secara mendalam terhadap konsepsi
ideologi pendidikan Islam di Pesantren Hidayatullah, maka akan didapatkan
gambaran secara umum tentang bagaimana sesungguhnya konsepsi ideologi
pendidikan Islam yang dikembangkan dan diajarkan, apakah termasuk dalam
kategori ideologi pendidikan konservatif atau ideologi pendidikan liberal, atau
apakah memiliki keterkaitan secara ideologis dengan ideologi Islam radikal yang
berkembang di Indonesia. Kemudian dielaborasi tentang bagaimana implementasi
konsep ideologi tersebut baik di lembaga persekolahan, perguruan tinggi, maupun
pada kegiatan keseharian di Pesantren Hidayatullah, untuk mengetahui sejauh
mana peranan ideologi pendidikan Islam tersebut dalam proses pembentukan
karakter, pemikiran dan pemahaman keagamaan para santri. Dari sini penelitian
ini akan memberikan kontribusi dalam pemikiran pendidikan Islam, khususnya
membuktikan bahwa aspek-aspek ideologis tertentu turut berperan dan terlibat
dalam ranah pendidikan Islam.

Dari hasil elaborasi dan telaah secara mendalam terhadap konsepsi dan
praktek ideologi pendidikan Islam di pesantren tersebut diharapkan dapat menjadi

sumbangan pemikiran dan memperkaya khazanah keilmuan tentang pemikiran



13

pendidikan Islam, khususnya kajian mengenai ideologi pendidikan Islam di
pesantren yang masih sangat jarang dilakukan. Dengan demikian penelitian ini
akan menambah khazanah pengkajian tentang pesantren yang merupakan institusi
pendidikan Islam tertua di Indonesia. Adapun dalam dimensi praktisnya,
penelitian ini akan menjadi bahan pemikiran yang berharga bagi pengambil
kebijakan di Pesantren Hidayatullah untuk melakukan perubahan dan perbaikan
serta revitalisasi pemikiran ideologi pendidikan Islam ke arah yang lebih baik

sesuai dengan tuntutan perubahan zaman dan dimensi kekinian.

. Jenis dan Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian dan Pendekatan
Penelitian ini berupaya mengkaji konsepsi ideologi pendidikan Islam
dan proses implementasinya di Pesantren Hidayatullah. Oleh karena itu
penelitian ini tergolong dalam kategori penelitian kualitatif yang bermaksud
untuk menghasilkan data deskriptif mengenai kata-kata lisan maupun tulisan
dan tingkah laku yang dapat diamati dari orang-orang yang diteliti.** Selain itu
penelitian kualitatif bertujuan untuk menggali atau membangun proposisi, yaitu
dalil atau kalimat yang mungkin salah mungkin benar.?® Menurut Creswell

bahwa pada penelitian kualitatif seorang peneliti harus membuat suatu

*Imam Suprayogo dan Imam Tobroni, Metodologi Penelitian Sosial dan Agama
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001), him. 13.
Pius A. Partarto, Kamus llmiah Populer (Surabaya: Arkola, t.t.).



14

gambaran kompleks, meneliti kata-kata, laporan terinci dari pandangan
responden, dan melakukan studi pada situasi yang alami.?

Dalam kaitan tersebut, Menurut Robert C. Bogdan dan Sari Knopp
Biklen, penelitian kualitatif memiliki lima ciri pokok, yaitu: pertama, memiliki
latar belakang alami dan peneliti sendiri berperan sebagai instrumen kunci;
kedua, bersifat deskriptif; ketiga, menekankan proses daripada produk;
keempat, cenderung menganalisa data secara induktif; kelima, makna
(meaning) menempati posisi penting, karena sifathya meaning making
(menghasilkan makna).?’ Selain itu menurut Creswell pada umumnya
metodologi penelitian kualitatif memiliki karakter induktif, memunculkan
sesuatu, dan dibentuk oleh pengalaman sang peneliti di dalam proses
pengumpulan dan analisis data (the procedures of qualitative research, or its
methodology, are characterized as inductive, emerging, and shaped by the
researchers’ experience in collecting and analyzing the data).?® Studi semacam
ini menurut Sukmadinata tidak hanya bertujuan untuk membuat generalisasi,
tetapi untuk memperluas temuan yang memungkinkan pembaca atau peneliti
lain dapat memahami situasi yang sama dan menggunakan hasil penelitian
dalam praktek.?®

Penelitian ini juga merupakan studi yang bersifat kasuistik sehingga

hasilnya bukan merupakan representasi pesantren yang lain. Menurut Patricia

*®John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Traditions (London: SAGE Publications Ltd., 1998), him. 15.

?’Robert C. Bogdan & Sari Knopp Biklen, Qualitative Research for Education: An
Introduction to Theory and Methods (London, Allyn and Bacon Inc., 1982), him. 27-29.

?8John W. Creswell, Qualitative Inquiry..., him. 22.

»Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung: Pascasarjana
Universitas Pendidikan Indonesia & Remaja Rosdakarya, 2007), him. 60-61.



15

A. Hays, penelitian studi yang bersifat kasuistik dapat melakukan pengujian
secara ilmiah dan intens kepada orang banyak, topik-topik, isu-isu, atau
program-program (case study research can involve the close examination of
people, topics, issues, or programs).*® Selain itu menurut Tadjper Ridjal,
penelitian yang seperti ini juga berangkat dari realita atau peristiwa yang
terjadi di lapangan, berusaha memandang apa yang terjadi di lapangan tersebut
dan melekatkan temuan-temuan yang diperoleh di dalamnya.®* Studi kasus
dalam penelitian ini bersifat intrinsik, dan bukan studi kasus yang bersifat
instrumental maupun kolektif, karena bermaksud untuk memahami kasus yang
lebih spesifik,®* yaitu mengenai pemikiran pendidikan Islam di pesantren dan
proses implementasi pemikiran tersebut.

Sebagaimana dikemukakan oleh Creswell bahwa studi kasus memiliki
karakteristik yaitu: (a) mengidentifikasi kasus untuk suatu studi, (b) kasus
tersebut merupakan sebuah sistem yang terikat oleh waktu dan tempat, (c)
menggunakan berbagai sumber informasi dalam pengumpulan datanya untuk
memberikan gambaran secara terinci dan mendalam tentang respons dari suatu
peristiwa, dan (d) peneliti akan meluangkan banyak waktu untuk
menggambarkan konteks atau setting suatu kasus.** Penelitian ini juga

bertujuan untuk menghasilkan teori yang timbul dari data, dan bukan dari

**patricia A. Hays, “Case Study Research”, dalam Kathleen deMarrais dan Stephen D.

Lapan (ed.), Foundations for Research : Methods of Inquiry in Education and the Social Sciences
(London: Lawrence Erlbaum Associates Publishers, 2004), him. 218.

1Tadjper Ridjal, dalam Burhan Bungin (ed.), Metodologi Penelitian Kualitatif:

Aktualisasi Metodologis ke Arah Ragam Varian Kontemporer (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2001), him. 26.

*Burke Johnson & Larry Christensen, Educational Research: Quantitative and

Qualitative Approaches (London: Allyn and Bacon, 2000), him. 328.

*John W. Creswell, Qualitative Inquiry..., him. 37.



16

hipotesis-hipotesis. Karenanya penelitian ini bersifat generating theory bukan
hypotesis testing theory, sehingga yang dihasilkan adalah teori yang bersifat
substantif.**

Selain itu penelitian ini bersifat deskriptif analitis, karena bertujuan
untuk melakukan deskripsi, analisis, dan generalisasi. Sebagaimana dijelaskan
olen Sukmadinata bahwa penyelidikan deskriptif analitis digunakan apabila
bertujuan untuk mendeskripsikan atau menggambarkan fenomena-fenomena
yang ada pada masa sekarang atau masa lampau secara apa adanya.®* Dalam
hal ini peneliti mendeskripsikan fenomena ideologisasi pendidikan Islam di
Pesantren Hidayatullah Balikpapan secara apa adanya, kemudian melakukan
analisis berdasarkan perspektif teoritis yang ada untuk menghasilkan sebuah
generalisasi.

Adapun pendekatan yang dipakai dalam penelitian ini dua, yaitu
pendekatan historis dan pendekatan verstehen atau suatu metode pemahaman.
Pendekatan historis dalam hal ini berupaya menggabungkan dua model, yaitu
model yang bersifat diakronis dan sinkronis. Menurut Kuntowijoyo, penelitian
yang diakronis lebih mengutamakan memanjangnya lukisan yang berdimensi
waktu, dengan sedikit saja luasan ruangan. Sedangkan model sinkronis lebih
mengutamakan lukisan yang meluas dalam ruang dengan tidak memikirkan

terlalu banyak mengenai dimensi waktu.*® Dengan demikian, dengan

pendekatan sejarah, data yang terkumpul dari berbagai sumber diverifikasi

% Amirul Hadi dan Haryono, Metodologi Penelitian Pendidikan (Bandung: Pustaka Setia,
1998), him. 14.

**Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan..., him. 54.

**Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1994), him. 36.



17

sehingga dapat diketahui validitas dan reliabilitasnya. Kemudian dilakukan
interpretasi dan pada akhirnya dituangkan dalam deskripsi sesuai dengan
permasalahan yang ada dalam penelitian ini.*’

Selain itu penelitian ini juga menggunakan pendekatan verstehen.
Pendekatan ini biasa diterapkan dalam penelitian ilmu-ilmu kemanusiaan, atau
geisteswissenschaften. Menurut Wilhelm Dilthey, pendekatan ini sangat terkait
dengan persoalan pemahaman (verstehen) yang dibedakan secara tegas dengan
menjelaskan (erklaren). Erklaren lebih terkait dengan disiplin ilmu-ilmu
kealaman (naturwissenschaften), sedangkan verstehen lebih terfokus pada
ilmu-ilmu kemanusiaan. Metode verstehen memandang bahwa di dalam
masyarakat, maksud-maksud para individu telah menjadi jaringan otonom yang
disebut sebagai “pikiran obyektif”, (objective geist), misalnya hukum, negara,
agama, adat, ideologi, dan sebagainya. Pikiran obyektif menjadi medium
seorang peneliti untuk melakukan verstehen atas “ckspresi kehidupan”
(lebensaeusserun) masyarakat. Melalui verstehen dilakukan pemahaman
dengan reliving atau reexperiencing, yaitu memproduksi makna seperti yang
dihayati oleh penciptanya. Dalam hal ini pendekatan verstehen oleh Dilthey di
dasarkan pada lingkaran tiga konsep utama, yaitu: “erlebnis” (pengalaman),
“ausdruck” (ekspresi) dan “verstehen” (pemahaman).®

Basrowi menjelaskan bahwa konsep verstehen menurut Weber adalah
upaya memahami makna sebuah tindakan oleh seseorang, pengamat harus

berasumsi bahwa seseorang dalam bertindak tidak hanya sekedar

*’Kuntowijoyo, Pengantar llmu Sejarah (Yogyakarta: Bentang, 1995), him. 89.
%¥p J.0dman & D. Kerdeman, “Hermeneutics”, dalam John P. Keeves & Gabrielle
Lakomski, Issues in Educational Research (Amsterdam: Elsevier Science Ltd, 1999), him. 188.



18

melaksanakan, tetapi juga menempatkan diri dalam lingkungan berpikir dan
perilaku orang lain. Konsep pendekatan ini lebih mengarah pada suatu tindakan
bermotif pada tujuan yang hendak dicapai (in-order to motive), sehingga untuk
memahami tindakan individu haruslah dilihat dari motif apa yang mendasari
tindakan itu.*®
Pemahaman makna tindakan dengan pendekatan verstehen ini
mendapat pengembangan dari Schutz. Menurutnya, tindakan subyektif para
aktor tidak muncul begitu saja, tetapi ia ada melalui suatu proses panjang untuk
dievaluasi dengan mempertimbangkan kondisi sosial, ekonomi, budaya dan
norma etika agama atas dasar tingkat kemampuan pemahaman sendiri sebelum
tindakan itu dilakukan. Dengan kata lain, sebelum masuk pada tataran in-order
to motive, ada tahapan because-motive yang mendahuluinya dan benar-benar
mendasari tindakan yang dilakukan oleh individu. Schutz beranggapan bahwa
dunia sosial keseharian senantiasa merupakan suatu yang intersubyektif dan
pengalaman penuh dengan makna. Dengan demikian fenomena yang
ditampakkan  oleh individu merupakan refleksi dari pengalaman
transendental.*’
2. Setting Penelitian
Penelitian ini dilakukan di Pondok Pesantren Hidayatullah Balikpapan
yang merupakan pusat dan cikal bakal perkembangan jaringan pesantren
Hidayatullah ke seluruh Indonesia. Selain itu di tempat ini masih banyak para

sesepuh pondok pesantren dan tempat bermukimnya pimpinan umum

¥Muhammad Basrowi, Teori Sosial dalam Tiga Paradigma (Surabaya: Kampusina,
2004), him. 59.
“Ibid., him. 60.



19

Hidayatullah yang dianggap paling paham dengan konsepsi ideologi
pendidikan Islam yang dikembangkan di Pesantren Hidayatullah. Di sisi lain di
tempat ini terdapat institusi pendidikan dari tingkat taman kanak-kanak hingga
perguruan tinggi yang menjadi salah satu ranah proses implementasi konsep
ideologi pendidikan Islam yang dianut, di mana proses implementasi ideologi
di pesantren ini menjadi barometer dan tolak ukur bagi cabang-cabang
Pesantren Hidayatullah di daerah lainnya.
3. Sumber Data

Data dalam penelitian ini dikelompokkan dalam dua kategori yaitu
sumber primer dan sumber sekunder. Sanapiah Faisal menjelaskan bahwa
sumber primer yaitu “cerita atau penuturan atau catatan para saksi mata. Data
tersebut dilaporkan oleh pengamat atau partisipan yang benar-benar
menyaksikan suatu peristiwa”. Sedangkan sumber sekunder adalah “cerita atau
penuturan atau catatan mengenai suatu peristiwa yang tidak disaksikan sendiri
oleh pelapor. Pelapor mungkin pernah berbicara dengan saksi mata yang
sebenarnya (atau membaca laporan/cerita/catatan saksi mata), tetapi kesaksian
pelapor itu tetap bukan kesaksian saksi mata tersebut.*!

Termasuk sumber primer dalam penelitian ini meliputi oral testimony
yaitu hasil wawancara peneliti dengan sepuluh orang ustaz yang merupakan
jajaran pimpinan pondok pesantren. Begitu pula wawancara dilakukan kepada
tiga guru atau dosen yang terlibat dalam praktek ideologisasi pendidikan Islam

di lembaga pendidikan yang ada di Pesantren Hidayatullah. Peneliti juga

“Sanapiah Faisal, Metodologi Penelitian Pendidikan (Surabaya: Usaha Nasional, 1983),
him. 391.



20

melakukan wawancara kepada 35 santri, baik dari kalangan santri Madrasah
Aliyah maupun dari kalangan santri yang berstatus sebagai mahasiswa. Selain
itu official records, yaitu berupa buku-buku tentang konsepsi ideologi
pendidikan Islam yang menjadi rujukan utama praktek ideologisasi,
otobiografi, buletin, majalah, monograf, dan modul-modul yang digunakan
dalam praktek tersebut. Begitu pula relics, yaitu berupa bangunan, mebeler,
bahan-bahan dan perlengkapan pembelajaran yang menjadi sarana pendukung
di lembaga pendidikan Pesantren Hidayatullah. Sedangkan yang menjadi
sumber sekunder adalah tulisan-tulisan, komentar, atau hasil penelitian tentang
Pesantren Hidayatullah yang sudah ada, seperti yang akan peneliti paparkan di
dalam sub bab tinjauan pustaka.
Metode Pengumpulan Data

Untuk mengumpulkan data dari berbagai sumber di atas, peneliti
menggunakan berbagai metode sebagai berikut:
a. Wawancara Mendalam (Indepth Interview)

Menurut Basri MS. wawancara merupakan usaha sekaligus alat yang
digunakan oleh seorang peneliti untuk mengumpulkan informasi dengan
mengajukan sejumlah pertanyaan lisan untuk dijawab secara lisan pula oleh
sumber informasi (informan) secara sederhana. Wawancara ini diartikan
sebagai alat pengumpul data dengan cara tanya jawab antara pencari data
dengan sumber informasi.** Wawancara yang digunakan adalah wawancara

yang berencana, di mana daftar pertanyaan telah disusun sebelum

*?Basri MS., Metodologi Penelitian Sejarah, Teori dan Praktek (Jakarta: Restu Agung,

2006), him. 58; Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian (Yogyakarta: Rineka Cipta, 1993), him.

60.



21

wawancara telah disusun sebelum wawancara berlangsung. Di samping itu
dalam proses wawancara, juga menggunakan wawancara terbuka dan
mendalam, dengan demikian informan dapat memberikan jawaban yang
tidak terbatas.* Sehingga peneliti memahami pengalaman orang lain dan
makna dari pengalaman tersebut. Wawancara mendalam ini dilakukan
kepada sepuluh jajaran pimpinan pondok pesantren, dan tiga ustaz yang
menjadi guru atau dosen yang mengampu mata pelajaran atau mata kuliah
yang berkaitan dengan konsepsi ideologi PP Hidayatullah. Selain itu
wawancara juga dilakukan pada 35 santri yang terlibat dalam proses
implementasi ideologi pendidikan Islam di lembaga pendidikan yang ada di
Pesantren Hidayatullah.

Metode ini digunakan untuk menggali konsepsi ideologi pendidikan
Islam, dari para ustaz, dan orang-orang yang selama ini dianggap sebagai
ideolog di Pesantren Hidayatullah dan sering menyampaikan materi
ideologinya melalui pertemuan nonformal seperti ceramah umum di masjid.
Kemudian menggali tentang proses implementasi konsep ideologi yang
dilakukan baik dalam bentuk kurikulum pengajaran resmi di madrasah atau
sekolah dan perguruan tinggi yang ada di pesantren tersebut dengan
mewawancarai guru serta dosen yang mengampu mata pelajaran atau mata
kuliah yang mengandung muatan ideologi keagamaan yang dikembangkan

olenh Pesantren Hidayatullah. Selain itu untuk mengetahui dampak

*Setya Yuwana Sudikan, “Ragam Metode Pengumpulan Data”, dalam Burhan Bungin,
Metodologi Penelitian Kualitatif (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2001), him, 62.



22

pengajaran tersebut, peneliti juga melakukan wawancara terhadap para
santri.
b. Observasi Partisipan (Participant as Observer)

Menurut Basri MS., observasi adalah upaya mencurahkan segenap
alat indera terutama pengamatan indera penglihatan untuk mengamati fokus
obyek yang diselidiki.** Observasi di dalam penelitian ini menggunakan
observasi partisipan, yaitu peserta sebagai pengamat dengan membiarkan
kehadirannya sebagai peneliti dan mencoba membentuk serangkaian
hubungan dengan subjek sehingga mereka berfungsi sebagai informan.*
Dalam tingkat tertentu derajat keterlibatan peneliti dalam observasi ini, bisa
sampai pada taraf sebagai partisipan lengkap (complete participant),
sehingga peneliti bisa mendapatkan data penelitian dari tokoh-tokoh kunci
(key persons) yang ada di dalam lingkungan pesantren.

Karena penelitian ini mengkaji persoalan kependidikan yang terjadi
di pesantren, maka dipandang perlu melakukan observasi secara terlibat
untuk melihat secara kasat mata bagaimana proses implementasi konsepsi
ideologi pendidikan Islam pendidikan Islam di Pesantren Hidayatullah.
Proses tersebut menuntut peneliti untuk menerapkan berbagai keahlian,

melakukan penelitian, peka terhadap lingkungan yang diteliti dan mampu

“Basri MS., Metodologi Penelitian Sejarah..., him. 58; Suharsimi Arikunto, Prosedur
Penelitian..., him. 128.

*“Norman K. Denzin, The Research Art: A Theoretical Introduction to Sociological
Methods (Enflewood Cliffs N. J.: Prentice Hall, 1989), him.186. Knot membagi dua jenis
penelitian agama, yaitu insider (complete participant and participant as observer) dan outsider
(complete observer and observer participant). Kim Knott,”Insider/Outsider Perspectives”, dalam
John R. Hinnels, The Routledge Companion to The Study of Religion (London and New York:
Routledge, 2005), him. 145.



23

mengatasi berbagai hambatan dan tantangan yang dihadapi, beradaptasi dan
komunikasi dengan komunitas yang diteliti serta berimajinasi yang kuat
untuk merumuskan hasil penelitian. Dalam hal ini, peneliti turut terlibat
dalam kegiatan keseharian yang terjadi di PP Hidayatullah Balikpapan,
seperti mengikuti salat berjamaah bersama seluruh anggota komunitas
pesantren, mendengarkan pengajian umum dari para ustaz, pembelajaran
guru di kelas, dan lain-lain.
. Metode Dokumentasi

Teknik pengumpulan data melalui telaah dokumentasi ini merupakan
jenis metode pengumpulan data yang paling banyak dan paling menonjol
untuk penelitian kualitatif. Istilah lain yang sering digunakan adalah studi
kepustakaan atau library research. Menurut Basri MS., kata dokumentasi
sesungguhnya tidak lagi hanya mengandung dokumentasi an sich, tetapi
mencakup pengertian yang luas. la meliputi berbagai sumber sejarah seperti
karya-karya ilmiah, kitab-kitab, dokumen, arsip, majalah, koran, bahkan
catatan-catatan pribadi.”® Metode ini digunakan untuk mengkaji dokumen-
dokumen yang terkait dengan konsepsi dan praktek pendidikan di Pesantren
Hidayatullah, termasuk buku-buku yang menjadi rujukan utama praktek
ideologisasi  pendidikan Islam. Seperti buku konsep pendidikan
Hidayatullah dan buku modul kaderisasi santri Hidayatullah yang

diterbitkan oleh Departemen Pendidikan Pimpinan Pusat Hidayatullah.

*®*Basri MS., Metodologi Penelitian Sejarah..., him. 63.



24

d. Triangulasi

Selain itu peneliti juga menggunakan metode triangulasi, yaitu
mempergunakan atau memakai berbagai macam pendekatan (approach)
dalam melakukan penelitian. Dengan kata lain, dalam penelitian kualitatif,
peneliti bisa mempergunakan atau mempraktekkan pelbagai jenis dan
macam sumber-sumber data, teori-teori, metode-metode, teknik-teknik,
model-model analisis dan investigator agar data atau informasi yang
didapatkan dapat ditampilkan (display data) secara konsisten, konsekuen,
dan obyektif. Oleh karena itu, untuk memahami dan mencari jawaban atas
pertanyaan penelitian, peneliti dapat menggunakan lebih dari satu teori,
lebih dari satu metode (wawancara, observasi dan analisis dokumen). Di
samping itu, peneliti dalam melakukan wawancara secara top down (dari
atasan sampai bawahan), atau sebaliknya secara bottom up (dari bawahan
sampai atasan), dan menginterpretasikan temuan-temuan dengan pihak-
pihak, unsur-unsur, atau elemen-elemen lain yang memiliki Kketerkaitan
secara maknawi. Jadi, triangulasi dalam hal ini terpaut dengan triangulasi
pada sumber-sumber data, dengan mengacu kepada sumber yang jamak,
begitu pula dalam hal teknik, di mana berbagai macam teknik dapat
dilakukan untuk mendapat data yang obyektif, selain itu triangulasi pada
aspek waktu, yaitu data diperoleh pada waktu yang bersifat fleksibel dan

tidak kaku.



25

5. Metode Analisis Data

Karena penelitian ini termasuk dalam ranah penelitian kualitatif, maka
analisis data mengacu pada skema yang diajukan oleh Creswell yaitu, data
mentah yang berupa dokumen, transkrip, rekaman wawancara, catatan
lapangan dan gambar diorganisir sedemikian rupa dan dipersiapkan untuk
dianalisis, kemudian seluruh data tersebut mengalami proses pembacaan ulang
secara menyeluruh agar bisa dikategorisasikan dalam bentuk tema-tema dan
deskripsi-deskripsi (categorical aggregations). Selanjutnya dilakukan proses
interrelasi antara tema-tema dan deskripsi-deskripsi itu (establishes patterns
and looks for a correspondence between two or more categories), yang
kemudian proses ini melahirkan pengelompokan makna, yaitu puncaknya
adalah melakukan interpretasi terhadap makna-makna tersebut.*’

Untuk membahas data yang sudah terkumpul, peneliti menerapkan
pendekatan analisa konsep, yang berupaya membedah, menganalisis suatu
konsep untuk mencari pertautan makna antara suatu konsep dengan konsep
lainnya dan mensintesiskan konsep-konsep tersebut. Hal ini juga sangat terkait
dengan penelaahan isi atau content analysis. Metode ini juga dilakukan untuk
mendapatkan kesimpulan berdasarkan data yang terkumpul. Karenanya peneliti
akan melakukan analisis isi (content analysis) terhadap semua data yang
terkumpul dari berbagai sumber meliputi dokumen tertulis, hasil wawancara,
dan buku-buku atau hasil penelitian yang relevan. Dalam hal ini content

analysis menampilkan tiga syarat: obyektivitas, pendekatan sistematik, dan

*John W. Creswell, Qualitative Inquiry..., him. 199.



26

generalisasi.”® Karenanya analisis terhadap konsepsi ideologi pendidikan Islam
di Pesantren Hidayatullah akan dilandasi oleh aturan yang dirumuskan secara
eksplisit dan untuk memahami syarat sistematis dan kategorisasi, isi pengkajian
akan menggunakan Kriteria tertentu untuk menghasilkan generalisasi yang pada

akhirnya akan memberikan sumbangan teoritik.

E. Kajian Pustaka

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang
memiliki komponen, tradisi, kultur dan keunikan di dalamnya, membuat dunia
pesantren memiliki kekhasan tertentu yang secara simultan terus menarik untuk
diteliti. Oleh karena itu menurut Manfred Ziemek, telah banyak karya yang
membahas tentang pesantren dengan berbagai tradisi, kultur, unsur dan nilainya
dari berbagai sudut pandang dan spesifikasi pembahasannya.*®

Di antaranya penelitian dari Zamakhsyari Dhofier tentang “Tradisi
Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup Kiai.” Dalam studinya Dhofier
mengemukakan pola hubungan kiai-santri dan pendidikan Islam tradisional.
Menurut Dhofier, meski para kiai terikat kuat oleh pemikiran Islam tradisional,
namun mereka telah mampu membenahi dirinya untuk tetap memiliki peranan
dalam membangun masa depan Indonesia. Mereka tidak menutup dan

memalingkan diri dari proses modernisasi, bahkan mereka berhasil

*Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif, ed. IV (Yogyakarta: Rake Sarasin,
2000), him. 68.

“Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, terj. Butche B. Soendjojo
(Jakarta: P3M, 1983), him. 7.



27

memperbaharui penafsiran terhadap Islam untuk disesuaikan dengan dimensi
kehidupan yang baru.*

Penelitian lain dilakukan oleh Mastuhu tentang “Dinamika Sistem
Pendidikan Pesantren,” yang mengkaji tentang unsur dan nilai pendidikan
pesantren. Tujuannya untuk mengetahui nilai-nilai luhur tradisi pendidikan
pesantren yang kiranya perlu untuk dikembangkan dalam sistem pendidikan
nasional. Misalnya di dalam pesantren setiap aktivitas dimaknai sebagai praktek
ibadah, dengan nilai-nilai keikhlasan, kearifan, kesederhanaan, kebersamaan,
kemandirian dan kebebasan.*

Demikian pula penelitian yang dilakukan oleh Abdurrahman Mas’ud
tentang ajaran para ulama Pesantren Jawa dan jaringan mereka melalui perspektif
sosio-historis, kultural, dan ideologis. Penelitian dilakukan terhadap lima ulama
penting yang sangat berpengaruh dalam dunia pesantren. Mereka adalah Nawawi
al-Bantani (wafat 1897), Mahfudz Termas atau at-Tirmisi (wafat 1919), Khalil
Bangkalan (wafat 1924), Asnawi Kudus (1861-1959) dan Hasyim Asy’ari (1871-
1947).%

Persoalan pesantren dan dinamika pendidikan di dalam regional tertentu
juga dilakukan oleh beberapa peneliti, diantaranya Ridlwan Nasir, yang mengkaji
tentang “Dinamika Sistem Pendidikan: Studi di Pondok-pondok Pesantren
Kabupaten Jombang Jawa Timur.” Hasil penelitiannya menyebutkan bahwa

model pendidikan pesantren adalah yang paling ideal dalam membentuk

*0Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai
(Jakarta: LP3ES, 1994), him. 172.

*'Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), him. 66-67.

*’Abdurrahman Mas’ud, Intelektual Pesantren: Perhelatan Agama dan Tradisi
(YYogyakarta: LKiS, 2004), him. 3-4.



28

kepribadian dibandingkan model pendidikan madrasah maupun sekolah.>®
Sedangkan Muhtarom H.M. dalam disertasinya “Pondok Pesantren Tradisional di
Era Globalisasi: Kasus Reproduksi Ulama di Kabupaten Pati Jawa Tengah,”
membuktikan adanya pengaruh globalisasi terhadap pendidikan pondok pesantren
tradisional, meski tidak sampai menyentuh wilayah agidah. Hal tersebut
dibuktikan oleh apresiasi yang tinggi terhadap nilai-nilai modernitas, dan
keterbukaan untuk menerima perkembangan teknologi informasi.>* Adapun
penelitian disertasi H.M. Satu Alang, tentang “Anak Shaleh: Telaah Pergumulan
Nilai-nilai Sosio Kultural dan Keyakinan Islam Pada Pesantren Modern Datok
Sulaiman Palopo Sulawesi Selatan,” menemukan bahwa sistem pendidikan yang
diterapkan di pesantren tersebut adalah pengintegrasian pengajaran di sekolah atau
madrasah dengan sistem kepesantrenan dalam satu koordinasi. Nilai-nilai sosio
kultural masyarakat Luwu, seperti kejujuran, kepatuhan, kearifan, keteguhan, dan
usaha yang kesemuanya bertumpu pada nilai harga diri telah terintegrasi dengan
nilai-nilai syariat Islam dan dipakai dalam pembinaan kepribadian bagi keluarga
dan masyarakat.>

Penelitian tentang pesantren dalam tema kajian kontemporer tertentu juga
telah dilakukan oleh beberapa peneliti, misalnya seperti penelitian disertasi

Sabaruddin, tentang “Nilai-nilai Demokrasi dalam Pendidikan di Pesantren (Studi

>Ridlwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal Pondok Pesantren di
Tengah Arus Perubahan (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), him. 331-332.

**Muhtarom H.M., “Pondok Pesantren Tradisional di Era Globalisasi: Kasus Reproduksi
Ulama di Kabupaten Pati Jawa Tengah,” Disertasi (Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan
Kalijaga, 2004), him. 315-316.

*H.M. Satu Alang, “Anak Shaleh: Telaah Pergumulan Nilai-nilai Sosio Kultural dan
Keyakinan Islam Pada Pesantren Modern Datok Sulaiman Palopo Sulawesi Selatan,” Disertasi
(Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2000), him. iv-v.



29

Kasus Pesantren-pesantren di Yogyakarta)” yang menemukan bahwa nilai-nilai
demokrasi hidup dan operasional dalam pendidikan pesantren di Yogyakarta. Hal
tersebut terjadi karena benih-benih nilai-nilai demokrasi tersebut terkandung
dalam beberapa kitab rujukan di pesantren.®® Demikian pula penelitian disertasi
Abdullah, tentang “Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren: Telaah terhadap
Kurikulum Pondok Pesantren Modern Islam Assalaam Surakarta Tahun
2006/2007,” menemukan bahwa dalam proses dan produk evaluasi kurikulumnya,
terkandung nilai-nilai multikultural, yaitu nilai demokrasi, perdamaian, toleransi,
dan kebersamaan.”” Adapun penelitian Musthofa, tentang “Pelaksanaan
Pendidikan Humanistik-Islami dalam Pesantren, Perbandingan Antara Pesantren
Apik dan Futuhiyyah,” menemukan bahwa telah terjadi proses implementasi
pendidikan yang humanistis dan bernafaskan nilai-nilai Islam di kedua pesantren
tersebut. Di mana dalam proses pendidikannya ditanamkan pemahaman tentang
pentingnya kebutuhan spiritual-transendental, di samping kebutuhan material,
sosial, dan aktualisasi diri.”®

Adapun penelitian mengenai ideologi dalam konteks kelembagaan
pendidikan Islam, telah dilakukan oleh Moh. Padil dengan judul Tarbiyah Ulil

Albab: Ideologi Pendidikan Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik

*®Sabaruddin, “Nilai-nilai Demokrasi dalam Pendidikan di Pesantren (Studi Kasus
Pesantren-pesantren di Yogyakarta),” Disertasi (Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan
Kalijaga, 2011), him. iv.

>’ Abdullah, “Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren: Telaah terhadap Kurikulum
Pondok Pesantren Modern Islam Assalaam Surakarta Tahun 2006/2007,” Disertasi (Yogyakarta:
Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2009), him. iv.

**Musthofa, “Pelaksanaan Pendidikan Humanistik-Islami dalam Pesantren, Perbandingan
Antara Pesantren Apik dan Futuhiyyah,” Disertasi (Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan
Kalijaga, 2010), him. 305-307.



30

Ibrahim Malang.>® Berbeda dengan penelitian yang telah disebutkan sebelumnya,
penelitian Moh. Padil ini adalah penelitian tentang gerakan sosial dengan
mengambil setting di lembaga pendidikan berupa Universitas Islam. Moh. Padil
mengungkapkan bahwa pengembangan Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim Malang didasari atas Tarbiyah Ulil Albab sebagai ideologi pendidikan
Islam. Tarbiyah Ulil Albab sebagai ideologi pendidikan Islam memiliki tujuh
langkah, yang berbeda dengan langkah-langkah pembentukan ideologi pada
umumnya. Tujuh langkah tersebut adalah sosialisasi gerakan, pengembangan
semangat korp, pengembangan moral, pembentukan ideologi Tarbiyah Ulil Albab,
strategi membangun gerakan, pembentukan identitas institusi UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang, dan keberhasilan ideologi.

Penelitian-penelitian mengenai Pesantren Hidayatullah juga telah banyak
dilakukan, salah satunya adalah tesis yang ditulis oleh Ali Imron, yang berjudul
“Pengembangan Masyarakat Islam, Studi Kasus Jamaah Islam Hidayatullah.”
Tesis ini membatasi ruang lingkup pembahasannya pada konsepsi masyarakat
sipil (civil society) dengan analisa yang bersifat struktural-sosiologis, khususnya
pada pola pengembangan masyarakat Islam yang dilakukan oleh jamaah
Hidayatullah.®® Tesis lainnya ditulis oleh Ngadino, yang berjudul “Hidayatullah
dalam Gerakan Keagamaan Sosial dan Budaya (Studi Kasus Pesantren
Hidayatullah Cabang Surakarta).” Fokus perhatian tesis ini pada dasarnya adalah

paham keagamaan dan gerakan Pesantren Hidayatullah di Surakarta, tetapi karena

**Moh. Padil, “Tarbiyah Ulil Albab: Ideologi Pendidikan Islam Universitas Islam Negeri
Maulana Malik Ibrahim Malang,” Tesis (Surabaya: Program Pascasarjana IAIN Sunan Ampel,
2011), tesis belum diterbitkan.

®Ali Imron, “Pengembangan Masyarakat Islam, Studi Kasus Jamaah Islam
Hidayatullah,” Tesis (Malang: Program Pascasarjana Universitas Muhammadiyah Malang, 1998).



31

terkait dengan Pesantren Hidayatullah di Balikpapan, maka Ngadino mengawali
pembahasannya dengan memberikan gambaran umum tentang Pesantren
Hidayatullah di Balikpapan. Tesis ini juga membicarakan tentang paham dan
gerakan keagamaan Pesantren Hidayatullah cabang Surakarta, di mana Ngadino
mencoba memunculkan afinitas (persamaan) Pesantren Hidayatullah dengan
gerakan Islam lain seperti Muhammadiyah dan Ikhwanul Muslimin.®*

Dalam tema yang lebih spesifik, penelitian tentang Pesantren Hidayatullah
juga dilakukan oleh Arief Husni Majid, dengan tesis yang berjudul “Pola
Pembinaan Kemandirian Di Pesantren Hidayatullah Gunung Tembak
Balikpapan.” Hasil penelitian ini menemukan beberapa hal sebagai berikut; 1)
kemandirian diartikan sebagai sikap mental Zuhud dan ganaah; 2) pembinaan
kemandirian dilakukan secara seimbang antara pembinaan pada ranah kognitif,
afektif dan psikomotorik, mental-spiritual, sosial, moral dan life skill; 2)
keteladanan dari pemimpin pesantren, pembina dan guru memiliki pengaruh yang
kuat dalam membina kepribadian santri; 3) pembiasaan kerja lapangan dapat
membangun pribadi yang memiliki etos kerja yang tinggi; 4) penugasan ke daerah
terpencil dapat membangun kreativitas dan daya juang dalam menghadapi realitas
hidup; 5) pembinaan kemandirian dilakukan dalam empat institusi, walaupun
demikian keempat institusi memiliki hubungan yang erat dan tidak terpisahkan
yaitu; kelas dengan dominasi pembinaan intelektual, masjid dengan dominasi
pembinaan mental-spiritual, asrama dengan dominasi pembinaan sosial dan

leadership serta lingkungan dengan dominasi pembinaan moral, emosional dan

*'Ngadino, “Hidayatullah dalam Gerakan Keagamaan Sosial dan Budaya (Studi Kasus
Pesantren Hidayatullah Cabang Surakarta).” Tesis (Surakarta: Program Pascasarjana Universitas
Muhammadiyah Surakarta, 2003), him. vi.



32

life skill. Adapun yang menjadi faktor penghambat kemandirian santri di
Pesantren Hidayatullah antara lain 1) semakin banyaknya pelajaran yang
diberikan di kelas, 2) belum maksimalnya pembinaan dan pemberian kesempatan
untuk mengembangkan skill dan kreativitas santri, 3) kurangnya pendidik
profesional, baik dibidang agama, ilmu pengetahuan umum dan pengembangan
life skill.**

Penelitian mengenai PP Hidayatullah pada tingkat disertasi juga telah
dilakukan oleh Ruswan Thoyib, dengan judul “Artikulasi ldeologi Gerakan
Salafiah Dalam Pendidikan Pesantren Hidayatullah.” Disertasi ini menemukan
bahwa ideologi gerakan Salafiah terartikulasi dalam pemikiran Abdullah Said
(pendiri Pesantren Hidayatullah), bahwa pendidikan yang baik harus melalui
tahapan-tahapan yang tercermin dalam Sistematika Nuzulnya Wahyu (SNW).
Pemahaman mengenai SNW ini kemudian dielaborasi lebih jauh dalam pemikiran
Hidayatullah mengenai pendidikan integral. Pendidikan yang integral
mengasumsikan adanya keterpaduan antar pusat-pusat pendidikan seperti
keluarga, sekolah, dan masyarakat.®® Akan tetapi menurut hemat peneliti, disertasi
ini belum melakukan pengkajian secara mendalam tentang konsep ideologi
pendidikan Islam yang dikembangkan, dan belum melakukan pembahasan tentang
bagaimana konsep ideologi tersebut diimplementasikan ke ranah praksis
pendidikan Islam di Pesantren Hidayatullah. Selain itu disertasi ini juga belum

menghadirkan konteks sosio-historis PP Hidayatullah secara komprehensif.

®Arief Husni Majid, “Pola Pembinaan Kemandirian Di Pesantren Hidayatullah Gunung
Tembak Balikpapan,” Tesis (Bandung: Program Pascasarjana Universitas Pendidikan Indonesia,
2012), him. 198-201.

®Ruswan Thoyib, “Artikulasi Ideologi Gerakan Salafiah...,” him. 12.



33

Selain tesis dan disertasi, ada pula laporan hasil penelitian Tim Peneliti
IAIN Antasari Banjarmasin yang berjudul Pondok Pesantren Hidayatullah
Balikpapan.®* Di dalam penelitian ini diuraikan tentang komunitas, tradisi, dan
paham keagamaan Islam Pondok Pesantren Hidayatullah. Dari penelitian ini, Tim
Peneliti menyimpulkan bahwa setelah mengarungi perjalanan selama 30 tahun
(1973-2003), Pesantren Hidayatullah telah memantapkan diri sebagai lembaga
pendidikan, dakwah dan sosial yang khas. Kekhasan lembaga ini terutama
kemampuannya dalam mencetak kader dakwah yang memiliki militansi dan
kemandirian tinggi. Mereka telah digembleng selama pendidikan di pondok
dengan disiplin tinggi melalui serangkaian ritual, ketaatan pada tradisi pondok,
dan kerja lapangan melalui sentuhan budaya dan alam secara integral.

Dari semua penelitian sebelumnya mengenai Pesantren Hidayatullah di
Balikpapan, belum ada yang memunculkan konsep ideologi pendidikan Islam
secara utuh dan mendalam serta implementasinya di ranah institusi pendidikan
Islam yang ada di lingkungan pesantren tersebut. Adapun penelitian Moh Padil
tentang ideologi pendidikan Islam, hanya menyentuh aspek ideologis pada
lembaga perguruan tinggi Islam (UIN Maliki Malang). Sedangkan penelitian
Ruswan Thoyib, hanya membatasi pada proses artikulasi ideologi gerakan salafiah
pada paham keagamaan Pesantren Hidayatullah dan implikasinya terhadap
lembaga pendidikan yang didirikan. Sementara itu menurut hemat peneliti, dari
penelitian disertasi Ruswan Thoyib ini terlihat upaya untuk menggiring opini

bahwa pemikiran keislaman yang dikembangkan di PP Hidayatullah merupakan

*Tim Peneliti IAIN Antasari Banjarmasin, “Pondok Pesantren Hidayatullah Balikpapan”
(Banjarmasin: Pusat Penelitian IAIN Antasari, 2003). Penelitian belum diterbitkan.



34

ideologi semu (pseudo idelogy) dari ideologi gerakan salafiah. Padahal menurut
hemat peneliti, konsepsi, pemikiran dan ideologi keislaman yang diajarkan dan
dikembangkan di Pesantren Hidayatullah Balikpapan bukan sekedar artikulasi
ideologi gerakan salafiah semata, tetapi juga merupakan pemikiran yang genuine
dari K.H. Abdullah Said. Pemikiran tersebut lahir dari proses rethinking
(pembacaan ulang) atas proses historis dalam sejarah kerasulan Muhammad saw,
dan pemaknaan ulang ayat-ayat Al-quran yang mengiringi proses historis tersebut.
Dalam hal ini, K.H. Abdullah Said oleh pengikutnya dianggap telah melakukan
proses ijtihad secara pemikiran, dan merupakan respons dari salah satu tokoh
Muslim lokal di Indonesia atas proyek besar gerakan pembaharuan Islam di era

modern, yaitu gerakan kembali kepada Al-quran dan Sunah.®®

. Sistematika Pembahasan

Dalam penelitian ini pembahasan dibagi ke dalam enam bab pembahasan
dengan uraian sebagai berikut:

Bab Pertama, pendahuluan yang memuat uraian tentang latar belakang
mengapa penelitian ini penting untuk dilakukan, masalah apa yang menjadi fokus
penelitian, jenis, metode dan pendekatan apa yang dipergunakan dalam penelitian
ini. Di samping itu, dalam bab pertama ini juga dimaksudkan untuk memberikan
pengantar sekaligus uraian secara paradigmatik mengenai tema-tema pokok

masalah yang akan diteliti.

®Untuk kajian pemikiran tentang “kembali kepada Al-Quran dan Sunah,” lihat disertasi
Yudian Wahyudi, “The Slogan "Back to the Qur'an and the Sunna": A Comparative Study of the
Responses of Hasan Hanafi, Muhammad 'Abid al-Jabiri and Nurcholish Madjid,” Disertasi
(Montreal, Canada: The Institute of Islamic Studies McGill University, 2002).



35

Bab Kedua, mendeskripsikan atau menarasikan tentang persoalan
pendidikan Islam kaitannya dengan perspektif ideologi-ideologi pendidikan yang
berkembang dalam wacana pemikiran pendidikan secara umum. Dalam bab ini
akan diuraikan mengenai selayang pandang tentang konsep ideologi, pertautan
antara ideologi dan pendidikan. Kemudian kaitannya dengan pendidikan Islam
yang meliputi asas dan urgensi ideologi pendidikan Islam, paradigma ideologi
pendidikan Islam dan radikalisasi ideologi pendidikan Islam. Selanjutnya
membahas tentang perspektif teoretis dalam penelitian ini, yaitu teori tentang
struktur ideologi pendidikan, tipologi ideologi pendidikan, episteme ideologi
pendidikan Islam, dan polarisasi ideologis dalam pendidikan Islam.

Bab Ketiga, pada bab ini peneliti mencoba mengelaborasi secara
idiografis mengenai latar sosio-historis pesantren Hidayatullah Balikpapan yang
berkaitan dengan sketsa biografis pendiri pesantren Hidayatullah yaitu K.H.
Abdullah Said. Kemudian dibahas mengenai dinamika sosio-historis pesantren
Hidayatullah dari sejak awal berdirinya hingga pada saat ini, termasuk proses
ekspansi cabang-cabangnya ke seluruh Nusantara, transformasi dari organisasi
sosial (orsos) ke organisasi masyarakat (ormas). Selanjutnya juga akan
dideskripsikan profil mengenai institusi-institusi resmi pendidikan Islam yang
berada di bawah pengawasan pesantren Hidayatullah Balikpapan. Selain itu juga
akan dijelaskan tentang keterkaitan pesantren Hidayatullah secara organisatoris
dengan gerakan terorisme sebagaimana yang banyak dituduhkan. Ini untuk
mengurai permasalahan secara jernih dan apa adanya, apakah keterkaitannya

dengan radikalisme agama hanya bersifat ideologis ataukah bersifat organisatoris.



36

Bab Keempat, pada bab ini diuraikan penjelasan tentang bagaimana
konsepsi ideologi pendidikan Islam yang dikembangkan dan diajarkan di
pesantren Hidayatullah Balikpapan. Termasuk bahasan mengenai akar geneologis
ideologi pendidikan Islam yang dikembangkan, landasan normatif dan historisnya,
serta struktur dasar ideologi pendidikan Islam yang dianut. Selain itu akan
dijelaskan posisi ideologi pendidikan Islam yang dikembangkan, kaitannya
dengan ideologi pendidikan nasional (Pancasila). Pada bagian akhir bab ini juga
dijelaskan analisis mengenai pemikiran yang dikembangkan dan refleksi teoretis
mengenai hal tersebut.

Bab Kelima, pada bab ini diuraikan tentang bagaimana implementasi dari
ideologi pendidikan Islam yang dikembangkan di pesantren Hidayatullah
Balikpapan. Dalam hal ini ada empat aparatus ideologis penting yang menjadi
fokus kajian, yaitu peran madrasah maupun perguruan tinggi yang ada di
pesantren, peran asrama (boarding school), dan peran masjid, serta peran
lingkungan pesantren (milieu) sebagai wadah praktek material dari ideologi
pendidikan Islam yang dianut.

Bab Keenam, sebagai bab terakhir yang menguraikan kesimpulan dari
penelitian, yang berisi uraian tentang temuan penelitian sekaligus kontribusi
teoretiknya. Selain itu penjelasan tentang saran-saran, dan rekomendasi penelitian,
serta kata penutup, yang isinya antara lain mengungkapkan kontribusinya secara
umum kepada dunia pendidikan Islam, serta menyajikan keterbatasan penelitian
ini, agar dengan mudah dapat diketahui sisi-sisi tertentu dari penelitian ini yang

bisa dikembangkan dalam penelitian selanjutnya.



BAB VI

PENUTUP

A. Kesimpulan
1. Konsep ideologi pendidikan Islam PP Hidayatullah Balikpapan dibangun
berdasarkan pandangan bahwa Al-quran merupakan kebenaran yang bersifat
mutlak-eternal. Oleh karena itu konsep mengenai sistematika nuzulnya wahyu
(SNW) merupakan upaya eksteriorisasi nilai-nilai kebenaran tersebut dalam
konteks pemikiran, ruang, waktu dan peristiwa tertentu, melalui contoh respons
konkret Al-quran terhadap realitas sejarah pada masa Nabi saw. Dengan
demikian konsep tentang SNW merupakan sebuah rumusan metodologi
eksteriorisasi, setelah terlebih dahulu merumuskan nilai-nilai kebenaran eternal
Al-quran dan memahami dengan baik struktur dan kondisi sosio-kultural
masyarakat pada masa hidup Rasulullah. Pandangan ini muncul berdasarkan
keyakinan bahwa tindakan nyata Nabi saw dilihat sebagai contoh-contoh lebih
detil mengenai bagaimana eksteriorisasi atau penerjemahan nilai-nilai
kebenaran eternal dalam konteks pemikiran, ruang dan waktu, sekaligus
sebagai contoh yang sebaik-baiknya setelah Al-quran itu sendiri. Adapun
formulasi pemikiran ideologis yang dikembangkan oleh PP Hidayatullah
Balikpapan disebut dengan sistematika nuzulnya wahyu (SNW), yaitu sebuah
metode pemahaman tentang bagaimana kembali kepada Al-quran dan Sunah
melalui proyeksi historis umat Islam yang terjadi pada periode Mekkah.
Pandangan tersebut berangkat dari asumsi bahwa untuk melahirkan umat yang

memiliki kualitas keislaman yang mendekati para sahabat dan kaum Muslim

381



382

pada periode formatif (as-salaf as-salih), harus mengikuti bagaimana
Rasulullah saw. mendidik mereka. Dalam hal ini lima surat yang pertama kali
turun secara sistematis kepada Nabi pada periode Mekkah, menjadi gradasi
pemahaman ideologis yang harus dilalui oleh peserta didik. Tahap pertama
adalah proses “normalisasi”, yakni Q.S. al-‘Alaq [96]: 1-5 sebagai subjek
materi yang berisi mengenai pengenalan (makrifat) pada Allah, manusia dan
alam semesta. Karenanya proses normalisasi kesadaran para santri atau peserta
didik di sini berpusat pada kesadaran ketuhanan (teosentris) yang dibangun dari
kesadaran eksistensial sebagai manusia (antroposentris), dan pemahaman
tentang alam semesta (kosmosentris). Proses ini dipahami sebagai pemaknaan
ulang asas-asas primordial dalam doktrin Islam, dan terjadi peresapan makna
tentang “syahadat” ke dalam diri peserta didik, sehingga fondasi keberagamaan
siswa menjadi kuat. Tahapan selanjutnya adalah proses “orientasi”, yaitu
kajian mengenai Q.S al-Qalam [73]: 1-7, yang merupakan pemaknaan tentang
cita-cita hidup yang berlandaskan Al-quran dan Sunah, dan mengorientasikan
diri ke dalam dua hal tersebut sebagai cara pandang dan jalan hidup (way of
life). Dari proses ‘orientasi ideologis’ ini para santri atau peserta didik
diberikan pemahaman tentang Islam sebagai prinsip ideologis yang harus
dipegang teguh dan kesiapan untuk mengaplikasikan prinsip-prinsip tersebut
dalam kehidupan sehari-hari. Selanjutnya adalah tahap “internalisasi”
kesadaran ideologis peserta didik atau santri melalui kajian Q.S. al-Muzammil
[73]: 1-10. Tahapan ini bertujuan agar para santri atau peserta didik

menjadikan perintah Allah yang termaktub dalam surat tersebut sebagai amalan



383

rutin dalam hidupnya dan terkarakterisasi dalam dirinya (characterization).
Proses ini adalah sarana penanaman nilai-nilai spiritual pada diri peserta didik
melalui amaliah rutin seperti salat Tahajud, baca quran, zikir dan sebagainya.
Setelah itu tahapan selanjutnya adalah “eksternalisasi”. Proses ini dimulai dari
kajian Q.S. al-Muddasir [74]: 1-7. Pada tahap ini para santri atau peserta didik
dihantarkan agar memiliki kesadaran untuk berperan serta dalam kehidupan
sosial bermasyarakat dan menjadi agen penting dalam syiar dan dakwah Islam.
Tahapan akhir dari gradasi kesadaran ideologis dalam konsep ideologi
pendidikan PP Hidayatullah, adalah tahap objektifikasi. Pada tahap ini para
santri atau peserta didik diberikan penjelasan nilai-nilai yang terkandung dalam
Q.S. al-Fatihah 1-7, yang bertujuan agar peserta didik memahami konsep Islam
secara umum dan siap untuk melakukan objektifikasi nilai-nilai esensial yang
terkandung dalam surat tersebut tersebut ke dalam dirinya dan kehidupan
sosialnya. Formulasi pemikiran ideologis tersebut dijadikan oleh PP
Hidayatullah sebagai manhaj atau framework di dalam pelaksanaan kegiatan
pendidikan. Oleh karena itu seorang guru harus melebarkan fungsinya untuk
menjadi seorang murabbi, agar proses internalisasi manhaj tersebut bisa
tercapai. Gambaran tentang gradasi kesadaran ideologis yang dibangun melalui
formulasi mengenai sistematika nuzulnya wahyu dalam ideologi pendidikan
Islam PP Hidayatullah Balikpapan dapat dilihat dalam skema struktur piramida

berikut ini



384

Objektifikasi
Q. S. Al-Fatihah [1]: 1-7

Eksternalisasi
Q. S. Al-Muddathsir [74]:
1-7

Internalisasi
Q. S. Al-Muzammil [73]: 1-10

Orientasi
Q. S. Al- Qalam [68]: 1-7

Normalisasi
Q. S. Al-'Alaq [96]: 1-5

2. Adapun proses implementasi dari formulasi pemikiran di atas, dilakukan dalam
praksis klasikal melalui pembelajaran materi tersebut ke dalam mata pelajaran
SNW pada tingkat Madrasah Aliyah dan mata kuliah Tsagafah Hidayatullah
pada jenjang Perguruan Tinggi. Selain itu proses implementasi juga dilakukan
dalam praksis non-klasikal, yaitu melalui pertemuan rutin para santri dalam
group fokus atau halagah yang dipimpin oleh seorang guru yang berperan
sebagai murabbi halagah. Proses implementasi konsep tersebut juga didukung
oleh lingkungan atau situasi pesantren yang menerapkan pola kehidupan
dengan semangat puritanisme yang ketat dan regulasi yang berlandaskan
syariat Islam secara tegas. Karenanya secara langsung maupun tidak langsung
memberi dampak terhadap para santri, yaitu para peserta didik setelah
menyerap dan memahami muatan ideologi keislaman yang dianut PP
Hidayatullah melalui praksis klasikal maupun non-klasikal, mendorong mereka

memiliki kemampuan untuk melakukan regulasi terhadap diri mereka (self



385

regulation). Oleh karena itu mereka termotivasi untuk memperbaiki diri,
perilaku dan karakter mereka ke arah yang lebih baik sesuai tuntunan syariat
Islam sebagaimana tampak dalam self judgement mereka. Sedangkan
pengaruhnya terhadap paham keagamaan di sini bukan dalam pengertian
penguasaan ilmu agama Islam secara kompleks, atau derajat pencapaian
akademik santri pada Kkitab-kitab rujukan utama dalam kajian Islam.
Pemahaman agama yang dimaksud terkait dengan kesadaran ideologis terhadap
ajaran Islam yang memberi dampak langsung pada kemampuan peserta didik
untuk melaksanakan pengamalan agama secara konsisten. Dengan demikian
dapat terlihat bahwa praktik pembelajaran pendidikan Islam di PP Hidayatullah
Balikpapan lebih menitikberatkan pada aspek ‘pengamalan’ agama daripada

‘pemahaman’ agama.

B. Saran dan Rekomendasi

Dari pemaparan tentang PP Hidayatullah di atas, baik yang berkaitan
dengan setting historis, maupun konsep ideologi dan implementasinya pada ranah
pendidikan. Tidak dapat dipungkiri akan memunculkan persepsi negatif, bahwa
pesantren ini telah mewakili jenis-jenis keberagamaan yang eksklusif, intoleran,
dan radikal, walaupun sejatinya tidak demikian. Persepsi negatif ini bisa jadi
muncul ketika melihat secara kasat mata pada performansi pesantren yang
berbeda dengan pesantren-pesantren pada umumnya. Perbedaan tersebut
disebabkan oleh fenomena bahwa pada realitasnya PP Hidayatullah telah

menjelma menjadi sebuah komunitas ideologis (pesantren cum ideological



386

community), di mana dalam komunitas tersebut hanya diakui satu interpretasi
tunggal dari agama, yakni interpretasi ideologis yang dihasilkan oleh para pemikir
pesantren. Oleh karena metode SNW adalah sebuah proyek ijtihad para pendiri PP
Hidayatullah, maka semestinya metode ini diperkenalkan kepada khalayak luas di
luar pesantren, agar terjadi proses dialektika pemikiran, sehingga konsep dan
metode ini mengalami pembaruan pemikiran secara simultan. Dengan demikian
konsep pemikiran ini tidak bersifat rigid dan kaku.

Apabila proses ini telah dilakukan, maka akan terjadi proses transformasi
dari komunitas ideologis menuju komunitas beragama yang religius dan humanis,
karena telah terjadi perluasan interpretasi yang tadinya bersifat tunggal dan
dominan, menjadi interpretasi yang luas dan terbuka, sehingga aksentuasi
pemikiran tentang SNW menjadi lebih lentur dan akomodatif terhadap pemikiran
Islam lainnya. Karena bagaimanapun juga Islam sebagai agama banyak
mengandung ide dan nilai yang dapat dimanipulasi oleh ideologi, tetapi ia tidak
dapat direduksi menjadi ideologi. Islam sebagai agama jauh lebih luas daripada
ideologi; semua individu harus merindukan sebuah pemahaman yang meluas dan
mencakup, serta melampaui nilai-nilai yang terpasung, larut, dan membeku dalam
sebuah ideologi. Jika tidak, hal itu akan menggiring pada suatu simulakrum,
sebuah karikatur ideologis bagi agama itu sendiri. Sekalipun demikian, PP
Hidayatullah merupakan model representasi pesantren yang menjelma menjadi
‘habitus ideologis’ dan berhasil melakukan proses habituasi nilai-nilai asasi dalam
Islam kepada peserta didik. Karenanya praktik ideologisasi yang dilakukan telah

berperan dalam upaya menegaskan kembali identitas ideologi yang melatari



387

budaya agama sebagai wahana pelestarian hubungan otentik antara manusia
dengan Tuhan. Karena realitas objektif yang terjadi saat ini, ideologi budaya
massa populer dengan kecenderungan sekularistiknya telah menggerus dan
mengaburkan identitas budaya agama dalam kehidupan kemanusiaan. Wa Allah

Ta’ala A’lam.



388

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, “Pendidikan Islam Multikultural di Pesantren: Telaah terhadap
Kurikulum Pondok Pesantren Modern Islam Assalaam Surakarta
Tahun 2006/2007,” Disertasi, Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN
Sunan Kalijaga, 2009.

Abdullah, Amin. M, Pendidikan Karakter: Mengasah Kepekaan Hati Nurani,
makalah disampaikan pada acara Sarasehan Nasional Pendidikan
Karakter Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi Kementerian
Pendidikan Nasional, Hotel Santika, Yogyakarta, 15 April 2010.

, "Problem Epistemologis-Metodologis Pendidikan Agama,” dalam
Abdul Munir Mulkhan, dkk (ed.), Rekonstruksi Pendidikan dan
Tradisi Pesantren, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

Abdullah, Abdurrahman Saleh, Teori-teori Pendidikan Berdasarkan al-Qur’an,
terj. Muzayyin Arifin, Jakarta: Rineka Cipta, 1990.

al-Abrashi, M Athiyah, al-Tarbiyah al-Islamiyah wa Falsafatuha, Mesir: Isa al-
Babi al-Halabi, 1969.

Abuza, Zachary, “Uncivil Islam,” dalam Sharif Shuha, “Gauging Jemaah
Islamiyah’s Threat in Southeast Asia,” The Jamestown Foundation,
Terrorism Monitor, 21 April, 2005.

Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam: Paradigma Humanisme Teosentris,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.

Adian, Gahral, Donny, Percik Pemikiran Kontemporer; Sebuah Pengantar
Komprehensif, Yogyakarta & Bandung: Jalasutra, 2006.

ad-Damasyqi, Imam Abi al-Fida al-Hafizh’ Ibn Katsir, 7afsir al-Qur’an al-
Azhim, jilid 4, Beirut: Dar al-Fikr, 1992.

Alang, Satu, H.M., “Anak Shaleh: Telaah Pergumulan Nilai-nilai Sosio Kultural
dan Keyakinan Islam Pada Pesantren Modern Datok Sulaiman Palopo
Sulawesi Selatan,” Disertasi, Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN
Sunan Kalijaga, 2000.



389

Alam, Zafar, Islamic Education: Theory and Practice, New Delhi: Adam
Publishers and Distributors, 2003.

Al-Attas, Syed. M. Naquib, Islam dan Sekularisme, Bandung: Penerbit Pustaka,
1981.

, Konsep Pendidikan dalam Islam, terj. Haidar Bagir, Bandung: Mizan,
1984.

, Aims and Obijectives of Islamic Education, Jeddah: Universitas King
Abdul Aziz dan Hodder & Stoughton, 1979.

al-Ashfihani, Raghib, Mu’jam Mufradat altaz al-Qur’an, vol. 1, Beirut: Dar al-
Fikr, 1984.

al-Jawzi, Ibn, Zad al-Masir fi IIm at-Tafsir, vol. 8, Beirut: al-Maktab al-Islami,
1983.

Al-Jabiri, M. Abid, Bunyah al-Aql al-Islami, Beirut: al-Markaz al-Tsaqofi al-
Arabi, 1993.

Al-Ghazali, “Al-Risalah al-Ladunniyah,” dalam Mushthafa Abu al-‘Ala (Ed), A/-
Qushur al-Awli, Jilid I, Mesir: Maktabah al-Jundi, 1970.

Alkaf, Halid, “Ormas Hidayatullah: Studi tentang lIdeologi Keagamaan dan
Sistem Pengkaderan,” Jurnal PARAMEDIA, Vol. 7, No. 4, Oktober
2006.

Ali, Shahed, “Conflict Between Religion and Secularism in the Modern World
and the Role of Education in Preserving, Transmitting, and Promoting
Islamic Culture,” dalam Muslim Education Quarterly, 2 (3), 1984.

Ahmad, Abdul Malik, Tafsir Sinar I, Yogyakarta: LPPA Muhammadiyah, 1986.

Ahmad, Imam, dalam Kitab Musnad Al-Kuufiyyin, Hadis No. 17680, DVD-
ROM Maktabah Syamilah, versi 3. 28, 2008.

Aibak, Kutbuddin, Teologi Pembacaan: Dari Tradisi Pembacaan Paganis
Menuju Rabbani, Yogyakarta: Penerbit Teras, 2009.

Anderson, Benedict, Imagined Communities, revised edition, London: Verso,
2006.



390

Anis, Muh., “Tafsir Ayat Pendidikan: Wahyu Pertama sebagai Lonceng
Kemajuan Peradaban Umat Manusia,” dalam Imam Machali dan Adhi
Setiyawan (Ed.), Antologi Kependidikan Islam: Kajian Pemikiran
Pendidikan Islam dan Manajemen Pendidikan Islam, Yogyakarta:
Jurusan Kependidikan Islam Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2010.

Anshari, Endang Saifuddin, Piagam Jakarta 22 Juni 1945: dan Sejarah
Konsensus Nasional Antara Nasionalis Islami dan Nasionalis Sekuler
Tentang Dasar Negara Republik Indonesia 1945 — 1959, Jakarta:
Rajawali, 1983.

Almond, Gabriel A., R. Scott Appleby, dan Sivan, Emmanuel, Strong Religion:
The Rise of Fundamentalism around the World, Chicago, IL &
London: The University of Chicago Press, 2003.

al-Burusawiy, Syaikh Ismail Haqqiy, 7afsir Ruh al-Bayan, juz 10, Beirut: Dar al-
Fikr, t.t.

al-Maraghy, Ahmad Mushthafa, Tafsir al-Maraghiy, terj. Bahrun Abu Bakar,
Semarang: Toha Putra, 1985.

al-Qayyim, Ibn, Bada’i al-Fawa’id, Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 2001.

Al-Syaibani, Omar Muhammad Al-Toumy, Falsafah Pendidikan Islam, terj.
Hasan Langgulung, Jakarta: Bulan Bintang, 1979.

al-Sa’i, Shalih bin Muhammad Abd ar-Rahman, al-Furuq al-Lughawiyah wa
Atsaruh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Riyadh: Maktabah Obeikan,
1993.

Althusser, Louis, “Ideology and Ideological State Apparatuses.” In Lenin and
Philosophy and Other Essays, Trans Ben Brewster, New York:
Monthly Review Press, 1991.

, For Marx, Trans. Ben Brewster, New York: Pantheon, 1969.

, Tentang Ideologi: Marxisme Strukturalis, Psikoanalisis, Cultural
Studies, terj. Olsy Vinoli Arnof, Yogyakarta: JALASUTRA, 2008.



391

Apple, Michael W., ldeology and Curriculum, 3nd edition, New York:
RouledgeFalmer, 2004.

Arif, Mahmud, Pendidikan Islam Transformatif, Yogyakarta: LKiS, 2008.
Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian, Yogyakarta: Rineka Cipta, 1993.

Assegaf, Abdurrahman, Filsafat Pendidikan Islam: Paradigma Baru Pendidikan
Hadhari Berbasis Integratif-Interkonektif, Jakarta: Rajawali Press,
2011.

Ash-Shiddieqy, T.M. Hasbi, Sejarah dan Pengantar dalam al-Qur’an, Jakarta:
Bulan Bintang, 1992.

As-Suyuthy, Jalaluddin, al-ltqan fii ‘Ulumil Qur’an, Juz 1, Beirut: Dar Ibni
Katsir, 1407 H/1987 M.

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Millenium
Baru, Jakarta: Penerbit Logos, 2000.

, “Recent Development of Indonesian Islam,” The Indonesian
Quarterly, 32,1, 2004.

, "Rekonstruksi Kritis Ilmu dan Pendidikan Islam", dalam Abdul
Munir Mulkhan dkk. (Ed.), Rekonstruksi Pendidikan dan Tradisi
Pesantren, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

‘Azim, Ali Abd, Epistemologi dan Aksiologi llmu: Perspektif al-Qur’an, terj.
Jalaluddin Rahmat, Bandung: Remaja Rosda Karya, 1989.

Az-Zanjani, Abu Abdullah, Wawasan Baru Tarikh Al-Qur’an, terj. Kamaluddin
Marzuki Anwar dan A. Qurtubi Hasan, Bandung: Mizan, 1993.

Bailley, C., Beyond the Present and the Particular: A Theory of Liberal
Education, London: Routledge & Kegan Paul, 1984.

Baldridge, Victory J., Sociology: A Critical Apraoach To Power, Conflict and
Change New York: John Wiley And Son, Inc, 1998.

Barnett, Roland, Beyond All Reason: Living With Ideology in the University,
Buckingham, UK: SRHE and Open University Press, 2003.



392

Bar, Shmuel, “Religious Sources of Islamic Terrorism,” dalam Marvin Perry dan
Howard E. Negrin (Ed.), The Theory and Practice of Islamic
Terrorism, New York: Palgrave Macmillan, 2008.

Basrowi, Muhammad, Teori Sosial dalam Tiga Paradigma, Surabaya:
Kampusina, 2004.

Bashier, Z., The Meccan Crucible, London: Ithaca Press,1978.

Bastaman, Hanna Djumhana, Integrasi Psikologi dengan Islam: Menuju Psikologi
Islami, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997.

Bandura, Albert, Self Efficacy: The Exercise of Control, New York: W.H.
Freeman and Company, 1997.

Berger, Peter L., The Sacred Canopy: Elements of A Sociological Theory of
Religion, New York: Anchor Books, 1967.

Berner, Brad K., Quotations from Osama Bin Laden, Arizona: Western
International University Press, 2006.

Bawani, Imam, Tradisionalisme dalam Tradisi Islam, Surabaya: al-lkhlas, 1993.

Bilgrami, Hamid Hasan dan Syed Ali Asyraf, Konsep Universitas Islam, terj.
Machnun Husein, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989.

Bogdan, C., Robert, & Biklen, Knopp, Sari, Qualitative Research for Education:
An Introduction to Theory and Methods, London, Allyn and Bacon
Inc., 1982.

Boisard, Marcel A., Humanisme dalam Islam, terj. H.M. Rasjidi, Bulan Bintang,
Jakarta, 1980.

Borradori, Giovanna, Filsafat dalam Masa Teror, Dialog dengan Jurgen
Habermas dan Jacques Derrida, terj. Afons Taryadi, Jakarta: Penerbit
Buku Kompas, 2005.

Bourdieu, Pierre, Jean Claude Passeron, Reproduction in Education, Society, and
Culture, (translation), London: Sage Publication, 1996.



393

Brown, K.M., Social Cognitive Theory, University of South Florida, 1999.
http://www.med.usf.edu/_Cognitive_Theory Overview.htm., diakses
pada tanggal 12 April 2012.

Brubacher, John S., Modern Philosophies of Education, New York: Printed in
India by Arrangement With McGraw-Hill, Inc., 1987.

Bruinessen, Martin Van, “Genealogies of Islamic radicalism in post-Suharto
Indonesia”, South East Asia Research, Vol. 10, no. 2, (2002).

Buchori, Mochtar, Posisi dan Fungsi Pendidikan Agama Islam dalam Kurikulum
Perguruan tinggi Umum, Makalah disampaikan pada Seminar
Nasional di IKIP Malang, 24 Februari 1992.

, Pendidikan Antisipatoris, Yogyakarta: Kanisius, 2001.

Burhanuddin, Jajat dan Husen Hasan Basri, “Kiai Abdullah Said: Sebuah
Biografi”, dalam Jajat Burhanuddin dan Ahmad Baedowi,
Transformasi Otoritas Keagamaan, Jakarta: PT Gramedia Pustaka
Utama, 2003.

Chairani, Lisya dan Subandi, M.A., Psikologi Santri Penghafal Al-Qur’an:
Peranan Regulasi Diri, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010

Chattopadhyaya, D.P., Sociology, Ideology and Utopia: Socio-Political
Philosophy of East and West, Leiden: Brill, 1997.

Cox, Harvey R., (ed.), ldeology, Politics, and Political Theory, Belmont:
Wadsworth, 1961.

Creswell, John W., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among
Five Traditions, London: SAGE Publications Ltd, 1998.

Dananjaya, Utomo, Sekolah Khusus Anak Cerdas?, Kompas, Senin, 26 September
2011.

Daniels, Harry, An Introduction to Vygostky, USA: Routledge, 2005.
Davis, Eric, “Ideology, Social Class, and Islamic Radicalism in Modern Egypt,”

in Said Amir Arjomand (ed.), From Nationalism to Revolutionary
Islam London: The Macmillan Press, Ltd., 1984.


http://www.med.usf.edu/_Cognitive_Theory_Overview.htm

394

Departemen Agama R.l., “Pondok Pesantren Hidayatullah Balikpapan,” dalam
Direktori Pondok Pesantren, Jakarta: Departemen Agama R.1., 2000.

Dekmejian, R. Hrair, “Islamic Revival: Catalysts, Categories, and Consequences,”
dalam The Politics of Islamic Revivalism: Diversity and Unity, (ed.)
Shireen T. Hunter, Bloomington and Indianapolis: Indiana University
Press, 1988.

Dewey, John, Democracy and Education, New York: Dover Publications Inc.,
2004.

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai,
Jakarta: LP3ES, 1994.

Dijk, Teun A. Van, ldeology: A Multidisciplinary Approach London: Sage
Publications, 1998.

Dijk, Cornelis Van, Rebellion under the Banner of Islam: the Darul Islam in
Indonesia, The Hague: Martinus Nijhoff, 1981.

Drucker, H. M., The Political Uses of Ideology, London: Macmillan, 1974.

Duncum, Paul “Holding Aesthetics and Ideology in Tension,” A Journal of Issues
and Research 49, 2, Winter, 2008.

Efendy, Bachtiar, “Nilai-Nilai Kaum Santri” dalam Pergulatan Dunia Pesantren
Membangun dari Bawah, Dawam Rahardjo (ed.), Jakarta: P3M, 1985.

El-Fadl, Khaled M. Abou, Selamatkan Islam dari Muslim Puritan, terj. Helmi
Mustofa, Jakarta: Serambi, 2005.

El-Nejjar, Z. R., “The Limitations of Science and the Teachings of Science from
Islamic Perspective, dalam American Journal of Islamic Social
Sciences, 3 (1), 1986.

Esack, Farid, Qur'an, Liberation and Pluralism: an Islamic Perspective of Inter-
religious Solidarity against Oppression, Rockport, MA: Oneworld,
1997.

Esposito, John L., The Islamic Threat Myth or Reality?, Oxford: Oxford
University Press, 1992.



395

, Unholy War, terj. Arif Maftuhin, Yogyakarta: LKIS, 2002.
Engginer, Ashgar Ali, Islam Masa Kini, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.

Fahmi, M., Islam Transendental, (Menelusuri jejak-jejak Pemikiran Islam
Kuntowijoyo), Yogyakarta: Pilar Media, 2005.

Faisal, Sanapiah, Metodologi Penelitian Pendidikan, Surabaya: Usaha Nasional,
1983.

Farmer, Brian F., Understanding Radical Islam: Medieval Ideologi in the
Twentieth Century, New York: Peter Lang, 2007.

Fariz, Ibn, Magayis al-Lughah, vol. 1, Beirut: Dar al-Fikr, 1982.

Fealy, Greg dan Anthony Bubalo, Jejak Kafilah, Pengaruh Radikalisme Timur
Tengah di Indonesia, terj. Ahmad Muzakki, Bandung,: Mizan, 2007.

Flude, M., et. al., (eds.), Educability, Schools, and ldeology, London: Croom
Helm, 1974.

Fowler, James W., dan Mary Lynn Dell, “Stages of Faith From Infancy Through
Adolescence: Reflections on Three Decades of Faith Development
Theory,” The Handbook of Spiritual Development in Childhood and
Adolescence, 2005, Sage Publications, 16 December 2011,
http://www.sage-reference.com/view/hdbk _childspiritdev/n3.xml.,
diakses pada tanggal 10 Mei 2013.

Freire, Paulo, dkk., Menggugat Pendidikan: Fundamentalis, Konservatif, Liberal,
Anarkis, terj. Omi Intan Naomi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003.

Gamson, William A., “Political Discourse and Collective Action” dalam B.
Klandermans, H. Kriesi, dan S. Tarrow, eds., From Structure to
Action: Comparing Social Movements Across Cultures, Greenwich,
CT: International Social Movement Research, JAI Press, 1988.

Geertz, Cliford, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa, Terj. Aswab
Mahasin, Jakarta: Pustaka Jaya, 1983.

, The Religion of Java, Chicago: Chicago University Press, 1976.


http://www.sage-reference.com/view/hdbk_childspiritdev/n3.xml

396

Ghadbian, Najib, “Political Islam and Violence,” New Political Science, Vol. 22,
No. 1 (2000).

Groenke, Susan L., “Social Reconstructionism and the Roots of Critical
Pedagogy: Implications for Teachers Education in the Neoliberal Era”
dalam Susan L. Groenke & J. Amos Hatch (ed.), Critical Pedagogy
and Teachers Education in the Neoliberal Era, USA: Springer, 2009.

Giroux, Henry A., and Patrick Shannon (ed.), Education and Cultural Studies,
Toward a Performative Practice, New York and London: Routledge,
1997.

Giroux, H. H., Ideology, Culture, and the Process of Schooling, Philadelphia:
Temple University Press, 1981.

, and MacLaren, Peter Critical Pedagogy The State and Cultural
Struggle, New York: State University of New York Press, 1989.

Gramsci, Antonio, Selections from the Prison Notebooks of Antonio Gramsci,
edited and Trans by Quintin Hoare and Geoffrey Nowell Smith, New
York: International Publishers, 1971.

H.M., Muhtarom, “Pondok Pesantren Tradisional di Era Globalisasi: Kasus
Reproduksi Ulama di Kabupaten Pati Jawa Tengah,” Disertasi,
Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2004.

Habermas, Jurgen, Legitimation Crisis, Boston: Beacon Press, 1973.

Hadi, Amirul dan Haryono, Metodologi Penelitian Pendidikan, Bandung: Pustaka
Setia, 1998.

Hamruni, “Mengembangkan Dimensi Spiritual-Etik dalam Wawasan Ilmu
Pendidikan,” dalam Imam Machali dan Adhi Setiyawan (Ed.),
Antologi Kependidikan Islam: Kajian Pemikiran Pendidikan Islam
dan  Manajemen  Pendidikan Islam, Yogyakarta: Jurusan
Kependidikan Islam Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2010.

Hamka, Tafsir al-Azhar, juz XXX, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1988.



397

Hasan, Noorhaidi, Laskar Jihad (Islam, Militansi, dan Pencarian ldentitas di
Indonesia Pasca-Orde Baru), Jakarta: Pustaka LP3ES & KITLV-
Jakarta, 2008.

Hashem, Fuad, Sirah Muhammad Rasulullah, Jakarta: Tama Publisher, 2005.

Hasyim, Sholeh, Spirit ber-Islam: Cara Cerdas Memahami dan Berkhidmad
Terhadap Al-Qur’an, Semarang: Pustaka Nuun, 2002,

Halstead, J. M “Towards a Unified View of Islamic Education,” dalam Islam and
Christian-Muslim Relations, 6. (1), 1995.

Harto, Kasinyo, "Rekonstruksi Metodologis Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam™, dalam Toto Suharto, dkk. (Ed.), Rekonstruksi dan Modernisasi
Lembaga Pendidikan Islam, Yogyakarta: Corpus & Global Pustaka
Utama, 2005.

Harmaneh, Waled, dalam pengantar “Kritik Kontemporer Atas Filsafat Arab
Islam”, Jogjakarta: Islamika, 2003.

Hawi, Akmal, Kapita Selekta Pendidikan Islam, Palembang: IAIN Raden Fatah
Press, 2005.

Hawiy, Sa’id, Al-Asas fi at-Tafsir, jilid 11, t.t.p: Dar al-Islam, 1989.

Hays, Patricia A., “Case Study Research”, dalam Kathleen deMarrais dan Stephen
D. Lapan (ed.), Foundations for Research : Methods of Inquiry in
Education and the Social Sciences, London: Lawrence Erlbaum
Associates Publishers, 2004.

Hendropriyono, A.M., Terorisme: Fundamentalis Kristen, Yahudi, Islam, Jakarta:
Penerbit Buku Kompas, 2009.

Hijazy, Muhammad Mahmud, At¢-Tafsir al-Wadhih, Juz 21, Kairo: Al-Istiglal al-
Kubro, 1968.

Hilmy, Masdar, Islamism and Democracy in Indonesia: Piety and Pragmatism
Singapore: ISEAS, 2010.

Hirst, P. H., Moral Education in a Secular Society, London: University of London
Press Ltd, 1974.



398

Hitti, Philip K., History of The Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin & Dedi
Slamet Riyadi, Jakarta: PT Serambi llmu Semesta, 2006.

Hodgson, G.S. Marshal, The Venture of Islam, Vol 2, Chicago: The University of
Chicago Press, 2000.

, The Venture of Islam: Iman dan Sejarah dalam Peradaban Dunia,
Buku Pertama: Lahirnya Sebuah Tatanan Baru, terj. Mulyadi
Kartanegara, Jakarta: Penerbit Paramadina, 1999.

Hooker, M. B., Islam Mazhab Indonesia: Fatwa-fatwa dan Perubahan Sosial,
Cet. Il, Jakarta: Teraju, 2003.

Ibnu Rusn, Abidin, Pemikiran al-Ghazali tentang Pendidikan, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1998.

Imron, Ali, “Pengembangan Masyarakat Islam, Studi Kasus Jamaah Islam
Hidayatullah,” Tesis, Malang: Program Pascasarjana Universitas
Muhammadiyah Malang, 1998.

Jackson, Karl D., Traditional Authority, Islam and Rebellion: a Study of
Indonesian Political Behavior, Berkeley: University of California
Press, 1980.

Jamhari dan Jajang Jahroni, Gerakan Salafi Radikal di Indonesia, Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2004.

Jahroni, Jajang, “The Political Economy Of Knowledge: Sharia and Saudi
Scholarship in Indonesia, dalam Nur Kholis dan Imas Maesaroh (Ed.),
Conference Proceedings: Annual International Conference On
Islamic Studies (AICIS) XII, Surabaya: IAIN Sunan Ampel, 2012.

Jainuri, Achmad, The Formation of The Muhammadiyah’s Ideology 1912-1942,
Surabaya: IAIN Sunan Ampel Press, 1999.

Jameson, Fredric The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic
Act, Ithaca: Cornell University Press, 1981.

Johnson, Burke dan Larry Christensen, Educational Research: Quantitative and
Qualitative Approaches, London: Allyn and Bacon, 2000.



399

Kaelan, Kesesatan Epistemologis di Era Reformasi dan Revialisasi Nation State,
Pidato Pengukuhan Jabatan Guru Besar pada Fakultas Filsafat
Universitas Gadjah Mada, Disampaikan di depan Rapat Terbuka
Majelis Guru Besar Universitas Gadjah Mada pada Tanggal 10 Juli
2007.

Kaeuper, Richard W., Holy Warriors: The Religious ldeology of Chivalry
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2009.

Kallen, Horace M., “Radicalism” dalam Edwin R.A. Seligman, Encyclopedia of
Social Sciences, Vol. XI1I-XIV, New York: The Macmillan Company,
1972.

Karim, M. Abdul, Menggali Muatan Pancasila dalam Perspektif Islam,
Yogyakarta: Surya Raya, 2004.

, Islam Nusantara, Yogyakarta: Pustaka Book Publishers, 2007.
Kinloch, Graham C., Ideology and the Social Science, Greenwood Press, 1981.

Khairi, Zuriatul, “Teologi Muhammadiyah dan NU: Diskursus Pluralisme Agama
dan Kesetaraan Jender”, Disertasi, Yogyakarta: Program Pascasarjana
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga, 2011.

Khaldun, Ibnu, al-Mugaddimah, Kairo: al-Maktabah al-Tijariyah, tt.

Krathwohl, David R., Taxonomy of Educational Objective: The Classification of
Educational Goals, Handbook Il: Affective Domain, Michigan:
Longmans, 1956.

Kraemer, Joel L., Humanism in The Renaissance of Islam, Leiden: E. J. Brill.,
1989.

Kuntowijoyo, “Islam dan Budaya Lokal,” dalam Berita Resmi Muhammadiyah
No. 08/1995-2000, November, 1996.

, Metodologi Sejarah, Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1994.
, Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi, Bandung: Mizan, 1998.

, Pengantar llmu Sejarah, Yogyakarta: Bentang, 1995.



400

, Budaya dan Masyarakat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 1987.

Lakoff, Sanford, “The Reality of Muslim Exceptionalism,” Journal of
Democracy, Vol. 15, No. 4, Oct, 2004.

Lapidus, Ira M., Sejarah Sosial Umat Islam, terj. Ghufran A. Mas’adi, Jakarta: PT
Raja Grafindo Persada, 1999.

Ludjito, Ahmad, “Pendidikan Agama Sebagai Subsistem dan Implementasinya
dalam Pendidikan Nasional” dalam M. Chabib Thoha dan Abdul
Mu’ti (Ed), PBM PAI Di Sekolah, Yogyakarta: Fak. Tarbiyah IAIN
Walisongo Semarang & Pustaka Pelajar, 1998.

Lukacs, Georg, History and Class Consciousness. Trans Rodney Livingstone.
Cambridge, Mass.: MIT Press, 1971.

Lukens Bull, Ronald Alan, “A Peaceful Jihad: Javanese Islamic Education and
Religious Edentity,” Disertasi, Arizona State University, 1997.

Majid, Arief Husni, “Pola Pembinaan Kemandirian Di Pesantren Hidayatullah
Gunung Tembak Balikpapan,” Tesis, Bandung: Program Pascasarjana
Universitas Pendidikan Indonesia, 2012.

Majid, Abd., Pendidikan Berbasis Ketuhanan: Mereposisi Pendidikan Agama
Islam Untuk Tujuan Pendidikan Nasional, Pidato Pengukuhan Jabatan
Guru Besar Tetap Bidang Ilmu Pengkajian Islam Pada Jurusan Mata
Kuliah Dasar Umum Fakultas Pendidikan limu Pengetahuan Sosial,
Universitas Pendidikan Indonesia (UPI), Rabu, 21 November 2007.

Madjid, Nurcholish, Bilik-bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan, Jakarta:
Penerbit Paramadina, 1997.

Mahendra, Yusril Ihza, “Ideologi dan Negara,” dalam Gazali (ed), Yusril lhza
Mahendra Tokoh Intelektual Muda, Jakarta: Rajawali, 1999.

Mahmuddin, Gerakan Islam Formalisasi Syariat (Studi tentang Gerakan Islam
Global Hizbut Tahrir dan Gerakan Islam Lokal Komite Persiapan
Penegakan Syariat Islam (KPPSI) di Sulawesi Selatan), Disertasi,
Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2011

Ma’luf, Luis, al-Munjid fi al-Lughah, Beirut: Dar al-Masyrik, 1977.



401

Makdisi, George, The Rise of Humanism in Classical Islam and the Christian
West, Edinburgh, 1990.

Mangunhardjana, A., Isme-isme dalam Etika dari A Sampai Z, Yogyakarta:
Kanisius, 1997.

Mannheim, Karl, ldeology and Utopia, New York: Harcourt, Brace & World,
1936.

Mannan, Abdul, Pesantren Hidayatullah Kini dan Esok, Jakarta: Madina Pustaka,
1999.

Manzur, Ibn, Lisan al-‘Arab, vol. 2, Beirut: Dar Thya’ al-Turats al-‘Arabi, 1984.

Maragustam, Mencetak Pembelajar Menjadi Insan Paripurna (Filsafat
Pendidikan Islam), Jogjakarta: Nuha Litera, 2010.

Marx, Karl dan Freidrich Engels, The German Ideology, Trans. S. Ryazanskaya,
Moscow: Progress Publishers, 1968.

Masdugqi, Irwan, Berislam Secara Toleran: Teologi Kerukunan Umat Beragama,
Bandung: PT Mizan Pustaka, 2011.

Mas’ud, Abdurrahman, Intelektual Pesantren: Perhelatan Agama dan Tradisi,
Yogyakarta: LKiS, 2004.

, Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik, Yogyakarta: Gama
Media, 2002.

Masruri, Siswanto, Humanitarianisme Soedjatmoko, Yogyakarta: Pilar Media,
2005.

Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren, Jakarta: INIS, 1994.
, Memberdayakan Sistem Pendidikan Islam, Jakarta: Logos, 1999.
Mas’udi, Masdar F., “Mengenal Pemikiran Kitab Kuning” dalam Pergulatan

Dunia Pesantren Membangun dari Bawah, Dawam Rahardjo (ed.),
Jakarta: P3M, 1985.



402

Mathar, Moch Qasim, “Utak-Atiklah Keimananmu! Sebuah Pengantar,” dalam
Wiwin Siti Aminah dkk (Ed), Sejarah, Teologi, dan Etika Agama-
Agama, Yogyakarta: Dian/Interfidei, 2003.

Mattulada, “Studi Islam Kontemporer (Sintesis Pendekatan Sejarah, Sosiologi dan
Antropologi dalam Mengkaji Fenomena Keagamaan”, dalam Taufiq
Abdullah dan M. Rusli Karim (ed.), Metodologi Penelitian Agama:
Sebuah Pengantar, Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya,1989.

Maududi, Abul A’la, Pembaruan Pemikiran Islam, terj. Anonim, Bandung:
Pustaka Salman ITB, 1994.

Miller, John P., Humanizing The Class Room, disadur oleh Abdul Munir Mulkhan
dengan judul, Cerdas di Kelas Sekolah Kepribadian, Yogyakarta:
Kreasi Wacana, 2002.

Mol, Luis C., Vygostsky and Education, USA: Cambridge University Press, 1990.

MS., Basri, Metodologi Penelitian Sejarah, Teori dan Praktik, Jakarta: Restu
Agung, 2006.

Muhadjir, Noeng, Metodologi Penelitian Kualitatif, ed. IV, Yogyakarta: Rake
Sarasin, 2000.

, IlImu Pendidikan dan Perubahan Sosial: Teori Pendidikan Pelaku
Sosial Kreatif, Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000.

Mubhajir, “Sekolah Islam Terpadu (Epistemologi Kurikulum dan Perilaku
Keberagamaan Siswa),” Makalah, dipresentasikan dalam Ujian
Komprehensif, ~Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, Juni 2012

Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2009.

Muhammad, Afif, Dari Teologi ke Ideologi; Telaah Atas Metode dan Pemikiran
Teologi Sayyid Quthb, Bandung: Pena Merah, 2004.

Muhammad, Abdurrahman, “Memimpin Bersama Wahyu,” Majalah Suara
Hidayatullah edisi Juli tahun 2005.



403

Mughni, Syafig A., Nilai-nilai Islam: Perumusan Ajaran dan Upaya Aktualisasi,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

Musthofa, ‘“Pelaksanaan Pendidikan Humanistik-Islami dalam Pesantren,
Perbandingan Antara Pesantren Apik dan Futuhiyyah,” Disertasi,
Yogyakarta: Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2010.

Muttaqin, Elang, Akhmad “Mengakrabi Radikalisme Islam” dalam Erlangga
Husada, dkk, Kajian Islam Kontemporer, Jakarta: Lembaga Penelitian
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2007.

Muthahari, Murtadha, Tarbiyah al-Islamiyah, terj. Muhammad Bahruddin,
Depok: Igra’ Kurnia Gemilang, 2005.

Nadirsyah, Hosen, (2005-09-08). "Religion and the Indonesian Constitution: A
Recent  Debate”. Journal of Southeast Asian  Studies.
DOI:10.1017/S0022463405000238. URL., diakses pada tanggal 22
Mei 2013.

Najd, E. Shobiri, “Perspektif Kepemimpinan dan Manajemen Pesantren,” dalam
Pergulatan Dunia Pesantren Membangun dari Bawah, Dawam
Rahardjo (ed.), Jakarta: P3M, 1985.

Nashir, Haidar, Ideologi Gerakan Muhammadiyah, Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah, 2001.

, Gerakan Islam Syariat: Reproduksi Salafiyyah Ideologis di
Indonesia,  Rizaluddin  Kurniawan (ed.), Jakarta: PSAP
Muhammadiyah, 2007.

Nasir, Ridlwan, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal Pondok Pesantren di
Tengah Arus Perubahan, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.

Nasr, S.H., Islamic Life and Thought, Albany: University of New York Press,
1981.

, Science and Civilization in Islam, Cambridge: Cambridge University
Press, 1988.

Nasution, Harun, Pembaharuan dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1995.

Nasution, Hasyimsyah, Filsafat Islam, Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005.


http://eprint.uq.edu.au/archive/00002795/01/hosen-JSEAS.pdf
http://eprint.uq.edu.au/archive/00002795/01/hosen-JSEAS.pdf
../../../w/index.php
http://dx.doi.org/10.1017/S0022463405000238

404

Nata, Abudin, Tafsir Ayat-ayat Pendidikan: Tafsir al-Ayat al-Tarbawi, Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 2002.

, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Logos, 1996.
Natsir, M., Capita Selecta, Jilid 1, Jakarta: Sumur Bandung, 1961.

Ngadino, “Hidayatullah dalam Gerakan Keagamaan Sosial dan Budaya (Studi
Kasus Pesantren Hidayatullah Cabang Surakarta).” Tesis, Surakarta:
Program Pascasarjana Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2003.

Nielson, E. Anker, Religion and Personality Integration, USA: Uppsala, 1980.

Niebuhr, Reinhold, Faith and History: A Comparison of Christian and Modern
Views History, New York: Charles Scribner’s Sons, 1949.

Noer, Deliar, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942, Cet. VIII,
Jakarta:LP3ES, 1996.

Noer, Kautsar Azhari, "Pluralisme dan Pendidikan di Indonesia: Menggugat
Ketidakberdayaan Sistem Pendidikan Agama,” dalam Th. Sumartana,
dkk., Pluralisme Konflik dan Pendidikan Agama di Indonesia,
Yogyakarta: Dian Interfidei, 2001.

Nuryatno, M. Agus, “In Search of Paulo Freire’s Reception in Indonesia,”
Convergence, Volume XXXVIII, Number 1, 2005.

, “Isu-isu Kritis dalam Pendidikan Islam”, dalam Nizar Ali dan Sumedi
(ed.), Antologi Pendidikan Islam, Yogyakarta: Program Studi
Pendidikan Islam Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga & Idea
Press, 2010.

, Mazhab Pendidikan Kritis: Menyingkap Relasi Pengetahuan, Politik
dan Kekuasaan, Yogyakarta: Resist Book, 2008.

Notonagoro, Pancasila Dasar Filsafat Negara Republik Indonesia, Yogyakarta:
Universitas Gadjah Mada, 1973.

Nurrohim, Ahmad, “Prinsip-prinsip Tahapan Pendidikan Profetik dalam al-
Qur’an, ” Tesis, Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2011.



405

O’Neill, William F., Educational Ideologies; Contemporary Expressions of
Educational Philosophies, Santa Monica California: Goodyear
Publishing Company, 1981.

, Ideologi-ideologi Pendidikan, terj. Omi Intan Naomi, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2008.

Odman, P.J. dan D. Kerdeman, “Hermeneutics”, dalam John P. Keeves &
Gabrielle Lakomski, Issues in Educational Research, Amsterdam:
Elsevier Science Ltd., 1999.

Oliver, Pamela A. dan Hank Johnston, “What a Good Idea: Ideologies and Frames
in Social Movement Research, Mobilization, 51, 2000.

Ozmon, Howard A. dan M. Samuel Craver, Philosophical Foundations of
Education, New Jersey: Prentice Hall Inc., 1995.

Padil, Moh, “Tarbiyah Ulil Albab: Ideologi Pendidikan Islam Universitas Islam
Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang,” Tesis, Surabaya: Program
Pascasarjana IAIN Sunan Ampel, 2011.

Parsons, Talcot, “Belief System and Social System,” in The Social System, New
York: Free Press, 1951.

Partarto, Pius A., Kamus Ilmiah Populer, Surabaya: Arkola, t.t.

Pickhen, Gavin N., The Concept of Tazkiyat al-Nafs in Islam in the Light of the
Works of al-Harith al-Muhasibi, Leads: University of Leads, 2005.

Qomar, Mujamil, Epistemologi Pendidikan Islam: dari Metode Rasional hingga
Metode Kritik, Jakarta: Penerbit Erlangga, 2005.

Quthb, Sayyid, Fi Zhilal al-Qur’an, Juz 28, Beirut: Dar al-Fikr, 1967.
, Milestone, Durban: Taj Company, tt.
, Muaallim fi al-Tharig, Mesir: Darul Syuruqg, 1980.

Rahman, Fazlur, Gelombang Perubahan dalam Islam: Studi tentang
Fundamentalisme Islam, terj. Ibrahim Moosa, Jakarta: Rajawali Press,
2000.



406

Rahbini, “Signifikansi Aliran Pemikiran Islam Terhadap Pendidikan Islam,”
Mukaddimah, Vol. 16, No. 2, 2010.

Rahnema, Ali, Ali Syari’ati: Biografi Politik Intelektual Revolusioner, terj. Dien
Wahid dkk, Jakarta: Penerbit Erlangga, 2002.

Ramadhan, Tariq, Western Muslims and The Future of Islam, Oxford: Oxford
University Press, 2004.

, Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation, London: Oxford
University Press, 2009.

Railey, Kevin, “Faulkner and Ideology: Reflection on Critical Subjects, ” The
Faulkner Journal, Fall 2005/Spring 2006.

Rasdijanah, Andi, Butir-butir Pengarahan Dirjen Binbaga Islam pada acara
Pelantikan dan Peningkatan Wawasan Ilmu Pengetahuan dan
Kependidikan bagi Dosen Pendidikan Agama Islam pada Perguruan
Tinggi Umum, Bandung, 11 September, 1995.

Ridjal, Tadjper, dalam Burhan Bungin (ed.), Metodologi Penelitian Kualitatif:
Aktualisasi Metodologis ke Arah Ragam Varian Kontemporer,
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2001.

Ridla, Muhammad Jawwad, Tiga Aliran Utama Teori Pendidikan Islam, terj.
Mahmud Arif, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002.

Rieber, Robert W., The Essential VVygotsky, New York: Plenum Publiser, 2004.

Roy, Oliver, Gagalnya Islam Politik, terj. Harimurti & Qomariuddin SF, Jakarta:
Serambi, 2003.

Sabaruddin, “Nilai-nilai Demokrasi dalam Pendidikan di Pesantren (Studi Kasus
Pesantren-pesantren di Yogyakarta),” Disertasi, Yogyakarta: Program
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2011.

Sadzali, Munawir, Peranan Umat Islam dalam Pembangunan Nasional, Jakarta:
Departemen Agama, 1985

Salbu, Manshur, Mencetak Kader; Perjalanan Hidup Ustadz Abdullah Said
Pendiri Hidayatullah, Surabaya: Suara Hidayatullah Publishing, 2009.



407

, et. al, 20 Tahun Pesantren Pondok Pesantren Hidayatullah Pusat
Balikpapan 1973-1992, Balikpapan: Pondok Pesantren Hidayatullah,
1993.

, K.H. Abdullah Said Pendiri Pondok Pesantren Hidayatullah: Pokok-
pokok Pikiran, Kiprah dan Perjuangannya, Balikpapan: Pondok
Pesantren Hidayatullah, 2007.

Saeed, Abdullah, “Jihad and Violence: Changing Understanding of Jihad Among
Muslim” dalam Tony Coady and Michael O’ Keefe (ed.), Terrorism
and Justice: Moral Argument in a Threatened World, Victoria:
Melbourne University Press, 2002.

, “Islamic Religious Education and The Debate On Its Reform Post-
September 11,” dalam Shahram Akbarzadeh & Samina Yasmeen,
Islam and the West, Sydney: University of New South Wales, 2005.

Said, Abdullah, “Kemelut Dunia: Suatu Tantangan bagi Mubaligh,” dalam Albar
Azier (penyunting), Sistematika Wahyu: Metode Alternatif Menuju
Kebangkitan Islam 1I, Balikpapan: Yayasan Pesantren Hidayatullah,
t.t.

, Sistematika Wahyu, Balikpapan: Pondok Pesantren Hidayatullah
Balikpapan, tt.

Saifullah, “Pandangan John Dewey (1859-1952) Tentang Internalisasi Nilai
Demokrasi dalam Pendidikan dan Relevansinya Terhadap Pendidikan
Islam,” Disertasi, Yogyakarta: Program Pascasarjana Universitas
Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga, 2013.

Santrock, John W., Psikologi Pendidikan, terj. Tri Wibowo B.S., Jakarta:
Kencana, 2010.

, Life Span Development: Perkembangan Masa Hidup Jilid 11, Jakarta:
Penerbit Erlangga, 2002.

Sarbini, Islam di Tepian Revolusi: Ideologi, Pemikiran dan Gerakan, Yogyakarta:
Pilar Media, 2005.

Sayyid, Bobby, A Fundamental Fear: Eurocentrism and the Emergence of
Islamism, London: Zed Books, 1997.



408

Schillebeeckx, Edward, Church: The Human Story of God, New York: Crossroad,
1994,

Schunk, D. H., Commentary on Self Regulation in School Contexts, Journal of
Learning and Instruction, 2005, Vol. 15.

, Ability versus effort attributional feedback: Differential effects on
self-efficacy and achievement, Journal of Educational Psychology,
1983, Vol. 75.

Seliger, Martin, Ideology and Politics, London: George Allen & Unwin, 1976.

Shahin, Emad Eldin, “Salafiyah,” dalam John L. Esposito (Ed.), The Oxford
Encyclopedia of The Modern Islamic World, Oxford: Oxford
University Press, 1995.

Shariati, Ali, Culture and ldeology, Texas: Free Islamic Literature, 1980.
, Man and Islam, Texas: Free Islamic Literature, 1981.

, Tentang Sosiologi Islam, terj. Saifullah Mahyuddin, Yogyakarta:
Ananda Press, 1982.

Shaull, Richard, “Kata Pengantar”, dalam Paulo Freire, Pendidikan Kaum
Tertindas, terj., (Jakarta: LP3ES).

Shepard, William E., “Islam and Ideology: Towards a Typology,” International
Journal of Middle East Studies, VVol. 19, No. 3 August, 1987.

Syafi’i, Masrukin Ali, 7 Tahap Kesempurnaan Hidup: Menuju Kebahagiaan
Tanpa Batas, Semarang: Pustaka Nuun, 2010.

Syihab, Alwi, Membendung Arus: Respon Gerakan Muhammadiyah Terhadap
Penetrasi Misi Kristen di Indonesia, Bandung: Mizan, 1998.

Syihab, Quraish, Tafsir al-Qur’an al-Karim, Tafsir atas Surat-Surat Pendek
Berdasarkan Urutan Turunnya Wahyu, Bandung: Pustaka Hidayah,
1997.

Shusterman, Richard, Bourdieu, A Critical Reader, USA: Blackweel Publishers,
1999.



409

Sivan, Emmanuel, “The Enclave Culture,” in Martin E. Marty & Scott Appleby
(eds.), Fundamentalisms Comprehended, Chicago: University of
Chicago Press, 2004.

Sirozi, Muhammad, Politik Kebijakan Pendidikan di Indonesia, Jakarta: INIS,
2004.

Smith, C. Wilfred, Islam in Modern History, Princeton: Princeton University
Press, 1957.

Snow, David A. dan Robert D. Benford, “Master Frames and Cycles of Protest”
dalam A. D. Morris dan Carol McClurg Mueller, eds.,Frontiers in
Social Movement Theory, New Haven, CT dan London: Yale
University Press, 1992.

Soedjatmoko, Pengaruh Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, makalah
disampaikan pada Seminar dan Pelatihan Teknologi Pembelajaran,
Blitar, 27 Oktober, 1994.

Socharto, Karti “Perdebatan Ideologi Pendidikan,” dalam Jurnal Cakrawala
Pendidikan, No. 2, Th. XXIX, Juni 2010.

Sholeh, A Khudlori, Wacana Baru Filsafat Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2004.

, dalam M Abid Al-Jabiri: Model Epistemologi Islam: Pemikiran Islam
Kontemporer, Yogyakarta: Jendela, 2003.

Stark, R. dan C.Y. Glock, Religion and Society in Tension, Chicago: Rand Mc
Nally, 1965.

Steenbrink, Karel A., Pesantren Madrasah Sekolah: Pendidikan Islam dalam
Kurun Moderen, Jakarta: LP3ES, 1974.

Steinberg, L., “Cognitive and affective development in adolescent,” Journal of
TREND in Cognitive Science, 2005, Vol. 9 (2).

Subhan, Arief, “Pesantren Hidayatullah: Madrasah-Pesantren Independen
Bercorak Salafi” dalam Jajat Burhanuddin dan Dina Afrianty,
Mencetak Muslim Modern: Peta Pendidikan Islam Indonesia, Jakarta:
PT Raja Grafindo Persada, 2006.



410

Subianto, Antonius B., “Humanisme Agama Alternatif?: Humanisme, Humanitas
dan Humaniora, dalam Bambang Sugiharto (ed.), Humanisme dan
Humaniora: Relevansinya Bagi Pendidikan, Yogyakarta & Bandung:
Jalasutra, 2008.

Sudikan, Setya Yuwana, “Ragam Metode Pengumpulan Data”, dalam Burhan
Bungin, Metodologi Penelitian Kualitatif, Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 2001.

Sudiati, “Tiga Aliran Filsafat Pendidikan Islam dan Implikasinya,” dalam
Syahridlo dan Sutarman (ed.), Filsafat Pendidikan Islam, Yogyakarta:
KOPERTAIS Wilayah 111 DIY, 2011.

Sugiharto, Bambang, “Humanisme, Dulu, Kini, dan Esok”, Majalah Basis, no.09-
10, th.46 (September-Oktober 1997).

Suharto, Ugi, “Islam dan Sekularisme: Pandangan Al-Attas dan Al-Qaradhawi,”
Majalah Islamia, Thn 11 NO. 6/Juli-September 2005.

Suharsono et. al, Pola Transformasi Islam, Jakarta: Inisiasi Press, 1999.

Sukmadinata, Syaodih, Nana, Metode Penelitian Pendidikan, Bandung:
Pascasarjana  Universitas Pendidikan Indonesia & Remaja
Rosdakarya, 2007.

Suprayogo, Imam dan Imam Tobroni, Metodologi Penelitian Sosial dan Agama,
Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001.

Suseno, Frans Magnis, Filsafat sebagai Ilmu Kritis, Yogyakarta: Kanisius, 1992.

Sutrisno, Mudji, “Paradigma humanisme”, Driyarkara, th. xxi, no. 4, 1994/1995.

Sulaiman, Potensi Organisasi Hidayatullah di Jawa Tengah dan Jawa Timur,
Studi Kasus di Kota Surabaya, Semarang: Balai Penelitian Aliran

Kerohanian/Keagamaan Departemen Agama, 2000.

Suyuthi, Imam, Rahasia Susunan Surat Al-Qur’an menurut Tertib Mushhaf,
Jakarta: Pustaka Amani, 1996.

Suyanto, Refleksi dan Reformasi Pendidikan di Indonesia Memasuki Milenium 111,
Yogyakarta: Adicipta Karya Nusa, 2000.



411

Syaltut, Mahmud, A/-Islam, Aqidah wa Syari’ah, Beirut: Dar al-Qalam, 1966.

Tadjper, Ridjal, dalam Burhan Bungin (ed.), Metodologi Penelitian Kualitatif:
Aktualisasi Metodologis ke Arah Ragam Varian Kontemporer,
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2001.

Takwin, Bagus, Akar-akar Ideologi: Pengantar Kajian Konsep Ideologi dari
Plato hingga Bourdieu, Yogyakarta: Jalasutra, 2009.

Tarawiyah, Siti, “Dibalik Burka Wanita Salafi (Studi Terhadap Ideologi dan Peran
Sosial Wanita Salafi di Kalimantan Selatan),” dalam Nur Kholis dan
Imas Maesaroh (Ed.), Conference Proceedings: Annual International
Conference On Islamic Studies (AICIS) XII, Surabaya: IAIN Sunan
Ampel, 2012.

Tebba, Sudirman, “Dilema Pesantren: Belenggu Politik dan Pembaruan Sosial”
dalam Pergulatan Dunia Pesantren Membangun dari Bawah, Jakarta:
P3M, 1985.

Thohari, Hamim et. al, Sistem Pengkaderan dan Dakwah Hidayatullah. Jakarta:
Dewan Pimpinan Pusat Hidayatullah, 2001.

, Panduan Berlslam (Paket Marifat), Jakarta: Departemen Dakwah
dan Penyiaran Hidayatullah, 2000.

, Panduan Berlslam (Paket Khittah), (Jakarta: Departemen Dakwah
dan Penyiaran Hidayatullah, 2000.

Thompson, John B., Analisis ldeologi: Kritik Wacana Ideologi-ideologi Dunia,
terj. Haqqul Yagin, Yogyakarta: IRCiSoD, 2003.

, Studies in the Theory of the Ideology, California: University of
California Press, 1984.

Thoyib, Ruswan, Artikulasi Ideologi Gerakan Salafiah Dalam Pendidikan
Pesantren Hidayatullah, Disertasi Sekolah Pascasarjana Universitas
Islam Negeri (UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta, 2008.

Tibi, Bassam, Ancaman Fundamentalisme Rajutan Islam Politik dan Kekacauan
Dunia Baru, terj. Imron Rosyidi,dkk., Yogyakarta: Tiara Wacana,
2000.



412

, ‘Religious extremism or religionization of politics?: The ideological
Foundation of political Islam,” dalam Hillel Frisch and Efraim Inbar,
Radical Islam and International Security: Challenges and responses,
New York: Routledge, 2008.

Tilaar, H.A.R., Kekuasaan & Pendidikan: Suatu Tinjauan dari Perspektif Studi
Kultural, Magelang: IndonesiaTera, 2003.

, Perubahan Sosial dan Pendidikan, Pengantar Pedagogik
Transformatif untuk Indonesia, Jakarta: Grasindo, 2002.

, Paradigma Baru Pendidikan Nasional, Jakarta: Rineka Cipta, 2000.

Tim Peneliti IAIN Antasari Banjarmasin, “Pondok Pesantren Hidayatullah
Balikpapan,” Banjarmasin: Pusat Penelitian IAIN Antasari, 2003.

Tim Hidayatullah, Wahyu Pertama yang Mengubah Peradaban: Telaah atas Pola
Pembinaan Nabi SAW. di awal Penyebaran Islam, Jakarta:
Departemen Dakwah DPP Hidayatullah, 2002.

, Sewindu Pesantren Hidayatullah Surabaya, Surabaya: Pesantren
Hidayatullah, 1996.

, Unsyur al-Islam Rahmatan Ii al-Alamin, Jakarta: DPP Hidayatullah,
2005.

, Konsep Pendidikan Hidayatullah, Jakarta: Dewan Pimpinan Pusat
Hidayatullah, 2011.

., Spektrum Peradaban Islam: Visi untuk Transformasi Sosial,
Surabaya: Lentera Optima Pustaka, 2010.

, Pedoman Pelaksanaan Pendidikan Berbasis Tauhid, Malang: Ar-
Rohmah Putri Islamic Boarding School Pesantren Hidayatullah
Malang, tt.

, Modul Kaderisasi Santri Hidayatullah Paket 1, Jakarta: Departemen
Pendidikan Pimpinan Pusat Hidayatullah, 2011.

, Modul Kaderisasi Santri Hidayatullah Paket 2, Jakarta: Departemen
Pendidikan Pimpinan Pusat Hidayatullah, 2011.



413

, Modul Kaderisasi Santri Hidayatullah Paket 3, Jakarta: Departemen
Pendidikan Pimpinan Pusat Hidayatullah, 2011.

, Modul Kaderisasi Santri Hidayatullah Paket 4, Jakarta: Departemen
Pendidikan Pimpinan Pusat Hidayatullah, 2011.

, Modul Kaderisasi Santri Hidayatullah Paket 5, Jakarta: Departemen
Pendidikan Pimpinan Pusat Hidayatullah, 2011.

, Buku Panduan Kaderisasi Santri Hidayatullah, Jakarta: Departemen
Pendidikan Pimpinan Pusat Hidayatullah, 2011.

, Panduan Dakwah Hidayatullah: Menyongsong Fajar Islam Merujuk
Tahapan Turunnya Al-Qur’an, Jakarta: Departemen Dakwah DPP
Hidayatullah, 2005.

Tobroni, Pendidikan Islam: Paradigma Teologis, Filosofis dan Spiritualitas,
Malang: Universitas Muhammadiyah Malang (UMM) Press, 2008.

Tucker, William H., “Ideological and Social Movements: The Contributions of
Habermas,” Social Inquiry, 59, 1989.

Turmudi, Endang (ed.), Nahdlatul Ulama: Ideology, Politics, and The Formation
of Khaira Ummabh, Jakarta: PP. LP. Ma’arif NU, 2003.

Turner, Bryan S., Religion and Modern Society: Citizenship, Secularisation and
the State, Cambridge: Cambridge University Press, 2011.

Utomo, Pambudi (ed.), Hidayatullah Sarang Teroris?, Jakarta: Pustaka Inti, 2004.

Vertigans, Stephen et.al, Militant Islam: A sociology of characteristics, causes,
and consequences, New York: Routledge, 2009.

Wahyudi, Yudian, “The Slogan "Back to the Qur'an and the Sunna": A
Comparative Study of the Responses of Hasan Hanafi, Muhammad
‘Abid al-Jabiri and Nurcholish Madjid,” Disertasi, Montreal, Canada:
The Institute of Islamic Studies McGill University, 2002.

Wahhab, Murad, A/-Mu’jam Al-Falsafi, Al-Qahirah: Al-Tsaqafah al-Jadidah,
1971.



414

Wahab, Abdul, Semesta dan Manusia dalam Al-Qur’an, Surabaya: PT Bina limu,
1990.

Walker, Mark, (ed), Science and ldeology: A Comparative History, New York:
Routledge, 2003.

Wan Daud, Wan Mohd Nor, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed. M.
Naquib Al-Attas, terj. Hamid Fahmy dkk., Bandung: Mizan, 2002.

, Konsep Pengetahuan dalam lIslam, terj. Munir, Bandung: Pustaka,
1989.

Watt, William Montgomery, Fundamentalisme Islam dan Modernitas, terj.
Taufiq Adnan Amal, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. 1997.

, Islam and Integration of Society, London: Routledge & Kegan,
1961.

Weiss, Timothy, Translating Orients: Between lIdeology and Utopia, Toronto:
University of Toronto Press, 2004.

Wensinck, A.J. dan J.P. Mensing, Concordance et Indices de la Tradition
Musulmane, vol 1, Leiden: E.J. Brill, 1943.

White, J., The Aims of Education Restarted, London: Routledge & Kegan Paul,
1982.

White, J.P., “Indoctrination” dalam R.S. Peters (ed.), The Concept of Education,
London: Routledge & Kegan Paul, 2010.

Woolfolk, Anita E., Educational Psychology, Washington DC: A Simon &
Scuster Company, 1995.

Wretsch, James V., Vygotsky and The Social Formation of Mind, USA: Hardvard
College, 1934.

Yahya, Zurkani, Teologi al-Ghazali, Pendekatan Metodologi, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1996.

Young, M. F. D. (ed.), Knowledge and Control, London: Collier Macmillan,
1976.



415

Ziemek, Manfred, Pesantren dalam Perubahan Sosial, terj. Butche B. Soendjojo,
Jakarta: P3M, 1983.

Zuhri, Muhammad, Mencari Nama Allah yang Keseratus: Panduan Menjadi
Teman Dialog Tuhan, Jakarta: PT Serambi IImu Semesta, 2007.

Zulkifli, Sufism In Java, The Role Of Pesantren In The Maintenance Of Sufism In
Java, Leiden: INIS, 2002.

Oxford Advanced Learner’s Dictionaries, Oxford: Oxford University Press, 1995.
Oxford Learner’s Pocket Dictionary, Oxford: Oxford University Press, 1992,

Merriam-Webster, Webster’s Complete Dictionary, New York: Smith&Clark,
1995.

International Crisis Group (ICG), Jemaah Islamiyah in Southeast Asia: Damage
but Still Dangerous, Jakarta/Brussels: ICG Asia Reports No. 63, (26
August 2003).

Undang-Undang Nomor 14 Tahun 2005 tentang Guru dan Dosen.

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional.

Ketetapan Musyawarah Nasional Il Hidayatullah Nomor:
06/TAP/MUNASIII/2010 Tentang Pedoman Dasar Organisasi
Hidayatullah.

Mabhladi, “Mengintip 'Camp Teroris' Tudingan CIA,” Republika, 10 November
2002.

Majalah Tempo, 24 November 2004.

Majalah Suara Hidayatullah Edisi Khusus 1/ 2011
Harian Kompas 23 November 2002.
“Advertorial,” harian Kaltim Post, 25 Juni 2013

“Ideology,” dalam Wikipedia, The Free Encyclopedia., http://en.wikipedia.
org/wiki/ideology., diakses pada tanggal 9 Maret 2012.




416

http://www.voa-islam.com/news/indonesiana/2011/12/06/16930/masya-allah-12-
yavyasan-ini-dituduh-pbnu-sebagai-salafiwahabi-penebar-teror/.,
diakses pada tanggal 5 Maret 2012.

http://regional.kompas.com/read/2013/05/21/17500874/Bendera.Raksasa.Berkibar
.di.Pantai.Lamaru?., diakses pada tanggal 27 Mei 2013.

http://yoramharpaz.com/presentations/the-ideologies-of-education-en.pdf., diakses
pada tanggal 12 Maret 2012.

http://www.aktual.co/kakihari/114502mari-kembali-ke-rumah-pancasila., diakses
pada tanggal 26 Maret 2013

http://www.liputan-Kota.com/2008/07/sby-tersentuh-khutbah-di-
hidayatullah.html., diakses pada tanggal 12 April 2012.

wwwe.stishidayatullah.ac.id., diakses pada tanggal 23 November 2012.

http://www.azdema.gov., diakses pada tanggal 2 Juni 2012,



http://www.voa-islam.com/news/indonesiana/2011/12/06/16930/masya-allah-12-yayasan-ini-dituduh-pbnu-sebagai-salafiwahabi-penebar-teror/
http://www.voa-islam.com/news/indonesiana/2011/12/06/16930/masya-allah-12-yayasan-ini-dituduh-pbnu-sebagai-salafiwahabi-penebar-teror/
http://regional.kompas.com/read/2013/05/21/17500874/Bendera.Raksasa.Berkibar.di.Pantai.Lamaru
http://regional.kompas.com/read/2013/05/21/17500874/Bendera.Raksasa.Berkibar.di.Pantai.Lamaru
http://yoramharpaz.com/presentations/the-ideologies-of-education-en.pdf
http://www.aktual.co/kakihari/114502mari-kembali-ke-rumah-pancasila
http://www.liputan-kota.com/2008/07/sby-tersentuh-khutbah-di-hidayatullah.html
http://www.liputan-kota.com/2008/07/sby-tersentuh-khutbah-di-hidayatullah.html
http://www.azdema.gov/

	HALAMAN JUDUL 
	MOTTO DAN PERSEMBAHAN 
	PERNYATAAN KEASLIAN
	HALAMAN PENGESAHAN 
	HALAMAN YUDISIUM 
	DEWAN PENGUJI
	NOTA DINAS
	NOTA PERSETUJUAN 
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	مستخلص البحث
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I .PDF
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Jenis dan Metode Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Sistematika Pembahasan


	BAB II .PDF
	BAB II PERSPEKTIF TEORETIS IDEOLOGI PENDIDIKAN ISLAM
	A. Sebaran Konsep dan Kajian Tentang Ideologi
	B. Pertautan Ideologi dan Pendidikan
	C. Ideologi Pendidikan Islam
	1. Asas dan Urgensi Ideologi Pendidikan Islam
	2. Paradigma Ideologi Pendidikan Islam: Antara Humanisme Religius danHumanisme Teosentris
	3. Radikalisasi Ideologi Pendidikan Islam

	D. Perspektif Teoretis dalam Penelitian ini
	1. Struktur Dasar Ideologi Pendidikan Yoram Harpaz
	2. Tipologi Ideologi Pendidikan William F. O’ Neil
	3. Episteme Ideologi Pendidikan Islam Al-Jabiri
	4. Polarisasi ‘Ideologis’ Pendidikan Islam Jawwad Ridla



	BAB III.PDF
	BAB III LATAR SOSIO-HISTORIS PONDOK PESANTRENHIDAYATULLAH BALIKPAPAN
	A. Sketsa Biografis K.H. Abdullah Said (Pendiri Pesantren Hidayatullah)
	B. Perintisan Pondok Pesantren Hidayatullah Balikpapan
	C. Dinamika, Ekspansi, dan Transformasi Pesantren Hidayatullah
	1. Dinamika
	2. Ekspansi
	3. Transformasi

	D. Pesantren Hidayatullah dan Tudingan Terorisme
	E. Profil Institusi Pendidikan Islam Pesantren Hidayatullah Balikpapan
	1. Pendidikan Non-Formal
	2. Pendidikan Formal



	BAB IV .PDF
	BAB IV KONSEP IDEOLOGI PENDIDIKAN ISLAM PESANTREN

HIDAYATULLAH BALIKPAPAN
	A. Akar Geneologis Ideologi Pendidikan Islam PP Hidayatullah
	1. Islam sebagai Ideologi
	2. Asumsi-asumsi Tentang Paradigma Pendidikan Kontemporer
	3. Paradigma Ketuhanan sebagai Basis Pendidikan
	4. Pola Pendidikan Nabi Muhammad sebagai Model

	B. Sistematika Nuzulnya Wahyu (SNW) sebagai Paradigma IdeologisasiPendidikan Islam PP Hidayatullah
	C. Artikulasi Konsep Sistematika Nuzulnya Wahyu dalam Ideologi PendidikanIslam PP Hidayatullah
	D. Struktur Dasar Ideologi Pendidikan Islam PP Hidayatullah
	E. Ideologi Pendidikan Islam PP Hidayatullah dalam Konteks Ideologi Bangsa(Pancasila)
	F. Ideologi Pendidikan Islam PP Hidayatullah Balikpapan: AntaraFundamentalisasi dan Primordialisasi (Sebuah Refleksi Teoretis)
	G. Transformasi Ideologi Pendidikan Islam: dari Ideologisasi ke ConscientisasiPosisi ideologi dalam kajian pemikiran pendidikan bersifat tidak


	BAB V .PDF
	BAB V IMPLEMENTASI KONSEPSI IDEOLOGI PENDIDIKANISLAM DAN DAMPAKNYA TERHADAP PESERTA DIDIK
	A. Implementasi dalam Praksis Klasikal
	B. Implementasi dalam Praksis Non-Klasikal (Halaqah atau Group Fokus)
	C. Kurikulum (Silabus) yang Diterapkan
	D. Dampaknya Terhadap Peserta Didik (Santri)


	BAB Vi .PDF
	BAB VI PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran dan Rekomendasi
	DAFTAR PUSTAKA
	LAMPIRAN DAN DOKUMEN
PENDUKUNG
	DAFTAR RIWAYAT HIDUP





