
i

KEBIJAKAN POLITIK DAULAH RUSTAMIYYAH
DI KAWASAN MAGRIB (160-296 H. / 776-909 M.)

Oleh:
Ahmad Choirul Rofiq

NIM: 09.34.703/S3

DISERTASI

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh Gelar Doktor

dalam Ilmu Agama Islam

YOGYAKARTA

2014



 

  



 



 

 



 

 



 

 



 



 

 

 



 

 

 



 



xi

Abstrak

Daulah Rustamiyyah (160-296 H. / 776-909 M.) yang bermazhab
Iba>d}iyyah berhasil mewujudkan kemajuan signifikan di kawasan Magrib.
Sebagian besar literatur kurang menaruh perhatian secara mendalam terhadap
perkembangan peradabannya. Kenyataan ini bertolak belakang dengan kajian
daulah lainnya dari Sunni maupun Syi‘ah. Disertasi ini bertujuan untuk
menerangkan proses terbentuknya kekuasan politik Rustamiyyah sampai
keruntuhannya di kawasan Magrib, hubungan historis ideologis Rustamiyyah
dengan Khawarij Iba>d}iyyah, realisasi kebijakan politik yang diterapkan oleh
pemerintahan Rustamiyyah, dan faktor yang mendorong pelaksanaan kebijakan
daulah itu. Metode sejarah yang dipergunakan meliputi pemilihan topik,
pengumpulan data, verifikasi, interpretasi, dan penulisan laporan penelitian.
Pendekatan behavioral dilakukan untuk menganalisis perilaku politik pemerintah
Rustamiyyah dan mengungkap faktor di balik penerapan kebijakannya,
sedangkan pendekatan keagamaan dipergunakan untuk mengetahui kesesuaian
kebijakan politik Rustamiyyah dengan doktrin Iba>d}iyyah.

Sebelum ‘Abd ar-Rah}ma>n ibn Rustam mendirikan Daulah Rustamiyyah,
dakwah Khawarij Iba>d}iyyah telah tersebar di Magrib. Daulah itu mempunyai
hubungan historis dan ideologis dengan Iba>d}iyyah. Ia mengalami keruntuhan
diakibatkan serangan Daulah Fa>t}imiyyah. Kebijakan Rustamiyyah yang
berhubungan dengan suksesi kepemimpinan bertolak belakang dengan doktrin
Iba>d}iyyah yang menyatakan bahwa setiap muslim dapat dipilih menjadi
pemimpin Islam apabila memenuhi syarat tertentu. Suksesi yang terbatas pada
keturunan Ibn Rustam dipengaruhi berbagai faktor politis. Kebijakan politik
Rustamiyyah yang berkaitan dengan kehidupan beragama, perekonomian, dan
penyelesaian konflik cenderung dilandasi oleh motif ideologis Iba>d}iyyah yang
menekankan pada pengutamaan sikap moderat berdasarkan asas kebebasan,
toleransi, keadilan, dan upaya optimal untuk menghindari kekerasan.

Dengan pembahasan mengenai pemerintahan Rustamiyyah, hubungannya
dengan Iba>d}iyah, dan penerapan kebijakan politiknya, maka disertasi ini dapat
meminimalkan dominasi historiografi non-Khawarij yang selama ini tampak
kurang memperhatikan sejarah politik Khawarij dan prestasi yang telah
dicapainya.

Kata kunci: Rustamiyyah, Khawarij, Iba>d}iyyah, kebijakan politik, moderasi



xii

Abstract

The Rustamids (160-296 AH / 776-909 AD) were Ibadite dynasty. They
obtained significant achievements in the Maghreb. Most of the works have paid
little attention to the development of Islamic civilization during the Rustamid
government. This fact is very contrary to the study of Sunnite or Shi’ite
dynasties. This work discusses the history of the Rustamid government in the
Maghreb from its beginning until its downfall, its historical and ideological
connection to the Ibadite sect, its policies related to succession of government,
religious life, economic activity, and conflict resolution, as well as the factor
underlay the implementation of the policies. This dissertation uses a historical
method that is composed of topic selection, data collection, verification,
interpretation, and historiography. The behavioral approach is used to analyse
the political behavior of Rustamid government and to explain the factor of
Rustamid policies. Besides, the religious approach is also applied to know the
appropiateness of Rustamid policy to the Ibadite doctrine.

Before ‘Abd ar-Rah}ma>n ibn Rustam founded the Rustamid Dynasty the
Iba>d}ite sect had been preached in the Magrib. The Rustamids had historical and
ideological connnection to the Ibadite sect. The Rustamids collapsed after the
attack of the Fatimids. The Rustamid policy related to government succession
was incompatible with the Ibadite doctrine, i.e. everyone who had certain criteria
could be selected to be a leader of Muslims, without privilege of particular
lineage or ethnicity. The succession was limited to the descendants of ‘Abd ar-
Rah}ma>n ibn Rustam. There were many political factors that caused such
succession. The policy related to religious life, economic activity, and conflict
resolution had more ideological motives based on the Ibadite teaching that
emphasized the moderate behaviour based on the principles of freedom,
tolerance, justice, and optimal effort to avoid violence.

After finishing the discussion on the governance of the Rustamids, their
relation to the Ibadite sect, and their policy implementation, this dissertation can
minimize the dominance of non-Kharijite Islamic historical writing that
generally has less attention to political history of the Kharijites and their
accomplishments.

Keywords: the Kharijites, the Ibadites, the Rustamids, policy, moderation



xiii

الملخص

ولقد .إباضیةدولة خارجیة).م909-776/.ه296-160(الدولة الرستمیة إن

بعمق في بحثإن معظم المصنفات لا ت.یة إنجازات هامة في المغربحققت الدولة الرستم

هذه الواقعة تناقض .الدولة الرستمیةتطور الحضارة الإسلامیة الموجودة في عهد حكومة

الدولةبدایة قیامإن هذه الدراسة تتناول .بشدة  التناقضدراسة الدول السنیة أو الشیعیة

بتغیر المتعلقةهاسیاساتقادیة بالإباضیة، و توالاعالى سقوطها، وعلاقتها التاریخیة الرستمیة

طبیق العوامل الكامنة وراء تو نشطة الاقتصادیة وحل المنازعاتالحكومة والحیاة الدینیة والأ

من اختیار الموضوع كونالبحث التاریخي الذي یتمنهجهذا البحث یستخدم .السیاساتتلك

في الطریقة السلوكیة إن استعمال.جمع البیانات والتحقیق وتفسیر البیانات وكتابة التاریخو 

ةستخدممفالدینیة الطریقة، وأما سیاستهادوافع و الرستمیةلبیان سلوك الحكومةهذا البحث

.باضيبالمذهب الإالرستمیةلمعرفة موافقة السیاسة 

إن للدولة .ل قیام الدولة الرستمیةقبقد انتشرت الدعوة الإباضیة في المغربل

وإن سقوط هذه الدولة بسبب هجوم الدولة .بالإباضیةعلاقة تاریخیة واعتقادیة الرستمیة

الذي المتعلقة بتغیر الحكومة لا تتفق مع النظام الإباضيسیاسة الرستمیةالإن .الفاطمیة

مسلمین بدون تفضیل على أن الحكومة حق لأي مسلم لدیه شروط معینة لیكون أمیر الیقرر

.الواقعةدافعة إلى تلك سیاسیة الهناك عدة العوامل الو .رف الأنساب أو القبائل الخاصةأش

الاقتصادیة وحل المنازعات مستندة إلى الأنشطة والسیاسة الرستمیة المرتبطة بالحیاة الدینیة و 

لسلوك المعتدل القائم على الذي یؤكد على تفضیل االدوافع الأیدیولوجیة وفقا للنظام الإباضي

.مبادئ الحریة والتسامح والعدالة والمحاولة الجادة لاجتناب عملیة العنف

، وعلاقتها تنفیذ البحث العلمي في تاریخ  الدولة الرستمیة الإباضیةالانتهاء منبعد

استطاع هذا البحث تقلیل لقد ، تهاسیاسومناقشة قضیةقادیة بالإباضیة،تالتاریخیة والاع

هتمامتعطي قلة الاتهتم كثیرا بالتاریخ غیر الخارجي و سیادة كتابة التاریخ الإسلامي التي

.إلى التاریخ السیاسي للخوارج وإنجازاتهم

، الإباضیة، الدولة الرستمیة، السیاسة، الاعتدالخوارجال:الكلمات الدلیلیة



xiv

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor: 158/1987 dan 0543 b/U/1987, tanggal 22
Januari 1988.

A. Konsonan Tunggal

Huruf
Arab

Nama Huruf Latin Keterangan

ا alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan
ب ba>' b Be
ت ta>' t Te
ث s\a>' s\ Es (dengan titik di atas)
ج ji>m j Je
ح h{a>' h} H (dengan titik di bawah)
خ kha>' kh Ka dan Ha
د da>l d De
ذ z\a>l z|\ Zet (dengan titik di atas)
ر ra>' r Er
ز za>' z Zet
س si<n s Es
ش syi<n sy Es dan Ye
ص s}a>d s} Es (dengan titik di bawah)
ض d{a>d d} De (dengan titik di bawah)
ط t}a>' t} Te (dengan titik di bawah)
ظ z}a>' z{ Zet(dengan titik di bawah)
ع ‘ain ‘ Koma terbalik di atas
غ gain g Ge
ف fa>' f Ef
ق qa>f q Qi
ك ka>f k Ka
ل la>m l El
م mi<m m Em
ن nu>n n En
و wawu w We
ه ha>' h Ha
ء hamzah ' Apostrof
ي ya>' y Ye

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis Rangkap

متعقدین
عدة

ditulis
ditulis

muta‘aqqidi>n
‘iddah



xv

C. Ta' Marbutah

1. Bila dimatikan ditulis h

ھبة
جزیة

ditulis
ditulis

hibbah
jizyah

(ketentuan ini tidak diperlakukan terhadap kata-kata Arab yang sudah
terserap ke dalam bahasa Indonesia, seperti shalat, zakat, dan sebagainya,
kecuali bila dikehendaki aslinya).

Bila diikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua itu
terpisah, maka ditulis dengan h.

كرامة الأولیاء ditulis kara>mah al-auliya>'

2. Bila ta’ marbutah hidup atau dengan harakat, fath}ah, kasrah, dan

d{ammah ditulis t.

زكاة الفطر ditulis zaka>tul-fit}ri

D. Vokal Pendek

___

___

___

kasrah
fath}ah

d}ammah

ditulis
ditulis
ditulis

i
a
u

E. Vokal Panjang

fath}ah + alif
جاھلیة

fathah + ya>' mati
یسعى

kasrah + ya>' mati
كریم

d}ammah + wawu mati
فروض

ditulis
ditulis
ditulis
ditulis
ditulis
ditulis
ditulis
ditulis

a>
ja>hiliyyah

a>
yas‘a>

i
kari>m

u>
furu>d}

F. Vokal Rangkap

fathah + ya>' mati
مبینك

kasrah + wawu mati
قول

ditulis
ditulis
ditulis
ditulis

ai
bainakum

au
qaulun

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan

Apostrof

أأنتم ditulis a'antum



xvi

أعدت
لئن شكرتم

ditulis
ditulis

u‘iddat
la'in syakartum

H. Kata Sandang Alif + Lam

1. Bila diikuti Huruf Qamariyyah

القرآن
القیاس

ditulis
ditulis

al-Qur'a>n
al-Qiya>s

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggandakan huruf
Syamsiyyah yang mengikutinya, serta menghilangkan huruf l (el)-nya.

السماء
الشمس

ditulis
ditulis

as-Sama>'
asy-Syams

I. Penulisan Kata-kata dalam Rangkaian Kalimat

Ditulis menurut pengucapannya dan menulis penulisannya

ذوي الفروض
أھل السنة 

ditulis
ditulis

z\awi> al-furu>d}
ahl as-sunnah



xvii

KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah Swt. yang menganugerahkan rahmat

dan hidayah-Nya. Shalawat senantiasa tercurahkan kepada Nabi Muhammad dan

seluruh pengikutnya. Penyelesaian disertasi ini terwujud berkat pertolongan Allah

dan dukungan tulus berbagai pihak. Oleh karena itu, penulis menyampaikan

terima kasih sebesar-besarnya kepada:

1. Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang memfasilitasi studi penulis.

2. Direktur Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga yang memotivasi penulis.

3. Kaprodi S-3 UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang mengarahkan penulis.

4. Promotor yang membimbing penulis dengan ikhlas dan sabar.

5. Penguji yang memberikan saran dalam penulisan disertasi ini secara tulus.

6. Direktur Jenderal DIKTIS Kementerian Agama RI yang memberikan beasiswa

studi kepada penulis.

7. Ketua STAIN Ponorogo yang memberikan izin studi kepada penulis.

8. Semua pihak yang telah membantu penyelesaian disertasi ini.

Semoga segala kebaikan dan keikhlasan mereka mendapatkan pahala

berlimpah dari Allah. Disertasi ini masih jauh dari kesempurnaan sehingga saran

konstruktif sangat diharapkan. Penulis berdoa agar tulisan sederhana ini

mendapatkan ridha Allah dan bermanfaat pada saat sekarang maupun mendatang.

Yogyakarta, 26 Rabi>‘ al-Awwal 1435 H.
28 Januari 2014 M.

Penulis



xviii

DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..……………………………………………………………..i
HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN .…………………………..................ii
PENGESAHAN REKTOR ………………...…………………………….. …….iii
DEWAN PENGUJI ………………………...…………………………….. ……..iv
PENGESAHAN PROMOTOR ...………...…………………………….. ………..v
NOTA DINAS ……………………………...…………………………….. …….vi
ABSTRAK …………………………………………………………………….....xi
PEDOMAN TRANSLITERASI ………………………………………………xiii
KATA PENGANTAR ………..…………………………………………...…....xvi
DAFTAR ISI ……………………………………………………………….....xvii
DAFTAR LAMPIRAN ………………………………………………………....xix

BAB I : PENDAHULUAN ……………………………………………………..1
A. Latar Belakang Masalah .………………………………………...…1
B. Rumusan Masalah ...……………………………………….…..........8
C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian .....………………………………..9
D. Kajian Pustaka ...……………………………………………..........10
E. Kerangka Teori ...………………………………………………….15
F. Metode Penelitian...…………………………………………..........23
G. Sistematika Pembahasan .....………………………………………25

BAB II : PROSES PEMBENTUKAN PEMERINTAHAN RUSTAMIYYAH DI
KAWASAN MAGRIB HINGGA KERUNTUHANNYA…………...28
A. Konteks Politik dan Sosial Periode Islam Klasik …………………28
B. Kawasan Magrib sebelum Berdirinya Daulah Rustamiyyah ……..44
C. Sistem Politik dan Struktur Sosial dalam Pemerintahan

Rustamiyyah ………………………………………………………71
D. Para Pemimpin Daulah Rustamiyyah ……………………………..78

BAB III : HUBUNGAN HISTORIS IDEOLOGIS DAULAH RUSTAMIYYAH
DENGAN KHAWARIJ IBA<D{IYYAH ……………….....…………...98
A. Latar Belakang Kemunculan Khawarij dan Perkembangannya…...98
B. Khawarij Iba>d}iyyah (Para Tokoh dan Wilayah Penyebaran) ……127
C. Doktrin Keagamaan dan Politik Khawarij Iba>d}iyyah ...…………151

BAB IV: KEBIJAKAN POLITIK DAULAH RUSTAMIYYAH DAN LATAR
BELAKANG PENERAPANNYA…...…………………..………….161
A. Suksesi Pemerintahan ………………………...…………….……161
B. Kehidupan Beragama ...….……………………………………….184
C. Aktivitas Ekonomi ……..………………………………………...191
D. Penyelesaian Konflik …………………………………………….202



xix

BAB V: PENUTUP …………...……………………………………………….233
A. Kesimpulan……………………………………………………….233
B. Saran ...……………..…………………………………………….236

DAFTAR PUSTAKA ..………………………………………………………..237
LAMPIRAN ..…………………………………………………………………..246
DAFTAR RIWAYAT HIDUP



xx

DAFTAR LAMPIRAN

Lampiran 1 Wilayah Kekuasaan Rustamiyyah, 246.

Lampiran 2 Jalur Perdagangan Masa Rustamiyyah, 248.

Lampiran 3 Surat ‘Abd Alla>h ibn Iba>d} kepada ‘Abd al-Malik ibn Marwa>n, 250.

Lampiran 4 Fatwa Ulama Iba>d}iyyah Masyriq untuk Kasus Ibn Fandi>n, 251.

Lampiran 5 Surat ‘Abd al-Wahha>b Menyikapi Kasus Khalaf ibn as-Samh}, 253.

Lampiran 6 Surat Aflah} ibn ‘Abd al-Wahha>b untuk Kasus Naffa>t ibn Nas}r, 254.

Lampiran 7 Pemikiran Beberapa Sekte Khawarij, 263.



1

BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Pembahasan tentang golongan Khawa>rij (selanjutnya ditulis Khawarij)

dan kesan umum yang muncul mengenai golongan tersebut cenderung bersifat

negatif. Hal ini karena setiap Khawarij biasanya diidentikkan dengan golongan

pembelot ekstremis dan dinilai sebagai teroris fanatik yang melakukan

perlawanan dan pemberontakan secara radikal terhadap pemerintahan yang

sah.1 Sejarah menyebutkan bahwa golongan Khawarij terbagi menjadi berbagai

kelompok. Di antara kelompok-kelompok Khawarij itu terdapat kelompok yang

dipandang sebagai kelompok paling moderat, yakni Iba>d}iyyah.2 Pada umumnya,

penamaan Iba>d}iyyah dinisbatkan kepada ‘Abd Alla>h ibn Iba>d} at-Tami>mi>,

padahal telah ada tokoh-tokoh lain yang mempunyai peranan signifikan bagi

perkembangan mazhab Iba>d}iyyah sebelum Ibn Iba>d}, di antaranya ialah Abu>

Bila>l Mirda>s at-Tami>mi> dan Ja>bir ibn Zaid al-‘Uma>ni>.

Mirda>s merupakan pemimpin kelompok dari sempalan Khawarij yang

berpandangan moderat. Menurutnya, kegiatan penyebaran ideologi mereka

1Fetima Mernissi, Islam and Democracy: Fear of the Modern World, terj. Mary Jo Lakeland
(Cambridge: Perseus Publishing, 2002), hlm. 27-28; Ira M. Lapidus, A History of Islamic Societies
(Cambridge: Cambridge University Press, 1989), hlm. 59-60; Karen Armstrong, Islam: A Short
History (New York: Modern Library, 2002), hlm. 35; G. E. Von Grunebaum, Classical Islam: A
History 600-1258, terj. Katherine Watson (London: George Allen and Unwin, 1970), hlm. 60; dan
Jeffrey T. Kenney, Muslim Rebels: Kharijites and the Politics of Extremism in Egypt (Oxford:
Oxford University Press, 2006), hlm. 23.

2Muh}ammad Abu> Zahrah, Ta>ri>kh al-Maz\a>hib al-Isla>miyyah fi> as-Siya>sah wa al-‘Aqa>'id, Jilid
I (Mesir: Da>r al-Fikr al-‘Arabi>, 1946), hlm. 89; ‘A<mir an-Najja>r, al-Khawa>rij: ‘Aqi>dah, wa Fikran, wa
Falsafah (Kairo: Da>r al-Ma‘a>rif, 1990), hlm. 165; dan Na>yif Mah}mu>d Ma‘ru>f, al-Khawa>rij fi> al-‘As}r
al-Umawi> (Beirut: Da>r at}-T}ali>‘ah, 1994), hlm. 239.



2

pasca kekalahan dalam perang Nahrawa>n di tangan Khalifah ‘Ali> ibn Abi> T}a>lib

hendaknya dilakukan secara rahasia untuk menghindari tekanan-tekanan keras

yang dilancarkan pemerintah Daulah3 Umawiyyah. Kelompok yang dibentuk

oleh Mirda>s ini menyebut diri mereka dengan nama Ahl ad-Da‘wah. Ia menyeru

kepada para pengikutnya supaya tidak memerangi orang-orang yang berbeda

pendapat dengan mereka, kecuali apabila orang-orang tersebut secara terang-

terangan memaksa mereka untuk mengadakan peperangan.4 Ja>bir adalah tokoh

Khawarij Iba>d}iyyah yang berasal dari Oman. Ia mempunyai hubungan yang

sangat erat dengan Mirda>s. Peranan Ja>bir bagi kelangsungan Iba>d}iyyah semakin

menonjol setelah Mirda>s meninggal.5 Ibn Iba>d} berasal dari Irak yang

mendatangi Ja>bir untuk menuntut ilmu kepadanya dan berdiskusi mengenai

permasalahan keagamaan. Penamaan Iba>d}iyyah umumnya disandarkan kepada

Ibn Iba>d} karena ia pendiri aliran Iba>d}iyyah, meskipun ulama Iba>d}iyyah

menyatakan Ja>bir sebagai pendiri utama Iba>d}iyyah karena Ibn Iba>d} dalam

mengambil tindakan dan menyampaikan pendapatnya seringkali berpedoman

pada pandangan dan pertimbangan Ja>bir.6 Selain ketiga tokoh di atas, terdapat

figur lain yang turut berperan dalam penyebaran Iba>d}iyyah, misalnya Abu>

‘Ubaidah Muslim ibn Abi> Kari>mah at-Tami>mi>. Ia adalah orang yang

3Makna daulah bermacam-macam, antara lain pemerintahan, negara, dan dinasti. Istilah ini
dipertahankan sebagaimana asalnya dalam bahasa Arab supaya lebih sesuai dengan konteks
zamannya. Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic (Beirut: Librarie du Liban, 1980),
hlm. 302; Joyce M. Hawkins et al., Al-Muhit Oxford Study Dictionary (Beirut: Academia, 2003), hlm.
1041; dan Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat
Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2005), hlm. 240.

4’Iwad} Muh}ammad Khali>fa>t, al-Us}u>l at-Ta>ri>khiyyah li al-Firqah al-Iba>d}iyyah (Seeb:
Wiza>rat at-Tura>s\ al-Qaumi> wa as\-S|aqa>fah, 1994), hlm. 5-6.

5Ibid., hlm. 20-24.
6Ibid., hlm. 9.



3

bertanggung jawab dalam urusan pendanaan, kekuatan militer, dan penyebaran

ideologi Iba>d}iyyah ke luar Bashrah. Ia menggantikan posisi Ja>bir dan paling

giat mengirimkan para propagandis Iba>d}iyyah ke luar wilayah Bashrah.7

Berkat perencanaan yang tertata sangat rapi dan penuh kecermatan,

maka akhirnya perjuangan gerakan Iba>d}iyyah dapat berhasil meraih kesuksesan.

Hal itu terbukti dengan keberhasilan penyebaran Iba>d}iyyah ke berbagai wilayah

di luar Bashrah sebagai pusat dan titik awal gerakan Iba>d}iyyah. Wilayah-

wilayah yang dapat dicapai gerakan Iba>d}iyyah antara lain Hadramaut, Yaman,

Oman, Zanzibar (Tanzania), Libya, Tunisia, dan Aljazair, bahkan sebagian di

antaranya mampu mendirikan pemerintahan Iba>d}iyyah. Misalnya, pemerintahan

di Hadramaut dan Yaman pada masa Daulah Umawiyyah tahun 129 H. (746

M.), pemerintahan di Oman yang berlangsung dua periode, yakni tahun 132-134

H. (750-752 M.) dan 177-280 H. (793-893 M.), serta pemerintahan

Rustamiyyah (Rustumiyyah) di Magrib pada masa Daulah ‘Abba>siyyah.8

Istilah Magrib pada saat itu meliputi suatu kawasan antara batas akhir

Ifri>qiyyah di Milya>nah sampai Samudra Atlantik, dan selanjutnya mencakup

Andalusia.9 Pendapat lainnya menyatakan bahwa Magrib meliputi wilayah di

antara Mesir sampai Samudra Atlantik. Ketika pasukan muslim menundukkan

7Ibid. dan Ah}mad Muh}ammad Ah}mad Jali>, Dira>sah ‘an al-Firaq wa Ta>ri>kh al-Muslimi>n: al-
Khawa>rij wa asy-Syi>‘ah (Riyadh: Markaz al-Malik Fais}al li al-Buh}u>s\ wa ad-Dira>sa>t al-Isla>miyyah,
1988), hlm. 77-78.

8Khali>fa>t, al-Us}u>l, hlm. 51-52; Fa>ru>q ‘Umar Fauzi>, al-Ima>mah al-Iba>d}iyyah fi> ‘Uma>n
(Oman: Ja>mi‘ah A<li Bait, 1997), hlm. 5; Muh}ammad ‘I<sa> al-H}ari>ri>, ad-Daulah ar-Rustamiyyah bi al-
Magrib al-Isla>mi>: H{ad}a>ra>tuha> wa ‘Ala>qatuha> al-Kha>rijiyyah bi al-Magrib wa al-Andalus (Kuwait:
Da>r al-Qalam, 1987), hlm. 185; Ibn ‘Iz\a>ri>, al-Baya>n al-Mugrib fi< Akhba>r al-Andalus wa al-Magrib,
Jilid I (Leiden: E.J. Brill, 1948), hlm. 197; dan ‘Ali> Yah}ya> Mu‘ammar, al-Iba>d}iyyah fi> Maukib at-
Ta>ri>kh, Jilid II (Seeb: Maktabat ad}-D}a>miri>, 2008), hlm. 7.

9Ya>qu>t ibn ‘Abd Alla>h al-H{amawi>, Mu‘jam al-Bulda>n, Jilid V (Beirut: Da>r S{a>dir, 1977),
hlm. 161.



4

wilayah itu, mereka belum menyebutnya dengan istilah Magrib. Mereka

memakai istilah Ifri>qiyyah yang waktu itu sudah populer di kalangan orang-

orang Bizantium. Istilah Ifri>qiyyah lambat laun mengalami penyempitan

sehingga hanya meliputi Tripolitania dan sebagian Tunisia. Selanjutnya, ahli

geografi Arab menyematkan istilah Magrib Aqs}a> untuk wilayah yang terjauh di

kawasan Magrib, serta memunculkan istilah Magrib Ausat} untuk wilayah yang

berada di antara keduanya.10 Magrib terdiri tiga wilayah, yakni Magrib Adna>

yang sekarang mencakup Tunisia, Magrib Ausat} yang sekarang mencakup

Aljazair, dan Magrib Aqs}a> yang sekarang mencakup Maroko.11 Informasi lain

mengatakan bahwa Magrib sekarang mencakup lima wilayah negara, yakni

Mauritania, Maroko, Aljazair, Tunisia, dan Libya. Pada masa kini penyebutan

Magrib hanya dipergunakan untuk menunjuk wilayah Maroko, yang kadang

disebut dengan al-Magrib al-‘Arabi>.12

Posisi Daulah Rustamiyyah berbatasan langsung dengan Daulah

Aglabiyyah (183-296 H. / 800-909 M.), Idri>siyyah (172-313 H. / 789-926 M.),

dan Daulah Midra>riyyah (140-296 H. / 757-909 M.), sebagaimana tercantum

dalam peta.13 Tahert (Ti<hart, Ta>hart, dan Taihort)14 yang menjadi ibukota

10Al-H}ari>ri>, ad-Daulah, hlm. 11-13.
11Muh}ammad al-Ami>n Muh{ammad dan Muh}ammad ‘Ali> ar-Rah}ma>ni>, al-Mufi>d fi> Ta>ri>kh al-

Magrib (Casablanca: Da>r al-Kita>b, t. t.), hlm. 7; Sulaima>n Ba>sya> al-Ba>ru>ni>, al-Azha>r ar-Riya>d}iyyah
fi> A'immah wa Mulu>k al-Iba>d}iyyah, Jilid II (Oman: Salt}anah ‘Uma>n, 1987), hlm. 39; ‘Ali>
Muh}ammad as}-S}alla>bi>, S}afah}a>t Musyriqah min at-Ta>ri>kh al-Isla>mi> fi> asy-Syama>l al-Ifri>qi>, Jilid I
(Kairo: Da>r Ibn al-Jauzi>, 2007), hlm. 98; dan ‘Is}a>m ad-Di>n ‘Abd ar-Ra'u>f al-Faqqi>, Ta>ri>kh al-Magrib
wa al-Andalus (Kairo: Maktabat Nahd}ah asy-Syarq, 1990), hlm 12.

12http://en.wikipedia.org/wiki/Maghreb (diakses 6 Agustus 2012)
13H{usain Mu’nis, At}las Ta>ri>kh al-Isla>m (Kairo: az-Zahra>' li al-I‘la>m al-‘Arabi>, 1987), hlm.

159 dan al-H}ari>ri>, ad-Daulah, hlm. 248. Lihat lampiran 1 tulisan ini.
14Maurice Lombard, The Golden Age of Islam, terj. Joan Spencer (Princeton: Markus

Wiener Publishers, 2004), hlm. 215; Mu‘ammar, al-Iba>d}iyyah, Jilid II, hlm. 7; Ibn ‘Iz\a>ri>, al-Baya>n,
Jilid I, hlm. 196; dan S. Khuda Bakhsh, Politics in Islam (Delhi: Idarah-i Adabiyat-i Delli, 1981),



5

Daulah Rustamiyyah saat ini berada dekat Tiaret di kawasan Aljazair Barat

Laut,15 sedangkan Jabal Nafu>sah (al-Jabal al-Garbi>) yang juga menjadi wilayah

kekuasaan daulah ini sekarang berada di kawasan Libya Barat Laut.16 Oleh

karena itu, secara geografis wilayah kekuasaannya meliputi sebagian Magrib

Ausat} dan Magrib Adna>.17 Cakupan wilayah inilah yang menjadi batasan

disertasi ini.

Daulah Rustamiyyah merupakan daulah berideologi Khawarij yang

disebutkan oleh Masudul Hasan sebagai pemerintahan Khawarij pertama di

dunia di kawasan Magrib.18 Menurut Mah}mu>d Isma>‘i>l, pemerintahan Khawarij

pertama bukan Daulah Rustamiyyah. Kelompok S}ufriyyah adalah yang pertama

mendirikan pemerintahan di Sijilma>sah (sekarang masuk wilayah Maroko) pada

tahun 140 H. (757 M.) di bawah pimpinan Abu> al-Qa>sim Samku> yang bergelar

Midra>r.19 Jika merujuk peta wilayah kedua daulah tersebut dan membandingkan

luas masing-masing, maka wilayah kekuasaan Daulah Rustamiyyah lebih luas

daripada Daulah Banu> Midra<r. Selain itu, sebagian pemimpin pemerintahan

Banu> Midra>r ternyata tidak murni beraliran S{ufriyyah.

Al-Ba>ru>ni> menyebutkan situasi instabilitas pemerintahan Midra>riyyah

pada awal perjalanannya. Mula-mula orang-orang S}ufriyyah mengangkat ‘I<sa>

hlm. 72. Terdapat beberapa penulisan nama kota ini yang berbeda. Di sini penulis menggunakan
nama Tahert.

15Clifford Edmund Bosworth, The Islamic Dynasties (Edinburgh: Edinburgh University
Press, 1980), hlm. 22.

16http://en.wikipedia.org/wiki/Tiaret dan http://en.wikipedia.org/wiki/Jabal_Nafusa (diakses
6 Agustus 2012).

17Al-H}ari>ri>, ad-Daulah, hlm. 231-232.
18Masudul Hasan, History of Islam, Jilid I (Delhi: Adam Publishers, 1995), hlm. 521.
19Mah}mu>d Isma>‘i>l, al-Khawa>rij fi Bila>d al-Magrib h}atta> Muntas}af al-Qarn ar-Ra>bi‘ (Magrib:

Da>r as\-S|aqa>fah, 1985), hlm. 116.



6

ibn Yazi>d. Mereka kemudian membunuhnya dan menggantinya dengan Abu> al-

Qa>sim Samku> yang beraliran Iba>d}iyyah. Selanjutnya, ia digantikan anaknya

yang bernama Ilya>s yang juga dilengserkan dan digantikan saudaranya, Ilyasa‘,

yang mampu memantapkan pemerintahannya. Ilyasa‘ memiliki putera bernama

Midra>r yang dinikahkan dengan Urwa>, anak perempuan ‘Abd ar-Rah}ma>n ibn

Rustam. Setelah Ilyasa‘ meninggal pada tahun 208 H. (823 M.), ia digantikan

oleh anaknya, Midra>r. Pada tahun 253 H. (867 M.) anaknya, Maimu>n, yang

mendapat dukungan kuat dari masyarakat S}ufriyyah memberontak dan

melengserkannya. Sejak itu hubungan Banu> Midra>r dan Rustamiyyah tidak

harmonis. Pada tahun 263 H. (876 M.) Maimu>n digantikan anaknya,

Muh}ammad, yang menganut Iba>d}iyyah. Kepemimpinannya dilanjutkan Ilyasa‘

ibn Midra>r pada tahun 270 H. (883 M.) hingga pada tahun 296 H. (909 M.)

dihancurkan Abu> ‘Abd Alla>h al-H{usain ad-Da>‘i> asy-Syi>‘i>.20

Pengangkatan ‘Abd ar-Rah}ma>n ibn Rustam sebagai pemimpin pertama

Daulah Rustamiyyah terjadi pada tahun 160 H. atau 776 M.,21 sedangkan

keruntuhan Daulah Rustamiyyah terjadi pada bulan Syawwa>l 296 H. bertepatan

dengan bulan Juni 909 M. ketika Yaqz\a>n ibn Abi> al-Yaqz\a>n dikalahkan oleh

Daulah Fa>t}imiyyah di bawah komando Abu> ‘Abd Alla>h asy-Syi>‘i>.22 Signifikansi

Daulah Rustamiyyah dipertegas dengan stabilitas pemerintahan Daulah

Rustamiyyah yang berlangsung selama lebih dari satu abad. Kemajuan ekonomi

20Al-Ba>ru>ni>, al-Azha>r, Jilid II, hlm. 142-144; Philip K. Hitti, History of the Arabs, terj. R.
Cecep Lukman Yasin dan Slamet Riyadi (Jakarta: Serambi, 2005, hlm. 787; K. Ali, A Study of
Islamic History (Delhi: Idarah-i Adabiyat-i Delli, 1980), hlm. 341; Ameer Ali, A Short History of
the Saracens (New Delhi: Kitab Bhavan, 1994), hlm. 590-593; dan M. Abdul Karim, Sejarah
Pemikiran dan Peradaban Islam, Cet. II (Yogyakarta: Pustaka Book Publisher, 2007), hlm. 191.

21Al-H}ari>ri>, ad-Daulah, hlm. 94.
22Ibn ‘Iz\a>ri>, al-Baya>n, Jilid I, hlm. 197.



7

dan intelektual diwujudkan dengan baik sehingga Tahert yang menjadi pusat

pemerintahan Rustamiyyah disebut sebagai ‘Ira>q al-Magrib, al-‘Ira>q as}-S{agi>r,

atau Balkh al-Magrib.23 Namun, sebagian besar literatur kurang menaruh

perhatian secara mendalam terhadap kajian mengenai perkembangan peradaban

Islam pada masa Daulah Rustamiyyah. Kebanyakan literatur hanya

menampilkan kajian yang sepintas mengenai Daulah Rustamiyyah. Kenyataan

ini sangat bertolak belakang dengan kajian-kajian terhadap daulah lainnya dari

kalangan Sunni maupun Syi‘ah.

Berdasarkan adanya keganjilan antara keanekaragaman kelompok

Khawarij dan generalisasi masyarakat terhadap mereka, serta kesenjangan

antara signifikansi keberhasilan Daulah Rustamiyyah Iba>d}iyyah dan minimnya

karya ilmiah mengenai daulah ini, maka penulisan disertasi ini dilakukan.

Dengan mengangkat tema pokok mengenai “Kebijakan Politik Daulah

Rustamiyyah”, terutama yang terkait dengan kebijakan dalam negeri, maka

dapat diungkapkan penjelasan mengenai kebijakan politik Daulah Rustamiyyah.

Di antara kebijakan politik itu adalah permasalahan mengenai proses peralihan

kekuasaan politik di dalam pemerintahan Daulah Rustamiyyah yang bertolak

belakang dengan doktrin Iba>d}iyyah dan ajaran Khawarij pada umumnya.

Persoalan ini juga menarik untuk dikaji karena daulah tersebut ternyata

mengikuti tradisi monarki turun-temurun dalam pergantian penguasa politik.24

Di samping itu, pembahasan kebijakan politik juga berhubungan dengan sikap

23Al-Ba>ru>ni>, al-Azha>r, Jilid II, hlm. 49 dan al-H}ari>ri>, ad-Daulah, hlm. 234.
24Pemerintahan Rustamiyyah dipimpin oleh Ibn Rustam dan keturunannya. Sumber paling

primer yang menyebutkannya ialah karya Ibn as}-S{agi>r, Akhba>r al-A'immah ar-Rustamiyyi>n (Beirut:
Da>r al-Garb al-Isla>mi>, 1986).



8

Daulah Rustamiyyah terhadap pihak yang berbeda dari mereka, baik kalangan

internal dari umat Islam atau eksternal dari selain umat Islam, misalnya

berkenaan dengan kehidupan beragama, aktivitas ekonomi, dan penyelesaian

konflik. Dengan demikian, dapat terungkap kesesuaian kebijakan Daulah

Rustamiyyah dengan doktrin Iba>d}iyyah yang terkenal dengan moderasinya.

Kebijakan politik luar negeri terkait dengan daulah-daulah lain hanya

disinggung secara sekilas dalam pembahasan karena persoalan tersebut telah

dikaji oleh al-H{ari>ri> dan Mah}mu>d Isma>‘i>l, sebagaimana diuraikan dalam kajian

pustaka. Selanjutnya, disertasi ini menjelaskan latar belakang yang

menyebabkan Daulah Rustamiyyah menerapkan kebijakan politik tersebut

sehingga eksplanasi sejarah dapat tercapai secara mendalam.

B. Rumusan Masalah

Permasalahan yang diangkat dalam disertasi ini dirumuskan dengan

pertanyaan berikut ini.

1. Bagaimana proses pembentukan pemerintahan Daulah Rustamiyyah

hingga keruntuhannya di kawasan Magrib?

2. Bagaimana hubungan Daulah Rustamiyyah dengan Khawarij Iba>d}iyyah

secara historis ideologis?

3. Bagaimana kebijakan politik Daulah Rustamiyyah mengenai suksesi

pemerintahan, kehidupan beragama, aktivitas ekonomi, dan penyelesaian

konflik, serta mengapa kebijakan politik itu diterapkan?



9

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Penulisan disertasi ini bertujuan untuk menerangkan proses

terbentuknya kekuasan politik Daulah Rustamiyyah sampai keruntuhannya di

kawasan Magrib, hubungan historis ideologis Daulah Rustamiyyah dengan

Khawarij Iba>d}iyyah, realisasi kebijakan politik yang diterapkan oleh

pemerintahan Rustamiyyah, dan faktor yang mendorong pelaksanaan kebijakan

politik daulah itu. Dengan melakukan kajian mendalam mengenai permasalahan

ini, maka secara teoritis dapat diperoleh historical explanation (penjelasan

sejarah) tentang aplikasi kebijakan politik Daulah Rustamiyyah dan latar

belakangnya. Selain itu, secara pragmatis dapat dipetik nilai-nilai yang

mempunyai faedah bagi kehidupan. Sejarah merupakan cermin masa lalu untuk

dijadikan tuntunan bagi masa kini dan masa yang akan datang.25 Di sinilah

tampak fungsi pendidikan dalam sejarah yang meliputi antara lain sebagai

pendidikan moral, penalaran, politik, kebijakan, perubahan, masa depan, dan

keindahan.26 Jelaslah, sejarah merupakan guru kehidupan atau historia magistra

vitae. 27 Ia mampu menyediakan worthwhile guidelines (garis-garis pedoman

yang sangat berfaedah) bagi masa depan.28

Dalam konteks yang demikian, penulisan disertasi ini bermanfaat

untuk melengkapi sejarah Islam yang biasanya secara negatif cenderung

mengidentikkan semua golongan Khawarij dengan aktivitas kekerasan,

25Nourouzzaman Shiddiqi, Jeram-jeram Peradaban Muslim (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1996), hlm. 3.

26Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah (Yogyakarta: Bentang, 1997), hlm. 24.
27Dudung Abdurahman, Metodologi Penelitian Sejarah (Jogjakarta: Ar-Ruzz Media, 2007),

hlm. 16.
28Donald V. Gawronski, History: Meaning and Method (Illinois: Scott, Foresman, and

Company, 1969), hlm. 5.



10

radikalisme, dan ekstremisme, serta memandang sebelah mata terhadap

kesuksesan mereka dalam merealisasikan kekuasaan politik dan mewujudkan

kemajuan signifikan selama pemerintahannya. Setelah mengetahui persoalan

tersebut, masyarakat saat ini dan yang akan datang dapat memandang tiap-tiap

kelompok Khawarij dengan lebih arif dan proporsional, serta tidak gegabah

untuk melakukan generalisasi seluruhnya terhadap mereka.

D. Kajian Pustaka

Sebagaimana telah disinggung di muka, literatur yang mengkaji

Daulah Rustamiyyah secara mendalam tidak banyak. Selain ada sejarawan yang

tidak menyebutkan eksistensi Daulah Rustamiyyah, terdapat pula sejarawan

yang sekedar menyisipkannya secara sekilas dalam pembahasan lain. Meskipun

demikan, dijumpai beberapa karya yang telah membahas Daulah Rustamiyyah.

Sebuah buku yang mengkaji Daulah Rustamiyyah dengan baik adalah

karya Muh}ammad ‘I<sa> al-H{ari>ri> berjudul ad-Daulah ar-Rustamiyyah bi al-

Magrib al-Isla>mi>: H{ad}a>ra>tuha> wa ‘Ala>qatuha> al-Kha>rijiyyah bi al-Magrib wa al-

Andalus. Tampaknya al-H{ari>ri> lebih cenderung membahas persoalan-persoalan

politik, seperti kondisi pemerintahan selama kepemimpinan para penguasa

Daulah Rustamiyyah dan pergolakan politik yang terjadi dalam memperebutkan

kekuasaan. Al-H{ari>ri> juga menunjukkan keberhasilan Daulah Rustamiyyah pada

bidang ekonomi (perdagangan) dan kegiatan keilmuan. Namun, aspek yang

menerangkan latar belakang di balik kebijakan Rustamiyyah yang mampu

mewujudkan kemajuan itu belum dielaborasi. Hubungan pemerintah Daulah



11

Rustamiyyah dengan kalangan selain umat Islam disebutkan pula secara sekilas.

Al-H{ari>ri> menginformasikan sepintas mengenai adanya kelompok beragama

Kristen di kalangan masyarakat yang dipimpin oleh Daulah Rustamiyyah yang

mempunyai kedekatan dengan pemerintahan Abu> Bakr ibn Aflah{.29 Ketika

menjelaskan pengangkatan ‘Abd al-Wahha>b yang menggantikan ayahnya, ‘Abd

ar-Rah}ma>n ibn Rustam, sebagai pemimpin kerajaan, al-H{ari>ri> kurang

menguraikannya secara memadai. Menurutnya, pemilihan ‘Abd al-Wahha>b

disebabkan calon terkuat, yakni Mas‘u>d al-Andalusi> yang menempati posisi

pertama di atas ‘Abd al-Wahha>b, tidak muncul di hadapan khalayak pada waktu

pembaiatannya. Mas‘u>d tidak mau menjabat sebagai pemimpin. Banyaknya

pendukung yang berada di belakang ‘Abd al-Wahha>b dari kalangan suku

Zana>tah dan orang-orang Persia juga ikut berperan.30 Oleh karena itu, di antara

penjelasan yang kurang diungkapkan ialah mengenai faktor yang menyebabkan

peristiwa sejarah. Meskipun ia mengkaji hubungan Daulah Rustamiyyah dengan

daulah-daulah lainnya, namun terdapat hal yang masih belum terungkap dalam

uraiannya. Misalnya, tentang hubungan Daulah Rustamiyyah tatkala dipimpin

oleh Muh}ammad ibn al-Aflah} atau Abu> al-Yaqz}a>n dengan Daulah ‘Abba>siyah

pada masa pemerintahan al-Mutawakkil, mengingat keduanya merupakan

kawan dekat semasa di dalam penjara ‘Abba>siyah.31 Demikian pula, ketika ia

memaparkan hubungan Daulah Rustamiyyah dengan Daulah Idri>siyyah yang

hanya mendetail pada penjelasan mengenai hubungan kedua daulah pada masa

29Al-H}ari>ri>, ad-Daulah, hlm. 18.
30Ibid., hlm. 110.
31Ibid., hlm. 190.



12

pemerintahan ‘Abd al-Wahha>b, sementara penguasa yang lain tidak

dijelaskan.32

Buku berikutnya yang membahas Daulah Rustamiyyah ialah karya

Sulaima>n Ba>sya> al-Ba>ru>ni> berjudul al-Azha>r ar-Riya>d}iyyah fi> A'immah wa

Mulu>k al-Iba>d}iyyah. Buku ini sungguh berharga dan layak mendapatkan

apresiasi. Penulisnya telah menjelaskan perkembangan Daulah Rustamiyyah.

Penulisnya cenderung menguraikan pembahasan-pembahasannya berdasarkan

pemaparan naratif deskriptif sehingga eksplanasi sejarahnya kurang maksimal.33

Selanjutnya, terdapat buku al-Iba>d}iyyah fi> Maukib at-Ta>ri>kh, karya

‘Ali> Yah}ya> Mu‘ammar. Karena penulisnya termasuk pengikut Iba>d}iyyah, maka

penulisnya terkesan lebih mengutamakan pemaparan secara apologis.

Sebagaimana kecenderungan insider perspective (pandangan orang dalam),

penulis buku tersebut ketika memaparkan sejarah perkembangan Daulah

Rustamiyyah lebih condong kepada uraian-uraian yang memuji Daulah

Rustamiyyah dan berupaya keras untuk meminimalisasi kesan-kesan negatif

yang melekat pada Daulah Rustamiyyah. Akibatnya, pandangan dan penilaian

bias tidak dapat dihindarkan dalam penjelasan-penjelasannya. Misalnya, tatkala

penulis menegaskan corak pemerintahan Daulah Rustamiyyah yang merupakan

duplikasi pemerintahan al-Khulafa>' ar-Ra>syidu>n. Menurutnya, Daulah

Rustamiyyah dalam melakukan peralihan kepemimpinan menggunakan

mekanisme pemilihan rakyat secara bebas. Para penguasa Daulah Rustamiyyah

yang bergelar Ami>r al-Mu'mini>n (pemimpin orang-orang beriman) sangat

32Ibid., hlm. 204.
33Al-Ba>ru>ni>, al-Azha>r, Jilid II, hlm. 132-359.



13

mengutamakan musyawarah dalam menjalankan pemerintahan dan membahas

permasalahan-permasalahan masyarakat.34

Sikap seperti yang dilakukan Mu‘ammar ditunjukkan pula oleh Bukair

ibn Balh{a>h} di dalam karyanya berjudul al-Ima>mah ‘inda al-Iba>d}iyyah baina an-

Naz}ariyyah wa at-Tat}bi>q: Muqa>ranah ma‘a Ahl as-Sunnah wa al-Jama>‘ah.

Penulisnya jelas-jelas menyatakan sistem pemerintahan yang berlaku di Oman

dan Tahert didirikan di atas pondasi syu>ra> (musyawarah) dan ikhtiya>r h}urr

(pemilihan masyarakat secara bebas). Perputaran kepemimpinan politik Daulah

Rustamiyyah yang hanya bergulir secara turun-temurun di antara keluarga ‘Abd

ar-Rah}ma>n ibn Rustam dapat dibenarkan dan diterima karena kebijakan itu

diterapkan masyarakat Iba>d}iyyah untuk menghindari konflik politik.35

Buku lain yang telah menyebut hubungan Khawarij Iba>d}iyyah dengan

pemerintahan Daulah Rustamiyyah ialah al-Khawa>rij fi Bila>d al-Magrib h}atta>

Muntas}af al-Qarn ar-Ra>bi‘, karya Mah}mu>d Isma>‘i>l. Karena buku ini

mendeskripsikan secara keseluruhan sejarah panjang perkembangan golongan

Khawarij yang berada di wilayah Magrib sejak permulaan sampai pertengahan

abad IV H. (X M.), maka penjelasan sejarahnya kurang mendalam. Dua

kelompok Khawarij yang dikaji perkembangannya dalam buku tersebut adalah

S{ufriyyah dan Iba>d}iyyah. Tatkala membahas Daulah Rustamiyyah, buku

tersebut lebih banyak mendeskripsikan perselisihan-perselisihan politik selama

34Mu‘ammar, al-Iba>d}iyyah, Jilid II, hlm. 20.
35Bukair ibn Balh{a>h}, al-Ima>mah ‘inda al-Iba>d}iyyah baina an-Naz}ariyyah wa at-Tat}bi>q:

Muqa>ranah ma‘a Ahl as-Sunnah wa al-Jama>‘ah, Jilid II (Oman: Maktabat ad}-D{a>miri>, 2010), hlm.
619.



14

pemerintahan Daulah Rustamiyyah.36 Pembahasan buku itu juga telah mengkaji

persoalan mengenai hubungan Daulah Rustamiyyah dengan daulah-daulah

lainnya, tetapi pemaparannya dalam menguraikan perkembangan hubungan

tersebut kurang menekankan aspek periodesasi pemerintahan Daulah

Rustamiyyah. Misalnya, tatkala mengkaji hubungan Daulah Rustamiyyah

dengan Daulah ‘Abba>siyyah yang secara umum digambarkan sebagai hubungan

permusuhan,37 padahal Abu> al-Yaqz}a>n menjalin persahabatan erat dengan

Khalifah al-Mutawakkil. Selain itu, gambaran hubungan permusuhan itu kurang

dijelaskan. Apakah permusuhan itu di segala aspek kehidupan atau hanya

sebatas hubungan politis yang tidak menghalangi hubungan sosial, ekonomi,

dan budaya masyarakat kedua negeri itu? Demikian juga, ketika menguraikan

hubungan Daulah Rustamiyyah dengan Daulah Umawiyyah II di Andalusia

yang merupakan hubungan persahabatan, tanpa menjelaskan secara detail

tentang hubungan kedua daulah setelah pemerintahan Abu> al-Yaqz}a>n.38

Adapun Ibra>hi>m Bah}a>z dalam karyanya berjudul ad-Daulah ar-

Rustamiyyah: Dira>sah fi> al-Aud}a>‘ al-Iqtis}a>diyyah wa al-H{aya>h al-Fikriyyah

memang menjelaskan mengenai keadaan perekonomian dan intelektual pada

masa Daulah Rustamiyyah. Namun, di dalam buku tersebut belum dijumpai

uraian tentang faktor yang melatarbelakangi kebijakan-kebijakan Daulah

Rustamiyyah. Melalui korespondensi penulis dengan Ibra>hi>m Bah}a>z via e-mail

36Isma>‘i>l, al-Khawa>rij, hlm. 172.
37Ibid., hlm. 186.
38Ibid., hlm. 207.



15

pada tanggal 7 Juni 2011, diperoleh informasi mengenai ketiadaan penjelasan

yang menerangkan motif penerapan kebijakan Dinasti Rustamiyyah.39

Mengacu pada telaah pustaka di atas, hingga kini belum dijumpai

kajian komprehensif dan mendalam mengenai kebijakan politik Daulah

Rustamiyyah yang beraliran Khawarij Iba>d}iyyah beserta faktor yang menjadi

pendorong bagi penerapan kebijakan politik tersebut. Selain itu, karena

penulisan disertasi ini dilakukan dengan mempergunakan pendekatan

behavioral dalam metode pembahasannya dengan menganalisis perilaku politik

para penguasa Rustamiyyah dan alasan penerapan kebijakan mereka,40 maka

disertasi ini jelas berbeda dari tulisan-tulisan yang mirip dengannya. Oleh sebab

itu, disertasi ini mengisi celah yang ada di antara kajian-kajian yang telah ada

sebelumnya.

E. Kerangka Teori

Dalam setiap pembahasan ilmu sejarah, eksplanasi atau penjelasan

merupakan salah satu pusat utama yang menjadi sorotan. Eksplanasi digunakan

oleh para sejarawan ketika mereka menyintesiskan fakta-fakta.41 Eksplanasi

sejarah adalah usaha untuk membuat unit sejarah intelligible (dapat dimengerti

secara cerdas).42 Menurut Helius Sjamsuddin, acapkali dalam penggunaan

bahasa, istilah deskripsi dan eksplanasi disamakan. Dua istilah itu dianggap

39Buku itu diterbitkan oleh penerbit Alpha, Aljazair, tahun 2010
40Ramlan Surbakti, Memahami Ilmu Politik (Jakarta: Gramedia Widiasarana Indonesia,

1992), hlm. 131 dan Imam Hidajat, Teori-Teori Politik (Malang: SETARA Press, 2009), hlm. 14-15.
41Helius Sjamsuddin, Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Ombak, 2007), hlm. 190.
42Kuntowijoyo, Penjelasan Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008), hlm. 1-2 dan

Gawronski, History, hlm. 2.



16

sinonim, walaupun keduanya sebenarnya dapat dibedakan. Fakta sejarah

merupakan deskripsi mengenai masa lalu. Para sejarawan tidak berhenti pada

pertanyaan deskriptif dengan jawaban faktual. Mereka ingin mengetahui lebih

jauh mengenai hal-hal di balik fakta-fakta itu dengan mengajukan pertanyaan

yang menuntut jawaban analitis kritis demi memperoleh eksplanasi sejarah.43

Melalui analisis kritis beranjak dari pertanyaan “mengapa”, penulisan sejarah

dapat mengungkapkan faktor-faktor yang menyebabkan suatu peristiwa.44

Dalam rangka menuju kepada eksplanasi sejarah, maka perlu untuk

mendekatkan kajian historis ini dengan konsep ilmu sosial. Menurut

Kuntowijoyo, penganjur kooperasi antara ilmu sejarah dan ilmu sosial adalah

Sartono Kartodirdjo sejak 1967.45 Bagi Kartodirdjo, sejarah deskriptif naratif

sudah tidak lagi memuaskan untuk menjelaskan pelbagai masalah atau gejala

yang serba kompleks, sedangkan pendekatan multidimensional atau social

scientific dapat digunakan untuk menggarap permasalahan tersebut, karena

ilmu-ilmu sosial menyediakan teori dan konsep yang sangat relevan untuk

analisis historis.46 Upaya rapproachment (saling pendekatan) antara ilmu

sejarah dan ilmu sosial, menurut Sjamsuddin, ada hubungannya dengan

ketidakpuasan para sejarawan sendiri dengan bentuk-bentuk historiografi lama

yang ruang cakupannya terbatas. Historiografi baru dinilai dapat membuka

ruang cakupan yang lebih luas.47

43Sjamsuddin, Metodologi, hlm.191-193.
44Gawronski, History, hlm. 2 dan 7.
45Kuntowijoyo, Penjelasan, hlm. 118.
46Sartono Kartodirdjo, Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah (Jakarta:

Gramedia, 1993), hlm. 120.
47Sjamsuddin, Metodologi, hlm. 300.



17

Manfaat ilmu sosial terhadap sejarah, menurut Kuntowijoyo,

mencakup empat hal, yaitu konsep, teori, permasalahan, dan pendekatan dari

ilmu sosial.48 Salah satu ilmu yang termasuk bagian dari ilmu-ilmu sosial adalah

ilmu politik. Mengikuti perkembangan penulisan sejarah, maka pemaparan

deskriptif naratif pada sejarah politik gaya lama digantikan dengan analisis

kritis ilmiah. Sejarah politik model yang baru telah menggunakan pendekatan

dari berbagai ilmu-ilmu sosial. Cakrawala analisis sejarah politik kemudian

menjadi semakin luas dan mendalam. Tidak hanya itu, perspektif politik juga

menjadi lebih komprehensif dan multidimensional yang mencakup

interdependensi proses politik dengan jaringan sosial, sistem ekonomi, sistem

nilai, dan lain sebagainya.49

Karena permasalahan dalam disertasi ini lebih menekankan pada kajian

mengenai kebijakan politik Daulah Rustamiyyah, maka nuansa sejarah

politiknya tidak dapat dihindari. Politik adalah ilmu tentang tata cara

pemerintahan.50 Pembahasannya mengenai pemerintah, negara, kekuasaan,

kebijakan,51 kepemimpinan, otoritas, ideologi, organisasi, dan lain sebagainya.52

Di samping itu, cakupan dari political history (sejarah politik) antara lain ialah

pengelolaan kekuasan formal di dalam masyarakat atau negara, pengaturan

institusi negara, persaingan faksi-faksi dan partai-partai untuk mengendalikan

pemerintahan negara, kebijakan yang diberlakukan oleh negara, hubungan

48Kuntowijoyo, Pengantar, hlm. 107-115.
49Kartodirdjo, Pendekatan, hlm. 166 dan Sjamsuddin, Metodologi, hlm. 320.
50Clarence Lewis Barnhart et al., The World Book Dictionary, Jilid II (Chicago: World

Book, Inc, 2006), hlm. 1613.
51Ramlan Surbakti, "Pranata Politik" dalam Sosiologi: Teks Pengantar dan Terapan, J. Dwi

Narwoko dan Bagong Suyanto, (eds.) (Jakarta: Kencana, 2007), hlm. 279.
52Kartodirdjo, Pendekatan, hlm. 150.



18

dengan negara-negara lain, juga signifikansi latar belakang sosial dan ekonomi

elit politik beserta peranan publik opini.53

Pendekatan yang dipergunakan disertasi ini dalam rangka

mendeskripsikan kebijakan politik Daulah Rustamiyyah dan mengungkapkan

faktor-faktor yang mendorong pelaksanaan kebijakan politik tersebut adalah

behavioral approach (pendekatan behavioral).54 Pemilihan pendekatan

behavioral disebabkan pendekatan ini, menurut Surbakti dan Hidajat,

merupakan pendekatan yang menekankan pada analisis berdasarkan

pengetahuan mengenai kelakuan (perilaku) politik yang dilakukan individu

maupun kelompok dan proses-proses kebijakannya.55 Pendekatan ini

menfokuskan kajian pada tingkah laku politik.56 Dalam kajian politik,

pendekatan ini dipelopori oleh Gabriel A. Almond, David Easton, Karl W.

Deutsch, David Truman, dan Robert Dahl. Karakteristik menonjol pendekatan

ini, sebagaimana dinyatakan A. Hoogerwerf dan Miriam Budiardjo, adalah

regularities (keteraturan). Dalam perspektif ini, kelakuan politik menunjukkan

53Akh. Minhaji, Strategies for Social Research: The Methodological Imagination in Islamic
Studies (Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2009), hlm. 71-72.

54Dalam ilmu psikologi, dijumpai pula pendekatan behavioral yang diterapkan oleh penganut
behavioralisme. Tokoh-tokohnya ialah John B. Watson, Ivan Petrovic Pavlov, William Mc Dougall,
John Watson, Clark L. Hull, B. F. Skinner, dan Albert Bandura. Aliran ini memandang bahwa
perilaku manusia bersifat teratur dan dapat dikendalikan melalui conditioning (pelaziman). Perilaku
merupakan hasil interaksi resiprokal antara pengaruh tingkah laku, kognitif, dan lingkungan. Douglas
A. Bernstein dan Peggy W. Nash, Essensials of Psyhology (New York: Houghton Mifflin Company,
1999), hlm. 8 dan Mursidin, Psikologi Umum (Bandung: Pustaka Setia, 2010), hlm. 117-119.

55Surbakti, Memahami, hlm. 131 dan Hidajat, Teori, hlm. 14-15.
56Miriam Budiardjo, Dasar-dasar Ilmu Politik (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002),

hlm. 5; David Marsh dan Gerry Stokker, Teori dan Metode dalam Ilmu Politik, terj. Helmi Mahadi
dan Shohifullah (Bandung: Nusa Media, 2011), hlm. 53; dan A. A. Said Gatara dan Moh. Dzulkiah
Said, Sosiologi Politik: Konsep dan Dinamika Perkembangan Kajian (Bandung: Pustaka Setia, 2007),
hlm. 21.



19

keteraturan yang dapat dirumuskan dalam generalisasi.57 Dengan keteraturan

itu, gejala-gejala suatu peristiwa yang sama terjadi di mana saja secara acak.58

Kesamaan-kesamaan itulah yang berlaku secara umum sehingga dapat ditarik

generalisasi atau hukum-hukum yang bersifat umum.59 Terkait dengan

penerapan kebijakan politik, aspek keteraturan perilaku politik semakin jelas

ketika corak perilaku politik cenderung tidak keluar dari bingkai konsep atau

teori tersebut. Dalam hal ini, ia tunduk kepada covering laws (hukum-hukum

yang mencakup) atau general laws (hukum-hukum umum)60 yang bersangkutan

dengannya. Oleh karena itu, suatu kebijakan politik di tempat dan waktu

tertentu sering mempunyai kemiripan dalam beberapa sisi dengan kebijakan

politik di tempat dan waktu yang lain. Terkait dengan pemerintahan

Rustamiyyah, pendekatan ini dapat dipergunakan untuk mengetahui kesamaan

(keteraturan) perilaku dan kebijakan politik semua penguasa Rustamiyyah

sepanjang kepemimpinan mereka. Penjelasan tentang perilaku politik kemudian

banyak mempergunakan konsep atau teori yang mempunyai relevansi dengan

permasalahan yang terdapat dalam disertasi ini dan tunduk pada batasan yang

ditentukan di dalamnya.

Dalam tulisan ini, definisi kebijakan politik adalah segala keputusan

yang diambil oleh pemerintah dalam menjalankan pemerintahan yang berlaku

secara umum. Ia dipahami pula sebagai keputusan politik yang mengikat dan

57Budiardjo, Dasar, hlm. 5 dan A. Hoogerwerf, Politikologi, terj. R. L. L. Tobing (Jakarta:
Erlangga, 1979), hlm. 25.

58Kuntowijoyo, Penjelasan, hlm. 12.
59Ibid., hlm. 98.
60Ibid.



20

mempengaruhi masyarakat umum.61 Selanjutnya, kebijakan pemerintah dapat

dikategorikan menjadi empat macam, yaitu regulatif, redistributif, distributif,

dan konstituen.62 Kebijakan regulatif dilakukan apabila kebijakan itu

mengandung paksaan dan diterapkan secara langsung terhadap individu.

Kebijakan regulatif dibuat pemerintah untuk mencegah individu supaya tidak

melakukan suatu tindakan yang dilarang. Di samping itu, kebijakan regulatif

diterapkan untuk memaksa individu agar melakukan tindakan tertentu supaya

kepentingan umum tidak terganggu, misalnya berbagai bentuk perizinan dalam

menggunakan hal-hal yang menyangkut hajat hidup orang banyak. Kebijakan

redistributif ditandai dengan adanya paksaan secara langsung kepada warga

negara. Pengenaan pajak secara progresif kepada sejumlah orang yang termasuk

kategori wajib pajak untuk memberikan manfaat kepada orang lain melalui

berbagai program pemerintah merupakan inti kebijakan redistributif. Kebijakan

distributif ditandai dengan adanya pengenaan paksaan secara tidak langsung,

tetapi kebijakan itu diterapkan secara langsung terhadap individu. Individu

dapat menarik manfaat dari kebijakan itu, meskipun tidak dikenakan paksaan

kepada individu untuk menggunakannya. Contohnya ialah penggunaan

anggaran belanja negara atau daerah untuk memberikan manfaat secara

langsung kepada individu, seperti pendidikan, kesehatan, dan fasilitas jalan

raya. Kebijakan konstituen ditandai dengan kemungkinan pengenaan paksaan

secara tidak langsung, yakni melalui lingkungan. Kebijakan konstituen

mencakup dua lingkup garapan, yaitu lingkup urusan keamanan nasional dan

61Surbakti, Memahami, hlm. 190.
62Ibid., hlm. 193.



21

luar negeri yang mencakup pertahanan keamanan, ketertiban umum, diplomasi,

penerangan luar negeri dari kementerian luar negeri, serta lingkup urusan

berbagai dinas pelayanan administrasi.63

Faktor-faktor yang dapat mempengaruhi proses kebijakan secara

umum antara lain ialah lingkungan, persepsi pembuat kebijakan mengenai

lingkungan, aktivitas masyarakat perihal kebijakan, ideologi, konstitusi, latar

belakang pribadi pembuat keputusan, informasi yang tersedia, golongan

pendukung pembuat keputusan, dan adanya keputusan yang telah ada

sebelumnya. Faktor-faktor tersebut dalam realitasnya terkadang bersifat saling

mempengaruhi.64 Di samping itu, dilakukan pula analisis dengan merujuk pada

pendapat Weber, sebagaimana dikutip Kartodirdjo, tentang motif tindakan

dalam rangka mengungkapkan motif kebijakan. Motif adalah konteks arti atau

Sinnszusammenhang yang bagi individu yang sedang bertindak atau bagi

penyelidik merupakan dasar yang penuh arti bagi kelakuan tersebut.

Berdasarkan aspek motivasi, Weber mengemukakan empat macam tipe ideal

kelakuan fundamental, yaitu tradisional (mengikuti kebiasaan yang sudah

lazim), afektif (lebih bersifat emosional), bernilai (didasari kepercayaan yang

penuh kesadaran terhadap nilai-nilai etis, estetis, religius, atau nilai mutlak

tanpa memandang konsekuensi-konsekuensinya), dan bertujuan (untuk

mencapai tujuan atau maksud yang diinginkan).65

63Ibid., hlm. 193-194.
64Ibid., hlm. 194-195.
65Sartono Kartodirdjo, Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia: Suatu

Alternatif (Jakarta: Gramedia, 1982), hlm. 55.



22

Untuk mengetahui kesesuaian kebijakan politik Daulah Rustamiyyah

dengan doktrin Iba>d}iyyah yang bercorak moderat, maka perhatian ditujukan

kepada value system (sistem nilai)66 yang melandasi pemerintahan

Rustamiyyah itu. Oleh karena itu, pendekatan keagamaan juga dipergunakan

dalam disertasi ini. Agama (ideologi) secara substansial merupakan

kepercayaan dan doktrin, sedangkan ia secara fungsional mempunyai peranan

penting bagi penganutnya.67 Di dalamnya terkandung pula aspek social and

political involvement (keterlibatan sosial dan politik) yang mendorong

penganutnya untuk mengimplementasikan dan memperjuangkan keyakinannya

dalam kehidupan sosial dan politik.68 Oleh karena itu, ia dapat mendorong

perubahan sosial.69 Dengan pendekatan keagamaan ini, maka corak integratif-

interkonektif70 dalam disertasi ini semakin jelas.

Selanjutnya, untuk memperjelas perihal moderasi yang merupakan

karakter utama Iba>d}iyyah, maka berikut ini diuraikan pengertian moderasi

(moderation atau i‘tida>l). Makna moderasi adalah suatu sikap yang cenderung

menghindari ekstremisme dan radikalisme dalam bertindak.71 Antonim dari

moderasi adalah ekstremisme (extremism atau tat}arruf), yakni suatu sikap yang

berlebih-lebihan dan melampaui batasan selayaknya, dibarengi dengan

66Gawronski, History, hlm. 15.
67Dudung Abdurahman, Metodologi Penelitian Sejarah Islam (Jogjakarta: Ombak, 2011),

hlm. 20 dan Keith A. Roberts, Religion in Sociological Perspective (California: Wadsworth
Publishing Company, 1995), hlm. 25-26.

68Roberts, Religion, hlm. 6 dan Frank Whaling, “Theological Approaches” dalam
Approaches to the Study of Religion, Peter Connoly (ed.) (London: Cassel, 1999), hlm. 234.

69 Roberts, Religion, hlm. 232.
70Abdurahman, Metodologi, hlm. 50.
71David Bernard Guralnik dan Victoria Neufeldt, (eds.), Webster's New World College

Dictionary, Edisi III (New York: A Simon & Schuster Macmillan Company, 1996), hlm. 871.



23

penolakan terhadap perbedaan pendapat dan keyakinan, serta tidak memberikan

ruang terhadap toleransi.72 Oleh karena itu, di antara kriteria yang melekat pada

moderasi ialah tidak bersifat ekstrem, menghindari tindakan radikal,

menghormati pluralitas pendapat, menghargai perbedaan keyakinan, dan

menjunjung tinggi toleransi. Konsep moderasi inilah yang dipakai untuk

mengukur kadar moderasi kebijakan politik Rustamiyyah.

F. Metode Penelitian

Metode penelitian yang dipergunakan dalam disertasi ini adalah

metode sejarah.73 Langkah-langkah yang ditempuh diawali dengan pemilihan

topik, kemudian dilanjutkan dengan pengumpulan data, verifikasi, interpretasi,

dan diakhiri dengan penulisan laporan.74 Tema tentang kebijakan Rustamiyyah

dipilih, mengingat tema ini belum banyak dikaji dan sumber primernya tersedia

sehingga ia sangat signifikan dan bersifat workable (dapat dikerjakan).75 Dalam

konteks pembahasan mengenai penerapan kebijakan politik Daulah

Rustamiyyah yang berlangsung pada masa Islam klasik,76 maka data yang

dikumpulkan pada tahap heuristik77 berkaitan dengan dokumen tertulis.78

72Khali>l ‘Ali> H{aidar, I‘tida>l am Tat}arruf: Ta'ammula>t Naqdiyyah fi> Tayya>r al-Wasat}iyyah
al-Isla>miyyah (Kuwait: Da>r Qirt}a>s li an-Nasyr, 1988), hlm. 27-28.

73Louis Gottschalk, Mengerti Sejarah, terj. Nugroho Notosusanto (Jakarta: Universitas
Indonesia Press, 1985), hlm. 39.

74Kuntowijoyo, Pengantar, hlm. 89 dan H{asan ‘Us\ma>n, Manhaj al-Bah}s\ at-Ta>ri>khi> (Kairo:
Da>r al-Ma‘a>rif, 1976), hlm. 20.

75Kuntowijoyo, Pengantar, hlm. 90.
76Periode ini antara abad I – VII H. atau VII – XIII M. Grunebaum, Classical Islam, hlm. 1.
77Sjamsuddin, Metodologi, hlm. 85-86.
78Data biasanya dibedakan menjadi primer dan sekunder. Data primer adalah data yang

disampaikan oleh saksi mata, sedangkan data sekunder adalah data yang disampaikan oleh sumber
yang bukan saksi mata. Kuntowijoyo, Pengantar, hlm. 96 dan Gottschalk, Mengerti, hlm. 43.



24

Referensi yang dijadikan rujukan dalam disertasi ini secara umum

dapat dikategorikan menjadi dua bagian, yakni mengenai keadaan pemerintahan

Daulah Rustamiyyah dan sejarah Khawarij Iba>d}iyyah yang menjadi ideologi

daulah itu. Literatur utama yang dijadikan referensi primer dalam kajian ini

adalah Akhba>r al-A'immah ar-Rustamiyyi>n, karya Ibn as}-S}agi>r, sejarawan yang

hidup pada masa pemerintahan Daulah Rustamiyyah. Ia bahkan pernah

mengikuti secara langsung suatu pertemuan yang diselenggarakan oleh Abu> al-

Yaqz}a>n ibn Aflah} bersama masyarakat yang dipimpinnya. Dalam rangka

mempertajam pembahasan, maka dipergunakan referensi-referensi sekunder

yang mempunyai relevansi dengan tema disertasi ini. Sebagian dari buku-buku

tersebut telah disebutkan di dalam kajian pustaka.

Tahapan verifikasi atau kritik sumber sejarah79 terhadap referensi

primer tidak dilakukan secara sepenuhnya dalam disertasi ini. Buku Akhba>r al-

A'immah ar-Rustamiyyi>n sudah mengalami tah}qi>q (penyuntingan) sebanyak

dua kali. Penyuntingan pertama dilakukan oleh seorang orientalis bernama A.

de C. Motylinski pada tahun 1905, sedangkan penyuntingan berikutnya

dilaksanakan oleh Muh}ammad Na>s}ir dan Ibra>hi>m Baha>z pada 1985.80

Selanjutnya, untuk memahami informasi yang terkandung di dalam sumber

data, maka dilakukan langkah interpretasi (penafsiran). Suatu data tidak dapat

79Kritik sumber mencakup kritik ekstern untuk menguji otentisitasnya dan kritik intern untuk
menguji kesahihan atau kredibilitasnya. Gottschalk, Mengerti, hlm. 95 dan 112; Kuntowijoyo,
Pengantar, hlm. 99; ‘Us\ma>n, Manhaj, hlm. 83; Sjamsuddin, Metodologi, hlm. 130-131; dan
Abdurahman, Metodologi, hlm. 68.

80Ibn as}-S}agi>r, Akhba>r, hlm. 8 dan 11.



25

berbicara, kecuali melalui interpretasi.81 Perbandingan antara keterangan yang

terdapat dalam sumber primer dan sumber penunjangnya juga dilakukan untuk

menuju langkah interpretasi itu.82

Tahapan historiografi atau penulisan historis dilakukan dengan

memperhatikan aspek kronologisnya83 yang mencakup pengantar, hasil

penelitian, dan simpulan.84 Oleh karena itu, pemaparan mengenai permasalahan

utama disertasi ini diuraikan secara periodik berdasarkan periodesasi

pemerintahan Daulah Rustamiyyah sehingga dapat mengakomodasi aspek

prosesual dan diakronis dari historiografinya. Dalam disertasi ini dipergunakan

aplikasi program Islamic Calendar - Hijri Date Converter, yang dianggap

memiliki akurasi penghitungan, untuk melakukan konversi penanggalan Islam

Hijriah menjadi penanggalan Masehi Gregorian.

G. Sistematika Pembahasan

Sistematika disertasi ini terbagi menjadi lima bab yang integral.

Bab I merupakan pendahuluan disertasi. Ia menjadi acuan dalam

penulisan disertasi ini. Ia memaparkan alasan yang melatarbelakangi penulis

untuk mengangkat tema mengenai kebijakan politik Rustamiyyah,

81Interpretasi biasanya dilakukan dengan analisis (menguraikan) dan sintesis (menyatukan),
walaupun kadang-kadang perbedaan keduanya dapat diabaikan. Contoh analisis ialah ketika
ditemukan daftar pengurus suatu ormas yang menginformasikan adanya petani, pedagang, pegawai
negeri, guru, tukang, dan mandor, kemudian diinterpretasikan bahwa ormas itu bersifat terbuka.
Contoh sintesis adalah tatkala dijumpai data yang menerangkan pertempuran, rapat-rapat, mobilisasi
massa, penggantian pejabat, pembunuhan, kemudian ditafsiri bahwa saat itu telah terjadi peristiwa
revolusi. Kuntowijoyo, Pengantar, hlm. 100-102.

82Abdurahman, Metodologi, hlm. 74.
83Gottschalk, Mengerti, hlm. 174.
84Kuntowijoyo, Pengantar, hlm. 102-104.



26

permasalahan-permasalahan utama yang dibahasnya, tujuan yang hendak

dicapainya, manfaat yang diperoleh dari penulisan disertasi, penelaahan

kepustakaan terhadap karya-karya sebelumnya yang mempunyai relevansi

dengan tema bahasan, kerangka teori yang dipergunakan untuk menganalisis

data, metode penelitian yang menjelaskan langkah-langkah pembahasan, dan

sistematika pembahasan yang diterapkan dalam disertasi ini.

Bab II merupakan pembahasan yang bersifat pengantar untuk

menerangkan profil Daulah Rustamiyyah. Bab ini diawali dengan uraian

mengenai kondisi sosial politik periode klasik secara global pada saat

pemerintahan Rustamiyyah menunjukkan eksistensinya sehingga dapat

menjelaskan situasi yang melingkupi perjalanan daulah ini dan posisinya di

antara daulah-daulah Islam lainnya. Bab ini kemudian mengungkapkan proses

yang dilalui masyarakat Iba>d}iyyah dalam rangka pembentukan daulah

Rustamiyyah di kawasan Magrib dan pemerintahan yang dijalankan oleh para

pemimpin Rustamiyyah semenjak ‘Abd ar-Rah}ma>n ibn Rustam sampai al-

Yaqz}a>n ibn Abi> al-Yaqz}a>n.

Bab III merupakan pembahasan lanjutan yang mengkaji kaitan antara

Daulah Rustamiyyah dan Khawarij Iba>d}iyyah secara historis dan ideologis. Bab

ini melakukan penelusuran sejarah mengenai latar belakang kemunculan

Khawarij di dunia Islam dan menjelaskan perkembangannya. Ia menguraikan

asal-usul sekte Iba>d}iyyah yang menjadi ideologi pemerintahan Rustamiyyah

dan selanjutnya menjelaskan doktrin keagamaan maupun politik Iba>d}iyyah.



27

Bab IV merupakan pembahasan inti yang menjadi tujuan utama

penulisan disertasi ini. Ia mengkaji penerapan kebijakan politik selama

pemerintahan Daulah Rustamiyyah. Kebijakan politik yang dianalisis dalam

bab ini berkaitan dengan proses suksesi kekuasaan, kehidupan beragama,

kehidupan ekonomi, dan penyelesaian konflik. Setelah pemaparan kebijakan

politik, ia selanjutnya menjelaskan alasan yang memotivasi penerapan

kebijakan politik tersebut.

Bab V merupakan penutup disertasi. Bab ini memuat kesimpulan yang

disarikan dari seluruh pembahasan berdasarkan rumusan masalah yang telah

ditetapkan. Ia juga dilengkapi dengan saran untuk dapat ditindaklanjuti setelah

penyelesaian disertasi ini.



233

BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan sebelumnya, akhirnya disimpulkan sebagai

berikut.

1. Daulah Rustamiyyah didirikan pada tahun 160 H. (776 M.) oleh ‘Abd ar-

Rah}ma>n ibn Rustam yang secara genealogis merupakan keturunan bangsa

Persia. Kawasan Magrib telah menjadi tempat penyebaran dakwah Khawarij

Iba>d}iyyah sebelum pemerintahan Rustamiyyah terbentuk. Kekuasaan politik

Rustamiyyah yang diraih dengan perjuangan keras dan dijalankan oleh

keturunan Ibn Rustam berakhir pada tahun 296 H. (909 M.) setelah

dihancurkan oleh Daulah Fa>t}imiyyah.

2. Daulah Rustamiyyah mempunyai hubungan sangat erat dengan Khawarij

Iba>d}iyyah secara historis dan ideologis. Khawarij yang kemunculannya

dipengaruhi berbagai faktor terpecah menjadi banyak sekte. Iba>d}iyyah

merupakan sekte Khawarij yang paling moderat. Dakwah Iba>d}iyyah di

kawasan Magrib mendapat sambutan positif dari penduduk Berber. Setelah

melalui berbagai kendala, masyarakat Iba>d}iyyah berhasil mendirikan

pemerintahan Rustamiyyah yang menjadikan Iba>d}iyyah sebagai ideologi

pemerintahannya.

3. Kebijakan politik pemerintahan Rustamiyyah yang berhubungan dengan

suksesi kepemimpinan berlawanan dengan doktrin Iba>d}iyyah, yakni siapa



234

saja yang telah memenuhi syarat tertentu boleh dipilih menjadi pemimpin

umat Islam, tanpa mengistimewakan nasab tertentu. Kebijakan suksesi

pemerintahan masih terbatas pada keturunan Ibn Rustam. Kebijakan itu

dipengaruhi oleh berbagai alasan politis. Pertama, perbandingan penduduk

dari Persia yang lebih sedikit daripada penduduk Berber sehingga

masyarakat dapat dengan mudah melengserkan pemimpin jika melakukan

penyimpangan dari syari‘ah selama menjalankan kepemimpinannya. Kedua,

pengaruh dari tradisi pemerintahan waktu itu yang cenderung menerapkan

suksesi kekuasaan secara turun temurun. Ketiga, pengaruh kuat masyarakat

Nafu>sah terhadap pemerintahan Rustamiyyah.

Kebijakan politik yang berkaitan dengan kehidupan beragama,

perekonomian, dan penyelesaian konflik cenderung dilandasi oleh motif

ideologis Iba>d}iyyah yang menekankan pada pengutamaan sikap moderat

berdasarkan asas kebebasan, toleransi, keadilan, dan upaya optimal untuk

menghindari kekerasan. Seluruh masyarakat yang mempunyai latar belakang

plural diberi keleluasaan untuk hidup dengan tetap menaati ketentuan yang

berlaku di wilayah Rustamiyyah.

Dalam bidang keagamaan, pemerintah memberikan kebebasan

kepada seluruh masyarakat untuk melaksanakan ajaran agama maupun

mazhab masing-masing. Pemerintah menfasilitasi penyelenggaraan forum

diskusi dan perdebatan yang dilakukan antara para pengikut mazhab

tersebut. Sebagai mazhab pemerintah dan mayoritas, maka secara alamiah

Iba>d}iyyah cenderung lebih didukung oleh pemerintah.



235

Dalam aspek perekonomian, pemerintah menjamin aktivitas

ekonomi semua masyarakat selama aktivitasnya tidak bertentangan dengan

ketentuan syari‘ah. Pemerintah melindungi keamanan, menyediakan sarana

prasarana, serta mengoptimalkan potensi lingkungan geografis, yakni

letaknya yang sangat strategis dan sumber daya alam yang berlimpah.

Selanjutnya pemerintah memanfaatkan kemajuan ekonomi yang

diperolehnya secara maksimal untuk memenuhi kepentingan negara dan

masyarakat luas.

Adapun dalam kebijakan mengenai penyelesaian konflik,

pemerintah senantiasa mengawalinya dengan langkah persuasif berupa

peringatan hingga ancaman, kemudian bila perlu melibatkan pihak ketiga

sebagai penengah konflik, dan terakhir bersikap tegas terhadap pihak-pihak

yang membahayakan stabilitas umum. Di samping itu, pemerintah kadang

berinisiatif mengusulkan penyelenggaraan diplomasi pada saat konflik

bersenjata sedang berkecamuk. Hal itu dilakukan demi mewujudkan

perdamaian.

Pemerintah Rustamiyyah di satu sisi menerapkan doktrin moderasi

Iba>d}iyyah, tetapi di sisi lain tidak mengimplementasikan doktrin Iba>d}iyyah

mengenai suksesi pemerintahan. Doktrin moderasi berhasil menginspirasi

dan mewarnai kepemimpinan Rustamiyyah. Sebaliknya, doktrin suksesi

tidak mampu diaplikasikan oleh Rustamiyyah ketika mereka berkuasa.

Idealisme doktrin suksesi tidak berdaya di hadapan pragmatisme politik.



236

B. Saran

Khawarij Iba>d}iyyah berhasil mewujudkan kekuasaan politik dengan

mendirikan Daulah Rustamiyyah. Kontribusi signifikan yang diberikan

Rustamiyyah pada sejarah dunia Islam merupakan prestasi yang layak

diapresiasi. Oleh karena itu, informasi seputar prestasi pemerintahan

Rustamiyyah semestinya dipublikasikan kepada masyarakat luas. Dengan

demikian, diharapkan masyarakat tidak menggeneralisasi semua mazhab

Khawarij bersikap ekstrem, radikal, atau senantiasa mengedepankan kekerasan

dalam menyampaikan keyakinannya.

Setelah mengetahui manfaat sikap moderat dalam rangka

mempertahankan eksistensi diri, maka sudah selayaknya dilakukan edukasi

kepada masyarakat agar lebih mengutamakan sikap moderat daripada tindakan

kekerasan dalam berbagai aspek kehidupan sehingga kehidupan ini dapat

berjalan secara harmonis dan damai. Meskipun mengedepankan moderasi, tetapi

hal itu tidak menghalangi penerapan ketegasan dalam bersikap demi

memelihara ketertiban dan menjaga kepentingan bersama. Di samping itu,

penelitian berikutnya perlu dilakukan. Misalnya, pembahasan mengenai kondisi

masyarakat Iba>d}iyyah pada masa sekarang atau perbandingan antara

pemerintahan Iba>d}iyyah di Magrib dan Oman. Dengan demikian, kajian tentang

Iba>d}iyyah semakin lengkap.



237

DAFTAR PUSTAKA

Abdurahman, Dudung. Metodologi Penelitian Sejarah. Jogjakarta: Ar-Ruzz Media,
2007.

_________. Metodologi Penelitian Sejarah Islam. Jogjakarta: Ombak, 2011.

Abu> Da>wud, Sunan Abi> Da>wud. Beirut: Da>r al-Fikr, 1994.

Abu> Zahrah, Muh}ammad. Ta>ri>kh al-Maz\a>hib al-Isla>miyyah fi> as-Siya>sah wa al-‘Aqa>'id.
Mesir: Da>r al-Fikr al-‘Arabi>, 1946.

Albana, Jamal. Runtuhnya Negara Madinah: Islam Kemasyarakatan Versus Islam
Kenegaraan, terj. Jamadi Sunardi dan Abdul Mufid. Yogyakarta: Pilar Media,
2005.

Ali, Ameer. A Short History of the Saracens. New Delhi: Kitab Bhavan, 1994.

Ali, K. A Study of Islamic History. Delhi: Idarah-i Adabiyat-i Delli, 1980.

Ami>ni>, Ibra>hi>m al-. Dira>sah ‘A<mmah fi al-Ima>mah, terj. Kama>l as-Sayyid. Qum:
Mu'assasah Ans}a>riya>n, 2005.

Armstrong, Karen. Islam: A Short History. New York: Modern Library, 2002.

‘At}a>' Alla>h, Khidr Ah}mad. Bait al-H{ikmah fi> ‘As}r al-‘Abba>siyyi>n. Kairo: Da>r al-Fikr al-
‘Arabi>, t. t.

Bahnasa>wi>, Sa>lim al-. Al-Khila>fah wa al-Khulafa>' ar-Ra>syidu>n baina asy-Syu>ra> wa ad-
Di>muqra>t}iyyah. Kairo: az-Zahra>', 1991.

Bait}a>r, Ami>nah. Ta>ri>kh al-‘As}r al-‘Abba>si>. Damaskus: Mat}ba‘ah Ja>mi‘ah Dimasq, 1980.

Bakhsh, S. Khuda. Politics in Islam. Delhi: Idarah-i Adabiyat-i Delli, 1981.

Bala>z\uri>, Ah}mad ibn Yah}ya> al-. Futu<h} al-Bulda>n. Kairo: Maktabat an-Nahd}ah al-
Mis}riyyah, 1956.

Barnhart, Clarence Lewis, et al. The World Book Dictionary. Chicago: World Book, Inc,
2006.

Ba>ru>ni>, Sulaima>n Ba>sya> al-. Al-Azha>r ar-Riya>d}iyyah fi> A'immah wa Mulu>k al-
Iba>d}iyyah. Oman: Salt}anah ‘Uma>n, 1987.



238

Bernstein, Douglas A. dan Peggy W. Nash. Essensials of Psyhology. New York:
Houghton Mifflin Company, 1999.

Bosworth, Clifford Edmund. The Islamic Dynasties. Edinburgh: Edinburgh University
Press, 1980.

Budiardjo, Miriam. Dasar-dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002.

Bukha>ri>, Muh}ammad ibn Isma>’i>l al-. S{ah}i>h} al-Bukha>ri>. Riyadh: Bait al-Afka>r ad-
Dauliyyah, 1998.

Diyu>hji>, Sa‘i>d ad-. Bait al-H{ikmah. Mosul: Da>r al-Kutub, 1972.

Faqqi>, ‘Is}a>m ad-Di>n ‘Abd ar-Ra'u>f al-. Ta>ri>kh al-Magrib wa al-Andalus. Kairo:
Maktabat Nahd}ah asy-Syarq, 1990.

Farra>', Abu> Ya‘la> Muh}ammad ibn al-H{usain al-. Al-Ah}ka>m as-Sult}a>niyyah. Beirut: Da>r
al-Fikr, 1986.

Fauzi>, Fa>ru>q ‘Umar. Al-Ima>mah al-Iba>d}iyyah fi> ‘Uma>n. Oman: Ja>mi‘ah A<li Bait, 1997.

Frye, R. N. “Balkh” dalam The Encyclopaedia of Islam, H. A. R. Gibb, J. H. Kramers, E.
Levi-Provencal, dan J. Schacht (eds.), Jilid I. Leiden: E. J. Brill, 1960, hlm.
1000-1002.

Gatara, A.A. Said dan Moh. Dzulkiah Said. Sosiologi Politik: Konsep dan Dinamika
Perkembangan Kajian. Bandung: Pustaka Setia, 2007.

Gawronski, Donald V. History: Meaning and Method. Illinois: Scott, Foresman, and
Company, 1969.

Gottschalk, Louis. Mengerti Sejarah, terj. Nugroho Notosusanto. Jakarta: Universitas
Indonesia Press, 1985

Grunebaum, G. E. Von. Classical Islam: A History 600-1258, terj. Katherine Watson.
London: George Allen and Unwin, 1970.

Guralnik, David Bernard dan Victoria Neufeldt, (eds.). Webster's New World College
Dictionary, Edisi III. New York: A Simon & Schuster Macmillan Company,
1996.

H{aidar, Khali>l ‘Ali>. I‘tida>l am Tat}arruf: Ta'ammula>t Naqdiyyah fi> Tayya>r al-Wasat}iyyah
al-Isla>miyyah. Kuwait: Da>r Qirt}a>s li an-Nasyr, 1988.

Haikal, Muh}ammad H}usain. Al-Fa>ru>q ‘Umar. Kairo: Da>r al-Ma‘a>rif, 2000.



239

_________. As}-S}iddi>q Abu> Bakr. Mesir: Mat{a>bi‘ al-Hai'ah al-Mis}riyyah al-‘A<mmah li
al-Kita>b, 1982.

_________. H{aya>h Muh{ammad. Kairo: Da>r al-Ma‘a>rif, 1977.

_________. ‘Us\ma>n ibn ‘Affa>n. Kairo: Da>r al-Ma‘a>rif, 1964.

H{ali>m, Rajab Muh{ammad ‘Abd al-. Ar-Riddah fi< Mafhu>m Jadi>d. Kairo: Da>r an-Nahd}ah
al-‘Arabiyyah, 1985.

H{amawi>, Ya>qu>t ibn ‘Abd Alla>h al-. Mu‘jam al-Bulda>n. Beirut: Da>r S{a>dir, 1977.

H}ari>ri>, Muh}ammad ‘I<sa> al-. Ad-Daulah ar-Rustamiyyah bi al-Magrib al-Isla>mi>:
H{ad}a>ra>tuha> wa ‘Ala>qatuha> al-Kha>rijiyyah bi al-Magrib wa al-Andalus. Kuwait:
Da>r al-Qalam, 1987.

H{asan, Ibra>hi>m H}asan. Ta>ri>kh al-Isla>m as-Siya>si>, wa ad-Di>ni>, wa as\-S|aqa>fi>, wa al-
Ijtima>‘i>. Kairo: Maktabat an-Nahd}ah al-Mis}riyyah, 1964.

Hasan, Masudul. History of Islam. Delhi: Adam Publishers, 1995.

Ha>syimi>, Sa‘di> Mahdi> al-. Ibn Saba' H{aqi>qah la> Khaya>l. Madinah: Maktabat ad-Da>r,
1985.

Hawkins, Joyce M. Al-Muhit Oxford Study Dictionary. Beirut: Academia, 2003.

Hawting, G. R. The First Dynasty of Islam: The Umayyad Caliphate AD 661-750.
London: Roudlege, 2000.

Hidajat, Imam. Teori-Teori Politik. Malang: SETARA Press, 2009.

H{ifz}i>, ‘Abd al-Lat}i>f al-. Ta's\i>r al-Mu‘tazilah fi> al-Khawa>rij wa asy-Syi>‘ah: Asba>buh wa
Maz}a>hiruh. Jedah: Da>r al-Andalus al-Khad}ra>', 2000.

Hitti, Philip K. History of the Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin dan Slamet Riyadi.
Jakarta: Serambi, 2005.

Hoogerwerf, A. Politikologi, terj. R. L. L. Tobing. Jakarta: Erlangga, 1979.

Ibn al-‘Arabi>, al-Qa>d}i> Abu> Bakr. al-‘Awa>s}im min al-Qawa>s}im fi> S|aubih al-Jadi>d: Tah}qi>q
fi> Mawa>qif as}-S{ah}a>bah. Qatar: Da>r as\-S|aqa>fah, 1989.

Ibn al-As\i>r, Abu> al-H}asan ‘Ali>. Al-Ka>mil fi> at-Ta>ri>kh. Beirut: Da>r al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2006.



240

Ibn as}-S}agi>r. Akhba>r al-A'immah ar-Rustamiyyi>n. Beirut: Da>r al-Garb al-Isla>mi>, 1986.

Ibn Balh{a>h}, Bukair. Al-Ima>mah ‘inda al-Iba>d}iyyah baina an-Naz}ariyyah wa at-Tat}bi>q:
Muqa>ranah ma‘a Ahl as-Sunnah wa al-Jama>‘ah. Oman: Maktabat ad}-D{a>miri>,
2010.

Ibn H{anbal, Ah}mad. Al-Musnad. Beirut: Da>r al-Fikr, 1994.

Ibn ‘Iz\a>ri>. Al-Baya>n al-Mugrib fi< Akhba>r al-Andalus wa al-Magrib. Leiden: E. J. Brill,
1948.

Ibn Kas\i>r, Abu> al-Fida>' al-H{a>fiz}. Al-Bida>yah wa an-Niha>yah. Kairo: Da>r al-H{adi>s\, 2006.

Ibn Khaldu>n, ‘Abd ar-Rah}ma>n ibn Muh}ammad. Ta>ri>kh Ibn Khaldu>n. Beirut: Da>r al-Fikr,
2001.

Isfara>ini>, Abu> al-Muz}affar al-. At-Tabs}i>r fi> ad-Di>n wa Tamyi>z al-Firqah an-Na>jiyah ‘an
al-Firaq al-Ha>liki>n. Beirut: Da>r al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1988.

Isma>‘i>l, Mah}mu>d. Al-Aga>libah: Siya>satuhum al-Kha>rijiyyah. Fez: ‘Ain li ad-Dira>sa>t wa
al-Buh}u>s\ al-Insa>niyyah wa al-Ijtima>‘iyyah, 2000.

_________. Al-H{araka>t as-Sirriyyah fi> al-Isla>m. Kairo: Ru'yah, 2006.

_________. Al-Khawa>rij fi Bila>d al-Magrib h}atta> Muntas}af al-Qarn ar-Ra>bi‘. Magrib:
Da>r as\-S|aqa>fah, 1985.

Ja‘bari>, Farh}a>t ibn ‘Ali> al-. Syakhs}iyya>t Iba>d}iyyah. Seeb: Maktabat ad}-D{a>miri>, 2010.

Jahla>n, ‘Adu>n. Al-Fikr as-Siya>si> ‘ind al-Iba>d}iyyah. Seeb: Maktabat ad}-D}a>miri>, t. t.

Jali>, Ah}mad Muh}ammad Ah}mad. Dira>sah ‘an al-Firaq wa Ta>ri>kh al-Muslimi>n: al-
Khawa>rij wa asy-Syi>‘ah. Riyadh: Markaz al-Malik Fais}al li al-Buh}u>s\ wa ad-
Dira>sa>t al-Isla>miyyah, 1988.

Karim, M. Abdul. Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam, Cet. II. Yogyakarta: Pustaka
Book Publisher, 2009.

Kartodirdjo, Sartono. Pemikiran dan Perkembangan Historiografi Indonesia: Suatu
Alternatif . Jakarta: Gramedia, 1982.

_________. Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: Gramedia,
1993.



241

Kaye, A. S. “Bila>d al-Su>da>n” dalam The Encyclopaedia of Islam, C. E. Bosworth, E.
Van Donzel, W. P. Heinrichs, dan G. Lecomte (eds.), Jilid IX. Leiden: E. J.
Brill, 1997, hlm.752-761.

Kelly, J. B. “Khali<<<>fa” dalam The Encyclopaedia of Islam, E. Van Donzel, B. Lewis, dan
CH. Pellat (eds.), Jilid IV. Leiden: E. J. Brill, 1990, hlm. 937-954.

Kenney, Jeffrey, T. Muslim Rebels: Kharijites and the Politics of Extremism in Egypt,
Oxford: Oxford University Press, 2006.

Khali>fa>t, ‘Iwad} Muh}ammad. Al-Us}u>l al-Ta>ri>khiyyah li al-Firqah al-Iba>d}iyyah. Seeb:
Wiza>rat al-Tura>s\ al-Qaumi> wa as\-S|aqa>fah, 1994.

Khan, Muhammad Abdur Rahman. Sumbangan Umat Islam terhadap Ilmu Pengetahuan
dan Kebudayaan, terj. Adang Affandi. Bandung: Remaja Rosdakarya, 1996.

Khat}t}a>b, Mah}mu>d Syi>t. Qa>dat Fath} al-Magrib al-‘Arabi>. Beirut: Da>r al-Fikr, 1983.

Kuntowijoyo. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Bentang, 1997.

_________. Penjelasan Sejarah. Yogyakarta: Wacana, 2008.

Lapidus, Ira M. A History of Islamic Societies. Cambridge: Cambridge University Press,
1989.

Lewicki, Tadeusz. “Al-Iba>diyya” dalam The Encyclopaedia of Islam, B. Lewis, V. L.
Menage, CH. Pellat, dan J. Schacht (eds.), Jilid III. Leiden: E. J. Brill, 1971,
hlm. 648-660.

Lombard, Maurice. The Golden Age of Islam, terj. Joan Spencer. Princeton: Markus
Wiener Publishers, 2004.

Mahmudunnasir, Syed. Islam: Konsepsi dan Sejarahnya, terj. Adang Affandi. Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2005.

Ma‘lu>f, Louis, et al. Al-Munjid fi al-Lugah. Beirut: Da>r al-Masyriq, 1996.

Ma‘ru>f, Ah}mad Sulaima>n. Qira>'ah Jadi>dah fi> Mawa>qif al-Khawa>rij wa Fikrihim wa
Adabihim. Damaskus: Da>r T}ala>s, 1988.

Ma‘ru>f, Na>yif Mah}mu>d. Al-Khawa>rij fi> al-‘As}r al-Umawi>. Beirut: Da>r at}-T}ali>‘ah, 1994.

Marsh, David dan Gerry Stokker, Teori dan Metode dalam Ilmu Politik, terj. Helmi
Mahadi dan Shohifullah. Bandung: Nusa Media, 2011.



242

Ma>wardi>, Abu> al-H{asan ‘Ali> ibn Muh}ammad al-. Al-Ah}ka>m as-Sult}a>niyyah. Beirut: Da>r
al-Fikr, 1966.

Mernissi, Fetima. Islam and Democracy: Fear of the Modern World, terj. Mary Jo
Lakeland. Cambridge: Perseus Publishing, 2002.

Mifta>h}, S{a>lih} Ma‘yu>f. Jabal Nafu>sah wa ‘Ala>qatuh bi ad-Daulah ar-Rustamiyyah.
Tawalt: Mu'assasah Tawalt as\-S|aqa>fiyyah, 2006.

Minhaji, Akh. Strategies for Social Research: The Methodological Imagination in
Islamic Studies. Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2009.

Mu‘ammar, ‘Ali> Yah}ya>. Al-Iba>d}iyyah baina al-Firaq al-Isla>miyyah ‘ind Kita>b al-
Maqa>la>t fi> al-Qadi>m wa al-H{adi>s\. Oman: Wiza>rat at-Tura>s\ al-Qaumi> wa as\-
S|aqa>fah, 1994.

_________. Al-Iba>d}iyyah fi> Maukib at-Ta>ri>kh. Seeb: Maktabat ad}-D}a>miri>, 2008.

Mu’nis, H{usain. At}las Ta>ri>kh al-Isla>m. Kairo: az-Zahra>' li al-I‘la>m al-‘Arabi>, 1987.

Mubarrad al-. Al-Ka>mil fi> al-Lugah wa al-Adab. Beirut: al-Maktabah al-‘As}riyyah,
2004.

Mudhofir, Ali. Kamus Filsuf Barat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

Mufrodi, Ali. Islam di Kawasan Kebudayaan Arab. Jakarta: Logos, 1997.

Muh}ammad, Muh{ammad al-Ami>n dan Muh}ammad ‘Ali> ar-Rah}ma>ni>. Al-Mufi>d fi> Ta>ri>kh
al-Magrib. Casablanca: Da>r al-Kita>b, t. t.

Mursidin. Psikologi Umum. Bandung: Pustaka Setia, 2010.

Muruwwah, H{usain. Naza‘a>t al-Ma>ddiyyah fi> al-Falsafah al-‘Arabiyyah. Beirut: Da>r al-
Fa>ra>bi>, 1978.

Mu>sa>, Muh}ammad Yu>suf. Niz}a>m al-H}ukm fi< al-Isla>m. Kairo: Da>r al-Fikr al-‘Arabi>, t. t.

Najja>r, ‘A<mir an-. Al-Iba>d}iyyah. Kairo: Maktabat as\-S|aqa>fah ad-Di>niyyah, 2004.

_________. Al-Khawa>rij: ‘Aqi>dah, wa Fikran, wa Falsafah. Kairo: Da>r al-Ma‘a>rif, 1990.

Najja>r, H{usain Fauzi> an-. Al-Isla>m wa as-Siya>sah: Bah}s\ fi< Us}u>l an-Naz}ariyyah as-
Siya>siyyah wa Niz}a>m al-H{ukm fi< al-Isla>m. Kairo: Mat}bu>‘a>t asy-Sya‘b, 1969.



243

Nakosteen, Mehdi. History of Islamic Origins of Western Education A.D. 800-1350
with an Introduction to Medieval Muslim Education. Colorado: University of
Colorado Press, 1964.

Na>mi>, ‘Amr Khali>fah an-. Dira>sa>t ‘an al-Iba>d}iyyah. Beirut: Da>r al-Garb al-Isla>mi>, 2001.

Na>s}ir, Muh}ammad S}a>lih} dan Sult}a>n ibn Muba>rak asy-Syaiba>ni>. Mu‘jam A‘la>m al-
Iba>d}iyyah min al-Qarn al-Awwal al-Hijri> ila> al-‘As}r al-H}a>d}ir: Qism al-Masyriq.
Beirut: Da>r al-Garb al-Isla>mi>, 2006.

Nas}r Alla>h, Sa‘du>n ‘Abba>s. Daulat al-Ada>risah fi al-Magrib: al-‘As}r az\-Z|ahabi>. Beirut:
Da>r an-Nahd}ah al-‘Arabiyyah, 1987.

Pulungan, J. Suyuthi. Fiqh Siyasah: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 2002.

Qa>sim, Qa>sim 'Abduh. 'As}r Sala>t}i>n al-Mama>li>k at-Ta>ri>khi> wa as-Siya>si>. Mesir: Ein for
Human and Social Studies, 1998.

Rais, Muh}ammad D}iya>' ad-Di>n ar-. An-Naz}ariyya>t as-Siya>siyyah al-Isla>miyyah. Kairo:
Maktabat Da>r at-Tura>s\, 1976.

Remadi, Mounira Chapoutot. “Tunisia” dalam The Encyclopaedia of Islam, P. J.
Bearman, TH. Bianquis, C. E. Bosworth, E. Van Donzel, dan W. P. Heinrichs
(eds.), Jilid X. Leiden: E. J. Brill, 2000, hlm. 644-648.

Rid}a>, Muh}ammad. Z|i> an-Nu>rain ‘Us\ma>n ibn ‘Affa>n al-Khali>fah as\-S|a>lis\. Beirut: Da>r al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1982.

Rippin, Andrew dan Jan Knappert. Textual Sources for the Study of Islam. Chicago: The
University of Chicago Press, 1986.

Roberts, Keith A. Religion in Sociological Perspective. California: Wadsworth
Publishing Company, 1995.

Rofiq, Ahmad Choirul. Benarkah Islam Menghukum Mati Orang Murtad?: Kajian
Historis tentang Perang Riddah dan Hubungannya dengan Kebebasan
Beragama. Ponorogo: STAIN Ponorogo Press, 2010.

Sa‘dah, Muh}ammad Abu>. Al-Khawa>rij fi> Mi>za>n al-Fikr al-Isla>mi>. Kairo: Ja>mi‘ah
H{ulwa>n, 1998.

S}alla>bi>, ‘Ali> Muh}ammad as}-. S}afah}a>t Musyriqah min at-Ta>ri>kh al-Isla>mi> fi> asy-Syama>l
al-Ifri>qi>. Kairo: Da>r Ibn al-Jauzi>, 2007.



244

Shaban, M. A. Islamic History: A New Interpretation. Cambridge: Cambridge
University Press, 1992.

Shalaby, Ahmad. History of Muslim Education. Beirut: Dar al-Kashshaf, 1954.

Shiddiqi, Nourouzzaman. Jeram-jeram Peradaban Muslim. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1996.

_________. Menguak Sejarah Muslim: Suatu Kritik Metodologis. Yogyakarta: PLP2M,
1984.

Sjamsuddin, Helius. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Ombak, 2007.

Surbakti, Ramlan. Memahami Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia Widiasarana Indonesia,
1992.

_________. "Pranata Politik" dalam Sosiologi: Teks Pengantar dan Terapan, J. Dwi
Narwoko dan Bagong Suyanto (eds.). Jakarta: Kencana, 2007.

Suru>r, Muh}ammad Jama>l ad-Di>n. Ta>ri>kh ad-Daulah al-Fa>t}imiyyah. Kairo: Da>r al-Fikr al-
‘Arabi>, 1995.

Suyu>t}i>, Jala>l ad-Di>n as-. Ta>ri<kh al-Khulafa>'. Beirut: Da>r al-Fikr, 1974.

Syahrastani>, Abu> al-Fath} Muh}ammad ibn ‘Abd al-Kari>m asy-. Al-Milal wa an-Nih}al.
Beirut: Da>r al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t. t.

Syalabi>, Ah}mad. Mausu>‘ah at-Ta>ri>kh al-Isla>mi> wa al-H{ad}a>rah al-Isla>miyyah. Kairo:
Maktabat an-Nahd}ah al-Mis}riyyah, 1984.

Syalabi>, Mah}mu>d. H{aya>h ‘Umar ibn ‘Abd al-Azi>z. Beirut: Da>r al-Ji>l, 1989.

Sztompka, Piötr. Sosiologi Perubahan Sosial, terj. Alimandan. Jakarta: Prenada Media,
2007.

T{abari>, Abu> Ja‘far Muh}ammad ibn Jari>r at}-. Ta>ri<kh at}-T}abari>: Ta>ri>kh al-Umam wa al-
Mulu>k. Beirut: Da>r al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005.

Talbi, M. “Ifri>k{iya” dalam The Encyclopaedia of Islam, B. Lewis, V. L. Menage, CH.
Pellat, dan J. Schacht (eds.), Jilid III. Leiden: E. J. Brill, 1971, hlm. 1047-1049.

Tautal, Ferdinand, et al. Al-Munjid fi> al-A’la>m. Beirut: Da>r al-Masyriq, 1996.

Thohir, Ajid dan Ading Kusdiana. Islam di Asia Selatan: Melacak Perkembangan Sosial,
Politik Islam di India, Pakistan, dan Bangladesh. Bandung: Humaniora, 2006.



245

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat
Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2005.

Tirmiz\i>, Abu> ‘I<sa> at-. Sunan at-Tirmiz\i. Beirut: Da>r al-Fikr, 1994.

Toha, Anis Malik. Tren Pluralisme Agama: Tinjauan Kritis. Jakarta: Gema Insani, 2005.

Tourneau, Roger Le. “North Africa to the Sixteenth Century” dalam The Cambridge
History of Islam, P. M. Holt, Ann K. S. Lambton, dan Bernard Lewis (eds.).
Cambridge: Cambridge University Press, 1970.

Vida, G. Levi Della. “Kha>ridjites” dalam The Encyclopaedia of Islam, E. Van Donzel, B.
Lewis, dan CH. Pellat (eds.), Jilid IV. Leiden: E. J. Brill, 1990, hlm. 1074-1077.

Watt, W. Montgomery. Islamic Philosophy and Theology: An Extended Survey.
Edinburgh: Edinburgh University Press, 1985.

_________. The Formative Period of Islamic Thought. Edinburgh: Edinburgh University
Press, 1973.

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Written Arabic. Beirut: Librarie du Liban, 1980.

Whaling, Frank. “Theological Approaches” dalam Approaches to the Study of Religion,
Peter Connoly (ed.). London: Cassel, 1999.

Yahaya, Mahayudin Hj. dan Ahmad Jelani Halimi. Sejarah Islam. Shah Alam: Fajar
Bakti Sdn. Bhd, 1995.

Zaida>n, Jurji>. Ta>ri>kh at-Tamaddun al-Isla>mi>. Kairo: Da>r al-Hila>l, t. t.

Zirikli>, Khair ad-Di>n az-. Al-A‘la>m: Qa>mu>s Tara>jim li Asyhar ar-Rija>l wa an-Nisa>' min
al-‘Arab wa al-Musta‘ribi>n wa al-Mustasyriqi>n. Beirut: Da>r al-‘Ilm li al-
Mala>yi>n, 1980.


	HALAMAN JUDUL

	PERNYATAAN KEASLIAN

	PENGESAHAN

	DEWAN PENGUJI

	YUDISIUM

	NOTA DINAS.
	Abstrak
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR LAMPIRAN
	BAB I PENDAHULUAN

	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP

	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

