# PERDAMAIAN DALAM PERSPEKTIF A. MUKTI ALI



Diajukan Kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh
Gelar Sarjana Agama

STATE ISL Disusun Oleh: VERSITY

SUNA Muhammad Fauzi AGA

YOG NIM, 12520026 TA

PRODI STUDI AGAMA AGAMA
FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA
2019

#### SURAT PERNYATAAN

Saya yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Muhammad Fauzi

NIM : 12520026

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Prodi : Studi Agama-agama

Alamat : Potoan Laok Palengaan Pamekasan

No. Telp/HP : 082236044735

Judul Skripsi : Perdamaian Dalam Persepektif A. Mukti Ali

Menyatakan dengan sesungguhnya:

 Skripsi yang saya ajukan ini adalah benar asli karya ilmiah yang saya tulis sendiri.

- 2. Bilama mana skripsi telah dimunaqasyahkan dan diwajibkan revisi, maka saya bersedia dan sanggup merevisi dalam waktu 2 (dua) bulan terhitung dari tanggal munaqasyah. Jika ternyata lebih dari 2 (dua) bulan revisi skripsi belum tersetesaikan maka saya bersedia dinyatakan gugur dan bersedia munaqasyah kembali dengan biaya sendiri.
- Apabila di kemudian hari ternyata diketahui bahwa karya ini bukan karya ilmiah saya (plagiasi), maka saya bersedia menanggung sanksi dengan dibatalkan gelar kesarjanaan saya.

Demikian pernyataan ini saya buat dengan sebenar benarnya.

SUNAN KALIJAGA

YOGYAKAYORAKATA, A Desember 2018

Yang menyatakan,

ADD00AFF424549597

Muhammad Fauzi

NIM. 12520026

# Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga FM-UINSK-BM-05-03/RO FORMULIR KELAYAKAN SKRIPSI

Dr. H. A. Singgih Basuki, MA. Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

#### NOTA DINAS

Hal : Skripsi sdr. Muhammad Fauzi

Lamp: 3 eksemplar

Kepada Yth. Dr. Alim Roswantoro, S.Ag., M.Ag. Yth, Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Assalamualaikum Wr. Wb.

Setelah membaca, meneliti, memberikan petunjuk dan mengoreksi serta mengadakan perbaikan seperlunya, maka kami selaku pembimbing berpendapat bahwa skripsi saudara:

Nama

: Muhammad Fauzi

NIM

: 12520026

Prodi

: Studi Agama-agama

Judul Skripsi

: Perdamaian Dalam Perspektif A. Mukti Ali

Sudah dapat diajukan kembali kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam Prodi Studi Agama-agama UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar sarjana strata satu dalam Program Studi Agama-agama.

Dengan ini kami mengharap agar skripsi saudara tersebut di atas dapat segera dimunaqasyalikan. Atas perhatiannya kami ucapkan terima kasih:

Wassalamudlaikum Wr. Wb. A K A R T A

Yogyakarta, 12 Desember 2018 Pembimbing |

Dr. H. M. Singgih Basuki, MA. NIP: 19569203 198203 1 005



## KEMENTERIAN AGAMA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM

Jl. Marshda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

#### PENGESAHAN TUGAS AKHIR Nomor: B.895/Un.02/DU/PP.005.3/4/2019

Tugas Akhir dengan judul

: PERDAMAIAN DALAM PERSPEKTIF MUKTI ALI.

Yang dipersiapkan dan disusun oleh :

Nama

: MUHAMMAD FAUZI

Nomor Induk Mahasiswa

: 12520026

Telah diajukan pada

: Jumat, 22 Februari 2019

Nilai ujian Tugas Akhir

: A/B

Dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

Ketua Sidang I

Dr. H. Ahmad Singgih Basuki, M.A. NIP. 1956/203 198203 1 005

Penguji II

Rom Ismail, S.Th.I., M.S.I.

NIP. 19802802 201101 1 003

Penguji III

Drs. Muhammad Rifa' M. A

NIP. 19540423 198603 1 001

STATE ISLAWagyakarta, 22 Februari 2029 TY

UN Sunan Kalijaga

Fakutias Ostruluddin dan Pemikiran Islam

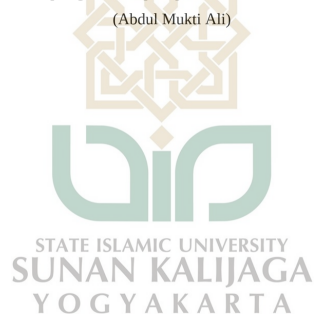
NIP. 19681298 19903 1 002

#### **MOTTO**

Tanpa ilmu orang akan selalu hidup dalam kesulitan;

Tanpa seni hidup merupakan kekasaran;

Dan tanpa agama hidup tanpa arah dan tak bermakna.



#### **PERSEMBAHAN**

Untuk kedua Orang tuaku Ibu (Hatun) dan Bapak (Osman) yang ikhlas mendoakanku dengan alunan-alunan doa yang selalu menyertaiku dan telah memberi kasih sayang yang tak terkira hebatnya, terimakasih atas seluruh pengorbanan Ibu dan Bapak selama ini untuk kebahagiaanku, dan telah memberikan dorongan dan semangat yang luar biasa untuk anakmu ini.

Untuk adekku Salman Al-farisi yang telah memberiku pelajaran berharga dari kehidupan dan juga terimakasih atas canda tawa yang mengiringi hari-hariku. Terimakasih.

Untuk Forum Komunikasi Mahasiswa Santri Banyuanyar (FKMSB) dan Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) yang menjadi keluargaku di kota rantau ini Dan terakhir ku persembahkan Untuk Bangsa dan Negara Indonesia.



#### **ABSTRAK**

Kemajemukan adalah sesuatu yang tidak bisa dihindari. Keragaman merupakan keniscayaan yang telah ditakdirkan Tuhan Yang Maha Esa. Termasuk dalam keragaman berfikir dan beragama. Dalam kondisi yang serba majemuk ini, peluang terjadinya benturan dan kesalahpahaman antar pemeluk agama terbuka lebar, sehingga sebagian mereka menganggap agamanya yang paling benar dan tidak melihat sesuatu yang berharga dari agama lain. Cara pandang yang seperti ini kerap berujung pada ketegangan satu sama lain, bahkan bisa berujung pada konflik, kekerasan dan bahkan menimbulkan perpecahan. Oleh karenanya, dibutuhkan suatu gagasan tentang perdamaian yang menjadi konsensus bersama untuk meredam konflik, kekerasan hingga perpecahan yang tidak diinginkan.

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan menyajikan jenis data literer atau kepustakaan secara deskriptif, interpretatif disertai analisis. Untuk mempermudah analisis, penelitian ini menggunakan teori rasionalisme Mannheim yang merupakan pengembangan lebih jauh dari teori sosiologi pengetahuan Ibn Khaldun. Teori rasionalisme adalah teori yang menjelaskan bahwa setiap pemikiran selalu berkaitan dengan keseluruhan struktur sosial yang melingkupinya,

sehingga pengetahuan dan kepercayaan yang ada dalam masyarakat bisa dikatakan merupakan hasil dari proses sosiopolitik. Teori ini digunakan untuk menganalisis pemikiran A. Mukti Ali dalam peranannya sebagai Menteri Agama dan Ketua Jurusan Perbandingan Agama, sehingga mampu memotret konteks yang melatarbelakangi pandangan A. Mukti Ali tentang perdamaian.

Dalam penelitian tersebut, peneliti menyimpulkan, untuk mencapai suatu perdamaian menurut A. Mukti Ali, hal yang paling mendasar adalah pembangunan manusia seutuhnya, dalam artian pendidikan perdamaian. Dalam pendidikan perdamian ini, terdapat tiga faktor untuk mencapai suatu perdamaian, yaitu spiritual, moral dan intelektual, sebagaimana tercermin pada tiga ranah aplikasi, yaitu dialog antar umat beragama secara spiritual; yang melahirkan gagasan tentang konsep agree and disagreement yang menjadi ciri khasnya, pengajaran disiplin Ilmu Perbandingan Agama di IAIN secara intelektual, dan kerukunan umat beragama secara moral. Pandangan A. Mukti Ali tersebut dilatarbelakangi oleh konflik antar agama yang terjadi di beberapa tempat di Indonesia pada masa Orde Baru.

**Kata Kunci:** Perdamaian, Dialog Antaragama, Ilmu Perbandingan Agama, A. Mukti Ali.

#### KATA PENGANTAR

Puji syukur sebesar-besarnya saya panjatkan ke hadirat Allah SWT. yang kecintaan terhadap makhluk-Nya melebihi kemurkaan-Nya. Limpahan rahmat, hidayah serta inayah-Nya penulis rasakan sebagai anugerah yang tidak dapat ditukar dengan kebahagiaan apa pun di dunia ini. Karena anugerah-Nya telah menuntun dan membimbing saya untuk menyelesaikan skripsi yang berjudul "Perdamaian dalam Perspektif A. Mukti Ali" dengan baik meski pun jauh dari kata sempurna. Shalawat serta salam saya haturkan kepada junjungan besar nabi Muhammad SAW yang telah mengarahkan umatnya kepada jalan kemuliaan, yaitu jalan Islam *rahmatan lil 'alamin*.

Dalam struktur organisasi sosial, agama memegang peranan penting sebagai pengatur pola kehidupan sehari-hari manusia, bahkan agama dapat dijadikan landasan hukum undang-undang daerah maupun negara. Dalam kajian akademik, agama dapat dijadikan objek kajian ilmiah untuk dianalisis. Dalam prakteknya, menurut Mukti Ali, persoalan agama adalah persoalan yang paling pelik di dunia ini. Hal ini disebabkan oleh 3 (tiga) hal: pertama, membicarakan agama, akan ada banyak kemungkinan tujuan yang ingin dicapai, baik bersifat politis, ekonomis, ilmiah, apologis dan sebagainya. Kedua, agama adalah persoalan yang sangat subyektif;

tergantung pada siapa yang berkepentingan dengan agama. Ketiga, agama bersifat sensitif; dapat menyulut emosi dan menimbulkan konflik. Maksud skripsi ini adalah untuk mencapai tujuan yang bersifat ilmiah dengan menggunakan perspektif A. Mukti Ali untuk mencari tahu bagaimana pandangannya terhadap perdamaian.

Skripsi ini akan terasa sulit terwujud tanpa bantuan beberapa pihak yang selama ini mendukung saya. Hanya ucapan terima kasih yang dapat saya persembahkan sebagai wujud penghormatan paling dalam atas dorongan, bimbingan dan arahan yang tidak henti-hentinya sehingga skripsi ini dapat terselesaikan. Pada penelitian ini, secara khusus saya berterima kasih kepada manusia-manusia hebat yang terus memberi dukungan dengan caranya masing-masing: ayahanda Osman, ibunda Hatun, serta adik Salman Alfarisi yang selalu menjadi motivasi terbesar dalam hidup.

Ucapan terima kasih sedalam-dalamnya saya sampaikan kepada yang terhormat:

- Prof. Dr. K.H. Yudian Wahyudi, selaku Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.
- 2. Dr. H. A. Singgih Basuki, MA., selaku dosen pembimbing skripsi, yang senantiasa sabar membimbing dengan ikhlas.
- 3. Bapak Dr. H. Ahmad Muttaqin, M.Ag., M.A., Ph. D., selaku dosen pembimbing akademik, yang senantiasa

- ikhlas menjadi tempat berkeluh-kesah selama menempuh studi.
- 4. Bapak Dr. Alim Roswantoro, S.Ag., M.Ag. selaku dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam.
- 5. Bapak Dr. Ustadi Hamsah, S,Ag., M.Ag. dan Bapak Khairullah Zikri, S.Ag., MAStRel selaku ketua dan sekretaris prodi Studi Agama-agama, beserta seluruh dosen Studi Agama-Agama dan petugas Tata Usaha prodi Studi Agama-agama fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam.
- 6. Kepada seluruh pihak yang membantu menyediakan bahan kepustakaan; Perpustakaan Pusat UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Perpustakaan Kolese St. Ignatius Yogyakarta, Laboratorium Religi dan Budaya Lokal (LABEL) Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, situs-situs internet yang turut menyediakan bahan berupa e-book, serta temanteman yang merelakan bukunya dipinjam selama berbulan-bulan.
- 7. Teman-teman di Forum Komunikasi Mahasiswa Santri Banyuanyar (FKMSB) 2012, Walid, Rudi, Salam, Saiful, Anwar, Lukman, Imam, dan lainnya yang tidak disebutkan satu persatu disinilah pertama kali penulis berproses dan belajar

- Teman satu Kontrakan Fandi Ahmad, Ainur Rahman termakasih yang tidak terhingga yang selalu membimbing penulis untuk segera di selesaikan Tugas akhir ini.
- Teman-teman di Mukti Ali Institute, Fandi Ahmad,
   Aziz Fajri, Sumir. Walid, haidar, afif, bagus dan Iksan.
- 10. Teman-teman jurusan Studi Agama-Agama Angkatan 2012, Walid, Aji, Auzar, lauly, Rudi, Syaifa, Kholid. dan lain-lain yang tidak dapat penulis sebutkan satu-satu.
- 11. Teman-teman seperjuangan di HMI Komsisariat Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga, DN. Alfin, , Anas Kurniawan, Rizky, Sumir, Eghy, Addi, Suparman, dan temen-temen lainnya, dari kalianlah penulis mengetahui perbedaan.

# SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA

Dengan segala kekurangan dan kelemahan dalam penulisan skripsi ini, saya doakan semua pihak yang secara langsung maupun tidak dalam perampungan skripsi ini, semoga Tuhan memenuhi seluruh kebutuhan Anda. Kritik dan saran saya harapkan agar penelitian ini mudah diterima oleh kalangan luas, berkontribusi pada khazanah keilmuan, paling tidak khazanah kepustakaan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Salam.

Yogyakarta, 12 Desember 2018 Penyusun,

> Muhammad Fauzi 12520026

SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA

# **DAFTAR ISI**

| HALAMA  | N JUDUL                        | i   |
|---------|--------------------------------|-----|
| HALAMA  | N PERNYATAAN KEASLIAN          | ii  |
| ALAMAT  | NOTA DINAS                     | iii |
| HALAMA  | N PENGESAHAN                   | iv  |
| HALAMA  | N MOTTO                        | V   |
| HALAMA  | N PERSEMBAHAN                  | vi  |
| HALAMA  | N ABSTRAK                      | vii |
| KATA PE | NGANTAR                        | ix  |
| DAFTAR  | ISI                            | xiv |
|         | NDAHULUAN                      |     |
| A. S    | Latar Belakang                 | 1   |
| В.      | Rumusan Masalah                | 8   |
| C. Y    | Tujuan dan Kegunaan Penelitian | 8   |
| D.      | Tinjauan Pustaka               |     |
| E.      | Kerangka Teori                 | 10  |
| F.      | Metode Penelitian              | 13  |
| G.      | Sistematika Penulisan          | 15  |

| BAB | II: B  | IOGRAFI INTELEKTUAL A. MUKTI ALI         |
|-----|--------|------------------------------------------|
|     | A.     | Kehidupan Awal17                         |
|     | B.     | Karir Politik dan Pendidikan27           |
|     | C.     | Kondisi Sosial Politik dan Orde Baru34   |
|     | D.     | Pemikiran dan Karya-karya A. Mukti Ali45 |
| BAB | III: I | PANDANGAN PERDAMAIAN SECARA              |
| UMU | JM     |                                          |
|     | A.     | Pandangan Islam tentang Perdamaian54     |
|     | B.     | Perdamaian secara Normatif59             |
|     | C.     | Tipologi Pemikiran Islam Pasca           |
|     |        | Kemerdekaan66                            |
|     | D.     | Pandangan Cendekiawan terhadap           |
|     |        | perdamaian69                             |
|     |        |                                          |
| BAB | IV:    | A. MUKTI ALI DAN PERDAMAIAN              |
|     |        | Epistemologi Perdamaian A. Mukti Ali75   |
|     | В.     | Gagasan Mukti Ali tentang perdamaian87   |
|     | C.     | Pandangan Perdamaian Menurut A. Mukti    |
|     |        | Ali95                                    |
|     | D.     | Aplikasi Perdamaian A. Mukti Ali97       |

# **BAB V: PENUTUP**

|                  | A.  | Kesimpulan  | .132 |
|------------------|-----|-------------|------|
|                  | B.  | Saran-saran | .134 |
| DAI              | TAR | PUSTAKA     | .135 |
| CURRICULUM VITAE |     |             | .142 |



# BAB I

#### **PENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang

Indonesia merupakan negera terbesar Asia Tenggara yang pluralistik. Di negeri yang dikenal dengan nama Nusantara ini terdapat salah satu ciri yang sangat menonjol yakni keanekaragaman suku, ras, dan agama. Tiga faktor itu seyogyanya dipandang sebagai kekayaan negara, bukan dimanfaatkan oleh pihak-pihak yang tidak bertangungjawab sebagai pemicu pemecah belah bangsa. Sikap saling menghargai terhadap suku, ras dan agama menjadi kunci dalam menjaga Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) dan menjadi kewajiban bagi setiap warga.

Keragaman bukan hanya sebuah realitas sosial, melainkan juga sebagai gagasan, paham dan pemikiran ke-Bhinneka-an yang sudah berlangsung berabad-abad jauh sebelum negara Indonesia terbentuk. UUD 45 sebagai konstitusi juga menyatakan secara jelas bahwa "Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadah menurut agama dan kepercayaannya". Atas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Djeanar Respati, *Sejarah Agama-agama di Indonesia* (Yogyakarta: Araska, 2014), hlm. 5.

dasar ini, negara berhak melindungi semua warga negara dengan beragam etnis, budaya, ras maupun agama.<sup>2</sup>

Kemajemukan adalah sesuatu yang tidak bisa dihindari. Keragaman adalah keniscayaan yang telah ditakdirkan Tuhan Yang Maha Esa. Tidak terkecuali keragaman yang dimiliki oleh sebuah negara seperti Indonesia. Ribuan pulau yang dihuni dan tidak dihuni oleh ratusan suku dengan perbedaan dialek, bahasa serta sosial budaya membuat Indonesia memliki keberagaman yang kompleks.<sup>3</sup> Termasuk dalam keragaman berpikir dan beragama.

Dalam kondisi yang serba majemuk ini, peluang terjadinya benturan dan kesalahpahaman antar pemeluk agama terbuka lebar, sehingga sebagian mereka menganggap agamanya yang paling benar dan tidak melihat sesuatu yang berharga dari agama lain. Cara pandang yang seperti ini kerap berujung pada ketegangan sama lain, bahkan bisa berujung pada konflik dan kekerasan.

Banyaknya perbedaan atau keragaman ini tidak bisa lepas dari konflik-konflik yang melibatkan

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Moqsith Ghazali, *Argumen Pluralime Agama* (Depok: KataKita, 2009), hlm. xiii.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nurcholish Madjid, *Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemoderenan* (Jakarta: Paramadina, 2005), hlm. iv.

perbedaan keyakinan antar umat beragama dan menjadi potensi terjadinya kekerasan. Kelompok satu dengan kelompok lain yang mengatasnamakan agama menjadik sumber konflik ideologi yang luar biasa bagi pemeluknya, terutama menyangkut pola pikir individu yang dipengaruhi oleh agama, pada dasarnya dipengaruhi oleh doktrin atau ajaran-ajaran yang memiliki sifat memaksa terhadap pemeluknya untuk mengikuti apa yang telah diajarkan agama tertentu.

Dalam konteks Indonesia, pada dekade terakhir ini, yang selalu mendapat perhatihan serius dari seluruh elemen bangsa ialah persoalan kerukunan umat beragama. Tidak bisa dibantah bahwa pada akhirakhir ini, ketidakrukunan antarumat beragama menghasilkan berbagai ketidakharmonisan di tengahtengah kehidupan berbangsa, bernegara, dan bermasyarakat. Agama yang dibawa ke ranah politik, misalnya, menimbulkan ketegangan berkepanjangan.

Ketidakharmonisan itu dapat dilihat dari faktafakta bahwa banyaknya konflik, baik itu konflik yang akhir-akhir ini terjadi, masalah politik yang sampai hari ini membawa bencana besar, sentimen agama bahkan sentimen etnis, tindakan kekerasan, serta pertikaian yang terjadi antara manusia yang satu dengan manusia yang lainnya atau kelompok dengan kolompok yang berlainannya. Konflik kelompok-kelompok tersebut bisa dikategorikan kepada kelompok etnis, agama, politik, organisasi, serta kelompok-kelompok sosial yang terbentuk di masyarakat, tidak serta lahir dari basis keagamaan, meskipun dalam kenyataanya banyak sekali yang mengatas-namakan agama;<sup>4</sup> misalnya Syiah di Sampang.<sup>5</sup>

Dalam konteks masyarakat yang multikultural dan religius di Indonesia, dengan berbagai kepentingan ekonomi, sosial kemaslahatan. tatanan sturutur kekuasaan dan ideologi sosial politik yang cenderung hegemoni seringkali terjadi persoalan yang cukup kompleks dan problematis yang dapat menimbulkan konflik.<sup>6</sup> Sejarah menyebutkan bahwa lahirnya konflik bisa dipicu oleh adanya perbedaan keyakinan dan keragaman pemahaman terhadap doktrin normatif kitab suci, khususnya, dan agama dengan kaitannya yang sedemikian erat pada kepentingan ekonomi dan politik. Hal itu tidak saja melahirkan konflik intern di dalam suatu kelompok keagamaan, tetapi lebih merisaukan

-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wim Beuken Karl-Josef Kuschel, *Agama Sebagai Sumber Kekerasan?* terj. Imam Baeken

<sup>(</sup>Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), hlm. x.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> <u>www.detik.com</u> 26 Agustus, 2012. Diakses jam 10.00 tanggal 21-10-2017.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fazlur Rahman, *Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual* terj. Ahsin Muhammad (Bandung: Pustaka, 2000), hlm. 83.

yaitu ketika konflik sudah terjadi antar agama dan budaya yang sering berhubungan dengan persoalan sosial, politik, ekonomi dan sebagainya. Dalam hal ini A. Mukti Ali memberikan tipologi perdamaian untuk menegakkan perdamaian, di antaranya adalah upaya pelucutan senjata, keamanan bersama, jasa-jasa hukum, perubahan dengan damai dan pemerintah internasional.<sup>7</sup>

Pada kisaran awal pemerintahan Orde Baru banyak terjadi konflik antaragama di beberapa wilayah di Indonesia. Keadaan seperti ini pada saat itu bila tidak segera ditangani secara serius akan menjadi malapetaka yang membahayakan bagi kesatuan bangsa Indonesia. Para ahli strategi Orde Baru adalah kalangan sekuler tidak kompromistik atau orang-orang yang vang berpikiran sederhana. sedangkan ahli strategi dengan kebijakan-kebijakannya, pemerintah, menghindari cara sekularisasi politik yang mencolok.8 Pada tahun 1967, tepatnya pada zaman K.H. Dachlan menjabat sebagai Menteri Agama, pemerintah mencoba mengundang para pemuka dari berbagai agama; Islam, Kristen, Hindu, Budha untuk mengadakan pertemuan

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A. Mukti Ali, *Beberapa Persoalan Agama Dewasa Ini* (Jakarta: CV. Rajawali, 1987), hlm. 360.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ahmad Baso, *Civil Islam, Islam dan Demokratisasi di Indonesia* (Yogyakarta: LKiS, 2001), hlm. 148.

bersama dalam usaha menghilangkan akibat-akibat dari pertentangan antargama tapi usaha ini gagal.<sup>9</sup>

Di Indonesia, dialog antar umat beragama mulai dilakukan sejak tahun 1969, dialog yang diprakarsai oleh pemerintah dan dihadiri oleh pimpinan agama, namun usaha ini juga tidak berhasil. Ada hal tidak disetujui oleh Protestan dan Katolik, yaitu saran hendaknya penyiaran agama tidak ditujukan kepada orang orang yang sudah beragama. Pimpinan Katolik dan Protestan tidak setuju dengan saran tersebut, dan pertemuan tersebut menghasilkan perumusan sebagaimana diharapkan. Hal yang mendorong dialog ini untuk mencari titik temu antar umat beragama tetapi hal itu juga gagal untuk dirumuskannya.

Dalam konteks Indonesia, agama Islam yang mayoritas pasti ada gesekan atau dinamika dan adu kekuatan antara konservatisme yang selalu menengok Islam masa lalu, dengan progresivisme yang merekontruksi Islam masa depan, ini merupakan agenda laten umat Islam sepanjang sejarah, walaupun demikian dalam hal ini semangat arah dan corak pemikiran Islam

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Abdurrahaman (dkk.) (ed.), *70 Tahun H. A. Mukti Ali: Agama Dan Masyarakat* (Yogyakarta: Suka Press, 1993), hlm. 69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A. Mukti Ali, *Perbandingan Agama di Indonesia* (Bandung: Mizan, 1995), hlm. 85.

Indonesia mencapai kemajuan yang amat mengesankan dalam banyak hal.<sup>11</sup>

Semua agama pasti mengajarkan tentang perdamaian, baik itu agama Yahudi, Kristen dan Islam, namun dalam hal ini penulis ingin lebih fokus pada pemikiran A. Mukti Ali sebagai penggagas disiplin Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia. Jurusan Ilmu perbandingan Agama yang digagas A. Mukti Ali pertama kali dimunculkan di Indonesia pada Tahun adapun yang dipelajari dalam studi Ilmu 1961. Perbandingan Agama mulai tentang agama-agama besar di dunia diberikan pada fakultas Ushuluddin tingkat sarjana muda, sedangkan jurusan Ilmu Perbandingan Agama tingkat Doktoral diberikan metodelogi ilmu perbandingan agama.<sup>12</sup>

Dalam Ilmu Perbandingan Agama, agama-agama diuraikan sebagaimana adanya dengan berusaha untuk mencari persamaan dan perbedaan antar satu agama dengan lainnya, sedangkan dalam ilmu dakwah, agama-agama diuraikan dalam hubungannya dengan agama Islam; sudah barang tentu ilmu dakwah berbeda dengan ilmu Perbandingan Agama.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> A. Singgih Basuki, *Pemikiran Keagamaan A. Mukti Ali* (Yogyakarta: Suka Press, 2013), hlm. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> A. Mukti Ali, *Ilmu Perbandingan Agama*, hlm. 17.

Intelektual yang mengusung tentang perdamaian di Indonesia banyak sekali di antaranya: Abdurrahman Wahid, Dawam Raharjo, Nurcholish Madjid dan beberapa tokoh lainnya. Sekilas tentang pemikiran A. Mukti Ali ini penulis tertarik dengan konsep perdamaian A. Mukti Ali. Selain itu A. Mukti Ali dikenal sebagai bapak Perbandingan Agama pertama di Indonesia. Maka dari itu penulis ingin mengetahui lebih jauh tentang pandangan perdamaian A. Mukti Ali.

#### B. Rumusan Masalah

- 1. Bagaimana pandangan perdamaian A. Mukti Ali?
- 2. Konteks seperti apa yang melatarbelakangi pemikiran A. Mukti Ali tentang perdamaian?

# C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Penelitian ini dimaksudkan untuk mengetahui secara mendalam pandangan perdamaian A. Mukti Ali, di mana dalam hal ini A. Mukti Ali sebagai tokoh Perbandingan Agama pertama di Indonesia sekaligus pernah menjabat Menteri Agama. Kegunaan penelitian ini secara teoritis diharapkan menambah kajian tentang ilmu Perbandingan Agama. Secara praktis penelitian ini sebagai prasyarat meraih gelar sarjana dalam prodi Studi Agama-agama.

### D. Tinjauan Pustaka

Beberapa peneliti yang yang menulis tentang A. Mukti Ali adalah Ahmad Rianto dengan judul skripsi Dialog antar Umat Beragama (Studi Pemikiran A. Mukti Ali dan Th Sumartama) yang lebih memokuskan pada dialog antar umat beragama tetapi dengan perbandingan tokoh Kristen dan muslim, berbeda dengan penulis teliti bagaimana melihat pemikiran A. Mukti Ali yang fokus pada kajian tentang pandangan perdamaian dalam ranah Indonesia.

Karya-karya terdahulu yang membahas tentang pemikiran A. Mukti Ali antara lain, pertama, A. singgih Basuki, MA. dengan buku yang berjudul *Pemikiran Keagamaan A. Mukti Ali*. Dalam penelitiannya, A. Singgih Basuki memokuskan penelitiannya bagaimana pemikiran keagamaan A. Mukti Ali dan bagaimana bentuk implementasi pemikiran tersebut dibenturkan dengan realitas sosial religius masa itu. <sup>13</sup>

Kedua, Halimah Ja'far dalam Kontektualita dengan judul Modernisasi Keagamaan Islam di Indonesia Telaah Pemikiran A. Mukti Ali. Penelitian ini lebih memokuskan pada modernisasi Islam dan peran pentingnya dalam mempertemukan antara paham modernisme dan agama di Indonesia. Lebih penting dari

9

 $<sup>^{13}</sup>$  A. Singgih Basuki,  $Pemikiran\ Keagamaan\ A.\ Mukti\ Ali,$ hlm. 273

itu, A. Mukti Ali mampu menunjukkan bahwa ajaran Islam bukanlah penghalang bagi proses pembangunan dan modernisasi di Indonesia ketika akan menjalankan program pembangunan dan modernisasi di Indonesia.<sup>14</sup>

Ketiga, kompilasi tulisan para intelektual tentang A. Mukti Ali yang terangkum dalam 70 Tahun H. A. Mukti Ali: Agama dan Masyarakat. Dalam karya ini para intelektual lebih banyak membahas pemikiran keagamaan A. Mukti Ali dihubungkan dengan politik, ekonomi dan lainnya. Dari beberapa karya tersebut tidak ada yang membahas pemikiran A. Mukti Ali terhadap pandangan perdamaian.

### E. Kerangka Teori

Kerangka teori berarti menguraikan konsep persoalan secara utuh dan berupaya menyajikannya dengan teori-teori pendukung yang relevan sebagai referensi utama dalam memahami pandangan perdamaian A. Mukti Ali, oleh sebab itu kerangka teori diartikan sebagai model konseptual dari suatu teori atau hubungan logis di antara faktor-faktor penting yang diidenfikasikan dalam masalah penelitian.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Halimah Ja'far, "Modernisasi Keagamaan Islam di Indonesia; Telaah Pemikiran A. Mukti Ali" dalam *Kontektualita*: Jurnal Penelitian Keagamaan Sosial, volume 21, No 2, 2006, hlm. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Djam'annuri (dkk.) (ed.), 70 Tahun H. A. Mukti Ali, hlm. 71

Ide tentang sosiologi pengetahuan dikenalkan oleh Ibn Khaldun pada abad ke-14 yang mengatakan bahwa sosiologi pengetahuan merupakan cabang sosiologi yang mempelajari hubungan timbal balik antara pemikiran dan masyarakat. Sosiologi pengetahuan harus mampu melihat pengetahuan dalam struktur kesadaran individu bisa membedakan antara pengetahuan kesadaran. Pengetahuan adalah kegiatan yang bisa menjadikan suatu kenyataan menjadi kurang lebih sedangkan kesadaran diungkapkan, menjadikan seseorang lebih mengenal diri sendiri yang sedang berhadapan dengan kenyataan tertentu. 16 Pengetahuan lebih berurusan antara subjek dan objek yang berbeda dengan diri sendiri, artinya pengetahuan lebih banyak berbicara mengenai suatu yang berada di luar diri seseorang, sedangkan kesadaran lebih berurusan dengan subjek yang sedang mengetahui diri sendiri.

Karl Mannheim memaparkan bahwa tugas dari sosiologi pengetahuan adalah menafsirkan hubungan empiris antara sudut pandang struktur pemikiran dengan latar belakang munculnya pemikiran tersebut. Karena itu, Mannheim menawarkan sebuah teori yang disebutnya relasionisme. Teori relasionisme adalah teori

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Peter L Berger dan Thomas Luckmann, *Tafsir Sosial atas Kenyataan; Risalah tentang Sosiologi Pengetahuan* terj. Hasan Basari (Jakarta: LP3ES, 2012), hlm. xviii.

yang menjelaskan bahwa setiap pemikiran selalu berkaitan dengan keseluruhan struktur sosial yang melingkupinya, sehingga pengetahuan dan kepercayaan yang ada dalam masyarakat bisa dikatakan merupakan hasil dari proses sosio-politik.

Untuk mengetahui suatu pemikiran atau pengetahuan, menurut teori relasionisme, harus tetap berpijak pada lokasi sosial, konteks sosial struktur kemasukakalan seseorang. Pemikiran terbentuk atas dasar sosial masyarakat dan akan mengalami perubahan sesuai dengan keadaan sosialnya, itulah sebabnya pengetahuan terus mengalami perubahan dan perkembangan dan tidak bisa dikatakan sebagai kesimpulan tetap.<sup>17</sup>

Karl Mannhein sebagai salah satu seorang penerus ide Ibn Khaldun tentang sosiologi pengetahuan memberikan penjelasan lebih lanjut bahwa yang dimaksud Sosiologi Pengetahuan sebagai sebuah teori pengondisian sosial atau eksistensial pengetahuan, yaitu teori yang mengaitkan antara pengetahuan dan kondisi sosial masyarakat. Sosiologi Pengetahuan menekuni hubungan antara pemikiran manusia ditentukan oleh

<sup>17</sup> Muhyar Fanani, *Metode Studi Islam, Aplikasi Sosiologi Pengetahuan sebagai Cara Pandang* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), hlm. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Muhyar Fanani, *Metode Studi Islam*, hlm. 32-34.

keberadaan sosialnya. Dengan kata lain teori ini akan mampu melihat proses atau pergumulan terbentuknya pemikiran A. Mukti Ali mengenai pandangan perdamaian yang dipengaruhi oleh lokasi sosial dan konteks sosialnya.

Sedangkan Sosiologi Pengetahuan sebagai teori mengambil dua bentuk. *Pertama*, penyelidikan empiris murni lewat pemaparan dan analisis struktural tentang bagaimana interaksi sosial kenyataannya mempengaruhi pemikiran. *Kedua*, penelitian epistemologis yang memusatkan perhatian pada bagaimana relasi sosial dan pemikiran mempengaruhi masalah keshahihan. <sup>19</sup>

#### F. Metode Penelitian

Agar penelitian ini akurat dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah maka langkahlangkah yang akan ditempuh dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

# 1. Jenis Penelitian KALIACA

Jenis penelitian dalam penelitian ini adalah penelitian pustaka (*library research*), dengan mengambil data dari buku-buku, artikel dan jurnal yang ditulis A. Mukti Ali sebagai sumber utama (*primer*) serta data-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Karl Mannheim, *Ideologi dan Utopic; Menyingkap Kaitan Pemikiran dan Politik* terj. Budi Hardiman (Yogyakarta: Kanisius, 1991), hlm. 290.

data dari berbagai buku yang berkenaan dengan A. Mukti Ali yang masih relevan dengan pokok bahasan.

#### 2. Metode Pendekatan

Penelitian ini menggunakan pendekatan historis dengan salah satu tema dari seorang pemikir Islam kemudian dianalisis menggunakan pendekatan filosofis.<sup>20</sup> Adapun tokoh yang diambil yaitu A. Mukti Ali sebagai seorang bapak Perbandingan Agama di Indonesia.

#### 3. Metode Penelitian

Setelah data-data terkumpul maka dilakukan dengan cara sebagai berikut:

# a. Deskripsi

Cara ini digunakan untuk mengetahui berbagai hal yang terkait dengan pandangan perdamaian A. Mukti Ali dan konteks yang

# b. Interpretasi ALIAG

STA melatarbelakanginya.<sup>21</sup>VFRSITV

Hasil deskripsi pandangan perdamaian A. Mukti Ali yang ada didalamnya lalu dilakukan interpretasi agar mendapatkan pemahaman

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Anton Baker dan Ahmad Charris Zubair, *Metode Penelitian Filsafat* (Yogyakarta: Kanisius, 1990), hlm. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Anton Baker dan Ahmad Charris Zubair, *Metode Penelitian Filsafat*, hlm. 64.

yang lebih tepat tentang perdamaian dalam kehidupan saat ini.<sup>22</sup>

# c. Kesinambungan Historis

Metode ini untuk melacak latar belakang A. Mukti Ali berkenaan dengan riwayat hidupnya, latar belakang pendidikan, sosial politik pada waktu itu; khususnya pada waktu penjabat sebagai menteri agama.

#### d. Analisis

Setelah data terkumpul dan disusun dengan cara-cara yang telah disebutkan di atas, tahap selanjutnya dengan menganalisis secara kritis dengan harapan mendapatkan pemahaman baru yang lebih lengkap dengan kehidupan saat ini.

#### G. Sistematika Penulisan

Supaya pembahasan ini tersusun secara sistematis dan tidak keluar dari permasalahan yang telah dirumuskan dalam rumusan masalah, maka penulis menetapkan sistematika pembahasan sebagai berikut:

Bab pertama berupa pendahuluan sebagai gambaran umum dari penelitian yang dilakukan oleh penulis, bab ini mencakup latar belakang masalah,

 $<sup>^{22}</sup>$  Anton Baker dan Ahmad Charris Zubair, *Metode Penelitian Filsafat*, hlm. 66.

rumusan masalah yang bertujuan untuk mempertegas permasalahan serta memberikan batasan atas bahasan agar tidak meluas, tujuan dan kegunaan penelitian, tinjauan pustaka, metode penelitian dan yang terakhir adalah sistematika pembahasan

Bab kedua berisi uraian biografi intelektual A. Mukti Ali, proses lahirnya pemikiran-pemikiran dan pandangannya terhadap perdamaian.

Bab ketiga berisi pandangan perdamaian secara umum, meliputi pandangan Islam tentang perdamaian secara normatif, tipologi pemikiran Islam pasca kemerdekaan hingga pandangan cendekiawan terhadap perdamaian. Hal ini untuk mengetahui dimana posisi A. Mukti Ali dalam khazanah pemikiran Indonesia dalam konteks perdamaian.

Bab keempat merupakan tahap pembahasan pokok dari penelitian ini, yakni membahas tentang pandangan perdamaian dalam perspektif A. Mukti Ali, berikut konteks yang melatarbelakangi pandangannya.

Bab kelima berisi penjabaran kesimpulan dari seluruh pembahasan dan hasil penilitian serta saransaran yang berkaitan dengan penelitian selanjutnya.

# BAB V

#### PENUTUP

# A. Kesimpulan

Sebagaiman yang sudah dijelaskan maka dalam hal ini penulis menyimpulkan bahwasanya pandangan perdamaian A. Mukti Ali berangkat dari pemahaman tentang Islam. Salah satu dari sembilan puluh sembilan Asma Allah adalah Assalam (Maha Damai). Setiap lafazh (kata) yang diucapkan umat Islam dalam setiap salat yang lima kali sehari semalam adalah kata-kata perdamaian. Ucapan pertama ketika selesai dari salat adalah "salam" (perdamaian). Ketika umat Islam saling pun mengucapkan ucapan "salam" berjumpa (perdamaian). Demikian juga, kata sifat dari muslim artinya perdamaian dan surga dalam Islam adalah suatu tempat yang damai (Darussalam). Semua memperlihatkan betapa mendasar dan kuatnya pengertian perdamaian dalam Islam.

Untuk menjawab rumusan masalah pertama, tentang pandangan A. Mukti Ali terhadap perdamaian, terdapat tiga ranah aplikasi perdamaian: pertama, kategori spiritual, ditandai dengan adanya dialog antar umat beragama, yang menghasilkan istilah *agree in* 

disagreement (sepakat dalam perbedaan) yang menjadi ciri khasnya. Kedua, kategori intelektual, ditandai dengan diajarkannya disiplin Ilmu Perbandingan Agama di IAIN oleh A. Mukti Ali pada tahun 1950-an. Ketiga, kategori moral, berangkat dari kenyataan bangsa Indonesia yang majemuk, aplikasi perdamaian A. Mukti Ali dalam ranah kerukunan umat beragama.

Untuk rumusan masalah kedua, tentang konteks yang melatarbelakangi pemikiran A. Mukti Ali tentang perdamaian, bertolak dari gagasannya tentang konsep agree in disagreement. Dengan berpedoman pada biografinya, A. Mukti Ali pernah menjabat sebagai Menteri Agama pada kabinet Pembangunan I. Dengan gagasan yang dikonsepkan A. Mukti Ali tentang agree in disagreement ini, A. Mukti Ali telah membangun landasan teoritik kerukunan di Indonesia, karena masalah agama adalah hal yang khas. Konsep ini dilatarbelakangi oleh di tengah merebaknya kekerasan konflik yang cukup tajam antara umat Islam dengan umat Kristiani di beberapa wilayah pada masa Orde Baru yang marak dengan ketegangan antar kelompok yang satu dengan yang lainya.

#### B. Saran-saran

Dalam penelitian ini tentu terdapat banyak kekurangan untuk dapat disebut sebagai penelitian yang komprehensif, baik dari tata tulis, keterbatasn referensi, pemaparan tema yang masih bersifat umum, dan lainlain. Selain itu, mengingat penelitian terhadap A. Mukti Ali tentang konsep perdamaian yang minim, penelitian ini juga merupakan sedikit upaya untuk menelisik pemikiran A. Mukti Ali dalam konteks perdamaian di Indonesia. Oleh karenanya, kritik dan saran sangat penulis harapkan supaya penelitian ini dapat menjadi lebih baik dari sebelumnya.

Untuk penelitian lebih lanjut, penulis menganjurkan penelitian secara lebih spesifik terhadap pemikiran A. Mukti Ali tentang Ilmu Perbandingan Agama; mengingat dia adalah bapak Ilmu Perbandingan Agama Indonesia. Penelitian terhadap A. Mukti Ali dalam bidang politik juga dirasa perlu, guna mengetahui implementasi pemikirannya dalam dinamika politik di Indonesia.

# **DAFTAR PUSTAKA**

- Abdurrahman (dkk.) (ed), 70 Tahun H. A. Mukti Ali: Agama Dan Masyarakat. Yogyakarta: Suka Press, 1993.
- Ali, Fachri (dkk.), *Merambah Jalan Baru Islam*. Bandung: Mizan, 1986.

| Ali, A. Mukti, <i>Pergolakan Pemikiran Islam: Catatan Harian</i> |
|------------------------------------------------------------------|
| Ahmad Wahib. Jakarta: Demoracy Project, 2012.                    |
|                                                                  |
| , Agama Dan Pembanguna di Indonesia, Jakarta:                    |
| Departemen Agama, 1978,                                          |
|                                                                  |
| , Faktor-faktor Penyiaran Islam. Yogyakarta:                     |
| Yayasan Nida, 1971.                                              |
| , Ilmu Perbandingan Agama. Yogyakarta:                           |
|                                                                  |
| Yayasan Nida, 1975.                                              |
| STATE ISLAMIC UNIVERSITY                                         |
| , Memahami Beberapa Aspek Ajaran Islam.                          |
| Bandung: Mizan, 1996 KARTA                                       |
| , Agama: Dalam Pergumulan Masyarakat                             |
| Kontemporer. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1998.                     |
| , BeberapaPersoalan AgamaDewasaIni                               |
| .Jakarta: CV. Rajawali,1987.                                     |

- \_\_\_\_\_\_, *Perbandingan Agama di Indonesia*. Bandung: Mizan,1995.
- Arifin, Syamsul (dkk.), *Spiritualitas Islam dan Peradaban Masa Depan.* Yogyakarta: SIPRESS, 1996.
- Azra, Azyumardi dan Saiful Umam (Ed.), *Menteri-Menteri Agama RI: Biografi Sosial-Politik*. Jakarta: Badan

  Litbang Agama Departemen Agama RI, 1998.
- Ar Hendry Eka. *Sosiologi Konflik*. Pontianak: STAIN Pontianak Press Anggota IKAPI, 2009
- Asnawi (dkk), Studi Perdamaian: *Perdamaian dan Konflik Pembangunan dan Peradaban*, Surabaya: Pustaka

  Eureka, 2003.
- Baidan, Nashiruddin, *Metodologi Penafsiran al-Qur'an*. Yogyakarta: Pelajar Offset, 1998..
- Baker, Anton (dkk), *Metode Penelitian Filsafat*. Yogyakarta: Kanisius, 1990.
- Basuki, A.Singgih, *Pemikiran Keagamaan A. Mukti Ali.* Yogyakarta: Suka Press, 2013.

- Berger, Peter L., (dkk), *Tafsir Sosial atas Kenyataan; Risalah tentang Sosiologi Pengetahuan* terj. Hasan Basari. Jakarta: LP3ES,2012.
- Karl-Beuken, Wim Josef Kuschel, *Agama Sebagai Sumber Kekerasan?* terj. Imam Baeken Yogyakarta: PustakaPelajar, 2003.
- Daradjat, Zakiya (dkk ), *Perbandingan Agama*. Jakarta:
  Direktorat Pembinaan Perguruan Tinggi Agama Islam,
  1982.
- Darraz, Abdullah Muhammad (dkk.), *Jihad, Khlifah dan Terorisme*. Bandung: Mizan Pustaka, 2017.
- Daya, Burhanuddin (dkk), *Ilmu Perbandingan Agama Di Indonesian Dan Belanda*. Jakarta: KDT, 1992
- Djeanar, Asespati, Asejarah Agama-Agama di Indonesia. Yogyakarta: Araska, 2014.

OGYAKART

- Departemen agama RI, Al Qur'an dan Terjemahan
- Dharwis KH Ellyasa., Gus Dur NU dan Masyarakat Sipil, Yogyakarta: LKIS, 1997.

- Fanani, Muhyar, *Metode Studi Islam, Aplikasi Sosiologi Pengetahuan sebagai Cara Pandang*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008.
- Gaus AF, Ahmad, *Api Islam Nurcholish Madjid: Jalan Hidup Seorang Visioner*. Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010.
- Ghazali, Moqsith, *Argumen Pluralime Agama*. Depok: KataKita, 2009.
- Harahab, Sahrin, Teologi Kerukunan. Jakarta: Prenada, 2011.
- Kementerian Agama RI, *Al-Quran dan Isu-isu Kontemporer*, Jakarta: Lajnah Pentashih Mushaf Al-Quran, 2012.
- Kontektualita: Jurnal Penelitian Keagamaan Sosial, Volume 21, No 2, 2006,hlm. 46.

# STATE ISLAMIC UNIVERSITY

- Kuntowijoyo, *Dinamika Sejarah Umat Islam Indonesa*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1994.
- Latif, Yudi, Intelegensia Muslim dan Kuasa: Genealogi Inteligensia Muslim Indonesia Abad Ke-20. Jakarta: Democracy Project, 2012.
- Madjid, Nurcholish, *Islam Doktrin dan Peradaban*. Jakarta: Paramadina,2008.

- Mannheim, Karl, *Ideologi dan Utopic; Menyingkap Kaitan Pemikiran dan Politik*terj. Budi Hardiman. Yogyakarta: Kanisius, 1991.
- Mustaqim, Abdul dan Sahiron Syamsudin (ed.) *Studi Al-Qur'an Kontemorer: Wacana Baru Berbagai Metodologi Tafsir*. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002.
- Naim, Ngainun, *Teologi Kerukunan Mencari titik temu dalam keragaman*. Yogyakarta: Teras, 2011.
- Nimer Abu Mohammed, *Nirkekerasan dan Bina-Damai dalam Islam*, terj: M. Irsyad Rhafsadi, Jakarta: Democracy Project, 2010.
- Qutub, Sayyid, *Islam Dan Perdamaian Dunia* terj.Pustaka Firdaus, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987.
- Saidiman, Ahmad (dkk.) (ed.) *Pembaharuan Tanpa Apologia?: Esai-esai tentang Ahmad Wahib.* Jakarta:

  Democracy Project, 2012.
- Rahman, Fazlur, *Islam dan Modernitas: Tentang Tranformasi Intelektual* terj. Ahsin Muhammad. Bandung: Pustaka, 2000.

- Sitompul, Agussalim, *Sejarah Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam* (1947-1975), .Jakarta: Misaka Galiza, 2008.
- Supriyanto, "Perdamaian Dan Kemanusia Dalam Pandangan Islam", Volume 7, Nomer 2, Desember 2013
- Suryanegara, Mansur Ahmad, *Menemukan Sejarah: Wacana Pergerakan Islam di Indonesia*. Bandung: Mizan, 1996.
- Syahid, Achmad (dkk.), Riuh Beranda Satu: Peta Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. Departemen Agama RI, tt.
- Thohari Y Hajriyanto., *Muhammadiyah dan Pergulatan Politik Islam Modernis*. Jakarta Pusat: PSAP

  Muhammadiyah,2005.
- Titus, Harold (dkk.), *Persoalan-Persoalan Filsafat*. Jakarta, Bulan Bintang, 1983.
- *Ulumul Qur'an*, No.3, Vol. VI. Jakarta: LSAF Dan ICMI, 1995.

GYAKARTA

- Ushuluddin Vol. XXI No. 1, Januari 2014.
- Wahid Abdurahman, Prima Pemikiran Gus Dur, Yogyakarta: LKiS, 2010

Wahid Abdurahman, Islamku Islam Anda Islam Kita, Jakarta: The Wahid Institute, 2002.

Yewangoe, A.A, *Agama dan Kerukunan*. Jakarta: Gunung Mulia, 2011.

Zakiy Abdullah, *Islam Cahaya Dunia Menuju Keselamatan Akhirat*. Bandung: Pustaka Setia, 2002.

# Website:

www.detik.com 26 Agustus, 2012.Diakses jam 10.00tanggal 21-10-2017

https://kbbi.web.id/damai

https://tirto.id/abdul-mukti-ali-bapak-kerukunan-umat-beragama

https://tirto.id/abdul-mukti-ali-bapak-kerukunan-umatberagama-cKqL