
 
 

HALAMAN JUDUL 

NILAI-NILAI PENDIDIKAN ISLAM 

DALAM KITAB AYYUHAL WALAD KARYA IMAM AL-GHAZALI 

 DAN RELEVANSINYA PADA GENERASI Z  

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: Toni Gunawan Rambe 

NIM: 23204012040 

 

 

 

 

 

 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Magister (S2) 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan 

Kalijaga untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna  

Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M.Pd) 

Program Studi Pendidikan Agama Islam 

 

YOGYAKARTA 

2025  



 
 

ii 

 

LEMBAR PENGESAHAN 



 
 

iii 

 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 

 



 
 

iv 

 

SURAT PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

 

  



 
 

v 

 

NOTA DINAS PEMBIMBING 
 

  



 
 

vi 

 

MOTTO 
 

ةِ   جَنَّ
ْ
ى ال

َ
هُ بِهِ طَرِيقًا إِل

َ
ُ ل  اللََّّ

َ
ل مًا، سَهَّ

ْ
تَمِسُ فِيهِ عِل

ْ
كَ طَرِيقًا يَل

َ
مَنْ سَل  

"Barang siapa menempuh suatu jalan untuk mencari ilmu, maka Allah akan 

memudahkan baginya jalan menuju surga."1 

 

  

 
1Muslim ibn al-Hajjaj, Shahih Muslim (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī) Hadits no 

2669 <https://sunnah.com/muslim:2699a>. 



 
 

vii 

 

PERSEMBAHAN 
 

Tesis ini saya persembahkan untuk Almamater Tercinta 

Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta  



 
 

viii 

 

 ABSTRAK 
 

TONI GUNAWAN RAMBE, NIM 23204012040. Nilai-Nilai Pendidikan Islam  

Dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam Al-Ghazali  Dan Relevansinya Pada 

Generasi Z (Dibimbing Oleh Prof. Dr. H. Sabarudin, M.Si) 

 

Fenomena degradasi moral dan lemahnya karakter spiritual generasi muda di 

era digital menjadi tantangan serius bagi pendidikan Islam masa kini. Pendidikan 

yang lebih berorientasi pada aspek kognitif dan pencapaian akademik seringkali 

mengabaikan dimensi akhlak dan spiritualitas peserta didik. Dalam konteks ini, 

pemikiran Imam al-Ghazali melalui karya Ayyuhal Walad menawarkan nilai-nilai 

pendidikan Islam yang relevan untuk membentuk karakter generasi z. Penelitian ini 

bertujuan untuk menggali nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam kitab 

Ayyuhal Walad karya Imam al-Ghazali, dan menganalisis relevansinya terhadap 

karakteristik Generasi Z di era digital. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

studi kepustakaan (library research). Sumber primer penelitian adalah kitab 

Ayyuhal Walad, sedangkan sumber sekundernya berupa buku, jurnal, dan karya 

ilmiah yang relevan dengan pendidikan Islam, pemikiran al-Ghazali, serta 

karakteristik Generasi Z. Analisis data dilakukan melalui metode content analysis 

(analisis isi) untuk mengidentifikasi dan menafsirkan nilai-nilai pendidikan Islam 

yang terdapat dalam teks. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) Nilai-nilai pendidikan Islam dalam 

Ayyuhal Walad meliputi tiga aspek utama, yaitu nilai akidah (tauhid, ketaatan 

kepada Allah, menjauhi kesyirikan), nilai ibadah (keikhlasan, disiplin, tanggung 

jawab spiritual), dan nilai akhlak (kesederhanaan, kejujuran, tanggung jawab sosial, 

serta penghormatan terhadap guru). (2)  Nilai-nilai tersebut memiliki relevansi yang 

tinggi terhadap pembentukan karakter Generasi Z, khususnya dalam menghadapi 

tantangan moral dan spiritual di era digital yang serba instan dan materialistik. 

Ajaran al-Ghazali dalam Ayyuhal Walad dapat dijadikan rujukan dalam 

pengembangan pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan akidah, 

ibadah, dan akhlak secara seimbang. Implikasi penelitian ini menegaskan 

pentingnya revitalisasi nilai-nilai spiritual dalam sistem pendidikan Islam modern 

agar mampu melahirkan generasi berilmu, beriman, dan berakhlak mulia. 

 

 

Kata Kunci: Nilai-nilai Pendidikan Islam, Ayyuhal Walad, Imam al-Ghazali, 

Generasi Z. 

  

  



 
 

ix 

 

ABSTRACT 

 

TONI GUNAWAN RAMBE, NIM 23204012040. The Values of Islamic 

Education in Imam al-Ghazali’s Book Ayyuhal Walad and Its Relevance to 

Generation Z. (Supervised by Prof. Dr. H. Sabarudin, M.Si) 

The phenomenon of moral degradation and the weakening of spiritual 

character among young people in the digital era has become a serious challenge 

for Islamic education today. Education that is more oriented toward cognitive 

aspects and academic achievement often neglects the moral and spiritual 

dimensions of learners. In this context, Imam al-Ghazali’s thoughts in his work 

Ayyuhal Walad offer Islamic educational values that are highly relevant to shaping 

the character of the z generation. This study aims to explore the Islamic educational 

values contained in Ayyuhal Walad by Imam al-Ghazali and analyze their relevance 

to the characteristics of Generation Z in the digital era. 

This research employs a qualitative approach with a library research design. 

The primary source is Ayyuhal Walad, while the secondary sources consist of books, 

journals, and scientific works related to Islamic education, al-Ghazali’s thoughts, 

and the characteristics of Generation Z. Data analysis was carried out using the 

content analysis method to identify and interpret the Islamic educational values 

contained within the text. 

The findings of this study indicate that: (1) The Islamic educational values in 

Ayyuhal Walad encompass three main aspects, namely the values of creed (aqidah) 

including monotheism, obedience to Allah, and avoidance of polytheism; the values 

of worship (ibadah) such as sincerity, discipline, and spiritual responsibility; and 

the values of ethics (akhlaq) including modesty, honesty, social responsibility, and 

respect for teachers. (2) These values have strong relevance to the character 

formation of Generation Z, particularly in addressing moral and spiritual 

challenges in a digital era marked by instant gratification and materialism. Al-

Ghazali’s teachings in Ayyuhal Walad can serve as an important reference in 

developing Islamic education that emphasizes a balanced formation of aqidah, 

ibadah, and akhlaq. The implications of this research highlight the urgency of 

revitalizing spiritual values within modern Islamic educational systems to nurture 

a generation that is knowledgeable, faithful, and morally upright. 

 

 

Keywords: Islamic Educational Values, Ayyuhal Walad, Imam al-Ghazali, 

Generation Z. 

 

  



 
 

x 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 
 

Transliterasi kata-kata Arab yang dipakai dalam penyusunan 

tesis ini berpedoman pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama 

dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 

158/1987 dan 0543b/U/1987, tanggal 22 Januari 1988. 

 

A. Konsonan 

 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif Tidak ا
dilambangkan 

Tidak dilambangkan 

 Ba’ B Be ب 

 Ta’ T Te ت 

 Ṡa’ Ṡ Es (dengan titik di atas) ث 

 Jim J Je ج

 Ḥa’ Ḥ Ha (dengan titik di ح
bawah) 

 Kha Kh Ka dan ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra’ R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س 

 Syin Sy Es dan ye ش 

 Ṣad Ṣ Es (dengan titik di ص
bawah) 

 Ḍaḍ Ḍ De (dengan titik di ض
bawah) 

 Ṭa Ṭ Te (dengan titik di ط 
bawah) 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xi 

 

 Ẓa Ẓ Zet (dengan titik di ظ 
bawah) 

 Ain ‘ Koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Fa ف 

 Qaf Q Qi ق 

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل 

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha’ H Ha ه

 Hamzah ’ Apostrof ء

 Ya’ Y Ye ي

 

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah Ditulis Rangkap 

 

 Ditulis Muta’addidah متعددة

 Ditulis ‘iddah عدة

 

C. Ta’ Marbutah 

Semua tā’ marbūtah ditulis dengan h, baik berada pada 

akhir kata tunggal ataupun berada di tengah penggabungan kata 

(kata yang diikuti oleh kata sandang “al”). Ketentuan ini tidak 

diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap dalam bahasa 

indonesia, seperti shalat, zakat, dan sebagainya kecuali 

dikehendaki kata aslinya. 

 Ditulis Hibbah هبة 

 Ditulis Jizyah جزية 

 ’Ditulis karāmah al-awliyā كرامةالأولياء 

 

D. Vokal Pendek  

 

- Fatḥah Ditulis A 

- Kasrah Ditulis I 



 
 

xii 

 

- Ḍammah Ditulis U 

 

E. Vokal Panjang 

 

fathah + alif 

 جا هلية 

Ditulis  ā 

jāhiliyyah 

fathah + ya’ mati 

 تنسى 
Ditulis  ā 

tansā 

kasrah + ya’ mati 

 كريم 

Ditulis  ī 

karīm 

  dammah + wawu 

mati  

 فروض      

Ditulis ū 

furūḍ 

 

F. Vokal Rangkap 

 

fathah + ya mati 

 بينكم 
Ditulis  Ai 

Bainaku

m 

fathah + wawu mati 
 قول

Ditulis Au 
Qaul 

 

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan 

Apostrof 

 

 Ditulis  a’antum اانتم 

 Ditulis u’iddat la’in            اعددت 

 

H. Kata Sandang Alif + Lam 
1. Bila diikuti huruf Qamariyyah maka ditulis dengan                     menggunakan huruf awal 

“al” 

 Ditulis Al-Qur’ān القران

 Ditulis Al-Qiyās القياس 

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis sesuai dengan huruf pertama 

Syamsiyyah tersebut 



 
 

xiii 

 

 ’Ditulis As-Samā السماء

 Ditulis Asy-Syams الشمس

 

I. Penulisan Kata-kata dalam Rangkaian Kalimat 

Ditulis menurut penulisannya 

 

ذوي الفروضا  
 هل السنة 

Ditulis Żawi al-furūḍ 
ahl al sunnah 

   

 

 

  



 
 

xiv 

 

KATA PENGANTAR 
 

Segala puji bagi Allah SWT yang telah melimpahkan rahmat, taufik, serta 

hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini dengan baik. Shalawat 

serta salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita Nabi Muhammad 

SAW, beserta keluarga, sahabat, dan para pengikutnya hingga akhir zaman. Berkat 

perjuangan beliau, manusia terbimbing keluar dari kegelapan menuju cahaya ilmu 

dan keimanan. 

Tesis ini berjudul “Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Kitab Ayyuhal Walad 

Karya Imam al-Ghazali dan Relevansinya terhadap Generasi Z.” Penulis menyadari 

sepenuhnya bahwa penyusunan tesis ini tidak akan terselesaikan tanpa adanya 

bimbingan, doa, serta dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan segala 

kerendahan hati, penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof. Noorhaidi, M.A, M.Phil., Ph.D., selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, atas segala fasilitas dan dukungan yang diberikan 

selama penulis menempuh pendidikan di kampus ini. 

2. Prof. Dr. Sigit Purnama, S.Pd.I., M.Pd., selaku Dekan Fakultas Ilmu Tarbiyah 

dan Keguruan, yang telah memberikan bimbingan dan motivasi dalam proses 

akademik maupun non-akademik. 

3. Dr. Dwi Ratnasari, S.Ag., M.Ag., selaku Ketua Program Studi Pendidikan 

Agama Islam, yang selalu memberi semangat dan dorongan agar penulis dapat 

menyelesaikan studi dengan sebaik-baiknya. 



 
 

xv 

 

4. Dr. Adhi Setiawan, M.Pd., selaku Sekretaris Program Studi Pendidikan Agama 

Islam, atas saran dan arahannya selama proses perkuliahan dan penyusunan 

tesis ini. 

5. Prof. Dr. Sabarudin M.Si selaku Dosen Pembimbing Tesis yang dengan penuh 

kesabaran memberikan bimbingan, arahan, serta motivasi hingga tesis ini 

tersusun dengan baik. 

6. Seluruh Dosen dan Tenaga Kependidikan di Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 

Keguruan, atas ilmu, bimbingan, dan pelayanan yang tulus selama penulis 

menempuh pendidikan. 

7. Kedua orang tua tercinta, yang dengan penuh kasih sayang, doa, dan 

pengorbanan yang tiada henti menjadi sumber kekuatan terbesar dalam setiap 

penulis. 

8. Saudara-saudara penulis, yang selalu memberikan semangat dan menjadi 

tempat berbagi suka duka selama proses penulisan tesis ini. 

9. Teman-teman seperjuangan di Program Studi Pendidikan Agama Islam, terima 

kasih atas kebersamaan, dukungan , dan otivasi selama menempuh perjalanan 

akademik ini. 

10. Seluruh pihak yang tidak dapat disebutkan satu per satu, yang telah memberikan 

bantuan, inspirasi, serta doa dalam proses penelitian dan penulisan tesis ini. 

Semoga Allah SWT membalas segala kebaikan dengan pahala yang berlipat 

ganda. 



 
 

xvi 

 

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kesempurnaan. Segala 

kekurangan dan keterbatasan dalam penelitian ini sepenuhnya menjadi tanggung 

jawab penulis. Oleh karena itu, penulis sangat mengharapkan kritik dan saran yang 

membangun demi perbaikan karya ilmiah di masa mendatang. 

Akhirnya, semoga tesis ini dapat memberikan manfaat dan menjadi kontribusi 

kecil bagi pengembangan ilmu pendidikan Islam, khususnya dalam memahami 

nilai-nilai pendisdikan yang terkandung dalam karya monumental Imam al-

Ghazali. 

 

 

                                                                                  Yogyakarta, 14 November 2025 

                                                                                  Yang Menyatakan, 

 

 

 

 

Toni Gunawan Rambe S.Pd. 

NIM. 23204012040 

 

  



 
 

xvii 

 

DAFTAR ISI 
 

LEMBAR PENGESAHAN ........................................................................... ii 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS .............................................. iii 

SURAT PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI .............................................. iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ..................................................................... v 

MOTTO .......................................................................................................... vi 

PERSEMBAHAN ........................................................................................... vii 

ABSTRAK ...................................................................................................... viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .......................................... x 

KATA PENGANTAR ..................................................................................... xiv 

DAFTAR ISI ................................................................................................... xvii 

BAB I PENDAHULUAN ............................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................... 7 

B. Rumusan Masalah ............................................................................. 7 

C. Tujuan Penelitian .............................................................................. 7 

D. Manfaat Penelitian ............................................................................ 7 

E. Kajian Pustaka .................................................................................. 8 

F. Landasan Teori .................................................................................. 15 

1. Nilai-Nilai Pendidikan Islam ...................................................... 15 

2. Generasi Z ................................................................................... 48 

G. Sistematika Pembahasan ................................................................... 52 

BAB II METODE PENELITIAN ................................................................. 54 

A. Jenis Penelitian ................................................................................. 54 

B. Pendekatan Penelitian ....................................................................... 55 

C. Sumber Data ..................................................................................... 56 

D. Teknik Pengumpulan Data ................................................................ 57 

E. Teknik Analisis Data ......................................................................... 59 

F. Keabsahan Data ................................................................................ 60 

BAB III BIOGRAFI IMAM AL-GHAZALI DAN DESKRIPSI KITAB 

AYYUHAL WALAD ...................................................................................... 62 

A. Riwayat Hidup Imam Al-Ghazali ..................................................... 62 

B. Gambaran Umum Kitab Ayyuhal Walad .......................................... 67 



 
 

xviii 

 

BAB IV NILAI-NILAI PENDIDIKAN ISLAM AYYUHAL WALAD 

DAN RELEVANSINYA TERHADAP KARAKTER GEN Z ..................... 73 

A. Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Kitab Ayyuhal Walad ............. 76 

1. Nilai Pendidikan Aqidah ............................................................. 77 

2. Nilai Pendidikan Ibadah .............................................................. 86 

3. Nilai Pendidikan Akhlak ............................................................. 100 

B. Relevansi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Kitab Ayyuhal 

Walad dengan Karakteristik Gen Z ................................................... 116 

1. Relevansi Nilai Aqidah Pada Gen Z ........................................... 116 

2. Relevansi Nilai Ibadah Pada Gen Z ............................................ 123 

3. Relevansi Nilai Akhlak Pada Gen Z ........................................... 130 

BAB V PENUTUP .......................................................................................... 153 

A. Kesimpulan ....................................................................................... 153  

B. Saran ................................................................................................. 154 

DAFTAR PUSTAKA...................................................................................... 155 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ............................................................................ 173 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ........................................................................ 174 



 
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 
 

A. Latar Belakang Masalah 
 

Manusia merupakan makhluk yang diutus Allah untuk menjadi pemimpin 

di muka bumi. Tentunya manusia membutuhkan pendidikan untuk menjadi 

seorang khalifah karena pada hakikatnya manusia dilahirkan dalam keadaan 

tidak memiliki ilmu. Manusia diberi akal agar dapat membedakan diantara dua 

jalan kebaikan dan keburukan. Akan tetapi manusia tidak akan mengetahui 

suatu kebeneran kecuali melalui ilmu pengetahuan, dan itu ditempuh hanya 

dengan pendidikan. Oleh karena itu, pengetahuan ditempatkan pada maqom 

yang mulia di dalam konsep pendidikan Islam.2 

Pendidikan Islam merupakan kegiatan ajar mengajar secara sengaja yang 

dilakukan menurut pola ajaran Islam yang bersumber wahyu dan hadist Nabi 

SAW. Ilmu pengetahuan perspektif Islam digariskan berdasarkan tuntutan 

wahyu. Ilmu pengetahuan dapat dikatakan mencapai tujuannya jika mampu 

mengantar peserta didik pada tujuan akhir, yaitu kedekatan dirinya dengan 

Allah, serta memiliki perilaku yang baik kepada sesama makhluk. Oleh sebab 

itulah, akhlak mempunyai kedudukan sentral dalam pendidikan Islam. 

Berdasarkan sabda Rasulullah, misinya dalam mengemban amanah dakwah 

tidak lain menyempurnakan akhlak umat manusia.3

 
2 Kahrani and Muhammad Igbal, ‘Konsep Ilmu Pengetahuan Persepektif Pendidikan Islam 

dan Barat’, AL-MUAWANAH Journal of Islamic Education, 1.2 (2021), hlm. 105–40. 
3 Maulidah Maulidah, ‘Akhlak Sebagai Esensi Pendidikan Islam’, Al Qalam: Jurnal Ilmiah 

Keagamaan dan Kemasyarakatan, 16.6 (2022), 1945. 



2 
 

 
 

 

Akan tetapi pendidikan dewasa kini hanya mementingkan nilai akademik. 

Dacholfany menyatakan dalam tulisannya lembaga pendidikan Islam saat ini 

lebih condong kepada orientasi yang bersifat transfer of knowledge and skill 

dalam menumbuhkan proses intlektualisasi tetapi kurang memperhatikan di 

dalam pembinaan akhlak yang berupaya mewujudkan generasi yang 

mempunyai ‘’bastatan fil-ilmi wal jism’’ yang meliputi spiritualitas dan 

memiliki disiplin moral Islami.4 

Pendidikan yang sedang popular hingga saat ini adalah di Indonesia 

pendidikan belum berhasil menciptakan sumber daya manusia yang memiliki 

karakter.5 Tidak sedikit pelajar yang telah menamatkan pendidikan di Indonesia, 

akan tetapi memiliki mental dan moral yang lemah. Hal tersebut bisa dibuktikan 

dengan banyaknya tindakan kekerasan di antara pelajar, antar-mahasiswa, 

mahasiswa dengan pelajar, pelajar dengan masyarakat. Pernyataan tersebut 

seringkali terjadi di kehidupan nyata. 

Kenyataan tersebut sesuai dengan apa yang dijelaskan Anwar dan Salim 

bahwasanya pendidikan di Indonesia sedang menghadapi permasalahan, yaitu 

merosotnya karakter peserta didik.6 Cirinya bisa diketahui melalui beragam 

permasalahan peserta didik, gejalanya mulai terasa sedikit demi sedikit sejak 

beberapa dekade akhir.  Apabila permasalahan ini dibiarkan, eksistensi dan 

 
4M Ihsan Dacholfany, ‘Reformasi Pendidikan Islam Dalam Menghadapi Era Globalisasi : 

Sebuah Tantangan dan Harapan’. 
5 Sutrimo Purnomo, ‘Pendidikan Karakter di Indonesia: Antara Asa dan Realita’, Jurnal 

Kependidikan, 2.2 (2014), 66–84. 
6 Purnomo. Pendidikan Karakter di Indonesia: Antara Asa dan Realita. 



3 
 

 
 

kemanan hidup bermasyarakat akan terancam oleh kemerosotan moral. Banyak 

sekali kemerosotan moral yang terjadi saat ini, antara lain seperti rendahnya 

keinginan berjuang bagi kaum muda, lemahnya kepemimpinan nasional, 

tingginya kasus korupsi. Segala permasalahan tersebut menimbulkan berbagai 

macam dampak negatif misalnya disintegrasi, melemahnya daya saing 

Indonesia di kancah internasional, negara tetangga memandang rendah terhadap 

kemampuan Indonesia.7 

Degradasi moral terjadi karena banyak faktor yang mempengaruhi. 

Diantaranya karena pengaruh kemajuan teknologi informasi serta media 

komunikasi semakin banyak, kurangnya kemampuan peserta didik dalam 

memfilter keterbukaan dirinya terhadap informasi sehingga mengakibatkan 

peserta didik bisa mengakses informasi baik itu konten yang layak ditonton 

ataupun tidak. Selain itu faktor bebas yang semakin hari tidak terarah karena 

acara televisi yang tidak memiliki orientasi pada pendidikan sehingga 

mendorong degredasi moral di dunia pendidikan. Globalisasi memudahkan 

siapapun dalam mengakses segala informasi dari mana saja, tidak terkecuali dari 

kiblat barat yang sudah tentu mempunyai standar moral berbeda dengan 

Indonesia. Jika masalah ini tidak segera ditangani, sudah dipastikan, pemuda di 

kalangan gen z akan meniru gaya hidup yang tidak sehat tersebut. Oleh karena 

itu, di kehidupan saat ini menjadikan remaja gen z mengubah gaya hidup 

mereka yang berwawasan nasional menuju wawasan global.8 

 
7 Syaiful Anwar and Agus Salim, ‘Pendidikan Islam dalam Membangun Karakter Bangsa 

Pendahuluan’, Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 9.2 (2018), 233–47. 
8 Daria J Kuss and others, ‘Metadata, Citation and Similar Papers at Core.Ac.Uk’, 2013, 

1–19. 



4 
 

 
 

Oleh karena itu pendidikan Islam harus memiliki peran membangun 

peradaban manusia yang lebih manusiawi dan pendidikan Islam yang dibawa 

Rasulullah sudah tentunya akan tetap relevan sampai kapanpun dalam 

membangun nilai moral umat manusia.9 Sebagaimana yang telah dijelaskan 

sebelumnya, tujuan utama misi Rasulullah adalah memperbaharui akhlak umat 

manusia. Di kehidupan hari ini dengan adanya media transformasi begitu instan 

dan sangat kompleks tidak menutup kemungkinan, manusia akan semakin jauh 

dari nilai pendidikan Islam. 

Pesatnya perkembangan teknologi dan cepatnya perkembangan ilmu 

pengetahuan dari hari ke hari juga menyebabkan banyak sekali generasi umat 

Islam tidak mengenal tokoh-tokoh islam yang memiliki pengaruh di dunia 

pendidikan. Mereka hanya mengenal tokoh-tokoh barat dari pada tokoh Islam 

yang telah berhasil mencetak generasi hebat. Tokoh yang menciptakan generasi 

berakhlak mulia, terhormat, disiplin, bermanfaat bagi agama, nusa dan bangsa. 

Meskipun Indonesia bukan negara islam secara totalitas, akan tetapi dasar-dasar 

negara sangat kental dengan nilai-nilai ajaran Islam.10  

Salah satu ilmuwan muslim yang memiliki integritas di bidang keilmuan 

adalah Imam Al-Ghazali. Beliau adalah seorang ulama muslim. Ia disegani 

kawan maupun lawan. Namanya terkenal akan tetapi tidak hanya di dunia Islam, 

melainkan terkenal di dunia barat. Banyak sekali disiplin ilmu yang telah 

dikuasainya seperti di bidang falsafah, fiqih, akhlak, akidah Islam, tasawuf, 

 
9 Irpan Ilmi and others, ‘Islamic Educational Values as the Core of Character Education’, 

EDUTEC : Journal of Education And Technology, 2023. 
10 Robitul Abror and Muhtadi Abdul Mun’im, ‘Flows and Paradigms of Classical Muslim 

Figures’ Thoughts on Education in Islam’, Responsive: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 2025. 



5 
 

 
 

politik, pendidik dan lain sebagainya. Kemampuan al-Ghazali telah banyak 

memberikan kontribusi di bidang keilmuan Kehebatan itu memberikan 

pengaruh besar kepada budi pekerti umat Islam, pemikiran hingga karya yang 

ia tulis, salah satunya kitab Ayyuhal Walad.11 Penulis memilih kitab ini untuk 

dijadikan sebagai kajian utama dikarenakan ada banyak sekali nilai pendidikan 

Islam yang terdapat dalam kitab Ayyuhal Walad. Kitab tersebut membahas nilai-

nilai yang sangat sederhana sehingga mudah dipahami atau di implementasikan 

oleh peserta didik. 

Di dalam kitab Ayyuhal Walad Imam Al-Ghazali menekankan pentingnya 

ilmu yang bermanfaat dan amal yang ikhlas. Beliau menegaskan bahwa ilmu 

yang tidak diamalkan ibarat pohon yang tidak berbuah.12 Pesan ini 

menunjukkan bahwa tujuan pendidikan Islam tidak berhenti pada penguasaan 

ilmu, tetapi juga menuntut praktik nyata yang membentuk akhlak peserta didik. 

Imam Al-Ghazali juga berpesan tentang pentingnya menjaga hati, menyucikan 

jiwa, dan mengutamakan akhirat di atas dunia. Hal ini sejalan dengan tujuan 

utama pendidikan Islam, yaitu membentuk manusia yang beriman, berakhlak 

mulia, dan berorientasi pada keridhaan Allah. 

Imam Al-Ghazali juga berpesan agar seorang penuntut ilmu tidak terjebak 

dalam kebanggaan intelektual semata, melainkan menyeimbangkannya dengan 

akhlak dan ibadah. Beliau mengingatkan mereka bahwa banyak orang memiliki 

ilmu pengetahuan tetapi mengabaikan penerapannya, sehingga ilmu yang 

 
11 Baharuddin Ar Baharuddin Ar, ‘Konsep Pendidikan dalam Perspektif Al-Ghazali’, Jurnal 

Ikhtibar Nusantara, 2.2 (2023), 172–82. 
12 Imam Al-Ghazali, Terjemah Kitab Ayyuhal Walad: Naseht-Nasehat Imam Al-Ghazali 

Kepada Muridnya, Cetakan Pe (Maktab al-Huda, 2021). 



6 
 

 
 

mereka miliki tidak bermanfaat bagi diri sendiri maupun orang lain.13 Dengan 

demikian, pesan-pesan dalam buku ini sangat relevan untuk menjawab 

tantangan pendidikan modern, yang seringkali menekankan aspek kognitif dan 

mengabaikan pengembangan karakter dan moral. 

Berangkat dari realitas tersebut dan berbagai fenomena pendidikan saat 

ini mulai dari melemahnya karakter, tantangan moral, hingga perubahan pola 

hidup generasi muda penulis memandang penting untuk menjadikan Ayyuhal 

Walad sebagai objek kajian. Kitab ini mengandung nilai-nilai pendidikan yang 

mencakup aspek ibadah, keimanan, dan akhlak, yang dapat dijadikan pedoman 

dalam membentuk kepribadian peserta didik, khususnya generasi muda yang 

hidup di era digital. Melalui penelitian ini, penulis berupaya menggali kembali 

khazanah nilai-nilai Islam dalam Ayyuhal Walad serta melihat bagaimana nilai-

nilai tersebut tetap relevan bagi Generasi Z. 

Kebaruan dari penelitian ini terletak pada fokus kajian yang tidak hanya 

menggali nilai-nilai pendidikan Islam dalam kitab Ayyuhal Walad, tetapi juga 

menghubungkannya secara khusus dengan konteks generasi Z. Selama ini 

penelitian tentang kitab Ayyuhal Walad banyak yang membahas aspek tasawuf 

atau pendidikan akhlak secara umum, namun belum banyak yang 

mengaitkannya secara langsung dengan tantangan generasi Z yang hidup di era 

digital, serba instan, dan berhadapan dengan arus globalisasi budaya. Oleh 

karena itu, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi baru dalam 

memperkaya literatur pendidikan Islam yang relevan dengan kebutuhan zaman. 

 
13 Ibid., hlm. 7. 



7 
 

 
 

Berdasarkan penjelasan melalui berbagai permasalahan dalam kehidupan 

pendidikan saat ini, maka penulis menetapkan penelitian dengan judul: Nilai-

Nilai Pendidikan Islam dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam Al-Ghazali 

dan Relevansinya Pada Generasi Z. 

B. Rumusan Masalah 

Dari hasil latar belakang diatas, penulis mengangkat rumusan masalah 

sebagai berikut : 

1. Apa saja Nilai-nilai Pendidikan Islam yang terkandung dalam kitab Ayyuhal 

Walad karya Al-Ghazali? 

2. Bagaimana Relevansi Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam Kitab Ayyuhal 

Walad dengan Karakteristik Gen Z?  

C. Tujuan Penelitian 

Sesuai dengan rumusan masalah yang akan diteliti, penelitian ini 

mempunyi tujuan penelitian : 

1. Untuk Menggali Nilai-nilai Pendidikan Islam yang terkandung dalam kitab 

Ayyuhal Walad karya Al-Ghazali 

2. Untuk Menganalisis Relevansi Nilai-nilai Pendidikan Islam dalam Kitab 

Ayyuhal Walad dengan Karakteristik Gen Z 

D. Manfaat Penelitian 

Peneliti berharap tulisan ini memberi kemanfaatan, baik dalam bentuk 

teoritis ataupun secara praktis:  



8 
 

 
 

1. Secara Teoritis Melalui tulisan ini penulis berharap agar memberi kontribusi 

wawasan sehingga memperluas khazanah ilmu maupun pengetahuan di 

tingkatan manfaat dan wacana kontribusi pada khazanah ilmiah di ranah 

pendidikan Islam.  

2. Secara praktis  

a. Bagi lembaga kependidikan, penelitian ini diharapkan dapat menjadi 

acuan di dalam ruang pembelajaran Islam sebagai penguatan akhlak, 

ibadah, dan akidah 

b. Bagi tenaga kependidikan, diharapkan menjadi pelengkap sehingga 

bertambahnya wawasan baru mengenai ilmu di ruang pendidikan, tidak 

terkecuali pendidikan agama Islam. 

c. Bagi masyarakat, peneliti berharap agar hasil tulisan ini menambah 

wawasan dan pemahaman secara mendalam terhadap masyarakat 

bagaimana mendidik anak menurut tokoh pendidikan Islam. 

E. Kajian Pustaka 

Agar terhindar dari kesamaan pada penelitian yang telah dilakukan, 

penulis meninjau beberapa karya yeng telah ada. Sejauh ini penulis melakukan 

telaah pustaka agar memperkuat penelitian ini. Penulis telah menemukan 

beberapa tulisan yang bertemakan sama sehingga dijadikan sebagai sumber 

kajian, berikut beberapa penelitian terdahulu: 

Pertama, penelitian Abdullah Faqih Azizi (2024) yang berjudul “Nilai-

nilai Pendidikan Islam dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya Al-Imam Abu Hamid 



9 
 

 
 

Al-Ghazali.”14 Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap nilai-nilai 

pendidikan Islam yang terkandung dalam Kitab Ayyuhal Walad serta 

menganalisis relevansinya terhadap praktik pendidikan Islam di masa kini. 

Fokus permasalahan penelitian ini adalah bagaimana ajaran moral dan spiritual 

dalam kitab tersebut dapat diimplementasikan dalam konteks pendidikan Islam. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ayyuhal Walad memuat nilai-nilai 

pendidikan Islam yang mencakup aspek aqidah, ibadah, dan akhlak. Selain itu, 

penelitian ini juga mengidentifikasi konsep-konsep pendidikan seperti tujuan 

pendidikan Islam, konsep ilmu dan pengalaman, materi pendidikan, serta 

metode pendidikan yang diuraikan oleh Imam al-Ghazali. Implikasi dari nilai-

nilai tersebut dinilai relevan bagi pengembangan pendidikan Islam di Indonesia, 

terutama dalam membentuk karakter peserta didik. Persamaannya dengan 

penelitian ini terletak pada objek kajian yang sama, yaitu Kitab Ayyuhal Walad 

karya Imam al-Ghazali, serta sama-sama membahas nilai-nilai pendidikan 

Islam. Adapun perbedaannya, penelitian Abdullah Faqih Azizi tidak membahas 

relevansi nilai-nilai tersebut terhadap generasi Z, sedangkan penelitian ini 

berfokus pada relevansi ajaran al-Ghazali dalam membentuk karakter generasi 

Z di era modern. 

Kedua, penelitian yang dilakukan oleh Tangguh Ramadhani (2024) 

berjudul “Nilai-Nilai Aqidah Islam dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam 

Al-Ghazali.” Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap dan menganalisis 

 
14 Abdullah Faqih Azizi, ‘Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya 

Al Imam Abu Hamid Al-Ghazali’, Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 1.1 (2024). 



10 
 

 
 

nilai-nilai aqidah Islam yang terdapat dalam Kitab Ayyuhal Walad serta 

menelaah relevansinya terhadap pendidikan Islam baik di lingkungan formal 

maupun nonformal. Berdasarkan hasil kajian pustaka yang dilakukan, penelitian 

ini menemukan bahwa dalam kitab tersebut terdapat beberapa aspek penting 

nilai aqidah, yaitu Ilahiyat (ketuhanan) yang menekankan keesaan Allah dalam 

ibadah dan pengelolaan alam semesta, Nubuwat (kenabian) yang berkaitan 

dengan keimanan kepada para nabi dan kitab suci, Ruhaniyat (spiritualitas) yang 

mencakup keimanan terhadap malaikat dan makhluk gaib, serta Sam’iyat 

(akhirat) yang berhubungan dengan keyakinan terhadap kehidupan setelah mati, 

hari kebangkitan, dan hari pembalasan. Nilai-nilai tersebut dianggap memiliki 

peran penting sebagai dasar pembentukan karakter dan pemahaman keislaman 

dalam dunia pendidikan.15 Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada 

objek kajian yang sama, yakni Kitab Ayyuhal Walad dan sama-sama membahas 

nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung di dalamnya. Namun, 

perbedaannya adalah penelitian Ramadhani lebih fokus pada aspek aqidah 

secara khusus, sementara penelitian ini menelaah nilai-nilai pendidikan Islam 

secara lebih menyeluruh serta mengkaitkannya dengan relevansi ajaran Imam 

al-Ghazali terhadap pembentukan karakter generasi Z di era modern. 

Ketiga, penelitian yang dilakukan oleh Mushoffa Zain dan Manik (2023) 

berjudul “Literatur Pendidikan Akhlak dalam Perspektif Kitab Ayyuhal Walad 

 
15 Tangguh Ramadhani and Mintaraga Eman Surya, ‘Nilai-Nilai Aqidah Islam dalam Kitab 

Ayyuhal Walad Karya Imam Al Ghazali’, Jurnal Pendidikan dan Media Pembelajaran, 2.1 (2024), 

35–53. 



11 
 

 
 

Karya Imam Al-Ghazali.”16 Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji nilai-nilai 

pendidikan akhlak yang terkandung dalam kitab Ayyuhal Walad serta 

relevansinya terhadap pendidikan karakter di era modern. Melalui pendekatan 

studi literatur, penelitian ini menemukan bahwa Ayyuhal Walad memuat 

prinsip-prinsip pendidikan akhlak seperti keikhlasan, kesabaran, tanggung 

jawab moral, serta pentingnya hubungan antara ilmu dan amal sebagai fondasi 

utama pembentukan karakter peserta didik. Peneliti menegaskan bahwa nilai-

nilai tersebut bersifat universal dan dapat diterapkan dalam konteks pendidikan 

formal maupun nonformal. Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada 

fokus kajian terhadap nilai-nilai pendidikan Islam dalam Ayyuhal Walad. 

Namun, penelitian ini hanya membahas aspek akhlak secara umum, sedangkan 

penelitian penulis meninjau nilai-nilai pendidikan Islam secara menyeluruh 

(meliputi akidah, akhlak, dan ibadah) serta mengaitkannya dengan karakteristik 

Generasi Z yang memiliki tantangan moral dan spiritual di era digital. 

Keempat, penelitian Nurul Ashar tahun 2023 yang berjudul “Relevansi 

Pendidikan Akhlaq Menurut Imam Al-Ghozali Dalam Kitab Ayyuhal Walad 

Dengan Pendidikan Karakter Generasi Z.”17 Tesis ini secara khusus mengkaji 

nilai-nilai akhlak yang diajarkan Imam Al-Ghazali dalam Ayyuhal Walad dan 

relevansinya terhadap pembentukan karakter Generasi Z. Penelitian ini 

menggunakan metode studi pustaka dengan pendekatan kualitatif deskriptif. 

 
16 Ahmad Zamzamiy Mushoffa Zain and Yuni Mariani Manik, ‘Literatur Pendidikan 

Akhlak dalam Prespektif Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam Al-Ghazali’, Edu Cendikia: Jurnal 

Ilmiah Kependidikan, 3.1 (2023), 191–95. 
17 Nurul Ashar, ‘Relevansi Pendidikan Akhlaq Menurut Imam Al-Ghazali dalam Kitab 

Ayyuhal Walad dengan Pendidikan Karakter Generasi Z’ (Sekolah Tinggi Agama Islam Ma’had Aly 

Al-Hikam, 2023). 



12 
 

 
 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai pendidikan akhlak seperti 

keikhlasan, kesabaran, dan tanggung jawab dapat menjadi dasar pembinaan 

karakter bagi generasi muda yang hidup di era digital. Persamaannya dengan 

penelitian penulis terletak pada fokus bahasan terhadap relevansi nilai-nilai 

pendidikan Islam dalam Ayyuhal Walad terhadap generasi masa kini. Adapun 

perbedaannya, penelitian Nurul Ashar lebih menitikberatkan pada aspek akhlak, 

sedangkan penelitian penulis mencakup dimensi nilai-nilai pendidikan Islam 

secara lebih luas yang meliputi aqidah, ibadah, dan akhlak dalam konteks 

generasi Z. 

Kelima, penelitian Hasbi Abdul Basith tahun 2022 yang berjudul 

“Pendidikan Karakter Dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam Al-Ghazali.”18 

Tesis ini bertujuan untuk mengungkap konsep pendidikan karakter dalam 

Ayyuhal Walad, dengan menyoroti peran penting pendidik dan pembentukan 

moral peserta didik. Metode penelitian yang digunakan adalah studi pustaka 

dengan pendekatan deskriptif-analitis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Imam Al-Ghazali menekankan pentingnya kesucian niat, pengamalan ilmu, 

serta tanggung jawab moral sebagai inti dari pendidikan karakter. Persamaannya 

dengan penelitian penulis terletak pada fokus terhadap nilai-nilai pendidikan 

Islam dalam kitab yang sama. Namun perbedaannya, penelitian Hasbi lebih 

memusatkan perhatian pada penguatan pendidikan karakter secara umum, 

 
18 Hasbi Abdul Basith, ‘Pendidikan Karakter dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam Al-

Ghazali Tesis Disusun Oleh’ (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2022). 



13 
 

 
 

sedangkan penelitian penulis lebih menyoroti relevansi nilai-nilai tersebut 

terhadap karakteristik dan tantangan yang dihadapi Generasi Z di era modern. 

Keenam, penelitian yang dilakukan oleh Lubis dan Widiawati (2023) 

berjudul “Integrasi Domain Afektif Taksonomi Bloom dengan Pendidikan 

Spiritual Al-Ghazali (Telaah Kitab Ayyuhal Walad).”19 Penelitian ini berupaya 

menjelaskan bagaimana konsep spiritualitas yang dikemukakan Imam Al-

Ghazali dalam Ayyuhal Walad dapat diintegrasikan dengan domain afektif 

dalam Taksonomi Bloom untuk membentuk pendidikan karakter yang utuh. 

Dengan menggunakan metode kualitatif berbasis analisis isi, hasil penelitian 

menunjukkan bahwa nilai-nilai spiritual seperti keikhlasan, introspeksi diri 

(muhasabah), dan pengendalian nafsu memiliki keterkaitan kuat dengan 

tahapan perkembangan afektif dalam pembelajaran modern. Peneliti 

menegaskan bahwa sinergi antara nilai-nilai spiritual Al-Ghazali dan 

pendekatan psikologis kontemporer mampu melahirkan model pendidikan yang 

seimbang antara intelektual dan moral. Persamaannya dengan penelitian ini 

adalah sama-sama menggali nilai-nilai pendidikan Islam dalam Ayyuhal Walad. 

Namun, perbedaannya terletak pada fokus kajiannya: penelitian ini 

menitikberatkan pada integrasi spiritualitas dan domain afektif, sedangkan 

penelitian penulis lebih menyoroti relevansi nilai-nilai pendidikan Islam dalam 

Ayyuhal Walad terhadap karakteristik dan tantangan yang dihadapi Generasi Z. 

 
19 Maesaroh Lubis and Nani Widiawati, ‘Integrasi Domain Afektif Taksonomi Bloom 

Dengan Pendidikan Spiritual Al-Ghazali (Telaah Kitab Ayyuhal Walad)’, Journal Educative : 

Journal of Educational Studies, 4.1 (2020), 41–56. 



14 
 

 
 

Ketujuh, penelitian yang dilakukan oleh Fatkhurrokhim dan Betty Mauli 

Rosa Bustam (2024) berjudul “Teacher Competence from The Perspective of 

Imam Al-Ghazali in The Book Ayyuhal Walad.”20 Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji konsep kompetensi guru dalam perspektif Imam Al-Ghazali 

sebagaimana tertuang dalam kitab Ayyuhal Walad, dengan fokus utama pada 

nilai-nilai spiritual, moral, dan intelektual yang menjadi dasar kepribadian 

pendidik. Melalui pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka, penelitian ini 

menguraikan bahwa Al-Ghazali menempatkan guru sebagai sosok sentral dalam 

pendidikan yang tidak hanya berperan sebagai penyampai ilmu, tetapi juga 

sebagai teladan moral dan pembimbing spiritual bagi peserta didik. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa kompetensi guru menurut Al-Ghazali meliputi keikhlasan 

dalam mengajar, kesabaran dalam membimbing, serta tanggung jawab moral 

dalam menanamkan nilai-nilai keislaman kepada murid. Nilai-nilai tersebut 

dianggap relevan dalam membentuk karakter guru di era modern yang 

menghadapi tantangan digitalisasi dan perubahan moral sosial. Persamaannya 

dengan penelitian ini terletak pada sumber utama yang sama, yakni Ayyuhal 

Walad, serta kesamaan dalam mengangkat nilai-nilai pendidikan Islam yang 

digagas Imam Al-Ghazali. Namun, perbedaannya terletak pada fokus kajian 

penelitian Fatkhurrokhim dan Bustam lebih menitikberatkan pada kompetensi 

guru sebagai pendidik, sedangkan penelitian ini lebih luas karena menelaah 

 
20 Fatkhurrokhim Fatkhurrokhim and Betty Mauli Rosa Bustam, ‘Teacher Competence 

from The Perspective of Imam Al-Ghazali in The Book “Ayyuhal Walad”’, SALIHA Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 7.2 (2024), hlm. 441–60. 



15 
 

 
 

nilai-nilai pendidikan Islam secara menyeluruh dan relevansinya terhadap 

pembentukan karakter Generasi Z di era modern. 

F. Landasan Teori 

1. Nilai-Nilai Pendidikan Islam 

a. Pengertian Nilai 

Nilai secara etimologis berasal dari bahasa Inggris value dan 

bahasa Latin valere yang berarti “kuat,” “berguna,” atau “memiliki 

kemampuan.” Secara esensial, pengertian nilai dapat dijelaskan ketika 

dikaitkan dengan suatu objek atau konsep tertentu.21 Ketika nilai 

dihubungkan dengan bidang khusus seperti sosial, ekonomi, politik, atau 

agama maknanya dapat berkembang menjadi lebih beragam sesuai 

dengan perspektif teori yang digunakan. Dengan demikian, definisi nilai 

bersifat relatif dan kontekstual, karena ia memperoleh arti spesifik 

berdasarkan kerangka konsep dan sudut pandang ilmu yang 

membahasnya.22 

Nilai merupakan keindahan dan daya tarik sesuatu yang memukau, 

mengagumkan, serta membuat seseorang menjadi lebih baik. Nilai juga 

dapat di interpretasikan dalam konteks kebenaran dan kesalahan, 

kebaikan dan keburukan, manfaat dan kegunaan, keindahan dan tidak 

indah, dan sejenisnya.23 Sebagai suatu konsep, nilai dianggap berharga 

 
21Subur, Model Pembelajaran Nilai Moral Berbasis Kisah (Purwokerto: STAIN purwokerto 

Press, 2014). hlm. 33 
22Nathalie Heinich, ‘A Pragmatic Redefinition of Value(s): Toward a General Model of 

Valuation’, Theory, Culture & Society, 37 (2020), hlm. 75–94  
23 Muhmidayeli, Filsafat Pendidikan (Bandung: Refika Aditama, 2011), hlm. 20 



16 
 

 
 

dan menjadi tujuan yang ingin dicapai. Dalam penggunaan praktisnya, 

nilai merujuk pada sesuatu yang bermanfaat dan berharga dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Sebelum memasuki pembahasan mengenai nilai-nilai pendidikan 

Islam, terlebih dahulu perlu dipahami apa yang dimaksud dengan nilai 

itu sendiri. Para ahli memiliki pandangan yang beragam mengenai 

definisi nilai, tergantung pada latar belakang pemikiran dan pendekatan 

yang digunakan. 

Menurut Milton Rokeach dan James Bank sebagaimana dikutip 

oleh Ahmad dan Ansori dalam jurnal mereka, nilai merupakan suatu 

bentuk keyakinan dalam ruang lingkup sistem kepercayaan seseorang 

yang berfungsi sebagai dasar dalam bertindak maupun menghindari 

tindakan tertentu tentang apa yang dianggap layak atau tidak layak. 

Dengan kata lain, nilai menjadi pedoman internal yang memengaruhi 

perilaku seseorang terhadap sesuatu yang dianggap baik atau buruk. 

Pandangan ini menegaskan bahwa nilai berperan penting sebagai 

landasan dalam pembentukan sikap dan tindakan manusia di kehidupan 

sosialnya.24 

Dalam pandangan Sidi Gazalba, nilai bersifat abstrak dan ideal, 

bukan sesuatu yang konkret, bukan pula fakta empiris yang bisa 

dibuktikan secara ilmiah. Nilai lebih berkaitan dengan hal-hal yang 

 
24 Raden Ahmad Muhajir Ansori, ‘Strategi Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Islam Pada 

Peserta Didik’, Jurnal Pusaka: Media Kajian Dan Pemikiran Islam, 8 (2016), hlm. 16–18.  



17 
 

 
 

diinginkan atau tidak diinginkan, disukai atau tidak disukai. Ia juga 

menekankan bahwa nilai selalu memiliki relasi antara objek dan subjek, 

karena makna suatu nilai sangat bergantung pada bagaimana subjek 

memandangnya. Misalnya, sekantung garam bisa saja lebih bernilai bagi 

masyarakat pedalaman dibandingkan sekantung emas, sementara bagi 

masyarakat kota justru sebaliknya. Pandangan ini menunjukkan bahwa 

nilai bersifat relatif tergantung pada konteks sosial dan kebutuhan 

manusia.25 

Pemikiran tentang nilai juga banyak dibahas oleh Max Scheler, 

seorang filsuf Jerman yang dikenal dengan teori hierarki nilai. Ia 

memandang bahwa nilai merupakan hakikat yang tidak bergantung pada 

dunia empiris, melainkan bersifat apriori dan ideal. Scheler membagi 

nilai ke dalam beberapa tingkatan, yaitu nilai kenikmatan (pleasure 

values), nilai kehidupan (vital values), nilai spiritual (spiritual values 

seperti kebenaran, keindahan, dan kebaikan), serta nilai religius (holy 

values) yang tertinggi. Melalui hierarki ini, Scheler ingin menunjukkan 

bahwa nilai-nilai spiritual dan religius memiliki kedudukan lebih tinggi 

dibandingkan nilai material, sehingga manusia seharusnya diarahkan 

untuk mengutamakan nilai-nilai moral dan spiritual dalam 

kehidupannya.26 

 
25 Raden Ahmad Muhajir Ansori,  Strategi Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Islam Pada 

Peserta Didik (Jakarta: Bulan Bintang, t.t.), hlm. 6. 
26 Max SCHELER, Formalism in Ethics and Non-Formal Ethics of Values., Journal of the 

History of Ideas (Northwestern University Press, 1973), hlm. 32. 



18 
 

 
 

Louis O. Kattsoff juga memberikan pandangan serupa dengan 

menekankan bahwa nilai adalah sesuatu yang bersifat ideal dan menjadi 

ukuran bagi manusia untuk menilai sesuatu sebagai baik atau buruk. 

Nilai, menurut Kattsoff, adalah kualitas yang melekat pada suatu objek 

yang membuatnya menarik, berguna, dan diinginkan. Dengan demikian, 

nilai berfungsi sebagai ukuran ideal yang menuntun seseorang dalam 

menentukan arah hidupnya berdasarkan keyakinan moral dan spiritual 

yang diyakini.27 

Berdasarkan berbagai pandangan tersebut, dapat dipahami bahwa 

nilai pada dasarnya adalah kualitas yang memberikan arah, makna, dan 

orientasi bagi tindakan manusia. Setiap tokoh menekankan aspek 

berbeda mulai dari nilai sebagai keyakinan internal (Rokeach), sesuatu 

yang bersifat relatif dan bergantung pada subjek (Gazalba), hingga nilai 

yang tersusun secara hierarkis dan bersifat spiritual (Scheler dan 

Notonagoro). Dalam konteks penelitian ini, pemahaman nilai yang 

digunakan tidak hanya berhenti pada definisi teoritis, tetapi diarahkan 

untuk membaca dan menafsirkan nilai-nilai pendidikan Islam dalam 

Ayyuhal Walad. Karena itu, konsep nilai yang paling relevan adalah 

konsep yang menekankan dimensi moral, spiritual, dan pembentukan 

karakter, sebagaimana yang ditekankan dalam hierarki nilai Scheler dan 

nilai kerohanian Notonagoro. Kerangka ini membantu menempatkan 

 
27 L. O. Kattsoff, Pengantar Filsafat. Terj. Soejono Soemargono. (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2004), hlm. 19.  



19 
 

 
 

nilai-nilai pendidikan Islam bukan sekadar sebagai aturan normatif, 

tetapi sebagai prinsip hidup yang membentuk akidah, akhlak, dan 

perilaku yang pada akhirnya menjadi landasan penting dalam memahami 

relevansinya bagi pembentukan karakter generasi Z masa kini. 

b. Nilai-Nilai Pendidikan Islam 

Nilai-nilai pendidikan Islam merupakan asas yang menjadi 

pedoman dan arah dalam seluruh proses pendidikan Islam. Nilai-nilai ini 

berfungsi untuk mengembangkan kepribadian Muslim yang utuh 

mencakup aspek spiritual, intelektual, moral, dan sosial agar peserta 

didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga beriman, 

berakhlak, dan beramal saleh. Pendidikan Islam pada dasarnya adalah 

proses penanaman nilai-nilai ilahiah ke dalam diri manusia agar 

kehidupannya sejalan dengan ajaran Allah Swt.28 

Zakiah Daradjat menjelaskan bahwa nilai-nilai pendidikan Islam 

terdiri atas tiga unsur pokok, yaitu iman, ibadah, dan akhlak. Ketiganya 

merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dalam membentuk 

pribadi Muslim yang sempurna. Iman menjadi fonda\\si yang 

membangun keyakinan seorang Muslim kepada Allah, malaikat, kitab, 

rasul, hari akhir, dan takdir. Dengan keimanan yang kuat, seseorang 

memiliki orientasi hidup yang jelas dan tidak mudah terpengaruh oleh 

nilai-nilai yang bertentangan dengan ajaran Islam. Ibadah merupakan 

 
28 Nur Aziza, Ermis Suryana, and Zulhijra, ‘Islamic Religious Education in the Formation 

of Moral and Religious Values’, Academia Open, 2025. 



20 
 

 
 

bentuk pengabdian langsung kepada Allah Swt. yang melatih 

kedisiplinan spiritual dan menumbuhkan kesadaran akan tanggung 

jawab seorang hamba. Sedangkan akhlak merupakan buah dari keimanan 

dan ibadah yang benar, yang tercermin dalam perilaku terhadap Allah, 

diri sendiri, dan sesama manusia. Dengan menekankan ketiga aspek 

tersebut, Zakiah Daradjat ingin menegaskan bahwa pendidikan Islam 

bukan sekadar proses transfer ilmu, melainkan pembentukan kepribadian 

yang beriman, beramal, dan berakhlak mulia dalam kehidupan sosial.29  

Sejalan dengan pandangan tersebut, Syekh Muhammad Naquib al-

Attas menegaskan bahwa inti dari pendidikan Islam adalah adab (ta’dib). 

Pendidikan Islam, menurutnya, tidak hanya berorientasi pada 

penguasaan ilmu pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi lebih pada 

proses pembentukan pribadi yang beradab, yaitu kemampuan 

menempatkan segala sesuatu pada tempatnya. Adab dalam pandangan 

Al-Attas bukan sekadar kesopanan lahiriah, melainkan kesadaran 

intelektual dan spiritual yang menjadikan manusia memahami hakikat 

dirinya, ilmu, dan Tuhan. Ia berpandangan bahwa krisis terbesar dalam 

pendidikan modern bukan terletak pada kekurangan ilmu, tetapi pada 

hilangnya adab. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus diarahkan untuk 

menanamkan adab agar peserta didik tidak hanya tahu apa yang benar, 

tetapi juga mampu bertindak dengan benar secara moral dan spiritual. 

Pandangan ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai pendidikan Islam 

 
29 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1992). hlm. 27 



21 
 

 
 

menekankan keseimbangan antara ilmu, akhlak, dan adab sebagai sarana 

menuju kebahagiaan dunia dan akhirat.30  

Sementara itu, Omar Muhammad al-Toumy al-Syaibani 

memandang bahwa pendidikan Islam merupakan proses yang diarahkan 

untuk membentuk insan kamil, yakni manusia yang seimbang antara 

kebutuhan jasmani, akal, dan rohaninya. Ia menegaskan bahwa nilai-

nilai pendidikan Islam harus mencakup dimensi intelektual, spiritual, 

moral, dan sosial agar manusia mampu menjalankan peran ganda sebagai 

hamba Allah (‘abdullah) dan khalifah di muka bumi. Pendidikan Islam 

tidak boleh berhenti pada aspek pengetahuan semata, tetapi harus 

menanamkan nilai-nilai ilahiah seperti keikhlasan, tanggung jawab, 

kejujuran, dan kerja sama, yang menuntun manusia untuk berbuat baik 

dan menjauhi keburukan. Dengan demikian, pendidikan Islam memiliki 

tujuan komprehensif: membentuk pribadi Muslim yang berilmu, 

beriman, dan berakhlak mulia.31 

Berdasarkan berbagai pandangan tersebut, dapat dipahami bahwa 

nilai-nilai pendidikan Islam tidak hanya berkaitan dengan aspek normatif 

tentang apa yang benar atau salah, tetapi merupakan pondasi yang 

membentuk keseluruhan kepribadian seorang Muslim. Zakiah Daradjat 

menekankan pentingnya iman, ibadah, dan akhlak sebagai satu kesatuan 

 
30 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: 

ABIM, 1978),  hlm. 18. 
31Omar Muhammad al-Toumy Al-Syaibani, Al-Syaibani, Omar Falsafah Pendidikan 

Islam: Pendekatan Komprehensif terhadap Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1979), hlm. 

38. 



22 
 

 
 

nilai yang menyusun pribadi mukmin yang utuh; sementara Al-Attas 

memusatkan perhatian pada adab sebagai inti pendidikan yang menuntun 

manusia mengenali posisi dirinya, ilmu, dan Tuhannya; dan al-Syaibani 

melihat pendidikan Islam sebagai proses pembentukan insan kamil yang 

seimbang antara akal, ruh, dan perilaku sosial. Berbagai pemikiran ini 

menunjukkan bahwa nilai-nilai pendidikan Islam tidak hanya 

berorientasi pada aspek kognitif atau pengetahuan, tetapi lebih pada 

pembentukan kesadaran spiritual, moral, dan sosial yang terintegrasi. 

Dalam konteks penelitian ini, pendekatan yang digunakan berfokus pada 

nilai akidah, ibadah, dan akhlak sebagai nilai inti yang paling relevan 

untuk menganalisis Ayyuhal Walad, karena ketiga nilai tersebut menjadi 

dasar dalam membentuk karakter dan perilaku generasi Muslim, 

termasuk generasi Z yang menghadapi tantangan moral dan spiritual di 

era digital. Dengan demikian, nilai-nilai pendidikan Islam dipahami 

sebagai kerangka komprehensif yang tidak hanya mengarahkan manusia 

untuk mengetahui kebenaran, tetapi juga menginternalisasi dan 

mengamalkan nilai ilahiah dalam kehidupan nyata.32 

1) Nilai-Nilai Pendidikan Aqidah 

Nilai Akidah merupakan nilai yang memiliki kaitan dengan 

nilai pendidikan contohnya mengimani Allah, malaikat, rosul/nabi, 

yaumul kiamat, takdir baik buruk yang memiliki tujuan untuk menata 

 
32 Amina Ba’dho Indana Nurul, Noor Fatiha, ‘Nilai-Nilai Pendidikan Islam (Analisis Buku 

Misteri Banjir Nabi Nuh Karya Yosep Rafiqi) Nurul’, Ilmuna, 2.2 (2020), hlm. 106–20. 



23 
 

 
 

kepercayaan setiap muslim. Akidah menjadi pondasi setiap muslim. 

Dengan pondasi yang kuat, seorang muslim tidak akan goyah dengan 

godaan yang menjerumuskan pada kesyirikan. Akidah menjadi dasar 

keyakinan umat muslim mengenai adanya Allah, dengan meyakini 

tiada satupun makhluk menyerupainya. Tiada yang mampu 

menyerupai-nya, baik itu berupa sifat atau segala perbuatannya. 

Ungkapan tauhid paling ringan ialah mengucapkan kalimat tahlil, laa 

ilaha illa allah. Penjabaran aqidah dapat diketahui melalui rukun 

iman, yaitu mengimani Allah, para Malaikat, para Rasul, dan 

mengimani atas wahyu yang telah diturunkan, iman pada hari kiamat, 

iman dengan ketetapan baik maupun buruk.33 

Aqidah berasal dari bahasa arab ‘aqada yang memiliki arti 

mengikat dengan kuat. Dari sinilah terlahir makna kepercayaan kuat 

dikarenakan bermakna mengikat pada seorang yang meyakininya 

sehingga hatinya tidak pindah dari ikatan yang telah diyakininya 

sepenuh hati. Secara umum, aqidah memiliki dua makna. Pertama, 

pembenaran hati yang teguh kepada apapun yang mempercayainya. 

Kedua, merupakan sebuah objek, yaitu hal yang memang harus 

diyakini, dipercayai adanya kebenaran sesuatu tersebut.34 

Dalam penelitian Abdul Ghofur aqidah memiliki beberapa 

prinsip, diantaranya sebagai berikut: 

 
33Bekti Taufiq, ‘Identifikasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Pemberdayaan Masyarakat 

pada PNPM Mandiri’, Jurnal Penelitian, 11.1 (2017), hlm. 69.  
34 Rafli, ‘Konsep Akidah Menurut Buya Hamka’, 2020, hlm. 14. 



24 
 

 
 

a) Mengesakan Allah (Tauhid) 

Meng-esakan Allah adalah inti dari pada tauhid. Dengan 

mempercayai dan meyakini Allah merupakan dzat tunggal yang 

pantas untuk menjadi tempat bersujud pada-nya dan harapan 

hambanya. Tauhid dan kepercayaan tidak bisa dipisahkan. Agama 

Islam mempunyai rukun iman yang harus diyakini kaum muslimin, 

seperti mempercayai adanya Allah, malaikat, kitab-kitabnya, 

kepada Rosul, hari akhir, dan qodho dan qodhar Allah. 

b) Taat Kepada Allah 

Setelah seorang itu menyatakan keimananya dengan kalimat 

syahadat, seorang muslim wajib menjalankan semua perintahnya 

dan menghindari larangannya. Karena dalam ajaran Islam, setelah 

seorang itu menyatakan keimanan, ia juga harus membuktikan 

pernyataannya tersebut. Jika seorang telah bertauhid, berarti ia 

telah berprinsip untuk mematuhi aturan Allah dan memperhatikan 

larangannya. 

c) Menjauhi Segala Kesyirikan 

Setelah seorang muslim menyatakan keimanannya, dan 

patuh terhadap segala perintah Allah berarti ia telah menghindari 

diri dari kesyirikan, akan tetapi ia juga harus senantiasa menjaga 

keimanannya agar bersih dari berbagai macam syirik. Dalam hal 

ini, kesyirikan terbagi menjadi dua. Syirik akbar dan syirik shoghir. 

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa aspek terpenting 



25 
 

 
 

dalam pendidikan Islam adalah pembentukan keimanan. 

Keimanan menjadi pondasi utama yang menentukan sikap, 

perilaku, dan karakter seorang muslim. Oleh karena itu, keimanan 

haruslah kokoh dan tidak tercemari oleh keraguan, prasangka, 

maupun kebimbangan. Untuk memperkuat akidah tersebut, 

seorang Muslim hendaknya senantiasa menuntut ilmu agar 

memiliki pemahaman yang benar dan tidak mudah terpengaruh 

oleh hal-hal yang menyesatkan.35 

2) Nilai Pendidikan Ibadah 

Salah satu tujuan utama penciptaan manusia adalah untuk 

beribadah kepada Allah SWT. Muchlis menjelaskan bahwa ibadah 

berasal dari kata ‘abdun yang berarti hamba, budak, atau pengabdi, 

yang menunjukkan posisi manusia sebagai makhluk yang 

sepenuhnya tunduk kepada Sang Pencipta. Secara istilah, ibadah 

berarti segala bentuk ketaatan dan kepatuhan terhadap hukum-

hukum serta perintah Allah dalam seluruh aspek kehidupan. Dengan 

demikian, ibadah tidak hanya terbatas pada ritual formal, tetapi juga 

mencakup segala aktivitas yang diniatkan untuk mencari ridha 

Allah.36 

 
35 Abdul Ghofur, ‘Nilai ‐ Nilai Pendidikan Islam Yang Terkandung Dalam Novel Negeri 5 

Menara Karya A. Fuadi’, 2015, 1–103. 
36 Armaya Azmi, ‘Penerapan Kaidah Fikih Tentang Niat “Al-Umūru Bi Maqāṣidihā” Dalam 

Kasus Hukum Tindak Pidana Pembunuhan’, TAQNIN: Jurnal Syariah Dan Hukum, 1.2 (2019), hlm. 

61–74.  



26 
 

 
 

Al-Asfahani sebagaimana dikutip oleh Muchlis menambahkan 

bahwa ibadah memiliki kedudukan yang lebih tinggi daripada 

ubudiyah, sebab ibadah menunjukkan bentuk kesadaran spiritual 

tertinggi seorang hamba yang merendahkan diri di hadapan 

tuhannya.37 Seseorang disebut ‘abid (ahli ibadah) apabila ia mampu 

memenuhi kehendak Allah, melaksanakan seluruh perintahnya 

dengan penuh keikhlasan, serta menjauhi larangan-larangan-nya. 

Dalam konteks pendidikan Islam, Hasbi Ash-Shiddieqy 

sebagaimana dikutip oleh Kahar menyebutkan bahwa pendidikan 

ibadah memiliki dua dasar utama, yaitu Al-Qur’an dan Hadis.38 Al-

Qur’an menjadi pedoman hidup bagi umat Islam dan sumber hukum 

yang mengarahkan manusia agar kehidupannya selaras dengan nilai-

nilai keimanan. Sedangkan Hadis berfungsi sebagai penjelas (bayan) 

terhadap ajaran Al-Qur’an, menuntun manusia dalam menerapkan 

nilai-nilai ibadah dalam kehidupan nyata. 

Bentuk ibadah dalam Islam terbagi menjadi dua, yaitu ibadah 

mahdhah dan ibadah ghairu mahdhah.39 

a) Ibadah mahdhah adalah ibadah yang berhubungan langsung 

dengan Allah, seperti shalat, puasa, zakat, dan haji. Ibadah ini 

 
37 Muchlis M. Hanafi, Moderasi Islam (Jakarta: Al-Qur’an, BadanLajnah Pentashihan 

Musha Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019). hlm. 9. 
38 Abdul Kahar, ‘Pendidikan Ibadah Muhammad Hasbi Ash- Shiddieqy’, Tawazun: Jurnal 

Pendidikan Islam, 12.1 (2019).  
39 Parentah Lubis Didi Maslan. Asnil Aidah Ritonga, Ahmad Darlis and Didi Maslan, 

‘Telaah Konsep Pendidikan Ibadah Dalam Al- Qur ’ an’, Jurnal Studi Islam, 11.2 (2023), 1–10. 



27 
 

 
 

bersifat tauqifi, artinya tata cara dan pelaksanaannya sudah 

ditetapkan oleh syariat dan tidak boleh diubah. 

b) Ibadah ghairu mahdhah adalah segala bentuk aktivitas duniawi 

yang bernilai ibadah apabila diniatkan karena Allah, seperti 

menuntut ilmu, bekerja, menolong sesama, dan menjaga 

lingkungan. Dengan demikian, setiap aspek kehidupan seorang 

muslim dapat menjadi sarana mendekatkan diri kepada Allah 

jika dilandasi niat yang benar dan sesuai dengan ajaran agama. 

Dalam pandangan para ahli pendidikan Islam, esensi ibadah 

tidak hanya terbatas pada pelaksanaan lahiriah, tetapi juga mencakup 

dimensi batin yang melahirkan keikhlasan, ketaatan, dan kesadaran 

spiritual. Pendidikan ibadah seharusnya diarahkan untuk 

membentuk manusia yang beriman dan bertakwa, serta memiliki 

kesadaran bahwa setiap aktivitas dapat bernilai ibadah apabila 

dilakukan dengan niat yang benar. 

Nilai-nilai ibadah seperti keikhlasan, tanggung jawab, disiplin, 

dan pengabdian sangat relevan diterapkan pada Generasi Z yang 

hidup di era digital dan serba instan. Generasi ini membutuhkan 

penanaman makna ibadah yang lebih substansial agar mereka tidak 

hanya memahami ibadah sebagai rutinitas, tetapi juga sebagai jalan 

pembentukan karakter, integritas, dan keseimbangan spiritual dalam 



28 
 

 
 

kehidupan modern.40 Dengan demikian, nilai ibadah tidak hanya 

dimaknai sebagai aktivitas ritual, tetapi juga sebagai proses 

internalisasi nilai yang menghubungkan manusia dengan Allah dan 

sesama makhluk. 

3) Nilai Pendidikan Akhlak 

Akhlak berasal dari kata khuluq yang berarti tabiat, perangai, 

atau kebiasaan yang tertanam dalam diri seseorang. Menurut Ibn 

Miskawayh, akhlak adalah kondisi jiwa yang mendorong seseorang 

bertindak secara spontan tanpa membutuhkan pertimbangan 

panjang, apakah menuju kebaikan ataupun keburukan. Dengan 

demikian, pendidikan akhlak tidak hanya menekankan perilaku 

lahiriah, tetapi lebih pada pembentukan karakter batin yang 

memadukan antara ilmu dan amal secara konsisten.41 

Dalam konteks pendidikan akhlak, penelitian ini 

menggunakan kerangka pemikiran Rosihon Anwar sebagai dasar 

teoritis. Rosihon Anwar membagi akhlak ke dalam dua cakupan 

besar, yaitu akhlak kepada Khaliq dan akhlak kepada makhluq, yang 

memberikan struktur konseptual yang jelas dalam memahami 

hubungan manusia dengan Allah serta hubungan manusia dengan 

sesama makhluk.42 Menurutnya, akhlak bukan sekadar perilaku 

lahiriah, tetapi merupakan kesadaran batin dan pembiasaan moral 

 
40 Anggi Ariska Putri and others, ‘Mahabbah and Muraqabah in Sufism: Strategies for 

Building the Character of Gen-Z in Indonesia’, ESENSI: Jurnal Riset Pendidikan, 2025. 
41Syafa‘atul Jamal, ‘Konsep Akhlak Menurut Ibn Miskawaih’, 1 (2017), hlm. 50–70.  
42 Rosihon Anwar, Akhlak Tasawuf (Bandung: Pustaka Setia, 2010), hlm. 15.  



29 
 

 
 

yang terwujud dalam tindakan sehari-hari. Berdasarkan kerangka 

dua kutub akhlak tersebut, indikator akhlak dalam penelitian ini 

kemudian dikembangkan menjadi enam aspek utama yang lebih 

operasional, dengan tetap berpijak pada klasifikasi Rosihon Anwar 

dan diperkuat oleh pandangan ulama serta penelitian kontemporer 

agar sesuai dengan kebutuhan pendidikan Islam modern yang 

mencakup dimensi spiritual, sosial, dan ekologis secara 

komprehensif. 

Berikut merupakan indikator akhlak yang menjadi dasar 

penanaman nilai dalam pendidikan Islam: 

a) Akhlak kepada Khaliq (Allah Swt.) 

Indikator akhlak kepada Khaliq merupakan bagian 

langsung dari klasifikasi akhlak menurut Rosihon Anwar, yang 

menempatkan hubungan manusia dengan Allah sebagai fondasi 

utama seluruh bangunan akhlak. Akhlak kepada Allah mencakup 

pemurnian tauhid, pelaksanaan ibadah secara ikhlas, kesadaran 

untuk selalu bersyukur atas nikmat, kesabaran dalam menghadapi 

ujian, tawakal terhadap ketentuan Allah, serta menjauhi segala 

bentuk maksiat. Sikap-sikap ini bukan hanya mencerminkan 

ketaatan lahiriah, tetapi juga kualitas batin yang menunjukkan 

tingkat kesadaran spiritual seseorang terhadap keberadaan dan 

kekuasaan Allah SWT.43 

 
43 Ibid., hlm. 18. 



30 
 

 
 

Quraish Shihab menegaskan bahwa akhlak yang paling 

tinggi dalam Islam adalah ketundukan total seorang hamba 

kepada Tuhannya, baik melalui ibadah yang dilakukan secara 

benar maupun melalui pemurnian niat dan kesadaran batin. 

Ketundukan ini bukan sekadar rutinitas ritual, melainkan 

orientasi hidup yang membentuk cara pandang, cara merasa, dan 

cara seseorang mengambil keputusan.44 Oleh karena itu, akhlak 

kepada Khaliq menjadi pondasi bagi lahirnya akhlak-akhlak lain, 

karena seseorang yang menjaga tauhidnya, melatih keikhlasan 

dalam ibadah, dan memelihara hubungan spiritual dengan Allah 

akan lebih mudah membangun akhlak sosial, memiliki rasa 

tanggung jawab moral, dan menghindari perilaku destruktif.45  

Dengan demikian, akhlak kepada Allah tidak hanya 

berfungsi sebagai aspek ibadah yang bersifat vertikal, tetapi juga 

menjadi pusat pengendali bagi keseluruhan perilaku moral 

seorang Muslim. Semakin kuat hubungan seseorang dengan 

Allah, semakin kuat pula kontrol dirinya terhadap hawa nafsu, 

dorongan negatif, dan godaan yang dapat merusak integritas 

moral.46 Hal ini menjadikan indikator akhlak kepada Khaliq 

 
44 Khairina Tambunan, Isnaini Harahap, and Azhari Akmal Tarigan, ‘Human Development 

Index (Hdi) In The Qur’an From The Quraish Shihab’s Perspective’, Human Falah: Jurnal Studi 

Ekonomi Dan Bisnis Islam, 2022.  
45 Abu Dharin, ‘Enhancing Character Development Through Aqidah Akhlak Education In 

Islamic Elementary Schools: A Case Study From Central Java’, Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan, 2025.  
46 M Huda And Others, ‘Strengthening Divine Values For Self-Regulation In Religiosity: 

Insights From Tawakkul (Trust In God)’, International Journal Of Ethics And Systems, 2019.  



31 
 

 
 

sebagai dasar yang bersifat transformatif, karena ia membentuk 

kualitas iman, stabilitas emosi, serta arah hidup manusia secara 

menyeluruh. 

b) Akhlak kepada Rasulullah Saw 

Akhlak kepada Rasul termasuk dalam kategori akhlak 

kepada makhluq. Indikatornya mencakup mencintai Nabi, 

menaati sunnah, memperbanyak selawat, dan meneladani akhlak 

serta karakter beliau dalam kehidupan sehari-hari. Konsep ini 

sejalan dengan ajaran Islam yang menekankan bahwa kecintaan 

kepada Nabi merupakan manifestasi kesempurnaan iman seorang 

Muslim sekaligus menjadi fondasi bagi pembentukan akhlak 

generasi muda yang berakhlak mulia.47 

c) Akhlak kepada Orang Tua 

Birrul walidain merupakan salah satu pilar utama dalam 

akhlak kepada makhluq sebagaimana dijelaskan dalam klasifikasi 

Rosihon Anwar, karena hubungan anak dengan orang tua menjadi 

dasar pembentukan karakter moral dalam lingkungan keluarga. 

Akhlak ini mencakup sikap berbakti, berbicara dengan lembut, 

menaati perintah yang tidak bertentangan dengan syariat, 

membantu kebutuhan orang tua, menjaga kehormatan mereka, 

serta mendoakan kebaikan untuk keduanya.48 

 
47 Debi Maghfiroh and Ainur Rofiq Sofa, ‘Esensi Cinta Kepada Nabi Muhammad Menurut 

Al-Qur’an, Hadis, Dan Pendapat Ulama Dalam Kitab Mahfudzot’, Tabsyir: Jurnal Dakwah Dan 

Sosial Humaniora, 2024. 
48 Rosihon Anwar, Akhlak Tasawuf, hlm. 48. 



32 
 

 
 

Abdullah Nashih Ulwan menekankan bahwa berbakti 

kepada orang tua bukan sekadar kewajiban individual, tetapi 

merupakan unsur mendasar dalam pendidikan moral seorang 

Muslim, karena interaksi anak dengan orang tua menjadi ruang 

pertama bagi pembiasaan nilai-nilai seperti kasih sayang, 

penghormatan, disiplin emosional, dan tanggung jawab.49 Ulwan 

juga menegaskan bahwa keluarga adalah madrasah pertama bagi 

anak, sehingga kualitas akhlak terhadap orang tua akan sangat 

menentukan kualitas akhlak seseorang di ranah sosial yang lebih 

luas. Dengan demikian, indikator akhlak kepada orang tua tidak 

hanya mencerminkan bentuk penghormatan personal, tetapi juga 

menjadi pondasi pembentukan akhlak sosial dan spiritual, 

mengingat seseorang yang mampu menunjukkan penghormatan 

yang benar kepada orang tuanya cenderung memiliki sensitivitas 

moral yang lebih matang, empati yang lebih tinggi, serta 

kemampuan membangun hubungan yang harmonis dengan orang 

lain. 

d) Akhlak kepada Guru 

Akhlak kepada guru dapat dipahami sebagai bagian dari 

akhlak kepada makhluq, sebagaimana kerangka umum Rosihon 

Anwar mengenai akhlak terhadap sesama makhluk. Dalam 

 
49 Nur Khosiin and Ulfa Lailatul Maulidiyah, ‘Pendidikan Karakter Anak Dalam Kitab 

Ayyuhal Walad Karya Imam Al-Ghazali’, Tinta Emas Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 1.2 (2022).  



33 
 

 
 

konteks pendidikan Islam, hubungan murid dengan guru menjadi 

salah satu wahana utama pembiasaan nilai-nilai moral, termasuk 

penghormatan, ketaatan, kesopanan, dan keteladanan. Meskipun 

Rosihon Anwar tidak secara eksplisit membahas “akhlak kepada 

guru” sebagai subkategori tersendiri, konsep akhlak kepada 

makhluq memungkinkan pengembangan indikator ini sebagai 

bagian dari pendidikan karakter dan etika Islam yang 

komprehensif. Indikator akhlak ini meliputi penghormatan 

kepada guru sebagai pewaris para nabi, menjaga adab selama 

proses belajar, memperhatikan nasihat dan arahan guru, serta 

tidak membantah dengan cara yang kasar maupun 

merendahkan.50 Sikap-sikap tersebut tidak hanya bersifat etis, 

tetapi juga mencerminkan kesiapan spiritual dan kesiapan 

intelektual seorang murid dalam menerima ilmu. Dalam tradisi 

keilmuan Islam, adab kepada guru dipandang sebagai syarat 

utama keberhasilan belajar, karena ilmu tidak hanya dipahami 

sebagai transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai cahaya yang 

diturunkan melalui hubungan hati antara guru dan murid. 

Kualitas akhlak murid terhadap gurunya memegang peran 

penting dalam keberkahan ilmu yang diterima dan keberhasilan 

proses pendidikan. Guru tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, 

 
50 Naila Agista Shahara and Siti Masyithoh, ‘Adab Guru Dan Murid Sebagai Refleksi 

Akhlak Islami : Implikasi Terhadap Pembentukan Lingkungan Belajar Beretika’, IHSAN : Jurnal 

Pendidikan Islam, 3.3 (2025), hlm. 739–47. 



34 
 

 
 

tetapi juga sebagai figur yang membimbing moral, menanamkan 

nilai-nilai spiritual, serta membentuk karakter peserta didik. 

Dalam konteks pendidikan Islam, hubungan murid dengan guru 

menjadi wahana utama pembiasaan akhlak, termasuk 

penghormatan, ketaatan, kesopanan, dan keteladanan, 

sebagaimana ditegaskan dalam berbagai kajian pendidikan Islam 

kontemporer.51 Oleh karena itu, hubungan yang dilandasi oleh 

penghormatan, kesopanan, dan ketulusan menjadi kunci 

terbukanya pintu-pintu pemahaman dan hikmah. Bahkan dalam 

konteks pendidikan modern, akhlak kepada guru tetap relevan 

karena membangun sikap disiplin, kerendahan hati, keterbukaan 

terhadap koreksi, serta kemampuan bekerja sama semua ini 

merupakan kompetensi dasar yang dibutuhkan dalam dunia 

akademik maupun profesional.52 Dengan demikian, akhlak 

kepada guru tidak hanya dipahami sebagai etika interpersonal, 

tetapi sebagai fondasi perkembangan karakter yang menentukan 

keberhasilan seorang peserta didik dalam belajar dan 

bermasyarakat. 

e) Akhlak Sesama Makhluk 

Konsep akhlak sesama makhluk dalam pendidikan Islam 

mencakup seluruh bentuk hubungan manusia dengan ciptaan 

 
51 Najma Fajriani and Askari Zakariah, ‘Peran Guru PAI Dalam Pembinaan Akhlak Peserta 

Didik Di Indonesia’, Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam, 2.6 (2024). 
52Winanjar Rahayu and others, ‘The Role of Teacher Ethics in Developing Student 

Character in School’, Jurnal Ilmiah Sekolah Dasar, 2023. 



35 
 

 
 

Allah baik manusia, hewan, tumbuhan, maupun alam. 

Terminologi makhluq tidak terbatas pada relasi sosial antar 

manusia, tetapi meliputi seluruh entitas yang berada dalam 

tanggung jawab kekhalifahan manusia di bumi.53 Oleh karena itu, 

akhlak sesama makhluk harus dipahami secara komprehensif, 

mencakup akhlak sosial, akhlak ekologis, serta perlakuan yang 

penuh kasih sayang terhadap seluruh makhluk hidup. Subbagian 

berikut menjelaskan bentuk-bentuk akhlak sesama makhluk yang 

menjadi dasar pembinaan karakter dalam Islam. 

(1) Akhlak kepada Sesama Manusia 

Akhlak sosial merupakan bentuk utama dari akhlak 

kepada makhluk, sebagaimana dijelaskan oleh Rosihon 

Anwar bahwa relasi antar manusia menjadi ruang paling luas 

dan paling kompleks bagi penerapan nilai-nilai moral.54 

Indikator akhlak sosial meliputi kejujuran, amanah, keadilan, 

empati, menghargai martabat dan hak orang lain, menepati 

janji, serta menjauhi tindakan yang merugikan seperti 

perundungan, penipuan, dan perilaku zalim. Nilai-nilai 

tersebut menunjukkan kedalaman iman seseorang karena 

 
53 Aulia Rakhmat, ‘Islamic Ecotheology: Understanding The Concept Of Khalifah And The 

Ethical Responsibility Of The Environment’, Academic Journal Of Islamic Principles And 

Philosophy, 2022. 
54 Rosihon Anwar, Akhlak Tasawuf, hlm. 49. 



36 
 

 
 

tidak dianggap berakhlak baik di hadapan Allah jika ia masih 

menyakiti atau menzalimi sesama makhluk.55 

Pandangan ini diperkuat oleh Yusuf al-Qaradawi yang 

menyebut akhlak sosial sebagai cerminan kepribadian Islam 

yang autentik. Islam tidak hanya menuntut hubungan vertikal 

(hablun minallah), tetapi juga hubungan horizontal (hablun 

minannas) yang harmonis. Sikap empati, kepedulian, dan 

tolong-menolong menjadi pilar peradaban Islam yang 

memperkuat solidaritas sosial dan mengurangi konflik.56 

Dalam masyarakat modern dan budaya digital, akhlak sosial 

semakin penting untuk membentuk generasi yang mampu 

berkomunikasi dengan etis, menghindari kekerasan verbal, 

dan menjaga harmoni sosial baik di dunia nyata maupun di 

ruang digital.57 Dengan demikian, akhlak kepada sesama 

manusia merupakan fondasi utama bagi pembentukan 

masyarakat yang adil, damai, dan penuh kasih sayang. 

(2) Akhlak kepada Hewan 

Akhlak terhadap hewan merupakan bagian integral dari 

akhlak sesama makhluk karena hewan termasuk ciptaan Allah 

yang memiliki hak untuk diperlakukan dengan belas kasih. 

 
55 Ilmi and others. Islamic Educational Values as the Core of Character Education. 
56 Kota Surabaya and Miftah Fauzi, ‘Humanisasi Pengemis Dalam Perspektif Yusuf Al-

Qaradhaw’, Jurnal Keislaman, 2, 428–41. 
57 Kiki Rahmayani and others, ‘The Role of Communication Ethics in Addressing Social 

Differences and Relational Challenges in the Digital Era’, OPINI: Journal of Communication and 

Social Science, 2025. 



37 
 

 
 

Islam menekankan larangan menyiksa hewan, baik secara 

fisik maupun verbal, sebagaimana sejumlah hadis 

menunjukkan bahwa seseorang yang menyiksa hewan 

mendapat ancaman azab, sedangkan orang yang memberi 

minum hewan yang kehausan mendapatkan ampunan.58 

Indikator akhlak ini meliputi memberi makan dengan baik, 

tidak membebani hewan melebihi kemampuannya, tidak 

menjadikan hewan sebagai objek hiburan yang menyiksa, 

serta memperlakukan hewan sebagai makhluk hidup yang 

punya perasaan dan kebutuhan. 

Pandangan ulama seperti Ibn Qayyim al-Jauziyyah 

menyebut bahwa rahmah terhadap hewan merupakan bagian 

dari rahmah universal Islam, karena siapa yang rahmah 

terhadap makhluk akan dirahmati oleh Allah.59 Dalam 

konteks pendidikan Islam, akhlak terhadap hewan 

menanamkan empati, kasih sayang, dan rasa tanggung jawab 

kepada peserta didik untuk tidak berperilaku zalim terhadap 

makhluk yang lemah. 

(3) Akhlak kepada Tumbuhan 

Tumbuhan juga termasuk makhluk hidup yang harus 

diperlakukan dengan baik. Islam mendorong penanaman 

 
58Muhammad Sarwar, Hafiz Muhammad Tanzeem, and A Raza, ‘18-Animal Rights and the 

Responsibilities of a Muslim’, International Research Journal of Education and Innovation, 2021.  
59Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Zad Al-Ma’ad Fi Hadyi Khair Al-Ibad (Beirut: Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 2004). 



38 
 

 
 

pohon, menjaga tanaman, serta melarang merusak tumbuhan 

tanpa alasan yang sah. Hadis Nabi SAW menyebutkan bahwa 

menanam pohon adalah sedekah yang pahalanya mengalir 

selama pohon tersebut memberikan manfaat.60 

Akhlak terhadap tumbuhan mencakup merawat 

tanaman, tidak menebang pohon sembarangan, menjaga 

kelestarian flora, serta memanfaatkan tumbuhan secara 

proporsional dan tidak berlebihan. Dalam pendidikan Islam, 

akhlak terhadap tumbuhan menumbuhkan kecintaan terhadap 

alam, kesadaran ekologis, dan sikap moderat dalam 

penggunaan sumber daya.61 

(4) Akhlak kepada Alam dan Lingkungan 

Akhlak terhadap lingkungan dapat dipandang sebagai 

pengembangan kontemporer dari akhlak kepada makhluq, 

sebagaimana kerangka umum yang dijelaskan oleh Rosihon 

Anwar mengenai kewajiban moral terhadap sesama makhluk. 

Meskipun Rosihon Anwar tidak secara eksplisit membahas 

lingkungan atau alam, prinsip akhlak kepada makhluq 

memungkinkan pengembangan indikator ini dalam konteks 

modern. Indikatorxas akhlak lingkungan mencakup menjaga 

 
60Muḥammad ibn Ismāʿīl. Ṣaḥīḥ al‑Bukhārī Al‑Bukhārī, Kitab Al‑Mazāra’a (Beirut: Dar 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004). 
61Awal Fuseini and others, ‘Food and Companion Animal Welfare: The Islamic 

Perspective’, Cab Reviews: Perspectives in Agriculture, Veterinary Science, Nutrition and Natural 

Resources, 12 (2017), 1–6. 



39 
 

 
 

kebersihan, tidak merusak lingkungan, mengelola sampah, 

menghemat air dan energi, serta memanfaatkan sumber daya 

secara bijaksana. Sikap-sikap ini mencerminkan kesadaran 

bahwa alam merupakan amanah dari Allah yang harus 

dipelihara demi keberlangsungan hidup generasi 

berikutnya.62 

Pemikir Islam modern seperti Seyyed Hossein Nasr 

menegaskan bahwa kepedulian terhadap lingkungan adalah 

bagian dari tugas kekhalifahan manusia. Manusia tidak hanya 

diperintah memanfaatkan alam, tetapi juga memeliharanya 

dengan keseimbangan dan kesadaran spiritual agar tidak 

terjadi kerusakan ekologis. Dalam konteks kehidupan modern 

yang diwarnai konsumtivisme dan eksploitasi berlebihan, 

akhlak lingkungan berfungsi membentuk karakter Muslim 

yang berorientasi pada keadilan ekologis, kesederhanaan, dan 

tanggung jawab sosial.63 

Generasi Z hidup di era digital yang serba cepat, penuh 

distraksi, serta rentan terhadap problem moral seperti 

individualisme, rendahnya empati, dan perilaku impulsif di media 

sosial.64 Karena itu, nilai-nilai akhlak di atas sangat relevan 

 
62Labeeb Ahmed Bsoul and others, ‘Islam’s Perspective on Environmental Sustainability: 

A Conceptual Analysis’, Social Sciences, 2022. 
63Agung Pratama & Saldan Manufa Dharma, ‘Seyyed Hossein Nasr: Kritik Islam Atas 

Sekularism Lingkungan’, El‐Faqih : Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 10.1 (2024). 
64 M Syukri Azwar Lubis and others, ‘Distraksi Kemanusian Generasi Z Oleh Artificial 

Intelligence Perspective Psikiologiology’, Pengabdian Kepada Masyarakat, 2024, 3–5. 



40 
 

 
 

sebagai pondasi pembentukan karakter. Pembiasaan akhlak 

kepada Allah menumbuhkan kontrol diri spiritual; akhlak sosial 

menumbuhkan kepedulian; sementara akhlak digital (bagian dari 

akhlak kepada manusia) mendorong etika berkomunikasi yang 

sehat di ruang maya. Pendidikan akhlak yang komprehensif 

membantu generasi ini mengembangkan integritas, kedewasaan 

emosional, dan keteguhan moral dalam menjalani kehidupan 

modern.65 

Dengan demikian, nilai-nilai pendidikan akhlak tidak hanya 

berfungsi sebagai serangkaian aturan moral, tetapi merupakan 

sistem pembentukan karakter yang mengintegrasikan dimensi 

spiritual, emosional, dan sosial manusia.66 Keenam indikator 

akhlak tersebut memberikan kerangka konkret bagi pendidikan 

Islam dalam membina peserta didik agar menjadi pribadi Muslim 

yang beriman, beradab, dan bertanggung jawab. Dalam konteks 

generasi Z, nilai-nilai akhlak ini menjadi semakin penting untuk 

memperkuat identitas moral di tengah perubahan besar budaya 

digital dan tantangan kehidupan modern. 

c. Unsur-Unsur Nilai-Nilai Pendidikan Islam 

Nilai-nilai pendidikan Islam tidak dapat dipahami hanya sebatas 

akidah, ibadah, dan akhlak sebagaimana telah dibahas sebelumnya. 

 
65 Raxmonova Gullola Shavkatovna, ‘The Importance of Developing the Spiritual and 

Moral Competence of Young People’, International Journal of Pedagogics, 2025. 
66 A Mejía, ‘Moral Education, Emotions, and Social Practices’, Journal of Philosophy of 

Education, 2023. 



41 
 

 
 

Nilai-nilai tersebut sesungguhnya tersusun dari unsur-unsur yang 

membentuk suatu sistem nilai yang utuh. Unsur-unsur inilah yang 

menjadikan pendidikan islam memiliki ciri khas dan membedakannya 

dari sistem pendidikan lainnya.67 Menurut Abuddin Nata, nilai-nilai 

pendidikan Islam merupakan derivasi dari ajaran dasar islam yang 

bersumber pada al-Qur’an dan Hadits, kemudian diperkaya oleh ijtihad 

para ulama, dan diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Dengan 

demikian, unsur-unsur ini mencerminkan dimensi ketuhanan, 

kemanusiaan, dan sosial sekaligus. 

1) Unsur Ketuhanan (Ilahiyah) 

Unsur ini menempati posisi sentral dalam pendidikan islam. 

Pendidikan dalam islam tidak hanya bertujuan menghasilkan 

manusia cerdas secara intelektual, tetapi juga mendekatkan manusia 

kepada Allah SWT.68 Segala aktivitas pendidikan harus berpangkal 

pada tauhid sebagai fondasi utama. Oleh karena itu, seluruh proses 

belajar-mengajar diarahkan agar peserta didik mampu 

menumbuhkan kesadaran bahwa dirinya adalah hamba Allah yang 

berkewajiban mengabdi kepada-nya. 

2) Unsur Kemanusiaan (Insaniyah) 

Selain unsur ketuhanan, pendidikan Islam juga bertujuan 

mengembangkan dimensi kemanusiaan peserta didik. Menurut al-

 
67 Zainal Abidin Muhja, Liza Shahnaz, and Siti Rohmah, ‘The Doctrine of Islamic Values 

Through the Curriculum: A Case Study at the Madrasah Hurrasul Aqidah Tarakan City’, Al-Hayat: 

Journal of Islamic Education, 2022. 
68 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997). hlm. 19. 



42 
 

 
 

Syaibani, pendidikan islam tidak boleh mengabaikan potensi 

manusiawi peserta didik, baik jasmani, akal, maupun jiwa.69 Unsur 

ini menekankan bahwa pendidikan harus mampu menumbuhkan 

rasa tanggung jawab, solidaritas sosial, penghargaan terhadap hak 

asasi, serta kesiapan untuk hidup bermasyarakat. 

3) Unsur Akhlak 

Akhlak merupakan unsur yang tak terpisahkan dari 

pendidikan Islam. Hasan Langgulung menegaskan bahwa inti 

pendidikan islam adalah pendidikan akhlak, karena ukuran 

keberhasilan pendidikan islam bukan hanya penguasaan ilmu, tetapi 

juga pembentukan karakter.70 Unsur akhlak ini mencakup kejujuran, 

keadilan, kesabaran, kasih sayang, dan tanggung jawab, yang harus 

ditanamkan sejak dini kepada peserta didik. 

4) Unsur Ibadah 

Unsur ibadah menjadi landasan praktis dari nilai-nilai 

pendidikan Islam. Menurut Zakiah Daradjat, ibadah tidak hanya 

terbatas pada hubungan vertikal antara manusia dengan Allah, tetapi 

juga mencakup dimensi horizontal berupa kepedulian sosial.71 Oleh 

karena itu, ibadah dalam pendidikan Islam harus dipahami sebagai 

pengamalan nyata dari keyakinan dan akhlak, sehingga peserta 

 
69 Ibid., hlm. 45. 
70 Omar Muhammad al-Toumy Al-Syaibani, Falsafah Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1997). hlm. 7 
71 Hasan Langgulung, Manusia Dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1986). hlm. 

28. 



43 
 

 
 

didik tidak hanya mengetahui, tetapi juga mempraktikkan ajaran 

islam dalam keseharian. 

5) Unsur Ilmu dan Amal 

Ilmu dan amal merupakan dua hal yang tidak dapat dipisahkan 

dalam pendidikan islam. Ilmu berfungsi sebagai cahaya yang 

menuntun amal, sementara amal menjadi bukti nyata dari ilmu yang 

dimiliki. Al-Ghazali dalam Ayyuhal Walad menegaskan bahwa 

“ilmu yang tidak diamalkan laksana pohon yang tidak berbuah.”72 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa kebermaknaan ilmu tidak 

terletak pada banyaknya pengetahuan yang dikuasai, tetapi pada 

sejauh mana ilmu tersebut diamalkan untuk kebaikan diri dan 

masyarakat. 

Dalam konteks pendidikan, peserta didik tidak cukup hanya 

menguasai teori, tetapi juga harus mampu menginternalisasi nilai-

nilai yang dipelajari dalam sikap dan perilaku sehari-hari. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Ramayulis yang menyebutkan bahwa 

orientasi pendidikan islam adalah membentuk insan kamil, yaitu 

manusia yang berilmu sekaligus beramal saleh.73 Dengan demikian, 

unsur ilmu dan amal menjadi salah satu fondasi terpenting bagi 

terwujudnya tujuan pendidikan islam yang menyeluruh. 

6) Unsur Duniawi dan Ukhrawi 

 
72 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1992). hlm. 31. 
73 Abu Hamid al-Ghazali, Ayyuhal Walad, Terj. Mohamad Luqman Hakim (Jakarta: Turos 

Pustaka, 2016). hlm. 19. 



44 
 

 
 

Pendidikan islam memiliki karakteristik yang 

membedakannya dari pendidikan sekuler, yaitu adanya 

keseimbangan antara tujuan duniawi dan ukhrawi. Ramayulis 

menyebutkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya bertujuan 

menyiapkan peserta didik sukses dalam kehidupan dunia, tetapi juga 

selamat di akhirat.74 Unsur ini menegaskan bahwa orientasi 

pendidikan islam bersifat komprehensif dan seimbang. 

7) Unsur Sosial dan Kebudayaan 

Nilai pendidikan islam tidak hanya bersifat individual, tetapi 

juga sosial. Pendidikan islam mengajarkan pentingnya hidup dalam 

masyarakat, berinteraksi dengan lingkungan, serta berkontribusi 

terhadap kemajuan peradaban.75 Hal ini sejalan dengan pandangan 

Syed Muhammad Naquib al-Attas yang menekankan bahwa tujuan 

pendidikan islam adalah menanamkan adab (ta’dib), yaitu 

menempatkan sesuatu pada tempatnya sehingga terwujud 

keteraturan dalam kehidupan sosial dan budaya.76 

8) Unsur Ruhaniah dan Jasmaniah 

Pendidikan islam memandang manusia sebagai makhluk yang 

utuh, terdiri dari jasmani dan ruhani. Oleh karena itu, nilai-nilai 

pendidikan Islam harus mencakup pengembangan keduanya secara 

 
74 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2008). hlm. 24. 
75 Abuddin Nata, Abuddin Nata, Perspektif Islam Tentang Hubungan Guru-Murid (Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 2001), Hlm. 133. (Jakarta: Raja Grafindo, 2001). hlm. 27. 
76 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: 

ISTAC, 1999). hlm. 15. 



45 
 

 
 

seimbang. Menurut Zakiah Daradjat, pendidikan islam tidak boleh 

hanya menekankan aspek spiritual semata, melainkan juga menjaga 

kesehatan fisik, keterampilan, dan daya kreativitas.77 Unsur ini 

menjamin terwujudnya insan yang seimbang antara intelektual, 

emosional, spiritual, dan fisik. 

9) Unsur Adab (Ta’dib) 

Syed Naquib al-Attas menegaskan bahwa inti pendidikan 

Islam adalah penanaman adab, bukan sekadar transfer ilmu.78 Adab 

dalam konteks ini adalah tata cara hidup yang benar, sesuai dengan 

fitrah manusia dan kehendak Allah. Unsur adab menjamin bahwa 

peserta didik tidak hanya cerdas, tetapi juga tahu menempatkan 

ilmu, guru, orang tua, dan masyarakat sesuai dengan kedudukannya. 

Berdasarkan berbagai pandangan para tokoh dan uraian tentang 

nilai-nilai pendidikan Islam di atas, dapat dipahami bahwa pendidikan 

islam merupakan sistem yang utuh dan menyeluruh. Nilai-nilai yang 

terkandung di dalamnya tidak hanya mencakup aspek spiritual, tetapi 

juga moral, sosial, dan intelektual yang saling terhubung dalam 

membentuk kepribadian seorang muslim. Setiap nilai dalam pendidikan 

islam berfungsi menuntun manusia agar mampu menyeimbangkan 

hubungan dengan Allah, sesama manusia, dan lingkungannya. 

 
77 Zakiah Daradjat, Zakiah Daradjat, Ilmu Jiwa Agama (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), 

Hlm. 81. (Jakarta: Bulan Bintang, 1993). hlm. 20. 
78 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and 

Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), Hlm. 167. (Kuala Lumpur: Abim, 1978). hlm. 3. 



46 
 

 
 

Dalam konteks penelitian ini, pembahasan akan difokuskan pada 

tiga nilai utama yang menjadi inti pendidikan islam, yaitu nilai akidah, 

nilai ibadah, dan nilai akhlak. Ketiga nilai tersebut merupakan satu 

kesatuan yang tidak dapat dipisahkan, akidah menjadi fondasi 

keyakinan, ibadah sebagai manifestasi pengabdian, dan akhlak sebagai 

buah dari keduanya. 

Pendidikan Islam menekankan bahwa proses belajar bukan hanya 

sekadar transfer pengetahuan, melainkan juga pembentukan jiwa agar 

senantiasa mendekat kepada Allah melalui penguatan keyakinan, 

kesungguhan dalam pengabdian, serta penyucian perilaku. Ilmu yang 

tidak diiringi dengan amal saleh tidak akan membawa manfaat, 

sedangkan amal yang tidak dilandasi keikhlasan akan kehilangan 

nilainya di sisi Allah.79 Oleh karena itu, keseluruhan proses pendidikan 

dalam Islam bermuara pada pembentukan akhlak mulia sebagai puncak 

keberhasilan pendidikan. 

Dengan demikian, landasan teori ini menjadi dasar konseptual bagi 

penelitian yang berfokus pada nilai-nilai pendidikan islam, khususnya 

bagaimana nilai akidah, ibadah, dan akhlak dapat direlevansikan dengan 

pembentukan karakter spiritual dan moral Generasi Z di era modern. 

Fokus ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam mengenai hakikat pendidikan islam yang tidak hanya 

 
79 Titik Handayani Bawadi and others, ‘Islamic Pedagogics Educational Implementation 

Based on Quran and Sunnah at Darul Hikam High School’, Ta’dibuna:JurnalPendidikanIslam, 13.4 

(2024), hlm. 246–58. 



47 
 

 
 

berorientasi pada aspek kognitif, tetapi juga membangun keseimbangan 

antara ilmu, iman, dan amal dalam kehidupan manusia. 

Untuk mempermudah pemahaman terhadap fokus penelitian, 

diperlukan pemetaan indikator yang mencakup tiga nilai utama dalam 

pendidikan Islam, yaitu aqidah, ibadah, dan akhlak. Indikator ini 

dirumuskan sebagai dasar analisis untuk melihat bagaimana masing-

masing nilai diimplementasikan serta relevansinya terhadap 

pembentukan karakter peserta didik, khususnya Generasi Z. Adapun 

indikator nilai-nilai pendidikan Islam dapat dilihat pada tabel berikut: 

Aspek Indikator 

Aqidah 1. Mengesakan Allah (Tauhid) 

2. Taat kepada Allah 

3. Menjauhi kesyirikan  

Ibadah 1. Ibadah mahdhah 

2. Ibadah ghairu mahdhah (aktivitas bernilai ibadah) 

3. Keikhlasan ibadah 
 

Akhlak 1. Akhlak kepada Khaliq 

2. Akhlak kepada Rasul 

3. Akhlak kepada orang tua 

4. Akhlak kepada Guru 

5. Akhlak sesama Makhluk 

a. Akhlak kepada Manusia 

b. Akhlak kepada Hewan 

c. Akhlak kepada Tumbuhan 

d. Akhlak kepada Alam dan Lingkungan  

  
Tabel 1.1 Indikator Nilai-Nilai Pendidikan Islam 

Berdasarkan tabel di atas, indikator nilai-nilai pendidikan Islam 

disusun untuk memberikan gambaran operasional mengenai bagaimana 

nilai aqidah, ibadah, dan akhlak dapat dimanfaatkan sebagai kerangka 

analisis dalam penelitian ini. Pemilihan indikator tersebut didasarkan 



48 
 

 
 

pada relevansinya terhadap pembentukan karakter spiritual dan moral 

peserta didik, khususnya Generasi Z, yang menghadapi tantangan 

keagamaan, sosial, dan digital di era modern. Setiap indikator tidak 

hanya mewakili aspek normatif dalam pendidikan Islam, tetapi juga 

mencerminkan kebutuhan karakter yang ingin dibangun melalui nilai-

nilai ilahiah tersebut.  

2. Generasi Z 

a. Pengertian Gen Z 

Secara konseptual, generasi dipahami sebagai sekelompok 

individu yang lahir dalam periode waktu tertentu dan mengalami konteks 

sosial, ekonomi, serta budaya yang relatif sama sehingga membentuk 

pola pikir, sikap, dan perilaku khas pada kelompok tersebut. Mannheim 

dalam The Problem of Generations menjelaskan bahwa kesamaan 

pengalaman historis dalam masa formatif seseorang akan menghasilkan 

kesadaran kolektif dan nilai-nilai sosial yang membedakan satu generasi 

dari generasi lainnya.80 

Menurut William H. Frey, generasi Z merupakan kelompok yang 

lahir setelah generasi milenial, yaitu antara tahun 1997 hingga 2012.81 

Dalam konteks Indonesia, batasan ini sejalan dengan data Badan Pusat 

Statistik (BPS, 2021) yang mencatat bahwa generasi Z mencakup 

 
80 Karl Mannheim, The Problem of Generations, dalam Essays on the Sociology of 

Knowledge (London: Routledge, 1952). 
81 William H. Frey, The Millennial Generation : A Demographic Bridge to America ’ s 

Diverse Future, Brookings Institution Press (Washington D.C: Brookings Institution Press, 2020). 



49 
 

 
 

individu yang lahir pada rentang tahun 1997–2012, dengan jumlah 

mencapai 75,49 juta jiwa atau sekitar 27,94% dari total penduduk 

Indonesia.82 Angka ini menunjukkan bahwa generasi Z merupakan 

kelompok usia terbesar dalam struktur demografi Indonesia, yang 

memiliki potensi strategis dalam pembangunan sosial, ekonomi, dan 

budaya bangsa. 

Generasi Z tumbuh pada era revolusi digital yang ditandai dengan 

penetrasi internet, media sosial, dan teknologi komunikasi yang sangat 

cepat. Mereka dikenal sebagai digital natives, yaitu individu yang sejak 

kecil telah terbiasa berinteraksi dengan teknologi digital.83 Kondisi ini 

menjadikan mereka lebih cepat beradaptasi terhadap perubahan 

teknologi dibandingkan generasi sebelumnya, seperti generasi X atau 

milenial. Menurut Seemiller dan Grace, generasi Z memiliki 

karakteristik yang menggabungkan kecenderungan individualistik 

dengan orientasi sosial tinggi melalui ruang digital, serta cenderung 

pragmatis dalam menilai realitas.84 

Keterpaparan terhadap teknologi sejak usia dini telah membentuk 

cara berpikir dan berperilaku generasi Z secara khas. Mereka memiliki 

kebutuhan tinggi akan kecepatan, kemudahan, dan efisiensi dalam 

memperoleh informasi. Dalam konteks pembelajaran, mereka cenderung 

 
82 Badan Pusat Statistik, Hasil Sensus Penduduk 2020 (Jakarta, 2021). 
83 Marc Prensky, ‘Digital Natives, Digital Immigrants Part 2: Do They Really Think 

Differently?’, On the Horizon: The International Journal of Learning Futures, 9.6 (2001), hlm. 1–

6. 
84 Seemiller & Grace, Generation Z Goes to College, 2016. hlm. 35 



50 
 

 
 

menyukai hal yang interaktif, visual, dan berbasis pengalaman langsung 

(experiential learning). Namun di sisi lain, keterikatan dengan dunia 

digital juga membawa konsekuensi negatif, seperti kecenderungan 

menurunnya daya fokus, meningkatnya individualisme, dan 

ketergantungan terhadap gawai.85 

Secara umum, generasi Z dikenal sebagai kelompok yang terbuka 

terhadap perbedaan, adaptif terhadap perubahan, dan memiliki keinginan 

kuat untuk berpartisipasi dalam isu sosial. Akan tetapi, mereka juga 

menghadapi tantangan nilai di tengah derasnya arus globalisasi dan 

budaya instan. Oleh karena itu, memahami karakter generasi Z secara 

mendalam menjadi penting agar proses pendidikan termasuk pendidikan 

Islam dapat merespons kebutuhan, potensi, dan permasalahan mereka 

secara proporsional. 

b. Karaktersitik Gen Z 

Agar pemahaman mengenai generasi Z dapat dijadikan dasar 

teoritis dalam penelitian, karakteristiknya perlu dijabarkan dalam bentuk 

indikator-indikator konseptual. Beberapa indikator utama yang 

menggambarkan generasi Z antara lain sebagai berikut: 

1) Digital Native 

Generasi Z sejak kecil terbiasa dengan teknologi digital, 

internet, dan media sosial sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari.86 

 
85 Alexander Turner, Understanding Generation Z: The Shapers of Our Future (New York: 

Springer, 2015). 
86 Prensky,  Digital Natives, Digital Immigrants Part 2: Do They Really Think Differently, 

hlm. 5. 



51 
 

 
 

Mereka memiliki kemampuan tinggi dalam menggunakan perangkat 

digital untuk belajar, berkomunikasi, dan mencari hiburan. 

2) Multitasking dan Adaptif 

Generasi ini mampu melakukan beberapa aktivitas secara 

bersamaan, seperti belajar sambil mendengarkan musik atau 

membuka media sosial. Hal ini menunjukkan kemampuan adaptasi 

tinggi terhadap perubahan teknologi, namun juga dapat mengurangi 

tingkat konsentrasi.87 

3) Cepat Akses Informasi 

Generasi Z cenderung menginginkan informasi secara instan 

dan cepat. Mereka terbiasa mencari jawaban melalui mesin pencari, 

media sosial, dan platform.88 

4) Kritis dan Terbuka terhadap Perbedaan 

Tumbuh di lingkungan yang global dan multikultural membuat 

generasi Z lebih terbuka terhadap isu keberagaman, hak asasi 

manusia, dan nilai-nilai universal. Mereka berani mengemukakan 

pendapat serta lebih kritis terhadap kebijakan publik maupun 

fenomena sosial.89 

5) Berorientasi pada Praktikalitas dan Relevansi 

 
87 Turner, Understanding Generation Z: The Shapers of Our Future, hlm. 33. 
88 Tracy Francis and Fernanda Hoefel, True Gen : Generation Z and Its Implications for 

Companies,2018. 
89 Seemiller & Grace,  Generation Z Goes to College. hlm. 35. 



52 
 

 
 

Generasi Z cenderung realistis, menilai sesuatu berdasarkan 

manfaat langsung dan relevansinya terhadap kehidupan pribadi. 

Mereka tidak mudah menerima konsep yang tidak aplikatif. 

6) Memiliki Kepedulian Sosial Tinggi 

Aktivitas digital membuat mereka lebih mudah berpartisipasi 

dalam gerakan sosial secara daring, seperti kampanye lingkungan, 

kemanusiaan, atau isu moral. Hal ini menunjukkan potensi besar 

dalam membangun kesadaran sosial dan empati. 

7) Kecenderungan Menurun dalam Interaksi Tatap Muka 

Ketergantungan terhadap media digital menyebabkan sebagian 

dari mereka mengalami kesulitan dalam komunikasi langsung. Hal ini 

dapat memengaruhi kemampuan sosial dan empati interpersonal.90 

G. Sistematika Pembahasan 

Untuk memudahkan pemahaman terhadap alur penelitian ini, penulisan 

tesis disusun secara sistematis dalam lima bab sebagai berikut:  

Bab I, bab ini berisi uraian umum yang menjadi landasan awal penelitian, 

meliputi latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat 

penelitian, kajian pustaka, landasan teori, dan sistematika pembahasan. 

Landasan teori mencakup pembahasan mengenai konsep nilai, konsep 

pendidikan Islam, serta nilai-nilai pendidikan Islam yang menjadi kerangka 

dasar penelitian ini. 

 
90 Andrea Bencsik, ‘Y and Z Generations at Workplaces’, Journal of Competitiveness, 8.3 

(2016), hlm. 90. 



53 
 

 
 

Bab II, bab ini menjelaskan pendekatan dan jenis penelitian yang 

digunakan, sumber data primer dan sekunder, teknik pengumpulan data, 

metode analisis data, serta langkah-langkah pelaksanaan penelitian. Tujuan 

bab ini adalah memberikan gambaran sistematis mengenai cara penelitian 

dilakukan secara ilmiah. 

Bab III, bab ini berisi riwayat hidup Imam Al-Ghazali dan gambaran 

umum kitab Ayyuhal Walad. Bagian ini membahas secara ringkas perjalanan 

hidup, latar belakang intelektual, dan karya-karya Imam Al-Ghazali, serta 

memberikan gambaran umum mengenai isi kitab Ayyuhal Walad sebagai objek 

penelitian. 

Bab IV, bab ini menyajikan temuan penelitian dan analisis terhadap 

objek kajian. Pembahasan difokuskan pada kandungan nilai-nilai pendidikan 

islam dalam kitab Ayyuhal Walad karya Imam Al-Ghazali. Selain 

mengidentifikasi nilai-nilai pendidikan islam, bab ini juga menganalisis 

relevansi nilai-nilai tersebut terhadap karakteristik dan tantangan pendidikan 

Islam bagi Generasi Z. 

Bab V, bab ini berisi kesimpulan yang merupakan jawaban dari rumusan 

masalah yang telah diajukan pada bab sebelumnya. Selain itu, penulis juga 

menyampaikan saran-saran yang bersifat membangun, baik untuk 

pengembangan kajian keilmuan maupun penerapan nilai-nilai pendidikan 

islam dalam konteks pembelajaran masa kini. 

 

 



 
 

153 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil analisis terhadap Kitab Ayyuhal Walad karya Imam al-

Ghazali serta relevansinya dengan karakteristik Generasi Z, dapat disimpulkan 

bahwa kitab ini memuat nilai-nilai pendidikan Islam yang komprehensif dan 

masih sangat relevan dalam konteks kehidupan modern. Nilai-nilai tersebut 

mencakup aspek aqidah, ibadah, dan akhlak yang saling terintegrasi sebagai 

fondasi pembentukan kepribadian seorang muslim. 

2. Nilai aqidah dalam Ayyuhal Walad menekankan pentingnya keikhlasan, 

kesungguhan niat, serta kesadaran akan tujuan hidup sebagai hamba Allah. 

Nilai ini relevan dengan kondisi Generasi Z yang hidup di tengah arus 

informasi digital dan tuntutan pengakuan sosial, sehingga tauhid dan 

keikhlasan berperan sebagai filter moral dalam menyikapi berbagai pengaruh 

eksternal. 

3. Nilai ibadah yang diajarkan al-Ghazali tidak berhenti pada aspek ritual, 

melainkan menekankan konsistensi amal, kedisiplinan, dan pengendalian 

diri. Nilai ini menjawab tantangan Generasi Z yang cenderung instan dan 

pragmatis, dengan menanamkan kesadaran bahwa proses ibadah merupakan 

sarana pembentukan karakter dan ketahanan spiritual. 

4. Nilai akhlak dalam Ayyuhal Walad seperti rendah hati, kasih sayang, 

tanggung jawab sosial, dan kerja keras sangat relevan dengan kebutuhan 

Generasi Z dalam membangun relasi sosial yang sehat di tengah realitas 



154 
 

 

masyarakat digital. Al-Ghazali menegaskan bahwa ilmu tanpa akhlak tidak 

akan membawa keselamatan, sehingga pendidikan karakter menjadi aspek 

yang tidak terpisahkan dari pendidikan intelektual. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Ayyuhal Walad tidak 

hanya merupakan karya klasik yang bersifat normatif, tetapi juga memiliki 

nilai aplikatif yang kuat sebagai rujukan pendidikan karakter bagi Generasi 

Z. Nilai-nilai pendidikan Islam dalam kitab ini mampu menjadi pedoman 

dalam membentuk generasi yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, serta 

tangguh dalam menghadapi tantangan kehidupan kontemporer. 

B. Saran 

Berdasarkan kesimpulan yang telah dipaparkan, penulis memberikan 

beberapa saran sebagai berikut: 

1. Bagi pendidik dan lembaga pendidikan Islam, diharapkan dapat 

mengintegrasikan nilai-nilai pendidikan Islam yang terdapat dalam Ayyuhal 

Walad karya Al-Ghazali ke dalam proses pembelajaran secara kontekstual. 

Nilai-nilai akidah, ibadah, dan akhlak yang diajarkan Al-Ghazali sangat 

relevan dalam membentuk karakter dan moral peserta didik, terutama 

Generasi Z yang hidup di tengah arus digitalisasi dan globalisasi. 



154 
 

 
 

 

2. Bagi generasi muda, khususnya Generasi Z, penting untuk menjadikan ajaran 

Al-Ghazali sebagai pedoman hidup. Nilai-nilai spiritual dan morayang 

terkandung dalam Ayyuhal Walad dapat menjadi benteng dalam menghadapi 

berbagai tantangan moral, gaya hidup permisif, serta krisis spiritual yang marak 

terjadi pada era modern. 

3. Bagi peneliti selanjutnya, diharapkan dapat memperluas kajian terhadap karya-

karya Al-Ghazali lainnya dan mengkaitkannya dengan konteks kekinian, baik 

dalam bidang pendidikan, sosial, maupun keagamaan. Penelitian lanjutan juga 

dapat menggunakan pendekatan empiris agar hasilnya lebih komprehensif dan 

aplikatif dalam praktik pendidikan Isla



 
 

155 
 

 

 DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdau, Asep Dadang, ‘The Development of Science in the Digital Era and Its 

Influence on Islamic Culture’, EDU-RELIGIA : Jurnal Keagamaan Dan 

Pembelajarannya, 2024  

Abdul Ghoby, ‘Konsep Tawakal Dan Relevansinya Dengan Tujuan Pendidikan 

Islam’, An-Nuha, 3.3 (2016), 112 

Abdullah Faqih Azizi, ‘Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Kitab Ayyuhal Walad 

Karya Al Imam Abu Hamid Al-Ghazali’, Jurnal Pendidikan Dan 

Kebudayaan, 1.1 (2024) 

Abror, Robitul, and Muhtadi Abdul Mun’im, ‘Flows and Paradigms of Classical 

Muslim Figures’ Thoughts on Education in Islam’, Responsive: Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 2025  

Abu Dawud Sulaiman bin al-Asy‘ats, Sunan Abu Dawud (Riyadh: Darussalam, 

2009) 

Abu Hamid al-Ghazali, Ayyuhal Walad, Terj. Mohamad Luqman Hakim (Jakarta: 

Turos Pustaka, 2016) 

Abu Hamid Al Ghazali, Ayyuhal Walad (Banjar Baru: Darussalam Yasin, Pondok 

Pesantren Yasin, 1996) 

Abuddin Nata, Abuddin Nata, Perspektif Islam Tentang Hubungan Guru-Murid 

(Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2001), Hlm. 133. (Jakarta: Raja Grafindo, 

2001) 

Achyar, Zahra Falisha, ‘Manfaat Shalat Tahajud Terhadap Peningkatan Kesehatan 

Tubuh Pada Masyarakat Muslim’, Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 1.6 

(2023) 

Adelia, Bella, Febri Darmayanti, Puan Nayla Azzahra, Shania Septi Maharani, F 

Ilmu, Komunikasi, and others, ‘Landasan Keimanan Dan Keyakinan 

Muslim’, Reflection : Islamic Education Journal, 2025  

Agung Jaenudin, ‘The Influence of Information Technology On Religious Practices 

In Urban Muslim Communities’, Al-Madinah: Journal of Islamic 

Civilization, 1.2 (2024), 157–68



156 
 

 

 

Al-Bukhārī, Muhammad ibn Ismā‘īl, Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī (Dar al-Fikr)  

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad bin Muhammad, Ayyuhal Al-Walad 

(Semarang: Maktabah wa Mathba’ah Karya Putra, 2021) 

Al-Ghazali, Imam, Terjemah Kitab Ayyuhal Walad: Naseht-Nasehat Imam Al-

Ghazali Kepada Muridnya, Cetakan Pe (Maktab al-Huda, 2021) 

Al-Hajjaj., Muslim bin, Shahih Muslim: Terjemahan Lengkap Jilid IV (Hadis No. 

2564) (Jakarta: Pustaka Azzam, 2003) 

Al-Lathif, M. G., Hujjatul Islam Imam Al-Ghazali: Kisah Hidup Dan Pemikiran 

Sang Pembaru Islam (Yogyakarta: Araska, 2020) 

al-Muthri, ‘Al-Hadith Al-Tasi‘: Ar-Rahimuna Yarhamuhum Ar-Rahman’, Alukah 

Network <https://www.alukah.net/sharia/0/178569> 

Al-Naisābūrī, Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qusyairī, Shahih Muslim (Beirut: Dar al-

Fikr) <https://sunnah.com/muslim:2242> 

Al-Syaibani, Omar Muhammad al-Toumy, Al-Syaibani, Omar Falsafah 

Pendidikan Islam: Pendekatan Komprehensif Terhadap Pendidikan Islam 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1979) 

Falsafah Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1997) 

al-Tirmidzi, Abu Isa Muhammad bin Isa, Sunan Al-Tirmidzi (Beirut: Dar al-Fikr) 

Al‑Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. Ṣaḥīḥ al‑Bukhārī, Kitab Al‑Mazāra’a (Beirut: 

Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004) 

Alharbi, Jalal, and L Al Hadid, ‘Towards an Understanding of Compassion from an 

Islamic Perspective.’, Journal of Clinical Nursing, 28 7-8 (2019), 1354–58 

<https://doi.org/10.1111/jocn.14725> 

Amrin, Ma’muroh Abqorina, ‘The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali and 

Its Implementation at Pesantren Darut Tasbih Tangerang’, Jurnal Ilmiah 

Kependidikan, 4.2 (2024), 833–44 

<https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i02.> 

An-Nawawi, Yahya bin Syaraf, Al-Arba‘in an-Nawawiyyah (Beirut: Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 2001) 

Anwar, Rosihon, Akhlak Tasawuf (Bandung: Pustaka Setia, 2010) 

Anwar, Syaiful, and Agus Salim, ‘Pendidikan Islam Dalam Membangun Karakter 



157 
 

 

Bangsa Pendahuluan’, Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam, 9.2 (2018), 

233–47 

Asy’ari, Al, ‘STRATEGI DAKWAH DALAM MENGANTISIPASI KRISIS 

AQIDAH’, An-Nadwah, 1 (2019), 12–28 

Asyti Febliza, Asep Kadarohman, Siti Aisyah, Norazilawati Abdullah, ‘Generation 

Z and the Use of Digital Technology : A Review from 2014 to 2023’, Jurnal 

Pendidikan Sains Indonesia (Indonesian Journal of Science Education), 

13.1 (2025), 53–67 

Auliya Adiba Rahma Firdasari, ‘PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF AL-

GHAZALI: INTEGRASI NILAI- NILAI SPIRITUAL DAN AKHLAK 

DALAM PEMBELAJARAN’, Jurnal Pengetahuan Tentang Ilmu Dan 

Hikmah, 10.1 (2025), 78 

Ayu, Citra, Wulan Sari, Nabila Hafsyah, Kalisa Fazela, and Putri Nayla, 

‘Pemahaman Pentingnya Tauhid Dalam Kehidupan Umat Islam’, MARAS: 

Jurnal Penelitian Multidisplin, 2.1 (2024), 293–305 

Aziz, Fikri Fathul, ‘Revitalisasi Adab Murid Terhadap Guru Menurut Imam 

Ghazali, Imam Az Zarnuji Dan KH Hasyim Asy’ari’, Ikhlas : Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Islam, 2025 <https://doi.org/10.61132/ikhlas.v2i3.1119> 

Aziza, Nur, Ermis Suryana, and Zulhijra, ‘Islamic Religious Education in the 

Formation of Moral and Religious Values’, Academia Open, 2025 

<https://doi.org/10.21070/acopen.10.2025.11210> 

Azmi, Armaya, ‘Penerapan Kaidah Fikih Tentang Niat “Al-Umūru Bi Maqāṣidihā” 

Dalam Kasus Hukum Tindak Pidana Pembunuhan’, TAQNIN: Jurnal 

Syariah Dan Hukum, 1.2 (2019), 61–74 

<https://doi.org/10.30821/taqnin.v1i2.6360> 

Azwar, Azwar, A Usman, Umar Muhammad Noor, and Mohd Farid Ravi Abdullah, 

‘Iṣlāḥ of Al-Ghazālī’s Ideas and Movements and Their Relevance to 

Contemporary Islamic Preaching’, Ulumuna, 2024 

<https://doi.org/10.20414/ujis.v28i1.513> 

Badan Pusat Statistik, Hasil Sensus Penduduk 2020 (Jakarta, 2021) 

Baharuddin Ar, Baharuddin Ar, ‘Konsep Pendidikan Dalam Perspektif Al-

Ghazali’, Jurnal Ikhtibar Nusantara, 2.2 (2023), 172–82 

<https://doi.org/10.62901/j-ikhsan.v2i2.74> 

Bahauddin Abdullah, Alfiyyah Syarah Ibnu Aqil (Bandung: Sinar Biru Algesindo, 

2017) 



158 
 

 

Bahrudin, Andre, ‘INTERNALIZATION OF ISLAMIC EDUCATIONAL 

VALUES IN FORMING MUSLIM PERSONALITY ( STUDY OF AL- 

MUZAMMIL ’ S INTERPRETATION VERSES 19-20 )’, Asosiasi Dosen 

Peneliti Ilmu Keislaman Dan Sosial, 16.1 (2025), 145–65 

Banna, Hasan Al, and Umi Rosyidah, ‘The Construction of Ecological Fiqh from 

the Perspective of Yusuf Al-Qardhawi’, Ma’mal: Jurnal Laboratorium 

Syariah Dan Hukum, 2025 <https://doi.org/10.15642/mal.v7i2.468> 

Bawadi, Titik Handayani, Endang Supardi, Binsar Surya, and Pratama Silalahi, 

‘Islamic Pedagogics Educational Implementation Based on Quran and 

Sunnah at Darul Hikam High School’, Ta’dibuna:JurnalPendidikanIslam, 

13.4 (2024), 246–58 <https://doi.org/10.32832/tadibuna.v13i4.16491> 

Bella Adelia, Febri Darmayanti, Puan Nayla Azzahra, and Shania Septi Maharani, 

‘Landasan Keimanan Dan Keyakinan Muslim’, Reflection : Islamic 

Education Journal, 2.2 (2025), 31–41 

<https://doi.org/10.61132/reflection.v2i2.644> 

Bencsik, Andrea, ‘Y and Z Generations at Workplaces’, Journal of 

Competitiveness, 8.3 (2016), 90 <https://doi.org/10.7441/joc.2016.03.06> 

Bimawan, Henri, Muhammad Haeqhal, Try Rama, and Bagus Sanjaya, ‘The Status 

of Pre-Islamic Arab Women: Reform and the Challenge of Fulfilling 

Women’s Rights in Contemporary Islamic Family Law Practice’, Legitima 

Jurnal Hukum Keluarga, 07.02 (2025), 237–60 

Bonab, Bagher Ghobary, M Miner, and Marie-Thérèse Proctor, ‘Attachment to God 

in Islamic Spirituality’, Journal of Muslim Mental Health, 7 (2013) 

<https://doi.org/10.3998/jmmh.10381607.0007.205> 

Bsoul, Labeeb Ahmed, Amani Omer, Lejla Kucukalic, and Ricardo Archbold, 

‘Islam’s Perspective on Environmental Sustainability: A Conceptual 

Analysis’, Social Sciences, 2022 <https://doi.org/10.3390/socsci11060228> 

Buya Hamka, Tasawuf Modern (Jakarta, 2019) 

Čekić, Elvira, ‘Virtual Empathy: A Systematic Review of the Impact of Digital 

Communication on Interpersonal Relationships and Social Dynamics’, 

International Journal of Psychology, 2025 

<https://doi.org/10.47604/ijp.3320> 

Dacholfany, M Ihsan, ‘REFORMASI PENDIDIKAN ISLAM DALAM 

MENGHADAPI ERA GLOBALISASI : Sebuah Tantangan Dan Harapan’ 

Devi Syukri Azhari Mustapa, ‘KONSEP PENDIDIKAN ISLAM MENURUT 



159 
 

 

IMAM AL-GHAZALI’, Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran, 4.2 

(2021), 271–78 <http://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp> 

Dharin, Abu, ‘Enhancing Character Development Through Aqidah Akhlak 

Education in Islamic Elementary Schools: A Case Study from Central Java’, 

AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 2025 

<https://doi.org/10.35445/alishlah.v17i2.7252> 

Dharma, Agung Pratama & Saldan Manufa, ‘Seyyed Hossein Nasr: Kritik Islam 

Atas Sekularism Lingkungan’, El‐Faqih : Jurnal Pemikiran Dan Hukum 

Islam, 10.1 (2024) 

Didi Maslan. Asnil Aidah Ritonga, Ahmad Darlis, Parentah Lubis, and Didi 

Maslan, ‘Telaah Konsep Pendidikan Ibadah Dalam Al- Qur ’ an’, Jurnal 

Studi Islam, 11.2 (2023), 1–10 

Diemas Arya Komara, Shafira Nanda Widjaya, ‘Memahami Perilaku Informasi 

Gen-Z Dan Strategi Melawan Disinformasi : Sebuah Tinjauan Literatur 

Penggunaan Media Sosial’, Jurnal Pustaka Ilmiah, 10.2 (2024) 

Din Muhammad Zakariya, ‘IMPLEMENTATION OF TAWHID THROUGH 

MORAL EDUCATION TO’, Jurnal Studia, 2019, 1–15 

Efendi, Aida, Carina Septiani, Saidah Syakira, and Zahra Dalvinova, ‘Akhlak Guru 

Terhadap Murid Di Era Masa Kini Menurut Imam Ghazali’, Jurnal Budi 

Pekerti Agama Islam, 2.3 (2024), 108–17 

Endah Siti Wahyuni; Muhtar Gojali; Dodo Widarda, ‘Sufistic Value in Reading 

Kitab Al-Barzanji: Descriptive Analysis Study on Santri at Islamic 

Boarding Schools Nurul Ihsan Garut’, Sosiolingua: Jurnal Pendidikan 

Bahasa Dan Sastra Indonesia, 6.1 (2022), 1–12 

<https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/slw/article/view/16938?utm_source

=chatgpt.com> 

Fajriani, Najma, and Askari Zakariah, ‘Peran Guru PAI Dalam Pembinaan Akhlak 

Peserta Didik Di Indonesia’, Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama 

Islam, 2.6 (2024) 

Fathoni, Aryo Bima, Nisrina Zulfa, and Ila Nurlaila Hidayat, ‘Academic Burnout 

in University Students During Covid-19 Pandemic : Viewed from 

Readiness to Change with Religious Coping as a Moderator’, Journal An-

Nafs, 7.1 (2022), 50–60 

Fatkhurrokhim, Fatkhurrokhim, and Betty Mauli Rosa Bustam, ‘Teacher 

Competence from The Perspective of Imam Al-Ghazali in The Book 



160 
 

 

“Ayyuhal Walad”’, SALIHA Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7.2 (2024), 

441–60 <https://doi.org/10.54396/saliha.v7i2.1246> 

Firdasari, Auliya Adiba Rahma, and M Bakar, ‘Pendidikan Islam Perspektif Al-

Ghazali: Integrasi Nilai-Nilai Spiritual Dan Akhlak Dalam Pembelajaran’, 

PUTIH: Jurnal Pengetahuan Tentang Ilmu Dan Hikmah, 2025 

<https://doi.org/10.51498/putih.2025.10(1).73-92> 

Firdaus, ‘Zuhud Dalam Perspektif Sunnah’, Jurnal Al-Mubarak, 1.2 (2019) 

Francis, Tracy, and Fernanda Hoefel, True Gen : Generation Z and Its Implications 

for Companies, 2018 <https://www.mckinsey.com/industries/consumer-

packaged-goods/our-insights/true-gen-generation-z-and-its-implications-

for-companies> 

Frey, William H., The Millennial Generation : A Demographic Bridge to America 

’ s Diverse Future, Brookings Institution Press (Washington D.C: 

Brookings Institution Press, 2020) 

Fuseini, Awal, T Knowles, P Hadley, and S Wotton, ‘Food and Companion Animal 

Welfare: The Islamic Perspective’, Cab Reviews: Perspectives in 

Agriculture, Veterinary Science, Nutrition and Natural Resources, 12 

(2017), 1–6 <https://doi.org/10.1079/pavsnnr201712043> 

Ghilman, Nuruddin, Mufidatun Nur, and Isnaini Lu, ‘A Study of Hadiths About 

Riya ’ in the Book of Hidayatus Salikin Perspective of Abdul Samad Al-

Falimbani’, International Journal of Islamic Studies, 36.1 (2024), 1–11 

Ghofur, Abdul, ‘Nilai ‐ Nilai Pendidikan Islam Yang Terkandung Dalam Novel 

Negeri 5 Menara Karya A. Fuadi’, 2015, 1–103 

Guba, Yvonna S. Lincoln dan Egon G., Naturalistic Inquiry (Beverly Hills: 

Publications, Sage) 

Gulzar, Samreena, and Aqsa Tasgheer, ‘Animal’s Protection for Environmental 

Sustainability: An Islamic Perspective’, Al-Qamar, 2020 

<https://doi.org/10.53762/k6qspr59> 

Gyagenda, AbdulSwamad, ‘The Relevance of Al-Ghazali’s Educational Views on 

the Contemporary System of Muslim Education: Focus on Islamic 

Education in Uganda’, 2021 <https://doi.org/10.53449/ije.v4i1.149> 

Hakim, Lukmanul, ‘Strategi Pembelajaran Karakter Kerja Keras’, Rausyan Fikr, 

15.1 (2019), 79–87 

Hamzah, Amir, Metode Penelitian Kepustakaan (Depok: RajaGrafindo Persada, 



161 
 

 

2022) 

Hartono, Nadia, and Prapunoto, ‘Computer Self-Efficacy , Work Stress , and 

Burnout in Gen Z in Mentoring Communities’, Asian Journal of Social and 

Humanities, 2 (2024), 1956–70 

HASBI ABDUL BASITH, ‘PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB 

AYYUHAL WALAD KARYA IMAM AL-GHAZALI TESIS Disusun 

Oleh’ (UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SYARIF HIDAYATULLAH, 

2022) 

Heinich, Nathalie, ‘A Pragmatic Redefinition of Value(s): Toward a General Model 

of Valuation’, Theory, Culture & Society, 37 (2020), 75–94 

<https://doi.org/10.1177/0263276420915993> 

Hidayah, Nurul, Ade Rizal Rosidi, and Amrini Shofiyani, ‘Konsep Ikhlas Menurut 

Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Terhadap Tujuan Pendidikan Agama 

Islam’, Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan Keislaman, 12.2 

(2023), 190–207 

Hidayah, Nurul, Syamsurizal Yazid, and Hikmatulloh Hikmatulloh, ‘Etika Mencari 

Ilmu Dalam Islam’, IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2025 

<https://doi.org/10.59841/ihsanika.v3i1.2249> 

Hidayat, Intan Taufikurrohmah Taufik, ‘I IMPLIKASI PENDIDIKAN DARI AL-

QURAN SURAT ADZ-DZARIYAT AYAT 56 TENTANG TUJUAN 

PENCIPTAAN MANUSIA TERHADAP UPAYA PENDIDIKAN 

DALAM MEMBENTUK MANUSIA YANG TAAT BERIBADAH’, 

Bandung Conference Series: Islamic Education, 2022 

<https://doi.org/10.29313/bcsied.v2i2.4500> 

Huda, M, A Sudrajat, Razaleigh Muhamat, K Teh, and B Jalal, ‘Strengthening 

Divine Values for Self-Regulation in Religiosity: Insights from Tawakkul 

(Trust in God)’, International Journal of Ethics and Systems, 2019 

<https://doi.org/10.1108/ijoes-02-2018-0025> 

Huda, Muchammad Nur, ‘Kontekstualisasi Kitab Ayyuha Al Walad: 

Pengarusutamaan Konsep Pendidikan Karakter Imam Al-Ghazali Di Era 

Modern’, EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 2021 

<https://doi.org/10.54180/elbanat.2021.11.2.145-162> 

HUSNI, EUIS CICI NURUNNISA, ‘Nilai‑Nilai Pendidikan Sosial Perspektif 

‘Abdullah Nāṣih ‘Ulwān Dan Relevansinya Terhadap Tujuan Pendidikan 

Nasional’, Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 1.1 (2018) 



162 
 

 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Zad Al-Ma’ad Fi Hadyi Khair Al-Ibad (Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004) 

Ilmi, Irpan, Sri Wanayati, Aan Hasanah, and B Arifin, ‘Islamic Educational Values 

as the Core of Character Education’, EDUTEC : Journal of Education And 

Technology, 2023 <https://doi.org/10.29062/edu.v7i2.633> 

Imam Al Ghazali, Bidayatul Hidayah (Pokok Sena: Pustaka Darussalam, 1995) 

Indana Nurul, Noor Fatiha, Amina Ba’dho, ‘NILAI-NILAI PENDIDIKAN ISLAM 

(Analisis Buku Misteri Banjir Nabi Nuh Karya Yosep Rafiqi) Nurul’, 

Ilmuna, 2.2 (2020), 106–20 

Ishii, Akira, Nozomi Okano, and Masaru Nishikawa, ‘Social Simulation of 

Intergroup Conflicts Using a New Model of Opinion Dynamics’, Frontiers 

in Physics, 9.March (2021), 1–9 

<https://doi.org/10.3389/fphy.2021.640925> 

Jakfar, Tarmizi, ‘Potret Ajaran Tauhid Dalam Hadist’, Jurnal Pemikiran Islam, 

2023 <https://doi.org/10.22373/jpi.v3i2.22595> 

Jamal, Syafa‘atul, ‘Konsep Akhlak Menurut Ibn Miskawaih’, 1 (2017), 50–70 

<https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v1i1.1843> 

Junaid, Junaid, and Andi Tahir, ‘Syirik Dalam Al-Qur’an (Studi Pada Tafsir An-

Nur M. Hasbi Ash-Shiddieqy’, JURNAL AL-WAJID, 5.1 (2024), 18–35 

Jurnal, Al-Kauniyah, Ilmu Alquran, and Dan Tafsir, ‘Ragam Syirik Modern Dalam 

Pandangan Al-Qur’an’, Al-Kauniyah, 2023 

<https://doi.org/10.56874/alkauniyah.v4i2.1653> 

Juwaini, Juwaini, Zulfian Zulfian, Mawardi Mawardi, and Cut Siska Safira, ‘Al-

Ghazali’s Refutations of Philosophers: Examining Tahafut Al-Falasifah on 

Eternity, Divine Knowledge, and Resurrection’, SINTHOP: Media Kajian 

Pendidikan, Agama, Sosial Dan Budaya, 2024 

<https://doi.org/10.22373/sinthop.v3i2.6470> 

Kahar, Abdul, ‘Pendidikan Ibadah Muhammad Hasbi Ash- Shiddieqy’, Tawazun: 

Jurnal Pendidikan Islam, 12.1 (2019), 20 

<https://doi.org/10.32832/tawazun.v12i1.1902> 

Kahrani, and Muhammad Igbal, ‘Konsep Ilmu Pengetahuan Persepektif Pendidikan 

Islam Dan Barat’, AL-MUAWANAH Journal of Islamic Education, 1.2 

(2021), 105–40 

<http:/ejournal.stitdukotabaru.ac.id/index.php/almuawanah/index> 



163 
 

 

Karl Mannheim, The Problem of Generations, Dalam Essays on the Sociology of 

Knowledge (London: Routledge, 1952) 

<https://doi.org/10.4324/9781315005058> 

Kastolani, Kastolani, ‘IBADAH RITUAL DALAM MENANAMKAN AKHLAK 

REMAJA’, 1 (2016), 127–44 <https://doi.org/10.18326/inject.v1i2.127-

144> 

Kattsoff, L. O., Pengantar Filsafat. Terj. Soejono Soemargono. (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2004) 

Khalid, Iffat, S Gulzar, and M Amin, ‘A Critical Review of Shamsuddin Azeemi’s 

“Murāqabah” through the Lens of The Qur’ān and Hadīth’, Journal of 

Islamic Thought and Civilization, 11 (2021), 301–17 

<https://doi.org/10.32350/jitc.111.16> 

Khosiin, Nur, and Ulfa Lailatul Maulidiyah, ‘Pendidikan Karakter Anak Dalam 

Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam Al-Ghazali’, Tinta Emas Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 1.2 (2022), 113–26 

Kirabaev, N, ‘“Knowledge” and “Action”: Al-Ghazali and Arab Muslim 

Philosophical Tradition in Context of Interrelationship with Philosophical 

Culture of Byzantium’, RUDN Journal of Philosophy, 2023 

<https://doi.org/10.22363/2313-2302-2023-27-2-201-215> 

Kuss, Daria J, Mark D Griffiths, Jens F Binder, and Burton Street, ‘Metadata, 

Citation and Similar Papers at Core.Ac.Uk’, 2013, 1–19 

Langgulung, Hasan, Manusia Dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1986) 

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya) 

Lubis, M Syukri Azwar, Iskandar Zulkarnain, Susy Deliani, Hotni Sari Harahap, 

and Syafil Warman, ‘Distraksi Kemanusian Generasi Z Oleh Artificial 

Intelligence Perspective Psikiologiology’, Pengabdian Kepada 

Masyarakat, 2024, 3–5 

M. Ihsan Dacholfany, ‘AL-KHAUF DAN AL-RAJA’ MENURUT AL-

GHAZALI’, As-Salam, 5.1 (2014), 35–44 

Ma’rufi, Abdul Madjid, ‘TEACHER’ AND STUDENT’S ETHICAL CONCEPT 

IN AL GHAZALI’S PRESPECTIVE’, Journal of Islamic Education and 

Pesantren, 2021 <https://doi.org/10.33752/jiep.v1i1.1751> 

Madhar, Madhar, ‘Pemikiran Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya 

Dalam Sistem Pendidikan Islam Kontemporer’, TARQIYATUNA: Jurnal 



164 
 

 

Pendidikan Agama Islam Dan Madrasah Ibtidaiyah, 2024 

<https://doi.org/10.36769/tarqiyatuna.v3i2.813> 

Maesaroh Lubis, and Nani Widiawati, ‘Integrasi Domain Afektif Taksonomi 

Bloom Dengan Pendidikan Spiritual Al-Ghazali (Telaah Kitab Ayyuhal 

Walad)’, Journal Educative : Journal of Educational Studies, 4.1 (2020), 

41–56 

Maghfiroh, Debi, and Ainur Rofiq Sofa, ‘Esensi Cinta Kepada Nabi Muhammad 

Menurut Al-Qur’an, Hadis, Dan Pendapat Ulama Dalam Kitab Mahfudzot’, 

Tabsyir: Jurnal Dakwah Dan Sosial Humaniora, 2024 

<https://doi.org/10.59059/tabsyir.v6i1.2004> 

Marjuni, A, ‘PENANAMAN NILAI-NILAI PENDIDIKAN ISLAM DALAM 

PEMBINAAN KARAKTER PESERTA DIDIK’, Al Asma : Journal of 

Islamic Education, 2020 <https://doi.org/10.24252/asma.v2i2.16915> 

Maulida, Amelia, ‘Adab Dalam Ibadah : Reaktualisasi Nilai-Nilai Spiritual Dan 

Sosial Dalam Pembentukan Karakter Muslim’, Ihsan Jurnal Pendidikan 

Islam, 3.3 (2025), 590–97 

Maulidah, Maulidah, ‘Akhlak Sebagai Esensi Pendidikan Islam’, Al Qalam: Jurnal 

Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 16.6 (2022), 1945 

<https://doi.org/10.35931/aq.v16i6.1279> 

Mejía, A, ‘Moral Education, Emotions, and Social Practices’, Journal of 

Philosophy of Education, 2023 <https://doi.org/10.1093/jopedu/qhad018> 

Milya Sari dan Asmendri, ‘“Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam 

Penelitian Pendidikan IPA’, Natural Science: Jurnal Penelitian Bidang IPA 

Dan Pendidikan IPA, 6.1 (2020), 41–53 

Mubarak, Muhammad Syahrul, Yusyrifah Halid, and Iain Kendari, ‘Dakwah Yang 

Menggembirakan Perspektif Al- Qur ’ an ( Kajian Terhadap Qs . An-Nahl 

Ayat 125 )’, Al-Munzir, 13.1 (2020), 35–56 

Muchlis M. Hanafi, Moderasi Islam (Jakarta: Al-Qur’an, BadanLajnah Pentashihan 

Musha Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019) 

Muhafizah, ‘PENAFSIRAN AYAT TENTANG SHALAT TAHAJUD DAN 

HUBUNGANNYA DENGAN KESEHATAN MENTAL (Interpretasi 

Ma’na-Cum-Maghza Terhadap Q.S. Al-Isra’ [17]: 79)’, Mafatih, 2021 

<https://doi.org/10.24260/mafatih.v1i1.382> 

Muhja, Zainal Abidin, Liza Shahnaz, and Siti Rohmah, ‘The Doctrine of Islamic 

Values Through the Curriculum: A Case Study at the Madrasah Hurrasul 



165 
 

 

Aqidah Tarakan City’, Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 2022 

<https://doi.org/10.35723/ajie.v6i1.235> 

Mukaromah, Lailatul, Hery Noer Aly, and A Suradi, ‘Konsep Pendidikan Menurut 

Al-Ghazali: Studi Terhadap Kitab Ayyuhal Walad’, AS-SABIQUN, 2023 

<https://doi.org/10.36088/assabiqun.v5i4.3643> 

Musfiah Saidah, Rizki Ulfahadi, Hilya Maylafayzah, ‘Islamic Philanthropy on 

Social Media in Youth Volunteering Movements’, Dialog, 46.2 (2023), 

135–44 

Mushoffa Zain, Ahmad Zamzamiy, and Yuni Mariani Manik, ‘Literatur Pendidikan 

Akhlak Dalam Prespektif Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam Al-Ghazali’, 

Edu Cendikia: Jurnal Ilmiah Kependidikan, 3.1 (2023), 191–95 

<https://doi.org/10.47709/educendikia.v3i01.2408> 

Muslim, Abū al-Ḥusayn. Ṣaḥīḥ Muslim., Kitāb Al‑Sa’īdi Wa Al‑Dhaba’ih (Beirut: 

Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004) <https://sunnah.com/muslim/34> 

Muslim ibn al-Hajjaj, Shahih Muslim (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī) 

<https://sunnah.com/muslim:2699a> 

Shahih Muslim (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah) <https://muslim.or.id/95388-

hadis-mukmin-yang-kuat.html?utm_source> 

Muttaqin, Asep Zaenal, Fatma Husna, Haibah Nurullah, and Neng Zulfa, 

‘Pemikiran Filsafat Al – Ghazali Tentang Memadukan Filsafat Dengan 

Ajaran Agama’, Jurnal Pemikiran Dan Filsafat Islam, 1.1 (2025), 14–20 

Muttaqin, Asep Zaenal, Fatma Husna Haibah Nurullah, Neng Zulfa Alawiyyah, and 

Muhammad Wildan Nurfadillah, ‘Al-Ghazali’s Philosophical Thoughts on 

Combining Philosophy with Religious Teachings’, Al-Falsafah: Jurnal 

Pemikiran Dan Filsafat Islam, 2025 

<https://doi.org/10.61166/falsafah.v1i1.2> 

Nasihin, Khoirun, ‘Pendekatan Dalam Pembelajaran Perspektif Imam Al Ghazali 

Dalam Kitab Ayyuhal Walad’, Tarbawi : Jurnal Studi Pendidikan Islami, 

2022 <https://doi.org/10.55757/tarbawi.v10i2.308> 

Nasution, Nasution, ‘GURU PROFESSIONAL DALAM PERSPEKTIF HADITS 

TARBAWI (TELAAH DALAM KITAB SUNAN AT-TURMUDZI 

KARYA SYEKH ABU ISA MUHAMMAD IBNU ISA IBNU SAURAH)’, 

Andragogi : Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam, 2021 

<https://doi.org/10.33474/ja.v3i1.11088> 

Nata, Abuddin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997) 



166 
 

 

Nayan, Nor Fatin Syuhaidah, Rozeeda Kadri, Nor Iman Nabila Abu Bakar, and Siti 

Hanisah Sabri, ‘A COMPARATIVE STUDY OF AL-MAKKI AND AL-

GHAZALI ON SPIRITUAL DIMENSION OF RAJA’ (HOPE) 

APPROACH IN TREATING DRUG ADDICTS’, International Journal of 

Education, Psychology and Counseling, 2024 

<https://doi.org/10.35631/ijepc.954037> 

Neldi Harianto, ‘SOSIOLOGI DALAM SASTRA ARAB JAHILIAH (Pendekatan 

Sosiologis Dalam Karya Puisi An-Nabighoh Adz-Dzubyani)’, Tsaqofah & 

Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam, 1.1 (2016), 105–6 

Nurachman, Azhar, Muhammad Ikhsanuddin, Mahmud Darul Kurniyadi, Ismail 

Hasan, and Nashruddin Baidan, ‘Aqidah Tauhid Sebagai Dasar Pendidikan 

Anak Dalam Perspektif Al Qur’an’, TSAQOFAH, 2024 

<https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v4i1.2546> 

Nurfadhilah, Nurfadhilah, Erman Erman, and Radhiatul Hasnah, ‘Ekstrimisme 

Aturan Sosial Masyarakat Arab Pra Islam Ditinjau Dari Nilai Moderat Dan 

Toleransi’, TSAQOFAH, 2024 

<https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v4i6.4043> 

Nuriy, Arrumaisha Fasya, Deshi Karunia Hajarwati, Desra Reifka Rhaudia, Elisya 

Laesya Tasya, Erna Widyastuti, and Rizki Amrillah, ‘Pentingnya Menuntut 

Ilmu: Perspektif Islam Dan Dampaknya Pada Karakter Pembentukan 

Individu’, Tasyri` : Jurnal Tarbiyah-Syari`ah-Islamiyah, 2024 

<https://doi.org/10.52166/tasyri.v31i01.561> 

Nurul Ashar, ‘Relevansi Pendidikan Akhlaq Menurut Imam Al-Ghazali Dalam 

Kitab Ayyuhal Walad Dengan Pendidikan Karakter Generasi Z’ (Sekolah 

Tinggi Agama Islam Ma’had Aly Al-Hikam, 2023) 

Petrus Lakonawa, ‘Religion and the Formation of People’s Ways of View and 

Behavior’, Humaniora, 4.2 (2013), 790–99 

Prakoso, Muhammad Dimas, Febri Priyoyudanto, Jln. Sisingamangaraja, Kec 

Selong, Kby, and Baru, ‘Peran Gender Dalam Masyarakat Arab Pra-Islam’, 

Morfologi: Jurnal Ilmu Pendidikan, Bahasa, Sastra Dan Budaya, 2024 

<https://doi.org/10.61132/morfologi.v2i2.446> 

Prathama, Pandu Aditya, and Muhammad Zaki Mahadwistha, ‘Studi 

Fenomenologi : Konsep Cinta Dan Kasih Sayang Dalam Islam’, 

IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2024 

<https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2i3.1456> 

Prensky, Marc, ‘Digital Natives, Digital Immigrants Part 2: Do They Really Think 



167 
 

 

Differently?’, On the Horizon: The International Journal of Learning 

Futures, 9.6 (2001), 1–6 <https://doi.org/10.1108/10748120110424843> 

Primadhany, Erry Fitrya, Novita Mayasari Angelia, Novita Angraeni, and Baihaki 

Jarkani, ‘Maḥāsin Al-Syarī‘ah on The Implementation of Mahḍah Worship: 

Overview of Islamic Legal Philosophy’, Samarah: Jurnal Hukum Keluarga 

Dan Hukum Islam, 2022 <https://doi.org/10.22373/sjhk.v6i2.12394> 

Purnomo, Sutrimo, ‘Pendidikan Karakter Di Indonesia: Antara Asa Dan Realita’, 

Jurnal Kependidikan, 2.2 (2014), 66–84 

<https://doi.org/10.24090/jk.v2i2.553> 

Putri, Anggi Ariska, Chandra Kurniawan, Fadhila Rizqi Maulida, Abid Nurhuda, 

and Dena Sri Anugrah, ‘Mahabbah and Muraqabah in Sufism : Strategies 

for Building the Character of Gen-Z in Indonesia’, Esensi Jurnal Riset 

Pendidikan, 1.2 (2025), 50–62 

Mahabbah and Muraqabah in Sufism: Strategies for Building the Character of Gen-

Z in Indonesia’, ESENSI: Jurnal Riset Pendidikan, 2025 

<https://doi.org/10.71094/esensi.v1i2.119> 

Putri, Friska Aprilia, and Bety Agustina Rahayu, ‘Hubungan Kebiasaan Sholat 

Tahajud Dengan Kesehatan Mental Remaja’, Journal of Mental Health, 1.2 

(2025), 57–67 

Raden Ahmad Muhajir Ansori, ‘STRATEGI PENANAMAN NILAI-NILAI 

PENDIDIKAN ISLAM PADA PESERTA DIDIK’, Jurnal Pusaka: Media 

Kajian Dan Pemikiran Islam, 8 (2016), 16–18 

<http://ejournal.alqolam.ac.id/index.php/jurnal_pusaka/article/view/84> 

Rafli, ‘Konsep Akidah Menurut Buya Hamka’, 2020 

Rahayu, Winanjar, Era Tazkiyah, Nurul Murtadho, and Slamet Arifin, ‘The Role of 

Teacher Ethics in Developing Student Character in School’, Jurnal Ilmiah 

Sekolah Dasar, 2023 <https://doi.org/10.23887/jisd.v7i3.55245> 

Rahman, Mohd Farhan Abd, and Salih Yucel, ‘The Mujaddid of His Age: Al-

Ghazali And His Inner Spiritual Journey’, 3 (2016), 1–12 

<https://doi.org/10.11113/umran2016.3n2.56> 

Rahmayani, Kiki, Muhammad Abduh Isma, Fikri Ramadhan, and Ahmad Habbib 

Raziq, ‘The Role of Communication Ethics in Addressing Social 

Differences and Relational Challenges in the Digital Era’, OPINI: Journal 

of Communication and Social Science, 2025 

<https://doi.org/10.70489/ppzw0q07> 



168 
 

 

Rakhmat, Aulia, ‘ISLAMIC ECOTHEOLOGY: UNDERSTANDING THE 

CONCEPT OF KHALIFAH AND THE ETHICAL RESPONSIBILITY OF 

THE ENVIRONMENT’, Academic Journal of Islamic Principles and 

Philosophy, 2022 <https://doi.org/10.22515/ajipp.v3i1.5104> 

Ramadhan, Gilang Fuji, and Encup Supriatna, ‘The Role of Islamic Values in 

Building a Generation of Noble Morals’, Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 

2025 <https://doi.org/10.15575/jis.v5i2.44617> 

Ramadhani, Tangguh, and Mintaraga Eman Surya, ‘Nilai-Nilai Aqidah Islam 

Dalam Kitab Ayyuhal Walad Karya Imam Al Ghazali’, Jurnal Pendidikan 

Dan Media Pembelajaran, 2.1 (2024), 35–53 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2008) 

Ramyani, Intan, ‘Konsep Ikhlas Dalam Implementasi Daqu Method Di Pesantren 

Tahfizh Darul Qur’an Bandung’, Jurnal Riset Agama, 2022 

<https://doi.org/10.15575/jra.v2i2.17909> 

Rangkuti, Alpan Noor Habib, Rony Aspani, and Asep Sopian, ‘The Role Of Aqidah 

In Building Muslim Character In The Digital Era: A Theological And 

Psychological Perspective’, Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan 

Dan Keislaman, 2025 

<https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v14i2.2128> 

Ridho, M, and M Munawir, ‘KONSEP FASIK DALAM AL-QUR’AN 

PERSPEKTIF AL-IBRIZ’, TAFAKKUR : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir, 2024 <https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i1.400> 

Rofi’i, Muhammad Arwani, Puri Emilda, and Emilia Rachmawati, ‘The Dimension 

of Sincerity According To The Qur’an And Sunnah: The Key To Accepting 

Deeds’, International Journal of Research, 2024 

<https://doi.org/10.55062//ijr.2024.v2i1/532/5> 

Rosia, Rina, ‘PEMIKIRAN TASAWUF IMAM AL-GHAZALI DALAM 

PENDIDIKAN ISLAM’, Jurnal Inspirasi, 1.3 (2018), 86–104 

Rosidi, Ayep, Rina Priarni, and Serani Dara Listiyani, ‘PEMBINAAN 

MANAJEMEN PELAKSANAAN IBADAH MAHDHAH DAN GHAIRU 

MAHDHAH PERSPEKTIF “ ISI ” ( IBRAH SEJARAH ISLAM ) PADA 

ANGGOTA FATAYAT NU RANTING TENGARAN DESA 

TENGARAN KABUPATEN SEMARANG’, Jurnal Indonesia Mengabdi, 

3.2 (2024), 42–47 <https://doi.org/10.55080/jim.v3i2.977> 

Rukmana, Siti, Munawir Pasaribu, and Sofyan Sofyan, ‘Holistic Integration of 



169 
 

 

Islamic Religious Education Values: A Comprehensive Strategy for 

Character Development at MAN 1 Tapanuli Tengah’, FIKROTUNA: Jurnal 

Pendidikan Dan Manajemen Islam, 2024 

<https://doi.org/10.32806/jf.v14i2.636> 

Rusmanto, ‘Konsep Al-Qur’an Tentang Kualitas Hidup Manusia Sebagai Seorang 

Khalifah Dan Maslahatnya Terhadap Makhluk Lainnya’, Jurnal Studi Al-

Qur’an Membangun Tradisi Berfikir Qur’ani, 17.1 (2021), 93–110 

Sarwar, Muhammad, Hafiz Muhammad Tanzeem, and A Raza, ‘18-Animal Rights 

and the Responsibilities of a Muslim’, International Research Journal of 

Education and Innovation, 2021 <https://doi.org/10.53575/irjei.18-

v2.2(21)178-190> 

Savira, Adhek Kaysa Kurnia Nafisa Siti Ina, ‘HUBUNGAN ANTARA 

RELIGIUSITAS TERHADAP KENAKALAN REMAJA’, Jurnal UNESA, 

8.7 (2018), 34–44 

SCHELER, Max, Formalism in Ethics and Non-Formal Ethics of Values., Journal 

of the History of Ideas (Northwestern University Press, 1973), V 

<http://www.jstor.org/stable/2707101?origin=crossref> 

Seemiller & Grace, Generation Z Goes to College, 2016 

Setiawan, Rahmadi Agus, ‘CORAK PENAFSIRAN MUHAMMAD QURAISH 

SHIHAB DALAM TAFSIR AL-MISHBAH’, MUSHAF JOURNAL: 

Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2023 

<https://doi.org/10.54443/mushaf.v3i1.125> 

Shahara, Naila Agista, and Siti Masyithoh, ‘Adab Guru Dan Murid Sebagai 

Refleksi Akhlak Islami : Implikasi Terhadap Pembentukan Lingkungan 

Belajar Beretika’, IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam, 3.3 (2025), 739–47 

Shavkatovna, Raxmonova Gullola, ‘The Importance of Developing the Spiritual 

and Moral Competence of Young People’, International Journal of 

Pedagogics, 2025 <https://doi.org/10.37547/ijp/volume05issue03-06> 

Sheikh Jil Shodiq, ‘Ma“Na Hadith: Irhamu Man Fi Al-Ardh Yarhamkum Man Fis-

Sama”’, Shaykh Gilles Sadek Official Website 

<https://shaykhgillessadek.com> 

Sholikah, Nurul Faizatus, and Syamsurizal Yazid, ‘Etika Mencari Ilmu Dalam 

Islam (Kajian Psikologis – Sosiologis)’, Moral : Jurnal Kajian Pendidikan 

Islam, 2024 <https://doi.org/10.61132/moral.v2i1.471> 

Siregar, Adnan Faris Naufal, and Ali Nurdin Siregar, ‘AL-GHAZALI’S SOCIAL 



170 
 

 

MANNERS IN BIDAYATUL HIDAYAH: SOLUTIONS FOR TEENAGE 

SOCIAL INTERACTION IN THE MODERN ERA’, HUNAFA Jurnal 

Studia Islamika, 2025 <https://doi.org/10.24239/jsi.v21i2.795.153-168> 

Siregar, Adnan Faris Naufal, and W Wantini, ‘Patalogi Sosial Manusia Menurut 

Imam Al-Ghazali Pada Kitab Ihya Ulumuddin’, Al-Musyrif: Jurnal 

Bimbingan Dan Konseling Islam, 2024 

<https://doi.org/10.38073/almusyrif.v7i1.1723> 

Soedirman, ‘Pembinaan Sikap Ikhlas Menurut Pendidikan Islam’, Jurnal 

Intelektual, 5.02 (2019), 12 

Soleh, Achmad Khudori, ‘Al-Ghazali’s Concept of Happiness in The Alchemy of 

Happiness’, Journal of Islamic Thought and Civilization, 2022 

<https://doi.org/10.32350/jitc.122.14> 

Soleh, Achmad Khudori, E Rahmawati, Humaida Ghevira Syavia Camila, and 

Hasyma Tazakka Furqona, ‘The Truth on Al-Ghazali Perspective’, 

International Journal of Innovative Research in Multidisciplinary 

Education, 2023 <https://doi.org/10.58806/ijirme.2023.v2i9n10> 

Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D (Bandung: 

Alfabeta) 

Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R & D.’, 

2013, p. 334 

Sulman, Sulman, and Nurnaningsih Hamzah, ‘IKHLAS DALAM BERIBADAH 

SESUAI TUNTUNAN AL-QUR’AN DAN HADITS’, 2 (2019), 65–73 

<https://consensus.app/papers/ikhlas-dalam-beribadah-sesuai-tuntunan-

alqur-’-an-dan-sulman-hamzah/0041538443dc569ebae7e18a0fc54ca3/> 

Surabaya, Kota, and Miftah Fauzi, ‘Humanisasi Pengemis Dalam Perspektif Yusuf 

Al-Qaradhaw’, Jurnal Keislaman, 2, 428–41 

Suryani, Ira, Rahmi Aulia, Klara Putri Ningsih, Aura Nur Fadila, Annisa Wibowo, 

and Muhammad Farhan Pulungan, ‘Belajar Dengan Ikhlas’, Jurnal 

PendidikanTambusa, 7.1 (2023), 1632–37 

Suryani, Ira, Hasan Ma’tsum, Sri Baniah, and S Supriadi, ‘Studi Akidah Akhlak 

Tentang Nilai Baik Dan Buruk’, Islam &amp; Contemporary Issues, 2021 

<https://doi.org/10.57251/ici.v1i1.6> 

Suryanto, Totok Agus, ‘DISMANTLING HEDONISM IN RELIGIOUS 

RITUALS : Re-Seeding Religious Values Towards Social Piety’, Borneo: 

Journal Of Islamic Studies, 3.1 (2022), 27–38 



171 
 

 

Syaiful Anwar, ‘Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Karakter 

Bangsa’, Jurnal Pendidikan Islam, 7 (2016), 157–69 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and 

Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), Hlm. 167. (Kuala Lumpur: 

Abim, 1978) 

The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ABIM, 1978) 

The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 1999) 

Tambunan, Khairina, Isnaini Harahap, and Azhari Akmal Tarigan, ‘HUMAN 

DEVELOPMENT INDEX (HDI) IN THE QUR’AN FROM THE 

QURAISH SHIHAB’S PERSPECTIVE’, HUMAN FALAH: Jurnal Studi 

Ekonomi Dan Bisnis Islam, 2022 <https://doi.org/10.30829/hf.v9i2.13367> 

Taufiq, Bekti, ‘Identifikasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Pemberdayaan 

Masyarakat Pada PNPM Mandiri’, Jurnal Penelitian, 11.1 (2017), 69 

<https://doi.org/10.21043/jupe.v11i1.2171> 

Tauhid, Binaan, ‘Binaan Tauhid Terhadap Keutuhan Aqidah Islam’, JOURNAL 

ISLAMIC STUDIES, 1 (2023), 456–68 

Tri Agus Santoso, Usman Abu Bakar, Dardiri Hasyim, ‘THE CONCEPT OF 

MORAL EDUCATION (COMPARATIVE STUDY OF AYYUHAL 

WALAD BOOK BY IMAM GHAZALI AND SERAT WULANGREH BY 

PAKU BUWONO IV)’, JURNAL SYNTAX IDEA, 5.4 (2023) 

Turner, Alexander, Understanding Generation Z: The Shapers of Our Future (New 

York: Springer, 2015) 

Ulum, Miftachul, and A Mun’im, ‘Etika Pendidikan Dalam Perspektif Imam 

Ghazali’, Journal of Islamic Education, 2024 

<https://doi.org/10.61231/jie.v2i1.263> 

Wilda Irsyad, Ilpi Zukdi, Muhammad Zalnur, ‘Strategi Pembelajaran Edutainment 

Dalam Mata Pelajaran Akidah Akhlak’, Murabby Jurnal Pendidikan Islam, 

6.2 (2023), 170 

WILDAN JAUHARI, LC., MA, HUJJATUL ISLAM AL-IMAM AL-GHAZALI 

(Jakarta Selatan: Rumah Fiqih, 2018) 

Wulandari, Asiyah, Sepri Yunarman, ‘PROBLEMATIKA SISWA DAN UPAYA 

GURU DALAM MENINGKATKAN PERILAKU SOPAN SANTUN 

MELALUI MATA PELAJARAN IPS’, 7.1 (2024), 275–87 

Zabryna, Farrah Ananta Erva, and I Farihah, ‘THE RELEVANCE OF STOICISM 



172 
 

 

PHILOSOPHY TO THE SOCIAL AND RELIGIOUS LIFE OF 

GENERATION Z’, Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy 

and Mysticism, 2024 <https://doi.org/10.20871/kpjipm.v10i1.320> 

Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1992) 

Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1992) 

Zakiah Daradjat, Ilmu Jiwa Agama (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), Hlm. 81. 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1993) 

Zhila, Muhammad Randicha Hamandia, ‘Konsep Doa Dalam Perspektif Islam’, 

Jurnal Komunikasi Islam Dan Kehumasan (JKPI) KONSEP, 6.1 (2022), 

37–48 

  


	HALAMAN JUDUL
	LEMBAR PENGESAHAN
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS
	SURAT PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Landasan Teori
	1. Nilai-Nilai Pendidikan Islam
	2. Generasi Z

	G. Sistematika Pembahasan
	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran
	DAFTAR PUSTAKA

