
Agama dan Multikulturalisme dalam Karya Sastra 

Intelektual Muslim Progresif Indonesia 
 

 

Dosen Promotor:  

Prof. Dr. M. Amin Abdullah, M.A. 

Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, M.A. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Erik Tauvani Somae, S.H.I., M.H.   

(18300016076) 

 

 

DISERTASI 

 

 

Diajukan kepada Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh Gelar Doktor Studi Islam 

Konsentrasi Studi Islam 

 

 

YOGYAKARTA 

2025 

 





iii 

 



iv 

 



v 

 



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

PASCASARJANA 
Jl. Marsda Adisucipto, Yogyakarta, 55281, Tel. & Faks. (0274) 557978 

Email: pps@uin.suka.ac.id, website: https://pps.uin-suka.ac.id. 

 

 

 

vi 

 

PENGESAHAN PROMOTOR 

 

 

Promotor I 

Prof. Dr. M. Amin Abdullah, M.A.   (  ) 

 

 

 

Promotor II  

Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A.  (  ) 

mailto:pps@uin.suka.ac.id
https://pps.uin-suka.ac.id/


 
 

vii 
 

NOTA DINAS 

 

 

 

Kepada Yth. 

Direktur Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

 

 

Assalamu’alaikum wr. wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap 

naskah disertasi berjudul: 

 

Agama dan Multikulturalisme dalam Karya Sastra 

Intelektual Muslim Progresif Indonesia 

 

yang ditulis oleh: 

 

Nama  : Erik Tauvani Somae, S.H.I., M.H. 

NIM  : 18300016076 

Program : Doktor Studi Islam 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 15 April 2025, 

saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat diajukan ke Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi 

Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum wr. wb.  

 

 

    Yogyakarta, 29 Juli 2025 

Promotor, 

 

 

 

Prof. Dr. M. Amin Abdullah, M.A. 

 

 

 

 

  



 
 

viii 
 

NOTA DINAS 

 

 

 

Kepada Yth. 

Direktur Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

 

 

Assalamu’alaikum wr. wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap 

naskah disertasi berjudul: 

 

Agama dan Multikulturalisme dalam Karya Sastra 

Intelektual Muslim Progresif Indonesia 

 

yang ditulis oleh: 

 

Nama  : Erik Tauvani Somae, S.H.I., M.H. 

NIM  : 18300016076 

Program : Doktor Studi Islam 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 15 April 2025, 

saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat diajukan ke Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi 

Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum wr. wb.  

 

 

    Yogyakarta, 29 Juli 2025 

Promotor, 

 

 

 

Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, M.A. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ix 
 

NOTA DINAS 

 

 

 

Kepada Yth. 

Direktur Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

 

 

Assalamu’alaikum wr. wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap 

naskah disertasi berjudul: 

 

Agama dan Multikulturalisme dalam Karya Sastra 

Intelektual Muslim Progresif Indonesia 

 

yang ditulis oleh: 

 

Nama  : Erik Tauvani Somae, S.H.I., M.H. 

NIM  : 18300016076 

Program : Doktor Studi Islam 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 15 April 2025, 

saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat diajukan ke Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi 

Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum wr. wb.  

 

 

    Yogyakarta, 20 Oktober 2025 

Penguji, 

 

 

 

    Prof. Dr. H. Machasin, M.A. 

 

 

 

 

 



 
 

x 
 

NOTA DINAS 

 

 

 

Kepada Yth. 

Direktur Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

 

 

Assalamu’alaikum wr. wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap 

naskah disertasi berjudul: 

 

Agama dan Multikulturalisme dalam Karya Sastra 

Intelektual Muslim Progresif Indonesia 

 

yang ditulis oleh: 

 

Nama  : Erik Tauvani Somae, S.H.I., M.H. 

NIM  : 18300016076 

Program : Doktor Studi Islam 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 15 April 2025, 

saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat diajukan ke Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi 

Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum wr. wb.  

 

 

    Yogyakarta, 28 Juli 2025 

    Penguji, 

 

 

 

        Prof. Dr. Yulia Nasrul Latifi, S.Ag., M.Hum. 

 

 

 

 

 



 
 

xi 
 

NOTA DINAS 

 

 

 

Kepada Yth. 

Direktur Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

 

 

Assalamu’alaikum wr. wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan koreksi dan penilaian terhadap 

naskah disertasi berjudul: 

 

Agama dan Multikulturalisme dalam Karya Sastra 

Intelektual Muslim Progresif Indonesia 

 

yang ditulis oleh: 

 

Nama  : Erik Tauvani Somae, S.H.I., M.H. 

NIM  : 18300016076 

Program : Doktor Studi Islam 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 15 April 2025, 

saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat diajukan ke Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi 

Doktor (S3) dalam rangka memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum wr. wb.  

 

 

    Yogyakarta, 15 Oktober 2025 

Penguji, 

 

 

 

         Dr. Mohammad Yunus, Lc., M.A. 

 



xii 

ABSTRAK 

 

Disertasi ini mengkaji agama dan multikulturalisme dalam karya sastra 

intelektual Muslim progresif Indonesia. Objek material penelitian ini adalah karya 

sastra intelektual Muslim progresif Indonesia, sedangkan objek formalnya adalah 

agama dan multikulturalisme. Penelitian ini berangkat dari karya sastra intelektual 

Muslim progresif Indonesia yang terkait dengan isu agama dan multikulturalisme. 

Relasi antara agama dan multikulturalisme senantiasa dinamis, bahkan sebagian 

masyarakat menganggap bahwa agama harus steril dari budaya. Relasi yang 

semestinya kompromistik justru cenderung konfrontatif. Di tengah fakta 

multikulturalitas suatu bangsa, alih-alih mengurai permasalahan, hal ini justru 

menjauhkan permasalahan dari solusi akibat terlepas dari konteks. Situasi ini 

mendorong lahirnya sastra multikultural progresif sebagai alternatif sastra yang 

terintegrasi dengan nilai-nilai agama dan multikulturalisme. 

Berdasarkan pada latar belakang masalah tersebut, disertasi ini mengajukan 

tiga pertanyaan penelitian: (1) Mengapa agama dan multikulturalisme menjadi isu 

penting dalam diskursus kesusastraan? (2) Bagaimana karya sastra intelektual 

Muslim progresif Indonesia merepresentasikan nilai-nilai agama dan 

multikulturalisme? (3) Apa makna dan implikasi integrasi nilai-nilai agama dan 

multikulturalisme dalam karya sastra intelektual Muslim progresif terhadap wacana 

keislaman dan keindonesiaan kontemporer? Penelitian ini menggunakan metode 

deskriptif-analitis dari kajian pustaka (library research). Data diperoleh dengan 

mengumpulkan dan memilih karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia. 

Penelitian ini menggunakan paradigma pembacaan karya sastra Meyer Howard 

Abrams yang berorientasi pada teori pragmatik (pragmatic theory) dengan 

pendekatan interdisipliner sekaligus teori multikulturalisme, hermeneutika, 

epistemologi Jabirian (bayani-burhani-irfani), dan Maqāṣid asy-Syarī‘ah. 

Hasil yang diperoleh menunjukkan bahwa, pertama, intelektual Muslim 

progresif memiliki tiga kriteria: (1) kritis dan non-apologetik; (2) lebih menekankan 

pada aksi dan transformasi sosial yang konkret; dan (3) berorientasi masa depan. 

Kedua, konsep multikulturalisme memuat konsep manusia, pluralisme, kesetaraan, 

kebebasan, dan toleransi. Ketiga, konstruksi agama dan multikulturalisme dalam 

karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia dibangun di atas relasi yang 

saling menguatkan. Keempat, implikasi kajian penelitian ini setidaknya ada dua; 

Pertama, implikasi konseptual agama dan multikulturalisme dalam karya sastra ke 

arah yang integratif: (1) sarana refleksi sekaligus pemersatu bangsa, (2) literasi 

agama dan antar-budaya (religious literacy and inter-cultural), (3) menciptakan 

ruang-ruang perjumpaan, dan (4) multikulturalisme di tengah perkembangan 

zaman. Kedua, implikasi orientasi sastra menuju kepada sastra multikultural 

progresif: (1) integrasi bayani, burhani, dan irfani, (2) berbasis maqāṣid asy-

syarī‘ah, (3) bingkai keindonesiaan dan kemanusiaan, (4) orientasi masa depan. 

 

Kata-kata Kunci: Agama, Multikulturalisme, Sastra, Intelektual Muslim, 

Progresif. 



 
 

xiii 
 

Abstract 

 

This dissertation examines religion and multiculturalism in the literary works 

of Indonesia’s progressive Muslim intellectuals. The material object of this study is 

the body of literary works produced by progressive Muslim intellectuals in 

Indonesia, while its formal object is religion and multiculturalism. The research 

departs from Indonesian progressive Muslim literary works that engage with issues 

of religion and multiculturalism. The relationship between religion and 

multiculturalism is inherently dynamic; yet, some segments of society hold that 

religion must remain detached from culture. Consequently, a relationship that 

should be compromise-oriented often becomes confrontational. Amid the factual 

multiculturalism of a nation, this separation not only fails to address existing 

problems but also distances them from viable solutions by detaching them from 

their contextual grounding. Such circumstances have given rise to progressive 

multicultural literature as an alternative form of literary expression that integrates 

religious and multicultural values. 

Based on this background, the dissertation poses three main research 

questions: (1) Why have religion and multiculturalism become significant issues in 

literary discourse? (2) How do the literary works of Indonesia’s progressive Muslim 

intellectuals represent religious and multicultural values? and (3) What are the 

meanings and implications of integrating religious and multicultural values within 

these works for contemporary Islamic and Indonesian discourses? This research 

employs a descriptive–analytical method within a library research framework. Data 

were collected through the identification and selection of literary works by 

Indonesia’s progressive Muslim intellectuals. The study adopts Meyer Howard 

Abrams’s pragmatic theory of literature as its reading paradigm, combined with an 

interdisciplinary approach incorporating theories of multiculturalism, 

hermeneutics, Jabirian epistemology (bayani–burhani–irfani), and the Maqāṣid al-

Sharī‘ah framework.  

The findings reveal, first, that progressive Muslim intellectuals embody three 

main characteristics: (1) they are critical and non-apologetic; (2) they emphasize 

concrete social action and transformation; and (3) they are future-oriented. Second, 

the concept of multiculturalism encompasses ideas of humanity, pluralism, 

equality, freedom, and tolerance. Third, the construction of religion and 

multiculturalism in Indonesian progressive Muslim literature is built upon mutually 

reinforcing relations. Fourth, the implications of this study can be categorized into 

two major domains. Conceptually, the integration of religion and multiculturalism 

in literature leads to: (1) literature as a means of reflection and national unity; (2) 

the promotion of religious and intercultural literacy; (3) the creation of spaces for 

encounter and dialogue; and (4) the development of multiculturalism in response to 

contemporary change. In terms of literary orientation, this integration points toward 

a progressive multicultural literature characterized by: (1) the synthesis of bayani, 

burhani, and irfani epistemologies; (2) grounding in Maqāṣid al-Sharī‘ah; (3) a 

framework rooted in Indonesian and humanistic values; and (4) a forward-looking 

perspective.  



 
 

xiv 
 

Keywords: Religion, Multiculturalism, Literature, Muslim Intellectuals, 

Progressive. 



 
 

xv 
 

 البحث   مستخلص 

الد   دراسة  الأطروحة  هذه  لتتناول  الأدبي ة  الأعمال  في  الثقافي ة  والتعد دي ة  لمثق فين ين 
التقد مي ين  الأ  .ين ندونيسيالإ  المسلمين  في  الماد ي   موضوعها  للمثق فين    عمالويتمث ل  الأدبي ة 

ين والتعد دي ة الثقافي ة. وينطلق  هو الد  المسلمين التقد مي ين الإندونيسي ين، أم ا موضوعها الصُّوري  ف
دونيسي ين ذات الصلة  الأدبي ة للمثق فين المسلمين التقد مي ين الإن  عمالالأهذا البحث من تحليل  

الد   الثبقضايا  والتعد دي ة  ا ين  وتعُد   الثقافي ة علاقة  قافي ة.  والتعد دي ة  الد ين  بين   ديناميكي ة  لعلاقة 
ة؛ إذ يرى ب ا من التأثيّات الثقافي ة، في  عض أفراد المجتمع أن  الد ين ينبغي أن يكون خاليمتغيّ 

تميل إلى الطابع الصدامي . وفي ظل  واقع التعد دي ة    قة التي يفُترض أن تكون توافقي ة حين أن  العلا
دها عن سياقها  بعع الوطني ، فإن  هذا الموقف لا يسهم في حل  الإشكالات، بل يُ  المجتمالثقافي ة في 

ا.   ا  يُُث ل بديلا أدبي    وقد أد ى هذا الوضع إلى نشوء أدب تعد دي  تقد مي  الواقعي  ويزيدها تعقيد 
 .ل بين القيم الديني ة ومبادئ التعد دي ة الثقافي ةيسعى إلى تحقيق التكام

م انطلاق الخلفا  هذه  رئيسةن  مسائل  ثلاث  البحث  هذا  يطرح  وهيي ة،   ، 

الد  لم  ،أو لا أصبح  والتعاذا  مهم تين  قضي  تَين  الثقافي ة  الأدبي ؟د دي ة  الخطاب  في   ؛ ين 

الأ  ،ثانيا تمث ل  الديني ة    عمال كيف  القيمَ  الإندونيسي ين  التقد مي ين  المسلمين  للمثق فين  الأدبي ة 
الثقافي ة؟ دلالة وإسهام دمج   ،ثالثا؛  والتعد دي ة  الأعمال    ما  الثقافي ة في  والتعد دي ة  الديني ة  القيم 

 ة المعاصرة؟ الخطاب الإسلامي  والهوُي ة الإندونيسي    المسلمين التقد مي ين في إثراءالأدبي ة للمثق فين 

المنهج و  على  البحث  الد    اعتمد  إطار  في  التحليلي   المكتبي ة الوصفي   البحث  أو    راسة 
الأدبي ة للمثق فين المسلمين  عمال  من الأ  البيانات من خلال اختيار مجموعة   وجُُعت .  المكتب  

كما استند إلى    متعد دة التخص صات.  ثم  جرى تحليلها باستخدام مقاربةالتقد مي ين الإندونيسي ين،  
عند   الأدب  قراءة  أبرامزنموذج  هاورد  البراجُاتي ة   مايرَ  الن ظري ة  على  العملي ةأو    القائم  ،  الن ظري ة 

والتي تتكون بالإضافة إلى توظيف نظري ة التعد دي ة الثقافي ة، والهرمنيوطيقا، والإبستمولوجيا الجابري ة  
 .، ومقاصد الشريعة الإسلامي ةاني ة، والبرهاني ة، والعرفاني ةالبيمن 

يليوتُظه ما  البحث  نتائجُ  المثق فُ   ،أو لا  :ر  بثلاث سمات    ونالتقد مي    ونالمسلمُ   ونيتمي ز 
)ساسي ةأ وهي:  التبريري ة،(  1،  وعدم  الو (  2)  الن قدي ة  على  الاجتماعي   التركيز  والتحو ل  فعل 



 
 

xvi 
 

الإنسان،   التعد دي ة الثقافي ة مفاهيم  يتضم ن مفهوم  ،ثانيا  .التوج ه نحو المستقبلو (  3، )الملموس
بناء  ،ثالثا  .والتعد د، والمساواة، والحري ة، والتسامح الد    إن   الثقافي ة في  العلاقة بين  ين والتعد دي ة 

الم للمثق فين  الإندونيسي   أساسالأدب  على  يقوم  التقد مي ين  والتعاضد    سلمين  التكامل  من 
أس  تنقسم دلالات وإشكالات ،  رابعا  .المتبادل  بعُدين  إلى  البحث    ،  الأو ل، وهما:  :اسيَّين هذا 

، وهي: في ة في الأدب عبر أربعة مستوياتالمفهومي ، ويتمث ل في تكامل الد ِّين والتعد دي ة الثقا  البُعد
،  للثقافة الديني ة والتفاعل بين الأديان والثقافات كأداة(  2، )الأم ة، ل ووحدةللتأم    كوسيلة(  1)
التعد دي ة    تجذيرو (  4)  اللقاء والحوار،  خلق فضاءاتو (  3، )الوعي الديني  والتفاعُل الحضاري  و 

اه الأدب نحو الأ  البُعد المتعل ق،  الثانيو  .الثقافي ة في ظل  تطو ر العصر   دب التعد دي  التقد مي ،باتج 
من مقاصد الشريعة    الانطلاقو (  2)  المناهج البياني ة والبرهاني ة والعرفاني ة،  كاملت(  1)  :ويتجل ى في
 .نحو المستقبل التوج ه و(4) والإطارِّ الإنساني  والإندونيسي ،( 3) الإسلامي ة،

 .ين، التعد دي ة الثقافي ة، الأدب، المثق ف المسلم، التقد مي ة الد   :  المفتاحيّةالكلمات 

 



 

xvii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

 Transliterasi kata Arab ke dalam huruf Latin dalam disertasi ini 

berpedoman pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Tanggal 10 September 1987 

Nomor 157/1987 dan 0593/1987.  

A. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan 

dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi 

dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus.  

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan 

huruf latin: 

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ب 

 Ta T Te ت 

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث 

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Żal ż Zet (dengan titik di atas) ذ



 

xviii 
 

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

B. Vokal  



 

xix 
 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

Tabel 0.2: Tabel Transliterasi Vokal Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ 

 Kasrah i i ـِ 

 Dammah u u ـُ 

 

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf sebagai berikut: 

Tabel 0.3: Tabel Transliterasi Vokal Rangkap 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya ai a dan u يَْ...

  Fathah dan wau au a dan u وَْ...

Contoh: 

 kataba  كَتَبَ  -
 fa`ala  فَ عَلَ  -
 suila  سُئِلَ  -
 kaifa  كَيْفَ  -
 haula حَوْلَ  -

 
C. Maddah 



 

xx 
 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut: 

 

Tabel 0.4: Tabel Transliterasi Maddah 

 

Huruf Arab Nama Huruf 

Latin 

Nama 

 Fathah dan alif atau اَ...ىَ...

ya 

ā a dan garis di atas 

..ى.ِ   Kasrah dan ya ī i dan garis di atas 

 Dammah dan wau ū u dan garis di atas وُ...

Contoh: 

 qāla  قاَلَ  -

 ramā  رَمَى -

 qīla  قِيْلَ  -

 yaqūlu  يَ قُوْلُ  -
 

D. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya 

adalah “h”. 



 

xxi 
 

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, 

maka ta’ marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

 raudah al-atfāl/raudahtul atfāl  رَؤْضَةُ الَأطْفَالِ  -

 al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul munawwarah  الْمَدِيْ نَةُ الْمُنَ وَّرةَُ  -

 talhah   طلَْحَةْ  -

 

E. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, 

yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 

 nazzala  نَ زَّلَ  -

 al-birr  البِر  -

 

F. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 :namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas ,ال

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan sesuai 

dengan bunyinya, yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang langsung mengikuti 

kata sandang itu. 



 

xxii 
 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan dengan 

sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan bunyinya. 

 Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang ditulis 

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa sempang. 

Contoh: 

 ar-rajulu  الرَّجُلُ  -

 al-qalamu الْقَلَمُ  -

 asy-syamsu الشَّمْسُ  -

 al-jalālu الَْْلَالُ  -

 

G. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

 ta’khużu تََْخُذُ  -

 syai’un شَيئ   -

 an-nau’u الن َّوْءُ  -

 inna إِنَّ  -
 

H. Penulisan Kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, 



 

xxiii 
 

maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang 

mengikutinya. 

Contoh: 

 /Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn  وَ إِنَّ اَلله فَ هُوَ خَيُْْ الرَّازقِِيَْ  -

Wa innallāha lahuwa khairurrāziqīn 

ا وَ مُرْسَاهَا بِسْمِ اِلله مََْراَهَ  -   Bismillāhi majrehā wa mursāhā 

 

I. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 

apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri itu 

didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf 

awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

 /Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn  الْْمَْدُ لِله رَبِ  الْعَالَمِيَْ  -

Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

 Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm   الرَّحْْنِ الرَّحِيْمِ  -

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam tulisan 

Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan 

kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital tidak 

dipergunakan. 

Contoh: 

 Allaāhu gafūrun rahīm  اللهُ غَفُوْر  رَحِيْم   -

ي ْعًا  -  Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru jamī`an  لِلِِ  الأمُُوْرُ جََِ

 



 
 

xxiv 
 

KATA PENGANTAR 

 

Setelah bertungkus lumus di tengah beragam aral yang melintang, akhirnya, 

disertasi yang berjudul “Agama dan Multikulturalisme dalam Karya Sastra 

Intelektual Muslim Progresif Indonesia” ini rampung. Oleh karenanya, penulis 

merasa amat bersyukur kepada Allah Swt., alhamdulillah wa syukrulillah. 

Meskipun berada dalam situasi dan kondisi yang tidak selalu mudah, kemudahan 

itu selalu hadir di saat yang tidak disangka-sangka melalui doa, nasihat, inspirasi, 

dan bantuan dari orang-orang terdekat. 

Disertasi ini adalah upaya yang ditempuh oleh penulis antara lain sebagai 

syarat untuk meraih gelar doktor dalam bidang studi Islam. Sering kali penulis harus 

dipaksa dan memaksa diri untuk merangkai ribuan kata menjadi satu kesatuan 

pemikiran dan gagasan. Maka dari itu, disertasi ini tentu masih jauh dari kata 

sempurna. Tetapi kepada mereka yang telah turut serta memberikan doa, motivasi, 

inspirasi, bantuan morel-meteriel, nasihat, dan bimbingan, penulis sampaikan 

banyak terima kasih. Mereka antara lain sebagai berikut: 

1. Segenap Pimpinan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: Prof. Noorhaidi Hasan, 

S.Ag., MA., M.Phil., Ph.D. selaku Rektor, Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, 

S.Ag., M.A. dan Ahmad Rafiq, S.Ag., M.A., Ph.D. selaku Direktur dan Wakil 

Direktur Pascasarjana, Dr. Munirul Ikhwan, Lc., M.A. selaku Ketua Program 

Studi Doktor Pascasarjana beserta seluruh pengelola, para dosen, dan staf atas 

segala pelayanan yang diberikan secara maksimal selama penulis menempuh 

studi S3 di Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

https://uin-suka.ac.id/id/page/detil_dosen/197212041997031003-Abdul-Mustaqim
https://uin-suka.ac.id/id/page/detil_dosen/197212041997031003-Abdul-Mustaqim
https://uin-suka.ac.id/id/page/detil_dosen/197204141999031002-Ahmad-Muttaqin


 
 

xxv 
 

2. Prof. Dr. H. M. Amin Abdullah selaku Promotor, Prof. Dr. Moch. Nur 

Ichwan, S.Ag., MA., selaku Co-Promotor, dan semua dosen penguji (Prof. 

Dr. H. Machasin, M.A., Prof. Dr. Yulia Nasrul Latifi, S.Ag., M.Hum., Dr. 

Mohammad Yunus, Lc., M.A.) yang membimbing penulis dengan penuh 

kesabaran. Di samping berilmu tinggi dan luas, bagi penulis, yang tidak kalah 

penting adalah kedua promotor dan penguji merupakan sosok yang humanis, 

bersahabat, dan selalu membuka kemudahan dan solusi kepada penulis, 

khususnya dalam pola komunikasi. 

3. Rektor Universitas Ahmad Dahlan Yogyakarta, Prof. Dr. Muchlas, MT.  

beserta jajaran Wakil Rektor yang telah memberikan dorongan dan apresiasi 

kepada penulis untuk segera menyelesaikan disertasi ini. 

4. Keluarga besar Lembaga Pengembangan Studi Islam (LPSI) yang juga selalu 

mendorong penulis untuk segera menyelesaikan disertasi ini, terutama 

Rahmadi Wibowo Suwarno, Lc. M.A., M.Hum. dan Dr. Mhd. Lailan Arqam. 

5. Keluarga besar Fakultas Sastra, Budaya, dan Komunikasi (FSBK) UAD, 

terutama untuk Dekan Wajiran, SS., MA., Ph.D. dan Wakil Dekan Dr. Ajar 

Pradika Ananta Tur dan Dani Fadillah S.I. Kom., MA. juga terus memberikan 

dorongan kepada penulis untuk segera menyelesaikan disertasi ini. 

6. Keluarga besar Prodi Sastra Inggris, terutama Kepala Prodi Drs. Maftukhin, 

M. Hum., Sekretaris Prodi Dr. M. Hafiz Kurniawan, S.S., M.A., Ulaya 

Ahdiani, S.S, M.Hum. dan semua dosen serta staf yang senantiasa memberi 

motivasi dan doa dalam upaya penyusunan disertasi ini. 



 
 

xxvi 
 

7. Keluarga besar Majelis Pembinaan Kader dan Sumber Daya Insani 

(MPKSDI) PP Muhammadiyah, terutama Ketua Dr. Bachtiar Dwi 

Kurniawan, S.Fil.I, MPA. dan Sekretaris Dr. Azaki Khoirudin, S.Pd.I., M.Pd. 

yang tidak hanya mendorong dan mendoakan penulis, tetapi juga memberi 

contoh dan teladan dalam berjuang di jenjang pendidikan doktoral ini. 

8. Keluarga besar Tim Pengembangan Kampus Madrasah Mu’allimin 

Muhammadiyah Yogyakarta yang selalu membimbing, memberi nasihat, dan 

memberi teladan bagi penulis. 

9. Segenap pimpinan, guru, dan karyawan Madrasah Mu’allimin 

Muhammadiyah Yogyakarta. Pendidikan tingkat menengah di madrasah ini 

telah mengantarkan penulis, sebagai anak kampung, sampai pada titik yang 

sebelumnya tidak pernah dibayangkan: S3! 

10. Segenap guru, senior, dan sahabat yang telah turut memberikan doa, 

semangat, dan dukungan kepada penulis untuk menyelesaikan disertasi ini: 

Alm. Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif, Ibu Nurkhalifah Syafii Maarif, Prof. Dr. 

Haedar Nashir, Prof. Dr. Abdul Mu’ti, Dr. M. Ikhwan Ahada, M.A., Yendra 

Fahmi, Dr. Asmul Khairi, Dr. Fajar Riza Ul Haq, Drs. H. Anhar Anshori, 

M.S.I., Ph.D., dan teman-teman komunitas Anak Panah. 

11. Segenap keluarga, terutama kedua orang tua penulis, Ibunda Markamah dan 

Ayahanda Mahmudi Somae, yang kasih sayangnya seluas samudra, tak 

pernah putus memberikan doa dan dukungan kepada anak-anaknya. 

Almarhum Ibunda Mertua Iftarotin Nasyiatus Shodiq dan Ayahanda Mertua 

Drs. H. A. Fauzan, M. M.Pd. yang juga senantiasa memberikan doa dan 



 
 

xxvii 
 

dorongan yang tulus kepada penulis. Dan yang paling istimewa untuk istri 

tercinta Nisaul Aufa Al Fauzani, M.Sc. yang setia menemani serta 

memberikan doa dan dukungan tulus tanpa berkesudahan. 

Pada akhirnya, patut disampaikan bahwa disertasi ini masih jauh dari kata 

sempurna. Segala kekurangan, baik dalam esensi maupun teknis penulisan, murni 

berasal dari kelemahan penulis sebagai seorang pembelajar. Maka dari itu, demi 

pengembangan lebih lanjut, penulis membuka diri dengan segala kritik, saran, dan 

masukan. Wallahu a’lam. 

 

Yogyakarta, 5 November 2025 

Penulis, 

 

Erik Tauvani Somae, S.H.I., M.H. 



xxviii 
 

DAFTAR ISI 

 

 

 

HALAMAN JUDUL  .....................................................................................  i 

PERNYATAAN KEASLIAN  .......................................................................  ii 

PENGESAHAN REKTOR  ...........................................................................  iii 

YUDISIUM  ....................................................................................................  iv 

TIM PENGUJI  ..............................................................................................  v 

PENGESAHAN PROMOTOR  ....................................................................  vi 

NOTA DINAS .................................................................................................  vii 

ABSTRAK  .....................................................................................................  xii 

PEDOMAN TRANSLITERASI  ..................................................................  xvii 

KATA PENGANTAR  ...................................................................................  xxiv 

DAFTAR ISI  .................................................................................................. xxviii 

DAFTAR TABEL  .........................................................................................  xxxi 

DAFTAR GAMBAR  .....................................................................................  xxxii 

 

BAB I 

PENDAHULUAN  ..........................................................................................  1  

A. Latar Belakang Masalah  .............................................................  1 

B. Rumusan Masalah  ......................................................................  7 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian  ..................................................  8 

D. Kajian Pustaka  ............................................................................  10 

E. Kerangka Teoretis  ......................................................................  16 

F. Metode Penelitian .......................................................................  26 

G. Sistematika Penulisan  ................................................................  28 

 

BAB II 

INTELEKTUAL-SASTRAWAN MUSLIM PROGRESIF  ......................  32 

A. Intelektual Muslim Progresif.......................................................  33 

1. Perkembangan Intelektualisme Muslim  ...............................  38 

a. Sejarah Intelektualisme Muslim Dunia  ..........................  40 

b. Intelektualisme Muslim Indonesia  .................................  58 

2. Perkembangan Pemikiran Muslim Progresif  ........................  67 

a. Sejarah Pemikiran Muslim Progresif Dunia  ..................  72 

b. Pemikiran Muslim Progresif Indonesia ..........................  84 

B. Intelektual Sastrawan Muslim Progresif  ....................................  86 

1. Intelektual Muslim dan Intelektual Sastrawan Muslim  .......  86 

2. Sastrawan Muslim dan Sastrawan Muslim Progresif ...........  88 



xxix 
 

a. Konservatif  .....................................................................  91 

b. Moderat  ..........................................................................  92 

c. Progresif ..........................................................................  93 

C. Perkembangan Sastra di Dunia Intelektual Muslim Indonesia ...  94 

D. Biografi Intelektual Sastrawan Muslim Progresif Indonesia  .....  100 

1. Kuntowijoyo: Intelektual Sastrawan Akademisi ...................  101 

2. Ahmad Mustofa Bisri: Intelektual Sastrawan Agamawan ....  110 

3. Emha Ainun Nadjib: Intelektual Sastrawan Publik  .............  118 

4. Abidah El Khalieqy: Intelektual Sastrawan Feminis  ...........  121 

  

BAB III 

AGAMA DAN MULTIKULTURALISME DALAM SASTRA ................  125 

A. Multikultural dan Multikulturalisme ...........................................  130 

B. Agama dan Multikulturalisme  ...................................................  135 

1. Agama di Tengah Multikulturalisme  ...................................  136 

2. Multikulturalisme dalam Al-Qur’an  ....................................  139 

C. Sastra dan Multikulturalisme  .....................................................  142 

1. Corak Sastra Multikultural  ...................................................  144 

2. Sastra yang Mengembangkan Multikulturalisme .................  145 

 

BAB IV 

TELAAH AGAMA DAN MULTIKULTURALISME 

DALAM KARYA SASTRA  .........................................................................  149 

A. Telaah Karya Sastra Kuntowijoyo  .............................................  168 

1. Novel Impian Amerika  .........................................................  168 

2. Cerpen Dilarang Mencintai Bunga-Bunga  ..........................  173 

3. Telaah Agama dan Multikulturalisme ...................................  176 

B. Telaah Karya Sastra Ahmad Mustofa Bisri  ...............................  187 

1. Cerpen Di Jakarta  ................................................................  187 

2. Puisi Kaum Beragama Negeri Ini  ........................................  190 

3. Telaah Agama dan Multikulturalisme ...................................  194 

C. Telaah Karya Sastra Emha Ainun Nadjib  ..................................  200 

1. Esai-Esai Sinau Bareng Markesot  ........................................  200 

2. Puisi Ke Mana Nusantaraku  ................................................  204 

3. Telaah Agama dan Multikulturalisme ...................................  213 

D. Telaah Karya Sastra Abidah El Khalieqy  ..................................  218 

1. Novel Nirzona  ......................................................................  218 

2. Novel Perempuan Berkalung Sorban  ..................................  221 

3. Telaah Agama dan Multikulturalisme  ..................................  225 

 



xxx 
 

BAB V 

IMPLIKASI KAJIAN: INTEGRASI AGAMA DAN 

MULTIKULTURALISME DALAM KARYA SASTRA  ..........................  229 

A. Implikasi Konseptual: Agama dan Multikulturalisme 

dalam Karya Sastra yang Integratif  ............................................  233 

1. Kontribusi Pemikiran Integratif Agama 

dan Multikulturalisme dalam Karya Sastra  ...........................  233 

2. Saintifikasi Agama dan Multikulturalisme  ...........................  236 

3. Tantangan dan Peluang Membangun Agama dan 

Multikulturalisme di Indonesia  .............................................  246 

B. Implikasi Orientasi: Sastra Religius-Multikulturalisme 

Progresif  .....................................................................................  250 

1. Integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani  ..................................  251 

2. Berbasis Maqāṣid asy-Syarī‘ah ............................................  254 

3. Orientasi Keindonesiaan dan Kemanusiaan  .........................  257 

4. Orientasi Masa Depan  ..........................................................  259 

 

BAB VI 

PENUTUP  ......................................................................................................  263 

A. Kesimpulan  ................................................................................  263 

B. Saran  ...........................................................................................  268 

 

DAFTAR PUSTAKA  ....................................................................................  271 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP  .....................................................................  284 

 



xxxi 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 4.1. Sampel Data Novel Impian Amerika, 169. 

Tabel 4.2. Sampel Data Cerpen Dilarang Mencintai Bunga-Bunga, 174. 

Tabel 4.3. Sampel Data Cerpen Di Jakarta, 188. 

Tabel 4.4. Sampel Data Antologi Sinau Bareng Markesot, 201. 

Tabel 4.5. Sampel Data Novel Nirzona, 219. 

Tabel 4.6. Sampel Data Novel Perempuan Berkaling Sorban, 223. 



 
 

xxxii 
 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 1.1. Alur Logika Penelitian, 25. 

Gambar 4.1. Perbedaan Objek Formal Penelitian Sastra, 167. 

Gambar 4.2. Corak Pandangan Progresif, 228. 

Gambar 5.1. Karakteristik Sastra Multikultural, 232. 



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Disertasi ini mengkaji agama dan multikulturalisme dalam karya sastra intelektual 

Muslim progresif Indonesia. Agama yang dimaksud dalam kajian ini adalah Islam. 

Islam dengan ruang lingkup yang tidak hanya dalam persoalan tauhid, ibadah, dan 

akhlak, tetapi juga dalam persoalan nilai-nilai kehidupan, peradaban, kebudayaan, 

filsafat, dan lain sebagainya.1 Sedangkan multikulturalisme adalah bentuk respons 

terhadap keanekaragaman kultural di tengah masyarakat. Relasi antara agama dan 

budaya senantiasa dinamis, bahkan sebagian masyarakat menganggap bahwa 

agama harus steril dari budaya. Relasi antara agama dan budaya yang semestinya 

kompromistik, kadang justru cenderung konfrontatif.2 Di tengah fakta 

multikulturalisme suatu bangsa, alih-alih mengurai permasalahan, hal ini justru 

menjauhkan permasalahan dari solusi akibat terlepas dari konteks. 

Intelektual Muslim progresif Indonesia di sini merupakan sastrawan yang 

mengangkat isu agama dan multikulturalisme secara integratif. Intelektual 

sastrawan Muslim progresif dipilih berdasarkan latar belakang yang beragam, 

meskipun memiliki persamaan dalam menyuarakan agama dan multikulturalisme. 

Mereka antara lain Kuntowijoyo sebagai intelektual sastrawan akademisi, Ahmad 

Mustofa Bisri sebagai intelektual sastrawan agamawan, Emha Ainun Nadjib 

 
1 Harun Nasution, Islam (Jakarta: Universitas Indonesia, 2018),  113. 
2 Roibin, “Agama Dan Budaya: Relasi Konfrontatif Atau Kompromistik,” Jurisdictie (2012): 

1–7. 



2 
 

sebagai intelektual sastrawan publik, dan Abidah El Khalieqy sebagai intelektual 

sastrawan feminis. Melihat perkembangan sastra di Indonesia sampai saat ini, 

khususnya di kalangan sastrawan intelektual Muslim progresif dalam isu agama dan 

multikulturalisme, kajian ini dapat dikatakan relatif baru. 

Objek material penelitian ini adalah karya sastra berupa novel, cerpen, puisi, 

dan antologi. Dalam kajian ini, karya sastra Kuntowijoyo berupa novel Impian 

Amerika dan cerpen Dilarang Mencintai Bunga-Bunga. Karya sastra Ahmad 

Mustofa Bisri antara lain cerpen Di Jakarta dan puisi Kaum Beragama Negeri Ini. 

Karya sastra Emha Ainun Nadjib berupa antologi Sinau Bareng Markesot dan puisi 

Ke Mana Nusantaraku. Karya sastra Abidah El Khalieqy antara lain novel Nirzona 

dan novel Perempuan Berkalung Sorban. Sedangkan objek formal penelitian ini 

adalah agama dan multikulturalisme. Karya intelektual sastrawan Muslim progresif 

(progressive) perlu diangkat karena memiliki corak bergerak maju dan 

menganjurkan kemajuan atau reformasi (moving forward and advocating progress 

or reform).3 Kemajuan ini antara lain memiliki misi mewujudkan keadilan sosial, 

kesetaraan gender, dan menerima pluralitas.4  

Titik tolak kajian ini adalah karya sastra intelektual Muslim progresif 

Indonesia dalam isu agama dan multikulturalisme. Sejarah sastra Indonesia tidak 

dapat dilepaskan dari isu agama dan multikulturalisme. Ricklefs, misalnya, 

menyebutkan bahwa pada abad ke-16, sastra bercorak Islam berkembang di 

 
3 Farid Esack, “In Search Of Progressive Islam Beyond 9/11,” in Progressive Muslims: On 

Justice, Gender and Pluralism, ed. Omid Safi (Oxford: Oneworld, 2003), 78. 
4 Ali Murfi and Rahmad Nursyahidin, “‘Muslim Progresif’ Omid Safi Dan Isu-Isu Islam 

Kontemporer,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 12, no. 2 (December 2, 2015): 229–242, diakses 31 

Juli 2022, http://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/jpai/article/view/867. 



3 
 

Nusantara dimulai dari Semenanjung Malaka.5 Tetapi dalam sejarah sastra Melayu 

di tengah proses islamisasi, cerita-cerita bernuansa Hindu tetap bertahan dan 

dilestarikan dalam karya-karya klasik.6 Selain dalam konteks agama, karya-karya 

sastra di kawasan ini juga dipengaruhi oleh berbagai tradisi besar, terutama Melayu 

dan Jawa. Secara kultur, kedua budaya ini pun saling mempengaruhi.7 Namun di 

abad ke-20 awal hingga pertengahan, sastra Indonesia terus berkembang dan 

membentuk identitas kebangsaan Indonesia yang bebas dari karakter agama 

tertentu.8 Bahkan gagasan tentang identitas nasional Indonesia yang bebas dari 

ikatan agama tertentu ini diterima secara luas di kalangan elit dan didukung pula 

oleh perkembangan di bidang budaya.9 

Dinamika sastra Indonesia abad ke-20 senantiasa berdialektika dalam 

perubahan peta sosial, politik, dan keagamaan. Pada periode awal kemerdekaan, 

misalnya, sastra membawa semangat revolusi dan nasionalisme.10 Berikutnya, 

pasca-Orde Lama, sastra di negeri ini bergeser ke arah nilai-nilai ideologis, politik, 

dan spiritual. Perkembangan yang tidak pernah berhenti ini melahirkan ragam 

kecenderungan estetik dan ideologis yang memperkaya dunia kesusastraan 

nasional. Dalam konteks inilah, muncul corak sastra yang ditandai oleh upaya 

intelektual Muslim dalam mengartikulasikan nilai-nilai keislaman secara reflektif 

dan kontekstual. Para intelektual Muslim seperti Kuntowijoyo, Emha Ainun 

 
5 M. C. Ricklefs, “A History of Modern Indonesia since c .1200,” A History of Modern 

Indonesia since c .1200 (2008), 60. 
6 Ibid., 61. 
7 Ibid., 67. 
8 Ibid., 241. 
9 Ibid., 232. 
10 Okky Madasari, “Genealogi Sastra Indonesia: Kapitalisme, Islam Dan Sastra Perlawanan” 

(Online: Okkymadasari, 2019), www.okkymadasari.net. 5-6. 



4 
 

Nadjib, Ahmad Mustofa Bisri, dan Abidah El Khalieqy menghadirkan karya sastra 

yang tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi religius, tetapi juga sebagai media 

kritik dan refleksi multikultural. Mereka mengintegrasikan pengalaman 

keberagamaan dengan realitas sosial yang plural, sehingga melahirkan wacana 

sastra Islam progresif yang berbeda dari corak dakwah normatif.  

Secara akademik, isu yang diangkat dalam penelitian ini menempati posisi 

penting dalam diskursus sastra Indonesia modern, khususnya pada pertemuan 

antara agama dan multikulturalisme. Kajian terhadap karya-karya intelektual 

Muslim progresif ini memperluas pembacaan terhadap sastra Islam di Indonesia, 

dari yang semula berfokus pada moralitas dan simbol keagamaan, menuju pada 

pendekatan yang lebih kritis dan kontekstual terhadap realitas sosial. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya memetakan posisi sastra keislaman dalam 

perkembangan sastra Indonesia, khususnya abad ke-20, tetapi juga menegaskan 

kontribusi para intelektual Muslim progresif dalam membangun kesadaran 

multikultural melalui medium sastra. 

Agama dan multikulturalisme menjadi isu yang kompleks dan selalu relevan 

karena beberapa faktor, antara lain: Pertama, “agama” merupakan sistem 

kepercayaan dan praktik-praktik yang berkaitan dengan yang sakral, perintah dan 

larangan, serta menyatukan para penganut ke dalam satu komunitas moral. Oleh 

karena itu, agama dikonsepsikan sebagai hal yang benar-benar kolektif.11 Kedua, 

“Multikultural” merupakan fakta keanekaragaman kultural yang senantiasa 

 
11 Emile Durkheim, The Elementary Forms of The Religious Life, ed. Edi AH Iyubenu and 

Arif Fahrudin (Yogyakarta: IRCiSoD, 2017), 76. 



5 
 

berkembang di tengah modernitas.12 Perkembangan keanekaragaman kultural 

tersebut memunculkan “multikulturalisme” sebagai respons di tengah masyarakat, 

baik dalam bentuk gerakan politik maupun ideologi.13 Jika fakta ini tidak dikelola 

dengan baik, ia dapat mengganggu keharmonisan sosial.14 Indonesia merupakan 

negara multikultural yang sangat kompleks dengan potensi konflik di berbagai 

aspek.15 Intelektual sastrawan Muslim progresif Indonesia memiliki tantangan, 

peluang, dan peran yang sangat penting dalam membangun pemahaman dan sikap 

multikulturalisme, khususnya dalam konteks masyarakat beragama. 

Integrasi antara agama dan multikulturalisme sangat penting dan fundamental 

dalam karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia. Agama yang seharusnya 

secara fungsional menjadi perekat sosial, menumbuhkan solidaritas, membawa 

perdamaian, kontrol sosial, memberikan seperangkat aturan hidup manusia agar 

lebih baik sehingga mendapatkan keselamatan.16 Sedangkan sastra yang terkait 

dengan multikulturalitas dapat menjadi ruang perjumpaan atau medium untuk 

membangun komunikasi positif lintas suku, budaya, agama, dan golongan.17 

Dengan demikian, relasi antara agama dan multikulturalisme dalam karya sastra 

jika merujuk pada pandangan Ian G. Barbour tentang empat pola relasi, yaitu 

 
12 Will Kymlicka, Kewargaan Multikultural (Multicultural Citizenship) (Jakarta: LP3ES, 

2015), 13. 
13 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory 

(Harvard: Harvard University Press, 2002), 19-20. 
14 Akhmad Taufiq, Sastra Multikultural: Konstruksi Identitas Dan Praktik Diskursif Negara 

Dalam Perkembangan Sastra Indonesia (Malang: Beranda, 2017), 12-14. 
15 Habib Zarbaliyev, “Multiculturalism in Globalization Era: History and Challenge for 

Indonesia,” Journal of Social Studies (JSS) 13, no. 1 (2017): 1–16. 
16 Muhammad Maskur Musa, “Peran Agama Dalam Perubahan Sosial Masyarakat,” Nuansa 

14, no. 2 (2021): 198–205. 
17 W Amelia et al., “Penguatan Sastra Multikultural Sebagai Media Komunikasi di Sekolah 

Dasar,” Diglosia (2022): 257–263. 



6 
 

konflik (musuh), independensi (berdiri sendiri), dialog (komunikasi timbal balik), 

dan integrasi (kesatuan dan sinergi)18, mengidealkan pada pola dialog dan integrasi. 

Kemajuan teknologi informasi dan komunikasi yang demikian pesat telah 

mengubah kehidupan manusia menjadi serba mudah dan cepat. Revolusi ini 

berdampak sistemis di semua aspek hidup manusia secara global.19 Situasi ini ibarat 

pisau bermata dua, di satu sisi memberikan peluang yang lebih besar dalam 

membangun komunikasi dan hubungan antarmanusia dalam dimensi global 

sekaligus mempertemukan berbagai kebudayaan.20 Tetapi justru dengan sifatnya 

yang serba baru, mudah, dan cepat itu, ia menggeser budaya lama sehingga 

menciptakan gangguan-gangguan pada budaya yang telah mapan, termasuk 

multikulturalisme.21 Fukuyama menyebut gejala ini sebagai disrupsi dengan 

konsekuensi adanya pergeseran tatanan sosial yang harus diwaspadai, antara lain 

meningkatnya kriminalitas, rapuhnya kehidupan keluarga, dan semakin sempitnya 

rasa kepercayaan.22 

Kuntowijojo menyebut sastra sebagai ekspresi dari tangkapan dan 

penghayatan terhadap realitas. Tetapi sastra hanya akan berfungsi jika realitas 

tersebut dipandang dari suatu jarak. Maka ada ungkapan yang menyatakan bahwa 

sastra lebih luas dari realitas. Ia merupakan perenungan dari realitas itu sendiri. Dari 

 
18 M. Amin Abdullah, “Religion, Science and Culture: An Integrated, Interconnected 

Paradigm of Science,” Al-Jami’ah 52, no. 1 (2014): 175–203. 
19 Klaus Schwab, Revolusi Industri Keempat (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2019), 

6. 
20 Zarbaliyev, “Multiculturalism in Globalization Era: History and Challenge for Indonesia.” 
21 Sri Seti Indriani and Ditha Prasanti, “Understanding Multiculturalism in a Family on 

Whatsapp Group in the Disruption Era,” The Messenger 11, no. 2 (2019): 209. 
22 Wiliam Flavian Pita Roja, “Disrupsi Menurut Francis Fukuyama Dan Implikasinya Pada 

Tatanan Sosial,” Jurnal fides Et Ratio 8, no. 2 (2023): 89–101. 



7 
 

sana kemudian muncul realitas simbol sebagai kritik atas realitas.23 Sastra 

memberikan wawasan mendalam tentang pengalaman manusia dan budaya. 

Sebagai cerminan budaya dan pengalaman manusia, sastra dapat memberikan 

perspektif yang unik tentang multikulturalisme. Lalu, bagaimana sastra menyoroti 

dan merefleksikan keragaman kultural dan agama? Apakah karya sastra yang 

dihasilkan oleh intelektual Muslim progresif memberikan kontribusi terhadap 

pemahaman dan penerimaan terhadap multikulturalisme? 

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan di atas, disertasi ini hendak 

mengkaji agama dan multikulturalisme dalam karya sastra intelektual Muslim 

progresif Indonesia. Dengan pemahaman atas kajian terhadap agama dan 

multikulturalisme ini, diharapkan dapat diperoleh wawasan yang lebih mendalam 

tentang bagaimana masyarakat Muslim Indonesia dapat memanfaatkan keragaman 

sebagai keunikan sekaligus kekuatan, bukan sebagai hambatan. Penelitian ini juga 

berusaha untuk memberikan kontribusi pada diskusi akademik tentang sastra dan 

peran intelektual Muslim progresif dalam mengawal dan menyuarakan 

multikulturalisme di Indonesia. 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan di atas, disertasi ini terdiri 

dari tiga rumusan masalah yang dirumuskan dalam pertanyaan-pertanyaan berikut: 

1. Mengapa agama dan multikulturalisme menjadi isu penting dalam 

diskursus kesusastraan? 

 
23 Kuntowijoyo, Maklumat Sastra Profetik (Yogyakarta: Diva Press, 2019), 2. 



8 
 

2. Bagaimana karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia 

merepresentasikan nilai-nilai agama dan multikulturalisme?  

3. Apa makna dan implikasi integrasi nilai-nilai agama dan 

multikulturalisme dalam karya sastra intelektual Muslim progresif 

terhadap wacana keislaman dan keindonesiaan kontemporer? 

 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Berangkat dari rumusan masalah di atas, tujuan dari disertasi ini adalah 

sebagai berikut: 

1. Untuk menemukan pentingnya relasi antara agama dan 

multikulturalisme dalam karya sastra. 

2. Untuk menemukan representasi nilai-nilai agama dan multikulturalisme 

dalam karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia. 

3. Untuk menemukan makna dan implikasi integrasi nilai-nilai agama dan 

multikulturalisme dalam karya sastra intelektual Muslim progresif 

Indonesia sekaligus sekaligus penguatan wacana keislaman dan 

keindonesiaan kontemporer. 

Dengan dasar tujuan di atas, disertasi ini diharapkan dapat memberikan 

manfaat, baik secara teoretis maupun praktis. Dalam aspek manfaat secara teoretis, 

disertasi ini dapat memberikan tawaran serta gambaran tentang karya sastra 

intelektual Muslim progresif Indonesia dalam hal-hal berikut: 

1. Kajian tentang karya sastra intelektual Muslim progresif di Indonesia 

dapat membuka pintu lebih luas lagi bagi diskursus tentang 



9 
 

perkembangan pemikiran Islam di tengah kontestasi wacana dan 

berbagai perubahan sosial. 

2. Di tengah wacana keagamaan, sastra memberikan pengaruh penting 

dalam membentuk perspektif intelektual Muslim progresif di Indonesia 

dalam isu agama dan multikulturalisme. 

3. Multikulturalisme di Indonesia dalam dinamika agama, sosial, dan 

budaya telah membentuk peta baru dalam perkembangan perspektif 

intelektual Muslim. Maka penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

sumbangsih bagi khazanah ilmu pengetahuan terutama dalam bidang 

agama dan multikulturalisme. 

Adapun manfaat penelitian ini secara akademik dan sumbangsihnya secara 

teoretis adalah sebagai berikut: 

1. Bermanfaat dalam memperkaya khazanah pemikiran Islam 

kontemporer dengan memetakan tren intelektual Muslim progresif 

dalam isu agama dan multikulturalisme yang integratif. secara 

akademik, hal ini sekaligus menambah pemahaman terhadap dinamika 

wacana Islam progresif di Indonesia. 

2. Kajian ini memperluas dan menguatkan ranah interdisipliner dalam 

bidang agama, multikulturalisme, dan sastra. Secara teoretis, kajian ini 

membuka ruang sintesis antara studi agama, teori multikulturalisme, 

dan kritik sastra. 

3. Berkontribusi pada teori sastra Indonesia dengan menempatkan karya 

sastra intelektual Muslim progresif sebagai medium representasi ide-



10 
 

ide multikulturalisme. Dengan demikian, penelitian ini mengisi celah 

akademik dalam studi sastra yang jarang mengkaji relasi antara teks 

sastra dan wacana keagamaan progresif. 

4. Memperkaya teori multikulturalisme dengan menekankan pada 

relevansinya dalam konteks keislaman, keindonesiaan, dan 

kemanusiaan. Secara akademik, kontribusinya terletak pada penjabaran 

nilai-nilai multikulturalitas yang terintegrasi dengan wacana 

keagamaan dalam karya sastra. 

 

D. Kajian Pustaka 

Christopher Douglas dalam bukunya yang berjudul A Genealogy of Literary 

Multiculturalism menjelaskan bahwa multikulturalisme sastra tidak lahir begitu 

saja secara alamiah, namun merupakan bagian dari revolusi kultural akibat gerakan 

hak-hak sipil dan perubahan sosial politik di Amerika pada pertengahan abad ke-

20.24 Dalam konteks ini, sastra diposisikan sebagai ruang negosiasi identitas, tempat 

berekspresi bagi kelompok-kelompok minoritas terhadap dominasi Barat. 

Multikulturalisme dan sastra bukan sekadar wacana estetik, tetapi juga sebagai 

upaya untuk merombak struktur budaya hegemonik. Kerangka pemikiran ini 

penting untuk melihat bagaimana wacana multikulturalisme juga berkembang di 

berbagai negara, termasuk Indonesia. Jika di Barat multikulturalisme muncul dari 

dinamika ras dan etnis, maka di Indonesia, karya-karya intelektual Muslim 

 
24 Christopher Douglas, A Genealogy of Literary Multiculturalism (New York: Cornell 

University Press, 2009), 2. 



11 
 

progresif memperlihatkan bahwa agama menjadi salah satu basis penting dalam 

membangun narasi multikultural. Penelitian ini memberikan kontribusi dengan 

menghadirkan dimensi agama, khususnya Islam progresif, ke dalam diskursus 

sastra multikultural yang selama ini lebih banyak dibicarakan dalam konteks Barat. 

Untuk memperkuat argumen tersebut, berikut penyertaan kajian pustaka yang 

diperlukan: 

1. Multikulturalisme dan Sastra 

Karya Ahmad Taufiq yang berjudul Sastra Multikultural menjadi acuan 

penting dalam disertasi ini karena keduanya memiliki isu yang hampir sama.25 

Perbedaannya terletak pada objek material dan formal yang dibahas. Dalam 

bukunya, Taufiq lebih fokus pada problem kebangsaan dengan konstruksi identitas 

dan praktik diskursif negara di tengah perkembangan sastra Indonesia. Kalimat 

kuncinya adalah mengulas persoalan kebangsaan yang terefleksikan dalam sastra 

multikultural. Sastra multikultural itu sendiri, menurut Taufiq, merupakan salah 

satu fenomena multikultural yang terdapat di dalam karya sastra dengan dimensi 

kebangsaan yang meliputi ideologi bangsa, identitas bangsa, dan institusi negara. 

Berbeda dengan disertasi ini yang menggunakan kajian interdisipliner sebagai 

paradigma untuk melihat agama dan multikulturalisme dalam karya sastra. Objek 

materiel penelitiannya pun berbeda. Dalam kajian Taufik, objek material dipilih 

sepuluh novel dengan muatan nilai-nilai multikultural tanpa melihat latar belakang 

agama penulisnya. Sedangkan dalam disertasi ini, subjek kajiannya adalah 

 
25 Taufiq, Sastra Multikultural: Konstruksi Identitas Dan Praktik Diskursif Negara Dalam 

Perkembangan Sastra Indonesia.  



12 
 

intelektual Muslim progresif Indonesia yang sastrawan. Dengan perbedaan itu, 

karya Taufiq ini menjadi rujukan penting untuk penelitian dalam disertasi ini. 

Naskah jurnal berjudul Nasionalisme dan Keislaman Universal dalam Novel 

Mawakib Al-Ihrar Karya Najib Kailani yang ditulis oleh Yulia Nasrul Latifi 

memiliki objek formal yang tidak sama, tetapi beririsan dengan disertasi ini, yaitu 

nasionalisme dan keislaman. Tetapi objek materialnya berbeda dengan disertasi ini, 

yaitu sebuah novel tentang perjuangan rakyat Mesir untuk merdeka dari penjajahan 

Prancis. Novel ini memiliki gagasan nasionalisme yang kritis dan progresif. Dengan 

teori poskolonial dan metode dekonstruksi, peneliti mencoba mengurai gagasan 

progresif di balik novel ini yang berkaitan erat dengan nilai-nilai keislaman 

universal dengan ciri-ciri inklusif, egaliter, dan demokratis. Secara teologis ataupun 

historis, Islam telah mengajarkan kesatuan manusia dan pentingnya pluralitas dan 

perbedaan manusia, budaya, dan bangsa untuk berlomba-lomba dalam kebaikan. 

Ini tentu beririsan dengan nilai-nilai multikulturalisme.26  

2. Agama dan Sastra  

Sebagai sastrawan ulung yang mengoneksikan sastra dengan nilai-nilai 

transendental dan sosial, Kuntowijoyo menghasilkan sebuah buku yang berjudul 

Maklumat Sastra Profetik. Karya ini merupakan salah satu upaya penulisnya dalam 

meningkatkan sastra Indonesia agar lebih berperan dalam masyarakat Indonesia 

yang dikenal religius. Kuntowijoyo yang dikenal dengan gagasan sastra profetik 

telah membuka pintu bagi pengembangan sastra yang memiliki nilai-nilai 

 
26 Yulia Nasrul Latifi, “Nasionalisme Dan Keislaman Universal Dalam Novel Mawakk Ib 

Al-Ahrr Arr Karya Najib Kylani,” IBDA` : Jurnal Kajian Islam dan Budaya 13, no. 1 (2015): 59–

81. 



13 
 

humanisasi, liberasi, dan transendensi. Karya Kuntowijoyo menjadi rujukan dan 

kajian penting dalam penyusunan disertasi ini untuk pengembangan lebih jauh 

tentang peran sastra di tengah isu multikulturalisme bagi intelektual Muslim 

progresif Indonesia. 

Karya Abdul Wachid B.S. yang berjudul Dimensi Profetik dalam Puisi Gus 

Mus menggambarkan keindahan Islam dan keindonesiaan.27 Buku ini menjadi 

referensi untuk memahami nilai-nilai sastra Gus Mus yang penuh cinta dengan 

kasih sayang. Sebagai seorang ulama sekaligus sastrawan, dalam diri Gus Mus 

menyatu makna mendalam Islam dan nilai-nilai keindonesiaan yang multikultural. 

Sebagaimana Kuntowijoyo, sastra Gus Mus pun bernilai profetik, yaitu bernilai 

humanisasi, liberasi, dan transendensi. Karya Abdul Wachid yang terbit pada 2020 

ini penting dihadirkan karena selain menyelami Gus Mus sebagai ulama sekaligus 

sastrawan, penulisnya pun merupakan seorang sastrawan. 

Karya Emha Ainun Nadjib (Cak Nun) yang berjudul Sastra yang 

Membebaskan.28 Buku ini, dengan sudut pandang sastra, melihat aspek problem 

seni dan sastra modern. Persoalan dunia modern yang tampak dari tumbuhnya 

solidaritas baru dalam kehidupan beragama, tumbuhnya komitmen baru sastra 

moderen terhadap lingkungan konkritnya, merupakan dorongan untuk menciptakan 

gelombang kesadaran baru masyarakat. Sastra yang membebaskan dalam misi 

penulisnya menjadi salah satu komponen pendorong perubahan sosial, khususnya 

 
27 Abdul Wachid B.S., Dimensi Profetik Dalam Puisi Gus Mus: Keindahan Islam Dan 

Keindonesiaan (Bandung: Nuansa Cendekia, 2020). 
28 Emha Ainun Nadjib, Sastra Yang Membebaskan: Sikap Terhadap Struktur Dan Anutan 

Seni Moderen Indonesia (Yogyakarta: PLP2M, 1984). 



14 
 

dalam konteks multikulturalisme di tengah kemajuan zaman, ke arah kehidupan 

yang lebih manusiawi. 

3. Islam dan Multikulturalisme di Indonesia 

Karya Ahmad Syafii Maarif yang berjudul Islam dalam Bingkai 

Keindonesiaan dan Kemanusiaan menjadi salah satu referensi pokok dalam 

disertasi ini.29 Karya ini memberikan penjabaran yang relatif utuh tentang agama 

dan multikulturalisme di Indonesia serta kaitannya dengan Islam sebagai agama 

yang dianut oleh mayoritas penduduknya. Sebagai seorang sejarawan sekaligus 

cendekiawan Islam dari ranah Minang, apresiasi Syafii Maarif terhadap seni dan 

sastra sangat baik. Bahkan ia sendiri kerap menggunakan gaya sastra pepatah-

petitih dalam menuangkan pemikiran dan gagasannya. Dalam buku ini, secara 

detail dan reflektif penulisnya menjelaskan hubungan antara Islam, keindonesiaan, 

dan kemanusiaan. Ketiga unsur tersebut (Islam, keindonesiaan, dan kemanusiaan) 

dalam pandangan Syafii Maarif harus senapas tanpa menafikan antara satu dan 

lainnya. 

Karya selanjutnya adalah kumpulan artikel tentang Islam dan 

multikulturalisme yang berjudul Reinvensi Islam Multikultural.30 Buku ini ditulis 

oleh intelektual Muhammadiyah melalui beragam teori dan pendekatan sehingga 

didapatkan konstruksi pemikiran keislaman yang berbasis budaya masyarakat yang 

multikultural. Latar belakang etnik dan budaya masyarakat Indonesia yang beragam 

menjadi pijakan sosio-kultural dalam proses ijtihad keagamaan di Indonesia. 

 
29 Ahmad Syafii Maarif, Islam Dalam Bingkai Keindonesiaan Dan Kemanusiaan, 2nd ed. 

(Bandung: Mizan, 2015). 
30 Zakiyuddin Baidhawy and Muhammad Thoyibi, eds., Reinvensi Islam Multikultural 

(Surakarta: Pusat Studi Budaya dan Perubahan Sosial Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2005). 



15 
 

Gagasan kemaslahatan dalam agama di tengah isu multikulturalisme adalah tugas 

bersama yang bersifat lintas budaya, etnik, ideologi, bangsa bahkan antaragama itu 

sendiri. Secara internal, organisasi-organisasi sosial keagamaan memegang peranan 

penting dalam membangun orientasi keindonesiaan. Karya ini menjadi kajian 

penting dalam disertasi ini. 

4. Intelektual Muslim Progresif Indonesia 

Karya ilmiah dan artikel tentang kontestasi wacana di kalangan umat 

beragama terhadap multikulturalisme barangkali telah banyak dipublikasi. Akan 

tetapi, isu ini masih sangat dinamis dan perlu terus dikaji sesuai dengan 

perkembangan yang ada. Sumber yang terkait dengan penelitian ini di antaranya 

adalah buku karya Yudi Latif yang berjudul Inteligensia Muslim dan Kuasa.31 

Fokus pembahasan dalam buku ini tentang genealogi inteligensia Muslim di 

Indonesia abad ke-20. Buku ini merupakan hasil dari disertasi penulisnya saat 

menempuh studi S3 dalam bidang Sosiologi Politik dan Komunikasi di Australian 

National University (ANU). 

Yang membedakan penelitian Yudi Latif dengan judul penelitian ini adalah 

subjek dan objek penelitian. Yudi Latif meneliti tentang genealogi intelegensia 

Muslim abad ke-20, sedangkan penelitian ini mengkaji agama dan 

multikulturalisme dalam karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia. Karya 

Yudi Latif sangat diperlukan dalam studi disertasi ini sebagai rujukan teoretik dan 

metodologi tentang peta pemikiran Muslim progresif di Indonesia. Kajian Yudi 

 
31 Yudi Latif, Inteligensia Muslim Dan Kuasa: Genealogi Inteligensia Muslim Abad Ke-20, 

1st ed. (Jakarta: Kencana, 2021). 



16 
 

Latif juga memberikan gambaran yang cukup lengkap dan kompleks terhadap 

berbagai konsekuensi dari praktik-praktik diskursif yang terjadi di kalangan 

intelektual Muslim progresif di Indonesia. 

Dalam buku Berebut Wacana, Carool Kersten memaparkan tentang 

pergulatan wacana umat Islam di Indonesia era Reformasi.32 Yang selama ini 

pertarungan wacana sering digambarkan antara kelompok Islam tradisionalis vs 

modernis, Kersten telah membuka pemahaman baru yang lebih kompleks dan lintas 

batas. Sebagai satu sumbangan perspektif yang lebih segar tentang wacana di 

tengah umat Islam, karya Kersten sangat diperlukan bagi penelitian sejenisnya, 

termasuk bagi penyusun di sini. Perbedaan karya Kersten dengan rencana disertasi 

penyusun adalah objek penelitian dan konteks permasalahan. Tentu penelitian 

Kersten dan penyusun di sini sangat berbeda, namun, sekali lagi, karya Kersten 

akan sangat membantu penyusun dalam memetakan perspektif pemikiran 

Intelektual Muslim di Indonesia. 

 

5. Kerangka Teoretis 

Dalam rangka menjawab dan menjabarkan permasalahan penelitian, 

paradigma pembacaan karya sastra, merujuk pada Meyer Howard Abrams tentang 

kritik sastra, setidaknya memuat empat elemen: karya sastra, pengarang, realitas, 

dan pembaca. Keempat unsur ini tidak dapat diabaikan dalam kajian karya sastra, 

meskipun ada kecenderungan seorang kritikus sastra hanya mengambil salah satu 

 
32 Carool Kersten, Berebut Wacana: Pergulatan Wacana Umat Islam Indonesia Era 

Reformasi (Bandung: Mizan, 2018). 



17 
 

dari keempat elemen tersebut.33 Secara lebih kompleks, turunan dari elemen-

elemen tersebut melahirkan metode analisis sastra yang mendasarkan pada orientasi 

kritik sastra berupa: Pertama, teori mimetik (mimetic theory), yang menilai karya 

sastra berdasarkan sejauh mana ia mencerminkan realitas atau kebenaran objektif; 

Kedua, teori pragmatik (pragmatic theory), yang menilai sastra dari sisi 

pengaruhnya terhadap pembaca, seperti menginspirasi, menghibur, atau mendidik; 

Ketiga, teori ekspresif (expressive theory), yang menilai karya sastra sebagai 

ekspresi dari pikiran, perasaan, dan imajinasi pengarang; Keempat, teori objektif 

(objective theory), yang menilai karya sastra sebagai entitas otonom, tanpa terlalu 

memperhatikan pengarang atau pembaca, serta menekankan pada bentuk, struktur, 

dan bahasa teks itu sendiri.34 

Disertasi ini lebih berorientasi pada teori pragmatik (pragmatic theory) dalam 

perspektif Abrams karena menekankan peneliti dalam memproduksi makna dalam 

karya sastra. Disertasi ini dalam analisisnya menekankan peran pembaca sebagai 

penghayat untuk memproduksi makna dalam karya sastra yang dibaca sekaligus 

mengabaikan peran pengarang, aspek sosio-kultural, dan struktur karya sastra. 

Dalam orientasi pragmatik Abrams ini, peneliti kemudian memilih pendekatan 

interdisipliner dengan memilih teori multikulturalisme, hermeneutika, epistemologi 

Jabirian (bayani-burhani-irfani), dan Maqāṣid asy-Syarī‘ah. Beberapa teori 

tersebut saling terhubung dan terkait satu sama lain serta menekankan pendekatan 

interdisipliner. Komponen kunci kerangka teoretis adalah sebagai berikut: 

 
33 Meyer Howard Abrams, The Mirror and the Lamp: Romantic Theory and the Critical 

Tradition (Oxford: Oxford University Press, 1953), 6. 
34 Ibid., 8-29. 



18 
 

1. Multikulturalisme 

Modernitas seiring sejalan dengan semakin kompleksnya problem 

keberagaman sehingga memunculkan tuntutan pengakuan atas identitas kelompok-

kelompok minoritas dan penerimaan terhadap perbedaan. Multikulturalisme dalam 

disertasi ini merupakan bagian pokok dari kerangka konseptual sekaligus orientasi 

yang menjelaskan bagaimana pluralitas agama, etnis, budaya, dan golongan dalam 

suatu masyarakat dapat dikelola melalui apresiasi terhadap perbedaan dan 

penegakan hak-hak setiap orang, termasuk mereka yang minoritas. 

Teori multikulturalisme Will Kymlicka dalam buku "Multicultural 

Citizenship" memberikan pandangan penting tentang bagaimana negara dan 

masyarakat dapat menghargai multikulturalisme melalui hak-hak yang diakui 

secara konstitusional. Kymlicka menekankan pentingnya pemberdayaan 

kelompok-kelompok minoritas dan pengakuan akan perbedaan sebagai bagian 

integral dari masyarakat yang demokratis. Nilai-nilai multikulturalisme Kymlicka 

dapat ditangkap antara lain meliputi kebebasan, hak asasi, keadilan, toleransi, 

akomodatif, dan aspiratif. 35 

Teori multikulturalisme Kymlicka ini didasarkan pada gejala masyarakat 

modern di Kanada yang dalam beberapa aspek tentu berbeda dengan kasus di 

Indonesia, sekalipun ada persamaannya. Maka teori multikulturalisme Bikhu 

Parekh juga dihadirkan dalam pembahasan ini. Sebagai seorang yang berasal di 

India, pembahasan multikulturalisme Bikhu Parekh tentu lebih dekat dengan 

konteks Indonesia sehingga teori keduanya saling melengkapi. Jika Kymlicka 

 
35 Kymlicka, Kewargaan Multikultural (Multicultural Citizenship).  



19 
 

cenderung pada pembelaannya terhadap kelompok minoritas dan pengakuan hak-

hak sebagai masyarakat modern, maka Parekh memiliki kecenderungan pada 

konsep dasar multikulturalisme yang antara lain menjelaskan tentang monisme 

moral, pluralisme, konsep manusia, kebudayaan, kesetaraan, kebebasan, dan 

respons dunia modern terhadap multikulturalisme.36 

2. Hermeneutika Sastra 

Hermeneutika merupakan teori penafsiran atau refleksi teoretis tentang 

aktivitas penafsiran.37 Hal ini menjadi fenomena khas manusia yang senantiasa 

lekat dengan penggunaan simbol-simbol, terutama bahasa sebagai alat komunikasi 

sehari-hari.38 Dalam penelitian ini, hermeneutika diperlukan untuk memahami 

karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia dalam konteks 

multikulturalisme di tengah gejala sosial dan budaya yang senantiasa berubah. 

Salah satu tokoh penting yang memiliki sumbangan pemikiran dalam 

perkembangan teori ini adalah Paul Ricoeur. Ia mendefinisikan kerja hermeneutika 

sebagai operasi-operasi pemahaman dalam kaitannya dengan penafsiran teks yang 

memusatkan perhatian pada realisasi wacana teks dan penjabaran kategori-kategori 

teks.39 

Teori hermeneutika Ricoeur mengajukan hipotesis tentang analisis simbol 

dalam karya sastra. Makna simbol di sini tidak tunggal, tetapi muncul dalam 

 
36 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya Dan Teori Politik 

(Yogyakarta: Kanisius, 2008). 
37 Haryatmoko, Membongkar Rezim Kepastian: Pemikiran Kritis Post-Strukturalis 

(Yogyakarta: PT Kanisius, 2016), 87. 
38 Yulia Nasrul Latifi, “Cerpen Rembulan Di Dasar Kolam Karya Danarto Dalam 

Hermeneutik Paul Ricoeur,” Adabiyyāt: Jurnal Bahasa dan Sastra 9, no. 2 (2010):  381. 
39 Paul Ricoeur, Hermeneutics and the Human Sciences: Essays on Lagunage, Action, and 

Interpretation, ed. John B. Thompson (Cambridge: Cambridge University Press, 1981). 



20 
 

berbagai istilah, baik tokoh dalam cerita, gender, maupun status sosial. Antar 

makna-makna simbol pun tidak berdiri sendiri karena berada dalam proses 

metamorfosis atau fenomena dialektis.40 Bahkan keyakinan dan pandangan 

keagamaan dapat diidentifikasi melalui bahasa atau wacana yang digulirkan. 

Bahasa atau ekspresi linguistik memang bukan satu-satunya dimensi fenomena 

keagamaan, tetapi sifat dasar dari pengalaman keagamaan diartikulasikan dalam 

suatu bahasa. Penyelidikan terhadap ekspresi linguistik merupakan hal yang paling 

tepat untuk menafsirkan pengalaman keagamaan.41 

Struktur simbol dipandang Ricoeur sebagai intensionalitas ganda, yaitu antara 

makna harfiah dan makna tersembunyi. Sehingga hermeneutika berposisi sebagai 

proses penguraian yang memunculkan makna dari keadaan yang tersembunyi.42 

Hermeneutika perlu dihadirkan sebagai jembatan penghubung antara berbagai 

model pemahaman epistemologi keilmuan yang bersifat intersubjektif terhadap 

kemungkinan adanya berbagai makna dari tindakan sosial dan teks. Selain itu juga 

berfungsi sebagai penghubung pemahaman antara generasi lama dan generasi baru 

agar senantiasa kontekstual.43 Tetapi hermeneutika bukan justru mencari kesamaan 

antara maksud pengarang dengan pemahaman penafsir. Tugas hermeneutika antara 

lain mencari dinamika yang diarah oleh strukturasi karya dalam teks dan mencari 

kemampuan untuk memunculkan pesan utama teks.44 

 
40 Latifi, “Cerpen Rembulan Di Dasar Kolam Karya Danarto Dalam Hermeneutik Paul 

Ricoeur.” 
41 Paul Ricoeur, Figuring the Sacred: Religion, Narrative, and Imagination, ed. Mark I. 

Wallace (Minneapolis: Fortress Press, 1995), 35. 
42 Latifi, “Cerpen Rembulan Di Dasar Kolam Karya Danarto Dalam Hermeneutik Paul 

Ricoeur.” 384. 
43 M. Amin Abdullah, Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 218-224.  
44 Haryatmoko, Membongkar Rezim Kepastian: Pemikiran Kritis Post-Strukturalis, 91. 



21 
 

3. Epistemologi Jabirian (Bayani, Burhani, Irfani) 

Dalam peta epistemologi Islam, Muhammad Abed al-Jabiri (1935-2010) 

membagi tradisi intelektual Arab-Islam ke dalam tiga corak: bayani, burhani, dan 

irfani. Konsep bayani menganggap bahwa teks (wahyu) adalah kebenaran mutlak. 

Dalam hal ini, akal memiliki posisi sekunder yang hanya menjelaskan dan 

mendefinisikan teks. Konsep burhani didasarkan pada daya nalar logis melalui 

instrumen logika dan metode diskursif. Konsep ini berasumsi bahwa pengetahuan 

tidak hanya diperoleh dari teks-teks seperti konsep bayani, tetapi juga dari indera, 

eksperimen, dan hukum-hukum logika. Konsep irfani meniscayakan makna dan 

batiniyah (spiritualitas) daripada bunyi tekstual dan legalitas formal agama yang 

bersumber dari kekuasaan.45 

Menurut al-Jabiri, ketiga corak ini tidak bersifat komplementer, tetapi sering 

hadir dalam relasi saling menegasi. Corak berpikir Arab cenderung normatif dengan 

memposisikan sesuatu ke dalam sistem nilai yang dijadikan sebagai rujukan dan 

pusat pemikiran itu sendiri. Hal ini berlawanan dengan pandangan objektif dan 

kritis.46 Dominasi corak bayani dan irfani dalam sejarah pemikiran Arab-Islam 

justru menghambat perkembangan nalar burhani. Meskipun demikian, penelitian 

ini tidak bermaksud memposisikan ketiga corak tersebut dalam relasi konflik 

sebagaimana pembacaan al-Jabiri, melainkan sebagai kerangka heuristik untuk 

memahami beragam cara intelektual Muslim progresif Indonesia dalam 

mengekspresikan identitas multikultural melalui karya sastra. Penelitian ini tidak 

 
45 Ahmad Zohdi, “Islamic Scientific Epistemology in Al-Jabiri Perspective,” International 

Journal of Linguistics, Literature and Culture 3, no. 5 (2017): 26–35. 
46 Muhammad Abed Al-Jabiri, Formasi Nalar Arab (Takwin Al-’Aql Al-’Arabi), ed. Imam 

Khoiri (Yogyakarta: IRCiSoD, 2014), 53-54. 



22 
 

menyalin pandangan al-Jabiri secara tekstual, melainkan mengadaptasi 

kategorisasinya untuk membaca kompleksitas agama dan multikulturalisme dalam 

karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia. 

Relasi yang sirkular (inklusif, harmonis, dan kontinu) dari ketiganya di tengah 

multikulturalisme masyarakat global, khususnya Indonesia, diperlukan agar 

pemahaman terhadap teks tidak terputus dari konteks. Corak bayani cenderung 

tekstual, corak burhani cenderung kontekstual, dan corak irfani cenderung 

intuitif.47 Ketiga konsep ini merupakan tahapan berpikir yang sama-sama penting 

dan saling diperlukan. Integrasi bayani, burhani, dan irfani dalam dunia keilmuan 

merupakan satu keniscayaan yang tidak dapat diabaikan. Tanpa integrasi dan 

interkoneksi, pemahaman dan penafsiran agama akan kehilangan kontak dengan 

realitas dan relevansi dengan kenyataan.48 Integrasi bayani, burhani, dan irfani 

menciptakan iklim berpikir yang saling menembus (semipermeable), keterujian 

intersubjektif (intersubjective testability), dan imajinasi kreatif (creative 

imagination).49 Integrasi bayani, burhani, dan irfani dalam karya sastra merupakan 

upaya untuk mempertautkan dan menyatukan antara teks, akal, dan intuisi sehingga 

ia dapat menjadi sebuah karya sastra yang memiliki makna filosofis, aktual, dan 

bijaksana. 

4. Maqāṣid asy-Syarī‘ah  

 
47 Abdullah, Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif. 370-

387. 
48 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, Dan Transdisiplin: Metode Studi Agama 

& Studi Islam Di Era Kontemporer, ed. Azaki Khoirudin (Yogyakarta: IB Pustaka, 2020). 97. 
49 Ibid., 101-110. 



23 
 

Paradigma Maqāṣid asy-Syarī‘ah dalam disertasi ini diperlukan sebagai 

horizon etis yang relevan dengan analisis sastra. Nilai-nilai dasar dan utama dalam 

paradigma ini secara langsung berkaitan dengan isu-isu multikulturalisme, seperti 

kemanusiaan, toleransi, kebebasan, dan keadilan. Inilah yang menjadikan Maqāṣid 

asy-Syarī‘ah penting sekaligus relevan dalam penelitian ini, yakni sebagai 

perangkat konseptual untuk memahami bagaimana intelektual Muslim progresif 

Indonesia, melalui karya sastra, mengartikulasikan nilai-nilai keislaman dalam 

konteks masyarakat yang plural. Dengan paradigma Maqāṣid asy-Syarī‘ah, maka 

tujuan untuk meraih kemaslahatan menjadi prinsip dalam mengambil kesimpulan.50 

Tokoh awal yang sangat popular dengan teori ini (Maqāṣid asy-Syarī‘ah) ialah al-

Syatibi (w. 766/1388). Kemudian teori ini dikembangkan antara lain oleh Jasser 

Auda, yang mengemukakan gagasan Maqāṣid asy-Syarī‘ah kontemporer.51 Hal ini 

sekaligus memutus mata rantai anggapan umum yang mengatakan bahwa formula 

hukum Islam telah dianggap baku dan kaku, sehingga tidak dapat dipertanyakan 

dan dikaji ulang. 

Kemaslahatan yang berbasis pada Maqāṣid asy-Syarī‘ah (tujuan-tujuan dasar 

syari’ah) antara lain meliputi: menjaga keturunan (Hifẓ an-Nasl), menjaga akal 

(Hifẓ al-‘Aql), menjaga kehormatan; jiwa (Hifẓ an-Nafs), menjaga agama (Hifẓ ad-

Dīn), dan menjaga harta (Hifẓ al-Māl). Paradigma Maqāṣid asy-Syarī‘ah 

kontemporer Jasser Auda digunakan untuk memperluas radius Maqāṣid yang 

tadinya lebih menekankan pada protection (perlindungan) dan preservation 

 
50 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophi of Islamic Law (London: The International 

Institute of Islamic Thought, 2007), 1-2. 
51 Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, Dan Transdisiplin: Metode Studi Agama & Studi 

Islam Di Era Kontemporer, 13. 



24 
 

(penjagaan) kemudian bergeser dan lebih ditekankan pada development 

(pengembangan) dan right (hak-hak).52 Pergeseran paradigma ini penting dan perlu 

dilakukan agar kemaslahatan senantiasa sesuai dengan kebutuhan dan konteks 

zaman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
52 Ibid., 187. 



25 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1. Alur Logika Penelitian 

Karya Sastra Intelektual Muslim Progresif 

Kuntowijoyo 

1. Novel Impian 

Amerika 

2. Cerpen Dilarang 

Mencintai Bunga-

Bunga 

Ahmad Mustofa 

Bisri 

1. Cerpen Di 

Jakarta 

2. Puisi Kaum 

Beragama Negeri 

Ini 

Emha Ainun Nadjib 

1. Antologi Sinau 

Bareng 

Markesot 

2. Puisi Ke Mana 

Nusantaraku 

 
 

Abidah El Khalieqy 

1. Novel Nirzona 

2. Novel 

Perempuan 

Berkalung 

Sorban 

 

Kerangka Teoretik 

Orientasi Paradigma Pragmatik Abrams 

Pendekatan Interdisipliner 

Multikulturalisme Hermeneutika Epistemologi Jabirian Maqāṣid asy-Syarī‘ah 

Corak Sastra Progresif 

Kritis Transformatif Orientasi 

Aspek filosofis dan nilai-nilai 

dasar keislaman vs realitas 

Pembaruan dan 

pengembangan pemikiran 

Islam 

Masa depan: visi 

peradaban 

Implikasi Kajian: Sastra Religius-Multikulturalisme Progresif 

Konseptual Orientasi 

1. Agama dan multikulturalisme yang integratif 

2. Sarana refleksi dan pemersatu bangsa 

3. Mengembangkan literasi lintas kultur  

4. Menciptakan ruang-ruang perjumpaan 

1. Integrasi bayani, burhani, dan irfani 

2. Maqāṣid asy-Syarī‘ah   

3. Keindonesiaan dan kemanusiaan 

4. Masa Depan 

 

Multikulturalisme Agama 

Sastra 



26 
 

6. Metode Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif. Data kualitatif muncul dalam bentuk 

konsep, ide, dan karya sastra intelektual Muslim progresif di Indonesia terhadap 

agama dan multikulturalisme. Dengan menggunakan metode deskriptif-analitis, 

karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia dideskripsikan dengan basis 

agama dan multikulturalisme, kemudian menganalisisnya secara kritis dan 

metodologis dengan memaparkan data dan interpretasi dalam konteks agama dan 

multikulturalisme di Indonesia. Selain itu, penelitian ini juga menguraikan 

keberpihakan kelompok intelektual sastrawan Muslim progresif Indonesia atas 

agama dan multikulturalisme di Indonesia. 

Data-data yang diteliti terdiri dari data primer dan sekunder. Data primer 

sebagai sumber utama memusatkan perhatian pada karya sastra intelektual Muslim 

progresif Indonesia (karya dari Kuntowijoyo, Ahmad Mustofa Bisri, Emha Ainun 

Nadjib, dan Abidah El Khalieqy), baik dalam bentuk novel, cerpen, puisi, maupun 

antologi. Sedangkan data sekunder, sebagai data kedua atau data penunjang, 

didasarkan pada opini, deskripsi, dan interpretasi para peneliti terkait agama dan 

multikulturalisme dalam karya sastra intelektual Muslim progresif di Indonesia. 

Pemilihan data (data selection) dilakukan dengan cara memfokuskan pada data 

yang diperlukan sesuai kriteria yang ditentukan, baik dari kriteria gaya bahasa 

maupun makna yang terkandung di dalamnya, terutama terkait dengan konteks 

penelitian: agama dan multikulturalisme. Setelah data diseleksi, dideskripsikan, 



27 
 

diambil kesimpulan, kemudian pengabsahan dengan data sekunder. Analisis data 

dilakukan dengan deskriptif, baik secara fungsional maupun relasional.53 

Adapun langkah-langkah metodologis yang ditempuh oleh peneliti dalam 

penelitian ini adalah: Pertama, menentukan objek penelitian, baik objek material 

maupun formal. Objek material penelitian ini merupakan karya sastra intelektual 

Muslim progresif Indonesia, sedangkan objek formalnya adalah tentang agama dan 

multikulturalisme sebagaimana telah disebutkan di dalam pendahuluan. Kedua, 

menentukan objek material sebagai sumber data terkait dengan penelitian ini, yaitu 

karya sastra Kuntowijoyo, Ahmad Mustofa Bisri, Emha Ainun Nadjib, dan Abidah 

El Khalieqy. 

Ketiga, inventarisasi, kategorisasi, dan interpretasi terkait dengan unsur-unsur 

pokok dalam penelitian karya sastra intelektual Muslim progresif. Keempat, 

melakukan kajian yang mendalam, cermat, dan kritis terhadap karya sastra 

intelektual yang dimaksud dengan metode deskriptif. Kelima, melakukan evaluasi 

kritis, membuat kesimpulan, serta pemahaman baru sebagai jawaban atas 

pertanyaan-pertanyaan dalam rumusan masalah secara sistematis dan komprehensif 

terhadap agama dan multikulturalisme dalam karya sastra intelektual Muslim 

progresif Indonesia.54 

 

 

 
53 Siswantoro, Metode Penelitian Sastra: Analisis Struktur Puisi (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2010), 73-81. 
54 Abdul Mustaqim, “Model Penelitian Tokoh (Dalam Teori Dan Aplikasi),” Jurnal Studi 

Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis 15, no. 2 (August 15, 2016): 201–218, diakses 11 April 2022, 

http://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/alquran/article/view/1048. 



28 
 

7. Sistematika Penulisan 

Pembahasan tentang agama dan multikulturalisme dalam karya sastra 

intelektual Muslim progresif Indonesia yang menjadi fokus dalam penelitian ini 

diuraikan dalam enam bab. Keenam bab ini meliputi; pendahuluan; intelektual-

sastrawan Muslim progresif; multikulturalisme dalam agama dan satra; telaah karya 

sastra terhadap multikulturalisme; implikasi kajian; dan kesimpulan. Keenam bab 

ini diturunkan ke dalam subbab secara lebih fokus dan terperinci. Penjelasan 

tentang keenam bab dengan subbab masing-masing adalah sebagai berikut: 

Bab pertama adalah pendahuluan dengan cakupan latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, kajian pustaka, kerangka teoretis, 

metode penelitian, dan sistematika penulisan. Bagian ini merupakan fondasi dan 

kerangka awal yang menerangkan pokok-pokok utama sekaligus menjelaskan 

tentang apa, bagaimana, dan mengapa penelitian ini perlu dilakukan. 

Bab kedua membahas tentang intelektual-sastrawan Muslim progresif di 

tengah pergumulan agama dan multikulturalisme. Bab ini memberikan gambaran 

tentang batasan definisi intelektual Muslim dan Muslim progresif, kemudian masuk 

pada pembahasan tentang peta pemikiran Islam progresif, baik secara internasional 

maupun nasional. Selain itu, dalam bab ini juga dibahas tentang wacana 

pengembangan pemikiran Islam di Indonesia sebagai bagian pokok dari 

pembahasan dalam penelitian ini. 

Bab ketiga membahas tentang agama dan multikulturalisme dalam karya 

sastra. Indonesia sebagai sebuah bangsa besar sangat menjunjung tinggi 

multikulturalisme di tengah corak masyarakat yang religius. Dalam konteks ini, 



29 
 

tidak jarang pula terjadi kontestasi pemikiran Islam dan sains. Kehadiran sastra 

memberikan warna tersendiri dalam upaya untuk mengawal multikulturalisme. Bab 

ini setidaknya dibahas dalam tiga kerangka besar; pertama, multikultural dan 

multikulturalisme; kedua, peran agama dalam membangun multikulturalisme 

dengan pembahasan tentang agama sebagai fondasi multikulturalisme serta 

multikulturalisme dalam Al-Qur’an; ketiga, saintifikasi multikulturalisme dengan 

cabang pembahasan tentang relasi antara sains dan multikulturalisme serta sains 

sebagai sarana membangun multikulturalisme; keempat, sastra dan 

multikulturalisme dengan sub pembahasan corak sastra multikultural dan sastra 

sebagai sarana mengembangkan multikulturalisme. Celah yang terjadi antara 

agama dan sains di tengah isu multikulturalisme dapat ditengahi oleh sastra dengan 

peran intelektual Muslim progresif. 

Bab keempat membahas telaah agama dan multikulturalisme dalam karya 

sastra. Pembahasan dalam bab ini dibagi ke dalam empat bagian yang meliputi 

telaah karya sastra Kuntowijoyo, telaah karya sastra Ahmad Mustofa Bisri, telaah 

karya sastra Emha Ainun Nadjib, dan telaah karya sastra Abidah El Khalieqy. 

Telaah karya sastra di sini masing-masing diambil dua karya sastra. Selain itu, 

dalam setiap pembahasan juga disajikan bagian telaah untuk memberikan nilai-nilai 

(values) dalam setiap peristiwa, baik secara filosofis maupun empiris. Telaah ini 

meliputi; ranah agama, yang membahas tentang teologis dan kosmologis. Ranah 

sains meliputi empiris dan sosiologis. Ranah sastra membahas tentang nilai-nilai 

filosofis dan psikologis. Bab ini memuat data dan analisis dari karya sastra 

intelektual Muslim progresif Indonesia. 



30 
 

Bab kelima mengulas tentang implikasi dari kajian disertasi ini, yaitu 

integrasi agama dan multikulturalisme dalam karya sastra. Implikasi yang 

ditawarkan yaitu; pertama, secara konseptual adanya pengembangan pemikiran 

sastra yang integratif dengan spirit agama sekaligus saintifik. Dalam ungkapan yang 

lebih tegas, pendekatan interdisipliner adalah keniscayaan yang tidak dapat dan 

tidak mungkin dihindari. Selanjutnya, pembahasan dikerucutkan pada integrasi 

agama dan multikulturalisme dalam karya sastra serta tantangan dan peluangnya di 

Indonesia; kedua, berorientasi pada sastra Islam progresif, yaitu berbasis Maqāṣid 

asy-Syarī‘ah kontemporer, mengintegrasikan teori bayani, burhani, dan irfani, 

berorientasi pada misi kemanusiaan dan keindonesiaan, serta orientasi masa depan. 

Orientasi ini merupakan pengembangan dari konsep yang awalnya parsial dan 

khusus menjadi terintegrasi dan universal, dari yang sifatnya lebih pada penjagaan 

menjadi pengembangan lebih lanjut.55 Bab ini memberikan gambaran baru tentang 

paradigma integrasi dengan memberikan unsur baru, yaitu sastra. Multikulturalisme 

secara faktual memberikan isyarat yang kuat bahwa kehadiran sastra di tengah 

kontestasi wacana dalam agama dan sains dapat melunakkan yang keras. 

Keberagaman Indonesia yang kompleks disatukan oleh kesadaran 

multikulturalisme sebagaimana dalam semboyan Bhinneka Tunggal Ika. Ahmad 

Syafii Maarif mengatakan bahwa seorang alim yang sastrawan pasti lebih 

menyelami relung-relung batin manusia yang terdalam.56 Hamka dalam Tafsir Al-

Azhar, misalnya, menegaskan bahwa semua orang dapat merasakan keindahan, 

 
55 Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, Dan Transdisiplin: Metode Studi Agama & Studi 

Islam Di Era Kontemporer, 187. 
56 Ahmad Syafii Maarif, “Seminar Internasional Tentang Hamka” (Jakarta, 2008). 



31 
 

tetapi tidak semua dapat menyatakan kembali kesan yang lekat dalam jiwanya 

melihat dan mendengar yang indah itu. Yang sanggup menyatakan kembali itulah 

yang dikatakan sebagai seniman.57 

Bab keenam merupakan bagian akhir dalam disertasi ini, yaitu penutup. 

Bagian penutup ini berisi tentang kesimpulan dan rekomendasi bagi upaya 

penelitian-penelitian berikutnya dalam bidang terkait.  

 

 

 
57 Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 6 (Jakarta: Gema Insani Press, 2015), 489. 



263 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan rumusan masalah dan uraian dalam setiap bab dan sub-bab yang telah 

dipaparkan dalam disertasi ini, dapat diperoleh beberapa kesimpulan yang antara 

lain ialah sebaga berikut: 

1. Tren pemikiran intelektual Muslim progresif dapat diklasifikasikan ke dalam 

dua upaya: pertama, pembaruan pemikiran keislaman dalam rangka 

merespons perkembangan zaman. Kedua, sosialisasi informasi atau 

membangun narasi yang tepat tentang Islam. Intelektual Muslim progresif 

adalah cendekiawan Muslim, baik dalam arti struktural maupun fungsi sosial, 

yang memiliki tiga kriteria sebagai seorang progresif: pertama, sikap kritis 

dan non-apologetik; kedua, lebih menekankan pada aksi dan transformasi 

sosial yang konkret; dan ketiga, berorientasi masa depan. Dalam bidang 

sastra, mereka merupakan sastrawan dengan karya sastra yang membawa misi 

keislaman, keindonesiaan, dan kemanusiaan. 

2. Relasi antara agama dan multikulturalisme dalam karya sastra tidak dapat 

dipisahkan dari epistemologi Jabirian (bayani-burhani-irfani) dan berdasar 

pada maqāṣid asy-syarī‘ah. Konsep dasar multikulturalisme Bikhu Parekh 

memuat monisme moral, pluralisme, konsep manusia, kebudayaan, 

kesetaraan, kebebasan, dan respons dunia modern. Untuk mewujudkan agama 

dan multikulturalisme dengan aspek mendasar tersebut, sebagaimana Ian G. 



264 
 

Barbour, diperlukan pola hubungan dialog dan integrasi. Bahkan antara 

agama dan multikulturalisme pun juga harus memiliki pola hubungan yang 

saling menembus (semipermeable), keterujian intersubjektif (intersubjective 

testability), dan imajinasi kreatif (creative imagination). 

3. Karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia tentang agama dan 

multikulturalisme setidaknya dibangun di atas relasi yang saling menguatkan. 

Aspek agama memuat unsur teologis berupa ayat tentang penciptaan dan 

unsur kosmologis berupa relasi antara manusia, alam, dan Tuhan. Aspek 

multikulturalisme berupa identitas budaya bangsa dan penghayatan terhadap 

keberagaman. Konstruksi ini merupakan hasil dari telaah karya sastra 

intelektual Muslim progresif Indonesia terhadap agama dan 

multikulturalisme. Mereka antara lain: 

Pertama, Kuntowijoyo dengan karya novel Impian Amerika dan cerpen 

Dilarang Mencintai Bunga-Bunga. Melalui kedua karya ini, banyak nilai-

nilai kehidupan, kritik sosial, dan renungan yang ingin disampaikan 

penulisnya kepada para pembaca. Salah satu isu yang diangkat adalah 

multikulturalisme yang selalu relevan dengan situasi dan kondisi bangsa 

Indonesia dengan segala kompleksitasnya. Kompleksitas ini semakin meluas 

ketika memasuki era globalisasi yang ditandai dengan perubahan sistem 

budaya, interaksi, politik, dan segala aspek kehidupan manusia akibat 

kemajuan teknologi informasi. Corak sastra profetik Kuntowijoyo 

menekankan pada tiga nilai dasar: humanisasi, liberasi, dan transendensi. 



265 
 

Kedua, Ahmad Mustofa Bisri (Gus Mus) dengan karya cerpen Di 

Jakarta dan puisi Kaum Beragama Negeri Ini. Sebagaimana Kuntowijoyo, 

karya sastra Gus Mus memenuhi unsur sastra profetik yang memadukan unsur 

problematika kemanusiaan (humanisasi), kebebasan manusia (liberasi) dan 

semangat ibadah (transendensi). Berbeda dengan Kuntowijoyo yang banyak 

memotret gejela sosial di tengah modernitas dan dehumanisasi, Gus Mus 

cenderung menjadikan karya sastranya sebagai refleksi dan sindiran terhadap 

penguasa, pemuka agama, dan masyarakat umum dengan problem yang ada. 

Tetapi refleksi bagi individu Gus Mus sebagai penulisnya sendiri juga terasa 

kuat dengan penggambaran “aku” yang tidak luput dari salah dan khilaf. 

Ketiga, Emha Ainun Nadjib (Cak Nun) dengan karya esai-esai Sinau 

Bareng Markesot dan puisi Ke Mana Nusantaraku. Cak Nun merupakan 

agamawan, budayawan, sekaligus pembela kaum tertindas sehingga gaya 

penyampaiannya berani dan tanpa tedeng aling-aling. Ciri khas ini yang 

membedakan dengan karya Kuntowijoyo dan Gus Mus yang cenderung 

menggunakan bahasa lebih halus. Sebagaimana Kuntowijoyo dan Gus Mus, 

aspek nilai-nilai keagamaan yang dihadapkan pada realitas umat beragama, 

baik kaum alit terlebih kaum elite, menjadi perhatiannya. Problematika 

multikulturalisme sebagai sub dari keindonesiaan dan kemanusiaan pun 

bagian dari unsur penting yang disuarakan oleh Cak Nun. Melalui karya 

sastra, Cak Nun memberikan pemahaman dan menanamkan kesadaran 

bangsa Indonesia bahwa multikulturalisme merupakan kekuatan untuk 

membangun Indonesia. 



266 
 

Keempat, Abidah El Khalieqy dengan karya sastra novel Nirzona dan 

novel Perempuan Berkalung Sorban (PBS). Abidah El Khalieqy merupakan 

novelis perempuan yang sering kali mengangkat isu kesetaraan gender dan 

multikultural dalam karya sastranya. Melalui novel Nirzona dan novel PBS, 

Abidah merefleksikan isu multikulturalisme dengan pergolakan daerah, 

dalam hal ini Aceh, dan bias gender di kultur pesantren. Hal yang mencolok 

sekaligus menjadi perbedaan karya sastra Abidah dengan tiga sastrawan 

lainnya (Kuntowijoyo, Gus Mus, dan Cak Nun) adalah perhatiannya pada isu 

keadilan gender, baik dalam ranah privat maupun publik. 

Pandangan Kuntowijoyo, Gus Mus, Cak Nun, dan Abidah El Khalieqy 

memberikan khazanah yang lebih segar dalam bidang interdisipliner antara 

agama dan multikulturalisme dalam karya sastra. Pandangan ini 

mengantarkan pada misi multikulturalisme progresif yang berupa: (1) Kritis: 

Aspek filosofis dan nilai-nilai dasar keislaman (Philosophy and Values/al-

Ru'yah al-Falsafiyyah and al-Qiyam al-Asāsiyyah), (2) Transformatif: 

Pembaruan dan pengembangan pemikiran Islam (Validity Test of The 

Progressive Islamic Manhaj) dan pembaruan-pengembangan pemikiran 

Islam (Validity Test of The Progressive Islamic Manhaj), (3) Orientasi masa 

depan: Membangun Indonesia maju dengan tetap menjaga keutuhan 

meskipun berbeda-beda suku, agama, ras, golongan, dan perbedaan lainnya. 

 

 

 



267 
 

4. Implikasi kajian dalam disertasi ini setidaknya ada dua, yaitu: 

a. Pertama, implikasi konseptual agama dan multikulturalisme dalam 

karya sastra ke arah yang integratif. Hal ini dapat ditangkap dari 

kontribusi pemikiran integratif antara agama dan multikulturalisme 

dalam karya sastra yang antara lain: (1) Menjadi sarana refleksi diri 

sekaligus pemersatu bangsa yang berpotensi terpecah, (2) 

Mengembangkan literasi antar-budaya dan agama (inter-cultural and 

religious literacy), dan (3) Menciptakan ruang-ruang perjumpaan di 

tengah keberagaman bangsa. Selain itu, tantangan dan peluang 

membangun multikulturalisme Indonesia di tengah transformasi digital 

dan kemajuan teknologi informasi meniscayakan perlu adanya 

pengembangan dan pembaruan terhadap sastra dan nilai-nilai dasar 

multikulturalisme yang lebih sesuai dengan konteks. 

b. Kedua, telaah karya sastra intelektual Muslim progresif Indonesia 

terhadap multikulturalisme berimplikasi pada pergeseran orientasi 

sastra di Indonesia dengan penjelasan sebagai berikut: (1) Sastra dengan 

nilai-nilai agama tidak hanya tentang keindahan bahasa teks keagamaan 

saja. Ia merupakan integrasi epistemologi Jabarian (bayani, burhani, 

dan irfani). Dengan demikian, karya sastra menjadi satu upaya untuk 

mempertautkan dan menyatukan unsur teks keagamaan, ilmu 

pengetahuan, dan intuisi sehingga ia dapat menjadi sebuah karya sastra 

yang memiliki makna filosofis, aktual, dan bijaksana; (2) Dari maqāṣid 

asy-syarī‘ah klasik menjadi maqāṣid asy-syarī‘ah kontemporer; (3) 



268 
 

Dari wawasan lokal menjadi nasional, bahkan global. Sastra 

multikultural berorientasi pada keindonesiaan dan kemanusiaan. 

Bhinneka Tunggal Ika; dan (4) Sastra multikultural progresif 

berorientasi pada masa depan bangsa yang maju, tidak terlepas dari 

konteks, serta menjadikan ajaran Islam sebagai sesuatu yang hidup dan 

menghidupkan pada masa sekarang dan masa depan tanpa mengabaikan 

khazanah intelektual masa lalu yang kaya itu. 

 

B. Saran 

Dengan memperhatikan upaya penyusunan, batasan, dan keterbatasan disertasi ini, 

setidaknya ada beberapa saran yang perlu penyusun cantumkan: 

1. Fokus penelitian ini ialah kajian karya sastra intelektual Muslim progresif 

Indonesia terkait isu agama dan multikulturalisme. Mereka adalah 

Kuntowijoyo, Ahmad Mustofa Bisri (Gus Mus), dan Emha Ainun Nadjib 

(Cak Nun), dan Abidah El Khalieqy. Oleh karena itu, penelitian ini tidak 

sampai pada intelektual Muslim progresif Indonesia secara umum dan tidak 

pula sastrawan Indonesia secara umum. Maka hal ini sekaligus dapat menjadi 

objek formal dan material kajian berikutnya untuk penelitian lebih lanjut. 

2. Penelitian ini menemukan kecenderungan sastra multikultural progresif yang 

berbasis pada integrasi lintas disiplin, pengembangan teori maqāṣid asy-

syarī‘ah, kemaslahatan umum, sesuai konteks, dan orientasi masa depan. 

Maka perlu kajian yang mendalam tentang pengembangan sastra 



269 
 

multikultural agar tidak tertinggal oleh fenomena globalisasi dan kemajuan 

teknologi informasi yang demikian cepat dan masif. 

 



 

270 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A’yuni, Siti Qurrotul, and Radia Hijrawan. “Membaca Pemikiran Kuntowijoyo 

Dalam Hubungan Ilmu Dan Agama Perspektif Islam.” QALAMUNA: Jurnal 

Pendidikan, Sosial, dan Agama 13, no. 1 (2021): 129–144. 

Abdullah, M. Amin. Dinamika Islam Kultural. Yogyakarta: IRCiSoD, 2020. 

———. Filsafat Etika Islam: Antara Al-Ghazali Dan Kant. Yogyakarta: IRCiSoD, 

2020. 

———. Framing Moderate-Progressive Muslim: Cultural Roots of Indonesian 

Islam, 2017. http://religiousfreedom.yale.edu/sites/default/files/files/Amin 

Abdullah - Framing Moderate-progressive Muslim.pdf. 

———. Fresh Ijtihad: Manhaj Pemikiran Muhammadiyah Di Era Disrupsi. Edited 

by Azaki Khoiruddin. 2nd ed. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2020. 

———. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

———. Multidisiplin, Interdisiplin, Dan Transdisiplin: Metode Studi Agama & 

Studi Islam Di Era Kontemporer. Edited by Azaki Khoirudin. Yogyakarta: IB 

Pustaka, 2020. 

———. “Religion, Science and Culture: An Integrated, Interconnected Paradigm 

of Science.” Al-Jami’ah 52, no. 1 (2014): 175–203. 

———. “The Manhaj of Muhammadiyah Progressive Islam : Theological , 

Philosophical , and Ethical Perspectives.” Progresiva: Jurnal Pemikiran dan 

Pendidikan Islam 13, no. 2 (2024): 165–180. 

Abidin, Zaenal. “Menanamkan Konsep Multikulturalisme Di Indonesia.” Jurnal 

Dinamika Global 1, no. 02 (2016): 123–140. 

Abrams, Meyer Howard. The Mirror and the Lamp: Romantic Theory and the 

Critical Tradition. Oxford: Oxford University Press, 1953. 

Abu-Rabi’, Ibrahim M. Contemporary Arab Thought: Studies in Post-1967 Arab 

Intellectual History. The Muslim World. Vol. 95. London: Pluto Press, 2004. 

Abu-Rabi’, Ibrahim M. Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern 

Arab World. New York: State University of New York Press, 1996. 

Adi, Ida Rochani. [R]Evolusi Sastra Di Era Digital: Perspektif Teoretis Dan 



271 
 

 

Historis. Yogyakarta: Caritra Indonesia, 2024. 

Aji Nugroho, Bayu, Agus Kastama Putra, and Indra Gunawan. “Relasi Maskulinitas 

Dan Feminitas Dalam Cerpen Dilarang Mencintai Bunga-Bunga Karya 

Kuntowijoyo: Kajian Multikulturalisme,” no. 2 (2022): 113–126. 

Al-Habibi, Muhammad Luthfi Jalaludin, and Maman Lukmanul Hakim. “Filsafat 

Muhamamd Abid Al-Jabiri Dalam Telaah Epistemologi Burhani Sinergi Nalar 

Islam.” Living Islam: Journal of Islamic Discourses 7, no. 1 (2024): 201. 

Al-Hamdi, Ridho. 115 Tahun Kepemimpinan Muhammadiyah. Yogyakarta: 

Samudra Biru, 2023. 

Al-Jabiri, Muhammad Abed. Formasi Nalar Arab (Takwin Al-’Aql Al-’Arabi). 

Edited by Imam Khoiri. Yogyakarta: IRCiSoD, 2014. 

Al-Ma’ruf, Ali Imron. “Pembelajaran Sastra Multikultural Di Sekolah: Aplikasi 

Novel Burung-Burung Rantau.” Kajian Linguistik dan Sastra 19, no. 1 (2007): 

60–75. 

Ali, Amer Zulfiqar. “Brief Review of Classical and Modern Tafsir Trends and Role 

of Modern Tafasir in Contemporary Islamic Thought.” Australian Journal of 

Islamic Studies 3, no. 2 (2018): 39–52. 

Ali, Mohsin. “The Growth of Arabic Biographical Writing in South Asia from the 

Eighteenth to the Twentieth Century.” International Journal of Middle East 

Studies 55, no. 1 (2023): 134–138. 

Alim, Sahirul. “Islam, Multikulturalisme, Dan Pancasila.” Dakwah: Jurnal Kajian 

Dakwah dan Kemasyarakatan 23, no. 2 (2019): 85–99. 

Amelia, W, N Safitri, A Marini, and ... “Penguatan Sastra Multikultural Sebagai 

Media Komunikasi Di Sekolah Dasar.” Diglosia (2022): 257–263. 

Anggraeni, Nureza Dwi, and Wiyatmi. “Proses Kreatif Raja Aisyah Sulaiman, 

Sastrawan Perempuan Feminis Melayu Zaman Peralihan.” Diksi 26, no. 2 

(2018): 77–87. 

Angkat, Ismail. “Budaya Politik Emha Ainun Nadjib Dalam Meretas Problematika 

Pluralitas Agama Di Indonesia.” Hikmah 18, no. 1 (2021): 13–27. 

Anwar, Wan. Kuntowijoyo: Karya Dan Dunianya. Jakarta: Grasindo, 2007. 

Ardiansyah, L, I N Mariasa, and ... “Konsep Pendidikan Melalui Seni Musik Oleh 

Kiaikanjeng Pada Forum Maiyah.” Jurnal Education 9, no. 3 (2021): 276–282. 

Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophi of Islamic Law. London: The 

International Institute of Islamic Thought, 2007. 



272 
 

 

———. Re-Envisioning Islamic Scholarship: Maqasid Methodology as a New 

Approach. United Kingdom: Claritas Books, 2021. 

Aula, Siti Khodijah Nurul, and Moch Nur Ichwan. “Millennials, Peacebuilding, and 

Popular Islamic Novels: Exploring Transformative Bridges for Interfaith 

Relations.” ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 23, no. 2 (2022): 233–

250. 

Azhari, Dian Rizky, M. Yoesoef, and Turita Indah Setyani. “Mendiskusikan 

Definisi Sastra Islam Dan Sastra Islami Dalam Kesusastraan Indonesia Masa 

Kini.” Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 5, no. 4 

(2022): 763–778. 

Azra, Azyumardi. “Kegalauan Identitas Dan Kekerasan Sosial: Multikulturalisme, 

Demokrasi Dan Pancasila.” EMPATI: Jurnal Ilmu Kesejahteraan Sosial 1, no. 

1 (2012): 1–12. 

———. “Kontestasi Pemikiran Islam Indonesia Kontemporer.” Studia Islamika 23, 

no. 1 (2016). 

———. Transformasi Politik Islam. Jakarta: Kencana, 2016. 

B.S., Abdul Wachid. Dimensi Profetik Dalam Puisi Gus Mus: Keindahan Islam 

Dan Keindonesiaan. Bandung: Nuansa Cendekia, 2020. 

Bahruddin, Muh, Ibnu Hamad, and Pinckey Triputra. “The Representation of Social 

Changes in Indonesian Muslim Society: A Semiotic Analysis of ‘Ketika Mas 

Gagah Pergi.’” Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication 37, 

no. 2 (2021): 68–82. 

Baidhawy, Zakiyuddin, and Muhammad Thoyibi, eds. Reinvensi Islam 

Multikultural. Surakarta: Pusat Studi Budaya dan Perubahan Sosial 

Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2005. 

Barbour, Ian G. When Science Meets Religion. New York: Harper San Francisco, 

2000. 

Barton, Greg, Ihsan Yilmaz, and Nicholas Morieson. “Authoritarianism, 

Democracy, Islamic Movements and Contestations of Islamic Religious Ideas 

in Indonesia.” Religions 12, no. 641 (2021): 1–20. 

Bashori, Khoiruddin. “Pendidikan Politik Di Era Disrupsi.” Sukma: Jurnal 

Pendidikan 2, no. 2 (2018): 287–310. 

Beck, Herman L. Fenomenologi Islam Modernis: Kisah Perjumpaan 

Muhammadiyah Dan Kebhinekaan Perilaku Beragama. Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah, 2018. 



273 
 

 

Bisri, Ahmad Mustofa. Konvensi. Yogyakarta: Diva Press, 2018. 

———. Meneguhkan Islam Budaya Menuju Harmoni Kemanusiaan (Pidato 

Penganugerahan Doktor Kehormatan-Honoris Causa Ahmad Mustofa Bisri). 

Yogyakarta: Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2009. 

———. Negeri Daging. Yogyakarta: Diva Press, 2020. 

Botifar, Maria, and Heny Friantary. “Refleksi Ketidakadilan Gender Dalam Novel 

Perempuan Berkalung Sorban: Persfektif Gender Dan Feminisme.” Disastra: 

Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia 3, no. 1 (2021): 45. 

Brooke, John Hedley. Science and Religion. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2014. 

Buaq, D, and Lorensius. “Internalization of Pancasila Values in Catholic School: 

Efforts to Strengthen National Commitment.” Educational of and Cutural 

Studies 1, no. 1 (2022): 47–59. 

Budiman, Arief, David Efendi, Eko Triyanto, Fauzan Anwar Sandiah, Fikrul Hanif 

Sufyan, Ghifari Yuristiadhi, Hadisaputra, et al. “Ensiklopedia Muhammadiyah 

2.0.” Majelis Pustaka dan Informasi PP Muhammadiyah, 2022. 

Cantle, Ted. “Interculturalism as a New Narrative for the Era of Globalisation and 

Super-Diversity.” Interculturalism and multiculturalism: similarities and 

differences (2013). 

Chaer, Hasanuddin, Abdul Rasyad, Ahmad Sirulhaq, and Djamil Abdurachman 

Malik. “Al-Qur’an Sebagai Permata Sastra.” Palapa 10, no. 1 (2022): 170–

197. 

Delong-Bas, Natana J. Wahhabi Islam: From Revival and Reform to Global Jihad. 

New York: Oxford University Press, 2004. 

Douglas, Christopher. A Genealogy of Literary Multiculturalism. New York: 

Cornell University Press, 2009. 

Duderija, Adis. The Imperatives of Progressive Islam. New York: Routledge, 2017. 

Durkheim, Emile. The Elementary Forms of The Religious Life. Edited by Edi AH 

Iyubenu and Arif Fahrudin. Yogyakarta: IRCiSoD, 2017. 

Dzuhayatin, Siti Ruhaini. “Gender Glass Ceiling in Indonesia: Manifestation, Roots 

and Theological Breakthrough.” Al-Jami’ah 58, no. 1 (2020): 209–240. 

Enayat, Hamid. Modern Islamic Political Thought. London: I.B.Tauris and Co Ltd, 

2005. 



274 
 

 

Esack, Farid. “In Search of Progressive Islam Beyond 9/11.” In Progressive 

Muslims: On Justice, Gender and Pluralism, edited by Omid Safi. Oxford: 

Oneworld, 2003. 

———. “Progressive Islam – A Rose by Any Name? American Soft Power in the 

War for the Hearts and Minds of Muslims.” ReOrient 4, no. 1 (2018): 78–106. 

Fadhly, Fabian. “Tradisi Intelektual Islam di Indonesia Abad VII-XXI.” 

Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam 18, no. 1 (2018). 

Faiz, Abd. Aziz. “Emha Ainun Nadjib Dan Teologi Harmoni Sosial Dalam 

Perspektif Sosiologi Agama.” Jurnal Sosiologi Agama 13, no. 2 (2019): 1. 

Foucault, Michel. Power/Knowledge. Yogyakarta: Narasi, 2017. 

Fuad, A. Jauhar. “Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama.” Tribakti: 

Jurnal Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (2020): 153–168. 

Geertz, Clifford. Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi, Dalam Kebudayaan 

Jawa. Depok: Komunitas Bambu, 2017. 

———. Welt in Stücken : Kultur Und Politik Am Ende Des 20. Jahrhunderts. Wien: 

Passagen Verlag, 1996. 

Guessoum, Nidhal. Islam’s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and 

Modern Science. London: I.B.Tauris and Co Ltd, 2011. 

Hadiz, Vedi R. Populisme Islam Di Indonesia Dan Timur Tengah. Depok: LP3ES, 

2018. 

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup. Jakarta: Gema Insani Press, 2018. 

———. Tafsir Al-Azhar Jilid 1. Jakarta: Gema Insani Press, 2015. 

———. Tafsir Al-Azhar Jilid 2. Jakarta: Gema Insani Press, 2015. 

———. Tafsir Al-Azhar Jilid 6. Jakarta: Gema Insani Press, 2015. 

———. Tafsir Al-Azhar Jilid 8. Jakarta: Gema Insani Press, 2015. 

———. Tasawuf: Perkembangan Dan Pemurnian. Jakarta: Republika, 2017. 

Hartomo. “Citra Perempuan Dalam Novel Geni Jora Karya Abidah El Khalieqy 

Dan Implementasinya Sebagai Bahan Ajar Bahasa Indonesia Di SMA: 

Tinjauan Feminisme Sastra.” Universitas Muhammadiyah Surakarta (2016). 

https://eprints.ums.ac.id/45566/1/NASKAH PUBLIKASI.pdf. 

Haryatmoko. Critical Discourse Analysis (Analisis Wacana Kritis) Landasan 



275 
 

 

Teori, Metodologi Dan Penerapan. 2nd ed. Jakarta: Rajawali Pers, 2017. 

———. Membongkar Rezim Kepastian: Pemikiran Kritis Post-Strukturalis. 

Yogyakarta: PT Kanisius, 2016. 

Hidayatullah, Danial, and Wening Udasmoro. “Maskulinitas Dan Kesalehan Dalam 

Novel Perempuan Berkalung Sorban Karya Abidah El-Khalieqy.” Adabiyyāt: 

Jurnal Bahasa dan Sastra 3, no. 2 (2019): 193. 

Ibrahim, Azhar. “Contemporary Islamic Thought: A Critical Perspective.” 

Routledge 23, no. 3 (2012). 

Ichwan, Moch Nur. “Alternatives To Shariatism: Progressive Muslim Intellectuals, 

Feminists, Queeers and Sufis In Contemporary Aceh.” Regime Change, 

Democracy and Islam the Case of Indonesia (2013): 180–201. 

———. “Manusiawi, Adil, Dan Beradab: Menuju Tadbir Humanistik Atas 

Keragaman Agama.” In Islam, Agama-Agama, Dan Nilai Kemanusiaan: 

Festschrift Untuk M. Amin Abdullah, edited by Moch Nur Ichwan and Ahmad 

Muttaqin. Yogyakarta: CISForm (Center for the Study of Islam and Social 

Transformation) UIN Sunan Kalijaga, 2013. 

Ilyas, Hamim. Fikih Akbar: Prinsip-Prinsip Teologis Islam Rahmatan Lil ’Alamin. 

Ciputat: Alvabet, 2018. 

Indriani, Sri Seti, and Ditha Prasanti. “Understanding Multiculturalism in a Family 

on Whatsapp Group in the Disruption Era.” The Messenger 11, no. 2 (2019): 

209. 

Iqbal, Muhammad. Rekonstruksi Pemikiran Religius Dalam Islam. Bandung: 

Mizan, 2016. 

Isnaini, Heri. “Konsep Memayu Hayuning Bawana: Analisis Hermeneutika Pada 

Puisi-Puisi Sapardi Djoko Damono.” LITERASI: Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Bahasa, Sastra Indonesia dan Daerah 11, no. 1 (2021): 8–17. 

Jassin, H.B. Gema Tanah Air: Prosa Dan Puisi. Bandung: PT Dunia Pustaka Jaya, 

2013. 

Karman, Andi, Haris Supratno, and Suyanto. “Subjek Ironi Verbal Dalam 

Kumpulan Puisi A. Mustofa Bisri.” Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa dan 

Sastra 8, no. 2 (2022): 837–843. https://e-journal.my.id/onoma. 

Kersten, Carool. Berebut Wacana: Pergulatan Wacana Umat Islam Indonesia Era 

Reformasi. Bandung: Mizan, 2018. 

El Khalieqy, Abidah. Nirzona. Yogyakarta: LKIS, 2008. 



276 
 

 

———. Perempuan Berkalung Sorban. Jakarta: Mutiara Media, 2022. 

Khoirudin, Azaki. “Filsafat Pendidikan Pesantren Sains.” Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga, 2023. 

Kholil, M. “Persoalan Limitasi Budaya Dan Sastra Islam.” LiNGUA: Jurnal Ilmu 

Bahasa dan Sastra 1, no. 2 (2011): 70–85. 

KIRSCHENMANN, Peter. P. “Science and Multiculturalism: Some Questions Still 

Remain.” Annals of the Japan Association for Philosophy of Science 10, no. 3 

(2001): 91–108. 

Kleden, Ignas. Fragmen Sejarah Intelektual. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2020. 

Kuntowijoyo. Budaya Dan Masyarakat. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2006. 

———. Dilarang Mencintai Bunga-Bunga. Jakarta: Noura Books, 2016. 

———. Impian Amerika. Yogyakarta: Mata Angin, 2017. 

———. Maklumat Sastra Profetik. Yogyakarta: Diva Press, 2019. 

———. Metodologi Sejarah. 2nd ed. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003. 

———. Paradigma Islam: Intepretasi Untuk Aksi. Edited by AE Priyono. 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 2017. 

———. Penjelasan Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008. 

Kuru, Ahmet T. Islam, Authoritarianism, and Underdevelopment. Bustan: The 

Middle East Book Review. Vol. 12. United Kingdom: Cambridge University 

Press, 2019. 

Kymlicka, Will. Kewargaan Multikultural (Multicultural Citizenship). Jakarta: 

LP3ES, 2015. 

L. Pals, Daniel. Seven Theories of Religion: Tujuh Teori Agama Paling 

Berpengaruh. Yogyakarta: IRCiSoD, 2018. 

Lasabuda, Ridwan. “Regional Developmentin Coastaland Ocean in Archipelago 

Perspective of The Republic of Indonesia.” Jurnal Ilmiah Platax I–2 (2013): 

92–101. http://ejournal.unsrat.ac.id/index.php/platax. 

Latif, Yudi. Inteligensia Muslim Dan Kuasa: Genealogi Inteligensia Muslim Abad 

Ke-20. 1st ed. Jakarta: Kencana, 2021. 

Latifah, and Arya Budhi. “Membangun Nilai-Nilai Multikulturalisme Melalui 



277 
 

 

Sastra Religius.” Pembangunan Karakter Bangsa melalui Gerakan Literasi 

Sastra, no. May (2017): 165–170. 

Latifi, Yulia Nasrul. “Cerpen Rembulan Di Dasar Kolam Karya Danarto Dalam 

Hermeneutik Paul Ricoeur.” Adabiyyāt: Jurnal Bahasa dan Sastra 9, no. 2 

(2010). 

———. “Nasionalisme Dan Keislaman Universal Dalam Novel Mawakk Ib Al-

Ahrr Arr Karya Najib Kylani.” IBDA` : Jurnal Kajian Islam dan Budaya 13, 

no. 1 (1970): 59–81. 

Maarif, Ahmad Syafii. “Ibnu Taimiyah Tentang Penguasa Yang Adil.” Republika. 

Jakarta, 2019. https://news.republika.co.id/berita/plplyg440/ibnu-taimiyah-

tentang-penguasa-yang-adil. 

———. Islam Dalam Bingkai Keindonesiaan Dan Kemanusiaan. 2nd ed. Bandung: 

Mizan, 2015. 

———. Islam Dan Pancasila Sebagai Dasar Negara. Bandung: Mizan, 2017. 

———. Krisis Arab Dan Masa Depan Dunia Islam. Yogyakarta: Bunyan, 2018. 

———. Memoar Seorang Anak Kampung. Yogyakarta: Ombak, 2020. 

———. Peta Bumi Intelektualisme Islam Di Indonesia. Bandung: Mizan, 1993. 

———. Ranah Gurindam Dalam Sorotan. Jakarta: MAARIF Institute, 2022. 

———. “Seminar Internasional Tentang Hamka.” Jakarta, 2008. 

Madasari, Okky. “Genealogi Sastra Indonesia: Kapitalisme, Islam Dan Sastra 

Perlawanan.” Online: Okkymadasari, 2019. www.okkymadasari.net. 

Madjid, Nurcholish. Khazanah Intelektual Islam. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2019. 

Mahfudh, Hasan. “Dari Ibrahim M. Abu Rabi’ Tentang Problematika Studi Islam 

Kontemporer.” Millati: Journal of Islamic Studies and Humanities 1, no. 1 

(2016): 23. 

Mahmudi, Choirul, and Rohmat Dwi Yunianta. “Nilai-Nilai Pendidikan Nasionalis 

Religius Dalam Buku Negeri Daging: Kumpulan Puisi Karya KH. A. Mustofa 

Bisri.” AN NUR: Jurnal Studi Islam 14, no. 2 (2022): 233–254. 

Marasabessy, Nabila. “Patriarchy and Women’s Emancipation in Indonesian Film: 

Marlina the Murderer in Four Acts and Perempuan Berkalung Sorban.” 

MUHARRIK: Jurnal Dakwah dan Sosial 4, no. 02 (2021): 143–168. 



278 
 

 

Massimi, Michela. Multiculturalism and Cosmopolitanism in Science. Perspectival 

Realism, 2022. 

Muhammad, Suwarsono. Kapitalisme Religius: Peradaban Islam Masa Depan. 

Depok: LP3ES, 2023. 

Muhyiddin, Ahmad Shofi. “Nalar Multikulturalisme Dr (HC). KH. Ahmad Mustofa 

Bisri Dan Implikasinya Terhadap Dakwah Islam Nusantara.” Universitas 

Islam Negeri Walisongo, 2023. 

Mulia, Musdah. “Feminisme Islam Di Indonesia: Refleksi, Aksi, Dan Praxis.” 

Jurnal Perempuan 27, no. 2 (2022): 167–178. 

Murfi, Ali, and Rahmad Nursyahidin. “‘Muslim Progresif’ Omid Safi Dan Isu-Isu 

Islam Kontemporer.” Jurnal Pendidikan Agama Islam 12, no. 2 (2 Desember  

2015): 229–242. Diakses 31 Juli 2022. http://ejournal.uin-

suka.ac.id/tarbiyah/jpai/article/view/867. 

Musa, Muhammad Maskur. “Peran Agama Dalam Perubahan Sosial Masyarakat.” 

Nuansa 14, no. 2 (2021): 198–205. 

Mustaqim, Abdul. “Model Penelitian Tokoh (Dalam Teori Dan Aplikasi).” Jurnal 

Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis 15, no. 2 (15 Agustus  2016): 201–218. 

Diakses 11 April  2022. http://ejournal.uin-

suka.ac.id/ushuluddin/alquran/article/view/1048. 

Mustofa, Muhamad Bisri. “Analisis Dakwah Multikultural Kh. Ahmad Mustofa 

Bisri Rembang (Konsep Dan Metode Dakwah).” Mau’idhoh Hasanah : Jurnal 

Dakwah dan Ilmu Komunikasi 2, no. 1 (2020): 1–9. 

Mutawakkil, Mochamad Hasan. “Nilai-Nilai Pendidikan Moderasi Beragama 

Untuk Mewujudkan Toleransi Umat Beragama Dalam Perspektif Emha Ainun 

Nadjib.” Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2020. 

Nadjib, Emha Ainun. “Ke Mana Nusantaraku.” Caknun.Com. Last modified 2023. 

Diakses 31 Januari  2025. https://www.caknun.com/2023/ke-mana-

nusantaraku/. 

———. Sastra Yang Membebaskan: Sikap Terhadap Struktur Dan Anutan Seni 

Moderen Indonesia. Yogyakarta: PLP2M, 1984. 

———. Sinau Bareng Markesot. Yogyakarta: Bentang, 2019. 

———. Slilit Sang Kiai. Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 2004. 

Nafisah, Durotun, Khalid Mawardi, and Nasrudin Nasrudin. “Islam and 

Multiculturalism in The Charter of Medina (Socio-Historical Studies).” 

International Journal of Social Science, Education, Communication and 



279 
 

 

Economics (SINOMICS JOURNAL) 2, no. 2 (2023): 249–256. 

Najib, Muhammad Nurun. “Kembalinya Politik Identitas Dan Identitas Nasional.” 

MUQODDIMA Jurnal Pemikiran dan Riset Sosiologi (2020). 

Nashir, Haedar. Moderasi Indonesia Dan Keindonesiaan Perspektif Sosiologi. 

Yogyakarta: Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, 2019. 

Nasr, Seyyed Hossein. Islam, Sains, Dan Muslim: Pergulatan Spiritualitas Dan 

Rasionalitas. Edited by Muhammad Ali Fakih. Yogyakarta: IRCiSoD, 2022. 

Nasution, Harun. Islam. Jakarta: Universitas Indonesia, 2018. 

———. Pembaharuan Dalam Islam: Sejarah Pemikiran Dan Gerakan. Cetakan 

ke. Jakarta: Bulan Bintang, 2014. 

Navis, A.A. Robohnya Surau Kami. 2010th ed. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 

1986. 

Nugraha, Latief S. “Strategi, Agen, Dan Posisi Emha Ainun Nadjib Di Arena Sastra 

Dan Arena Sosial.” Poetika III, no. 2 (2015): 274–282. 

Nugroho, Anjar. Wacana Islam Progresif. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 

2018. 

Palmer, Richard E. Hermeneutika: Teori Baru Mengenai Interpretasi. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2016. 

Panda Citra, Novie. “Generasi Multikulturalisme Di Era Society 5.0.” Holistik 

Analisis Nexus 1, no. 7 (2024): 218–225. 

Parekh, Bhikhu. Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political 

Theory. Harvard: Harvard University Press, 2002. 

———. Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya Dan Teori Politik. 

Yogyakarta: Kanisius, 2008. 

Patoni. “KH Ahmad Mustofa Bisri: Perjalanan Sang Kiai, Seniman, Dan 

Budayawan.” NU Online. Last modified 2024. https://www.nu.or.id/tokoh/kh-

ahmad-mustofa-bisri-perjalanan-sang-kiai-seniman-dan-budayawan-uK1c5. 

Pędziwiatr, Konrad. “How Progressive Is ‘Progressive Islam’? The Limits of the 

Religious Individualization of the European Muslim Elites.” Social Compass 

58, no. 214 (2011): 214–222. 

Qodir, Zuly. “Kuntowijoyo Dan Kebudayaan Profetik.” Profetika, Jurnal Studi 

Islam 16, no. 1 (2015): 103–113. 



280 
 

 

———. “Pemikiran Islam, Multikulturalisme, Dan Kewargaan.” In Fikih 

Kebinekaan. Bandung: Mizan, 2015. 

Qodir, Zuly, and Bilveer Sight. “Contestation of Contemporary Islam: Conservative 

Islam versus Progressive Islam.” ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 23, 

no. 2 (2023). 

Qodir, Zuly, Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, Mega Hidayati, Irwan 

Abdullah, and Ahmad Sunawari Long. “A Progressive Islamic Movement and 

Its Response to the Issues of the Ummah.” IJIMS: Indonesian Journal of Islam 

and Muslim Societies 10, no. 2 (2020): 323–352. 

Rachmadyastuti, Amanda, Shinta Ayu Sri Nandani, Rio Saputra, Yasmin Syarifah 

Al- Husna, and Fatimah Nur Rahma. “Tantangan Multikulturalisme Di 

Indonesesia Dalam Disintegrasi Umat Beragama.” Masaliq 2, no. 2 (2022): 

209–220. 

Rachman, Budhy Munawar. Reorientasi Pembaruan Islam: Sekularisme, 

Liberalisme, Dan Pluralisme; Paradigma Baru Islam Indonesia. Jakarta: 

Lembaga Studi Agama dan Filsafat (LSAF), 2010. 

Rahaya, Ivana Septia, Slamet Subiyantoro, and Budhi Setiawan. “Pepatah Jawa 

Sebagai Prinsip Hidup Masyarakat Modern Dalam Novel Impian Amerika 

Karya Kuntowijoyo.” Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra 12, no. 1 (2021): 66–

77. 

Rahman, Fazlur. Islam: Sejarah Pemikiran Dan Peradaban. Bandung: Mizan, 

2017. 

———. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: The University of Chicago Press, 1982. 

———. Tema-Tema Pokok Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2017. 

Ratna, Nyoman Kutha. Antropologi Sastra: Peranan Unsur-Unsur Kebudayaan 

Dalam Proses Kreatif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 

Ricklefs, M. C. “A History of Modern Indonesia since c .1200.” A History of 

Modern Indonesia since c .1200 (2008). 

Ricoeur, Paul. Figuring the Sacred: Religion, Narrative, and Imagination. Edited 

by Mark I. Wallace. Minneapolis: Fortress Press, 1995. 

———. Hermeneutics and the Human Sciences: Essays on Language, Action, and 

Interpretation. Edited by John B. Thompson. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1981. 

Roibin. “Agama Dan Budaya: Relasi Konfrontatif Atau Kompromistik.” Jurisdictie 



281 
 

 

(2012): 1–7. 

Roja, Wiliam Flavian Pita. “Disrupsi Menurut Francis Fukuyama Dan Implikasinya 

Pada Tatanan Sosial.” Jurnal fides Et Ratio 8, no. 2 (2023): 89–101. 

Rolston III, Holmes. Ilmu Dan Agama: Sebuah Survei Kritis. Yogyakarta: 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2006. 

———. Science and Religion: A Critical Survey. New York: Random House Inc., 

1987. 

Rosita, Farida Yufarlina, Yuentie Sova Puspidalia, Rangga Agnibaya, and Sekar 

Putri Hapsari. “Sikap Moderat Dalam Novel Lingkar Tanah Lingkar Air Karya 

Ahmad Tohari.” Semantik 13, no. 1 (2024): 29–42. 

Russell, Bertrand. Sejarah Filsafat Barat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2023. 

Saeed, Abdullah. Al-Qur’an Abad 21: Tafsir Kontekstual. Bandung: Mizan, 2015. 

———. Islamic Thought An Introduction. New York: Routledge, 2006. 

Safi, Omid. Progressive Muslims. Edited by Omid Safi. Oxford: Oneworld, 2003. 

———. “What Is Progressive Islam?” I S I M N E W S L E T T E R. Leiden, 

December 2003. 

Said, Edward W. Representations of the Intellectual. New York: Vintage, 1994. 

Saleh AlSarhan, Saud. “Early Muslim Traditionalism: A Critical Study of the 

Works and Political Theology of Ahmad Ibn Hanbal.” University of Exeter 

(2011). 

Santoso, Gunawan, Aim Abdul Karim, Bunyamin Maftuh, and Ma Murod. “Kajian 

Integrasi Nasional Dalam NKRI Tidak Dapat Diubah Dan Sumpah Pemuda 

Indonesia Abad 21.” Jurnal Pendidikan Transformatif (Jupetra) 02, no. 01 

(2023): 270–283. 

Saragih, Amoy Krismawati, Nola Sari Manik, and Rosenna Rema Yunia Br 

Samosir. “Hubungan Imajinasi Dengan Karya Sastra Novel.” Asas: Jurnal 

Sastra 2, no. 3 (2021): 100. 

Schwab, Klaus. Revolusi Industri Keempat. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 

2019. 

Shiddiqi, Nourouzzaman. “Sunni Dalam Perspektif Sejarah.” Al-Jami’ah: Journal 

of Islamic Studies 32, no. 57 (1994): 1–12. 

Simega, Berthin. “Hermeneutika Sebagai Interpretasi Makna Dalam Kajian Sastra.” 



282 
 

 

JKIP: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan 2, no. 1 (2017): 24–48. 

Siswanto, Wahyudi. Pengantar Teori Sastra. Malang: AM Publishing, 2013. 

Siswantoro. Metode Penelitian Sastra: Analisis Struktur Puisi. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2010. 

Solilit, Fidelis. “Konsep Multikulturalisme Will Kymlicka Bagi Kehidupan Bangsa 

Indosesia.” Fides et Ratio: Jurnal Teologi Kontekstual Seminari Tinggi St. 

Fransiskus Xaverius Ambon 7, no. 2 (2022): 76–85. 

Somae, Erik Tauvani. “Nilai-Nilai Hukum Keluarga Islam Dalam Novel Merantau 

Ke Deli Karya Hamka.” COMMICAST 3, no. 1 (November 23, 2021): 140–

152. 

Suarta, I Made. Pengantar Bahasa Dan Sastra Indonesia: Sejarah Dan 

Perkembangannya. Denpasar: Pustaka Larasan, 2002. 

Sufratman, Sufratman, and Kholid Karomi. “Tren Studi Agama Di Abad Ke-21: 

Sebuah Kajian Perspektif Muslim Progresif.” Jurnal Ilmiah Religiosity Entity 

Humanity (JIREH) 5, no. 2 (2023): 232–246. 

Sujarwa. Model Dan Paradigma Teori Sosiologi Sastra. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2019. 

Syahputra, Iswandi. “Post Media Literacy: Menyaksikan Kuasa Media Bersama 

Michel Foucault.” Jurnal ASPIKOM 1, no. 1 (2017): 1. 

Syarifudin, Moh. “Sastra Qur’ani Dan Tantangan Sastra Islam Di Indonesia.” AICIS 

XII (2012): 1260–1279. 

Taufiq, Akhmad. Sastra Multikultural: Konstruksi Identitas Dan Praktik Diskursif 

Negara Dalam Perkembangan Sastra Indonesia. Malang: Beranda, 2017. 

Teeuw, A. “Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde.” JSTOR 147, no. 4 

(1991): 542. http://www.jstor.org/stable/27864291. 

Toynbee, Arnold. Sejarah Umat Manusia (Mankind and Mother Earth). 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014. 

Utomo, Imam Budi. “Sastra Multikultural: Studi Kasus Sastra Di Yogyakarta.” 

Widyaparwa 40, no. 2 (2012). 

Widdersheim, Michael M. “Historical Case Study: A Research Strategy for 

Diachronic Analysis.” Elsevier 40, no. 2 (2018): 144–152. 

Widowati, Oktaviani Windra Puspita, Mukhlish, Asildo Pratama, and Nuariza H.N. 

“Materi Nilai Profetik Pada Karya Ahmad Mustofa Bisri.” Jurnal Pendidikan 



283 
 

 

Bahasa Indonesia 10, no. 2 (2022): 64. 

Windasari, Rusna, Anshari, and Kembong Daeng. “Analisis Gender Dalam Novel 

Geni Jora Dan Kartini Karya Abidah El Khalieqy: Kajian Kritik Sastra 

Feminisme.” Jurnal Onoma: Pendidikan, Bahasa, dan Sastra 9, no. 2 (2023): 

795–807. 

Worthington, Lisa. “Progressive Islam and Women’s Religious Leadership: 

Analysing the Emergence of New Models of Shared Authority.” JASR 29, no. 

2 (2016): 168–180. 

Wulandari, Andi Awwaliyah, Syahrir Karim, and Muhammad Natsir. 

“Cendekiawan Dan Kekuasaan Perspektif Yudi Latif.” Vox Populi 2, no. 2 

(2020): 63. 

Yamin, Muhammad. Gajah Mada. Jakarta: Balai Pusaka, 2019. 

Yani, Muhammad Turhan, Totok Suyanto, Ahmad Ajib Ridlwan, and Nur Fitroh 

Febrianto. “Islam Dan Multikulturalisme: Urgensi, Transformasi, Dan 

Implementasi Dalam Pendidikan Formal.” Jurnal Pendidikan Agama Islam 

(Journal of Islamic Education Studies) 8, no. 1 (2020): 59–74. 

Zaman, Muhammad Qasim. “Afterword: Reassessing Arabic in South Asia.” 

International Journal of Middle East Studies 55, no. 1 (2023): 165–170. 

Zarbaliyev, Habib. “Multiculturalism in Globalization Era: History and Challenge 

for Indonesia.” Journal of Social Studies (JSS) 13, no. 1 (2017): 1–16. 

Zohdi, Ahmad. “Islamic Scientific Epistemology in Al-Jabiri Perspective.” 

International Journal of Linguistics, Literature and Culture 3, no. 5 (2017): 

26–35. 

“Arti Kata Progresif, Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Online. Diakses Pada 

12 November 2024.” 

“Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Online,” 2021. 

“KH. Mustofa Bisri.” LTNU Jabar Or Id. Last modified 2023. 

https://ltnnujabar.or.id/kh-mustofa-bisri/. 

“Populasi Indonesia.” Www.Worldmeters.Info. 

 

 


	HALAMAN JUDUL
	Untitled
	PERNYATAAN KEASLIAN DAN BEBAS PLAGIARISME
	Untitled
	YUDISIUM
	DAFTAR HADIR DEWEN PENGUJI
	PENGESAHAN PROMOTOR
	NOTA DINAS
	NOTA DINAS
	NOTA DINAS
	NOTA DINAS
	NOTA DINAS
	ABSTRAK
	Abstract
	مستخلص البحث
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
	D. Kajian Pustaka

	BAB VI PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



