
 

 

PENGARUSUTAMAAN PEMBELAJARAN MODERASI 

BERAGAMA PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ANAK USIA 

DINI DI KOTA PEKALONGAN: 

Studi Internalisasi Nilai Moderasi dalam Perspektif Teori 

Pembelajaran Sosial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

A. TABI’IN 

NIM: 21300011028 

 

 

DISERTASI 

 

 

Diajukan kepada Program Doktor (S3) Studi Islam  

Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga untuk Memenuhi Salah Satu 

Syarat guna Memperoleh Gelar Doktor dalam 

Bidang Studi Islam  

 

 

YOGYAKARTA 

2025 



 

iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



iv



v



vi



 

vii 

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

PASCASARJANA 

Jl. Marsda Adisucipto, Yogyakarta, 55281, Tel. & Faks, (0274) 557978 

email: pps@uin-suka.ac.id, website: http//pps.uin-suka.ac.id. 

 

 

PENGESAHAN PROMOTOR 

 

 

 

 

Promotor : 

Prof. Zulkipli Lessy, S.Ag., S.Pd., BSW,  

M.Ag., MSW., Ph.D.     (     ) 

 

 

 

 

 

Co. Promotor : 

Dr. Suhadi., S.Ag., M.A.      (       ) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:pps@uin-suka.ac.id


 

viii 

NOTA DINAS 

 

Kepada Yth., 

Direktur Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan 

koreksi terhadap naskah disertasi berjudul: 

 

PENGARUSUTAMAAN PEMBELAJARAN MODERASI 

BERAGAMA PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ANAK USIA 

DINI DI KOTA PEKALONGAN:  

Studi Internalisasi Nilai Moderasi dalam Perspektif Teori 

Pembelajaran Sosial 

 

yang ditulis oleh : 

 

Nama       : A. Tabi’in 

NIM       : 21300011028/S3 

Program      : Doktor 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 11 

September 2025, saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat 

diajukan ke Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk 

diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka 

memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

 

Yogyakarta,  13  Oktober 2025 

Promotor, 

 

 

 

 

Prof. Zulkipli Lessy, S. Ag., S. Pd., M. Ag., M.S.W., Ph. D. 

 

 



 

ix 

NOTA DINAS 

 

Kepada Yth., 

Direktur Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan 

koreksi terhadap naskah disertasi berjudul: 

 

PENGARUSUTAMAAN PEMBELAJARAN MODERASI 

BERAGAMA PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ANAK USIA 

DINI DI KOTA PEKALONGAN:  

Studi Internalisasi Nilai Moderasi dalam Perspektif Teori 

Pembelajaran Sosial 

 

yang ditulis oleh : 

 

Nama       : A. Tabi’in 

NIM       : 21300011028/S3 

Program      : Doktor 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 11 

September 2025, saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat 

diajukan ke Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk 

diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka 

memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

 

Yogyakarta,  13  Oktober 2025 

Co. Promotor, 

 

 

 

 

Dr. Suhadi, S. Ag., M. A. 

 



 

x 

NOTA DINAS 

 

Kepada Yth., 

Direktur Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan 

koreksi terhadap naskah disertasi berjudul: 

 

PENGARUSUTAMAAN PEMBELAJARAN MODERASI 

BERAGAMA PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ANAK USIA 

DINI DI KOTA PEKALONGAN:  

Studi Internalisasi Nilai Moderasi dalam Perspektif Teori 

Pembelajaran Sosial 

 

yang ditulis oleh : 

 

Nama       : A. Tabi’in 

NIM       : 21300011028/S3 

Program      : Doktor 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 11 

September 2025, saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat 

diajukan ke Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk 

diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka 

memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

 

Yogyakarta, 17 Oktober 2025 

Penguji, 

 

 

 

Dr. Nina Mariani Noor, S.S., M.A. 

 

 



 

xi 

NOTA DINAS 

 

Kepada Yth., 

Direktur Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan 

koreksi terhadap naskah disertasi berjudul: 

 

PENGARUSUTAMAAN PEMBELAJARAN MODERASI 

BERAGAMA PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ANAK USIA 

DINI DI KOTA PEKALONGAN:  

Studi Internalisasi Nilai Moderasi dalam Perspektif Teori 

Pembelajaran Sosial 

 

yang ditulis oleh : 

 

Nama       : A. Tabi’in 

NIM       : 21300011028/S3 

Program      : Doktor 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 11 

September 2025, saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat 

diajukan ke Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk 

diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka 

memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

 

Yogyakarta, 13 Oktober 2025 

Penguji, 

 

 

 

Prof. Dr. Hj. Sri Sumarni, M. Pd. 

 

 



 

xii 

NOTA DINAS 

 

Kepada Yth., 

Direktur Pascasarjana 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan 

koreksi terhadap naskah disertasi berjudul: 

 

PENGARUSUTAMAAN PEMBELAJARAN MODERASI 

BERAGAMA PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ANAK USIA 

DINI DI KOTA PEKALONGAN:  

Studi Internalisasi Nilai Moderasi dalam Perspektif Teori 

Pembelajaran Sosial 

 

yang ditulis oleh : 

 

Nama       : A. Tabi’in 

NIM       : 21300011028/S3 

Program      : Doktor 

 

Sebagaimana yang disarankan dalam Ujian Tertutup pada tanggal 11 

September 2025, saya berpendapat bahwa disertasi tersebut sudah dapat 

diajukan ke Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk 

diujikan dalam Ujian Terbuka Promosi Doktor (S3) dalam rangka 

memperoleh gelar Doktor dalam bidang Studi Islam. 

 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Yogyakarta, 14 Oktober 2025 

Penguji, 

 

 

 

Dr. Muqowim, S. Ag., M. Ag. 

 

 



 

xiii 

ABSTRAK 

 

 

Pendidikan anak usia dini idealnya menjadi landasan bagi 

pembentukan sikap yang terbuka, adil dan menghargai keberagaman. 

Dalam konteks masyarakat yang multikultural seperti Kota Pekalongan. 

Lembaga pendidikan anak usia dini (PAUD) memainkan peran penting 

sebagai ruang awal penanaman nilai moderasi beragama. Penelitian ini 

bertujuan mengungkap bagaimana pengarusutamaan moderasi beragama 

dalam praktik pembelajaran di empat lembaga PAUD, menelaah urgensi 

pembelajaran moderasi beragama dan bagaimana menginternalisasikan 

pada masa golden age, serta mengidentifikasi bentuk kolaborasi antara 

guru, orang tua dan sekolah dalam menciptakan ekosistem pendidikan 

yang inklusif dan moderat. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologi. Informan terdiri atas delapan guru, empat kepala sekolah, 

empat ketua paguyuban orang tua, empat tenaga kependidikan dan 

delapan orang tua dari TK Pembina Pekalongan Barat, RA Masyitoh 06 

Buaran, KB Labschool UIN KH Abdurrahman Wahid, dan TK Aisyiyah 

Qurrota A’yun. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi dan 

dokumentasi, kemudian dianalisis menggunakan model Creswell melalui 

tahap deskripsi, pengelompokan unit makna, refleksi tematik, dan 

konstruksi pemahaman. 

Hasil penelitian menunjukkan tiga temuan utama. Pertama, praktik 

pembelajaran moderasi beragama di empat PAUD menunjukkan 

pergeseran dari pendekatan normatif-hafalan menuju pendekatan 

kontekstual dan reflektif berbasis pengalaman nyata anak. Proses 

internalisasi nilai moderasi berlangsung melalui modelling yang 

ditampilkan guru sebagai teladan, peniruan dan penguatan sosial terhadap 

perilaku moderat. Setiap lembaga menonjol pada dimensi tertentu. TK 

Pembina Pekalongan Barat kuat pada dimensi empowering school culture 

and social structure melalui penguatan budaya sekolah kebangsaan 

seperti upacara bendera dan perayaan hari besar nasional yang 

menumbuhkan rasa persatuan dan kesetaraan. RA Masyitoh 06 Buaran 

menonjol pada dimensi content integration dengan mengaitkan nilai 

moderasi dalam kisah ulama pesantren dan tradisi Islam lokal yang 

ramah. KB Labschool UIN KH Abdurrahman Wahid menampilkan 

dimensi knowledge construction process melalui proyek kreatif bertema 

pluralitas, seperti pembuatan miniatur rumah ibadah dan kolase pakaian 

adat. Sementara TK Aisyiyah Qurrota A’yun menguatkan dimensi 

prejudice reduction dan equity pedagogy melalui pembiasaan, empati, 

saling menyapa, meminta maaf dan berbagi dalam keseharian anak. 



 

xiv 

Kedua, pembelajaran moderasi beragama perlu diterapkan sejak usia dini 

karena pada masa ini anak berada dalam fase golden age yaitu periode 

awal perkembangan yang menjadi dasar terbentuknya pemahaman anak. 

Guru di empat lembaga menyadari bahwa nilai keadilan, empati, dan 

penghormatan terhadap perbedaan dapat ditanamkan melalui interaksi 

sederhana sehari-hari dalam kegiatan belajar mengajar. Ketiga, 

keberhasilan pembelajaran moderasi beragama dipengaruhi oleh tripartit 

pendidikan yaitu guru, orang tua dan sekolah melalui komunikasi 

terbuka, kegiatan parenting, keterlibatan orang tua dalam kegiatan 

sekolah, dan konsistensi penanaman nilai di sekolah dan rumah. Temuan 

ini menegaskan bahwa pengarusutamaan moderasi beragama di PAUD 

Pekalongan merupakan proses kontekstual yang berakar pada praktik 

nyata, sekaligus menunjukkan relevansi teori pembelajaran sosial dan 

multikultural dalam memperkuat budaya sekolah yang inklusif, adil dan 

moderat. 

 

Kata kunci: Pembelajaran Moderasi Beragama, Anak Usia Dini, 

Lembaga PAUD  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xv 

ABSTRACT 

 

 

Early childhood education is ideally set to be the foundation for the 

development of children’s sense of openness, fairness and diversity 

respect. In a multicultural society like the town of Pekalongan, the 

institution of Early Childhood Education (PAUD) is essential for seedling 

the values of religious moderation to children from the very young age. 

This research aims to uncover how religious moderation mainstreaming 

is practiced in four different PAUDs, to examine the urgency of religious-

moderation learning and how to instil the values during this golden age, 

and to identify the form of collaboration among teachers, parents and the 

school in an inclusive moderate ecosystem of an education. 

Employing a qualitative method with a phenomenology approach, 

the research hires several informants comprising eight teachers, four 

headmasters, four heads of Parent Communities, four education staffs, 

and eight parents of four Pre-Elementary-School students (TK Pembina 

Pekalongan Barat, RA Mashitoh 06 Buaran, KB Labschool UIN KH 

Abdurrahman Wahid, and TK Aisyiyah Qurrota A’yun). Collected 

through interviews, observations, and documentations, the data were 

analyzed using Creswell model under certain stages (i.e. description, 

meaningful-unit grouping, thematic reflection, and comprehension 

construction). 

The results show three findings. First, the practice of religious 

moderation in four PAUDs shows a shift from a normative-memorizing 

approach to a contextual and reflective on the basis of factual experience. 

The process of moderation-value internalization occurs through the 

teachers’ modelling, imitating and social reinforcement of moderate 

attitudes. Each school has its own particular strength. TK Pembina 

Pekalongan Barat shows best quality in empowering school culture and 

social structure through the national school culture like flag raising and 

national holiday festivals which will tickle the children’s sense of unity 

and equality. RA Masyitoh 06 Buaran is good at content integration 

dimension in which moderation values are bound to relate the story of 

Islamic-school figures and friendly local Islamic traditions. Through a 

creative project under the theme of pluralism, such as worship-house 

miniature building and traditional clothes collage, KB Labschool UIN 

KH Abdurrahman Wahid emphasizes knowledge construction process. 

TK Aisyiyah Qurrota A’yun prioritizes prejudice reduction and equity 

pedagogy through habituation, empathy, addressing, apologizing, and 

sharing. Second, religious moderation learning needs to be introduced to 

children while they are in a golden age stage-an early period of 



 

xvi 

development where the foundation of their understanding is developed. 

The school teachers are aware that the values of justness, empathy, and 

respect for differences can be instilled to the students through simple daily 

interactions within teaching-learning activities. Third, the success of the 

religious moderation learning depends on the three-party education (i.e. 

teacher, parents, and school) in an open-minded communication, 

parenting, parent’s involvement in school activities, and the consistency 

in value instilment both at school and at home. The findings ascertain that 

religious moderation mainstreaming in the Early Childhood Education 

PAUD) of Pekalongan is a contextual process which has the root of 

everyday practices, and shows its relevance to the theory of social and 

multicultural learning with regard to empower an inclusive, fair, and 

moderate school culture. 

 

Keywords: Religious Moderation Learning, Early Childhood, PAUD 

Institution 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

xvii 

 ملخصـلا

 
 

ال الطفولة  في  التعليم  مرحلةُ  السلوكية  تُ عَدُّ  الاتجاهات  لتكوين  الأساس  مبكرة 
في سياق ،  منفتحة والعادلة، وبناء الشخصية القادرة على احترام التنوعّ والتعدّد الثقافي ال
، تؤدّي مؤسساتُ    Pekalongan  متعدّد الثقافات مثل مدينة بيكالونغان  جتمع ال م ال

ال الطفولة  مرحلة  في  لغرس   (PAUD)مبكرة   التعليم  الأوّل  الفضاء  بوصفها  محوريا  دورا 
إلى الكشف عن    ه الدراسةدف هذته  قيم الاعتدال الديني وترسيخها في نفوس الناشئة.

ممارسات التعليمية داخل أربع مؤسسات تعليمية   آليات إدماج قيم الاعتدال الديني في ال
مبكرة، وتحليل أهمية تعليم الاعتدال الديني في مرحلة "العصر الذهبي"، فضلا   للطفولة ال

وال الأمور  وأولياء  المعلّمين  بين  التعاون  أشكال  تحديد  بناء   عن  في  التعليمية  مؤسسات 
 . بيئة تربوية شاملة ومعتدلة

على  المدخل الظاهراتي، واشتملت   منهجَ النوعي بال اعتمدت الدراسة ال عيّنة 
ل رؤساء  وأربعة  مديرين،  وأربعة  معلمين،  موظفين   ثمانية  وأربعة  الأمور،  أولياء  جمعيات 

من  أمور  أولياء  وثمانية  ال  تربويين،  الأطفال  روضة   روضة  الغربية،  بيكالونغان  حكومية 
عبد الرحمن  ال كياهي ال حاج  جامعة ل ة"لابسكول" التابعحضانة ران"، ابو  06 ة"مشيط

ال حكومية  وحيد الأ الإسلامية  قرة  "عائشة  وروضة  بواسطة  ،  البيانات  جُُعت  عين". 
ال  ال وال مقابلات  نموذج كريسويل  ميدانية  وفق  حُلّلت  ثم  الرسمية،  والوثائق  ملاحظة 

Creswell  ال وحدات  وتصنيف  الوصف،  مراحل:  ال  معنى، عبر  موضوعي،  والتحليل 
 وبناء الفهم الشامل. 

ممارسة التعليمية لقيم   تحوّل ال  أولا،   :ثلاثةَ محاور رئيسةأظهرت نتائج البحث  
حفظ والتلقين  معياري القائم على ال مؤسسات الأربع من النهج ال الاعتدال الديني في ال

للطفل. قائم على الالتأمّليّ  السياقيّ  النهج  الإلى   إ  خبرة الواقعية  قيم الاعتدال وتم  دماج 
يقدّمها ال عبر النمذجةِ التربوية التي  إلى جانب   الديني  به،  يُُتذى  أنموذجا  بوصفه  معلم 

معتدلة لدى الأطفال.   ممارسات ال حاكاة السلوكية والدعم الاجتماعي الذي يعزز ال م ال
 :وتمتاز كل مؤسسة بتركيزها على بعد معين



 

xviii 

تميّز روضةُ بيكالونغان الغربية في بعُد تمكين ثقافة المدرسة وبنيتها الاجتماعية عبر  ت ❖
مناسبات الوطنية  ترسيخ الثقافة الوطنية من خلال طقوس رفع العلم والاحتفال بال

   مساواة. التي تعزّز روح الوحدة وال

"مشيطت ❖ روضةُ  الابو   06  ةبرز  دمج  بعُد  في  قيم  ران"  ربط  خلال  من  محتوى 
 متسامح.  حلي ال م  الاعتدال بقصص العلماء وتراث الإسلام ال

مشاريع الإبداعية حول   معرفة من خلال ال "لابسكول" بعُدَ بناء الحضانة  تجسّد   ❖
 التعددية، مثل إعداد نماذج مصغّرة لدور العبادة وتصميم كولاج للأزياء التقليدية. 

الأ ❖ قرة  "عائشة  روضة  تعُزّز  التربوية  بينما  والعدالة  التحيّز  تقليل  بعُدَي  على  عين" 
 مشاركة اليومية.  التحية، والاعتذار، والعبر تعويد الأطفال على التعاطف، وإلقاء 

مبكرة ضرورةٌ   تؤكد الدراسة أنّ تعليم قيم الاعتدال الديني منذ الطفولة ال ثانيا،
مرحلة فترة "العصر الذهبي" التي تبُنى فيها الأسس الأولى لتشكيل  تربوية؛ إذ تمثّل هذه ال

الإنساني.   والسلوك  الو الفهم  ال يدرك  في  العدالة،   معلّمون  قيم  أنّ  الأربع  مؤسسات 
في   اليومية  البسيطة  التفاعلات  خلال  من  غرسها  يمكن  الاختلاف  واحترام  والتعاطف، 

يعُزى نجاح تطبيق قيم الاعتدال الديني إلى التكامل بين    ثالثا،  في الحياة الصفّية اليومية.
ال ال عناصر  الثلاثية:  التربوية  وال منظومة  والأسرة،  التواصل   معلّم،  خلال  من  مدرسة، 

الوا ال تثقيف  وبرامج  المفتوح،  الأنشطة  في  الأمور  أولياء  ومشاركة  مدرسية،   لدين، 
إلى    الدراسة  هذه وتوصلت     واستمرارية غرس القيم في البيت والمدرسة على حد سواء.

مؤسسات في  الديني  الاعتدال  إدماج  الل  التعليم  أنّ  بيكالونغان لطفولة  بمدينة   مبكرة 
Pekalongan  ميداني، كما تؤُكد الدراسة   يمثّل عملية تربوية سياقية متجذّرة في الواقع ال

ال والتعليم  الاجتماعي  التعلّم  نظريتي  مع  ذلك  ثقافة    اتساق  تعزيز  في  الثقافات  متعدّد 
 مدرسية شاملة، عادلة، ومعتدلة.

 
ال الطفولة  الديني،  تعليم الاعتدال  الـمفتاحية:  تعليم    مؤسسات  مبكرة، ـالكلمات 

 الطفولة الـمبكرة.
 

 



 

xix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

 

Transliterasi adalah pengalihan tulisan dari satu bahasa ke 

dalam tulisan bahasan lain. Dalam skripsi ini transliterasi yang 

dimaksud adalah pengalihan kata Bahasan Arab ke Bahasa Latin. 

Penulisan transliterasi Arab-Latin dalam skripsi ini menggunakan 

transliterasi berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama 

dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 

158/1987 dan 05936/U/1987 pada tanggal 22 Januari 1998. Secara 

garis besar uraiannya adalah sebagai berikut: 

 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Nama 

 ا

 

 ب

 ت

 ث

 ج

 ح

 خ

 د

 ذ

 ر

 ز

 س

 ش

 ص

Alif 

 

Bā’ 

Tā’ 

Ṡā’ 

Jim 

Ḥā’ 

Khā’ 

Dāl 

Żāl 

Rā’ 

Zai 

Sin 

Syin 

Ṣād 

Tidak 

dilambangkan 

b 

t 

ṡ 

j 

ḥ 

kh 

d 

ż 

r 

z 

s 

sy 

ṣ 

Tidak dilambangkan 

 

be 

te 

es (dengan titik diatas) 

je 

ha (dengan titik di bawah) 

ka dan ha 

de 

zet (dengan titik di atas) 

er 

zet 

es 

es dan ye 

es (dengan titik di bawah) 



 

xx 

 ض

 ط

 ظ

 ع

 غ

 ف

 ق

 ك

 ل

 م

 ن

 و

 ه

 ء

 ي

Ḍad 

Ṭā’ 

Ẓā’ 

‘Ain 

Gain 

Fā’ 

Qāf 

Kāf 

Lām 

Mim 

Nūn 

Waw 

Hā’ 

Hamzah 

Ya 

ḍ 

ṭ 

ẓ 

‘ 

g 

f 

q 

k 

l 

m 

n 

w 

h 

ʻ 

Y 

de (dengan titik di bawah) 

te (dengan titik di bawah) 

zet (dengan titik di bawah) 

koma terbalik di atas 

ge 

ef 

qi 

ka 

‘el 

‘em 

‘en 

w 

ha 

apostrof 

ye 

 

B. Konsonan Rangkap Karena Syaddah ditulis rangkap 

 متعدّدة

عدّة ّ    

ditulis 

ditulis 

Muta’addidah 

‘iddah 

 

C. Ta’marbūtah di akhir kata 

1. Bila dimatikan ditulis h 

 حكمة

 جزية

ditulis 

ditulis 

Ḥikmah 

jizyah 

(ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah 

diserap dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat dan 

sebagainya kecuali bila dikehendaki lafal aslinya 

2. Bila diikuti denga kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua itu terpisah, 

maka ditulis h 



 

xxi 

 ’Ditulis Karāmah al-auliyā كرامةالاولياء 

 

3. Bila ta’marbūtah hidup atau dengan harakat, fatḥah, kasrah dan 

ḍammah ditulis tatau h 

 Ditulis Zakāh al-fiṭri زكاةالفطر 

 

D. Vokal Pendek 

___  َ_ 

___  َ_ 

___  َ_ 

fatḥah 

kasrah 

ḍammah 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

a 

i 

u 

 

E. Vokal Panjang 

1 

 

2 

 

3 

 

4 

 

 Fatḥah +alifجاهلية   

 

Fatḥah +  ya’ mati  تنسى    

 

Kasrah + ya’ mati    كريم  

 

Ḍammah + wawu mati 

 فروض 

 ditulis 

 

ditulis 

 

ditulis 

 

ditulis 

ā  : jāhiliyyah 

 

ā  : tansā 

 

ī  : karīm 

 

ū  : furūḍ 

 

F. Vokal Rangkap 

1 

 

2 

 

Fatḥah ya mati 

 بينكم 

Fatḥah  wawu mati 

 قول 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ai 

bainakum 

au 

qaul 

 

G. Vokal pendek yang berurutan dalam satu kata dipisahkan 

dengan apostrof 

 أأنتم 

 أعدّ ت

ditulis 

ditulis 

a’antum 

u’iddat 



 

xxii 

 ditulis la’in syakartum لئن شكرتم

 

H. Kata sandang Alif + Lam 

a.  bila diikuti huruf Qomariyyahditulis dengan menggunakan “l” 

 القران 

 القياس 

ditulis 

ditulis 

Al-Qur’ān 

al-Qiyās 

 

b. Bila diikuti huruf Syamsiyah ditulis dengan menggunakan huruf 

Syamsiyah yang mengikutinya, serta menghilangkan huruf l 

(el)nya. 

 السماء 

 الشمس 

ditulis 

ditulis 

as-Samā’ 

asy-Syams 

 

I. Penyusunan kata-kata dalam rangkaian kalimat 

 ذوي الفروض 

 أهل السنة 

ditulis 

ditulis 

Zawi al-furūd 

Ahl as-Sunnah 

 

J. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, 

dalam transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan 

huruf kapital seperti yang berlaku dalam EYD, diantaranya, huruf 

kapital  digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri dan 

permulaan kalimat. Nama diri yang didahului oleh kata sandang, maka 

yang ditulis dengan huruf kapital adalah huruf awal nama diri bukan 

awal kata sandangnya. Contoh: 

 فِيْهِ القُرْآن
َ

نْزَل
َ
 Syahru Ramadhan al-lazi    شَهْرُ رَمَضَانَ الذِى أ

unzila fih al-Qur’an 

 

 

 

 



 

xxiii 

K. Pengecualian 

Sistem transliterasi ini tidak berlaku pada: 

a. Kosa kata Arab yang lazim dalam Bahasa Indonesia dan 

terdapat dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia, misalnya: al-

Qur’an, hadis, mazhab, syariat, lafaz, shalat, zakat dan 

sebagainya. 

b. Judul buku yang menggunakan kata Arab, namun sudah 

diartikan oleh penerbit, seperti judul buku Al-Hijab. Fiqh 

Mawaris, Fiqh Jinayah dan sebagainya. 

c. Nama pengarang yang menggunakan nama Arab, tapi berasal 

dari negara yang menggunakan huruf latin, misalnya Quraish 

Shihab, Ahmad Syukri Soleh dan sebagainya.  

d. Nama penerbit di Indonesia yang menggunakan kata Arab, 

misalnya Hidayah, Mizan, Taufiq, Al-Ma’arif dan sebagainya.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xxiv 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

 

Hamda laka Yaa Allah. Sholaatan wa Salaaman ‘ala Sayyidina 

Muhammad Sholla Allah ‘alaihi Wasallam.. Puji syukur saya 

panjatkan ke hadirat Allah Subhanahu wa Ta'ala atas segala limpahan 

rahmat, taufik, dan hidayah-Nya yang memungkinkan saya 

menyelesaikan penulisan disertasi ini dengan judul 

"Pengarusutamaan Pembelajaran Moderasi Beragama Pada Lembaga 

Pendidikan Anak Usia Dini di Kota Pekalongan: Studi Internalisasi 

Nilai Moderasi Dalam Perspektif Teori Pembelajaran Sosial." 

Penelitian ini merupakan bagian dari komitmen akademik dan 

spiritual saya dalam memahami dinamika pembelajaran anak usia 

dini dalam kerangka nilai-nilai moderasi beragama yang berorientasi 

pada pengembangan karakter moderat, toleran, serta penghormatan 

terhadap keberagaman pada anak-anak. 

Indonesia adalah negara dengan wajah keberagaman yang 

kompleks baik dari sisi agama, budaya, etnis, maupun bahasa. 

Keberagaman ini adalah potensi besar, tetapi juga membawa 

tantangan yang nyata, khususnya ketika nilai-nilai toleransi dan saling 

menghargai tidak ditanamkan sejak dini. Dalam konteks tersebut, 

lembaga pendidikan anak usia dini memiliki peran strategis sebagai 

fondasi awal pembentukan karakter sosial anak. Penelitian ini 

memfokuskan diri pada bagaimana nilai-nilai moderasi beragama 

dapat ditransformasikan melalui praktik pembelajaran yang 

kontekstual dan membumi di lembaga-lembaga PAUD di Kota 

Pekalongan. 

Pendekatan fenomenologi menjadi landasan dalam penelitian 

ini karena memungkinkan penulis untuk mendalami dan 

menggambarkan pengalaman-pengalaman unik, pandangan, dan 

refleksi para pendidik, orang tua, dan anak-anak di lembaga PAUD 

dalam konteks pembelajaran moderasi beragama. Pendekatan ini 

memberikan ruang untuk memahami secara mendalam bagaimana 

nilai-nilai moderasi beragama dipahami, diterapkan, dan 

diinternalisasi oleh berbagai pihak yang terlibat. Dalam proses 



 

xxv 

penelitian, penulis berharap dapat membantu pembaca memperluas 

pengetahuan mengenai bagaimana praktik pembelajaran moderasi 

beragama dapat menjadi alat strategis dalam membentuk karakter 

anak moderat, inklusif dan menghargai keberagaman sekaligus 

mendorong orang tua dan guru dalam menghadirkan lingkungan 

belajar yang seimbang dan menghargai perbedaan. 

Penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi secara signifikan 

bagi pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam khazanah 

keilmuan pendidikan anak usia dini Islam (PAUDI) terkait praktik 

pembelajaran moderasi beragama di lembaga PAUD. Selain itu, 

penelitian ini juga diharapkan mampu membantu memahami secara 

mendalam termasuk pendidik, orang tua dan masyarakat secara 

umum mengenai pentingnya peran mereka dalam menanamkan nilai-

nilai moderasi beragama sejak dini guna membentuk generasi yang, 

harmonis dan moderat. 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang 

telah memberikan dukungan, bantuan dan masukan dalam proses 

penyusunan disertasi ini. Semoga disertasi ini dapat memberikan 

manfaat dan memberikan kontribusi positif bagi masyarakat, 

khususnya dalam rangka membentuk generasi penerus yang kuat, 

cerdas, dan memiliki karakter yang kuat dan moderat. 

Ucapan terima kasih dihaturkan kepada: 

1. Prof. Noorhaidi Hasan S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., selaku 

Rektor UIN Sunan Kalijaga. 

2. Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A., selaku Direktur 

Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

3. Dr.phil Munirul Ikhwan, Lc., M.A., selaku Ketua Program 

Studi, Studi Islam Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga. 

4. Dr. Nina Mariani Noor, S.S., M.A., selaku Sekretaris Prodi 

Studi Islam Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga. 

5. Prof. Zulkipli Lessy, S.Ag., S.Pd., BSW,M.Ag., MSW., Ph.D 

dan Dr. Suhadi, S.Ag., MA., yang selalu sabar membimbing 

dalam pembuatan naskah disertasi ini. 

6. Para dosen Program Doktoral UIN Sunan Kalijaga yang 

memberikan banyak pembelajaran, motivasi, serta teladan 



 

xxvi 

sebagai seorang akadimisi Muslim profesional di antaranya 

Prof. Dr, Amin Abdullah, MA; Prof, Dr. Hj. Sri Sumarni, M.Pd,; 

Prof. Dr. Mahmud Arif, M.Pd.; Prof. Dr. Maemonah, M.Ag.; 

Dr. Alim Ruswanto, M.Ag.; Prof. Dr. H. Maragustam Siregar, 

M.A; Dr. Siti Fatonah, S.Pd., M.Pd.  

7. Prof. Dr. Hj. Erni Munastiwi, M.M., yang dengan penuh 

semangat memberikan bimbingan dan semangat kepada saya 

dalam proses penulisan Proposal disertasi ini. 

8. Ayahanda tercinta KH. Ahmad Basori dan Ibunda Hj. Suprapti,  

Ayah Mertua Buang Wahyono yang memberikan do’a dengan 

tulus dan ikhlas sehingga penulis dapat menyelesaikan disertasi 

ini. 

9. Istriku Tercinta Titin Wahyuningsih dan dua buah hatiku, Kael 

Adiyasta Ayyasi Umran dan Kenandra Asfa Khairudzaki yang 

menjadi sumber motivasi untuk selalu semangat menyelesaikan 

disertasi ini. 

10. Civitas Akademika UIN K.H. Abdurrahman Wahid 

Pekalongan, mulai dari Rektor Prof. Dr. H. Zaenal Mustakim, 

M.Ag., Dr. Nurkholis, MA., Prof. Dr. Maghfur, M.Ag., Drs. 

Moh. Muslih., M.Pd., Ph.D., Dekan Fakultas Tarbiyah dan Ilmu 

Keguruan, Prof. Dr. H. Muhlisin, M.Ag., Teman-teman Pusat 

Pengembangan Bisnis, Dr. Ayatullah Sadali, M.M., Dr. Hendri 

Hermawan Adinugraha, M.S.I., Muhammad Taufiq Abadi, SE., 

MM., Pratomo Cahyo Kurniawan, M.Ak.  

11. Pengawas, Kepala Sekolah, Guru, TK, RA, KB Se-Kota 

Pekalongan dan Seluruh Narasumber dan Informan penelitian 

yang telah bersedia memberikan banyak informasi terkait 

dengan data yang dibutuhkan untuk penyelesaian disertasi ini. 

12. Sahabat-sahabatku, Dr. Rahmat Kamal, M.Pd, Mufid, M.SI, 

Jaenul Arifin, M.Ag, Fachri Ali, M.Pd., Tarmidzi, M.S.I., 

Khafid Abadi., M.H.I, Ma’mun, M.S.I., Imron Rosyadi, M.Pd., 

Moh. Irfandi, M.H.I., dan Dwi Irawan, S.Sos.I. 

13. Teman seperjuangan Torik Aziz, M.Pd., Dwi Hastuti, M.Pd., 

Leli Fertiliana Dea, M.Pd. 



 

xxvii 

14. Pak Wagino, Pak Didik dan seluruh staf Administrasi 

Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga yang sudah banyak 

direpotkan selama perkuliahan penyelesaian disertasi ini. 

 

Penulis menyadari banyak kekurangan dalam penulisan 

disertasi ini. Saran dan kritik yang membangun, penulis harapkan 

untuk menyempurnakan karya ini. Penulis berharap disertasi ini 

memberikan banyak manfaat, terutama bagi saya dan semua pihak 

yang terlibat di dalamnya.. Amin. 

 

 

 

Yogyakarta,     Oktober 2025 

 

 

 

A.Tabi’in 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xxviii 

DAFTAR ISI 

 

 

HALAMAN JUDUL  .............................................................  i 

PERNYATAAN KEASLIAN DAN BEBAS DARI 

PLAGIARISME  ...................................................................  iii 

PENGESAHAN REKTOR ...................................................  iv 

YUDISIUM  ...........................................................................  v 

DEWAN PENGUJI  ..............................................................  vi 

PENGESAHAN PROMOTOR  ............................................  vii 

NOTA DINAS  .......................................................................  viii 

ABSTRAK  ............................................................................  xiii 

PEDOMAN TRANSLITERASI  ...........................................  xix 

KATA PENGANTAR  ..........................................................  xxiv 

DAFTAR ISI  .........................................................................  xxviii 

DAFTAR TABEL  .................................................................  xxxiii 

DAFTAR GAMBAR  ............................................................  xxxiv 

 

BAB I : PENDAHULUAN ........................................................................................   1 

A.  Latar Belakang .......................................................   1 

B.  Rumusan Masalah ..................................................   12 

C.  Tujuan dan Signifikansi Penelitian  .........................   13 

D.  Kajian Pustaka ........................................................   16 

E.  Kerangka Teori .......................................................   29 

F.  Metode Penelitian  ..................................................   46 

G.  Sistematika Penulisan  .............................................   64 

 

BAB II : PRAKTIK PEMBELAJARAN MODERASI 

BERAGAMA PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ANAK             

USIA DINI DI KOTA PEKALONGAN   .............................   67 

A. Representasi Pemahaman Guru terhadap Moderasi 

Beragama di Lembaga PAUD Kota Pekalongan  .....   67 

B. Keterkaitan Nilai-Nilai Moderasi dengan                  

Pendidikan Karakter Usia Dini  ...............................   77 



 

xxix 

1. Nilai-nilai moderasi sebagai inti moral sosial          

dalam pendidikan karakter ...............................   81 

2. Integrasi nilai moderasi dengan pilar            

pendidikan karakter anak. ................................   83 

3. Moderasi sebagai kerangka nilai untuk penguatan 

sikap toleran dan inklusif pada anak-anak. .......   85 

4. Moderasi Beragama sebagai Bagian dari           

Pendidikan Karakter ........................................   89 

C. Desain Kurikulum dan Perangkat Pembelajaran         

Moderasi Beragama di PAUD  Kota Pekalongan  ....   91 

1. Muatan nilai-nilai moderasi dalam perencanaan 

pembelajaran di PAUD Kota Pekalongan   .......   91 

2. Penyesuaian tema dan subtema pembelajaran 

moderasi beragama ..........................................   94 

3. Merancang perangkat pembelajaran berbasis 

moderasi ..........................................................   97 

4. Media pembelajaran moderasi beragama  .........   98 

D. Praktik Pembelajaran Moderasi Beragama di            

Lembaga PAUD  Pekalongan  .................................   101 

1. Implementasi nilai-nilai moderasi beragama         

dalam aktivitas harian anak usia dini di             

lembaga PAUD  Pekalongan  ...........................  101 

2. Keteladanan guru dalam menanamkan sikap          

moderat pada anak  ..........................................  105 

3. Penerapan empat pilar moderasi beragama          

dalam pembelajaran PAUD  .............................  129 

E. Strategi dan Metode Pembelajaran Moderasi           

Beragama pada Anak Usia Dini ..............................  139 

1. Strategi pembelajaran  moderasi beragama                   

di PAUD  .........................................................  139 

2. Metode pembelajaran moderasi beragama ........  145 

F. Peran Strategis Guru dalam Pembelajaran                

Moderasi Beragama di PAUD Kota Pekalongan ......  153 

1. Guru sebagai fasilitator ....................................  153 

2. Guru sebagai motivator ....................................  155 



 

xxx 

3. Guru sebagai perekayasa pembelajaran ............  157 

4. Guru sebagai sumber inspirasi..........................  158 

5. Peran guru di empat lembaga PAUD ................  159 

G. Evaluasi Pembelajaran Moderasi Beragama .............  165 

H. Sintesis Teori Pembelajaran Sosial dan Temuan            

Empiris dalam Internalisasi nilai Moderasi                  

Beragama di Lembaga PAUD Kota Pekalongan ......  182 

I. Praktik Pembelajaran Moderasi Beragama ditinjau             

dari Perspektif Teori Multikultural di Lembaga               

PAUD Pekalongan  .................................................  185 

 

BAB III: URGENSI PEMBELAJARAN MODERASI 

BERAGAMA DI PAUD KOTA PEKALONGAN:           

LANDASAN, KEBIJAKAN DAN PROSES             

INTERNALISASI  ................................................................  189 

A. Situasi Sosiologis dan Keberagaman di Kota           

Pekalongan  ............................................................  189 

B. Landasan dan Kebijakan Pembelajaran Moderasi 

Beragama di PAUD ................................................  194 

C. Moderasi Beragama sebagai Arus Utama dalam  

Kebijakan dan Praktik PAUD Kota Pekalongan ......  207 

D. Masa Emas (golden age) Perkembangan Anak              

Usia Dini ................................................................  225 

E. Pembelajaran Moderasi Beragama pada Anak              

Usia Dini ................................................................  232 

F. Anak Usia Dini dalam Tahap Pembentukan               

Karakter Awal ........................................................  237 

G. Potensi Munculnya Sikap Intoleran pada Anak........  240 

1. Eksklusivisme dan diskriminasi sejak usia dini  240 

2. Melihat perbedaan sebagai ancaman ................  243 

3. Rentan terpengaruh ideologi ekstrem di masa            

depan ...............................................................  246 

4. Potensi berkembangnya fanatisme ...................  248 

H. Implikasi Pembelajaran Moderasi Beragama                

terhadap Pola Pikir, Sikap dan Perilaku. ..................  253 



 

xxxi 

1. Pola pikir anak lebih humanis  .........................  253 

2. Sikap terbuka anak terhadap keberagaman .......  255 

3. Implikasi terhadap keterampilan sosial anak .....  258 

4. Implikasi terhadap perkembangan kognitif                  

anak .................................................................  262 

I. Mengembangkan kecerdasan sosial emosional                     

anak  .......................................................................  265 

J. Bentuk pengarusutamaan pembelajaran moderasi 

beragama di Lembaga PAUD Kota Pekalongan ......  267 

K. Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Empat    

Lembaga PAUD .....................................................  277 

 

BAB IV : KOLABORASI ORANG TUA DAN SEKOLAH 

DALAM PEMBELAJARAN MODERASI BERAGAMA                 

DI LEMBAGA PAUD di KOTA PEKALONGAN  .............  285 

A. Kolaborasi Guru dan Orang Tua sebagai Fondasi 

Pembentukan Karakter Moderat Pada Anak ............  285 

B. Lingkungan Sosial Sekolah sebagai Ruang Praktik 

Pembelajaran Moderasi ...........................................  299 

C. Negosiasi Nilai Antara-Rumah dan sekolah ............  310 

D. Parenting Wasathiyah sebagai Upaya Menyatukan 

Persepsi Antara-Sekolah dan Keluarga ....................  315 

E. Peran Orang Tua dalam Pembelajaran Moderasi 

Beragama Anak di Rumah ......................................  328 

F. Skema Kolaborasi Guru Orang Tua Lingkungan              

dalam Internalisasi Moderasi Beragama ..................  333 

G. Pemetaan Kolaborasi Guru dan Orang Tua di               

Empat Lembaga PAUD...........................................  336 

H. Afeksi, Observasi, dan Konsistensi Nilai:             

Dinamika Kolaborasi Keluarga-Sekolah dalam 

Pembelajaran Moderasi Beragama ..........................  340 

I. Kerangka Sintesis Hasil Temuan Penelitian ............  344 

 

BAB V : PENUTUP  ..............................................................  347 

A. Simpulan  ..................................................................  347 



 

xxxii 

B. Saran dan Rekomendasi ............................................  350 

 

DAFTAR PUSTAKA  ............................................................  355 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ....................................................  385  

DAFTAR RIWAYAT HIDUP  .....................................................  439 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xxxiii 

DAFTAR TABEL 

 

 

Tabel 1.1  Metode Pembelajaran Moderasi Beragama, 25 

Tabel 1.2  Elemen dalam Pendidikan Keberagaman, 27 

Tabel 1.3  Profil Sekolah, 53 

Tabel 1.4  Informan Penelitian, 57 

Tabel 2.1  Keterkaitan Nilai-Nilai Moderasi Beragama dengan 

Pendidikan Karakter Anak Usia Dini di Kota Pekalongan, 

88 

Tabel 2.2  Keterkaitan Nilai Pendidikan Karakter dan Moderasi 

Beragama pada Anak Usia Dini, 90 

Tabel 2.3  Ringkasan Peran Guru di Empat Lembaga PAUD, 163 

Tabel 2.4  Metode Evaluasi yang Digunakan di PAUD Pekalongan 

untuk Menilai Pembelajaran Moderasi Beragama, 169 

Tabel 2.5  Hasil Evaluasi Pembelajaran Moderasi Beragama, 175 

Tabel 2.6  Sintesis Teori Pembelajaran Sosial dan Temuan Empiris, 

183 

Tabel 3.1  Relevansi Praktik Pembelajaran Moderasi Beragama di 

PAUD terhadap Kebijakan Nasional dan Landasan 

Pendidikan, 195 

Tabel 3.2  Implikasi Pembelajaran Moderasi Beragama terhadap 

Keterampilan Sosial Anak, 260  

Tabel 3.3  Keterkaitan Pembelajaran Moderasi Beragama dengan 

Perkembangan Kognitif Anak, 264 

Tabel 3.4  Bentuk Pengarusutamaan Moderasi Beragama di PAUD 

Kota Pekalongan, 275 

Tabel 3.5  Pemetaan Proses Internalisasi Nilai Moderasi Beragama 

pada Empat Lembaga PAUD di Kota Pekalongan, 280 

Tabel 4.1  Pemetaan Kolaborasi guru dan Orang tua dalam 

Pembelajaran  Moderasi Beragama, 339  

 

 

 

 



 

xxxiv 

DAFTAR GAMBAR 

 

 

Gambar 1.1   Social learning theory, 31 

Gambar 1.2   Struktur Pengodean Studi Fenomenologi, 60 

Gambar 2.1  Melaksanakan upacara bendera, 131  

Gambar 2.2  Anak-anak mewarnai lintas tokoh agama, 133 

Gambar 2.3  Satuan pendidikan mendeklarasikan anti kekerasan 

melalui kegiatan finger painting di KB Labschool, 135  

Gambar 2.4  Mengenalkan budaya lokal (Cublak-cublak suweng) 

dan membatik, 138 

Gambar 2.5  Kunjungan ke tempat-tempat ibadah, 142 

Gambar 2.6  Story Telling, 147  

Gambar 2.7  Anak-anak Bermain Peran, 148 

Gambar 2.8  Metode Tanya Jawab dalam Pembelajaran PAUD, 152 

Gambar 4.1  Pertemuan Bulanan Orang Tua dan Guru TK Pembina, 

286 

Gambar 4.2  Pengajian Bulanan Guru, Anak dan Wali Murid, 289 

Gambar 4.3  Festival Budaya Anak dan Orangtua KB Labschool, 

293 

Gambar 4.4  Orang Tua dan Anak kegiatan Bersama dalam Rangka 

Kegiatan  Lomba Mewarnai, 298 

Gambar 4.5 Skema Kolaborasi Guru, Orang Tua dan Lingkungan 

dalam Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di PAUD 

Kota Pekalongan, 334 

Gambar 4.6  Konstruksi Pembelajaran moderasi beragama di 

PAUD, 345 

 



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Kajian tentang pendidikan anak usia dini telah lama menjadi perhatian 

dalam bidang pedagogi, psikologi perkembangan dan kebijakan 

publik. Berbagai studi menunjukkan bahwa usia dini merupakan masa 

golden age untuk membentuk kepribadian, sikap sosial dan pola pikir 

anak.1 Dalam fase ini, pembelajaran bukan sekadar proses 

mengenalkan huruf,2 angka atau keterampilan motorik, tetapi juga 

menjadi masa-masa menanamkan nilai-nilai dasar yang akan 

membentuk kepribadian individu di masa depan.3 Nilai seperti 

kejujuran, tanggung jawab, empati dan sikap dalam menerima 

perbedaan yang mulai tertanam ketika anak mengenal dunia di 

 
1 John C. Loehlin, "Resemblance in Personality and Attitudes Between 

Parents and Their Children," dalam Unequal Chances: Family Background and 

Economic Success, diedit oleh Samuel Bowles, Herbert Gintis dan Melissa 

Osborne Groves (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2005), 192–207; 

Wiwin Yulianingsih, Heryanto Susilo, Rivo Nugroho and Soedjarwo, 

“Optimizing Golden Age Through Parenting in Saqo Kindergarten,” 

Proceedings of the 1st International Conference on Lifelong Learning and 

Education for Sustainability (ICLLES 2019) (Paris: Atlantis Press, 2020), 187-

191; Anastasia Dewi Anggraeni, “Kompetensi Kepribadian Guru Membentuk 

Kemandirian Anak Usia Dini (Studi Kasus di TK Mutiara, Tapos Depok),” 

AWLADY: Jurnal Pendidikan Anak 3, no. 2 (2017): 28–47. 
2 Frances Cleland Donnelly, Suzanne S. Mueller dan David L. Gallahue, 

Developmental Physical Education for All Children: Theory into Practice 

(Champaign, IL: Human Kinetics, 2016), 64; Iis Basyiroh, “Program 

Pengembangan Kemampuan Literasi Anak Usia Dini,” Tunas Siliwangi: Jurnal 

Program Studi Pendidikan Guru PAUD STKIP Siliwangi Bandung 3, no. 2 

(2017): 120–134. 
3 Arif Hidayat, “Characteristics of Early Childhood Cognitive 

Development Through Learning Islamic Religious Education in Early Childhood 

Education,” Naturalistic: Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan dan 

Pembelajaran 9, no. 2 (2025): 681-700; Yuarini Wahyu Pertiwi, Miranu 

Triantoro dan Dina Indriyani, “Character Education from an Early Age: Family 

Strategies in Developing Positive Values,” International Journal of Teaching 

and Learning 3, no. 4 (2025): 343-354. 



2 

sekitarnya, baik melalui interaksi di lingkungan sekolah keluarga 

maupun masyarakat.4  

Penanaman nilai-nilai tersebut menjadi lebih bermakna ketika 

ditempatkan dalam konteks masyarakat Indonesia yang majemuk. 

Pembentukan sikap moderat menjadi kebutuhan untuk menciptakan 

kehidupan bersama yang damai dan saling menghargai.5 Indonesia 

tidak hanya kaya akan keberagaman etnis, bahasa dan budaya,6 tetapi 

juga memiliki spektrum keyakinan dan praktik keagamaan yang luas.7 

Keberagaman ini merupakan kekayaan bangsa,8 namun tanpa 

pemahaman dan sikap yang moderat, perbedaan berpotensi berubah 

menjadi pemicu konflik.9 Di sinilah urgensi pembelajaran moderasi 

beragama berperan sebagai pendekatan yang tidak hanya mengajarkan 

 
4 Riko Anas, Darul Ilmi, Aisyah Syafitri, Indra Devi and Muaddyl 

Akhyar, "Development of the Concept of Moderation," dalam Proceedings of the 

4th Imam Bonjol International Conference on Islamic Education, ed. Fakultas 

Tarbiyah dan Ilmu Keguruan UIN Imam Bonjol Padang (Padang: UIN Imam 

Bonjol Padang, 2023), 479–488. 
5 Musyahid dan Nur Kolis, "Religious Moderation Implementation in 

Islamic Education: A Systematic Review," FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu 

Keislaman 9, no. 2 (2023): 265–284; Suaidi, “Sikap Moderat Pengamalan Ajaran 

Agama Menumbuhkan Moderasi Beragama, Sikap Tolerasi dan Kecintaan 

terhadap Kehidupan Bernegara,” Samsudin dan Tutuk Ningsih, “Implementation 

of Multicultural Educational Values in Madrasah,” ELSE (Elementary School 

Education Journal): Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Sekolah Dasar 8, no. 

3 (2024): 317-128. 
6 Andika Ronggo Gumuruh, "Religious Moderation in the Context of 

Pancasila: A Study of Role and the Impact is Deep Maintaining Social 

Harmony," Islamika Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora 9, no. 1 (2023): 

1–19. 
7 Nada Maula dkk, “Kebhinekaan dalam Budaya Perspektif Tafsir 

Kementerian Agama Republik Indonesia,” MODERATIO: Jurnal Moderasi 

Beragama 3, no. 2 (2023): 132. 
8 Muhammad Fathur Rahman dkk., “Bhinneka Tunggal Ika sebagai 

Benteng terhadap Risiko Keberagaman Bangsa Indonesia,” Al-Din: Jurnal 

Dakwah dan Sosial Keagamaan 6, no. 2 (2020): 51-65. 
9 Muhammad Iqbal Hanafi Nasution, Fikri Alwi Nasution dan Siti Rahmi 

“Moderasi Beragama: Upaya Mengatasi Pemahaman Konservatif pada 

Masyarakat Muslim di Indonesia,” Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah 10, 

no. 2 (2022): 60-82. 



3 

toleransi,10 tetapi juga mengajak setiap individu untuk aktif 

menciptakan harmoni sosial melalui pemahaman keagamaan yang 

seimbang dan kontekstual.11 Moderasi beragama bukan hanya 

kebutuhan orang dewasa, melainkan harus mulai ditanamkan sejak 

dini. Anak-anak yang tumbuh dalam suasana yang menghargai 

perbedaan lebih siap hidup dalam masyarakat yang majemuk.12 Maka, 

lembaga pendidikan anak usia dini (PAUD) memiliki peran strategis 

untuk membentuk generasi yang tidak hanya mengenal nilai-nilai 

agama, tetapi juga mampu menjalankannya dengan cara yang inklusif, 

adil dan terbuka.13  

Moderasi beragama menjadi paradigma baru yang 

dikembangkan oleh pemerintah Indonesia melalui Kementerian 

Agama sejak tahun 2019.14 Konsep ini berbeda dengan toleransi 

beragama yang bersifat pasif, karena moderasi beragama 

mengandung dimensi aktif untuk menciptakan harmoni antarumat 

beragama melalui pemahaman yang seimbang dan kontekstual 

terhadap ajaran agama.15 Implementasi moderasi beragama 

 
10 Sunardi dan Jamiludin, “Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

dalam Pembelajaran,” Al-Bustan: Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 (2024): 215–

227. 
11 Muhammad Syaikhon, Nanang Rokhman Saleh and Zumrotul Huliyah, 

“Implementation of Religious Moderation Values in Early Childhood through 

Islamic Religious Education,” Bulletin of Early Childhood 3, no. 1 (2024): 12–

18. 
12 Tatik Ariyanti, “The Importance of Childhood Education for Child 

Development,” Dinamika: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 8, no. 1 (2016): 50-

58. 
13 Mardan Umar, Feiby Ismail dan Nizma Syawie, “Implementasi 

Pendidikan Karakter Berbasis Moderasi Beragama pada Jenjang Pendidikan 

Anak Usia Dini,” Edukasi 19, no. 1 (2021): 101-111. 
14 Yoga Irama dan Mukhammad Zamzami, "Telaah Atas Formula 

Pengarusutamaan Moderasi Beragama Kementerian Agama Tahun 2019–2020," 

KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 11, no. 1 

(2021): 65–89. 
15 Katarina Vonny Wowiling dan Kanisius Komsiah Dadi, 

“Mengembangkan Toleransi dalam Upaya Membangun Moderasi Beragama di 

Indonesia (Telaah Terhadap Gagasan Moderasi Beragama dalam Buku Moderasi 

Beragama Terbitan Kementerian Agama RI),” CREDENDUM: Jurnal 

Pendidikan Agama 4, no. 1 (2022): 61–76. 



4 

memerlukan strategi sistematis mulai dari jenjang pendidikan paling 

dasar, yaitu Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD). 

Sebelum adanya kebijakan moderasi beragama, lembaga 

PAUD di Indonesia umumnya telah menanamkan nilai moral dan 

agama, namun fokusnya masih terbatas pada aspek ritual keagamaan 

seperti doa, hafalan, dan ibadah sederhana. Nilai-nilai sosial seperti 

toleransi, sikap adil, penghormatan terhadap perbedaan, dan 

kemampuan menyelesaikan konflik secara damai belum secara 

eksplisit menjadi tujuan utama. Akibatnya, meskipun anak tumbuh 

dalam lingkungan religius, mereka belum tentu terbiasa dengan 

keterampilan sosial yang mendukung kehidupan dalam masyarakat 

majemuk. 

Penerapan moderasi beragama di PAUD menjadi relevan 

karena anak usia dini berada pada masa emas perkembangan. Pada 

fase ini, mereka mudah meniru perilaku guru maupun orang tua. 

Internalisasi nilai moderasi seperti empati, toleransi, dan keadilan 

akan menjadi fondasi kepribadian jangka panjang. Selain itu, 

fenomena intoleransi yang kerap muncul di kalangan remaja dan 

dewasa menunjukkan perlunya pencegahan sejak dini. Pendidikan 

PAUD memiliki peran strategis karena berada pada simpul antara 

sekolah dan keluarga, sehingga kolaborasi guru dan orang tua dapat 

memperkuat nilai yang diajarkan. Dengan alasan inilah, kebijakan 

moderasi beragama yang diposisikan sebagai proyek negara perlu 

diintegrasikan ke dalam pendidikan anak usia dini sebagai investasi 

jangka panjang dalam membangun generasi bangsa yang damai dan 

inklusif. 

Konsep moderasi beragama dalam konteks PAUD 

didefinisikan sebagai sikap dan perilaku yang menunjukkan 

keseimbangan dalam beragama,16 tidak ekstrem dalam pemahaman 

dan pengamalan ajaran agama, serta menghargai keberagaman dan 

 
16 Mohammad Irsyad, “Implementation of Religious Moderation Values 

in Early Childhood,” IJIGAEd: Indonesian Journal of Islamic Golden Age 

Education 4, no. 2 (2024): 161–171. 



5 

perbedaan agama.17 Indikator operasional moderasi beragama untuk 

anak usia dini meliputi: (1) kemampuan bermain dan berinteraksi 

dengan anak dari budaya, agama maupun golongan yang berbeda (2) 

sikap tidak mengejek atau meremehkan budaya, agama, maupun 

golongan, (3) kemampuan berbagi dan bekerja sama tanpa membeda-

bedakan, (4) pemahaman bahwa perbedaan dalam bersikap, 

beragama adalah hal yang wajar.18 Secara praktis, indikator-indikator 

ini memberikan arah bagi guru dalam menyusun aktivitas 

pembelajaran yang mendukung sikap toleran sejak dini. Akan tetapi, 

pemahaman terhadap indikator tersebut tidak cukup jika hanya dilihat 

dari sisi pedagogis semata. Perlu dicermati pula bagaimana 

pembelajaran di lembaga PAUD dipengaruhi oleh struktur sosial 

yang lebih luas, yang membentuk cara berpikir guru, isi kurikulum, 

hingga respons masyarakat terhadap pendidikan. 

Jika pembelajaran anak usia dini dikaji dari perspektif teori 

sosial, maka akan tampak bahwa nilai-nilai yang diajarkan, cara guru 

mengajar dan kebijakan kurikulum tidak berdiri di atas ruang yang 

netral. Pembelajaran adalah bagian dari konstruksi sosial yang 

dipengaruhi oleh struktur sosial-budaya,19 sejarah ideologis,20 serta 

relasi kuasa dalam masyarakat.21 Apa yang dianggap “patut diajarkan” 

kepada anak, bagaimana cara menyampaikannya, serta siapa yang 

 
17 Zakiya Very Ayu Suryatina dan Amar Ma’ruf, “The Urgence of 

Religious Moderation for Early Children Education,” Proceeding International 

Conference on Islam and Education (ICONIE) 2, no. 1 (2022): 1156. 
18 Ahmad Hasan, “Moderasi Beragama dalam Pendidikan Anak Usia Dini 

di Indonesia,” Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 10, no. 1 (2023): 1-15. 
19 Bo Chang, "Socio-cultural Influences of Society on Knowledge 

Construction," International Journal of Knowledge Management (IJKM) 10, no. 

1 (2014): 78–91; Husen Saruji, "Sekolah sebagai instrumen konstruksi sosial di 

Masyarakat." Istiqra: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam 7.2 (2020): 1-9; 

Husen Saruji, "Sekolah sebagai Instrumen Konstruksi Sosial di Masyarakat," 

Istiqra: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam 7, no. 2 (2020): 1–9. 
20 Kenneth Nordgren. "Powerful Knowledge, Intercultural Learning and 

History Education." Journal of Curriculum Studies, 49, no. 5 (2017): 663-682; 

Arifin, “Pendidikan Multikultural: Ideologi Pembelajaran dan Pengajaran di 

Sekolah,” Jurnal Borneo Humaniora 4, no. 2 (2021): 96–102. 
21 Edy Sutrisno, "Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga 

Pendidikan." Jurnal Bimas Islam 12, no. 2 (2019): 323-348. 



6 

punya otoritas mendefinisikannya, semua itu terikat dengan dinamika 

sosial tertentu. 

Dalam kerangka inilah, penelitian ini memosisikan 

pembelajaran moderasi beragama sebagai praktik sosial yang sarat 

muatan nilai dan ideologi. Di lembaga pendidikan anak usia dini, 

praktik mengajarkan nilai agama tidak dapat dilepaskan dari 

bagaimana guru memahami moderasi, bagaimana kurikulum 

mendefinisikannya dan bagaimana orang tua menanggapi nilai-nilai 

tersebut. Pembelajaran moderasi beragama menjadi arena tempat 

bertemunya banyak kepentingan, antara keinginan negara membentuk 

warga negara yang inklusif, keinginan lembaga mempertahankan 

identitas religius, dan aspirasi orang tua yang beragam terhadap nilai-

nilai keagamaan.22 

Fenomena ini dapat diamati dengan jelas di Kota Pekalongan 

yang kerap disebut sebagai kota industri sekaligus kota santri. 

Identitas ganda ini bukan hanya label, tetapi menghadirkan realitas 

sosial yang unik: di satu sisi, tradisi keislaman berbasis pesantren telah 

mengakar kuat dan menanamkan nilai religius yang dijunjung tinggi; 

di sisi lain, dinamika industri dan arus modernisasi menuntut 

masyarakat untuk hidup dalam keberagaman. Kondisi inilah yang 

menjadikan Pekalongan sebagai ruang yang relevan untuk memahami 

bagaimana nilai moderasi beragama dapat dibangun sejak usia dini. Di 

sisi lain, arus modernisasi dan keterbukaan global mempercepat 

transformasi sosial, yang membawa keragaman,23 pemikiran 

keagamaan ke ruang-ruang pendidikan,24 termasuk pendidikan anak 

usia dini. Dalam situasi seperti ini, pembelajaran moderasi beragama 

 
22 Nur Khasanah, Achmad Irwan Hamzani and Havis Aravik, "Religious 

Moderation in the Islamic Education System in Indonesia," Qalamuna: Jurnal 

Pendidikan, Sosial dan Agama 15, no. 1 (2023): 629–642. 
23 Sarfaroz Niyozov and Nadeem Memon, “Islamic Education and 

Islamization: Evolution of Themes, Continuities and New Directions,” Journal 

of Muslim Minority Affairs 31, no. 1 (2011): 5–30. 
24 Jamal Ghofir dan Hibrul Umam, “Transformasi Nilai Pendidikan 

Keberagamaan pada Generasi Milenial,” Tadris: Jurnal Penelitian dan 

Pemikiran Pendidikan Islam 14, no. 1 (2020): 92–111. 



7 

di lembaga PAUD menjadi titik temu antara pelestarian nilai lama dan 

kebutuhan untuk adaptasi nilai baru.25 

Banyak lembaga PAUD di Kota Pekalongan mengusung nama 

Islam atau memiliki kurikulum keislaman, namun pemahaman dan 

kesadaran mereka tentang pentingnya nilai moderasi dalam 

pembelajaran agama masih beragam. Sebagian lembaga masih 

mengandalkan pendekatan instruksional, yakni pola pengajaran satu 

arah yang menekankan hafalan, repetisi, dan arahan guru untuk 

membiasakan anak pada keterampilan dasar keagamaan seperti doa, 

ayat pendek, dan salam. Tujuan dari pendekatan ini sebenarnya untuk 

menanamkan rutinitas religius sejak dini agar anak memiliki dasar 

pengetahuan agama yang kuat. Akan tetapi, model instruksional 

tersebut cenderung terbatas karena kurang memberi ruang bagi anak 

untuk berdialog, berefleksi, dan memahami makna keberagamaan 

dalam kehidupan sosial. 26  Sementara itu, terdapat pula lembaga yang 

mulai beralih pada pendekatan yang lebih reflektif, yaitu mengenalkan 

anak pada konsep perbedaan, keragaman, dan semangat saling 

menghormati. Perbedaan ini memperlihatkan bahwa pembelajaran 

moderasi beragama di PAUD Pekalongan tidak hanya berkaitan 

dengan kurikulum formal, tetapi juga erat dengan habitus guru dan 

lingkungan sosial yang membentuk orientasi pendidikan. 

Dalam pendekatan teori pembelajaran sosial yang 

dikembangkan oleh Albert Bandura, proses belajar terjadi bukan 

semata-mata melalui instruksi langsung,27 tetapi juga melalui 

pengamatan, imitasi dan interaksi sosial.28 Anak-anak belajar dari apa 

 
25 Fidhia Andani dkk., “Peran Lembaga PAUD dalam Penanaman Nilai-

Nilai Moderasi Beragama bagi Anak Usia Dini di Kecamatan Air Periukan 

Kabupaten Seluma Bengkulu,” Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi 

Keislaman 15, no. 1 (2025): 117–136. 
26 Musyaffa, Siti Asiah and Dewi Hasanah, "Religious Moderation 

through School Culture," in Proceedings of the International Conference on 

Islam and Education (ICONIE), vol. 3, no. 1 (2024): 824-836. 
27 Herly Jeanette Lesilolo, “Penerapan Teori Belajar Sosial Albert 

Bandura dalam Proses Belajar Mengajar di Sekolah,” KENOSIS: Jurnal Kajian 

Teologi 4, no. 2 (2018): 186–202. 
28 Albert Bandura, Social Learning Theory (Eglewood Cliffs, NJ: 

Prentice-Hall, 1977), 22. 



8 

yang mereka lihat, dengar dan alami. Guru sebagai model 

pembelajaran, lingkungan sebagai pemicu dan relasi sosial sebagai 

penguat menjadi sangat menentukan dalam membentuk cara berpikir 

anak. Maka, nilai moderasi tidak cukup diajarkan sebagai wacana, 

tetapi harus dihadirkan melalui tindakan nyata, contoh perilaku dan 

suasana belajar yang kondusif. 

Melalui pendekatan ini, pembelajaran moderasi beragama dapat 

dimaknai sebagai proses membentuk identitas sosial anak yang 

terbuka dan inklusif melalui proses modeling dan interaksi sosial yang 

positif. Anak yang tumbuh dalam lingkungan sekolah yang 

menampilkan sikap saling menghormati, kerjasama dengan teman-

teman yang berbeda agama dan penolakan terhadap kekerasan akan 

meniru dan menjadikan nilai-nilai tersebut sebagai bagian dari 

dirinya.29 Namun sebaliknya, jika yang diperlihatkan adalah 

ketegangan, pembatasan identitas dan sikap eksklusif, maka benih-

benih intoleransi sudah tertanam sejak usia dini. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengkaji pembelajaran 

moderasi beragama di PAUD, namun mayoritas fokus pada aspek 

moral dan akhlak atau pada efektivitas metode pengajaran tertentu. 

Studi yang secara spesifik membahas moderasi beragama sebagai 

pendekatan nilai dan mengaitkannya dengan teori pembelajaran sosial 

masih sangat terbatas. Penelitian Rahma Ayuningtyas dan Qurota 

A'yun, misalnya, meneliti efektivitas metode cerita dalam 

pembelajaran nilai keagamaan anak usia dini, tetapi tidak secara 

eksplisit mengaitkannya dengan nilai moderasi.30 Penelitian Sjafiatul 

Mardliyah dkk menunjukkan bahwa pendekatan tematik dalam 

 
29 Ahmad Robihan, "Anti Kekerasan di Sekolah Melalui Internalisasi 

Prinsip Aswaja Annahdliyah," Al-Qalam: Jurnal Ilmu Kependidikan 19, no. 2 

(2018): 36–56. 
30 Rahmah Ayuningtyas dan Qurota A'yun, "Penggunaan Metode 

Bercerita dalam Kisah Nabi Muhammad di Pengembangan Nilai Keagamaan 

pada Anak Usia Dini Usia 4–6 Tahun di TK Rausan Fikri Kabupaten Bekasi," 

Early Childhood: Jurnal Pendidikan 9, no. 1 (2025): 34–47. 



9 

pembelajaran agama dapat meningkatkan empati anak,31 namun 

belum menyentuh isu keberagaman identitas secara mendalam. 

Riset lai yang dilakukan oleh Restu Yulia Hidayatul Umah dkk 

lebih berfokus pada pendidikan karakter atau pendidikan multikultural 

di sekolah dasar,32 dan PAUD masih luput dari perhatian. Padahal, 

seperti diakui oleh Siti Asiah dkk usia dini adalah masa paling efektif 

dalam menanamkan nilai moderat, toleransi dan hidup damai.33 

Kekosongan inilah yang menjadi ruang kontribusi dari riset ini: 

menjadikan pembelajaran moderasi beragama sebagai objek kajian 

utama, dengan pendekatan teori pembelajaran sosial dan fokus pada 

lembaga PAUD di daerah yang kaya akan dinamika keagamaan seperti 

Pekalongan. 

Kekosongan lainnya tampak dalam belum adanya tipologi atau 

konsep pembelajaran moderasi beragama yang kontekstual dan sesuai 

dengan karakteristik anak usia dini. Sering kali konsep moderasi 

agama dibahas dalam tataran wacana tinggi seperti toleransi 

beragama,34 dialog lintas agama35 atau deradikalisasi,36 dan hal ini 

sulit dijangkau oleh anak-anak. Padahal, nilai-nilai seperti berbagi, 

menghormati perbedaan, bermain bersama tanpa diskriminasi, 

 
31 Sjafiatul Mardliyah, Wiwin Yulianingsih dan Lestari Surya Rachman 

Putri, “Sekolah Keluarga: Menciptakan Lingkungan Sosial untuk Membangun 

Empati dan Kreativitas Anak Usia Dini,” Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak 

Usia Dini 5, no. 1 (2020): 57. 
32 Restu Yulia Hidayatul Umah, Wilis Werdiningsih dan Yulia Anggraini, 

“Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Pendidikan Karakter di 

Sekolah Dasar,” Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars 6, no. 

1 (2022): 818–825. 
33 Siti Asiah dkk., “Religious Moderation Education in the Family: A 

Case Study of the Bekasi City Religious Harmony Forum (FKUB),” Edukasi 

Islami: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 1 (2025): 161–168. 
34 Muaz dan Uus Ruswandi, “Moderasi Beragama dalam Pendidikan 

Islam,” JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 5, no. 8 (2022): 3194–3203. 
35 Darwis dkk., “Memperkuat Kesadaran Beragama untuk Mendorong 

Toleransi dan Harmoni di Kampung Moderasi Beragama Kelurahan Kanaan 

Bontang Barat,” Al Khidma: Jurnal Pengabdian Masyarakat 5, no. 1 (2025): 

162–181. 
36 Irwan Fathurrochman dan Eka Apriani, “Pendidikan Karakter 

Prespektif Pendidikan Islam dalam Upaya Deradikalisasi Paham Radikal,” 

Potensia: Jurnal Kependidikan Islam 3, no. 1 (2017): 122–142. 



10 

menyanyikan lagu kebangsaan dan tidak mengejek teman lain, adalah 

bentuk konkret dari pembelajaran moderasi yang dapat ditanamkan 

pada anak-anak.37 Riset ini ingin mengisi celah tersebut dengan 

menggambarkan praktik nyata pembelajaran moderasi beragama dan 

strategi pembelajaran moderasi beragama yang sesuai dengan konsep 

pembelajaran anak usia dini. 

PAUD sebagai institusi pendidikan formal pertama yang 

dijalani oleh anak, memiliki posisi strategis dalam membentuk dasar 

pemahaman keagamaan dan sosial anak.38 Dalam ruang kelas PAUD, 

anak-anak mulai belajar siapa “kita” dan siapa “yang lain”, mulai 

mengenal simbol-simbol keagamaan, serta mulai membentuk sikap 

terhadap perbedaan. Di sinilah pentingnya kesadaran guru, penyusun 

kurikulum dan pengelola lembaga untuk menjadikan nilai moderasi 

sebagai bagian integral dari proses pembelajaran agama.39 

Dalam riset ini, peneliti menempatkan guru dan lingkungan 

pembelajaran sebagai agen utama pembentuk sikap moderat melalui 

proses modeling, interaksi dan pembiasaan. Guru yang memiliki 

kesadaran tentang pentingnya hidup damai dan menghargai perbedaan 

akan menjadi model belajar yang baik bagi anak-anak. Maka penting 

untuk menelusuri bagaimana pemahaman guru tentang moderasi, 

bagaimana ia menerjemahkan ke dalam praktik pembelajaran dan 

sejauh mana lembaga mendukung proses tersebut. Lingkungan sosial 

guru, latar belakang pendidikan, serta nilai-nilai yang berlaku di 

masyarakat juga memengaruhi bagaimana nilai-nilai tersebut 

diajarkan dan dijalankan. 

Pekalongan sebagai lokasi riset memiliki kompleksitas sosial 

yang mendukung kajian ini. Kota ini memiliki ragam lembaga PAUD 

 
37 Mukhlis Fathurrohman, Ngatmin Abbas dan Alfian Eko Rochmawan, 

“Moderasi Beragama pada Anak Usia Dini melalui Lagu Kebangsaan dan 

Nasional,” Asghar: Journal of Children Studies 4, no. 2 (2024): 118–127. 
38 Ahmad Darlis, “Hakikat Pendidikan Islam: Telaah Terhadap Hubungan 

Pendidikan Informal, Non Formal dan Formal,” Jurnal Tarbiyah 24, no. 1 

(2017): 151–165. 
39 Dwi Puji Lestari dan Nopiana, "Introducing Religious Moderation 

through Local Wisdom for Early Childhood," Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 

(2024): 128–13. 



11 

dari yang dikelola oleh pemerintah, organisasi sosial keagamaan, 

yayasan keluarga, hingga komunitas lokal. Variasi ini menghasilkan 

pendekatan yang beragam terhadap pendidikan agama. Di satu sisi, hal 

ini menunjukkan kekayaan budaya pendidikan Islam di Pekalongan. 

Di sisi lain hal ini juga membuka kemungkinan terjadinya fragmentasi 

nilai dan pendekatan dalam pembelajaran, termasuk dalam penerapan 

nilai-nilai moderasi beragama. 

Makna mainstreaming atau pengarusutamaan pembelajaran 

moderasi beragama di PAUD di Kota Pekalongan tidak hanya 

dipahami sebagai penambahan muatan nilai dalam kurikulum, 

melainkan penempatan nilai tersebut sebagai arus utama dalam setiap 

aspek pembelajaran dan kultur kelembagaan. Hal ini dapat 

ditunjukkan dari data lapangan pada sejumlah lembaga PAUD yang 

menjadi subjek penelitian. Di TK Pembina Pekalongan Barat, 

pengarusutamaan nilai toleransi tampak dari praktik pembelajaran 

sehari-hari, misalnya guru secara rutin mengenalkan keberagaman 

agama dan budaya melalui kegiatan bercerita, perayaan hari besar 

nasional, hingga aktivitas mewarnai tokoh lintas agama. Anak-anak 

diarahkan untuk tidak hanya mengenal simbol-simbol agama mereka 

sendiri, tetapi juga belajar menghargai perbedaan sebagai bagian alami 

dari kehidupan. Pada RA Masyitoh 06 Buaran, mainstreaming 

moderasi beragama diwujudkan melalui penguatan tradisi Islam lokal 

yang dibarengi dengan penghargaan terhadap perbedaan. Guru 

menggunakan cerita-cerita keagamaan berbasis kearifan pesantren, 

sekaligus menekankan nilai kerukunan, hormat pada orang lain, dan 

kebersamaan dalam kegiatan pembiasaan. Di sini tampak bahwa 

moderasi bukan ditempatkan sebagai isu tambahan, melainkan 

menyatu dengan identitas lembaga. KB Labschool UIN KH 

Abdurrahman Wahid menampilkan arus utama moderasi beragama 

dalam bentuk integrasi kurikulum kampus dengan praktik PAUD. 

Aktivitas belajar seperti bermain kelompok, diskusi sederhana, dan 

proyek tematik sengaja diarahkan agar anak terbiasa dengan 

inklusivitas dan kerja sama lintas perbedaan. Lembaga ini menegaskan 

bahwa moderasi adalah nilai dasar yang mewarnai keseluruhan proses 

pembelajaran. Sementara itu, TK Aisyiyah Qurrota A’yun 



12 

menekankan mainstreaming moderasi beragama melalui pendekatan 

pendidikan akhlak yang penuh kelembutan. Guru mengintegrasikan 

nilai kasih sayang, keadilan, dan empati dalam kegiatan sehari-hari, 

seperti saling membantu, berbagi, dan menyelesaikan konflik dengan 

dialog. Kegiatan-kegiatan ini memperlihatkan bahwa nilai moderasi 

hadir secara konsisten dalam interaksi sosial dan pembiasaan rutin 

anak. 

Contoh-contoh konkret tersebut memperlihatkan bahwa 

mainstreaming moderasi beragama di Pekalongan bukan sebatas 

jargon normatif, melainkan hadir dalam praktik nyata di kelas, 

kurikulum tematik, kebijakan lembaga, dan kultur sekolah. Dengan 

demikian, penelitian ini menegaskan bahwa pengarusutamaan 

moderasi beragama di PAUD Pekalongan merupakan realitas empiris 

yang dapat ditelusuri melalui aktivitas pembelajaran, strategi guru, 

dan budaya lembaga pendidikan anak usia dini. 

 

B. Rumusan Masalah  

Merujuk pada latar belakang yang telah dipaparkan, disertasi ini 

memfokuskan kajiannya pada bagaimana pembelajaran moderasi 

beragama diintegrasikan dalam praktik pembelajaran di lembaga 

pendidikan anak usia dini (PAUD) di Kota Pekalongan. Penelitian ini 

mengungkap bentuk-bentuk nyata praktik pembelajaran moderasi 

beragama, menggali alasan mengapa nilai-nilai moderasi perlu 

diarusutamakan sejak usia dini, serta melihat bentuk sinergitas antara 

orang tua dan pendidik dalam menguatkan pembelajaran moderasi 

beragama baik di sekolah maupun di rumah. Selanjutnya rumusan 

masalah ini dirinci dalam rumusan pertanyaan yang lebih operasional, 

yaitu: 

1. Bagaimana moderasi beragama diarusutamakan melalui praktik 

pembelajaran di lembaga PAUD di Kota Pekalongan? 

2. Mengapa pembelajaran moderasi beragama perlu diterapkan di 

lembaga PAUD Kota Pekalongan dan bagaimana proses 

internalisasi nilai-nilai moderasi beragama pada anak usia dini? 



13 

3. Bagaimana kolaborasi antara pendidik, orang tua dan 

lingkungan sekolah dalam pembelajaran moderasi beragama 

pada anak usia dini? 

 

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian  

1. Tujuan penelitian  

Secara umum penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan 

praktik pembelajaran moderasi beragama di lembaga pendidikan anak 

usia dini (PAUD) di Pekalongan sebagai bagian dari upaya 

membentuk generasi yang inklusif, toleran dan mampu hidup 

harmonis dalam masyarakat yang majemuk. Untuk mendukung tujuan 

umum tersebut, penelitian ini secara khusus bertujuan untuk: 

a. Mengungkap secara mendalam pengarusutamaan moderasi 

beragama dalam praktik pembelajaran di lembaga pendidikan 

anak usia dini (PAUD) di Kota Pekalongan. Fokus utama 

diarahkan pada bagaimana strategi, metode, kurikulum dan 

dinamika pembelajaran berlangsung dalam keseharian proses 

pendidikan, baik melalui kurikulum formal maupun praktik 

nonformal yang dijalankan oleh para pendidik. Tujuan ini 

mencakup upaya untuk merekonstruksi pola-pola pendidikan 

keagamaan yang dikembangkan di lingkungan PAUD dan 

mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai seperti toleransi, sikap 

adil, empati dan penerimaan terhadap keberagaman 

ditransformasikan secara konkret kepada anak-anak usia dini. 

b. Mengkaji secara mendalam alasan dan landasan yang 

menjadikan pembelajaran moderasi beragama perlu diterapkan 

di lembaga PAUD di Kota Pekalongan, dengan menelaah aspek 

perkembangan karakter anak usia dini, kebutuhan sosiokultural 

masyarakat yang majemuk, serta menguraikan proses 

internalisasi nilai-nilai moderasi beragama pada anak usia dini 

pada masa golden age sebagai fondasi pembentukan 

kepribadian religius yang moderat. 

c. Menggambarkan bagaimana sinergi yang terbangun antara 

pendidik, orang tua dan lingkungan sekolah saling berkontribusi 

dalam pembelajaran moderasi beragama di lembaga PAUD. 



14 

Selain itu penelitian ini bertujuan mengidentifikasi bentuk-

bentuk kolaborasi, komunikasi dan partisipasi yang berlangsung 

antar-elemen tersebut. Dengan menelaah sinergi ini, diharapkan 

dapat dirumuskan model keterlibatan antar-pihak yang 

berkelanjutan dalam mengembangkan pembelajaran moderasi 

beragama pada anak usia dini. 

 

2. Signifikansi penelitian  

Riset ini diharapkan memberikan kontribusi yang berarti baik 

secara teoretis maupun praktis, yang dalam hal ini peneliti sebut 

sebagai kontribusi akademik pada kajian pendidikan anak usia dini, 

terutama dalam pembelajaran moderasi beragama. 

Secara teoretis, riset ini menawarkan pendekatan dalam 

memahami pembelajaran nilai-nilai moderasi beragama melalui teori 

pembelajaran sosial Albert Bandura. Jika selama ini pembelajaran 

moderasi beragama pada anak usia dini lebih banyak dikaji melalui 

pendekatan normatif atau metode instruksional berbasis hafalan, yakni 

pola belajar yang menekankan pengulangan doa, ayat, atau teks 

keagamaan tanpa memberi ruang bagi anak untuk memahami makna 

dan menghubungkannya dengan sikap sosial, maka riset ini berusaha 

menawarkan pendekatan lain. Melalui teori pembelajaran sosial 

Albert Bandura, penelitian ini melihat pembelajaran moderasi bukan 

sekadar transfer pengetahuan, tetapi proses peneladanan, pengamatan, 

dan pembiasaan nilai dalam kehidupan nyata anak. Hal ini 

memberikan pembacaan baru terhadap cara pembelajaran nilai-nilai 

moderasi dapat dilaksanakan melalui pembiasaan dan model sosial 

yang ada di ruang kelas, lingkungan PAUD maupun di rumah. Riset 

ini juga memberi sumbangan teoretis dalam memperkaya kerangka 

berpikir pembelajaran moderasi yang sebelumnya lebih banyak 

dibicarakan pada level pendidikan menengah dan tinggi, kini ditarik 

ke wilayah PAUD yang selama ini tidak banyak diperhatikan. 

Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi langsung bagi dunia pendidikan anak usia dini, khususnya 

dalam pembelajaran moderasi beragama di lembaga PAUD: Pertama, 

penelitian ini memberikan gambaran secara menyeluruh tentang 



15 

praktik pembelajaran moderasi beragama di lembaga PAUD di Kota 

Pekalongan seperti bagaimana guru mengelola proses pembelajaran, 

strategi dan metode yang digunakan serta bentuk interaksi yang 

dibangun bersama anak dalam menanamkan sikap terbuka, adil dan 

menghargai keberagaman. Kota Pekalongan yang memiliki 

kompleksitas sosial-keagamaan antara tradisi Islam pesantren dan arus 

modernisasi yang dapat digunakan sebagai laboratorium dalam 

mengembangkan pembelajaran moderasi beragama pada anak yang 

sesuai dengan karakter sosial masyarakat setempat. Kedua, hasil 

penelitian ini dapat menjadi referensi bagi guru, kepala sekolah dan 

pengelola lembaga PAUD dalam merancang kegiatan pembelajaran 

yang ramah anak, aplikatif serta kontekstual dengan nilai 

keberagaman masyarakat sekitar khususnya pada anak-anak PAUD. 

Ketiga, penelitian ini juga membuka ruang pengembangan 

pembelajaran moderasi beragama yang tidak hanya menekankan pada 

konten agama, tetapi juga cara penyampaian nilai-nilai keagamaan 

yang mendorong sikap inklusif, empatik dan saling menghargai 

terhadap keberagaman.  

Keempat, temuan riset ini diharapkan dapat dijadikan sebagai 

rujukan bagi pembuat kebijakan pendidikan, khususnya dalam 

memperkuat arah moderasi beragama yang telah menjadi agenda 

nasional sejak 2019 dengan menyasar satuan pendidikan anak usia 

dini. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menjawab 

pertanyaan akademik tentang pembelajaran moderasi beragama di 

PAUD, tetapi juga menjadi bagian dari ikhtiar kolektif membangun 

masyarakat yang damai melalui pendidikan anak usia dini. 

Adapun novelty atau kebaharuan yang peneliti tawarkan dari 

riset ini adalah, pertama, bahwa praktik pembelajaran moderasi 

beragama di lembaga pendidikan anak usia dini (PAUD) di Kota 

Pekalongan bukanlah aktivitas pedagogis semata, melainkan bagian 

dari proses sosialisasi nilai yang dipengaruhi oleh konstruksi sosial, 

nilai budaya, pemahaman keagamaan dan posisi ideologis lembaga 

maupun individu pendidik. Penelitian ini memperlihatkan bahwa 

praktik tersebut terbentuk dari interaksi antara pemahaman guru 

terhadap moderasi, desain kurikulum, serta dinamika sosial 



16 

keagamaan masyarakat setempat, khususnya di wilayah Pekalongan. 

Kedua, dengan menggunakan pendekatan teori pembelajaran sosial 

Albert Bandura, penelitian ini mengonstruksi bahwa pembelajaran 

moderasi beragama tidak cukup dipahami sebagai transfer nilai atau 

pengajaran normatif, melainkan sebagai praktik modeling sosial yang 

berlangsung melalui observasi, imitasi dan interaksi dalam kehidupan 

anak-anak. Konsep moderasi dalam riset ini dimaknai sebagai 

tindakan performatif yang hadir dalam tindakan sehari-hari, bukan 

sekadar wacana dalam buku ajar, silabus atau kurikulum. Ketiga, 

penelitian ini memberikan pemahaman baru tentang bagaimana 

keterlibatan guru, orang tua dan lingkungan sekolah dapat saling 

mendukung dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama pada 

anak usia dini. Selama ini, pembelajaran lebih sering dilihat sebagai 

tanggung jawab guru di kelas. Namun, penelitian ini mencoba 

mengungkap, bahwa nilai-nilai seperti sikap terbuka, menghargai 

perbedaan dan tidak mudah menghakimi, justru akan lebih kuat 

tertanam jika rumah dan sekolah berjalan beriringan dalam 

memberikan contoh dan penguatan. Sinergi yang terbangun melalui 

komunikasi yang baik, keterlibatan orang tua dalam kegiatan sekolah, 

serta suasana lingkungan aman dan nyaman, menjadi bagian penting 

dari proses belajar anak. Keempat, penelitian ini juga menegaskan 

bahwa lembaga PAUD merupakan arena sosial awal yang strategis 

dalam pembentukan habitus keberagamaan anak. Dalam pengertian 

ini, pembelajaran moderasi beragama menjadi praktik pewarisan nilai 

yang tidak terlepas dari upaya mempertahankan, menegosiasikan atau 

mentransformasikan modal simbolik dan nilai-nilai sosial budaya 

yang hidup di masyarakat lokal. 

 

D. Kajian Pustaka  

Penelitian ini berangkat dari pemikiran bahwa pembelajaran moderasi 

beragama pada anak usia dini merupakan bagian integral dari 

pembangunan karakter bangsa yang toleran. Sejumlah studi 

sebelumnya telah membahas pendidikan keagamaan pada anak usia 

dini, pendidikan karakter, serta pendekatan pedagogis dalam konteks 

keberagaman. Namun, kajian yang secara eksplisit menempatkan 



17 

pembelajaran moderasi beragama sebagai fokus utama di PAUD 

dengan pendekatan teori pembelajaran sosial masih sangat terbatas.  

Moderasi beragama telah menjadi topik yang banyak dibahas 

dalam konteks sosial-keagamaan maupun dalam dunia pendidikan di 

Indonesia.40 Namun, di kalangan pendidikan anak usia dini, hal ini 

masih sangat minim. Karena itu, kajian tentang pembelajaran 

moderasi beragama pada anak usia dini merupakan tema yang menarik 

untuk dikaji secara komprehensif. Hal ini tidak terlepas dari fenomena 

dunia pendidikan yang terus bergerak dan dinamis.  

Moderasi beragama merujuk pada sikap beragama yang 

seimbang, toleran dan menghindari sikap ekstrem dalam beragama. 

Konsep ini penting untuk dikembangkan sejak usia dini guna 

mencegah sikap intoleran dan radikalisme di masa depan.41 Dalam 

konteks PAUD, moderasi beragama diajarkan untuk mengenalkan 

nilai-nilai toleransi, keberagaman dan menghargai perbedaan sejak 

dini.42 Pendidikan ini melibatkan pemahaman dasar bahwa meskipun 

terdapat perbedaan kepercayaan, semua individu memiliki nilai yang 

setara.43 Pembelajaran moderasi beragama pada anak usia dini 

bertujuan untuk mengenalkan nilai-nilai toleransi, kebersamaan dan 

keberagaman sejak usia dini.44 Moderasi beragama dalam konteks ini 

 
40 Alifa Nur Fitri, “Moderasi Beragama dalam Tayangan Anak-anak; 

Analisis Isi Tayangan Nussa dan Rara Episode Toleransi,” Jurnal SMART (Studi 

Masyarakat, Religi dan Tradisi) 8, no. 1 (2022): 129–46; Muh Shaleh dan 

Muthia Nur Fadhilah, “Penerapan Moderasi Beragama pada Lembaga PAUD di 

Sulawesi Tenggara,” Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 6, no. 6 

(2022): 5933–5945. 
41 Khoirul Mudawinun Nisa, “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada 

Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Living Values Education (LVE),” 

Proceeding, 2anual Conference for Muslim Scholars, 22 April (2018): 781. 
42 Alifa Nur Fitri, “Moderasi Beragama dalam Tayangan Anak-Anak: 

Analisis Isi Tayangan Nussa dan Rara Episode Toleransi,” Jurnal SMART (Studi 

Masyarakat, Religi dan Tradisi) 8, no. 1 (2022): 129-146. 
43 Yuliana, et al. "Moderasi Beragama untuk Mencegah Radikalisme pada 

Anak Usia Dini," Seminar Nasional Paedagoria 1, no. 1 (2021): 9-15. 
44 Hermawati Dwi Susari dan Rosyida Nurul Anwar, “Upaya 

Menumbuhkan Perilaku Toleransi pada Anak Usia Dini di Lembaga PAUD,” 

Proceeding, Seminar Nasional Sosial Sains, Pendidikan, Humaniora 

(SENASSDRA) 1, no. 1 (2022): 867. 



18 

adalah proses pembelajaran yang mendorong anak memahami 

perbedaan sebagai sesuatu yang alami dan positif dan menghormati 

keyakinan dan budaya orang lain.45 

Di PAUD, konsep moderasi beragama diterapkan dengan 

memperkenalkan kegiatan belajar yang inklusif, seperti permainan 

kelompok yang menekankan kerja sama, cerita yang mencerminkan 

keberagaman dan diskusi sederhana tentang perbedaan. Pembelajaran 

ini membantu anak-anak mengenali perbedaan agama tanpa sikap 

eksklusif dan menciptakan suasana belajar yang menghargai berbagai 

latar belakang budaya.46 

 Pembelajaran moderasi beragama didefinisikan sebagai 

pendekatan yang menekankan keseimbangan antara pengajaran 

doktrin agama dan nilai-nilai toleransi, inklusivitas dan penghormatan 

terhadap keberagaman.47 Pendekatan ini penting untuk diterapkan di 

lembaga pendidikan sejak usia dini karena dapat membentuk cara 

berpikir anak yang terbuka dan menghargai perbedaan.48 Hal itu 

diperkuat oleh Qorina Azizah dkk yang menunjukkan bahwa 

pembelajaran moderasi beragama yang terintegrasi dalam kegiatan 

tematik di PAUD mampu meningkatkan empati, sikap saling 

menghormati dan kepedulian anak terhadap teman-temannya. Anak-

anak yang terlibat dalam aktivitas yang mendorong pengenalan 

terhadap keberagaman cenderung menunjukkan perilaku yang lebih 

terbuka dan tidak mudah menghakimi.49 Dalam konteks ini, moderasi 

 
45 Ridwan Yulianto, “Implementasi Budaya Madrasah dalam 

Membangun Sikap Moderasi Beragama,” Edukasia: Jurnal Pendidikan dan 

Pembelajaran 1, no. 1 (2020): 111–123. 
46 Muhammad Agus dan Sigit Muryono, Jalan Menuju Moderasi: Modul 

Penguatan Moderasi Beragama bagi Guru, cet. I (Jakarta: Direktorat Jenderal 

Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, Juni 2021), 89. 
47 Farid Haluti et al., Moderasi Beragama: Menciptakan Suasana 

Kondusif Keberagaman Agama di Indonesia (Yogyakarta: PT. Green Pustaka 

Indonesia, 2025), 54. 
48 Rahma Mardia, “Internalisasi Nilai Pendidikan Multibudaya pada Anak 

Usia Dini melalui Pendekatan Pengasuhan Ekologi Urie Bronfenbrenner dan 

Signifikansinya terhadap Penguatan Profil Pelajar Pancasila,” Al-Marifah: 

Journal Pendidikan Islam Anak Usia Dini 4, no. 2 (2024): 219–231. 
49 Qorina Azizah, Dzulfikar Sauqy Shidqi and Indy Ari Pratiwi, 

"Strengthening Religious Moderation through Fable Activities in Early 



19 

beragama berfungsi sebagai filter terhadap potensi radikalisasi yang 

dapat terjadi pada anak-anak.50 

Selain itu, sebuah studi yang dilakukan oleh Zuhriyyah Hidayati 

dkk menunjukkan bahwa pendidikan moderasi beragama berperan 

penting dalam mencegah ekstremisme sejak usia dini.51 Penelitian 

tersebut mencakup analisis terhadap berbagai lembaga pendidikan 

yang menerapkan pendekatan moderasi beragama dan 

membandingkannya dengan lembaga yang tidak menerapkannya. 

Hasilnya menunjukkan bahwa anak-anak yang mendapatkan 

pendidikan moderasi cenderung menunjukkan sikap toleran dan 

mampu berinteraksi secara baik dengan teman-teman dari latar 

belakang agama yang berbeda.52  

Lebih lanjut, moderasi beragama juga mendorong anak-anak 

untuk memahami bahwa setiap agama memiliki nilai-nilai dasar yang 

serupa, seperti kasih sayang,53 keadilan,54 dan perdamaian.55 Konsep 

ini relevan dengan konteks masyarakat Indonesia yang plural dan 

multikultural. Menurut Nur Padila, pengajaran moderasi beragama di 

 
Childhood," in Annual International Conference on Islamic Education for 

Students, 1, no. 1 (2022): 247-252. 
50 Muhammad Syaikhon, Nanang Rokhman Saleh and Zumrotul Huliyah, 

"Implementation of Religious Moderation Values in Early Childhood through 

Islamic Religious Education," Bulletin of Early Childhood 3, no. 1 (2024): 12–

18. 
51 Zuhriyyah Hidayati, Nanik Yulianti and Maghfirotun Fillah, 

"Integration of Religious Moderation Values in the Independent Curriculum of 

Early Childhood Education," in Proceedings of the International Conference on 

Islam and Education (ICONIE) 3, no. 1 (2024): 631-646. 
52 Parentah Lubis, “Harmoni Agama melalui Pendidikan Islam: Menggali 

Toleransi dan Batasan-Batasan Moderasi dalam konteks Keberagaman,” 

Journey-Liaison Academia and Society 3, no. 1, (2024): 314-32. 
53 Ida Bagus Alit Arta Wiguna dan Ida Ayu Made Yuni Andari, "Moderasi 

Beragama Solusi Hidup Rukun Di Indonesia," Widya Sandhi 14, no. 1 (2023): 

40–54. 
54 Kalijunjung Hasibuan, "Moderasi Beragama Berbasis Keluarga," 

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah 2, no. 11 (2023): 4655–4666. 
55 Qintannajmia Elvinaro dan Dede Syarif, "Generasi Milenial dan 

Moderasi Beragama: Promosi Moderasi Beragama oleh Peace Generation di 

Media Sosial," JISPO Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik 11, no. 2 (2021): 195–

218. 



20 

lembaga pendidikan harus melibatkan metode yang interaktif dan 

partisipatif agar anak-anak dapat belajar melalui pengalaman 

langsung.56 

Pembelajaran moderasi beragama dalam konteks pendidikan 

anak usia dini adalah pendekatan yang mengedepankan keseimbangan 

antara pemahaman agama yang mendalam dan penerimaan terhadap 

perbedaan.57 Dalam Islam, moderasi beragama juga dikenal dengan 

istilah "wasathiyah," yang berarti sikap tengah yang tidak ekstrem. 

Andika Putra mengatakan pendidikan yang mengajarkan moderasi 

beragama dapat membentuk generasi yang mampu memahami 

perbedaan adalah bagian dari sunnatullah dan harus dihargai.58 

Pernyataan ini diperkuat oleh penelitian yang dilakukan oleh 

Muh Nur Islam Nurdin dan Muqowim dengan judul 

Pengarusutamaan Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan Anak 

Usia Dini: Studi pada Raudhatul Athfal UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Penelitian ini mendeskripsikan pengenalan dan 

penerapan nilai moderasi beragama di RA UIN Sunan Kalijaga. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa tenaga pendidik telah memahami 

konsep moderasi beragama dengan menempatkan toleransi sebagai 

indikator utama. Pemahaman ini kemudian diwujudkan dalam tema 

pembelajaran Aku Ciptaan Allah, di mana anak dikenalkan bahwa 

semua manusia berasal dari Sang Pencipta yang sama sehingga harus 

saling menghargai dan menghormati. Selain itu, nilai kebangsaan 

ditanamkan melalui kegiatan upacara sekolah dan perayaan hari besar 

nasional, nilai anti kekerasan melalui pelibatan anak dalam 

penyusunan aturan kelas, dan nilai kebudayaan lokal melalui kegiatan 

berbasis tradisi daerah. Persamaan penelitian tersebut dengan 

 
56 Nur Padila, “Membentuk Karakter Anak Sejak Dini,” MIDA: Jurnal 

Pendidikan Dasar Islam 5, no. 2 (2022): 13-23. 
57 Moch Zainal Arifin Hasan dan Muhammad Rizal Ansori, "Implikasi 

Pembelajaran Ahlusunnah Wal Jama’ah Terhadap Penguatan Moderasi 

Beragama," Journal of Contemporary Islamic Education 4, no. 1 (2024): 86–

102. 
58 Andika Putra dkk., “Pemikiran Islam Wasathiyah Azyumardi Azra 

sebagai Jalan Moderasi Beragama,” Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (2021): 212-

222.  



21 

penelitian ini adalah sama-sama menyoroti pembelajaran moderasi 

beragama pada anak usia dini, sedangkan perbedaannya terletak pada 

pendekatan pembelajarannya.59 

Penguatan terhadap pentingnya pembelajaran moderasi 

beragama juga dikemukakan oleh penelitian yang dilakukan oleh 

Amar Ma’ruf dalam artikel berjudul The Urgence of Religious 

Moderation for Early Children Education yang membahas penerapan 

pembelajaran moderasi beragama pada anak usia dini. Temuan 

penelitian ini menunjukkan bahwa implementasi ini difokuskan pada 

tiga aspek utama: (1) penguatan aqidah, (2) mengajarkan dasar-dasar 

keyakinan, (3) penanaman nilai toleransi yang kuat namun inklusif 

pada anak-anak sejak usia dini.60 Pendidikan akhlak menekankan 

pembentukan perilaku dan karakter yang baik. Mengajarkan dasar-

dasar keyakinan dilakukan dengan cara memberikan pemahaman 

agama yang sederhana namun mendalam, sehingga anak-anak dapat 

memahami keyakinan mereka secara kuat dan inklusif. Pembinaan 

nilai toleransi membantu anak-anak menghargai perbedaan di sekitar 

mereka. Ketiga aspek ini dilaksanakan melalui berbagai pendekatan, 

termasuk program pembelajaran, kegiatan pembiasaan dan pemberian 

contoh atau teladan langsung. Penelitian ini juga mengidentifikasi 

lima faktor yang mempengaruhi terbentuknya karakter moderat pada 

anak, yaitu: lingkungan tempat tinggal, peran guru, dukungan dari 

orang tua dan komite sekolah, dan peran yayasan pendidikan. 

Keunikan penelitian ini terletak pada fokus pembelajaran yang 

mendalam tentang bagaimana pendidikan moderasi beragama dapat 

diterapkan di lembaga pendidikan anak usia dini, khususnya dalam 

lembaga PAUD yang homogen. 

Sejalan dengan temuan penelitian yang dilakukan oleh Muh. 

Saleh dan Muthia yang berjudul, Penerapan Moderasi Beragama 

 
59Muh Nur Islam Nurdin dan Muqowim, "Pengarusutamaan Moderasi 

Beragama di Lembaga Pendidikan Anak Usia Dini: Studi pada Raudhatul Athfal 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta," Jurnal Pendidikan Anak 12, no. 1 (2023): 59-

71. 
60 Amar Ma'ruf, "The Urgence of Religious Moderation for Early 

Children Education,"Proceeding International Conference on Islam and 

Education (ICONIE) 2, no. 1. (2022): 1156-1165. 



22 

pada Lembaga PAUD di Sulawesi Tenggara yang mengungkapkan 

bahwa moderasi beragama diperkenalkan dan ditanamkan pada anak 

melalui nilai-nilai yang terkandung dalam moderasi beragama, seperti 

keadilan, kedamaian, keseimbangan dan kebaikan. Model penerapan 

moderasi beragama tersebut diimplementasikan melalui pendekatan 

pembiasaan dalam praktik sehari-hari. Penelitian ini memiliki 

persamaan tentang penerapan moderasi beragama di lembaga PAUD. 

Perbedaannya dari penelitian ini adalah terletak pada bagaimana 

implementasi pembelajaran moderasi beragama di lembaga 

pendidikan PAUD sehingga penelitian ini berbeda dengan penelitian 

di atas.61 

Berbagai hasil penelitian yang telah dipaparkan sebelumnya, 

banyak menekankan pada studi tentang moderasi beragama, 

khususnya pada ranah pendidikan. Banyak penelitian tersebut 

menggunakan konsep moderasi beragama sebagai kerangka untuk 

mengkaji pendekatan pendidikan dalam lingkungan masyarakat yang 

beragam namun masih jarang yang mengkaji pembelajarannya. Dalam 

disertasi ini, fokus lebih diarahkan pada praktik pembelajaran 

moderasi beragama pada PAUD, mengingat pentingnya membentuk 

dasar karakter moderat anak dan toleransi sejak dini. Keragaman 

budaya dan keyakinan yang terdapat di lingkungan PAUD 

menciptakan peluang dan tantangan dalam mengimplementasikan 

nilai-nilai moderasi beragama. Setiap lembaga pendidikan 

menciptakan pendekatan pembelajaran yang berbeda dalam 

mengajarkan sikap moderat, toleransi, menghormati keberagaman 

yang kemudian menghasilkan praktik pembelajaran yang beragam 

dalam membangun sikap moderat dan inklusif pada anak-anak usia 

dini. 

Penerapan pembelajaran moderasi beragama dalam pendidikan 

anak usia dini memiliki peran yang penting,62 mengingat masa usia 

 
61Muh. Shaleh dan Muthia Nur Fadhilah, "Penerapan Moderasi Beragama 

pada Lembaga PAUD di Sulawesi Tenggara," Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan 

Anak Usia Dini 6, no. 6 (2022): 5933–5945. 
62 Zuliana et al., "Edukasi Moderasi Beragama sejak Dini pada Anak di 

Tadika Al-Fikh Orchard-Malaysia," Berajah Journal 4, no. 2 (2024): 415–424. 



23 

dini merupakan fase fundamental dimana anak-anak mulai 

membentuk identitas keagamaan mereka.63  Dengan menanamkan 

nilai-nilai moderasi beragama, anak-anak tidak hanya belajar tentang 

ajaran agama mereka sendiri, tetapi juga diajarkan untuk menghormati 

dan menghargai keyakinan agama lain, serta mampu hidup secara 

harmonis dalam keberagaman bersama orang lain.64 

Pendidikan anak usia dini berperan penting dalam 

perkembangan sosial, kognitif dan moral anak.65 Teori perkembangan 

kognitif oleh Jean Piaget dalam Istiqomah dkk dan perkembangan 

moral oleh Lawrence Kohlberg menekankan bahwa usia dini adalah 

masa krusial di mana anak-anak mulai memahami norma-norma sosial 

dan moral. Menurut Piaget, anak-anak pada tahap pra-operasional 

masih fokus pada pengalaman langsung dan konkret, sehingga 

pendekatan pendidikan harus disesuaikan dengan cara berpikir 

mereka.66 

Kajian tentang pendidikan anak usia dini (PAUD) menunjukkan 

bahwa pembelajaran yang bersifat kontekstual dan berbasis 

pengalaman sosial efektif dalam menanamkan nilai-nilai moral dan 

keagamaan.67 Anak-anak belajar bukan hanya melalui instruksi verbal, 

tetapi melalui keterlibatan langsung dalam aktivitas sosial yang 

 
63 Riska Amalia, Seinri Shafwatul Zahra dan Sillvi Meissya Erlinda, 

"Pentingnya Membangun Pendidikan Karakter pada Usia Dini dalam Moderasi 

Beragama guna Menciptakan Generasi Emas 2045," Proceedings UIN Sunan 

Gunung Djati Bandung 3, no. 8 (2023): 480-489. 
64Mukhamad Hamid Samiaji, Nur Hafidz and Emi Fatmawati, 

"Innovation of Religious Moderation Education in Forming the Character of 

Tolerance and Interreligious Acceptance of Early Children in the Era of Society 

5.0,"Islamic Studies Journal 3, no. 2 (2023): 93-102. 
65 Melanie Killen, "Social and Moral Development in Early Childhood," 

dalam Handbook of Moral Behavior and Development, ed. Melanie Killen dan 

Judith G. Smetana (New York: Psychology Press, 2014): 115–138. 
66 Novia Istiqomah dan Maemonah, "Konsep Dasar Teori Perkembangan 

Kognitif pada Anak Usia Dini menurut Jean Piaget," Khazanah Pendidikan 15, 

no. 2 (2022): 151-158. 
67 Yuli Pujianti et al., "How Do Early Childhood Children Understand 

Religious Values Education? Bagaimana Anak Usia Dini Memahami Pendidikan 

Nilai-Nilai Agama?," PAUDIA: Jurnal Penelitian dalam Bidang Pendidikan 

Anak Usia Dini (2025): 359–375. 



24 

menyenangkan dan bermakna.68 Dalam konteks ini, nilai-nilai 

moderasi beragama seperti toleransi, empati, dan penghormatan 

terhadap perbedaan dapat diinternalisasi melalui interaksi yang 

berlangsung secara alami dalam kegiatan belajar sehari-hari.69 

Thomas Lickona juga menekankan dalam pemikirannya tentang 

pendidikan karakter, menekankan bahwa nilai-nilai etika dan religius 

tidak cukup diajarkan secara kognitif, tetapi harus dialami dan 

dirasakan oleh anak dalam konteks nyata yang sesuai dengan tahap 

perkembangan mereka. Penelitian-penelitian lain juga mendukung 

bahwa keterlibatan anak dalam aktivitas yang mendorong kerja sama 

antar-kelompok yang berbeda secara budaya dan agama dapat 

membentuk sikap inklusif sejak dini.70 

Dengan mempertimbangkan pendekatan pembelajaran berbasis 

moderasi beragama yang telah diterapkan di sejumlah lembaga PAUD 

di Kota Pekalongan, bentuk-bentuk kegiatan yang digunakan dalam 

proses belajar tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga dirancang 

menyentuh pengalaman langsung anak. Aktivitas tersebut secara nyata 

berkontribusi dalam pengembangan kecerdasan sosial melalui 

penguatan nilai-nilai kebersamaan, saling menghargai, dan toleransi. 

Tabel 1.1 berikut merangkum metode pembelajaran yang 

direkomendasikan untuk mendukung internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama sejak usia dini. Setiap pendekatan yang ditampilkan berakar 

pada prinsip interaksi sosial yang bersifat reflektif, partisipatif, dan 

sesuai dengan dunia anak. 

 

 

 

 

 

 
68 Welmince Vian Tukly et al., "Membangun Fondasi Pendidikan Anak 

Usia Dini Melalui Pendekatan Pembelajaran yang Menyenangkan," CARONG: 

Jurnal Pendidikan, Sosial dan Humaniora 1, no. 4 (2025): 754–764. 
69 Din Oloan Sihotang, Harmoni Moderasi Beragama: Pemahaman, 

Kesadaran, dan Penerapannya (Penerbit P4I, 2024), 103. 
70 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can 

Teach Respect and Responsibility (New York: Bantam Books, 1991), 92. 



25 

Tabel 1.1 

Metode Pembelajaran Moderasi Beragama 

Metode 

Pembelajaran 
Deskripsi Contoh Kegiatan 

pembelajaran 

Berbasis 

Pengalaman 

menggunakan 

pengalaman langsung 

untuk mengajarkan nilai-

nilai 

kunjungan ke tempat 

ibadah yang berbeda 

pembelajaran 

kolaboratif 

mendorong kerja sama  

antaranak dari latar 

belakang berbeda 

proyek kelompok 

dengan tema 

keberagaman 

cerita interaktif menggunakan cerita 

untuk menanamkan nilai 

moral dan etika 

membaca buku cerita 

tentang toleransi 

 

bermain peran  mendorong anak untuk 

berkolaborasi dengan 

semua latar belakang  

bermain peran jual beli 

Data diadaptasi dari Lickona71 

 

Metode yang direkomendasikan dalam mengimplementasikan 

pembelajaran moderasi beragama bagi anak usia dini memainkan 

peran penting dalam menanamkan nilai-nilai toleransi, keberagaman 

dan kerja sama. Pembelajaran berbasis pengalaman memberikan anak 

kesempatan untuk memahami keberagaman melalui kegiatan 

langsung, seperti kunjungan ke tempat ibadah yang berbeda. 

Pembelajaran kolaboratif melibatkan anak dalam proyek kelompok 

yang memupuk semangat bekerjasama lintas perbedaan. Selain itu, 

cerita interaktif menjadi media efektif dalam menyampaikan nilai-

nilai moral secara menarik dan mudah untuk dipahami. Tidak kalah 

penting, bermain peran juga membantu anak-anak belajar berinteraksi 

dengan semua latar belakang melalui kegiatan yang menyenangkan. 

Melalui penerapan metode-metode ini, pembelajaran moderasi 

beragama tidak hanya menjadi relevan tetapi juga menarik dan 

bermakna bagi anak-anak. Dengan demikian, nilai-nilai moderasi 

beragama dapat tertanam sejak dini, membentuk generasi yang 

 
71 Ibid., 10. 



26 

memiliki komitmen terhadap toleransi, perdamaian dan keberagaman 

di masa depan.72 Pendekatan ini sejalan dengan teori kognitif yang 

dikemukakan oleh Jean Piaget, yang menekankan pentingnya 

memahami tahapan perkembangan anak dalam proses belajar. 

Menurut Piaget, anak-anak pada usia ini berada dalam tahap pra-

operasional, di mana mereka mulai mengembangkan kemampuan 

berpikir simbolis, namun masih sangat bergantung pada pengalaman-

pengalaman konkret dalam memahami dunia di sekitarnya.73 Oleh 

karena itu, dalam konteks pendidikan moderasi beragama, metode 

pembelajaran harus dirancang sesuai dengan cara berpikir anak yang 

bersifat konkret untuk memaksimalkan penghayatan dan pengamalan 

nilai-nilai tersebut.74  

Lebih lanjut, Piaget sebagaimana dijelaskan oleh Leny 

menekankan pentingnya pengalaman langsung dalam pembelajaran. 

Pendekatan ini relevan dalam konteks pendidikan moderasi beragama 

di PAUD, di mana  kegiatan harus dirancang untuk memungkinkan 

anak-anak berinteraksi langsung dengan teman-teman dari latar 

belakang yang berbeda. Melalui interaksi ini, mereka dapat belajar 

tentang keragaman secara nyata, memperkuat pemahaman mereka 

terhadap nilai-nilai toleransi dan inklusivitas.75 

Penelitian yang dilakukan oleh Mokh Imron Rosyadi juga 

mendukung hal ini dengan menunjukkan bahwa pembelajaran 

berbasis pengalaman efektif dalam meningkatkan pemahaman anak-

anak terhadap konsep-konsep sosial dan moral, termasuk toleransi dan 

 
72 Imam Subchi et al., "Religious Moderation in Indonesian Muslims," 

Religions 13, no. 5 (2022): 1-11. 
73 Jean Piaget dan Barebel Inhelder, Psikologi Anak, Terj Miftahul 

Jannah, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), 5-6. 
74 Leny Marinda, “Teori Perkembangan Kognitif Jean Piaget dan 

Problematikanya pada Anak Usia Sekolah Dasar,” An-Nisa’: Jurnal Kajian 

Perempuan dan Keislaman 13, no. 1 (2020), 116-152. 
75 Ali Imron, “Penguatan Islam Moderat melalui Metode Pembelajaran 

Demokrasi di Madrasah Ibtidaiyah,” Edukasia Islamika: Jurnal Pendidikan 

Islam 3, no. 1 (2018): 1–17. 



27 

empati.76 Hal ini sejalan dengan elemen kunci dalam pendidikan 

keberagaman, sebagaimana dijelaskan pada Tabel 1.2 di bawah ini 

yang mencakup pengakuan terhadap keberagaman, dialog atau cerita 

yang berkaitan dengan kebudayaan dan keterlibatan siswa. Elemen-

elemen ini menjadi panduan penting untuk membangun pembelajaran 

yang tidak hanya teoretis tetapi juga aplikatif dalam menanamkan 

nilai-nilai keberagaman sejak usia dini. 

 

Tabel 1.2 

Elemen Pembelajaran Moderasi Beragama 

Elemen Deskripsi  

pengakuan 

terhadap 

keberagaman 

anak diperkenalkan pada keragaman identitas 

agama, budaya, bahasa dan tradisi melalui kegiatan 

pembelajaran yang sesuai dengan perkembangan 

anak. 

dialog dan cerita 

bertema 

kebudayaan 

cerita, dongeng atau kisah nyata digunakan untuk 

membuka ruang diskusi sederhana yang membantu 

anak memahami pengalaman orang lain dan 

menumbuhkan sikap empati. 

keterlibatan aktif 

anak 

anak-anak dilibatkan dalam aktivitas kolaboratif, 

bermain peran, pembelajaran berbasis proyek, 

pengenalan lintas budaya dan kegiatan eksploratif 

yang memungkinkan mereka mengalami interaksi 

sosial yang beragam. 

keteladanan guru guru menjadi figur pembimbing, yang dapat 

menjadi contoh anak-anak dalam bersikap 

moderat, adil dan inklusif. Anak belajar melalui 

observasi dan peniruan (modeling) 

pembiasaan nilai-

nilai inklusif 

nilai-nilai seperti toleransi, adil, empati dan gotong 

royong ditanamkan melalui rutinitas seperti: 

berbagi, menyapa, menyelesaikan konflik dan 

membantu teman 

kolaborasi antara 

sekolah dan orang 

tua 

guru dan orang tua menjalin komunikasi terbuka 

mengenai nilai yang diajarkan di sekolah agar 

terjadi kesinambungan pembiasaan di rumah. 

 
76 Mokh. Imron Rosyadi, “Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Berbasis Pengalaman: Urgensi dan Implementasi,” Edukasia Islamika 2, no. 2 

(2017): 291-309. 



28 

Dialog juga dilakukan saat ada perbedaan 

pandangan. 

lingkungan belajar 

yang inklusif 

lingkungan kelas dirancang dengan baik dari segi 

gambar, aktivitas, maupun pendekatan 

pembelajaran agar semua anak merasa diterima dan 

dihargai keberadaannya. 

penggunaan media 

tematik 

keberagaman 

lagu, poster, buku cerita bergambar, serta aktivitas 

bermain yang bertema keberagaman digunakan 

untuk memperkuat pemahaman tentang hidup 

berdampingan secara damai. 

Data diadaptasi dari Ulfatul Husna dan Muhammad Thohir 77 

 

Tabel 1.2 di atas merangkum elemen-elemen kunci dalam 

pendidikan moderasi beragama yang menjadi pedoman utama dalam 

merancang metode pembelajaran. Pengakuan terhadap keberagaman 

mendorong anak-anak untuk belajar menghargai perbedaan budaya, 

agama dan ras melalui kegiatan yang memperkenalkan mereka pada 

realitas sosial di lingkungan sekitar. Dialog atau cerita yang berkaitan 

dengan kebudayaan berfungsi sebagai media untuk memperkuat 

interaksi antarkelompok di mana anak-anak dapat berbagi pengalaman 

dan pemahaman. Sementara itu, keterlibatan anak memastikan aktif 

dalam proses pembelajaran, misalnya melalui kegiatan kolaboratif, 

bermain peran atau pembelajaran berbasis proyek secara bersama-

sama. 

Dengan memadukan elemen-elemen ini ke dalam aktivitas 

sehari-hari, pendidikan moderasi beragama dapat membantu 

menciptakan suasana belajar yang inklusif dan aplikatif. Hal ini 

memastikan bahwa nilai-nilai toleransi, empati dan penghargaan 

terhadap perbedaan tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi 

juga diterapkan dalam tindakan nyata sesuai dengan kebutuhan dan 

karakteristik anak usia dini. 

 

 

 
77 Ulfatul Husna dan Muhammad Thohir, “Religious Moderation as a 

New Approach to Learning Islamic Religious Education in Schools,” Jurnal 

Pendidikan Islam 14, no. 1 (2020): 199–222. 



29 

E. Kerangka Teori 

Penelitian ini menggunakan teori pembelajaran sosial yang 

dikembangkan oleh Albert Bandura sebagai kerangka analisis utama. 

Pemilihan teori ini didasarkan pada kesesuaiannya dengan 

karakteristik anak usia dini yang dapat dipengaruhi oleh proses 

modeling sosial dalam pembentukan sikap dan perilaku. Teori ini 

membantu menjelaskan bagaimana internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama terjadi melalui empat tahapan, yakni atensi, retensi, 

reproduksi, dan motivasi. Dengan demikian, pembelajaran moderasi 

beragama di PAUD dapat dipahami sebagai proses interaksi sosial 

yang berlangsung dinamis, bukan semata-mata kegiatan instruksional 

yang satu arah. 

Selain itu, penelitian ini juga memperkuat analisisnya dengan 

menggunakan teori pendidikan multikultural yang dikembangkan oleh 

James A. Banks. Teori ini menekankan pentingnya integrasi nilai, 

materi, dan pengalaman keberagaman ke dalam kurikulum dan praktik 

pembelajaran. Banks menguraikan dimensi-dimensi seperti content 

integration, equity pedagogy, dan prejudice reduction yang relevan 

untuk melihat bagaimana nilai moderasi dapat ditanamkan sejak usia 

dini melalui pembelajaran yang adil, inklusif, dan reflektif terhadap 

keragaman. Jika Social Learning Theory membantu menjelaskan 

proses internalisasi nilai moderasi pada level individu anak melalui 

peniruan dan pembiasaan, maka teori Banks memberikan kerangka 

untuk memahami bagaimana lingkungan sekolah, kurikulum, dan 

strategi pedagogis dapat dirancang agar mendukung tumbuhnya sikap 

moderat secara sistematis. Dengan memadukan kedua teori ini, 

penelitian memperoleh pijakan teoretis yang kuat untuk menjelaskan 

praktik pembelajaran moderasi beragama di lembaga PAUD secara 

komprehensif, baik dari sisi psikologis maupun pedagogis. 

Dengan landasan itu, kajian ini diawali dengan teori 

pembelajaran sosial Albert Bandura, teori ini memberikan pijakan 

untuk memahami bagaimana anak usia dini belajar nilai moderasi 

beragama melalui pengamatan, peniruan, dan pengalaman sosial 

sehari-hari 

 



30 

1. Teori Pembelajaran Sosial (Social Learning)  

Teori pembelajaran sosial yang dikembangkan oleh Albert 

Bandura memberikan kontribusi besar dalam memahami bagaimana 

proses belajar terjadi tidak hanya melalui instruksi langsung atau 

penguatan perilaku, tetapi juga melalui pengamatan terhadap 

lingkungan sosial.78 Berbeda dari pendekatan behavioristik murni 

yang berfokus pada stimulus dan respons,79 teori pembelajaran sosial 

menegaskan bahwa manusia, termasuk anak-anak, belajar melalui 

interaksi sosial dan pengamatan terhadap perilaku orang lain.80  

Albert Bandura memandang bahwa perilaku manusia 

merupakan hasil dari interaksi dinamis antara faktor personal, perilaku 

dan lingkungan.81 Pendekatan ini dikenal sebagai reciprocal 

determinism,82 di mana ketiga unsur tersebut saling memengaruhi dan 

membentuk proses belajar.83 Dalam kerangka ini, individu tidak hanya 

bereaksi terhadap lingkungan secara pasif, tetapi juga berperan aktif 

dalam memilih, memodifikasi dan membentuk lingkungan 

 
78 Albert Bandura, Social Learning Theory (Englewood Cliffs, NJ: 

Prentice Hall, 1977), 73; Ronald L. Akers dan Wesley G. Jennings, Social 

Learning Theory, dalam The Handbook of Criminological Theory, diedit oleh 

Alex R. Piquero (Hoboken, NJ: John Wiley & Sons, 2015), 230; Nurul Wahyuni 

dan Wahidah Fitriani, "Relevansi Teori Belajar Sosial Albert Bandura dan 

Metode Pendidikan Keluarga dalam Islam," Qalam: Jurnal Ilmu Kependidikan 

11, no. 2 (2022): 60–66.  
79 Novi Irwan Nahar, "Penerapan Teori Belajar Behavioristik dalam 

Proses Pembelajaran," Nusantara: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial 1, no. 1 

(2016): 64–74. 
80 Janette R. Hill, Liyan Song and Richard E. West, "Social Learning 

Theory and Web Based Learning Environments: A Review of Research and 

Discussion of Implications," The American Journal of Distance Education 23, 

no. 2 (2009): 88–103; Sisin Warini, Yasnita Nurul Hidayat dan Darul Ilmi, "Teori 

Belajar Sosial dalam Pembelajaran," ANTHOR: Education and Learning Journal 

2, no. 4 (2023): 566–576. 
81Bandura, Social Learning Theory, 47. 
82 Albert Bandura, "Social-Learning Theory of Identificatory Processes," 

dalam Handbook of Socialization Theory and Research, disunting oleh David A. 

Goslin (Chicago: Rand McNally, 1969), 213–262. 
83 Travis Christopher Pratt et al., "The Empirical Status of Social Learning 

Theory: A Meta‐Analysis," Justice Quarterly 27, no. 6 (2010): 765–802. 



31 

sosialnya.84 Anak usia dini dalam fase perkembangan yang baik 

menunjukkan sensitivitas terhadap perilaku orang dewasa di sekitar 

mereka, termasuk guru, orang tua dan teman sebaya.85  

Teori pembelajaran sosial menempatkan observasi 

(observational learning) sebagai inti dari proses belajar.86 Albert 

Bandura mengidentifikasi empat tahapan penting dalam proses belajar 

melalui observasi, yaitu atensi, retensi, reproduksi dan motivasi.  

 

 
Gambar 1.1 Social Learning Theory 

 

Pertama, atensi merujuk pada fokus perhatian anak terhadap 

sosok model, dalam hal ini adalah guru yang menjadi objek 

pengamatan. Tingkat perhatian anak dipengaruhi oleh berbagai faktor, 

antara lain kejelasan perilaku yang ditampilkan oleh model, daya tarik 

atau karisma model, keterkaitan model dengan kehidupan anak, serta 

kedekatan emosional yang terjalin antara anak dan model tersebut. 

Dalam lingkungan PAUD, guru memiliki posisi yang sangat strategis 

karena mereka merupakan figur yang dihormati dan dicontoh oleh 

 
84 Titik Kristiyani, Self-Regulated Learning: Konsep, Implikasi dan 

Tantangannya bagi Siswa di Indonesia (Yogyakarta: Sanata Dharma University 

Press, 2020), 114. 
85 Sukatin et al., "Analisis Perkembangan Emosi Anak Usia Dini," Golden 

Age: Jurnal Ilmiah Tumbuh Kembang Anak Usia Dini 5, no. 2 (2020): 77–90. 
86 Molli Wahyuni dan Nini Ariyani, Teori Belajar dan Implikasinya 

dalam Pembelajaran (Jakarta: Edu Publisher, 2020), 82. 



32 

anak-anak.87 Guru yang menunjukkan sikap toleran, adil dan 

menghargai perbedaan akan menjadi model yang diamati dan ditiru 

oleh anak-anak.88  

Kedua adalah retensi, yakni kemampuan anak untuk 

menyimpan informasi perilaku yang diamati dalam bentuk 

representasi mental. Proses ini melibatkan pengkodean informasi 

secara simbolik melalui bahasa, gambar atau pengalaman emosional. 

Dalam kegiatan PAUD, retensi dapat dibantu melalui kegiatan cerita 

bergambar, diskusi ringan atau kegiatan bermain peran yang 

merepresentasikan nilai-nilai kebersamaan dan toleransi. Kegiatan ini 

membantu anak menginternalisasi nilai yang ditampilkan oleh guru 

dan lingkungan sosialnya. 

Tahap ketiga adalah reproduksi, yaitu kemampuan anak untuk 

menampilkan kembali perilaku yang telah diamati. Anak perlu 

memiliki kemampuan motorik, kognitif dan sosial untuk meniru 

perilaku tersebut. Dalam konteks pembelajaran moderasi beragama, 

anak-anak akan  melihat dalam tindakan anak yang berbagi mainan 

dengan teman berbeda latar agama, mengucapkan salam, tidak 

mengolok teman dan menunjukkan sikap ramah kepada semua orang. 

Peniruan perilaku ini menjadi indikator bahwa proses belajar melalui 

observasi berjalan dengan baik. 

Tahap keempat adalah motivasi, yang menjadi pendorong utama 

bagi anak untuk menampilkan perilaku yang telah dipelajari. Motivasi 

dapat berasal dari faktor eksternal seperti pujian dari guru dan teman, 

penerimaan sosial dalam kelompok, serta dukungan dari keluarga. Di 

samping itu, motivasi juga dapat tumbuh dari faktor internal berupa 

rasa puas karena melakukan tindakan baik atau mendapatkan 

pengalaman positif dari interaksi sosial. Dalam praktik pembelajaran 

 
87 Mieke Lunenberg, Fred Korthagen and Anja Swennen, "The Teacher 

Educator as a Role Model," Teaching and Teacher Education 23, no. 5 (2007): 

586–601; Sarwan Mukaffan, "Interpretasi Guru Agama sebagai Role Model 

dalam Mengintegrasikan Karakter Religius Peserta Didik," Fukuri: Journal of 

Psychology 1, no. 1 (2025): 22–35. 
88 Naurur Rifqi, "Strategi Internalisasi Nilai-Nilai Karakter Religius dan 

Integritas Siswa Sekolah Dasar," Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 9, no. 

1 (2024): 4916–4930. 



33 

di PAUD, penguatan terhadap perilaku moderat seperti toleransi, 

saling membantu dan menghargai teman menjadi bagian penting dari 

strategi pendidikan berbasis teori ini.89 

Lingkungan belajar yang kondusif menjadi prasyarat utama 

dalam teori pembelajaran sosial. Anak-anak tidak belajar secara 

terpisah dari lingkungan, melainkan menyerap nilai-nilai yang mereka 

lihat dan alami secara langsung.90 Penulis menilai lembaga PAUD 

dapat menciptakan lingkungan yang menyenangkan, terbuka terhadap 

keberagaman, serta membangun iklim inklusif yang memungkinkan 

anak merasa aman dalam mengekspresikan dirinya. Guru dan tenaga 

kependidikan harus dilibatkan secara aktif dalam pengembangan 

budaya sekolah yang mencerminkan nilai moderasi beragama. 

Penerapan teori pembelajaran sosial dalam pembelajaran 

moderasi beragama mengharuskan adanya konsistensi antara kata dan 

tindakan.91 Nilai-nilai seperti menghargai perbedaan, menolak 

kekerasan dan membangun kerja sama tidak cukup diajarkan melalui 

ceramah atau hafalan. Anak-anak belajar dari teladan nyata yang 

diberikan oleh guru. Penting bagi guru untuk menjadi role model yang 

mampu menunjukkan sikap moderat dalam interaksi sehari-hari. 

Misalnya, ketika terjadi konflik antar-anak, guru tidak hanya 

menyelesaikan masalah secara otoriter, tetapi mengajak anak 

berdialog, mendengarkan pendapat mereka dan mencari solusi 

bersama.  

Teori pembelajaran sosial juga memberikan ruang bagi refleksi 

kritis terhadap dinamika sosial yang berlangsung di lingkungan 

PAUD.92 Anak-anak sering membawa nilai-nilai dari rumah ke 

 
89 Sumianto et al., "Pembelajaran Sosial-Kognitif di Sekolah Dasar: 

Implementasi Teori Albert Bandura," Indonesian Research Journal on 

Education 4, no. 4 (2024): 102–109. 
90 Gusnarib Wahab dan Rosnawati, Teori-Teori Belajar dan 

Pembelajaran (Bandung: Erlangga, 2011), 45. 
91 Aulia Salsabila, “Implementasi Metode Pembiasaan Dalam 

Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama pada Anak Usia Dini di TK 

Kartika Banda Aceh” (Disertasi, UIN Ar-Raniry Banda Aceh, 2024), 107. 
92 Muharram et al., "Peran Guru PAUD Membuat Lingkungan Belajar 

Multiliterasi yang Berorientasi Berpikir Desain Tata Ruang di RA Al-Nisa 



34 

sekolah, termasuk cara pandang terhadap agama, perbedaan dan figur 

yang dihormati. Guru harus peka terhadap kemungkinan adanya sikap 

eksklusif atau prasangka yang terbawa dari rumah dan menjadi tugas 

lembaga PAUD untuk mentransformasikannya melalui pendekatan 

sosial yang hangat dan inklusif. Untuk itu, komunikasi antara guru dan 

orang tua menjadi kunci agar proses pembelajaran sosial tidak terputus 

di lingkungan rumah dan sekolah dapat dikemas melalui kegiatan 

parenting atau buku komunikasi.93  

Secara teoretis, teori pembelajaran sosial relevan dengan 

pembelajaran moderasi beragama di PAUD karena memberikan 

penekanan pada pentingnya interaksi sosial, observasi terhadap 

perilaku model dan penguatan lingkungan sebagai arena belajar. Teori 

ini membantu menjelaskan bagaimana anak usia dini dapat menyerap 

dan mereproduksi nilai-nilai yang ditampilkan oleh guru dan 

lingkungan sekolah secara konsisten. Penanaman nilai moderasi 

beragama bukanlah proses instan, tetapi merupakan hasil akumulasi 

pengalaman sosial anak yang diulang dan diperkuat dari waktu ke 

waktu.  

Dengan menggunakan teori pembelajaran sosial sebagai 

landasan konseptual, penelitian ini menempatkan guru sebagai aktor 

kunci dalam proses internalisasi nilai moderasi. Guru tidak hanya 

mengajar, tetapi juga menghidupi nilai yang diajarkan.94 Dalam 

jangka panjang, penerapan teori ini diharapkan dapat membentuk 

identitas sosial anak yang inklusif, menghargai keberagaman dan 

memiliki kesiapan untuk hidup dalam masyarakat plural. 

Pembelajaran moderasi beragama di PAUD melalui pendekatan ini 

 
Labschool Prodi PIAUD Fakultas Tarbiyah IAIN Bone," Jurnal PAUD 

Agapedia 6, no. 1 (2022): 79–90. 
93 Marjory Ebbeck et al., “Singaporean Parents’ Views of Their Young 

Children’s Access and Use of Technological Devices,” Early Childhood 

Education Journal 44, no. 2 (2016): 127−134. 
94 Elaine B. Johnson, Contextual Teaching and Learning: Menjadikan 

Kegiatan Belajar-Mengajar Mengasyikkan dan Bermakna, diterjemahkan oleh 

Ibnu Setiawan (Bandung: Kaifa, 2010), 139; Yohana Simorangkir dan Dorlan 

Naibaho, "Profesionalisme Guru PAK dalam Membentuk Karakter Peserta 

Didik," Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora 4, no. 1 (2025): 911–920. 



35 

dapat menjadi fondasi penting bagi pembentukan karakter bangsa 

yang damai dan berkeadaban sejak usia dini. 

 

2. Prinsip Dasar Teori Pembelajaran Sosial 

Salah satu prinsip dasar dalam teori pembelajaran sosial adalah 

yang pertama adalah : 

a. Observational learning, yaitu proses belajar yang terjadi ketika 

seseorang mengamati perilaku orang lain dan menjadikannya 

sebagai referensi untuk bertindak. Bandura menjelaskan bahwa 

individu, khususnya anak-anak, tidak harus mengalami 

langsung suatu tindakan untuk mempelajarinya, melainkan 

cukup dengan mengamati dan menyimpan dalam memori untuk 

kemudian direproduksi dalam situasi yang sesuai. Proses ini 

mengandaikan bahwa anak memiliki kemampuan untuk 

memproses informasi secara simbolik dan membentuk 

representasi mental atas perilaku yang diamatinya.95 

Bagi anak usia dini, mekanisme belajar melalui 

pengamatan merupakan proses yang sangat dominan karena 

pada fase perkembangan ini, kemampuan verbal dan abstraksi 

mereka masih terbatas.96 Mereka lebih responsif terhadap 

isyarat visual dan tindakan nyata yang diperlihatkan oleh orang 

lain, terutama oleh figur yang mereka anggap penting. Guru, 

orang tua, dan teman sebaya menjadi sumber utama 

pengamatan, dan dari merekalah anak-anak banyak belajar 

berbagai bentuk perilaku sosial. Pengamatan yang berulang 

terhadap suatu tindakan akan meningkatkan kemungkinan 

terjadinya peniruan, terutama jika perilaku tersebut disertai 

dengan hasil atau konsekuensi yang dianggap positif oleh 

 
95 Sisin Warini, Yasnita Nurul Hidayat, and Darul Ilmi, "Teori Belajar 

Sosial dalam Pembelajaran," ANTHOR: Education and Learning Journal 2, no. 

4 (2023): 566–576 
96 Herawati, "Memahami Proses Belajar Anak," Bunayya: Jurnal 

Pendidikan Anak 4, no. 1 (2020): 27–48. 



36 

anak.97 Observational learning mencakup serangkaian tahapan: 

memperhatikan (attention), mengingat (retention), 

memproduksi ulang (reproduction), dan termotivasi 

(motivation). Keempat aspek ini saling berhubungan dalam 

membentuk proses belajar yang utuh melalui media sosial dan 

pengalaman yang diamati. Dalam kerangka ini, lingkungan 

sosial bukan hanya menyediakan stimulus, tetapi juga struktur 

representatif yang memungkinkan anak menangkap dan 

memproses makna sosial dari tindakan yang ditampilkan oleh 

orang lain. 

b. Modeling (Peniruan Perilaku) 

Konsep modeling atau peniruan perilaku merupakan bagian 

integral dari pembelajaran sosial.98 Bandura mengemukakan 

bahwa perilaku individu sangat dipengaruhi oleh model yang 

diamatinya, terutama model yang dianggap berwibawa, 

memiliki hubungan emosional atau menunjukkan daya tarik 

tertentu. Anak-anak secara alami mencari figur panutan dalam 

proses belajarnya dan perilaku model tersebut akan direkam, 

dianalisis, dan pada gilirannya ditiru oleh anak sesuai kapasitas 

dan kecocokan dalam konteks sosialnya.99 Proses modeling 

terjadi ketika individu menginternalisasi tindakan, sikap atau 

respons sosial tertentu melalui interaksi tidak langsung yakni 

melalui observasi yang konsisten.100 Dalam praktiknya, 

modeling dapat bersifat eksplisit maupun implisit. Modeling 

eksplisit muncul dalam bentuk tindakan yang ditunjukkan 

 
97 Susan Edwards and Jo Bird, "Observing and Assessing Young 

Children’s Digital Play in the Early Years: Using the Digital Play Framework," 

Journal of Early Childhood Research 15, no. 2 (2017): 158–173. 
98 Fiona S. Baker, "A Pathway to Play in Early Childhood Education 

Developed through the Explicit Modelling of Reflective Practice in Teacher 

Education in Abu Dhabi, UAE," Reflective Practice 15, no. 2 (2014): 203–217. 
99 Elfin Warnius Waruwu and Riste Tioma Silaen, "Kualitas 

Kepemimpinan Guru PAK Menjadi Figur Utama yang Diteladani Peserta Didik," 

Kharismata: Jurnal Teologi Pantekosta 6, no. 2 (2024): 186–201. 
100 Mohammad Saat Ibnu Waqfin, "Konsep Keteladanan Guru dan 

Implementasinya dalam Perspektif Pendidikan Islam," DINAMIKA: Jurnal 

Kajian Pendidikan dan Keislaman 4, no. 1 (2019): 93–104. 



37 

dengan tujuan memberi contoh, seperti mendemonstrasikan cara 

menyapa orang lain. Sementara itu, modeling implisit terjadi 

ketika perilaku seseorang diamati secara tidak langsung dan 

tetap menjadi sumber pembelajaran bagi pengamat. Model 

sosial yang baik tidak hanya ditentukan oleh apa yang 

dilakukan, tetapi juga oleh konsistensi dan konteks perilaku 

tersebut. Bandura menekankan bahwa keberhasilan modeling 

sangat dipengaruhi oleh persepsi pengamat terhadap 

kompetensi, kejujuran, dan daya tarik model. Dalam kehidupan 

sehari-hari, anak-anak akan lebih mudah meniru perilaku dari 

orang dewasa yang mereka kagumi, terutama jika perilaku 

tersebut membawa konsekuensi positif atau mendapat 

penguatan dari lingkungan sosial.  

Dalam konteks pendidikan anak usia dini, guru memiliki 

peran yang tidak tergantikan sebagai figur teladan yang menjadi 

sumber utama pembelajaran sosial anak.101 Teori pembelajaran 

sosial yang dikembangkan oleh Albert Bandura menegaskan 

bahwa anak-anak belajar perilaku, sikap dan nilai bukan hanya 

dari instruksi verbal tetapi lebih dalam lagi melalui pengamatan 

terhadap perilaku orang dewasa yang memiliki otoritas dalam 

lingkungan sosial mereka. Guru dalam hal ini berperan sebagai 

model sosial yang konsisten hadir dalam kehidupan anak-anak 

selama berada di lembaga PAUD.102 

Keteladanan guru menjadi dimensi kunci dalam 

pembelajaran moderasi beragama. Ketika guru menunjukkan 

perilaku yang menghormati perbedaan, menanggapi konflik 

antar-anak dengan pendekatan humanis dan damai,103 

 
101 Yan Yang and Delores E. McNair, "Chinese Male Early Childhood 

Education Teachers’ Perceptions of Their Roles and Professional Development," 

Gender and Education 33, no. 4 (2021): 468–482. 
102 Dakir et al., "The Model of Teachers Communication Based on 

Multicultural Values in Rural Early Childhood Education," Jurnal Obsesi: 

Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 6, no. 4 (2022): 3460–3472. 
103 Nurfitriany Fakhri, "Strategi Pendidikan Kedamaian pada Sekolah di 

Indonesia," Indonesian Journal of Learning Education and Counseling 5, no. 1 

(2022): 69–80. 



38 

menggunakan bahasa yang tidak diskriminatif serta mendorong 

kerja sama di antara anak-anak dari latar belakang yang 

beragam. Maka perilaku tersebut tidak hanya diamati tetapi juga 

diinternalisasi oleh anak-anak. Anak usia dini sangat peka 

terhadap tindakan konkret dibandingkan penjelasan verbal yang 

bersifat konseptual.104 

Dalam praktik pembelajaran sehari-hari di PAUD, guru 

tidak hanya mengelola proses belajar-mengajar secara teknis, 

tetapi juga menjadi arsitek budaya kelas.105 Budaya kelas yang 

inklusif dan damai tidak akan terbentuk tanpa keterlibatan guru 

sebagai pengarah norma-norma kebaikan yang berlaku dalam 

komunitas kecil di kelas. Guru yang memiliki sensitivitas 

terhadap keberagaman akan menciptakan atmosfer belajar yang 

nyaman, terbuka dan memberikan ruang bagi anak-anak untuk 

mengekspresikan identitas mereka secara alami. 

Guru yang menjadi model sosial dari nilai moderasi 

beragama juga memiliki tanggung jawab untuk memfasilitasi 

interaksi antar-anak yang mencerminkan penghargaan terhadap 

perbedaan.106 Misalnya, dalam permainan kelompok guru dapat 

memastikan bahwa tidak terjadi eksklusi terhadap anak yang 

berbeda latar agama, suku atau golongan tertentu. Dalam 

kegiatan bercerita, guru dapat memilih narasi yang mengandung 

pesan toleransi dan saling membantu. Dalam kegiatan reflektif 

seperti percakapan pagi, guru dapat menggali pengalaman anak 

tentang kerja sama atau perbedaan yang mereka temui.107 

 
104 Henry Mark Wellman and Susan A. Gelman, "Children's 

Understanding of the Nonobvious," dalam Advances in the Psychology of Human 

Intelligence (Hove, UK: Psychology Press, 2014), 99–135. 
105 Meredith Davis, Teaching Design: A Guide to Curriculum and 

Pedagogy for College Design Faculty and Teachers Who Use Design in Their 

Classrooms (New York: Simon and Schuster, 2017), 30. 
106 Widya Ayu Puspita, "Multikulturalisme dalam Pendidikan Anak Usia 

Dini," Visi 8, no. 2 (2013): 142-260. 
107 Moh Fikri Tanzil Mutaqin et al., "Kompetensi Parenting: Penerapan 

Pendekatan Reflektif untuk Guru Pendidikan Anak Usia Dini di Kecamatan 

Kasemen," Jurnal Pengabdian pada Masyarakat 9, no. 4 (2024): 923–930. 



39 

Dalam kerangka teori pembelajaran sosial Albert Bandura, 

guru tidak hanya berfungsi sebagai objek observasi tetapi juga 

sebagai pemicu dan penguat terhadap perilaku anak. Artinya 

guru bukan hanya memberikan contoh, tetapi juga memberikan 

penguatan sosial terhadap perilaku yang sesuai dengan nilai 

moderasi. Ketika anak menunjukkan perilaku toleran seperti 

membantu teman yang berbeda keyakinan atau tidak mengejek 

teman yang berbeda simbol agama, guru dapat memberikan 

penguatan berupa pujian atau pelibatan dalam kegiatan 

positif.108 

Model sosial yang ditampilkan oleh guru juga akan sangat 

dipengaruhi oleh budaya institusi tempat guru tersebut 

mengajar. Lembaga PAUD yang memiliki visi dan misi yang 

mendukung keberagaman akan lebih mungkin mendukung guru 

untuk menjadi model sosial yang inklusif. Sebaliknya jika 

budaya institusi bersifat homogen dan kurang terbuka terhadap 

perbedaan maka guru akan mengalami hambatan dalam 

menjalankan peran tersebut. Di sinilah sinergi antara kebijakan 

lembaga, visi kelembagaan dan praktik harian guru dalam 

kegiatan belajar mengajar. 

Kota Pekalongan sebagai daerah yang memiliki kekayaan 

keberagaman religius dan identitas budaya yang kuat, tantangan 

dan peluang bagi guru dalam memainkan peran sebagai model 

sosial dari nilai moderasi menjadi sangat kontekstual. Dalam 

masyarakat yang secara historis memiliki kekuatan tradisi 

keagamaan namun juga menghadapi arus modernisasi dan 

pluralitas guru dihadapkan pada tantangan bagaimana 

menjembatani nilai-nilai lokal dengan kebutuhan anak untuk 

hidup di dunia yang lebih terbuka. 

Penerapan teori pembelajaran sosial dalam konteks ini 

menekankan bahwa model sosial tidak dapat bersifat pasif atau 

 
108 Hasma Nur Jaya, "Keterampilan Dasar Guru untuk Menciptakan 

Suasana Belajar yang Menyenangkan," Didaktis: Jurnal Pendidikan dan Ilmu 

Pengetahuan 17, no. 1 (2017): 23-35. 



40 

netral.109 Setiap tindakan guru baik secara sadar maupun tidak 

menjadi bahan observasi bagi anak.110 Guru harus memiliki 

kesadaran reflektif terhadap perannya sebagai sumber nilai.111 

Kesadaran ini mencakup pengenalan terhadap bias pribadi, 

stereotip yang mungkin dimiliki, dan pemahaman bahwa setiap 

anak datang dengan latar budaya dan keagamaan yang berbeda. 

Pengembangan pembelajaran moderasi beragama yang berpusat 

pada keteladanan guru sebagai model sosial menuntut 

pendekatan yang sistematis. Model ini mencakup penguatan 

kapasitas guru melalui pelatihan berbasis nilai, penyusunan 

materi pembelajaran yang menyisipkan nilai moderasi secara 

tematik terintegrasi, dan evaluasi pembelajaran yang tidak 

hanya menilai aspek kognitif tetapi juga dimensi afektif dan 

sosial. 

Dengan demikian, guru dalam perspektif teori 

pembelajaran sosial bukan hanya sebagai fasilitator melainkan 

sebagai agen transformasi sosial.112 Melalui kehadirannya yang 

konsisten sebagai figur teladan guru menjadi jembatan antara 

nilai-nilai abstrak dan kehidupan nyata anak.113 Ketika guru 

berhasil menanamkan nilai moderasi melalui tindakan, suasana 

kelas dan kebijakan yang inklusif maka anak-anak akan tumbuh 

menjadi pribadi yang tidak hanya memahami pentingnya 

 
109 Marsaulina Nirmaisi Sinaga, Samuel Siringo Ringo dan Mei Ceria 

Netrallia, "Teori Belajar sebagai Landasan Bagi Pengembangan Teknologi 

Pendidikan," Jurnal Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian dan Inovasi 4, no. 

1 (2024): 9–19. 
110 Lisa Flook et al., "Effects of Mindful Awareness Practices on 

Executive Functions in Elementary School Children," Journal of Applied School 

Psychology 26, no. 1 (2010): 70–95. 
111 Ranjani Balaji Iyer, "Value-Based Education: Professional 

Development Vital Towards Effective Integration," IOSR Journal of Research & 

Method in Education (IOSR-JRME) 1, no. 1 (2013): 17–20. 
112 Muhammad Yasin et al., "Peran Guru Sebagai Agen Perubahan di 

Sekolah dan Masyarakat," Jurnal Ilmu Pendidikan & Sosial (Sinova) 2, no. 3 

(2024): 279–288. 
113 Dennis J. Moberg, "Role Models and Moral Exemplars: How Do 

Employees Acquire Virtues by Observing Others?," Business Ethics Quarterly 

10, no. 3 (2000): 675–696. 



41 

perbedaan, tetapi juga memiliki keterampilan untuk hidup 

dalam masyarakat yang plural. 

c. Reinforcement (Penguatan) 

Reinforcement atau penguatan merupakan komponen 

penting dalam memastikan bahwa perilaku yang telah dipelajari 

melalui observasi dan peniruan dapat bertahan dan terus 

diulang. Bandura membedakan antara penguatan eksternal dan 

internal. Penguatan eksternal mencakup bentuk-bentuk umpan 

balik dari luar seperti hadiah, pujian, atau pengakuan sosial, 

sedangkan penguatan internal lebih bersifat psikologis, seperti 

rasa puas, bangga, atau nyaman setelah melakukan suatu 

tindakan.114 

Dalam kerangka pembelajaran sosial, penguatan tidak 

hanya berfungsi untuk memperkuat perilaku yang diulang, 

tetapi juga menjadi tolok ukur keberterimaan sosial dari 

tindakan tersebut.115 Anak-anak cenderung akan mengulang 

perilaku yang sebelumnya mendapatkan respons positif, baik 

secara emosional maupun sosial. Sebaliknya, perilaku yang 

tidak memperoleh penguatan atau justru mendapat hukuman 

sosial, akan cenderung ditinggalkan atau tidak diulangi.116 

Bandura juga menekankan pentingnya vicarious 

reinforcement, yaitu penguatan yang diperoleh bukan dari 

pengalaman pribadi, melainkan dari mengamati orang lain 

menerima penguatan atas suatu tindakan. Misalnya, ketika anak 

melihat temannya mendapat pujian karena menunjukkan sikap 

 
114 Jeffrey J. Felixbrod dan K. Daniel O’Leary. “Effects of Reinforcement 

on Children’s Academic Behavior as a Function of Self-Determined and 

Externally Imposed Contingencies.” Journal of Applied Behavior Analysis 6, no. 

2 (1973): 241-250. 
115 Azie Rizka Lastari, "Penerapan Teknik Reinforcement Positif dalam 

Mengurangi Perilaku Agresif pada Anak di Panti Sosial Perlindungan dan 

Petirahan Sosial Anak Sasambo Matupa," Jurnal Consulenza: Jurnal Bimbingan 

Konseling dan Psikologi 8, no. 1 (2025): 107–119. 
116 Saskia van der Oord and Gail Tripp, "How to Improve Behavioral 

Parent and Teacher Training for Children with ADHD: Integrating Empirical 

Research on Learning and Motivation into Treatment," Clinical Child and 

Family Psychology Review 23, no. 4 (2020): 577–604. 



42 

sopan atau jujur, maka penguatan tersebut ikut terekam dalam 

memorinya dan mendorongnya untuk meniru tindakan serupa. 

Dengan demikian, reinforcement tidak hanya memperkuat 

perilaku yang dilakukan sendiri, tetapi juga memperluas 

jangkauan belajar melalui pengamatan terhadap konsekuensi 

sosial yang diterima oleh orang lain. 

d. Reciprocal Determinism (Determinisme Timbal Balik) 

Prinsip reciprocal determinism atau determinisme timbal 

balik adalah aspek khas dalam teori Bandura yang menegaskan 

bahwa perilaku individu merupakan hasil dari interaksi dinamis 

antara faktor personal (kognisi, emosi, kepercayaan), perilaku 

itu sendiri dan lingkungan sosial. Dalam pandangan ini, manusia 

bukan entitas pasif yang hanya merespons rangsangan 

lingkungan, melainkan agen aktif yang turut membentuk dan 

mengubah lingkungannya melalui perilaku yang ia tampilkan. 

Anak-anak, sebagai subjek pembelajaran, tidak hanya 

belajar dari lingkungannya tetapi juga berkontribusi dalam 

menciptakan dan memodifikasi lingkungan tersebut.117 

Misalnya, sikap ramah seorang anak dapat memengaruhi 

suasana kelas menjadi lebih kondusif, yang kemudian turut 

memperkuat perilaku positif dari anak lain di sekitarnya. 

Sebaliknya, jika seorang anak menunjukkan perilaku agresif dan 

tidak ditanggapi secara tepat, hal itu dapat mengganggu 

dinamika kelompok dan membentuk budaya sosial yang negatif. 

Konsep determinisme timbal balik menegaskan bahwa 

interaksi sosial merupakan medan belajar yang dinamis, di mana 

perilaku anak dibentuk oleh hubungan timbal balik antara 

pengalaman, respons, dan ekspektasi lingkungan. Lingkungan 

yang responsif memberi ruang bagi anak untuk mengeksplorasi 

nilai dan perilaku, sekaligus menciptakan sistem sosial kecil 

yang merefleksikan keseimbangan antara individu dan 

sekitarnya. 

 
117 Allen Cooper, "Nature and the Outdoor Learning Environment: The 

Forgotten Resource in Early Childhood Education," International Journal of 

Early Childhood Environmental Education 3, no. 1 (2015): 85–97. 



43 

Teori pembelajaran sosial Albert Bandura memberikan 

kerangka konseptual yang jelas untuk memahami bagaimana 

anak usia dini menginternalisasi nilai moderasi beragama 

melalui observasi, peniruan, penguatan, dan interaksi dengan 

guru, orang tua, maupun teman sebaya sebagai model sosial. 

Moderasi tidak cukup diajarkan lewat hafalan, melainkan harus 

diwujudkan dalam praktik nyata yang dihidupi anak setiap hari. 

Di sisi lain, proses ini juga dipengaruhi oleh struktur 

pendidikan. Teori pendidikan multikultural James A. Banks 

melengkapi analisis Bandura dengan menekankan pentingnya 

integrasi keberagaman ke dalam kurikulum, pendekatan 

pedagogis, dan budaya sekolah. Dengan cara ini, nilai moderasi 

tidak berhenti pada level individu, tetapi benar-benar 

terlembaga di PAUD sebagai bagian dari sistem pendidikan. 

 

3. Teori Pendidikan Multikultural 

Selain teori pembelajaran sosial yang dikembangkan oleh 

Albert Bandura, penelitian ini juga menggunakan teori pendidikan 

multikultural dari James A. Banks sebagai landasan analisis tambahan. 

Pemilihan teori Banks didasarkan pada relevansinya dalam 

memahami proses pendidikan di tengah masyarakat yang plural, 

termasuk dalam konteks PAUD di Kota Pekalongan yang memiliki 

keragaman agama, budaya, dan tradisi. Pendidikan anak usia dini 

bukan hanya proses transfer pengetahuan, tetapi juga arena sosialisasi 

nilai-nilai yang mencerminkan keberagaman sosial, sehingga teori ini 

memberikan kerangka yang melengkapi perspektif Bandura. 

James A. Banks mengidentifikasi lima dimensi utama 

pendidikan multikultural yang dapat menjadi acuan dalam merancang 

strategi pembelajaran yang inklusif: 

a. Integrasi Konten (Content Integration)  

Dimensi ini menekankan perlunya memasukkan perspektif 

budaya, etnis, dan agama yang beragam ke dalam kurikulum. 

Dalam konteks PAUD, hal ini dapat diwujudkan dengan 

menghadirkan cerita rakyat dari berbagai daerah, mengenalkan 

lagu-lagu kebangsaan dan tradisional, serta menggunakan 



44 

media pembelajaran yang mencerminkan keragaman identitas 

anak. Integrasi konten membuat anak terbiasa melihat 

perbedaan sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari. 

b. Proses Konstruksi Pengetahuan (The Knowledge Construction 

Process) 

Dimensi ini mengajak anak-anak untuk menyadari bagaimana 

pengetahuan dibentuk melalui sudut pandang yang berbeda. 

Guru di PAUD dapat memfasilitasi diskusi sederhana, 

permainan peran, atau kegiatan menggambar yang membantu 

anak memahami bahwa setiap orang dapat memiliki 

pengalaman, cara pandang, dan cerita yang berbeda. Proses ini 

menanamkan kesadaran awal bahwa pengetahuan bukan 

sesuatu yang tunggal, melainkan lahir dari keragaman 

perspektif. 

c. Pedagogi Kesetaraan (An Equity Pedagogy) 

Banks menekankan pentingnya metode pengajaran yang sesuai 

dengan keragaman gaya belajar, latar belakang budaya, dan 

status sosial anak. Dalam konteks PAUD, hal ini berarti guru 

harus kreatif menyesuaikan pendekatan pembelajaran agar 

semua anak mendapat kesempatan berkembang. Anak-anak 

yang berbeda latar belakang tidak boleh merasa tersisih atau 

kurang dihargai. Penggunaan permainan kolaboratif, 

pembelajaran tematik, dan aktivitas berbasis kelompok kecil 

dapat memfasilitasi terciptanya kesetaraan tersebut. 

d. Pengurangan Prasangka (Prejudice Reduction)  

Dimensi ini fokus pada usaha menurunkan stereotip dan 

prasangka antar kelompok. PAUD dapat menjadi ruang yang 

strategis untuk mengenalkan sikap saling menghormati sejak 

dini. Guru dapat membangun aktivitas yang menekankan 

kebersamaan, misalnya melalui permainan lintas kelompok, 

kegiatan berbagi, serta perayaan hari besar yang beragam. 

Semakin sering anak mengalami interaksi positif dengan 

perbedaan, semakin kecil kemungkinan prasangka tumbuh 

dalam diri mereka. 



45 

e. Pemberdayaan Budaya Sekolah dan Struktur Sosial 

(Empowering School Culture and Social Structure) 

Dimensi terakhir menekankan pentingnya membangun budaya 

sekolah yang adil, inklusif, dan memberdayakan seluruh anak 

tanpa membedakan latar belakang. Lembaga PAUD yang 

memiliki visi keberagaman akan menciptakan iklim belajar 

yang ramah, sehingga anak-anak merasa aman dan dihargai. 

Guru, orang tua, dan pengelola sekolah perlu bersama-sama 

menciptakan lingkungan yang mendukung praktik moderasi 

beragama secara konsisten. 

 

Dengan mengintegrasikan teori pendidikan multikultural 

Banks, penelitian ini menegaskan bahwa pembelajaran moderasi 

beragama di PAUD tidak hanya berlangsung melalui keteladanan 

sosial (sebagaimana dijelaskan Bandura), tetapi juga melalui desain 

kurikulum, metode pengajaran, serta budaya sekolah yang inklusif. 

Bandura memberi kerangka mikro tentang bagaimana anak belajar 

melalui pengamatan dan interaksi sosial, sementara Banks 

memberikan kerangka makro mengenai bagaimana sistem pendidikan 

dapat dirancang untuk merayakan keragaman dan mengurangi 

eksklusivitas. 

Kombinasi kedua teori ini memperkuat analisis penelitian. Teori 

Bandura menjelaskan mekanisme internalisasi nilai pada level 

individu anak melalui modeling, reinforcement, dan reciprocal 

determinism. Sementara itu, teori Banks menjelaskan strategi 

kelembagaan dan struktural agar nilai-nilai tersebut dapat tumbuh 

secara konsisten dalam lingkungan PAUD. Dengan demikian, 

kerangka teori ganda ini diharapkan mampu menjelaskan bagaimana 

pembelajaran moderasi beragama dapat diarusutamakan sejak usia 

dini, baik melalui interaksi sehari-hari maupun melalui struktur 

pendidikan yang lebih luas. 

 

 

 

 



46 

F. Metode Penelitian  

1. Pendekatan Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif untuk 

menggambarkan dan memahami pengarusutamaan pembelajaran 

moderasi beragama dalam praktik pembelajaran di lembaga 

pendidikan anak usia dini (PAUD) di Kota Pekalongan. Pendekatan 

ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali secara 

mendalam makna, proses dan pengalaman yang terjadi di lingkungan 

pendidikan anak usia dini, terutama yang berkaitan dengan 

internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui praktik 

pembelajaran. Tujuan dari pendekatan ini bukan hanya untuk 

menjelaskan apa yang terjadi, tetapi juga bagaimana dan mengapa 

proses tersebut berlangsung dalam konteks sosial, kultural dan 

pedagogis. Creswell mendefinisikan pendekatan kualitatif sebagai 

proses penyelidikan yang digunakan untuk memahami suatu masalah 

sosial dengan membangun gambaran yang holistik, disajikan dalam 

bentuk kata-kata dan dilaporkan secara rinci dalam konteks ilmiah.118  

Pendekatan ini memungkinkan pemahaman mendalam tentang 

bagaimana praktik pembelajaran moderasi beragama di Lembaga 

PAUD Kota Pekalongan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 

untuk menangkap dinamika sosial yang kompleks, termasuk 

bagaimana nilai-nilai keagamaan yang moderat disampaikan, 

ditafsirkan dan dipraktikkan oleh guru, anak dan lembaga pendidikan. 

Hossein Nassaji menekankan bahwa penelitian kualitatif melibatkan 

pendekatan interpretif dan naturalistik,119 yang memungkinkan 

peneliti memahami praktik pembelajaran moderasi beragama pada 

anak usia dini.  

 
118 John W. Creswell and J. David Creswell, Research Design: 

Qualitative, Quantitative and Mixed Methods Approaches (Thousand Oaks, CA: 

SAGE Publications, 2017), 83; Monanol Survived Charli, Shimekit Kelkay 

Eshete and Kenenisa Lemi Debela, “Learning How Research Design Methods 

Work: A Review of Creswell’s Research Design: Qualitative, Quantitative and 

Mixed Methods Approaches,” The Qualitative Report 27, no. 12 (2022): 29-60. 
119 Hossein Nassaji, “Good Qualitative Research,” Language Teaching 

Research 24, no. 4 (2020): 427–437. 



47 

Willig menyoroti bahwa penelitian kualitatif menghasilkan 

temuan yang kaya dan kontekstual tentang pengalaman manusia. Pada 

studi ini, pendekatan tersebut memungkinkan eksplorasi mendalam 

terhadap nilai-nilai seperti toleransi, kerja sama, penghargaan terhadap 

perbedaan, serta sikap non-diskriminatif yang dilakukan oleh anak-

anak. Peneliti juga mengamati bagaimana guru sebagai model sosial 

memengaruhi perilaku anak dalam memahami dan menjalani nilai-

nilai tersebut. Pendekatan kualitatif memberikan ruang untuk 

menangkap nuansa proses pembelajaran yang tidak dapat dijelaskan 

sepenuhnya melalui pendekatan kuantitatif yang bersifat numerik.120 

Jacobson dan Mustafa menekankan pentingnya refleksivitas 

peneliti dalam penelitian kualitatif, yang melibatkan kesadaran diri 

dan analisis kritis terhadap posisi peneliti.121 Hal ini penting untuk 

memahami bagaimana latar belakang peneliti dapat memengaruhi 

interpretasi data. Santos dkk., menyoroti penggunaan berbagai metode 

pengumpulan data dalam penelitian kualitatif, yang meningkatkan 

kredibilitas dan kedalaman pemahaman.122  

Pada umumnya pendekatan kualitatif digunakan untuk 

menjawab pertanyaan mengenai bagaimana, dimana, apa, kapan dan 

mengapa suatu tindakan atau praktik dijalankan oleh individu atau 

kelompok dalam konteks permasalahan yang spesifik.123 Maka dari itu 

penelitian ini bertujuan untuk menelusuri bagaimana praktik 

pembelajaran moderasi beragama dilaksanakan di lembaga 

pendidikan anak usia dini di Kota Pekalongan, mengapa nilai-nilai 

moderasi perlu diarusutamakan sejak dini dan apa bentuk model 

pembelajaran yang kontekstual dan ramah anak yang dapat 

 
120 Carla Willig, “What Can Qualitative Psychology Contribute to 

Psychological Knowledge?,” Psychological Methods 24, no. 6 (2019): 796–804. 
121 Danielle Jacobson and Nida Mustafa, “Social Identity Map: A 

Reflexivity Tool for Practicing Explicit Positionality in Critical Qualitative 

Research,” International Journal of Qualitative Methods 18 (2019): 1–12. 
122 Karine da Silva Santos et al., “The Use of Multiple Triangulations as 

A Validation Strategy in A Qualitative Study,” Ciencia e Saude Coletiva 25, no. 

2 (2020): 65. 
123 Musab A. Oun dan Christian Bach, “Qualitative Research Method 

Summary,” Jornal of Multidisciplinary Engineering and Science and 

Technology 1, no. 5 (2014): 252-258. 



48 

dikembangkan dalam lingkungan tersebut. Penelitian kualitatif ini 

akan dianalisis secara menyeluruh dan terintegrasi untuk memahami 

dinamika sosial-pedagogis yang melingkupi proses internalisasi nilai 

moderasi beragama dalam konteks pendidikan anak usia dini, dengan 

mempertimbangkan relasi antara guru, anak, kurikulum, serta nilai-

nilai yang hidup dalam masyarakat sekitar. 

 

2. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah fenomenologi. Penelitian 

fenomenologi dipilih untuk memahami makna fenomena yang 

kompleks dan prosesnya dalam praktik kehidupan sosial.124 Dalam 

konteks ini, kelompok yang diteliti adalah sekolah atau lembaga 

PAUD yang menerapkan nilai-nilai moderasi beragama dalam 

kegiatan belajar mengajar. Peneliti menekankan keterlibatan langsung 

dan pengamatan partisipatif untuk menangkap makna yang ada dalam 

rutinitas dan praktik pembelajaran mereka. 

Studi fenomenologi dilakukan untuk mendeskripsikan 

pemaknaan umum dari sejumlah individu terhadap berbagai 

pengalaman hidup terkait konsep atau fenomena.125 Peneliti mengkaji 

sejumlah subyek dan mengembangkan gaya dan relasi makna dari 

suatu fenomena. Dalam konteks ini, pendekatan fenomenologi tidak 

hanya berhenti pada deskripsi fakta sosial, melainkan juga berupaya 

menggali makna yang lebih dalam melalui analisis yang reflektif dan 

interpretatif.126 

Pendekatan fenomenologi dalam penelitian ini tidak terbatas 

pada aspek empiris semata, melainkan mencakup pendekatan yang 

bersifat holistik untuk menelaah sumber-sumber persepsi, pemikiran 

 
124 Shane R. Brady, “Utilizing and Adapting the Delphi Method for Use 

in Qualitative Research,” International Journal of Qualitative Methods 14, no. 5 

(2015): 1–6. 
125 Gusmira Wita dan Irhas Fansuri Mursal, "Fenomenologi dalam Kajian 

Sosial: Sebuah Studi tentang Konstruksi Makna," Titian: Jurnal Ilmu Humaniora 

6, no. 2 (2022): 325-338. 
126 Henrik Gert Larsen dan Philip Adu, The Theoretical Framework in 

Phenomenological Research: Development and Application (London: 

Routledge, 2022): 43-44. 



49 

dan kehendak individu.127 Dalam disertasi ini, pendekatan 

fenomenologi digunakan untuk mendekati setidaknya dua aspek 

utama: pertama, aspek subjektif dari para pelaku; dan kedua, tindakan 

yang memiliki makna beragam, baik bagi pelaku itu sendiri maupun 

bagi orang lain. Untuk memperoleh pemahaman yang mendalam 

mengenai aspek tersebut, fokus utama diarahkan pada penelusuran 

makna yang dikemukakan oleh para pelaku, bukan berdasarkan 

interpretasi peneliti semata.128 

Pendekatan fenomenologi dipandang relevan dalam penelitian 

ini karena bertujuan memahami suatu fenomena berdasarkan 

pengalaman subjektif individu, khususnya dalam upaya menelusuri 

bagaimana seseorang memaknai situasi atau kondisi yang menjadi 

fokus dan lokasi penelitian. Walaupun informasi yang dikumpulkan 

berasal dari pandangan yang bersifat subjektif, pendekatan 

fenomenologi dalam penelitian ini tidak berhenti pada deskripsi yang 

bersifat tekstual dan bersumber dari pengamatan indrawi semata. 

Sebaliknya, pengalaman-pengalaman empiris tersebut menjadi 

pijakan awal untuk menjangkau makna konseptual yang lebih dalam 

dan reflektif daripada sekadar pemahaman faktual yang tampak secara 

kasatmata.129 

Dengan demikian, pendekatan fenomenologi yang digunakan 

dalam penelitian ini tidak hanya terbatas pada realitas yang bersifat 

empiris atau visual, melainkan juga mencakup pendekatan yang 

menyeluruh untuk menelusuri sumber-sumber persepsi, pemikiran 

dan perasaan.130  

 
127 Williams, Heath. "The meaning of “Phenomenology”: Qualitative and 

philosophical phenomenological research methods." The Qualitative Report 26, 

no. 2 (2021): 366-385. 
128 Muhammad Hasan, Metode Penelitian Kualitatif (Sukoharjo: Tahta 

Media Group, 2022), 92. 
129 Alfred Schutz, The Phenomenology of the Social World, trans. George 

Walsh and Frederick Lehnert (Evanston, IL: Northwestern University Press, 

1967), 33-50. 
130 Veronika Bogdanova, “Phenomenology of Reduction of 

Consciousness: Comparativist Approach,” SHS Web of Conferences 72 (2019): 

2–6. 



50 

Keunggulan dari pendekatan ini terletak pada kemampuannya 

menjembatani objek ilmu pengetahuan dengan pengalaman manusia 

yang tidak selalu dapat diakses melalui metode empiris semata. 

Pendekatan fenomenologi memungkinkan eksplorasi mendalam 

terhadap berbagai fenomena secara utuh, baik dari segi argumentasi 

maupun dari sisi persepsi, analisis dan kehendak subjektif pelaku.131 

Dalam kerangka fenomenologi, manusia tidak semata-mata dipandang 

sebagai makhluk rasional yang tunduk pada hukum-hukum logis, 

tetapi juga sebagai individu yang memiliki dimensi batiniah, 

emosional, disposisional dan kehendak yang tidak mudah dijangkau 

oleh pendekatan-pendekatan positivistik. Oleh karena itu, 

fenomenologi membuka ruang untuk mengkaji kedalaman 

pengalaman manusia secara lebih autentik dan reflektif.  

Pada penelitian ini, pendekatan fenomenologi yang 

dipergunakan setidaknya akan mendekati dua hal, yaitu (1) aspek 

subjektif pelaku, dan (2) tindakan yang memiliki berbagai makna bagi 

pelaku maupun juga bagi orang lain. Agar mendapatkan penjelasan 

yang detail tentang hal tersebut, peneliti dalam makna tersebut dengan 

cara memberikan porsi yang lebih banyak terhadap pelaku karena 

sebagai pemilik makna, dari pada asumsi peneliti, serta 

memperkuatnya dengan data dan referensi pendukung.132 

Bertolak dari pendekatan fenomenologi yang digunakan dalam 

penelitian ini, peneliti melakukan pengamatan secara intensif terhadap 

keempat sekolah PAUD yang menjadi fokus kajian penelitian. Setiap 

fenomena yang muncul diamati dan dianalisis secara menyeluruh 

dengan menitikberatkan pada proses pembelajaran moderasi 

beragama yang berlangsung di lembaga tersebut. Fokus pengamatan 

mencakup bagaimana guru menginternalisasikan nilai-nilai seperti 

toleransi, sikap menghargai perbedaan dan hidup berdampingan 

secara damai melalui berbagai pendekatan, baik melalui metode 

pembelajaran, pembiasaan, maupun interaksi sosial sehari-hari. 

 
131 John W. Creswell, Penelitian Kualitatif dan Desain Riset: Memilih 

diantara Lima Pendekatan, terj. Ahmad Lintang Lazuardi, ed. ke-3 (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2015), 105. 
132 Ibid., 106 



51 

Dengan demikian, pendekatan fenomenologi memungkinkan 

penggalian makna secara utuh terhadap praktik pembelajaran 

moderasi beragama yang dijalankan oleh pelaku pendidikan dalam 

konteks kehidupan nyata anak usia dini di Kota Pekalongan. 

 

3. Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Kota Pekalongan, Provinsi Jawa 

Tengah, yang dikenal sebagai salah satu kota dengan identitas sosial-

keagamaan yang kompleks dan dinamis. Penelitian ini dilaksanakan 

di empat lembaga pendidikan anak usia dini (PAUD) yang berada di 

wilayah Kota Pekalongan. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposif 

berdasarkan keberagaman karakteristik lembaga, orientasi 

keagamaan, serta pendekatan pembelajaran yang dijalankan. Masing-

masing lembaga dipilih untuk merepresentasikan variasi praktik 

pendidikan agama yang berpotensi mencerminkan atau 

mengembangkan nilai-nilai moderasi beragama dalam lingkungan 

pendidikan anak usia dini. Berikut sedikit uraian dari lembaga-

lembaga yang menjadi lokasi penelitian: 

a. Kelompok Bermain (KB) Labschool UIN KH Abdurrahman 

Wahid Pekalongan 

Lembaga ini merupakan bagian dari unit pendidikan anak usia 

dini yang dikelola oleh Universitas Islam Negeri (UIN) KH 

Abdurrahman Wahid Pekalongan. KB Labschool 

mengintegrasikan pendekatan pembelajaran berbasis nilai-nilai 

keislaman dengan praktik pendidikan yang mengedepankan 

toleransi, inklusivitas dan pembiasaan sikap sosial yang 

moderat. Sebagai lembaga berbasis akademik, Kelompok 

Bermain (KB) ini menjadi representasi dari model pendidikan 

Islam progresif di lingkungan kampus yang adaptif terhadap 

wacana kebinekaan. 

b. Taman Kanak-kanak (TK) Aisyiyah Qurrota A’yun Kota 

Pekalongan  

Lembaga ini berada di bawah naungan organisasi Aisyiyah, 

bagian dari Muhammadiyah, yang memiliki perhatian serius 

terhadap pendidikan anak usia dini. Kurikulum yang diterapkan 



52 

memadukan pendidikan keislaman dengan pendekatan 

psikologi perkembangan anak, serta memperhatikan pentingnya 

nilai-nilai sosial, termasuk penguatan karakter toleransi dan 

kerja sama dalam kehidupan sehari-hari anak didik. 

c. Raudhatul Athfal (RA) Masyitoh 06 Buaran  

RA ini merupakan lembaga yang berada di bawah organisasi 

Muslimat Nahdlatul Ulama. RA Masyitoh dikenal dengan 

pendekatan keagamaan  

yang berbasis tradisi lokal dan nilai-nilai pesantren, serta 

mengajarkan sikap hormat kepada perbedaan melalui kegiatan 

pembiasaan dan cerita-cerita keagamaan. Lembaga ini 

mencerminkan wajah pendidikan Islam yang berakar kuat pada 

kearifan komunitas, sekaligus membuka ruang pada nilai-nilai 

kebinekaan. 

d. TK Pembina Pekalongan Barat  

 Sebagai lembaga yang dikelola oleh pemerintah daerah, TK 

Pembina mewakili lembaga pendidikan formal yang 

menjalankan kurikulum nasional. TK ini menjadi lokasi penting 

dalam penelitian karena peranannya dalam menerapkan 

program pendidikan karakter dan moderasi beragama melalui 

pendekatan non-doktrinal. Lingkungan sekolah yang majemuk 

secara sosial memungkinkan pengamatan terhadap praktik 

moderasi dalam bentuk kegiatan kolaboratif, toleransi dan 

penghargaan terhadap perbedaan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 

Tabel 1.3 

 Profil Sekolah Lokasi Penelitian 

 

Pemilihan ke kempat lembaga ini mencerminkan variasi 

karakteristik kelembagaan yang ada di Kota Pekalongan: negeri, 

ormas tradisional, ormas modernis, dan lembaga berbasis akademik 

kampus. Pertimbangan purposif ini bertujuan agar penelitian tidak 

hanya memotret satu tipe praktik pembelajaran, melainkan 

mendapatkan gambaran yang lebih menyeluruh mengenai bagaimana 

pengarusutamaan moderasi beragama diinternalisasi dalam konteks 

yang berbeda. Dengan demikian, keempat lembaga tersebut dapat 

dipandang sebagai representasi dari spektrum praktik pendidikan 

agama anak usia dini di Pekalongan, sekaligus memberikan peluang 

untuk menarik pola umum yang kontekstual bagi pengembangan 

model pembelajaran moderasi beragama di PAUD. 

No 

Nama 

Lembaga 

PAUD 

Pengelola Ciri Khas Lokasi 

1 KB Labschool 

UIN KH 

Abdurrahman 

Wahid 

FTIK UIN 

KH 

Abdurrahman 

Wahid 

Pekalongan 

berbasis 

integrasi nilai-

nilai Islam dan 

akademik 

kampus 

Kecamatan 

Pekalongan 

Timur, Kota 

Pekalongan 

2 TK Aisyiyah 

Qurrota A’yun 

Kota 

Pekalongan 

organisasi 

Aisyiyah 

berbasis 

Muhammadiyah, 

fokus pada nilai-

nilai keislaman 

dan kebangsaan 

Kota 

Pekalongan 

3 RA Masyitoh 

06 Buaran 

Yayasan 

Muslimat 

kultural 

keagamaan 

tradisional, 

berbasis 

komunitas lokal 

Kecamatan 

Buaran, Kota 

Pekalongan 

4 TK pembina 

Pekalongan 

barat 

pemerintah 

Kota 

Pekalongan 

sekolah negeri, 

bersifat umum 

dan terbuka 

untuk semua 

kalangan 

Kecamatan 

Pekalongan 

Barat, Kota 

Pekalongan 



54 

4. Subjek Penelitian 

Subjek dalam penelitian ini adalah individu atau kelompok yang 

memiliki keterlibatan langsung dalam praktik pembelajaran moderasi 

beragama di lembaga pendidikan anak usia dini (PAUD) di Kota 

Pekalongan. Penetapan subjek dilakukan secara purposive sampling, 

yaitu berdasarkan pertimbangan bahwa subjek memiliki pengalaman, 

peran dan pemahaman yang relevan terhadap fenomena yang diteliti. 

Adapun yang menjadi subjek utama dalam penelitian ini 

mencakup: 

a. Pendidik PAUD  

Guru PAUD diposisikan sebagai subjek utama karena 

mereka merupakan pelaku langsung dalam merancang dan 

melaksanakan kegiatan pembelajaran, termasuk penanaman 

nilai-nilai moderasi beragama pada anak didik. Pemahaman, 

sikap, serta strategi pedagogis yang digunakan oleh guru 

menjadi fokus penting dalam penggalian data. 

b. Kepala Lembaga PAUD  

Kepala lembaga pendidikan berperan sebagai penentu 

kebijakan di tingkat satuan pendidikan. Perspektif mereka 

diperlukan untuk memahami arah institusional dalam 

pengarusutamaan nilai moderasi beragama di dalam kurikulum 

maupun kultur sekolah. 

c. Orang Tua/Wali dan ketua paguyupan orang tua  

Keterlibatan orang tua dalam pendidikan anak usia dini, 

baik secara formal maupun informal, memberikan kontribusi 

dalam membentuk persepsi dan penguatan nilai-nilai yang 

diajarkan di sekolah. Oleh karena itu, pandangan dan 

pengalaman orang tua turut menjadi bagian dari informasi 

penting dalam membangun pemahaman yang menyeluruh. 

d. Tenaga Kependidikan  

Tenaga kependidikan, seperti petugas administrasi, staf tata 

usaha, dan tenaga kebersihan dan tenaga keamanan sekolah, 

mereka memiliki peran penting dalam membentuk ekosistem 

pembelajaran yang kondusif dan berorientasi pada nilai-nilai 

moderasi beragama. Meskipun mereka tidak terlibat langsung 



55 

dalam proses pembelajaran formal, interaksi mereka dengan 

anak-anak maupun guru di lingkungan sekolah turut 

memengaruhi atmosfer sosial dan budaya lembaga. Perspektif 

tenaga kependidikan menjadi relevan untuk menelusuri sejauh 

mana nilai-nilai moderasi beragama diinternalisasi dalam 

praktik keseharian dan sistem kerja di lembaga PAUD. 

e. Anak Usia Dini  

Anak-anak sebagai penerima langsung proses 

pembelajaran menjadi subjek yang diamati dalam perilaku 

keseharian mereka. Melalui observasi partisipatif, peneliti 

mengkaji sejauh mana nilai-nilai moderasi beragama 

terinternalisasi dalam tindakan, interaksi dan ekspresi sosial 

anak-anak di lingkungan PAUD. 

Pemilihan subjek ini bertujuan untuk memperoleh 

gambaran yang utuh dan mendalam mengenai praktik 

pembelajaran moderasi beragama di lingkungan PAUD. 

Melalui pendekatan kualitatif dengan strategi fenomenologis, 

seluruh informasi dari subjek akan dianalisis untuk memahami 

makna, strategi, serta tantangan dalam pembelajaran moderasi 

beragama secara kontekstual di Kota Pekalongan. 

 

5. Waktu penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan dalam rentang waktu delapan bulan, 

yakni sejak Februari hingga September 2024. Jangka waktu ini 

memberikan ruang yang memadai bagi peneliti untuk menjalankan 

tahapan penelitian secara utuh, mulai dari penyusunan instrumen, 

pengumpulan data melalui observasi dan wawancara, hingga proses 

verifikasi temuan di lapangan. Dengan periode yang cukup panjang, 

peneliti dapat mengikuti dinamika keseharian pembelajaran moderasi 

beragama di lembaga PAUD, mencermati rutinitas kelas, variasi 

strategi pembelajaran guru, serta interaksi yang terjalin antara 

pendidik, anak, dan orang tua. Hal ini menjadikan hasil penelitian 

tidak hanya berupa potret sesaat, tetapi juga merekam proses 

pembelajaran yang berlangsung secara berkesinambungan. 

 



56 

6. Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui tiga 

teknik utama, yaitu wawancara mendalam, observasi partisipatif dan 

dokumentasi. Ketiga metode ini dipilih untuk memperoleh 

pemahaman menyeluruh terhadap pengalaman, makna, serta praktik 

pembelajaran moderasi beragama yang terjadi di lembaga pendidikan 

anak usia dini di Kota Pekalongan. Teknik pengumpulan data 

dilakukan secara triangulasi, guna meningkatkan validitas dan 

kedalaman informasi yang diperoleh. 

a. Wawancara Mendalam 

Wawancara digunakan sebagai instrumen utama dalam 

penggalian data, khususnya untuk memahami pengalaman 

subjektif, persepsi dan pandangan para informan terhadap 

praktik pembelajaran moderasi beragama. Wawancara 

dilakukan secara semi-terstruktur, dengan panduan pertanyaan 

yang fleksibel agar memungkinkan eksplorasi makna secara 

lebih luas dan mendalam.133 Informan dalam wawancara ini 

mencakup guru PAUD, kepala lembaga pendidikan, tenaga 

kependidikan, serta orang tua anak didik. Peneliti secara 

langsung menggali bagaimana pemahaman mereka tentang 

pembelajaran moderasi beragama, bagaimana nilai tersebut 

disampaikan kepada anak-anak, serta strategi dan model 

pembelajaran. Seluruh proses wawancara dilakukan secara tatap 

muka di lingkungan PAUD. 

Untuk memastikan data yang diperoleh merepresentasikan 

pandangan yang utuh dan kontekstual, peneliti melibatkan 

berbagai informan yang memiliki kedekatan langsung dengan 

proses pembelajaran moderasi beragama di lembaga PAUD 

Kota Pekalongan. Pemilihan informan dilakukan secara 

purposive sampling, dengan mempertimbangkan keterlibatan 

mereka dalam praktik keseharian pendidikan anak usia dini. 

Masing-masing informan memiliki kontribusi dalam 

 
133 John W Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and 

Mixed Methods Approaches (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, Inc., 

2009), 178. 



57 

mengungkap dimensi konseptual maupun praktis dari 

pembelajaran moderasi beragama. Rincian jumlah informan 

yang terlibat dalam penelitian ini dapat dilihat pada Tabel 1.4 

berikut: 

 

Tabel 1.4 

Ringkasan Informan Penelitian 

 

 

 

 

 

 

 

Tabel 1.4 memberikan gambaran distribusi informan yang 

diwawancarai dalam penelitian ini. Keterlibatan berbagai 

elemen pendidikan kepala sekolah, guru kelas maupun 

pendamping, tenaga kependidikan, hingga orang tua dan ketua 

paguyuban diperlukan untuk memperoleh pemahaman 

menyeluruh mengenai praktik pembelajaran moderasi beragama 

di lembaga PAUD tersebut. Masing-masing informan 

memberikan perspektif yang berbeda, sesuai dengan peran dan 

kedekatannya terhadap proses pembelajaran anak. Kepala 

sekolah dan guru, misalnya, banyak menjelaskan tentang 

kebijakan internal lembaga, pendekatan kurikulum, serta 

strategi pedagogis yang digunakan. Sementara itu, orang tua dan 

ketua paguyuban lebih banyak berbagi pandangan mengenai 

dampak pembelajaran terhadap perilaku anak di rumah, serta 

bagaimana komunikasi antara sekolah dan keluarga 

berlangsung dalam menanamkan nilai-nilai keberagamaan yang 

moderat.  

Kehadiran tenaga kependidikan sebagai informan juga 

menjadi penting, mengingat mereka sering kali menjadi 

perantara kelembagaan dalam interaksi sehari-hari dengan anak. 

Temuan dari wawancara ini menunjukkan adanya 

No. Informan Jumlah 

1 Kepala sekolah RA-TK (PAUD) 4 

2 Guru (guru kelas dan guru pendamping) 8 

3 Ketua paguyuban orang tua 4 

4 Perwakilan orang tua 4 

5 Tenaga kependidikan 4 

Total  24 



58 

kesinambungan antara visi lembaga dengan praktik konkret 

yang dijalankan oleh para pelaku pendidikan, sekaligus 

memperlihatkan ruang-ruang refleksi kritis yang muncul saat 

nilai-nilai moderasi diterjemahkan dalam konteks keseharian 

anak. Dengan demikian, data yang diperoleh dari para informan 

tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga memungkinkan 

peneliti menelusuri dinamika dan ketegangan yang mungkin 

terjadi dalam implementasi pembelajaran moderasi beragama di 

lingkungan PAUD tersebut. 

b. Observasi  

Observasi dilakukan untuk mendapatkan data empiris 

secara langsung terhadap praktik dan dinamika pembelajaran 

yang berlangsung di ruang kelas maupun lingkungan sekolah. 

Teknik observasi partisipatif digunakan agar peneliti dapat 

terlibat dalam situasi sosial yang sedang berlangsung, tanpa 

mengintervensi proses yang ada.134 Peneliti mencatat secara 

sistematis berbagai aktivitas yang mencerminkan nilai-nilai 

moderasi beragama, seperti interaksi antar-anak, respon, guru 

terhadap konflik anak, penyampaian materi ajar, serta 

penggunaan simbol atau narasi yang merepresentasikan 

keberagaman. Observasi ini juga digunakan untuk 

memverifikasi data hasil wawancara, serta mengeksplorasi 

dimensi non-verbal dan simbolik yang sulit terungkap melalui 

teknik lainnya.  

c. Dokumentasi  

Dokumentasi dalam penelitian ini paling tidak memiliki 

dua tujuan utama. Pertama, untuk menelusuri dan mengkaji 

berbagai dokumen yang memiliki keterkaitan dengan praktik 

pembelajaran moderasi beragama di lembaga pendidikan anak 

usia dini (PAUD) di Pekalongan. Kedua, sebagai bagian dari 

 
134 Prosedur ini sebagaimana dijelaskan oleh Catherine Marshall dan 

Gretchen B. Rosman, Designing Qualitative Research (Los Angeles: SAGE 

Publication Ltd., 211), 98. Melalui kerangka dan prosedur seperti ini, peneliti 

dapat mengungkap kejadian secara lebih detail serta mendapatkan makna dari 

kejadian tersebut, yang kemudian menjadi informasi penelitian. 



59 

pembuktian dan pelaporan bahwa proses penelitian lapangan 

telah dilakukan secara nyata dan menyeluruh. Pada aspek 

pertama, peneliti menghimpun dan menganalisis beragam 

dokumen yang tersedia di masing-masing lembaga PAUD yang 

menjadi lokasi penelitian. Dokumen tersebut meliputi rencana 

pelaksanaan pembelajaran harian (RPPH), kurikulum, pedoman 

kegiatan pembelajaran, program tahunan, catatan evaluasi guru, 

serta dokumen pelengkap lain yang berkaitan dengan upaya 

integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam proses 

pendidikan anak usia dini. Pada aspek kedua, dokumentasi juga 

dilakukan dalam bentuk visual, yaitu foto dan catatan lapangan 

selama proses observasi dan wawancara berlangsung. 

Dokumentasi visual ini tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap 

narasi, tetapi juga menjadi bukti empiris bahwa interaksi sosial, 

proses pembelajaran, serta aktivitas penguatan nilai-nilai 

keberagaman benar-benar terjadi di lingkungan PAUD yang 

diteliti. Hal ini penting untuk menjaga keabsahan data dan 

memberikan transparansi dalam pelaporan hasil penelitian. 

Melalui dokumentasi yang sistematis dan kontekstual ini, 

peneliti dapat membangun kerangka pemahaman yang kuat 

mengenai realitas pembelajaran moderasi beragama di lembaga 

PAUD di Pekalongan, serta mengidentifikasi pola dan tantangan 

yang muncul di lapangan secara komprehensif. 

 

7. Teknik Analisis Data 

Analisis data merupakan suatu proses sistematis yang bertujuan 

untuk mengorganisasi, menginterpretasi dan membentuk makna dari 

data kualitatif yang diperoleh dari lapangan. Dalam konteks penelitian 

ini, analisis data digunakan untuk menyoroti temuan utama terkait 

pembelajaran moderasi beragama di PAUD, menyusun narasi atas 

pengalaman subjek penelitian, serta mendukung perumusan 

kesimpulan yang relevan dengan teori pembelajaran sosial Albert 

Bandura. Teknik analisis yang digunakan bersifat tematik-induktif, 

dengan menitikberatkan pada proses interpretasi makna pengalaman 

subjektif informan. Proses analisis ini merujuk pada tahapan yang 



60 

dikembangkan oleh Creswell dalam penelitian fenomenologis, yang 

disesuaikan dengan fokus kajian penelitian ini. Creswell menjelaskan 

tentang teknik analisis data dalam kajian fenomenologi sebagai 

berikut: 

Pertama, mendeskripsikan fenomena/pengalaman yang dialami 

subjek penelitian. Kedua, menemukan hasil wawancara tentang topik 

yang sudah dikembangkan. Ketiga, mengelompokkan hasil 

wawancara tersebut dalam unit-unit yang bermakna tentang 

pengalaman. Keempat, merefleksikan pemikirannya dengan 

menggunakan variasi imajinatif atau deskripsi struktural untuk 

mencari keseluruhan makna dan mengonstruksikan bagaimana gejala 

tersebut dialami. Kelima, mengkonstruksi seluruh penjelasan tentang 

makna dan esensi pengalamannya. Keenam, melaporkan hasil 

penelitiannya yang memiliki kesatuan makna berdasarkan pengalaman 

seluruh informan. Ketujuh, menyusun deskripsi gabungan, yakni 

merangkai seluruh hasil menjadi satu narasi komprehensif yang 

menggambarkan esensi bersama dari pengalaman informan terhadap 

pembelajaran moderasi beragama.135 Proses ini divisualisasikan dalam 

gambar diagram berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.2 Struktur Pengodean Studi Fenomenologi146 

 
135 John W. Creswell, Qualitative Inquiry: Choosing Among Five 

Traditions (USA: Sage Publications Inc, 1998), 2016-2017. 



61 

Gambar 1.2 di atas menggambarkan alur analisis data yang 

dilihat dari sudut pandang pendekatan fenomenologi yang digunakan 

dalam penelitian ini, mulai dari pengumpulan hingga penyusunan 

deskripsi akhir. Berikut langkah analisis data pada penelitian ini, 

pertama, menyiapkan dan mengorganisasi data, data yang diperoleh 

melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif dan dokumentasi 

ditranskripsi secara lengkap. Peneliti memastikan bahwa setiap 

kutipan, narasi dan catatan lapangan terdokumentasi secara autentik 

sebagai representasi dari pengalaman asli para informan, terutama 

guru, kepala sekolah dan orang tua. Kedua, deskripsi awal atas 

fenomena, pada tahap ini, peneliti mendeskripsikan secara rinci 

fenomena pembelajaran moderasi beragama sebagaimana dialami 

oleh para informan. Deskripsi ini meliputi situasi pembelajaran, narasi 

interaksi antar-peserta didik, serta kebijakan dan strategi lembaga 

PAUD yang berkaitan dengan nilai-nilai moderasi. Ketiga, identifikasi 

tema dan unit makna, data yang telah ditranskrip dibaca berulang kali 

untuk memperoleh pemahaman mendalam. Kemudian dilakukan 

proses pengodean terbuka guna mengidentifikasi tema-tema utama 

seperti: praktik pembelajaran moderasi beragama dalam kelas, guru 

sebagai model sosial nilai moderasi, Strategi pembelajaran berbasis 

nilai inklusivitas, respons orang tua terhadap nilai-nilai keberagaman. 

Keempat, pengelompokan unit bermakna, hasil pengodean 

dikelompokkan ke dalam unit-unit tematik berdasarkan pengalaman 

dan narasi yang memiliki keterkaitan. Misalnya, beberapa kutipan 

guru tentang aktivitas bermain bersama anak lintas agama 

digolongkan ke dalam unit makna tentang “penanaman nilai toleransi 

melalui pengalaman sosial”. Kelima, refleksi  peneliti melakukan 

refleksi terhadap temuan dengan mengaitkan pengalaman konkret 

informan terhadap struktur sosial PAUD dan nilai-nilai yang 

ditanamkan. Proses ini dilakukan untuk menggali kedalaman makna 

melalui perbandingan dan imajinasi bagaimana pengalaman tersebut 

terjadi dalam konteks yang berbeda, tanpa mengabaikan kerangka 

teori pembelajaran sosial. Keenam konstruksi makna esensial, dari 

unit-unit tematik yang telah dibentuk, peneliti mengonstruksi makna 

menyeluruh tentang bagaimana pembelajaran moderasi beragama 



62 

berlangsung dan dialami. Makna ini tidak hanya menjelaskan 

peristiwa, tetapi menggambarkan esensi dari pengalaman sosial dan 

pendidikan anak usia dini dalam menumbuhkan sikap inklusif dan 

moderat. Ketujuh, penyusunan deskripsi gabungan, langkah akhir dari 

proses analisis adalah menyusun deskripsi komprehensif tentang 

esensi pengalaman dari seluruh informan. Deskripsi ini 

menggambarkan pola-pola pembelajaran moderasi beragama yang 

hidup dalam praktik keseharian di lembaga PAUD, dipengaruhi oleh 

karakteristik guru, budaya institusi dan peran lingkungan sosial. 

 

8. Uji Keabsahan Data  

Uji keabsahan data dalam penelitian ini dilakukan guna 

memastikan bahwa hasil temuan benar-benar mencerminkan realitas 

objektif dan subjektif dari para partisipan yang terlibat. Penelitian 

yang menggunakan pendekatan fenomenologi memerlukan teknik 

verifikasi yang ketat untuk menjamin kredibilitas data serta integritas 

proses interpretasi makna. Dalam kerangka penelitian ini, peneliti 

menggunakan empat teknik utama untuk menguji keabsahan data, 

yaitu: 

a. Triangulasi Sumber 

Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan dan 

memverifikasi informasi yang diperoleh dari berbagai pihak 

yang terlibat, seperti kepala sekolah, guru kelas dan guru 

pendamping, tenaga kependidikan, ketua paguyuban orang tua 

dan perwakilan orang tua di lembaga PAUD yang menjadi fokus 

penelitian. Data yang diperoleh dari masing-masing informan 

dibandingkan untuk menemukan kesesuaian, perbedaan dan 

kecenderungan tertentu dalam praktik pembelajaran moderasi 

beragama. Teknik ini membantu peneliti mendapatkan 

pemahaman yang lebih menyeluruh mengenai praktik dan 

pemaknaan yang dilakukan di setiap lembaga. 

b. Triangulasi Teknik 

Peneliti menggunakan tiga teknik pengumpulan data 

utama, yaitu wawancara mendalam, observasi langsung dan 

dokumentasi. Wawancara digunakan untuk menggali 



63 

pandangan subjektif, observasi bertujuan untuk menangkap 

dinamika perilaku dan praktik di lapangan, sementara 

dokumentasi digunakan untuk mendukung temuan melalui jejak 

tertulis, visual atau kebijakan institusi. Penggunaan teknik yang 

beragam ini memperkuat validitas data yang diperoleh. 

c. Pengecekan Anggota (Member Checking) 

Member checking dilakukan dengan mengonfirmasi 

kembali hasil transkrip wawancara dan penafsiran awal peneliti 

kepada para informan utama. Informasi yang telah dianalisis 

sementara disampaikan kembali kepada narasumber untuk 

memperoleh klarifikasi, koreksi atau  persetujuan terhadap 

makna yang ditafsirkan oleh peneliti. Langkah ini penting untuk 

menjamin bahwa hasil analisis tidak menyimpang dari 

pengalaman nyata subjek penelitian. 

d. Keterlibatan Peneliti (Prolonged Engagement) 

Peneliti melakukan keterlibatan yang cukup intens dan 

dalam rentang waktu yang memadai di setiap lembaga PAUD 

yang menjadi lokasi penelitian. Keterlibatan jangka waktu ini 

bertujuan agar peneliti dapat membangun kepercayaan dengan 

subjek penelitian, memahami konteks sosial budaya institusi 

secara lebih mendalam, serta mengurangi bias dan kesalahan 

persepsi. Pendekatan ini memberikan peluang bagi peneliti 

untuk mengamati fenomena secara berulang dan dalam beragam 

kondisi. 

 

Uji keabsahan data seperti ini menjadi elemen penting dalam 

pendekatan fenomenologi karena penelitian tidak hanya bertujuan 

menjelaskan fenomena secara permukaan, tetapi menggali makna 

subjektif yang melekat pada tindakan dan pengalaman pelaku. Oleh 

karena itu, validitas penelitian tidak semata-mata diukur berdasarkan 

akurasi teknis, melainkan juga sejauh mana data yang dikumpulkan 

dan dianalisis dapat merepresentasikan pengalaman konkret informan 

dalam praktik pembelajaran moderasi beragama di lembaga PAUD di 

Kota Pekalongan. 

 



64 

G. Sistematika Penulisan  

Pembahasan dalam penelitian ini disusun berdasarkan pedoman 

penulisan disertasi Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta (2021). Sistematika ini bertujuan untuk memberikan 

gambaran umum dan terstruktur mengenai isi disertasi, sehingga 

memudahkan pembaca dalam memahami alur argumentasi, penyajian 

data dan pemaknaan hasil penelitian. Penelitian ini terdiri atas lima 

bab utama yang diuraikan sebagai berikut: 

BAB I: Pendahuluan: Bab ini menyajikan latar belakang 

penelitian mengenai pentingnya pengarusutamaan pembelajaran 

moderasi beragama di lembaga pendidikan anak usia dini (PAUD) di 

Kota Pekalongan. Diuraikan pula berbagai fenomena yang 

menunjukkan perlunya integrasi nilai moderasi sejak usia dini, 

khususnya di wilayah yang memiliki keragaman identitas keagamaan 

seperti Pekalongan. Bab ini juga memuat perumusan masalah yang 

difokuskan pada tiga pertanyaan utama, yaitu: (1) bagaimana praktik 

pembelajaran moderasi beragama di lembaga PAUD dilaksanakan, (2) 

mengapa pembelajaran moderasi beragama penting diterapkan sejak 

dini, dan (3) sinergitas antara orang tua dan guru dalam penguatan 

pembelajaran moderasi beragama bagi anak usia dini. Selanjutnya 

dijabarkan tujuan dan kegunaan penelitian, baik secara teoretis 

maupun praktis, serta kontribusi akademik dan kebaruan yang 

ditawarkan. Bab ini juga memuat kajian pustaka, kerangka teoretis 

berdasarkan teori pembelajaran sosial Albert Bandura, metode 

penelitian, pendekatan fenomenologi, teknik pengumpulan dan 

analisis data, hingga sistematika penulisan disertasi ini. 

BAB II: Temuan penelitian dan pembahasan terpadu tentang 

praktik pembelajaran moderasi beragama di PAUD Kota Pekalongan: 

Bab ini memaparkan hasil temuan lapangan terkait praktik 

pembelajaran moderasi beragama yang dilakukan oleh guru, kepala 

sekolah dan lingkungan PAUD di Kota Pekalongan. Temuan ini 

mencakup proses pembelajaran sehari-hari, strategi pengelolaan kelas, 

materi tematik yang digunakan, serta bentuk keteladanan guru dalam 

menanamkan nilai moderasi kepada anak. Pembahasan dilakukan 

secara terpadu dengan analisis teoretis menggunakan teori 



65 

pembelajaran sosial. Proses observasi, imitasi dan modeling oleh 

peserta didik terhadap figur guru dijelaskan secara sistematis untuk 

menunjukkan bagaimana nilai-nilai seperti toleransi, saling 

menghormati dan keberagaman diinternalisasi oleh anak. 

BAB III: Temuan dan pembahasan terpadu tentang mengapa 

moderasi beragama perlu diterapkan di PAUD Kota Pekalongan dan 

bagaimana proses internalisasinya pada anak usia dini. Bab ini 

menjawab dua pokok: alasan strategis berbasis perkembangan anak 

pada masa golden age, realitas kemajemukan Pekalongan, dan arah 

kebijakan pendidikan karakter-yang menempatkan moderasi 

beragama sebagai kebutuhan pembelajaran di PAUD; serta 

mekanisme internalisasi nilai pada anak yang terbentuk melalui 

pengalaman belajar sehari-hari. Narasi disusun dari pandangan 

informan (kepala sekolah, guru, dan orang tua) menggunakan 

pendekatan fenomenologi, lalu dianalisis dengan kerangka Social 

Learning Theory (Bandura) terutama observasi, modeling, dan 

penguatan sosial serta dilengkapi perspektif Pendidikan Multikultural 

(Banks) mengenai content integration, equity pedagogy, prejudice 

reduction, dan budaya sekolah inklusif. Proses internalisasi ditelusuri 

melalui empat jalur yang saling berkaitan penanaman, fasilitasi, 

verifikasi, dan pemahaman nilai yang tampak pada indikator perilaku 

anak, seperti bermain dalam kelompok campuran tanpa pilih-pilih 

teman, bergiliran dan berbagi, meminta maaf serta tolong-menolong, 

dan mengungkapkan pandangan inklusif sederhana. Konstruksi sosial 

dan realitas keberagaman lokal menjadi bingkai pemaknaan mengapa 

moderasi beragama perlu diterapkan sekaligus bagaimana nilai 

tersebut dapat ditanamkan pada anak PAUD. 

BAB IV: Temuan penelitian dan pembahasan terpadu tentang 

bagaimana orang tua dan guru berkolaborasi dalam pembelajaran 

moderasi beragama pada anak-anak. Bab ini menguraikan bagaimana 

kerja sama yang dibangun antara guru dan orang tua menjadi fondasi 

penting dalam menanamkan nilai-nilai seperti toleransi, saling 

menghargai dan hidup damai dalam keberagaman kepada anak-anak 

di lembaga PAUD. Dalam kerangka teori pembelajaran sosial dari 

Albert Bandura, model ini menunjukkan bahwa anak belajar melalui 



66 

pengamatan dan peniruan terhadap perilaku orang-orang di sekitarnya. 

Ketika guru dan orang tua memberikan contoh yang konsisten baik di 

sekolah maupun di rumah anak memiliki pengalaman yang utuh dalam 

memahami bagaimana bersikap adil, tidak diskriminatif dan terbuka 

terhadap perbedaan. Pembelajaran tidak hanya terjadi sebagai proses 

kognitif, tetapi juga sebagai peristiwa sosial yang berulang dan 

bermakna. 

BAB V: Penutup, membahas kesimpulan, keterbatasan dalam 

penelitian dan saran. Disertasi ini juga dilengkapi dengan daftar 

pustaka dan lampiran-lampiran, serta daftar riwayat hidup peneliti. 

 



347 

BAB V 

PENUTUP 

 

 

A. Simpulan 

Pertama, praktik pembelajaran moderasi beragama di empat Lembaga 

PAUD mengalami pergeseran dari pendekatan normatif-hafalan 

menuju pendekatan kontekstual dan reflektif berbasis pengalaman 

nyata anak. Pembelajaran moderasi telah hadir dalam bentuk metode 

dan kegiatan konkret, bukan sekadar wacana. TK Pembina 

Pekalongan Barat menekankan metode tematik kebangsaan seperti 

upacara bendera dan perayaan hari besar nasional sebagai sarana 

menumbuhkan rasa persatuan. RA Masyitoh 06 Buaran 

mengintegrasikan nilai moderasi melalui metode cerita kisah ulama 

pesantren, doa bersama yang melibatkan semua orang, dan 

pembiasaan akhlak yang ramah. KB Labschool UIN KH 

Abdurrahman Wahid mengembangkan metode proyek kreatif bertema 

pluralitas seperti pembuatan miniatur rumah ibadah, boneka, dan 

kolase pakaian adat yang mengajarkan anak keberagaman melalui 

bermain peran. TK Aisyiyah Qurrota A’yun menggunakan metode 

pembiasaan langsung, seperti bergiliran, berbagi, meminta maaf, dan 

penggunaan bahasa lembut. Ciri khas tiap lembaga menunjukkan 

bahwa moderasi dijalankan sesuai identitas masing-masing, namun 

kesemuanya berorientasi pada pembelajaran yang inklusif, adil, dan 

menghargai perbedaan. Sejalan dengan itu, budaya sekolah dan desain 

kurikulum bergerak menuju arah inklusif, adil, dan ramah 

keberagaman sebagaimana ditekankan dalam dimensi-dimensi 

Pendidikan Multikultural. Guru berperan bukan hanya sebagai 

penyampai materi, tetapi sebagai model perilaku yang diamati, ditiru, 

dan secara bertahap diinternalisasi oleh anak-anak. TK Pembina 

Pekalongan Barat menonjol pada empowering school culture dan 

equity pedagogy melalui kegiatan kebangsaan, aturan kelas adil, dan 

ruang partisipasi anak; dalam kerangka Bandura, modelling 

institusional (aturan & tradisi sekolah) memperkuat reinforcement 

perilaku moderat. RA Masyitoh 06 Buaran kuat pada content 



348 

integration dengan mengaitkan nilai Islam pesantren yang ramah 

dalam cerita kelas, doa bersama untuk semua, dan pembiasaan akhlak; 

pada level pembelajaran sosial, keteladanan guru yang menyejukkan 

memicu reproduksi perilaku saling menghormati dan meminta maaf. 

KB Labschool UIN KH Abdurrahman Wahid menampilkan 

keunggulan pada knowledge construction process dan content 

integration melalui proyek kreatif bertema pluralitas, penggunaan 

media boneka dan replika rumah ibadah, serta dukungan akademik 

dari kampus; aktivitas ini membuka ruang bagi anak untuk 

mengamati, menirukan, dan mengalami langsung nilai kebersamaan. 

TK Aisyiyah Qurrota A’yun kuat dalam prejudice reduction dan 

equity pedagogy melalui pembiasaan empati, bahasa lembut, adil, 

berbagi, maupun bergiliran; keteladanan konsisten guru menghasilkan 

penguatan sosial yang baik sehingga perilaku prososial berjalan 

dengan stabil.  Dengan demikian, arus utama moderasi di PAUD 

Pekalongan dapat dipahami sebagai pertemuan dua tingkat: Pertama, 

level individu, di mana anak belajar melalui perhatian, peniruan, dan 

penguatan sebagaimana dijelaskan dalam Social Learning Theory 

Bandura. Kedua, level kebijakan kelembagaan, di mana kurikulum, 

pembelajaran dan budaya sekolah yang inklusif sebagaimana 

ditekankan oleh teori Pendidikan Multikultural Banks untuk 

memastikan nilai toleransi, keadilan, empati, dan penghormatan 

perbedaan tertanam bukan hanya sebagai materi verbal, melainkan 

sebagai praktik keseharian yang konsisten. 

kedua, pembelajaran moderasi beragama di PAUD Kota 

Pekalongan perlu diterapkan karena anak usia dini berada pada masa 

golden age yaitu anak dapat menyerap nilai dengan cepat. Jika sejak 

dini anak tidak dikenalkan pada sikap moderat, adil, dan terbuka, 

mereka berpotensi tumbuh dengan cara pandang sempit dan intoleran. 

Dalam konteks Pekalongan yang plural secara agama, budaya, dan 

tradisi, penanaman moderasi menjadi kebutuhan mendesak sekaligus 

sejalan dengan kebijakan pendidikan nasional yang menempatkan 

moderasi beragama sebagai program strategis yang digagas oleh 

kementrian agama. Proses internalisasi nilai moderasi pada anak 

berlangsung secara bertahap melalui mekanisme belajar sosial. Anak 



349 

memperhatikan (attention) teladan guru yang menampilkan sikap adil 

dan empatik, menyimpan (retention) perilaku tersebut dalam ingatan, 

mereproduksi (reproduction) melalui tindakan nyata seperti berbagi, 

bergiliran, dan menyelesaikan konflik secara damai, serta memperkuat 

(reinforcement) lewat apresiasi, aturan kelas, dan pembiasaan yang 

konsisten.   Sejalan dengan itu, teori Pendidikan Multikultural Banks 

menegaskan bahwa pengarusutamaan moderasi hanya efektif bila 

dilembagakan dalam kurikulum dan budaya sekolah. Dimensi-

dimensi seperti content integration (cerita, lagu, media yang 

mencerminkan keberagaman), equity pedagogy (perlakuan setara bagi 

semua anak), prejudice reduction (pengalaman sosial yang melatih 

pengurangan prasangka), dan empowering school culture (iklim 

sekolah yang adil dan inklusif) memperkuat proses belajar sosial anak. 

Dengan memadukan kerangka Bandura dan Banks, pembelajaran 

moderasi beragama di PAUD Pekalongan tidak berhenti sebagai teori, 

tetapi hadir sebagai pengalaman belajar yang konsisten baik di kelas, 

kurikulum, maupun budaya sekolah sehingga nilai toleransi, keadilan, 

empati, dan penghormatan perbedaan benar-benar hidup dalam 

praktik pendidikan anak usia dini. 

Ketiga, Kolaborasi antara pendidik, orang tua, dan lingkungan 

sekolah dalam pembelajaran moderasi beragama, menunjukkan hasil 

bahwa keterlibatan aktif semua pihak merupakan fondasi yang 

menentukan keberhasilan pembelajaran nilai. Sinergi ini tidak selalu 

berlangsung dalam suasana harmonis, melainkan kadang berlangsung 

melalui proses negosiasi dan penyelarasan nilai antara rumah dan 

sekolah. Guru tidak hanya berperan sebagai fasilitator, tetapi juga 

sebagai penghubung nilai antara ruang keluarga dan ruang kelas. 

Orang tua, melalui kegiatan parenting, komunikasi informal dan 

keterlibatan dalam kegiatan sekolah, ikut menjaga kesinambungan 

nilai yang dipelajari anak. Lingkungan sekolah yang mendukung, 

seperti budaya lembaga yang terbuka terhadap keberagaman dan 

kebijakan non-diskriminatif, memperkuat proses internalisasi nilai 

moderat dalam keseharian anak. sinergi ini tidak selalu berjalan mulus. 

Ada ketegangan nilai yang muncul, seperti orang tua yang merasa 

tidak nyaman ketika anak dikenalkan pada simbol atau cerita dari 



350 

agama lain. Dalam situasi seperti ini, guru tidak bersikap menggurui, 

tetapi membuka dialog, menjelaskan bahwa yang diajarkan adalah 

nilai universal: saling menghargai, bukan menyeragamkan keyakinan. 

Ketika rumah dan sekolah memiliki komitmen nilai yang sama, anak 

akan menerima pengalaman belajar yang konsisten dan utuh. Dalam 

kerangka Social Learning Theory, sinergi ini memberi anak teladan 

yang konsisten di rumah dan sekolah, sehingga proses atensi, retensi, 

reproduksi, dan penguatan berjalan terpadu. Sedangkan menurut 

Banks, kolaborasi ini mencerminkan praktik equity pedagogy dan 

empowering school culture, di mana perbedaan diposisikan sebagai 

bagian dari pembelajaran bersama. Ketika rumah dan sekolah 

memiliki komitmen nilai yang sama, anak memperoleh pengalaman 

belajar yang konsisten, utuh, dan efektif dalam menumbuhkan sikap 

moderat. 

 

B. Saran dan Rekomendasi 

Riset yang saya lakukan ini tentu saja mempunyai banyak kekurangan 

dan keterbatasan dalam melakukan penelitian. Pertama, meskipun 

penelitian ini telah menjelaskan tentang bagaimana pengarusutamaan 

pembelajaran moderasi beragama di lembaga pendidikan anak usia 

dini (PAUD) di Pekalongan, kajian ini masih terbatas pada satu 

wilayah tertentu. Pengembangan penelitian dengan melakukan 

perbandingan di daerah lain yang memiliki konteks sosial, budaya, 

agama dan tingkat heterogenitas yang berbeda dapat memberikan 

perspektif yang lebih komprehensif. Setiap wilayah tentu memiliki 

karakteristik dan tantangan unik yang dapat memperkaya diskursus 

moderasi beragama dalam pendidikan anak usia dini. Misalnya, 

daerah urban dengan tingkat keragaman yang tinggi mungkin 

memerlukan pendekatan yang berbeda dibandingkan dengan daerah 

lain yang lebih homogen.  

Kedua, penelitian ini hanya fokus pada lembaga pendidikan 

formal sebagai lokus penelitian, walaupun secara substantif, penelitian 

ini telah mengkaji sinergi antara guru dan orang tua dalam membentuk 

sikap moderat anak melalui proses pendidikan di PAUD. Praktik 

kolaborasi, dialog, serta keterlibatan orang tua dalam kegiatan 



351 

pembelajaran telah ditemukan sebagai bagian integral dari 

pembentukan karakter anak yang inklusif. Namun, studi ini belum 

secara khusus menelusuri lebih dalam dinamika internal keluarga 

misalnya gaya pengasuhan, pengaruh nilai agama keluarga terhadap 

penerimaan terhadap keberagaman dan cara keluarga mempersepsikan 

serta menindaklanjuti pembelajaran nilai di sekolah. Oleh sebab itu, 

penelitian lanjutan perlu mengeksplorasi ruang internal sebagai arena 

pendidikan nilai yang memiliki peran kuat dalam membentuk sikap 

sosial dan religius anak. 

Ketiga, pendekatan pembelajaran yang ditemukan dalam 

penelitian ini seperti pembelajaran tematik, pengalaman langsung, 

cerita lintas budaya, serta permainan kolaboratif telah berjalan baik di 

lapangan, namun belum dievaluasi secara empiris dari sisi dampaknya 

terhadap perkembangan karakter anak. Studi ini belum mengukur 

efektivitas metode-metode tersebut dalam membentuk sikap 

moderasi, toleransi dan empati, baik dalam jangka pendek maupun 

jangka panjang. Evaluasi berbasis data ini menjadi penting agar 

praktik yang ada tidak hanya bersifat normatif, tetapi benar-benar 

memberi hasil yang terukur dan berdampak pada pembentukan sikap 

anak. 

Keempat, penelitian ini belum mengadopsi pendekatan 

longitudinal yang dapat memberikan gambaran lebih jelas tentang 

dampak pembelajaran moderasi beragama dalam jangka waktu yang 

lebih panjang. Mengingat pendidikan anak usia dini merupakan 

fondasi karakter anak, diperlukan studi yang dapat memantau 

perkembangan nilai-nilai moderasi beragama pada anak dari usia dini 

hingga remaja atau dewasa. Pendekatan ini penting untuk mengetahui 

sejauh mana nilai-nilai yang diajarkan dapat bertahan dan 

memengaruhi perilaku mereka di masa depan. 

Kelima, di tengah arus digitalisasi dan perubahan sosial yang 

cepat, peran media dan komunitas juga belum digali secara sistematis 

dalam penelitian ini. Padahal, konten digital dan narasi dari komunitas 

lokal sering Kali menjadi sumber nilai alternatif yang membentuk cara 

berpikir anak dan orang tua. Karena itu, penting untuk meninjau lebih 

lanjut bagaimana media sosial dan komunitas keagamaan/sosial dapat 



352 

menjadi mitra atau justru tantangan dalam menanamkan nilai 

moderasi. 

Meskipun penelitian ini memberikan rekomendasi konseptual 

terkait pengintegrasian moderasi beragama dalam pembelajaran 

PAUD, langkah konkrit berupa pengembangan kurikulum berbasis 

moderasi beragama secara nasional belum dieksplorasi. Kurikulum 

tersebut seharusnya mempertimbangkan aspek-aspek lokalitas, 

keberagaman budaya dan kebutuhan spesifik pendidikan anak usia 

dini, sehingga dapat diimplementasikan secara adaptif di berbagai 

wilayah Indonesia. 

Dari beberapa keterbatasan dan kekurangan dalam penelitian 

ini, saya merekomendasikan baik para akademisi maupun penulis 

khususnya dalam ketertarikan kajian pembelajaran moderasi 

beragama pada anak usia dini untuk melanjutkan riset dengan tema 

yang sama baik locus penelitian yang sama maupun berbeda dalam 

artian lebih luas. Pertama, penulis berikutnya dapat melakukan  

penelitian  tentang perbandingan antarwilayah guna membandingkan 

praktik pembelajaran moderasi beragama di daerah dengan tingkat 

heterogenitas yang berbeda. Misalnya, penelitian di daerah perkotaan 

dengan keberagaman tinggi dibandingkan dengan daerah rural yang 

lebih homogen, untuk mengeksplorasi bagaimana perbedaan konteks 

sosial mempengaruhi pendekatan pembelajaran. Kedua, dapat 

mengeksplorasi peran keluarga secara mendetail, komunitas lokal atau 

organisasi dan media sosial dalam menanamkan nilai-nilai moderasi 

beragama. Studi ini dapat mengkaji bagaimana praktik pengasuhan, 

kegiatan komunitas, atau paparan konten media sosial membentuk 

pemahaman anak tentang keberagaman dan toleransi. Ketiga, 

Penelitian lanjutan dapat fokus pada evaluasi empiris terhadap 

efektivitas metode pembelajaran yang diidentifikasi, seperti cerita 

lintas budaya, role playing permainan kolaboratif dan media interaktif. 

Studi ini dapat menggunakan pendekatan eksperimental untuk melihat 

dampak metode-metode tersebut terhadap pembentukan karakter 

moderat anak usia dini. Keempat, mengembangkan penelitian dengan 

pendekatan longitudinal guna memantau perkembangan nilai-nilai 

moderasi beragama pada anak dari usia dini hingga dewasa. Hal ini 



353 

penting untuk mengetahui dampak jangka panjang pembelajaran 

moderasi beragama terhadap sikap sosial, toleransi dan kontribusi 

mereka di masyarakat. Kelima, Penelitian lebih lanjut dapat meninjau 

bagaimana pembelajaran moderasi beragama dapat disesuaikan 

dengan tantangan zaman, seperti maraknya teknologi dan perubahan 

sosial. Hal ini mencakup penggunaan media sosial atau digital dalam 

pembelajaran moderasi beragama dan pengembangan materi ajar 

berbasis teknologi. 

Dengan saran-saran ini, diharapkan penelitian mengenai 

moderasi beragama pada pendidikan anak usia dini dapat semakin 

berkembang, memberikan kontribusi signifikan dalam membangun 

generasi yang inklusif, toleran dan harmonis dalam masyarakat yang 

multikultural 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



354 

 

 

 



355 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Abdullah, M. Amin. “Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi 

dan Etika Akademik”. Yogyakarta: Suka Press, 2012. 

Abu Taleb, T. F. “NAEYC’s Key Attributes of Quality 

Prekindergarten Education.” International Journal of Early 

Childhood Education 40, no. 1 (2020): 57–65. 

Afipah, Heni, dan Imamah. “Implementasi Projek Penguatan Profil 

Pelajar Pancasila dalam Pembelajaran Anak Usia Dini.” 

Jurnal Obsesi 7, no. 2 (2023): 1234–1241. 

Afwadzi, Benny. “Membangun Moderasi Beragama di Taman 

Pendidikan Al-Qur’an dengan Parenting Wasathiyah dan 

Perpustakaan Qur’ani.” Transformasi: Jurnal Pengabdian 

Masyarakat 16, no. 2 (2020): 106–120. 

Agus Jatmiko, Eti Hadiati dan Mia Oktavia. "Penerapan Evaluasi 

Pembelajaran Anak Usia Dini di Taman Kanak-Kanak." Al 

Athfaal: Jurnal Ilmiah Pendidikan Anak Usia Dini 3, no. 1 

(2020): 83–97. 

Agus, Muhammad dan Sigit Muryono. Jalan Menuju Moderasi: 

Modul Penguatan Moderasi Beragama bagi Guru. Cet. I. 

Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian 

Agama RI, 2021. 

Agus, Muhammad. Model Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

untuk Anak Usia Dini. Jakarta: Prenada Media, 2020. 

Ahnaf, Mohammad Iqbal. "Struktur Politik dan Deradikalisasi 

Pendidikan Agama Bagi Anak Muda di Indonesia." Jurnal 

Pendidikan Islam 2, no. 1 (2013): 153–171. 

Aliyah, Kharisma Nur Ainun dan Darnoto. "Konsep Pendidikan Anti 

Kekerasan dalam Rumah Tangga Berdasarkan Perspektif 

Islam sebagai Upaya Meningkatkan Karakter Anak." Jurnal 

An-Nur: Jurnal Studi Islam 16, no. 1 (January–June 2024): 

103–123. 



356 

Amalia, Eri Sisca, dkk. "Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

pada Anak Usia Dini: Studi Kasus KB PAUD Al-Aman 

Podosugih." Journal Sains Student Research 2, no. 6 (2024): 

551–559. 

Amalia, Riska, Seinri Shafwatul Zahra dan Sillvi Meissya Erlinda. 

"Pentingnya Membangun Pendidikan Karakter pada Usia Dini 

dalam Moderasi Beragama guna Menciptakan Generasi Emas 

2045." Proceedings UIN Sunan Gunung Djati Bandung 3, no. 

8 (2023): 480–489. 

Amiliya, Reni dan Utia Virli Susanti. “Urgensi Masa Golden Age bagi 

Perkembangan Anak Usia Dini.” Al-Abyadh 7, no. 2 (2024): 

72–78. 

Amstrong, Thomas. Setiap Anak Cerdas: Panduan Memahami dan 
Mengembangkan Kecerdasan Anak. Jakarta: Gramedia, 2009. 

Ananda, Dhea Gita, Aisyah Puspita dan Dewi Lidia. “Pendidikan 
Moderasi Beragama: Membangun Toleransi dan 
Keberagaman.” AL-Ikhtiar: Jurnal Studi Islam 1, no. 3 (2024): 
192–203. 

Ananda, Rizki. “Implementasi Nilai-nilai Moral dan Agama pada 
Anak Usia Dini.” Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia 
Dini 1, no. 1 (2017): 19. 

Ananta, Violin, and Wahyu Kurniawa. "The Role of Parents in 
Learning Spirit Early Childhood." International Journal of 
Education and Teaching Zone 2, no. 2 (2023): 332–340. 

Anas, Riko, Darul Ilmi, Aisyah Syafitri, Indra Devi and Muaddyl 
Akhyar. "Development of the Concept of Moderation." In 
Proceedings of the 4th Imam Bonjol International Conference 
on Islamic Education, edited by Fakultas Tarbiyah dan Ilmu 
Keguruan UIN Imam Bonjol Padang, 479–488. Padang: UIN 
Imam Bonjol Padang, 2023. 

Andani, Fidhia, Asengki Asengki, Meysarah Meysarah, and Titin Haji 

Liska. "Peran Lembaga PAUD dalam Penanaman Nilai-nilai 

Moderasi Beragama bagi Anak Usia Dini di Kecamatan Air 

Periukan Kabupaten Seluma Bengkulu." Intelektual: Jurnal 

Pendidikan dan Studi Keislaman 15, no. 1 (2025): 117–136. 



357 

Anggil Viyantini Kuswanto, Devi Vionitta Wibowo dan Feby Atika 

Setiawati. "The Synergy of the Three Pillars of Education in 

Early Childhood Character Education." Al-Athfaal: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Anak Usia Dini 6, no. 1 (2023): 92–100. 

Anggraeni, Anastasia Dewi. "Kompetensi Kepribadian Guru 

Membentuk Kemandirian Anak Usia Dini (Studi Kasus di TK 

Mutiara, Tapos Depok)." AWLADY: Jurnal Pendidikan Anak 

3, no. 2 (2017): 28–47. 

Anshor, Maria Ulfah dan Saiful Bahri. "Radikalisme dan Ekstrimisme 

pada Anak Usia Dini Penting Dicegah secara Sistemik." 

Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 8, no. 3 

(2024): 614–624. 

Arends, Richard I. Learning to Teach. 9th ed. New York: McGraw-

Hill Education, 2012. 

Arifin, Zainal. Evaluasi Pembelajaran. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2011. 

Arifin. "Pendidikan Multikultural: Ideologi Pembelajaran dan 

Pengajaran di Sekolah." Jurnal Borneo Humaniora 4, no. 2 

(2021): 96–102. 

Ariyanti, Tatik. "The Importance of Childhood Education for Child 

Development." Dinamika: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 8, 

no. 1 (2016): 50–58. 

Ary, Donald, Lucy Cheser Jacobs, Chris Sorensen and Asghar 

Razavieh. Introduction to Research in Education. 8th ed. 

Belmont, CA: Wadsworth Cengage Learning, 2010. 

Asiah, Siti, Akmal Rizki Gunawan Hsb, Pauzan Haryono, Purnama 

Putra and Syahrul Gunawan. "Religious Moderation 

Education in the Family: A Case Study of the Bekasi City 

Religious Harmony Forum (FKUB)." Edukasi Islami: Jurnal 

Pendidikan Islam 14, no. 1 (2025): 161–168. 

 



358 

Astuti, Lilis Setiawati dan Endah Sariningsih. "Penerapan Metode 

Bermain Peran dalam Mengembangkan Kecerdasan 

Interpersonal Anak Usia Dini." Jurnal Ilmiah Visi 13, no. 1 

(2018): 65–80. 

Ayuningtyas, Rahmah dan Qurota A’yun. "Penggunaan Metode 

Bercerita dalam Kisah Nabi Muhammad di Pengembangan 

Nilai Keagamaan pada Anak Usia Dini Usia 4–6 Tahun di TK 

Rausan Fikri Kabupaten Bekasi." Early Childhood: Jurnal 

Pendidikan 9, no. 1 (2025): 34–47. 

Azis, Abdul dan A. Khoirul Anam. Moderasi Beragama 

Berlandaskan Nilai-Nilai Islam. Jakarta: Direktorat Jenderal 

Pendidikan Islam, Kementerian Agama RI, 2021. 

Azizah, Qorina, Dzulfikar Sauqy Shidqi and Indy Ari Pratiwi. 

"Strengthening Religious Moderation through Fable Activities 

in Early Childhood." In Annual International Conference on 

Islamic Education for Students, vol. 1, no. 1 (2022). 

Bakhtiyar. "Internalisasi Nilai-Nilai Moralitas dan Kesantunan pada 

Anak Usia Dini." Journal of Urban Sociology 1, no. 1 (2018): 

70–79. 

Bandura, Albert. Self-Efficacy: The Exercise of Control. New York: 

W.H. Freeman and Company, 1997. 

Bandura, Albert. Social Learning Theory. Englewood Cliffs, NJ: 

Prentice-Hall, 1977. 

Basyiroh, Iis. "Program Pengembangan Kemampuan Literasi Anak 

Usia Dini." Tunas Siliwangi: Jurnal Program Studi 

Pendidikan Guru PAUD STKIP Siliwangi Bandung 3, no. 2 

(2017): 120–134. 

Ben-Jacob, Marion G., David S. Levin and Talia K. Ben-Jacob. “The 

Learning Environment of the 21st Century.” International 

Journal of Educational Telecommunications 6, no. 3 (2000): 

201–211Benjamin S. Bloom. “Time and Learning.” American 

Psychologist 29, no. 9 (1974): 682–688. 



359 

Berk, Laura E. Infants and Children: Prenatal through Middle 

Childhood. 7th ed. Boston: Pearson Education, 2012. 

Bogdan, Robert C. and Sari Knopp Biklen. Qualitative Research for 

Education: An Introduction to Theories and Methods. Boston: 

Allyn and Bacon, 2007. 

Bronfenbrenner, Urie. The Ecology of Human Development: 

Experiments by Nature and Design. Cambridge, MA: Harvard 

University Press, 1979. 

Cakici, Yilmaz, dan Eylem Bayir. "Developing Children's Views of 

the Nature of Science through Role Play." International 

Journal of Science Education 34, no. 7 (2012): 1075–1091. 

Ceka, Ardita, and Rabije Murati. "The Role of Parents in the 

Education of Children." Journal of Education and Practice 7, 

no. 5 (2016): 61–64. 

Chang, Bo. "Socio-cultural Influences of Society on Knowledge 

Construction." International Journal of Knowledge 

Management (IJKM) 10, no. 1 (2014): 78–91. 

Clegg, Jennifer M. dan Cristine H. Legare. “Parents Scaffold Flexible 

Imitation during Early Childhood.” Journal of Experimental 

Child Psychology 153 (2017): 1–14. 

Cohen, Louis, Lawrence Manion and Keith Morrison. Research 

Methods in Education. 8th ed. London: Routledge, 2018. 

Creswell, John W. Educational Research: Planning, Conducting and 

Evaluating Quantitative and Qualitative Research. 4th ed. 

Boston: Pearson, 2012. 

Crowl, Thomas K., David C. Kaminsky and David E. Podell. 

Educational Psychology: Windows on Classrooms. 8th ed. 

Upper Saddle River, NJ: Pearson/Merrill Prentice Hall, 2005. 

 



360 

Cuartas, Jorge. "The Effect of Maternal Education on Parenting and 

Early Childhood Development: An Instrumental Variables 

Approach." Journal of Family Psychology 36, no. 2 (2022): 

280. 

Darlis, Ahmad. "Hakikat Pendidikan Islam: Telaah Terhadap 

Hubungan Pendidikan Informal, Non Formal dan Formal." 

Jurnal Tarbiyah 24, no. 1 (2017): 151–165. 

Darwis, Atika Muliyandari, Agus Setiawan, Kautsar Eka Wardhana, 

Muhammad Saparuddin dan Ahmad Fadhel Syakir Hidayat. 

"Memperkuat Kesadaran Beragama untuk Mendorong 

Toleransi dan Harmoni di Kampung Moderasi Beragama 

Kelurahan Kanaan Bontang Barat." Al Khidma: Jurnal 

Pengabdian Masyarakat 5, no. 1 (2025): 162–181. 

Davis, Sarah, Michael Tomasello, Esther Herrmann, dan Alicia P. 

Melis. "Cognitive Flexibility Supports the Development of 

Cumulative Cultural Learning in Children." Scientific Reports 

12, no. 1 (2022): 14073. 

Denzin, Norman K. and Yvonna S. Lincoln, eds. The SAGE Handbook 

of Qualitative Research. 4th ed. Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications, 2011. 

Departemen Pendidikan Nasional (Depdiknas). Undang-Undang 

Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional. Jakarta: Depdiknas, 2003. 

Dermitzaki, Irini dan Eleni Kallia. "The Role of Parents and Teachers 

in Fostering Children’s Self-Regulated Learning Skills." In 

Trends and Prospects in Metacognition Research across the 

Life Span: A Tribute to Anastasia Efklides 2021, 185–207. 

Dewi, Rr Vemmi Kesuma, Dodi Ilham Mustaring dan Denok Sunarsi. 

Metode Stimulasi Multiple Intelligences bagi Anak Usia Dini. 

Jakarta: Cipta Media Nusantara, 2021. 

Dimyati dan Mudjiono. Belajar dan Pembelajaran. Jakarta: Rineka 

Cipta, 2009. 



361 

Donnelly, Frances Cleland, Suzanne S. Mueller and David L. 

Gallahue. Developmental Physical Education for All 

Children: Theory into Practice. Champaign, IL: Human 

Kinetics, 2016. 

Elango, Sneha, Jorge Luis García, James J. Heckman, dan Andrés 

Hojman. "Early Childhood Education." Dalam Economics of 

Means-Tested Transfer Programs in the United States, 

Volume 2, disunting oleh Robert A. Moffitt, 235–297. 

Chicago: University of Chicago Press, 2015.  

Susari, Hermawati Dwi dan Rosyida Nurul Anwar. "Upaya 

Menumbuhkan Perilaku Toleransi pada Anak Usia Dini di 

Lembaga PAUD." In Proceedings of Seminar Nasional Sosial 

Sains, Pendidikan, Humaniora (SENASSDRA) 1, no. 1 (2022): 

867. 

Elvinaro, Qintannajmia dan Dede Syarif. "Generasi Milenial dan 

Moderasi Beragama: Promosi Moderasi Beragama oleh Peace 

Generation di Media Sosial." JISPO: Jurnal Ilmu Sosial dan 

Ilmu Politik 11, no. 2 (2021): 195–218. 

Epstein, Joyce L. “School-Family-Community Partnerships: Caring 

for the Children We Share.” Phi Delta Kappan 76, no. 9 

(1995): 701–712. 

Erikson, Erik H. Childhood and Society. New York: W. Norton & 

Company, 1950. 

Essa, Eva L. Introduction to Early Childhood Education. 7th ed. 

Belmont, CA: Wadsworth Publishing, 2013. 

Fahruddin, Zuhri. "Institusi Normatif dan Substantif Sebagai Poros 

Kebijakan Edukasi Untuk Menyadarkan Keberagamaan 

Dalam Pendidikan Islam." AL-WIJDĀN: Journal of Islamic 

Education Studies 7, no. 2 (2022): 251–264. 

Faniati, Fenny. "Penguatan Sikap Toleransi dalam 

Menumbuhkembangkan Nilai Moderasi Beragama Anak Usia 

Dini." Dzurriyat: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini 2, 

no. 1 (2024): 1–9. 



362 

Farida Mayar. "Perkembangan Sosial Anak Usia Dini sebagai Bibit 

untuk Masa Depan Bangsa." Al-Ta'lim Journal 20, no. 3 

(2013): 459–464. 

Fathurrochman, Irwan dan Eka Apriani. "Pendidikan Karakter 

Prespektif Pendidikan Islam dalam Upaya Deradikalisasi 

Paham Radikal." Potensia: Jurnal Kependidikan Islam 3, no. 

1 (2017): 122–142. 

Fathurrohman, Mukhlis, Ngatmin Abbas dan Alfian Eko Rochmawan. 

"Moderasi Beragama pada Anak Usia Dini melalui Lagu 

Kebangsaan dan Nasional." Asghar: Journal of Children 

Studies 4, no. 2 (2024): 118–127. 

Firmansyah, Deri dan Dadang Saepuloh. “Social Learning Theory: 

Cognitive and Behavioral Approaches.” Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Holistik (JIPH) 1, no. 3 (2022): 297–324. 

Fitri, Alifa Nur. "Moderasi Beragama dalam Tayangan Anak-anak: 

Analisis Isi Tayangan Nussa dan Rara Episode Toleransi." 

Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi dan Tradisi) 8, no. 1 

(2022): 129–146. 

Fitriani, Siti Soleha Ayu dan Amelia Vinayastri. “Pengembangan 

Instrumen Kemampuan Berpikir Kritis Anak Usia Dini.” 

Pedagogi: Jurnal Anak Usia Dini dan Pendidikan Anak Usia 

Dini 8, no. 1 (2022): 21. 

Fraenkel, Jack R., Norman E. Wallen and Helen H. Hyun. How to 

Design and Evaluate Research in Education. 8th ed. New 

York: McGraw-Hill, 2012. 

Ghofir, Jamal dan Hibrul Umam. "Transformasi Nilai Pendidikan 

Keberagamaan pada Generasi Milenial." Tadris: Jurnal 

Penelitian dan Pemikiran Pendidikan Islam 14, no. 1 (2020): 

92–111. 

Gonzalez-Mena, Janet. Foundations of Early Childhood Education: 

Teaching Children in a Diverse Society. New York: McGraw-

Hill Education, 2013. 



363 

Gormley, William T. Jr., dkk. “Social‐Emotional Effects of Early 

Childhood Education Programs in Tulsa.” Child Development 

82, no. 6 (2011): 2095–2109. 

Grigoryan, Lusine, Vladimir Ponizovskiy dan Shalom Schwartz. 

"Motivations for Violent Extremism: Evidence from Lone 

Offenders’ Manifestos." Journal of Social Issues 79, no. 4 

(2023): 1440–1455. 

Gumuruh, Andika Ronggo. "Religious Moderation in the Context of 

Pancasila: A Study of Role and The Impact is Deep 

Maintaining Social Harmony." Islamika Inside: Jurnal 

Keislaman dan Humaniora 9, no. 1 (2023): 1–19. 

Gunarsa, Singgih D. Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja. 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004. 

Hafni, Dina dan Dwi Aminatus Sa’adah. "Internalisasi Pendidikan 

Multikultural dalam Mencegah Radikalisme pada Anak Usia 

Dini." Alzam: Journal of Islamic Early Childhood Education 

4, no. 1 (2024): 58–68. 

Hafshoh Robi'a Qolby dan Afiyatun Kholifah. "Urgensi Moderasi 

Agama di Era Globalisasi." Jurnal Penelitian Ilmiah 

Multidisipliner 1, no. 05 (2025): 1013–1022. 

Halifah, Syarifah. "Pentingnya Bermain Peran dalam Proses 

Pembelajaran Anak." JISIP: Jurnal Ilmu Sosial Dan 

Pendidikan 4, no. 3 (2020): 35–40. 

Haluti, Farid, Judijanto, Loso Apriyanto, Apriyanto Hamadi, Hanoch 

Herkanus Bawa, Dahlan Lama dan Kalip.. Moderasi 

Beragama: Menciptakan Suasana Kondusif Keberagaman 

Agama di Indonesia. Yogyakarta: PT. Green Pustaka 

Indonesia, 2025. 

Hamalik, Oemar. Psikologi Belajar dan Mengajar. Jakarta: Sinar 

Grafika, 2011. 

 



364 

Hamidah, Nur, Herlini Puspika, dan Oktaviani Assriatul Saadah. 

“Peran Pendidikan Agama Islam dalam Membangun Karakter 

Moderasi Beragama pada Generasi Z.” Ta’dib: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 5, no. 1 (2025): 8–12. 

Harahap, Sahrona. “Pancasila dan Pendidikan Anak Usia Dini: 

Wacana Ideologis atau Kebutuhan Kontekstual Abad 21?” 

Journal of Early Childhood Education Studies 5, no. 1 (2025): 

27–40. 

Hariyanto, Hariyanto. "Membangun Kesadaran Menghargai 

Keberbedaan dengan Mengenalkan Pendidikan Multikultural 

Sejak Usia Anak Dini." Atthufulah: Jurnal Pendidikan Anak 

Usia Dini 1, no. 2 (2021): 74–87. 

Hasan, Ahmad. "Moderasi Beragama dalam Pendidikan Anak Usia 

Dini di Indonesia." Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 10, 

no. 1 (2023): 1–15. 

Hasan, Moch Zainal Arifin dan Muhammad Rizal Ansori. "Implikasi 

Pembelajaran Ahlusunnah Wal Jama’ah Terhadap Penguatan 

Moderasi Beragama." Journal of Contemporary Islamic 

Education 4, no. 1 (2024): 86–102. 

Hasanah, Uswatun dan Much Deiniatur. "Character Education in Early 

Childhood Based on Family." Early Childhood Research 

Journal (ECRJ) 2, no. 1 (2020): 29–42. 

Hasibuan, Kalijunjung. "Moderasi Beragama Berbasis Keluarga." 

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah 2, no. 11 (2023): 4655–4666. 

Helda Kusuma Wardani, Fajarsih Darusuprapti dan Mami Hajaroh. 

“Model-Model Evaluasi Pendidikan Dasar (Scriven Model, 

Tyler Model dan Goal Free Evaluation).” Jurnal Pendidikan: 

Riset dan Konseptual 6, no. 1 (2022): 36. 

Hemminger, Hansjörg. "Religious Fanaticism." Dalam Evolutionary 

Processes in the Natural History of Religion: Body, Brain, 

Belief, disunting oleh Hansjörg Hemminger, 151–166. Cham: 

Springer, 2021. 



365 

Herman, Arfian Alinda, dkk. "Unraveling Fanaticism, Embroidering 

Tolerance: Family Guidance-Based Religious Moderation." 

La Tenriruwa: Jurnal Bimbingan Penyuluhan Islam 3, no. 2 

(2024): 1–12. 

Hidayah, Fitri dan Khadijah. “Optimalisasi Perkembangan Sosial 

Emosional Anak Usia Dini dalam Belajar Kelompok.” 

INNOVATIVE: Journal of Social Science Research 3, no. 5 

(2023): 7942–7956. 

Hidayat, Arif. "Characteristics of Early Childhood Cognitive 

Development Through Learning Islamic Religious Education 

in Early Childhood Education." Naturalistic: Jurnal Kajian 

dan Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 9, no. 2 (2025): 

681–700. 

Hidayat, Arif. "Pendidikan Agama Islam Sebagai Pondasi 

Pembentukan Akhlak Anak Usia Dini." Jurnal Pendidikan 

Islam Anak Usia Dini 2, no. 1 (2021): 1–14. 

Hidayat, Arif. Pendidikan Agama Islam pada Anak Usia Dini. 

Bandung: CV Pustaka Ilmu, 2018. 

Hidayat, Fahmi Syarif dan Suzanna Ratih Sari. “Karakteristik dan 

Keberagaman Nilai-Nilai Islami di Kampung Kauman 

Semarang dan Kampung Arab Sugihwaras Pekalongan.” 

Jurnal Planologi 19, no. 2 (2022): 162–174. 

Hidayati, Zuhriyyah, Nanik Yulianti and Maghfirotun Fillah. 

"Integration of Religious Moderation Values in the 

Independent Curriculum of Early Childhood Education." In 

Proceedings of the International Conference on Islam and 

Education (ICONIE), vol. 3, no. 1 (2024). 

Horner, Sherri L., Srilata Bhattacharyya dan Evelyn A. O’Connor. 

“Modeling: It's More than Just Imitation.” Childhood 

Education 84, no. 4 (2008): 219–222. 

Hurlock, Elizabeth B. Psikologi Perkembangan: Suatu Pendekatan 

Sepanjang Rentang Kehidupan. Jakarta: Erlangga, 2002. 



366 

Ihwan Mahmudi, dkk. “Taksonomi Hasil Belajar Menurut Benyamin 

S. Bloom.” Jurnal Multidisiplin Madani 2, no. 9 (2022): 3507. 

Irama, Yoga dan Mukhammad Zamzami. "Telaah Atas Formula 

Pengarusutamaan Moderasi Beragama Kementerian Agama 

Tahun 2019–2020." KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal 

Dialogis Ilmu Ushuluddin 11, no. 1 (2021): 65–89. 

Irawati, Dini, dkk. “Profil Pelajar Pancasila sebagai Upaya 

Mewujudkan Karakter Bangsa.” Edumaspul: Jurnal 

Pendidikan 6, no. 1 (2022): 1224–1238. 

Irsyad, Mohammad. "Implementation of Religious Moderation Values 

in Early Childhood." IJIGAEd: Indonesian Journal of Islamic 

Golden Age Education 4, no. 2 (2024): 161–171. 

Isjoni. Pembelajaran Aktif: Meningkatkan Kualitas Guru Menuju 

Masyarakat Belajar. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Isjoni. Pendidikan Karakter di Sekolah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2011. 

Islami, Milad. "Character Values and Their Internalization in 

Teaching and Learning English at Madrasah." Dinamika Ilmu 

16, no. 2 (2016): 279–289. 

Istiqomah, Novia dan Maemonah. "Konsep Dasar Teori 

Perkembangan Kognitif pada Anak Usia Dini menurut Jean 

Piaget." Khazanah Pendidikan 15, no. 2 (2022): 151–158. 

Jalaluddin, Rakhmat. Psikologi Komunikasi. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2007. 

Jamaris, Martini. Perkembangan dan Pengembangan Anak Usia Dini. 

Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2013. 

Jamilah. "Kemitraan Pendidikan Anak Usia Dini (Sinergi Tiga Pilar 

Pendidikan: Keluarga, Sekolah dan Masyarakat)." Simulacra 

2, no. 2 (2019): 181–194. 



367 

Jeujanan, Christina Anita, Ria Imelda Simanjuntak, Marselina 

Ponglimbong, Julita Lilian Latuhihin dan Joane Jenie Ansaka. 

"Optimalisasi Moderasi Beragama dalam Masyarakat: 

Langkah-Langkah Menuju Harmoni dan Toleransi." Jurnal 

Abdidas 5, no. 4 (2024): 352–357. 

Jinguang. "The Tolerance and Harmony of Chinese Religion in the 

Age of Globalization." Procedia Social and Behavioral 

Sciences 2, no. 77 (2003): 205–209. 

Jones, Phil. Rethinking Childhood: Attitudes in Contemporary Society. 

London: A&C Black, 2009. 

Kamrani Buseri. "The Optimization of Three Educational Pillars to 

Shape a Qualified Character Education." Journal of Islamic 

Educational Research 2, no. 2 (2017): 1–13. 

Kellert, Stephen R. “Experiencing Nature: Affective, Cognitive and 

Evaluative Development in Children.” Dalam Children and 

Nature: Psychological, Sociocultural and Evolutionary 

Investigations, disunting oleh Peter H. Kahn Jr. dan Stephen 

R. Kellert, 117–151. Cambridge, MA: MIT Press, 2002. 

Khasanah, Nur, Achmad Irwan Hamzani and Havis Aravik. 

"Religious Moderation in the Islamic Education System in 

Indonesia." Qalamuna: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Agama 

15, no. 1 (2023): 629–642. 

Khotimah, Khusnul dan Agustini Agustini. "Implementasi Teori 

Perkembangan Kognitif Jean Piaget pada Anak Usia Dini." Al-

Tahdzib: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini 2, no. 1 

(2023): 11–20. 

Killen, Melanie, Adam Rutland dan Martin D. Ruck. "Promoting 

Equity, Tolerance and Justice: Policy Implications." Sharing 

Child and Youth Development Knowledge 25 (2011): 1–33. 

Killen, Melanie. "Social and Moral Development in Early Childhood." 

In Handbook of Moral Behavior and Development, edited by 

Melanie Killen and Judith G. Smetana, 115–138. New York: 

Psychology Press, 2014. 



368 

Komalasari, Kokom. Pembelajaran Kontekstual: Konsep dan 

Aplikasi. Bandung: PT Refika Aditama, 2010. 

Latifah, Alifa Nur, Dinie Anggraeni Dewi dan Yayang Furi 

Furnamasari. "Pentingnya Menumbuhkan Sikap Toleransi 

pada Anak Usia Sekolah di Indonesia: Negeri Multikultural." 

Edumaspul: Jurnal Pendidikan 6, no. 1 (2022): 969–973. 

Latifah, Ummu dan Achmad Syaifulloh. "Analisis Nilai-Nilai 

Toleransi Agama dalam Buku Tematik Kelas I SD." Jurnal 

Pendidikan dan Konseling (JPDK) 6, no. 2 (2024): 146–153. 

Lesilolo, Herly Jeanette. "Penerapan Teori Belajar Sosial Albert 

Bandura dalam Proses Belajar Mengajar di Sekolah." 

KENOSIS: Jurnal Kajian Teologi 4, no. 2 (2018): 186–202. 

Lestari, Dwi Puji and Nopiana Nopiana. "Introducing Religious 

Moderation through Local Wisdom for Early Childhood." 

Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2024): 128–137. 

Lestari, Sri dan Nur Hidayah. Pendidikan Anak Usia Dini: Tinjauan 

teoretis dan Praktis. Yogyakarta: K-Media, 2019. 

Lickona, Thomas. Character Matters: Persiapan Anak Menjadi 

Orang Dewasa yang Bermoral dan Berakhlak Mulia. 

Terjemahan oleh Alwiyah Abdurrahman. Jakarta: Bumi 

Aksara, 2013. 

___________. Educating for Character: How Our Schools Can Teach 

Respect and Responsibility. New York: Bantam Books, 1991. 

Lickona, Thomas. Educating for Character: How Our Schools Can 

Teach Respect and Responsibility. New York: Bantam Books, 

1992. 

Lilihata, Sarah, et al. "Penguatan Profil Pelajar Pancasila Dimensi 

Kreatif dan Bernalar Kritis pada Era Digital." Didaxei 4, no. 1 

(2023): 511–523. 

 



369 

Loehlin, John C. "Resemblance in Personality and Attitudes Between 

Parents and Their Children." In Unequal Chances: Family 

Background and Economic Success, edited by Samuel Bowles, 

Herbert Gintis and Melissa Osborne Groves, 192–207. 

Princeton, NJ: Princeton University Press, 2005. 

Loeziana, Uce. "The Golden Age: Masa Efektif Merancang Kualitas 

Anak." Bunayya: Jurnal Pendidikan Anak 1, no. 2 (2017): 77–

92. 

Lubis, Parentah. "Harmoni Agama melalui Pendidikan Islam: 

Menggali Toleransi dan Batasan-Batasan Moderasi dalam 

Konteks Keberagaman." Journey-Liaison Academia and 

Society 3, no. 1 (2024): 314–332. 

Ma’arif, Syamsul. "Islam Nusantara sebagai Paradigma Keilmuan: 

Berislam dalam Konteks Keindonesiaan dan Kemanusiaan." 

TSAQAFAH: Jurnal Peradaban Islam 13, no. 2 (2017): 299–

324. 

Ma’ruf, Amar. "The Urgence of Religious Moderation for Early 

Children Education." Proceeding International Conference on 

Islam and Education (ICONIE) 2, no. 1 (2022): 1156–1165. 

Mahyudin, Muhammad Alhada, Fuadilah Habib dan Sulvinajayanti. 

“Dinamika Pengarusutamaan Moderasi Beragama Dalam 

Perkembangan Masyarakat Digital.” Asketik: Jurnal Agama 

dan Perubahan Sosial 6, no. 1 (2022): 1–15. 

Majid, Abdul. Pendidikan Karakter Perspektif Islam. Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2011. 

___________ Strategi Pembelajaran. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2005. 

Manora, Hecksa, Nevi Laila Khasanah, Solimin Solimin dan 

Meilida Eka Sari. "Pengembangan Model Pembelajaran 

Terpadu untuk Pendidikan Islam Anak Usia Dini." Bouseik: 

Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini 2, no. 1 (2024): 1–

21. 



370 

Mardia, Rahma. "Internalisasi Nilai Pendidikan Multibudaya pada 

Anak Usia Dini Melalui Pendekatan Pengasuhan Ekologi Urie 

Bronfenbrenner dan Signifikansinya terhadap Penguatan 

Profil Pelajar Pancasila." Al-Marifah: Journal Pendidikan 

Islam Anak Usia Dini 4, no. 2 (2024): 219–231. 

Mardliyah, Sjafiatul, Wiwin Yulianingsih dan Lestari Surya Rachman 

Putri. "Sekolah Keluarga: Menciptakan Lingkungan Sosial 

untuk Membangun Empati dan Kreativitas Anak Usia Dini." 

Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 5, no. 1 

(2020): 57. 

Mary Ellen McGuire-Schwartz dan Janet S. Arndt. "Transforming 

Universal Design for Learning in Early Childhood Teacher 

Education from College Classroom to Early Childhood 

Classroom." Journal of Early Childhood Teacher Education 

28, no. 2 (2007): 127–139. 

Maula, Nada, et al. "Kebhinekaan dalam Budaya Perspektif Tafsir 

Kementerian Agama Republik Indonesia." MODERATIO: 

Jurnal Moderasi Beragama 3, no. 2 (2023): 132. 

Maunah, Binti. "Pendidikan Nilai dalam Perspektif Pendidikan 

Islam." Jurnal Dinamika Ilmu 11, no. 1 (2011): 1–16. 

McMillan, James H. and Sally Schumacher. Research in Education: 

Evidence-Based Inquiry. 7th ed. Boston: Pearson, 2014. 

McWayne, Christine M., Vickie Hampton, John Fantuzzo, Helen L. 

Cohen, dan Yutaka Sekino. “A Multivariate Examination of 

Parent Involvement and the Social and Academic 

Competencies of Urban Kindergarten Children.” Psychology 

in the Schools 41, no. 3 (2004): 363–377. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman and Johnny Saldaña. 

Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook. 3rd ed. 

Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2014. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2006. 



371 

Morrison, George S. Early Childhood Education Today. 13th ed. 

Upper Saddle River, NJ: Pearson Education, 2015. 

Muaz dan Uus Ruswandi. "Moderasi Beragama dalam Pendidikan 

Islam." JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 5, no. 8 (2022): 

3194–3203. 

Mulyadi, Dedi. Pendidikan untuk Membentuk Karakter. Jakarta: PT 

Gramedia Widiasarana Indonesia, 2013. 

Mulyasa, E. Manajemen Berbasis Sekolah. Jakarta: Bumi Aksara, 

2007. 

_________. Manajemen dan Kepemimpinan Kepala Sekolah. Jakarta: 

Bumi Aksara, 2013. 

_________. Menjadi Guru Profesional: Menciptakan Pembelajaran 

Kreatif dan Menyenangkan. Bandung: Remaja Rosda Karya, 

2007. 

Munastiwi, Evi. "Pengembangan Kurikulum PAUD yang Responsif 

terhadap Nilai Budaya Lokal." Jurnal Pendidikan Anak 6, no. 

1 (2017): 34–47. 

Murdoko, Hari. Parenting With Leadership: Peran Orangtua dalam 

Mengoptimalkan dan Memberdayakan Potensi Anak. Jakarta: 

Elex Media Komputindo, 2017. 

Muslich, Masnur. Kurikulum dan Pembelajaran. Jakarta: Bumi 

Aksara, 2008. 

Musyaffa, Siti Asiah and Dewi Hasanah. "Religious Moderation 

through School Culture." In Proceedings of the International 

Conference on Islam and Education (ICONIE), vol. 3, no. 1 

(2024). 

Musyahid and Nur Kolis. “Religious Moderation Implementation in 

Islamic Education: A Systematic Review." FITRAH: Jurnal 

Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman 9, no. 2 (2023): 265–284. 



372 

Muzakki dan Puji Yanti Fauziah. "Implementasi Pembelajaran Anak 

Usia Dini Berbasis Budaya Lokal di PAUD Full Day School." 

Jurnal Pendidikan dan Pemberdayaan Masyarakat 2, no. 1 

(2015): 39. 

Nainggolan, Alon Mandimpu dan Daeli Adventrianis. "Analisis Teori 

Perkembangan Kognitif Jean Piaget dan Implikasinya bagi 

Pembelajaran." Journal of Psychology Humanlight 2, no. 1 

(2021): 31–47. 

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI 

Press, 1985. 

Nasution, Muhammad Iqbal Hanafi, Fikri Alwi Nasution dan Siti 

Rahmi. "Moderasi Beragama: Upaya Mengatasi Pemahaman 

Konservatif pada Masyarakat Muslim di Indonesia." Al-

Usrah: Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah 10, no. 2 (2022). 

Nata, Abuddin. Pendidikan dalam Perspektif Al-Qur’an. Jakarta: PT 

RajaGrafindo Persada, 2003. 

National Association for the Education of Young Children (NAEYC). 

Developmentally Appropriate Practice in Early Childhood 

Programs Serving Children from Birth through Age 8, 4th ed. 

Washington, DC: NAEYC, 2022. 

Neuman, W. Lawrence. Social Research Methods: Qualitative and 

Quantitative Approaches. 7th ed. Boston: Pearson, 2014. 

Nisa, Khairatun. "Application of Audio Visual Learning Media to 

Improving Early Childhood Learning Outcomes." Jurnal 

Scientia 12, no. 01 (2023): 827–830. 

Nisa, Khoirul Mudawinun. "Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada 

Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Living Values Education 

(LVE)." In Proceedings of Annual Conference for Muslim 

Scholars, 22 April (2018): 781. 

 



373 

Niyozov, Sarfaroz and Nadeem Memon. "Islamic Education and 

Islamization: Evolution of Themes, Continuities and New 

Directions." Journal of Muslim Minority Affairs 31, no. 1 

(2011): 5–30. 

Nofianti, Rita. Dasar-Dasar Pendidikan Anak Usia Dini. Jakarta: Edu 

Publisher, 2021. 

Nordgren, Kenneth. "Powerful Knowledge, Intercultural Learning and 

History Education." Journal of Curriculum Studies 49, no. 5 

(2017): 663–682. 

Novianti Yusuf, Rini, Neng Siti Tazkia Aulia Al Khoeri, Gisna Sarlita 

Herdiyanti dan Eneng Deska Nuraeni. "Urgensi Pendidikan 

Anak Usia Dini bagi Tumbuh Kembang Anak." Plamboyan 

Edu 1, no. 1 (2023): 37–44. 

Nucci, Larry dan Darcia Narvaez. Handbook of Moral and Character 

Education. New York: Routledge, 2008. 

Nurani, Yuliani, dan Trias Mayangasri. Strategi Pengembangan 

Pembelajaran Anak Usia Dini. Jakarta: Kencana Prenada 

Media Group, 2010. 

___________Pendidikan Multikultural: Landasan Teori dan Praktik 

Pendidikan Multikultural di Sekolah. Bandung: Pustaka Setia, 

2014. 

Nurdin, Muh Nur Islam dan Muqowim. "Pengarusutamaan Moderasi 

Beragama di Lembaga Pendidikan Anak Usia Dini: Studi pada 

Raudhatul Athfal UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta." Jurnal 

Pendidikan Anak 12, no. 1 (2023): 59–71. 

Nurhayati, Iis. "Pendidikan Nilai dan Karakter Anak Usia Dini dalam 

Teori Belajar Behavioristik dan Konstruktivistik." Golden 

Age: Jurnal Ilmiah Tumbuh Kembang Anak Usia Dini 4, no. 2 

(2019): 152–162. 

Oksimana Darmawan. "Instill Anti-Violence Culture at Early Stage of 

Children Education Through Local Wisdom of Traditional 

Games." Jurnal Penelitian HAM 7, no. 2 (2016): 111. 



374 

Padila, Nur. "Membentuk Karakter Anak Sejak Dini." MIDA: Jurnal 

Pendidikan Dasar Islam 5, no. 2 (2022): 52. 

Papalia, Diane E., Sally Wendkos Olds dan Ruth Duskin Feldman. 

Human Development. Jakarta: Salemba Humanika, 2008. 

Patton, Michael Quinn. Qualitative Research & Evaluation Methods: 

Integrating Theory and Practice. 4th ed. Thousand Oaks, CA: 

SAGE Publications, 2015. 

Pertiwi, Yuarini Wahyu, Miranu Triantoro and Dina Indriyani. 

"Character Education from an Early Age: Family Strategies in 

Developing Positive Values." International Journal of 

Teaching and Learning 3, no. 4 (2025): 343–354. 

Piaget, Jean dan Barbel Inhelder. Psikologi Anak. Diterjemahkan oleh 

Miftahul Jannah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010. 

Piaget, Jean. The Origins of Intelligence in Children. Diterjemahkan 

oleh Margaret Cook. New York: International Universities 

Press, 1952. 

Pratiwi, Oktafiani, Sofa Marwah dan Wita Ramadhanti. “Cross-

Culture Analysis of Batik Sub-Culture Pekalongan: A Case 

Study on the Complexity Dimensions of Representation, 

Diversity and Conflict (Analisis Silang Budaya Sub-Kultur 

Batik Pekalongan: Studi Kasus Kompleksitas Dimensi 

Representasi, Keragaman dan Konflik).” Masyarakat, 

Kebudayaan dan Politik 37, no. 1 (2024): 46–59. 

Prayitno, Mustofa Aji dan Kharisul Wathoni. "Internalisasi Nilai 

Moderasi Beragama Dalam Proses Pendidikan Di Lingkungan 

Sekolah Dasar." Pendas Mahakam: Jurnal Pendidikan dan 

Pembelajaran Sekolah Dasar 7, no. 2 (2022): 124–130. 

Pujianti, Yuli, et al. "How Do Early Childhood Children Understand 

Religious Values Education? Bagaimana Anak Usia Dini 

Memahami Pendidikan Nilai-Nilai Agama?" PAUDIA: Jurnal 

Penelitian dalam Bidang Pendidikan Anak Usia Dini (2025): 

359–375. 



375 

Purwanto, Ngalim. Psikologi Pendidikan. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2013. 

Putra, Andika, et al. "Pemikiran Islam Wasathiyah Azyumardi Azra 

sebagai Jalan Moderasi Beragama." Jurnal Riset Agama 1, no. 

3 (2021): 212–222. 

Qorib, Muhammad, Oktrigana Wirian dan Qoree Butlam. “Edukasi 

Moderasi Beragama sejak Dini pada Anak di Tadika Al-Fikh 

Orchard-Malaysia.” Berajah Journal: Jurnal Pembelajaran 

dan Pengembangan Diri 4, no. 2 (2024): 416–424. 

Rahayu, Sri, Nasaruddin dan Riskal Fitri. “Implementasi Pendidikan 
Karakter dalam Perkembangan Sosial Emosional Anak TK.” 
ALENA: Journal of Elementary Education 2, no. 2 (2024): 
212–222. 

Rahman, Abdul, Wahyu Naldi, Adiyatna Arifin dan Fazlur Mujahid 
R. 
"Analisis UU Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 
2003 dan Implikasinya terhadap Pelaksanaan Pendidikan di 
Indonesia." JOEAI (Journal of Education and Instruction) vol 
4, no. 1 (2021): 98–107 

Rahman, Muhammad Fathur, Safinatun Najah, Nur Dewi Furtuna dan 
Anti Anti. "Bhinneka Tunggal Ika sebagai Benteng terhadap 
Risiko Keberagaman Bangsa Indonesia." Al-Din: Jurnal 
Dakwah dan Sosial Keagamaan 6, no. 2 (2020): 51–65. 

Rahmawati, Siti dan Anwar. “Implementasi Kunjungan Tempat 
Ibadah sebagai Sarana Pembelajaran Moderasi Beragama.” 
Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (2020): 50–64. 

Reni Nurapriani, Deni Darmawan dan Rusman. "Eksistensi Muatan 
Lokal Basa Sunda pada Jenjang Pendidikan Anak Usia Dini." 
AWLADY: Jurnal Pendidikan Anak 10, no. 1 (2024): 50–62. 

Ridwan, Ahmad Hasan, Mohammad Taufiq Rahman, Yusuf Budiana, 

Irfan Safrudin and Muhammad Andi Septiadi. “Implementing 

and Interpreting Fazlur Rahman’s Islamic Moderation 

Concept in the Indonesian Context.” Journal of Islamic 

Thought and Civilization 12, no. 2 (November 11, 2022): 58–

73. 



376 

Ridwan, Ahmad Hasan, Mohammad Taufiq Rahman, Yusuf Budiana, 

Irfan Safrudin and Muhammad Andi Septiadi. “Implementing 

and Interpreting Fazlur Rahman’s Islamic Moderation 

Concept in the Indonesian Context.” Journal of Islamic 

Thought and Civilization 12, no. 2 (2022): 58–73. 

Riyanto, Yoyok. Paradigma Baru Pembelajaran: Sebagai Referensi 

bagi Pendidik dalam Implementasi Pembelajaran yang Efektif 

dan Berkualitas. Jakarta: Kencana, 2010. 

Robihan, Ahmad. "Anti Kekerasan di Sekolah Melalui Internalisasi 

Prinsip Aswaja Annahdliyah." Al-Qalam: Jurnal Ilmu 

Kependidikan 19, no. 2 (2018): 36–56. 

Roekhan. Psikologi Pendidikan. Semarang: Walisongo Press, 2013. 

Roopnarine, Jaipaul L. and James E. Johnson, eds. Approaches to 

Early Childhood Education. 6th ed. Upper Saddle River, NJ: 

Pearson, 2013. 

Rumahuru, Yance. “Pendidikan Agama Inklusif sebagai Fondasi 

Moderasi Beragama: Strategi Merawat Keberagaman di 

Indonesia.” Kurios: Jurnal Pendidikan dan Teologi 7, no. 2 

(2021): 453–455. 

Rusdi, Iwan. Kurikulum dan Pembelajaran Anak Usia Dini. Bandung: 

Alfabeta, 2012. 

Rusman. Model-Model Pembelajaran: Mengembangkan 

Profesionalisme Guru. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2012. 

Rusyan, T. Pendekatan dalam Proses Belajar Mengajar. Jakarta: 

Remaja Rosdakarya, 2000. 

Saerozi, Muh. "Peran Guru dalam Menanamkan Nilai Toleransi di 

Sekolah Dasar." Jurnal Pendidikan Karakter 7, no. 2 (2017): 

168–182. 

Said, Zainal. “Konflik Sosial Keagamaan Islam Non-Mainstream 

dalam Masyarakat Majemuk di Indonesia.” Al-Ulum 12, no. 2 

(2012): 419–436. 



377 

Salsabella, Diyananta Qonitya, Nailal Muna dan Ibnu Hajar Ansori. 

“Moderasi Beragama dalam Tafsir al-Azhar sebagai Pilar 

Karakter Anak Usia Dini.” Al-Wasathiyah: Journal of 

Religious Moderation 3, no. 2 (2024): 213–247. 

Samiaji, Mukhamad Hamid, Nur Hafidz and Emi Fatmawati. 

"Innovation of Religious Moderation Education in Forming 

the Character of Tolerance and Interreligious Acceptance of 

Early Children in the Era of Society 5.0." Islamic Studies 

Journal 3, no. 2 (2023): 93–102. 

Samsudin and Tutuk Ningsih. "Implementation of Multicultural 

Educational Values in Madrasah." ELSE (Elementary School 

Education Journal): Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

Sekolah Dasar 8, no. 3 (2024): 317–328. 

Santoso, Arif. Strategi Pembelajaran Anak Usia Dini. Jakarta: 

Kencana, 2015. 

Santrock, John W. Life-Span Development: Perkembangan Masa 

Hidup. Terjemahan Achmad Fawaid dan Jasminta Damanik. 

Jakarta: Erlangga, 2012. 

Sari, Septi Kartika, Abdus Syukur Ghazali, and Nita Widiati. 

“Penggunaan Negosiasi Makna dalam Wacana Lisan Guru 

dan Pengaruhnya terhadap Pemahaman Siswa Kelas IV 

Sekolah Dasar.” Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, dan 

Pengembangan Vol: 2 No 3 (Maret 2017): 424-433  

 

Saruji, Husen. "Sekolah sebagai Instrumen Konstruksi Sosial di 

Masyarakat." Istiqra: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam 

7, no. 2 (2020): 1–9. 

Sauri, Suryana. "Pendidikan Islam dan Tantangan Multikulturalisme." 

ADDIN: Media Dialektika Ilmu Islam 7, no. 1 (2013): 71–92. 

___________. "Pendidikan Islam Multikultural: Membentuk Sikap 

Moderat dan Toleran dalam Keberagaman." Tarbawi: Jurnal 

Ilmu Pendidikan 12, no. 1 (2016): 45–56. 



378 

Schunk, Dale H., dan Frank Pajares. “Self-Efficacy and Academic 

Motivation.” Educational Psychologist 36, no. 2 (2001): 117–

127. 

Seefeldt, Carol and Barbara A. Wasik. Early Childhood Education: 

Curriculum and Instruction. 5th ed. Upper Saddle River, NJ: 

Pearson Merrill Prentice Hall, 2006. 

Shaleh, Muh. dan Muthia Nur Fadhilah. "Penerapan Moderasi 

Beragama pada Lembaga PAUD di Sulawesi Tenggara." 

Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 6, no. 6 

(2022): 5933–5945. 

Slamet, Santosa. Metode Pengajaran PAUD. Jakarta: Universitas 

Terbuka, 2012. 

Smith, Alwiyah Sylvia. "Analysis of Guidebook: Belajar dan Bermain 

for Preschool Children in Merdeka Curriculum Using 

Vygotsky's Zone of Proximal Development (ZPD) Theory." 

Multidisciplinary Journal of Systemic and Innovative 

Research (MJSIS) 1, no. 3 (2024): 158–165. 

Smith, Scott, Fisher dan Jason Cole. "The Lived Meanings of 

Fanaticism: Understanding the Complex Role of Labels and 

Categories in Defining the Self in Consumer Culture." 

Consumption Markets & Culture 10, no. 2 (2007): 77–94. 

Soekmono, Roostrianawahti. "Pendidikan Multikultural Melalui 

Program Bahasa Holistik: Penelitian Pengembangan di 

Kelompok B Taman Kanak-Kanak Nasima Semarang." Jurnal 

Pendidikan Usia Dini 11, no. 2 (2017): 308–322. 

Suaidi. "Sikap Moderat Pengamalan Ajaran Agama Menumbuhkan 

Moderasi Beragama, Sikap Tolerasi dan Kecintaan terhadap 

Kehidupan Bernegara." 

Suardipa, Iwayan Putu. “Proses Scaffolding pada Zone Of Proximal 

Development (ZPD) dalam Pembelajaran.” Widiyacarya 4, no. 

1 (2020): 79–91. 



379 

Subarkah, Milana Abdillah. “Pengaruh Gadget terhadap 

Perkembangan Anak.” Rausyan Fikr: Jurnal Pemikiran dan 

Pencerahan 15, no. 1 (2019). 

Sudrajat, Nana. "Urgensi Pendidikan Karakter dalam Membentuk 

Kepribadian Anak." Jurnal Pendidikan Karakter 3, no. 1 

(2012): 1–9. 

Sudrajat, Tatang dan Aan Hasanah. “Nilai-Nilai Pancasila dan 

Peradaban Bangsa: Konsepsi dan Implementasi Kebijakan 

Pendidikan Karakter.” Moderat: Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pemerintahan 6, no. 4 (2020): 857–867. 

Sugihartono, et al. Psikologi Pendidikan. Yogyakarta: UNY Press, 

2007. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, 

Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2016. 

Suharsimi, Arikunto. Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. 

Jakarta: Rineka Cipta, 2010. 

Sujiono, Yuliani Nurani. Konsep Dasar Pendidikan Anak Usia Dini. 

Jakarta: Indeks, 2009. 

Sumadi, Tjipto, dkk. “Transformation of Tolerance Values (in 

Religion) in Early Childhood Education.” JPUD - Jurnal 

Pendidikan Usia Dini 13, no. 2 (2019): 386–400. 

Sumantri, Muslich. Strategi Pembelajaran: Teori dan Aplikasi di 

Sekolah Dasar. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2009. 

Sunardi dan Jamiludin. "Penanaman Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

dalam Pembelajaran." Al-Bustan: Jurnal Pendidikan Islam 1, 

no. 2 (2024): 215–227. 

Suparno, Paul. Filsafat Konstruktivisme dalam Pendidikan. 

Yogyakarta: Kanisius, 1997. 

Suralaga, Fadhilah. Psikologi Pendidikan: Implikasi dalam 

Pembelajaran. Depok: Rajawali Pers, 2021. 



380 

Suryadi, Asep. "Pendekatan Holistik dalam Pendidikan Anak Usia 

Dini." Jurnal Pendidikan Anak 1, no. 1 (2016): 8–17. 

Suryana, Dadan. Pengembangan Kreativitas Anak Usia Dini. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 

Suryatina, Zakiya Very Ayu and Amar Ma’ruf. "The Urgence of 

Religious Moderation for Early Children Education." 

Proceeding International Conference on Islam and Education 

(ICONIE) 2, no. 1 (2022): 1156. 

Suryobroto, B. Proses Belajar Mengajar di Sekolah. Jakarta: Rineka 

Cipta, 2009. 

Susan Bredekamp. Developmentally Appropriate Practice in Early 

Childhood Programs. Washington, DC: NAEYC, 1997. 

Susanto, Ahmad. “Proses Habituasi Nilai Disiplin pada Anak Usia 

Dini dalam Kerangka Pembentukan Karakter Bangsa.” Sosio 

Religi: Jurnal Kajian Pendidikan Umum 15, no. 1 (2017). 

Sutrisno, Edy. "Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga 

Pendidikan." Jurnal Bimas Islam 12, no. 2 (2019): 323–348. 

Suyadi. Psikologi Pendidikan Anak Usia Dini: Teori dan Praktik. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015. 

_______ Teori Pembelajaran Anak Usia Dini dalam Kajian 

Neurosains. Yogyakarta: Pedagogia, 2014. 

Syaikhon, Muhammad, Nanang Rokhman Saleh and Zumrotul 

Huliyah. "Implementation of Religious Moderation Values in 

Early Childhood through Islamic Religious Education." 

Bulletin of Early Childhood 3, no. 1 (2024): 12–18. 

Syarifah Halifah. "Pentingnya Bermain Peran dalam Proses 

Pembelajaran Anak." JISIP: Jurnal Ilmu Sosial dan 

Pendidikan 4, no. 3 (2020): 35–40. 

Tilaar, H.A.R. Membenahi Pendidikan Nasional. Jakarta: Rineka 

Cipta, 2006. 



381 

___________. Multikulturalisme: Tantangan-Tantangan Global 

Masa Depan dalam Transformasi Pendidikan Nasional. 

Jakarta: Grasindo, 2004. 

Tjipto Sumadi, Elindra Yetti, Yufiarti Yufiarti and Wuryani Wuryani. 

“Transformation of Tolerance Values (in Religion) in Early 

Childhood Education.” JPUD – Jurnal Pendidikan Usia Dini 

13, no. 2 (2019): 386–400. 

Umah, Restu Yulia Hidayatul, Wilis Werdiningsih and Yulia 

Anggraini. "Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

dalam Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar." Proceedings of 

Annual Conference for Muslim Scholars 6, no. 1 (2022): 818–

825. 

Umar, Mardan, Feiby Ismail dan Nizma Syawie. "Implementasi 

Pendidikan Karakter Berbasis Moderasi Beragama pada 

Jenjang Pendidikan Anak Usia Dini." Edukasi 19, no. 1 

(2021): 101–111. 

UNESCO. Rangkuman Laporan Pemantauan Pendidikan Global 

2020: Inklusi dan Pendidikan: SEMUA BERARTI SEMUA. 

Paris: UNESCO, 2020. 

Vesely, Colleen K., Elizabeth Levine Brown dan Swati Mehta. 

“Developing Cultural Humility through Experiential 

Learning: How Home Visits Transform Early Childhood 

Preservice Educators’ Attitudes for Engaging Families.” 

Journal of Early Childhood Teacher Education 38, no. 3 

(2017): 242–258. 

Wahyuni, Sri. "Peran Guru dalam Mengembangkan Nilai Karakter 

Anak Usia Dini." Jurnal Pendidikan Karakter 4, no. 1 (2014): 

77–87. 

Wardani, Helda Kusuma, Fajarsih Darusuprapti dan Mami Hajaroh. 

“Model-Model Evaluasi Pendidikan Dasar (Scriven Model, 

Tyler Model dan Goal Free Evaluation).” Jurnal Pendidikan: 

Riset dan Konseptual 6, no. 1 (2022): 36. 



382 

Wardhani, Ni Putu dan Pramesti, Made. “Efektivitas Storytelling 

sebagai Media Pendidikan Karakter Anak Usia Dini.” Jurnal 

Pendidikan Karakter 11, no. 1 (2021): 76–88. 

Whildan, Lissya. "Analisis Teori Perkembangan Kognisi Manusia 

Menurut Jean Piaget." Permata: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 2, no. 1 (2021): 11–22. 

Wibowo, Agus. Pendidikan Karakter: Strategi Membangun Karakter 

Bangsa Berperadaban. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Widayanthi, Desak Gede Chandra, dkk. Teori Belajar dan 

Pembelajaran. PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2024. 

Widodo dan Kurniasari. “Pola Pikir Inklusif melalui Pembelajaran 

Moderasi Beragama di PAUD.” Jurnal Pendidikan Karakter 

9, no. 2 (2021): 123–135. 

Wiguna, Ida Bagus Alit Arta dan Ida Ayu Made Yuni Andari. 

"Moderasi Beragama Solusi Hidup Rukun di Indonesia." 

Widya Sandhi 14, no. 1 (2023): 40–54. 

Wijaya, Andy dan Devi Lestari. "Peran Orang Tua dan Guru dalam 

Pembentukan Karakter Anak di Era Digital." Jurnal 

Pendidikan Karakter 8, no. 1 (2018): 25–36. 

Wille, Gertraud Diem. Latency: The Golden Age of Childhood. 

London: Routledge, 2018. 

Wiyani, Novan Ardy. "Perencanaan Strategik Pembentukan Karakter 

Anak Usia Dini di TK Islam Al-Irsyad Purwokerto." Al-Athfal: 

Jurnal Pendidikan Anak 3, no. 2 (2017): 105–118. 

Wiyani, Novan Ardy. Psikologi Perkembangan Anak Usia Dini. 

Yogyakarta: Gava Media, 2012. 

Wood, Elizabeth dan Helen Hedges. "Curriculum in Early Childhood 

Education: Critical Questions About Content, Coherence, and 

Control." The Curriculum Journal 27, no. 3 (2016): 387–405. 



383 

Woolfolk, Anita. Psikologi Pendidikan. Terjemahan oleh Helly 

Prajitno Soetjipto dan Sri Mulyantini Soetjipto. Jakarta: 

Indeks, 2008. 

Wortham, Sue C. and Belinda Hardin. Assessment in Early Childhood 

Education. 7th ed. Boston: Pearson, 2015. 

Wowiling, Katarina Vonny dan Kanisius Komsiah Dadi. 

"Mengembangkan Toleransi dalam Upaya Membangun 

Moderasi Beragama di Indonesia (Telaah Terhadap Gagasan 

Moderasi Beragama dalam Buku Moderasi Beragama 

Terbitan Kementerian Agama RI)." CREDENDUM: Jurnal 

Pendidikan Agama 4, no. 1 (2022): 61–76. 

Yin, Robert K. Studi Kasus: Desain dan Metode. Jakarta: 

Rajagrafindo Persada, 2015. 

Yoakri, Lisa Yohana. "Peran Dongeng dalam Meningkatkan 
Kreativitas Anak Usia Dini." Jejak Pembelajaran: Jurnal 
Pengembangan Pendidikan 8, no. 1 (2024): 31–43. 

Yuliana, dkk. "Pengaruh Lingkungan Pembelajaran yang Inklusif 
terhadap Pengembangan Identitas Sosial pada Anak Usia Dini 
di TKIT Mardhatillah Balikpapan." JUPEIS: Jurnal 
Pendidikan dan Ilmu Sosial 3, no. 3 (2024): 39–46. 

Yuliana, Fitri Lusiana, Dea Ramadhanyaty, Anis Rahmawati dan 
Rosyida Nurul Anwar. "Moderasi Beragama untuk Mencegah 
Radikalisme pada Anak Usia Dini." Seminar Nasional 
Paedagoria 1, no. 1 (2021): 9–15. 

Yuliana, Fitri Rezki, Ria Rusmayadi dan Hendra Herman. 
"Pengaruh Lingkungan Pembelajaran yang Inklusif terhadap 
Pengembangan Identitas Sosial pada Anak Usia Dini di TKIT 
Mardhatillah Balikpapan." JUPEIS: Jurnal Pendidikan dan 
Ilmu Sosial 3, no. 3 (2024): 39–46. 

Yulianingsih, Wiwin, Heryanto Susilo, Rivo Nugroho and Soedjarwo. 
"Optimizing Golden Age Through Parenting in Saqo 
Kindergarten." In Proceedings of the 1st International 
Conference on Lifelong Learning and Education for 
Sustainability (ICLLES 2019), 187–191. Paris: Atlantis Press, 
2020. 



384 

Yulianto, Ridwan. "Implementasi Budaya Madrasah dalam 

Membangun Sikap Moderasi Beragama." Edukasia: Jurnal 

Pendidikan dan Pembelajaran 1, no. 1 (2020): 111–123. 

Yusuf, Syamsu dan Juntika Nurihsan. Landasan Psikologis 

Pendidikan. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007. 

Yusuf, Syamsu. Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja. 

Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012. 

Zuchdi, Darmiyati dan Budiyanto. Pendidikan Karakter: Konsep 

Dasar dan Implementasi di Sekolah. Yogyakarta: UNY Press, 

2012. 

Zuchdi, Darmiyati. Humanisasi Pendidikan: Menjawab Tantangan 

Humaniora. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 

Zuhairini. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 1994. 

Zuhairini. Metodik Khusus Pendidikan Agama Islam. Surabaya: Bina 

Ilmu, 1994. 

Zuhdi, Muhammad. "Religious Education in Indonesian Schools." In 

Islamic Education in the 21st Century, edited by Asma 

Afsaruddin, 67–85. New York: Routledge, 2017. 

Zuhdi, Muhammad. Modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2003. 

Zuliana, Muhammad Qorib, Oktrigana Wirian, dan Qoree Butlam. 

“Edukasi Moderasi Beragama Sejak Dini pada Anak di Tadika 

Al-Fikh Orchard-Malaysia.” Berajah Journal 4, no. 2 (2024): 

415–424. 

 

 


	HAL DEPAN
	PERNYATAAN KEASLIAN DAN BEBAS PLAGIARISME
	PENGESAHAN
	YUDISIUM
	DAFTAR HADIR DEWAN PENGUJI
	PENGESAHAN PROMOTOR
	NOTA DINAS
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR

	BAB I
	Latar Belakang Masalah
	Rumusan Masalah
	Tujuan dan Signifikansi Penelitian
	Kajian Pustaka
	Kerangka Teori
	Metode Penelitian
	Sistematika Penulisan

	BAB V
	Simpulan
	Saran dan Rekomendasi

	DAFTAR PUSTAKA



