
 

 

  LEGITIMASI PERKAWINAN SESUKU DI NAGARI MUNGO  

KABUPATEN LIMA PULUH KOTA: TINJAUAN SOSIOLOGI 

DAN MAQĀṢID AL-SYARĪ‘AH 

 

 

 

 
 

 

TESIS 

 

DISUSUN DAN DIAJUKAN KEPADA FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA  

UNTUK MEMENUHI SEBAGIAN DARI SYARAT-SYARAT  

MEMPEROLEH GELAR MAGISTER ILMU SYARI’AH 
 

 

OLEH: 

 

ASRA NUR HASANAH, S.H. 

23203012025 
 
 

 

PEMBIMBING: 

Dr. MALIK IBRAHIM, M.Ag. 

 

 
 

MAGISTER ILMU SYARI’AH 

FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2025 



i 

 

ABSTRAK 
 

Perkawinan sesuku dalam struktur adat Minangkabau secara tradisional 

merupakan pantangan ketat demi menjaga integritas sistem kekerabatan matrilineal. 

Namun, di Nagari Mungo, Kabupaten Lima Puluh Kota, pertumbuhan populasi yang 

masif menciptakan anomali di mana pasangan sesuku secara genealogis telah 

menjauh (alah jauah), sehingga memicu pergeseran paradigma otoritas adat dalam 

memberikan legitimasi. dapun pertanyaan utama yang dijawab dalam penelitian ini 

meliputi: bagaimana mekanisme legitimasi praktik perkawinan sesuku tersebut; 

bagaimana pergeseran paradigma otoritas adat ditinjau dari perspektif sosiologi; serta 

bagaimana analisis Maqāṣid al-Syarī„ah terhadap praktik kebolehan perkawinan 

sesuku tersebut. Sehingga penelitian ini bertujuan untuk mengungkap mekanisme 

legitimasi perkawinan sesuku di Nagari Mungo serta menganalisis fenomena tersebut 

melalui teori Sosiologi Revolusi Paradigma dan pendekatan sistem Maqāṣid al-

Syarī„ah. 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif-

sosiologis yang bersifat deskriptif-analitis. Data penelitian bersumber dari data 

primer yang diperoleh melalui observasi lapangan dan wawancara mendalam (in-

depth interview) dengan informan kunci yang terdiri dari Niniak Mamak pemangku 

adat, tokoh masyarakat, serta pasangan pelaku perkawinan sesuku di Nagari Mungo, 

serta data sekunder berupa dokumen silsilah (ranji) dan literatur terkait. Teknik 

analisis data menggunakan model interaktif Miles dan Huberman yang mencakup 

tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Proses analisis 

diintegrasikan secara mendalam dengan kerangka teoretis Revolusi Paradigma untuk 

membedah fase perubahan sosial-adat, serta pendekatan sistem Maqāṣid al-Syarī„ah 

guna mengevaluasi dimensi kemaslahatan dan keterbukaan hukum dalam praktik 

legitimasi tersebut. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: Pertama, mekanisme legitimasi 

dilakukan melalui prosedur manakar ranji (verifikasi silsilah) oleh niniak mamak 

untuk memastikan jarak keturunan pasangan yang silsilahnya sudah jauh dan berbeda 

pimpinan kaum. Kedua, secara sosiologis ditemukan telah terjadi revolusi paradigma 

dalam otoritas adat Nagari Mungo, yakni bergesernya standar keabsahan dari 

"kesamaan nama suku" (paradigma lama) menjadi "kedekatan silsilah nyata" 

(paradigma baru) sebagai respon atas krisis sosial dan tuntutan zaman. Ketiga, secara 

normatif-filosofis, legitimasi ini merupakan wujud sistem hukum yang terbuka 

(openness) dan kognitif yang mengutamakan kebertujuan hukum (purposefulness). 

Kebijakan tersebut secara substansial selaras dengan perlindungan terhadap Maqāṣid 

al-Syarī„ah, khususnya dalam menjaga martabat jiwa (Ḥifẓ al-Nafs), kemurnian 

keturunan (Ḥifẓ al-Nasl), dan kesucian agama (Ḥifẓ al-Dīn). 

 

Kata kunci: Perkawinan Sesuku, Legitimasi Adat, Revolusi Paragidma, Maqāṣid al-

Syarī„ah, Sistem Matrilineal. 

 

 

 



ii 

ABSTRACT 

Marriage between individuals of the same clan within the traditional 

Minangkabau customary structure is strictly prohibited in order to maintain the 

integrity of the matrilineal kinship system. However, in Nagari Mungo, Lima Puluh 

Kota Regency, massive population growth has created an anomaly in which couples 

from the same clan have become genetically distant (alah jauah), triggering a 

paradigm shift in the customary authority's legitimization. The main questions 

answered in this study include: what are the mechanisms of legitimacy for the 

practice of marriage between individuals of the same clan; how is the paradigm shift 

in customary authority viewed from a sociological perspective; and how does the 

Maqāṣid al-Syarī‗ah analysis view the practice of marriage between individuals of 

the same clan. Therefore, this study aims to reveal the mechanism of legitimizing 

same-tribe marriages in Nagari Mungo and analyze this phenomenon through the 

Paradigm Revolution theory and the Maqāṣid al-Syarī‗ah system approach. 

This study is a qualitative study with a descriptive-analytical normative-

sociological approach. The research data was sourced from primary data obtained 

through field observations and in-depth interviews with key informants consisting of 

Niniak Mamak traditional leaders, community leaders, and couples married within 

the same tribe in Nagari Mungo, as well as secondary data in the form of 

genealogical documents (ranji) and related literature. The data analysis technique 

used the interactive model of Miles and Huberman, which includes the stages of data 

reduction, data presentation, and conclusion drawing. The analysis process was 

deeply integrated with the theoretical framework of the Paradigm Revolution to 

dissect the phases of socio-customary change, as well as the Maqāṣid al-Syarī‗ah 

system approach to evaluate the dimensions of benefit and openness of the law in the 

practice of legitimation. 

The results of the study show that: First, the mechanism of legitimation is 

carried out through the manakar ranji (genealogy verification) procedure by the 

niniak mamak to ensure the distance between the descendants of couples whose 

genealogies are far apart and have different clan leaders. Second, sociologically, a 

paradigm shift has occurred in the customary authority of Nagari Mungo, namely a 

shift in the standard of legitimacy from ―similarity of tribal names‖ (old paradigm) to 

―proximity of actual genealogy‖ (new paradigm) in response to social crises and the 

demands of the times. Third, normatively and philosophically, this legitimacy is a 

manifestation of an open (openness) and cognitive legal system that prioritizes legal 

purposefulness (purposefulness). This policy is substantially in line with the 

protection of Maqāṣid al-Syarī‗ah, particularly in preserving the dignity of the soul 

(Ḥifẓ al-Nafs), the purity of descent (Ḥifẓ al-Nasl), and the sanctity of religion (Ḥifẓ 

al-Dīn). 

Keywords: Endogamous Marriage, Customary Legitimacy, Paradigm Shift, Maqāṣid 

al-Syarī„ah, Matrilineal System. 



iii 

HALAMAN PENGESAHAN 



iv 



v 



vi 

 

 

MOTTO 

 

 

ٌَّ يَعَ انْععُْسِ يعُْسًا     اِ

Sesungguhnya beserta kesulitan ada kemudahan (QS. Al-Insyirah (94): 6) 

 

 

“Indeed, with hardship comes ease” 

 

 

“Badai baranti, kiambang batali” 

 

 

고생 끝에 낙이 온다 

Gosaeng kkeute nagi onda 

“Di ujung kesulitan, datang kebahagiaan” 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Allah SWT.,; 

“Syukur tak terhingga kepada Allah SWT., yang telah memberikan segala nikmat, 

karunia, dan keberkahan dalam penyusunan tugas akhir ini. Banyak ilmu yang saya 

dapatkan selama proses penyelesaian tugas akhir ini, semoga ilmu dan proses yang 

saya jalankan bernilai ibadah di sisi Allah SWT., dan dapat diamalkan serta 

memberikan kemanfaatan untuk semuanya.” 

Keluarga Tercinta: 

“Kedua orang tua saya, ayah (Ismirad S.Ag), ama (Yuswelti), dan  adik-adik saya 

(Wilda Sukma, Abdurrahman dan Abdurrahim) sebagai support system terbaik 

dalam hidup ini. Serta semua keluarga besar saya yang senantiasa mendoakan dan 

memberi nasehat selama masa perantauan guna menuntut ilmu di UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta” 

Guru-Guru Penyusun: 

“Terutama dosen pembimbing saya yakni Dr. Malik Ibrahim, M.Ag., dan segenap 

dosen UIN Sunan Kalijaga yang telah berjasa dalam membimbing dan mendidik 

saya untuk menimba ilmu sebanyak-banyaknya. Guru-guru penyusun dari sejak kecil 

sampai sekarang, Bapak/Ibu Guru TK Al-Munawarrah, SD N 02 Mungo, MTsN 1 

Payakumbuh, MAN 2 Payakumbuh, dan UIN Imam Bonjol Padang.” 

Sahabat Terbaik: 

“Mereka yang selalu hadir tanpa diminta dan memberikan support dan motivasi, 

mereka mengajarkan banyak arti kehidupan, cita-cita dan cinta terhadap sesama” 

 



viii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 Transliterasi adalah pengalihan tulisan dari satu bahasa kedalam tulisan 

bahasa lain. Dalam skripsi ini transliterasi yang dimaksud adalah pengalihan tulisan 

Bahasa Arab ke Bahasa Latin. Penyusunan transliterasi Arab-Latin dalam tesis ini 

menggunakan transliterasi berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama 

Republik Indonesia dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia 

Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543 b/U/1987. Secara garis besar uraiannya 

adalah sebagai berikut: 

A. Konsonan Tunggal  

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan  

 Alīf Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Ba‘ B Be ة

 Ta‘ T Te ت

 ṡa‘ ṡ s (dengan titik di atas) ث

 Jīm J Je ج

 Hâ‘ ḥ h (dengan titik dibawah) ح

 Kha‘ Kh K dan h خ

 Dāl D De د

 Żāl Ż Z (dengan titik di atas) ذ

 Ra‘ R Er ز

 Za‘ Z Zet ش



ix 

 

 Sīn S Es ض

 Syīn Sy Es dan ye غ

 Sâd ṣ Es (dengan titik di bawah) ص

 Dâd ḍ De (dengan titik di bawah) ض

 Tâ‘ ṭ Te (dengan titik di bawah) ط

 Zâ‘ ẓ Zet (dengan titik di bawah) ظ

 Aīn ‗ Koma terbalik ke atas‘ ع

 Gaīn G Ge غ

 Fa‘ F Ef ف

 Qāf Q Qi ق

 Kāf K Ka ك

 Lām L ‗el ل

 Mīm M ‗em و

ٌ Nūn N ‗en 

 Wāwu W W و

ِ Ha‘ H Ha 

 Hamzah ‗ Apostrof ء

ً Ya‘ Y Ye 

 

B. Konsonan Rangkap Karena Syaddah ditulis rangkap 

 ditulis Sunnah ظُة



x 

 

 ditulis „íllah عهة

 

C. Ta’ Marbûtah di akhir kata 

a. Bila dimatikan ditulis dengan h  

 ditulis al-Mā‟idah انًبئدة

 ditulis Islāmiyyah إظلايية

 (Ketentuan ini tidak diperlukan kata-kata Arab yang sudah terserap ke 

dalam bahasa Indonesia, seperti zakat, salat dan sebagainya, kecuali bila 

dikehendaki lafal aslinya).  

b. Bila diikuti dengan kata sandang ―al‖ serta bacaan kedua itu terpisah, maka 
ditulis dengan h  

 ditulis Muqāranah al-Māẓahib مقار نة الماذاهب

 

D. Vokal Pendek  

 fatḥah ditulis a ـَ

 kasrah ditulis i ـِ

 ḍammah ditulis u ـُ

 

E. Vokal Panjang  

fatḥah + alif ā جبههية Jāhiliyyah 

fatḥah + alif 

layyinah/ya‘ mati 
ā يععي Yas„ā 



xi 

 

Kasrah + ya‘ mati ī كسيى Karīm 

ḍammah + wau mati ū فسوض Furūḍ 

 

F. Vokal Rangkap 

fatḥah + ya‘ mati ai بيُكى Bainakum 

fatḥah + wau mati au قول Qaul 

 

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan 
Apostrof  

 A‟antum أأَتى

 U‟iddat أعدت

 La‟in Syakartum نئٍ شكستى

 

H. Kata Sandang Alif + Lam  

Kata sandang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan huruf ال, namun 

dalam  transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas kata sandang yang diikuti 

oleh huruf syamsiyah dan kata sandang yang diikuti huruf qamariyah. 

1. Bila diikuti huruf qamariyyah  

Kata sandang yang diikuti oleh Huruf Qamariyah ditransliterasikan sesuai 

dengan bunyinya 

 Al-Qur‟ān انقسأٌ

 Al-Qiyās انقيبض



xii 

 

 

2. Bila diikuti huruf syamsiyyah ditulis dengan menggandakan huruf 
syamsiyyah yang mengikutinya, serta menghilangkan huruf l (el)-nya.  

 ‟As-Samā انعًبء

 Asy-Syams انشًط

 

I. Penulisan Kata-kata dalam Rangkaian Kalimat ditulis menurut 

penyusunannya 

 Żawī Al-Furūḍ ذويبنفسوض

 Ahl As-Sunnah أهم انعُة 

 

J. Huruf Kapital 

Meskipun dalam tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 

yang berlaku dalam EYD, diantaranya, huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Nama diri yang 

didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital adalah huruf 

awal nama diri bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

َْصِ ل فِ  ٌَ انَّرِى أ ٌُ  ھِ يْ شَھْ ز زَيَضَ ا انْقسُْاَ   Syahru Ramaḍān al-lażi unzila fihi al-Qur‘ān 

 

 

 

 



xiii 

 

K. Pengecualian 

Sistem transliterasi ini tidak berlaku pada: 

1. Kosa kata Arab yang lazim dalam Bahasa Indonesia dan terdapat dalam 

Kamus Umum Bahasa Indonesia, misalnya hadis, lafaz, shalat, zakat dan 

sebagainya.  

2. Judul buku yang menggunakan kata Arab, namun sudah di-Latin-kan oleh 

penerbit, seperti judul buku Al-Hijab, Fiqh Mawaris, Fiqh Jinayah dan 

sebagainya. 

3. Nama pengarang yang menggunakan nama Arab, tetapi berasal dari negara 

yang menggunakan huruf Latin, misalnya Quraish Shihab, Ahmad Syukri 

Soleh dan sebagainya. 

4. Nama penerbit di Indonesia yang menggunakan kata Arab, misalnya Mizan, 

Hidayah, Taufiq, Al-Ma‘arif dan sebagainya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 

 

KATA PENGANTAR 

 بِسْمِ اِلله الرَّحَْْنِ الرَّحِيْمِ 

لََمُ  يْنِ. وَالصَّلََةُ وَالسَّ نْ يَا وَالدِّ ، وَبِهِ نَسْتَعِيُْْ عَلَى أُمُوْرِ الدُّ عَلَى أَشْرَفِ  اَلْْمَْدُ لِِلهِّ رَبِّ الْعَالَمِيَْْ

دٍ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَ  . أَمَّا بَ عْدُ الْمُرْسَلِيَْْ سَيِّدِنََ وَمَوْلََنََ مَُُمَّ جَْْعِيَْْ  

Segala puji syukur hanya bagi Allah SWT yang telah melimpahkan karunia 

dan rahmat-Nya. Shalawat serta salam tercurah kepada junjungan umat, Nabi 

Muhammad saw., alhamdulillah penyusun dapat menyelesaikan tesis dengan judul:  

Legitimasi Perkawinan Sesuku Di Nagari Mungo Kabupaten Lima Puluh Kota: 

Tinjauan Sosiologi Dan Maqāṣid Al-Syarī‘ah. Banyak pihak yang telah membantu 

mendiskusikan penyelesaian tesis ini. Pada kesempatan ini, ingin penyusun 

mengucapkan terima kasih kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Bapak Prof. 

Noorhaidi, S. Ag., M. A., M. Phil., Ph. D. 

2. Bapak Prof. Dr. H. Ali Sodiqin, M. Ag. sebagai dekan Fakultas Syari‗ah dan 

Hukum Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

3. Ibu Dr. Siti Jahroh, S. H. I., M. SI. dan Bapak Dr. Diky Faqih Maulana, S.H., 

M.H., sebagai Ketua dan Sekretaris Progam Studi Magister Ilmu Syari‗ah 

Fakultas Syari‗ah dan Hukum Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 



xv 

 

4. Bapak Dr. Malik Ibrahim, M. Ag. sebagai Dosen Pembimbing Tesis, yang 

menjadi panutan oleh penyusun dalam mencapai cita-cita akademik di 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

5. Bapak dan Ibu, sebagai Dosen yang mengampu di setiap mata kuliah pada 

Fakultas Syari‗ah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang telah 

penyusun lalui selama masa pembelajaran. 

6. Bapak dan Ibu, sebagai Pustakawan di Perpustakaan Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

7. Ayahanda Ismirad, S.Ag, Ibunda Yuswelti, ketiga adik-adik penyusun Wilda 

Sukma, Abdurrahman, dan Abdurrahim, serta seluruh keluarga dan sanak saudara 

penyusun yang telah memberikan segala bentuk dukungan dan doa untuk 

kesuksesan penyusun. 

8. Teman-teman dan sahabat saya Imelda Safitri, S.T, M.T., Siti Ari Fah, S.Pd, Gr., 

Rizki Fitri Ramadhani, S.H., Yunisa Ramadhani, S.H, M.H., Nurul Izzati, S.H, 

M.H., Finda Guzaimah, S.H. Teristimewa Debi Darwira Putra, S.H., yang telah 

mendukung, menemani proses perkuliahan dan proses penyusunan tesis ini. 

9. Keluarga Besar Warung Teman Kak Mawaddatul Ulfha, S.H.I., M.H., Bang M. 

Aguswal Fajri, S.H.I., Mhd. Ilham Armi, S.H., M.H., Khairul Hamdi R., S.H., 

Fatan Fadhlullah, S.H., Kamelia Tanjung, S.H., Monic Loenxcy, S.H., Revalsya 

Zovi, S.H., dan Syarif Hidayatullah, S.H, M.H., dan lainnya yang tidak bisa 

penyusun sebut satu-satu, yang telah membantu selama proses penyelesaian tesis. 

10. Teman-teman saya selama di Yogyakarta, Titi Mubarokah, S.H., Melinda Muna 

Al-Fateh, S.H., Sarah Khairani Harahap, S.H., Arwa Syaima, S.H., Dea Safitri, 



xvi 

 

S.H., dan seluruh Mahasiswa Magister Ilmu Syari‗ah Periode Genap Tahun 

Akademik 2023/2024, sebagai teman diskusi selama masa pembelajaran. 

Tentu tesis ini jauh dari kata sempurna. Penyusun menyadarinya sebagai 

sebuah tahap yang tidak akan selesai, semoga karya yang tidak sempurna ini akan 

terus memancing karya lain, baik kritik maupun perbaikan di kemudian hari. Jika ada 

kebaikan walaupun setetes, mudah-mudahan hendaknya jadi lautan. Selamat 

membaca! 

 

 

 

         Yogyakarta, 03 Desember 2025 M 

        12 Jumadil Akhir 1447 H 

  

                Dengan hormat, 

 

 

                Asra Nur Hasanah, S.H. 

        NIM. 23203012025  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 

 

DAFTAR ISI 

 

 

HALAMAN JUDUL ...................................................................................................  

ABSTRAK ..................................................................................................................i 

HALAMAN PENGESAHAN................................................................................. iii 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ...................................................................iv 

SURAT PERSETUJUAN TESIS ............................................................................ v 

MOTTO ....................................................................................................................vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN ............................................................................ vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................................................ viii 

KATA PENGANTAR............................................................................................xiv 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xvii 

DAFTAR ISI TABEL ............................................................................................xix 

DAFTAR ISI GAMBAR ........................................................................................ xx 

BAB    I  PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ................................................................................... 11 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ...........................................................  12 

D. Telaah Pustaka ........................................................................................ 13 

E. Kerangka Teoretik  ................................................................................. 17 

F. Metode Penelitian ................................................................................... 28 

G. Sistematika Pembahasan ......................................................................... 34 

BAB    II  GAMBARAN TEORETIS PERKAWINAN DAN LARANGAN 

PERKAWINAN 

A. Konsep Perkawinan ................................................................................ 36 

1. Pengertian Perkawinan ..................................................................... 36 

2. Dasar Hukum Perkawinan ................................................................ 41 

3. Rukun dan Syarat Sah Perkawinan ................................................... 47 

4. Prinsip-Prinsip Perkawinan............................................................... 55 

5. Tujuan dan Hikmah Perkawinan....................................................... 58 

B. Konsep Larangan Perkawinan ................................................................ 59 

1. Larangan Perkawinan dalam Hukum Islam ...................................... 59 



xviii 

 

2. Larangan Perkawinan dalam Hukum Positif .................................... 64 

3. Larangan Perkawinan dalam Hukum Adat ....................................... 65 

BAB III LEGITIMASI PERKAWINAN SESUKU DI NAGARI MUNGO 

A. Sejarah Nagari Mungo ............................................................................ 66 

B. Struktur Adat dan Kepemimpinan di Nagari Mungo.............................. 85 

C. Sistem Matrilineal dan Larangan Perkawinan Sesuku ........................... 91 

D. Legitimasi Adat Perkawinan Sesuku di Nagari Mungo........................ 100 

E. Mekanisme Praktik Perkawinan Sesuku di Nagari Mungo .................. 105  

BAB  IV ANALISIS SOSIOLOGI DAN MAQĀṢID AL-SYARĪ‘AH 

TERHADAP LEGITIMASI PERKAWINAN SESUKU DI 

NAGARI MUNGO 

A. Analisis Sosiologi terhadap Pergeseran Paradigma Legitimasi 

Perkawinan Sesuku ............................................................................... 112 112 

B. Analisis Maqāṣid al-Syarī„ah terhadap Praktik Legitimasi 

Perkawinan Sesuku ............................................................................... 115 

BAB  V  PENUTUP 

A. Kesimpulan ........................................................................................... 123 

B. Saran ..................................................................................................... 124 

DAFTAR PUSTAKA  

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

CV 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xix 

 

 

 

DAFTAR ISI TABEL 

 

 

Nomor Tabel Keterangan  Halaman 

Tabel 3.1 Persyaratan Terbentuknya Nagari Mungo 70 

Tabel 3.2 Jorong-jorong di Nagari Mungo 78 

Tabel 3.3 Jumlah Penduduk Berdasarkan Jenis Kelamin 78 

Tabel 3.4 Data Sekolah Taman Kanak-Kanak di Nagari Mungo 79 

Tabel 3.5 Data Sekolah Dasar di Nagari Mungo 80 

Tabel 3.6 Daftar Masjid di Nagari Mungo 81 

Tabel 3.7 Mata Pencarian Masyarakat Nagari Mungo 83 

Tabel 3.8 Gelar Pusako dan Pangkat Penghulu 88 

Tabe 3.9 Pembagian/Penjabaran dari Suku Utama di Nagari 

Mungo 

89 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xx 

 

 

 

DAFTAR ISI GAMBAR 

 

 

Nomor Gambar Keterangan  Halaman 

Gambar 3.1 Peta Nagari Mungo 77 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 

BAB I  

PENDAHULUAN 

  

A. Latar Belakang Masalah  

 Perkawinan sesuku dalam masyarakat Minangkabau merepresentasikan 

salah satu fenomena hukum keluarga yang paling kompleks dalam konteks 

pluralisme hukum Indonesia, di mana sistem matrilineal tradisional 

bersinggungan dengan dinamika modernisasi dan interpretasi hukum Islam 

kontemporer. Sistem adat Minangkabau secara historis menerapkan larangan 

ketat terhadap perkawinan sesuku sebagai mekanisme preservasi struktur 

kekerabatan matrilineal dan integrasi sosial masyarakat.1  

Eksistensi masyarakat hukum adat Minangkabau di Indonesia 

merepresentasikan sebuah harmoni yang unik antara tradisi lokal dan nilai-nilai 

religius. Keunikan ini terbingkai secara kokoh dalam falsafah Adat Basandi 

Syarak, Syarak Basandi Kitabullah (ABS-SBK). Falsafah tersebut menempatkan 

hukum adat dan hukum Islam sebagai dua pilar yang saling mengikat dan tidak 

terpisahkan, di mana segala ketentuan adat harus bersumber dan tidak boleh 

bertentangan dengan Al-Qur'an dan Hadis. Dalam perspektif sosiologi hukum, 

integrasi ini telah lama menjadi sebuah paradigma mapan yang membimbing 

setiap sendi kehidupan masyarakat Minangkabau, termasuk dalam institusi 

perkawinan.
2
 

                                                           
1
 Muhammad Danil, ―Larangan Perkawinan Sesuku dalam Masyarakat Canduang; (Tinjauan 

Kemaslahatan dalam Hukum Islam),‖ Jurnal Al-Ahkam, Vol. 10:2 (2019), hlm. 6. 

2
 Mardius dan Khaira Maulida, ―Perkawinan Sesuku Di Nagari Sikacua Tengah Kabupaten 

Padang Pariaman Dalam Perspektif Hukum Adat Minangkabau Dan Hukum Positif Indonesia,‖ Jurnal 

de jure, Vol. 14:2 (2022), hlm. 41. 



2 

 

 

 

Perkawinan dalam masyarakat Minangkabau dipandang sebagai peristiwa 

sakral yang tidak hanya menyatukan dimensi lahiriah dan batiniah antara seorang 

pria dan wanita, melainkan juga sebuah pertautan sosiologis antara dua kaum 

atau keluarga besar. Salah satu karakteristik paling fundamental yang menjadi 

pilar dalam sistem kekerabatan matrilineal adalah prinsip eksogami, yaitu 

kewajiban untuk mencari pasangan di luar suku sendiri. Sejak masa nenek 

moyang terdahulu, masyarakat Minangkabau telah menerapkan larangan ketat 

terhadap perkawinan sesuku atau yang dikenal sebagai pantang sasuku. 

Dalam kerangka Teori Revolusi Paradigma Thomas S. Kuhn, fase di 

mana aturan larangan perkawinan sesuku ini diterima dan dipatuhi secara luas 

oleh masyarakat adat disebut sebagai tahap "Sains Normal" (Normal Science). 

Pada tahap ini, larangan perkawinan sesuku bertindak sebagai paradigma atau 

pandangan dunia (worldview) yang menentukan arah tindakan sosiologis 

masyarakat. Masyarakat memandang bahwa orang sesuku pada hakikatnya 

adalah satu keluarga besar yang sa-darah dan sa-susuan. Oleh karena itu, 

perkawinan di antara anggota suku yang sama dianggap sebagai pelanggaran 

moral atau perbuatan sumbang yang setara dengan inses secara sosiologis, yang 

harus dihindari demi menjaga kesucian nasab dan keharmonisan komunal.
3
 

Selama berabad-abad, paradigma larangan perkawinan sesuku ini 

berfungsi secara efektif sebagai mekanisme preservasi struktur kekerabatan 

matrilineal dan integrasi sosial. Otoritas adat, melalui peran Niniak Mamak, 

bertindak sebagai pengawal paradigma ini dengan memberlakukan sanksi tegas 

                                                           
3
 Kuhn, Thomas Samuel. The Structure of Scientific Revolutions: Peran Paradigma dalam 

Revolusi Sains. Diterjemahkan oleh Tjun Surjaman, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2002), hlm. 

40. 



3 

 

 

 

bagi pelanggarnya, mulai dari denda hingga pengucilan total dari komunitas adat 

atau dibuang sapanjang adat. Ketatnya aturan ini mencerminkan komitmen dasar 

komunitas terhadap sistem kepercayaan dan nilai yang telah disepakati bersama 

sebagai landasan berpikir yang mapan. Namun, seiring dengan dinamika zaman 

dan perkembangan demografi yang masif, paradigma yang selama ini dianggap 

stabil ini mulai menghadapi tantangan serius dari realitas empiris yang 

berkembang di tengah masyarakat.
4
 

Sistem adat Minangkabau secara historis menerapkan larangan ketat 

terhadap perkawinan sesuku sebagai mekanisme utama dalam preservasi struktur 

kekerabatan matrilineal dan integrasi sosial. Secara operasional, hukum adat ini 

menerapkan prinsip eksogami yang mewajibkan setiap individu untuk mencari 

pasangan hidup dari luar sukunya guna memperluas jaringan kekerabatan dan 

menghindari konflik internal dalam satu kaum. Prinsip ini bukan sekadar aturan 

teknis, melainkan sebuah instrumen rekayasa sosial yang dirancang untuk 

memperkuat harmoni komunal melalui aliansi antar-suku yang berbeda.
5
 

Landasan filosofis dari larangan ini berakar pada konsep persaudaraan 

absolut yang ditarik dari garis keturunan ibu. Masyarakat Minangkabau meyakini 

bahwa individu-individu yang berada dalam satu suku yang sama pada 

hakikatnya berasal dari rahim yang sama atau disebut dengan istilah sa-andak sa-

paruik. Keyakinan ini dipertegas melalui analogi biologis yang sangat kuat, di 

mana orang sesuku dianggap sebagai saudara sa-darah dan sa-susuan. Oleh 

                                                           
4
 Syahmunir, Hukum Adat Minangkabau (Padang: Universitas Andalas, 2011), hlm. 43. 

5
 Amir Syarifuddin, Hukum Adat Minangkabau: Antara Struktur dan Substansi (Jakarta: 

Kencana, 2006), hlm. 20. 



4 

 

 

 

karena itu, hubungan pernikahan di antara mereka dipandang setara dengan 

perbuatan sumbang atau inses (incest), yang merupakan pelanggaran moral 

paling tabu dalam tatanan adat.
6
 

Dalam perspektif teori Thomas S. Kuhn, konstruksi nilai ini telah menjadi 

sebuah "Paradigma" yang sangat rigid. Paradigma ini berfungsi sebagai lensa 

kognitif bagi masyarakat dan otoritas adat untuk memahami mana yang dianggap 

benar dan mana yang dianggap menyimpang. Sebagai sebuah komitmen dasar 

komunitas, paradigma larangan perkawinan sesuku ini juga berperan sebagai 

benteng perlindungan ekonomi, terutama dalam menjaga kemurnian pengelolaan 

harta pusaka tinggi agar tidak terjadi akumulasi atau konflik kepemilikan di 

dalam satu suku saja.
7
 

Kekuatan paradigma ini tercermin dari adanya sistem sanksi adat yang 

tegas sebagai bentuk kendali sosial. Perkawinan sesuku dikategorikan sebagai 

perkawinan pantang karena dianggap merusak tatanan sosial kaum dan 

melanggar prinsip kekerabatan satu rahim. Pelanggaran terhadap norma ini 

berimplikasi pada sanksi sosial yang berat, seperti pengucilan adat, pencabutan 

gelar, hingga hilangnya hak-hak istimewa dalam struktur nagari. Ketegasan ini 

menunjukkan bahwa selama berabad-abad, larangan perkawinan sesuku telah 

menjadi "Sains Normal" yang tidak memberikan ruang bagi keraguan, karena 

                                                           
6
 Irzak Yuliardy Nugroho, Mufidah Ch, dan Suwandi, ―Pluralisme Hukum Dalam Tradisi 

Perkawinan Sasuku Pada Masyarakat Minang,‖ Al-Manhaj: Journal of Indonesian Islamic Family 

Law, Vol. 4:1 (2022), hlm. 27. 

7
 Nurkhalis, "Konstruksi Teori Paradigma Thomas S. Khun," Jurnal Ushuluddin 11, no. 2 

(2012), hlm. 80. 



5 

 

 

 

dianggap sebagai cara terbaik untuk menjaga keberlangsungan identitas suku dan 

martabat masyarakat Minangkabau. 

Stabilitas paradigma larangan perkawinan sesuku di Minangkabau mulai 

mengalami guncangan ketika dihadapkan pada realitas demografis dan sosiologis 

yang berkembang di Nagari Mungo, Kabupaten Lima Puluh Kota. Nagari Mungo 

merupakan wilayah dengan populasi yang cukup besar, mencapai 10.302 jiwa, 

yang terdiri dari 5.092 laki-laki dan 5.210 perempuan. Secara administratif, 

nagari ini terbagi menjadi 11 jorong dan memiliki struktur adat yang mapan 

dengan keberadaan lima suku induk utama, yaitu Pitopang, Kampai, Bodi, 

Piliang, dan Payobadar. Keberadaan tokoh adat seperti Niniak Mamak yang 

memegang otoritas tinggi di wilayah ini selama ini berperan sebagai penjaga 

kedaulatan norma adat, termasuk dalam mengawal aturan pernikahan.
8
 

Namun, dalam perjalanannya, beberapa suku utama di Nagari Mungo, 

khususnya suku Kampai, Pitopang, dan Payobadar, mengalami ekspansi 

demografi yang sangat masif. Pertumbuhan jumlah anggota suku yang sangat 

besar ini mengakibatkan suku-suku tersebut berkembang menjadi puluhan sub-

klan atau paruik yang letaknya tersebar. Fenomena ini melahirkan realitas baru di 

mana pertalian darah antara anggota suku dari paruik yang berbeda menjadi 

sangat renggang atau jauh, yang dalam istilah masyarakat setempat disebut 

sebagai alah jauah atau jauah bana. Secara faktual, ditemukan banyak kasus di 

                                                           
8

 ―Profil Nagari Mungo, Kecamatan Luak,‖ diakses pada 20 Mei 2025, https://kec-

luak.limapuluhkotakab.go.id/nagari/nagari-mungo. 



6 

 

 

 

mana pasangan yang berasal dari satu suku induk ternyata berada di bawah 

pimpinan penghulu kaum yang berbeda atau beda kapalo kampuang.9  

  Kenyataan empiris ini memunculkan apa yang didefinisikan oleh Thomas 

S. Kuhn sebagai sebuah "Anomali". Anomali terjadi ketika paradigma lama yang 

mapan—yaitu larangan perkawinan sesuku berdasarkan asumsi kesatuan darah 

yang literal—tidak lagi mampu menjelaskan atau sejalan dengan fakta sosiologis 

di lapangan. Logika dasar di balik larangan tersebut, yakni mencegah perbuatan 

sumbang atau inses, kehilangan relevansi substantifnya karena dua individu 

dalam satu suku induk yang populasinya sangat besar secara genetik dan sosial 

telah dianggap sama asingnya dengan anggota dari suku lain. Dalam kondisi ini, 

ikatan sa-darah yang awalnya bersifat biologis-literal bertransformasi menjadi 

ikatan identitas yang cenderung bersifat simbolis semata. 

  Benturan antara kekakuan norma tradisional dengan dinamika perubahan 

sosial dan demografis ini menciptakan ketegangan yang nyata dalam tatanan 

hukum adat di Nagari Mungo. Kehadiran praktik perkawinan sesuku di antara 

pasangan yang memiliki silsilah sangat jauh menantang otoritas paradigma lama 

yang selama ini memutlakkan larangan berdasarkan kesamaan nama suku. 

Anomali ini menjadi fenomena yang signifikan untuk diteliti karena memaksakan 

larangan kaku pada hubungan yang secara silsilah sudah sangat jauh justru 

dikhawatirkan akan memicu masalah sosial yang lebih kompleks. Oleh karena 

itu, Nagari Mungo menjadi lokus penelitian yang sangat representatif untuk 

                                                           
9
 Ibid. 



7 

 

 

 

memahami bagaimana institusi adat bernegosiasi dengan anomali ini guna 

mempertahankan relevansi hukumnya di tengah perubahan zaman.10  

  Akumulasi anomali yang terjadi di Nagari Mungo, di mana praktik 

perkawinan sesuku mulai muncul di tengah populasi yang masif, pada akhirnya 

membawa sistem adat setempat ke dalam fase "Krisis". Dalam kerangka teori 

Thomas Kuhn, krisis merupakan kondisi di mana asumsi-asumsi dasar dari 

paradigma lama mulai dipertanyakan karena kegagalannya dalam menjawab 

tantangan nyata di lapangan. Bagi para pemangku adat (Niniak Mamak) di 

Nagari Mungo, krisis ini bermanifestasi dalam bentuk dilema otoritas yang 

sangat kompleks: apakah harus tetap mempertahankan kekakuan aturan "pantang 

sasuku" sebagai identitas adat yang rigid, atau melakukan adaptasi demi 

merespons kebutuhan sosial-religius anak kemenakan mereka.11 

Dilema ini menjadi krusial karena adanya benturan kepentingan yang 

berisiko pada kemudaratan. Di satu sisi, menegakkan larangan sesuku secara 

mutlak tanpa melihat fakta silsilah dianggap sebagai bentuk kepatuhan terhadap 

tradisi leluhur. Namun di sisi lain, penolakan yang kaku terhadap pasangan 

sesuku yang secara genealogis sudah sangat jauh (alah jauah) justru sering kali 

memicu kemudaratan yang lebih besar, seperti praktik kawin lari atau perzinaan. 

Dalam pandangan Jasser Auda, hukum yang kehilangan tujuan (purposefulness) 

                                                           
10

 Rizka Khairani dan Erda Fitriani, ―Respon Orang Minangkabau Terhadap Kasus Kawin 

Sasuku,‖ Culture and Society: Journal of Anthropological Research, Vol. 1:4 (2020), hlm. 221. 

11
 Krismono, Muhammad Lutfi, dan Karimuddin, ―Matrilineal Tradition in the Framework of 

Contemporary Islamic Family Law: an Analysis of Same-Clan Marriage Prohibition in West 

Sumatra,‖ Legitima : Jurnal Hukum Keluarga Islam, Vol. 7:1 (2024), hlm. 82; Irzak Yuliardy 

Nugroho, Mufidah Ch, dan Suwandi, ―Pluralisme Hukum Dalam Tradisi Perkawinan Sasuku Pada 

Masyarakat Minang, hlm. 29. 



8 

 

 

 

dan hanya berpegang pada teks atau tradisi kaku tanpa mempertimbangkan 

konteks kemanusiaan akan terjebak dalam kejumudan yang merusak.12  

Kondisi krisis ini semakin nyata ketika Niniak Mamak dihadapkan pada 

tanggung jawab moral untuk menjaga martabat kaum dan nilai-nilai agama. 

Larangan nikah sesuku berada pada tingkatan norma adat (urf), sementara 

larangan zina merupakan perintah syariat yang berada pada tingkatan kebutuhan 

primer (daruriyyat). Ketika aturan adat yang alasan hukumnya (illat) sudah 

kabur, karena jarak darah yang sudah sangat jauh, justru menjadi penghalang 

bagi terlaksananya pernikahan yang sah, maka institusi adat di Nagari Mungo 

berada pada titik persimpangan paradigma. Ketegangan ini menunjukkan bahwa 

paradigma lama yang bersifat tertutup tidak lagi memadai untuk menjaga 

keharmonisan nagari.13  

Fase krisis ini menuntut adanya cara pandang baru yang lebih holistik dan 

kognitif. Niniak Mamak mulai menyadari bahwa mempertahankan aturan secara 

parsial tanpa melihat sistem secara utuh (wholeness) justru dapat menghancurkan 

masa depan sosial pasangan dan keturunannya. Oleh karena itu, muncul 

kebutuhan mendesak untuk melakukan renegosiasi antara norma tradisional 

dengan prinsip-prinsip kemaslahatan universal yang ditawarkan dalam Maqāṣid 

al-Syarī„ah. Krisis inilah yang kemudian menjadi pemicu bagi terjadinya revolusi 

                                                           
12

 Jasser Auda, Al-Maqasid untuk Pemula, diterjemahkan Oleh Ali Abdelmonim 

(Yogyakarta: SUKA-Press UIN Sunan Kalijaga, 2013); Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as 

Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: The International Institute of Islamic 

Thought, 2008), hlm. 22. 

13
 Muhamad Rizky Setiawan, Hairul Amri, dan Mohd Yunus, ―Analisis Hukum Islam 

terhadap Sanksi Adat Perkawinan Sesuku di Masyarakat Minangkabau,‖ Journal of Sharia and Law, 

Vol. 2:2 (2023), hlm. 473. 



9 

 

 

 

paradigma dalam sistem hukum adat di Nagari Mungo, di mana orientasi hukum 

mulai bergeser dari sekadar perlindungan formal menuju pengembangan hak dan 

martabat kemanusiaan.14  

Ketegangan yang mencapai titik krisis akhirnya melahirkan apa yang 

disebut Thomas S. Kuhn sebagai "Revolusi Paradigma". Di Nagari Mungo, 

revolusi ini bermanifestasi dalam bentuk pergeseran mendasar cara pandang 

otoritas adat terhadap praktik perkawinan sesuku. Niniak Mamak tidak lagi 

memandang larangan tersebut sebagai dogma mati yang kaku, melainkan 

melakukan ijtihad adat melalui musyawarah untuk memberikan legitimasi 

hukum. Paradigma lama yang melarang secara mutlak kini digantikan oleh 

paradigma baru yang bersifat rasional, di mana keabsahan perkawinan ditentukan 

melalui mekanisme verifikasi silsilah yang disebut manakar ranji.
15

 

Transformasi visi ini sangat selaras dengan fitur "Keterbukaan" 

(Openness) dalam pendekatan sistem Jasser Auda. Sistem adat di Nagari Mungo 

terbukti bukan merupakan sistem tertutup yang statis, melainkan sistem terbuka 

yang mampu menerima input berupa fakta-fakta baru di lapangan. Melalui 

mekanisme manakar ranji, sistem adat menyerap data faktual mengenai jarak 

genealogis pasangan. Apabila hasil verifikasi membuktikan bahwa hubungan 

kekerabatan sudah sangat jauh (alah jauah) dan pasangan berasal dari penghulu 

kaum yang berbeda (beda kapalo kampuang), maka sistem adat merespons 

dengan memberikan legitimasi tanpa sanksi. 

                                                           
14

 Rahmat Nurdin, ―Pertentangan Antara Hukum Adat Dengan Hukum Islam Dalam 

Perkawinan (Studi Kasus Larangan Perkawinan Sesuku di Minangkabau)‖ (Tesis, UIN Sunan Gunung 

Djati Bandung, 2022). 

15
 Nurkhalis, "Konstruksi Teori Paradigma Thomas S. Khun, hlm. 79. 



10 

 

 

 

Pergeseran ini mencerminkan bekerjanya sifat "Kognitif" hukum, di mana 

Niniak Mamak menggunakan kapasitas intelektualnya untuk merevisi penerapan 

aturan yang alasan hukumnya ('illat) telah gugur akibat perkembangan populasi 

yang masif. Keputusan untuk melegitimasi perkawinan sesuku dalam kondisi 

tertentu menunjukkan bahwa otoritas tradisional di Nagari Mungo lebih 

memprioritaskan "Kebertujuan" (Purposefulness) hukum, yaitu mewujudkan 

kemaslahatan nyata bagi anak kemenakan. Dengan demikian, praktik adat di 

Nagari Mungo telah bertransformasi menjadi sebuah sistem hukum yang 

dinamis, yang mampu membedakan antara prinsip ideal tradisi dengan realitas 

sosiologis demi menghindari kemudaratan yang lebih besar. 

Meskipun diskursus mengenai perkawinan sesuku di Minangkabau telah 

banyak dikaji, namun mayoritas penelitian terdahulu masih berfokus pada aspek 

larangan dan konflik normatif, tanpa menyentuh secara mendalam mekanisme 

legitimasi yang memungkinkan praktik tersebut terjadi. Studi oleh Mardius dan 

Maulida, misalnya, secara tegas menekankan pada larangan sistem eksogami 

matrilineal. Sementara itu, penelitian Khairani dan Fitriani memang menemukan 

adanya penerimaan masyarakat untuk mencegah perzinahan, namun belum 

membedah secara sistematis bagaimana proses verifikasi formal dilakukan 

hingga menghasilkan legitimasi hukum adat. 

Kesenjangan penelitian (research gap) yang mendasar dalam tesis ini 

terletak pada tiga hal utama. Pertama, belum adanya studi mendalam yang 

memetakan mekanisme formal legitimasi adat terhadap kebolehan perkawinan 

sesuku dalam sistem matrilineal secara sistematis. Kedua, penggunaan perspektif 



11 

 

 

 

maqāṣid al-syarī„ah Jasser Auda untuk menganalisis legitimasi hukum adat 

masih sangat terbatas dan belum pernah diterapkan secara khusus pada lokus 

Nagari Mungo. Ketiga, interaksi antara legitimasi adat lokal dengan kerangka 

kerja Maqāṣid kontemporer dalam konteks pluralisme hukum di Indonesia belum 

menjadi fokus penelitian yang memadai. 

Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan metodologis dan teoretis 

tersebut dengan menawarkan analisis integratif. Kebaruan tesis ini terletak pada 

aplikasi teori sosiologi revolusi paradigma Thomas Kuhn dan maqāṣid al-

syarī„ah Jasser Auda untuk memahami legitimasi adat sebagai mekanisme 

adaptasi institusional dalam sistem matrilineal. Urgensi penelitian ini tidak hanya 

terbatas pada tataran akademis, tetapi juga memberikan kontribusi praktis bagi 

pembuat kebijakan dalam merancang regulasi perkawinan yang inklusif serta 

memfasilitasi dialog konstruktif antara nilai-nilai tradisional dan perkembangan 

sosial kontemporer. Dengan mengungkap mekanisme di Nagari Mungo, 

penelitian ini membuktikan bahwa fleksibilitas adat justru menunjukkan 

kekuatan institusi dalam menjaga relevansinya melalui rasionalitas yang tetap 

berlandaskan syariat. 

B. Rumusan Masalah 

  Berdasarkan latar belakang penulisan yang telah dipaparkan, maka 

rumusan masalah dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana mekanisme legitimasi praktik perkawinan sesuku dalam sistem 

matrilineal di Nagari Mungo?  



12 

 

 

 

2. Bagaimana analisis sosiologi terhadap pergeseran paradigma legitimasi 

perkawinan sesuku di Nagari Mungo? 

3. Bagaimana analisis maqāṣid al-syarī„ah terhadap praktik legitimasi 

perkawinan sesuku di Nagari Mungo? 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah di atas, maka tujuan yang ingin dicapai 

dalam penelitian ini adalah: 

1. Tujuan Penelitian 

a. Untuk mendeskripsikan mekanisme legitimasi praktik perkawinan sesuku 

dalam sistem matrilineal di Nagari Mungo. 

b. Untuk menganalisis pergeseran paradigma legitimasi perkawinan sesuku 

di Nagari Mungo dalam perspektif sosiologi. 

c. Untuk menganalisis praktik legitimasi perkawinan sesuku di Nagari 

Mungo dalam perspektif maqāṣid al-syarī„ah. 

2. Kegunaan Penelitian 

Adapun kegunaan dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Secara Teoritis 

Penelitian ini dapat memberikan kontribusi ilmiah dalam 

pengembangan cakrawala hukum Islam kontemporer dan sosiologi 

hukum, khususnya dalam hal: integrasi teori yaitu menjadi referensi 

dalam mengaplikasikan Teori Revolusi Paradigma Thomas S. Kuhn dan 

Pendekatan Sistem Maqāṣid al-Syarī„ah Jasser Auda untuk membedah 

fenomena perubahan hukum adat, dan pengembangan keilmuan, yaitu  



13 

 

 

 

memberikan penguatan teoretis mengenai bagaimana hukum adat 

Minangkabau beradaptasi dengan dinamika zaman tanpa meninggalkan 

nilai-nilai syarak (Islam), sehingga memperkaya khazanah studi Hukum 

Keluarga Islam di Indonesia. 

b. Secara Praktis 

Penelitian ini sangat relevan bagi pembuat kebijakan dalam 

merancang regulasi perkawinan yang inklusif. Temuan penelitian dapat 

memberikan wawasan bagi pengembangan dan sudut pandang yang baru 

terhadap perkawinan sesuku yang lebih fleksibel, konsisten, dan adil, 

serta memfasilitasi dialog konstruktif antara nilai-nilai tradisional dan 

perkembangan sosial kontemporer. 

D. Telaah Pustaka  

 Perkawinan sesuku dalam masyarakat Minangkabau telah menjadi topik 

kajian yang menarik perhatian para peneliti selama beberapa dekade terakhir, 

terutama dalam konteks sistem matrilineal yang unik dan kompleksitas hukum 

yang mengaturnya. Penelitian-penelitian terdahulu menunjukkan adanya 

dikotomi yang menarik antara larangan adat dan kebolehan dalam praktik sosial 

kontemporer. Dari aspek pokok temuan, Mardius dan Maulida menegaskan 

bahwa sistem eksogami matrilineal Minangkabau secara tegas melarang 

perkawinan sesuku karena garis keturunan ditarik dari pihak ibu,16 sementara 

                                                           
16

 Mardius dan Khaira Maulida, ―Perkawinan Sesuku di Nagari Sikacua Tengah Kabupaten 

Padang Pariaman dalam Perspektif Hukum Adat Minangkabau dan Hukum Positif Indonesia,‖ hlm. 

39–49. 



14 

 

 

 

Dewi dan Nizam mengklasifikasikan perkawinan sesuku sebagai ―perkawinan 

sedarah‖ menurut adat.17  

Namun, sejumlah penelitian lain mengungkapkan adanya ruang 

kebolehan dalam kondisi tertentu. Khairani dan Fitriani menemukan bahwa 

masyarakat menerima perkawinan sesuku untuk menghindari perzinahan dan 

ketika tidak ditemukan garis kekerabatan langsung,18 sementara Nurdin 

mengidentifikasi bahwa perkawinan sesuku tidak pernah dibatalkan dalam 

praktiknya. 

Dalam menganalisis fenomena perkawinan sesuku, para peneliti 

menggunakan beragam kerangka teoretis dan metodologis yang mencerminkan 

kompleksitas isu ini. Krismono, Lutfi dan Karimuddin menggunakan teori 

struktural fungsional Talcott Parsons untuk menganalisis fungsi larangan 

perkawinan sesuku dalam menjaga kontinuitas tradisional dan adaptasi sosial, 

serta menerapkan perspektif maqāṣid al-syarī„ah untuk memahami tujuan 

preservasi garis keturunan dan harmoni sosial.19  

Nugroho, CH, dan Suwandi menerapkan kerangka pluralisme hukum 

untuk menganalisis interaksi kompleks antara hukum adat, hukum Islam, dan 

hukum nasional Indonesia dalam mengatur perkawinan.20 Sementara itu, Danil 

                                                           
17

 Nurfitria Dewi dan Ahmad Nizam, ―Pernikahan Sesuku Di Minangkabau,‖ Jurnal 

Prosiding Fakultas Ushulludin Adab Dan Dakwah, Vol. 1:2 (2023), hlm. 49–66. 

18
 Rizka Khairani dan Erda Fitriani, ―Respon Orang Minangkabau Terhadap Kasus Kawin 

Sasuku,‖ Culture and Society: Journal of Anthropological Research, Vol. 1: 4 (2020), hlm. 218–25. 

19
 Krismono, Muhammad Lutfi, dan Karimuddin, ―Matrilineal Tradition in the Framework of 

Contemporary Islamic Family Law: An Analysis of Same-Clan Marriage Prohibition in West 

Sumatra,‖ Legitima : Jurnal Hukum Keluarga Islam, Vol. 7:1 (2024), hlm. 78–99. 

20
 Nugroho, Ch, dan Suwandi, ―Pluralisme Hukum Dalam Tradisi Perkawinan Sasuku Pada 

Masyarakat Minang, hlm. 30. 



15 

 

 

 

menggunakan konsep maṣlaḥat dalam hukum Islam, membedakan antara 

maṣlaḥah mu'tabarah dan maṣlaḥah mursalah untuk mengevaluasi legitimasi 

larangan perkawinan sesuku. Pendekatan sosiologi perkawinan juga digunakan 

oleh Azwar, dkk, untuk menganalisis pengaruh migrasi terhadap preferensi 

perkawinan antaretnis di kalangan perantau muda Minangkabau.21 

Dari aspek kekuatan hukum dalam adat, penelitian-penelitian terdahulu 

juga mengungkapkan dinamika otoritas dan mekanisme perizinan dalam 

perkawinan sesuku yang menunjukkan fleksibilitas sistem adat Minangkabau. 

Vaniola dan Fatmawati menekankan peran sentral ninik mamak dalam 

menegakkan larangan perkawinan sesuku,22 namun Febria, Heryanti, dan 

Sihotang mengidentifikasi bahwa sanksi adat yang diberikan berupa permintaan 

maaf, pengucilan, pengusiran, dan denda menunjukkan adanya ruang negosiasi.23  

Temuan menarik dari Putri dan Yunaldi mengungkapkan pergeseran 

perspektif generasi muda di Kenagarian Koto Gadang, di mana 40% responden 

tidak setuju dengan larangan perkawinan sesuku dan 75% menganggapnya tidak 

sesuai dengan ajaran Islam.24 Setiawan, Amri, dan Yunus di Kelurahan Manggis 

Ganting juga menemukan bahwa sanksi denda dari ninik mamak dapat menjadi 

                                                           
21

 Zainal Azwar dkk., ―Partial Reality in Local Modern Indonesia: Interethnic Marriage 

Preferences among Young Minangkabau Migrants in Yogyakarta,‖ Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama 

dan Sosial Budaya, Vol. 9: 2 (2024), hlm. 93–108. 

22
 Orina Vaniola dan Fatmawati, ―Komunikasi Opinion Leader Pada Perkawinan Satu Suku 

Adat Minangkabau Di Nagari Harau,‖ Journal of Intercultural Communication and Society, Vol. 1:01 

(2022), hlm. 66–78. 

23
 Ria Febria, Rini Heryanti, dan Amri Panahatan Sihotang, ―Kajian Hukum Perkawinan 

Adat Sesuku di Masyarakat Minangkabau,‖ Semarang Law Review (SLR), Vol. 3:1 (2022), hlm. 12–

26. 

24
 Riza Yanda Putri dan Wendra Yunaldi, ―Perspektif Generasi Muda terhadap Larangan 

Nikah Sesuku Menurut Hukum Adat Minangkabau di Kenagarian Koto Gadang,‖ Innovative: Journal 

of Social Science Research, Vol. 4:5 (2024), hlm. 8674–8687. 



16 

 

 

 

alternatif dari pengusiran, mengindikasikan fleksibilitas dalam penerapan hukum 

adat.25 Hadi menggarisbawahi dampak struktural dari perkawinan sesuku 

terhadap sistem kekerabatan, terutama dalam penentuan peran niniak mamak, 

bako, dan urang sumando.26 

Dalam konteks penelitian mengenai ―legitimasi adat terhadap kebolehan 

perkawinan sesuku dalam sistem matrilineal perspektif maqāṣid al-syarī„ah (di 

Nagari Mungo Kabupaten Lima Puluh Kota)‖, penelitian ini memiliki kesamaan 

fokus dengan studi-studi terdahulu dalam mengkaji perkawinan sesuku, namun 

menawarkan pendekatan yang lebih terfokus pada suatu hal.  

Penelitian ini sejalan dengan Krismono, Lutfi dan Karimuddin dalam 

penggunaan perspektif maqāṣid al-syarī„ah,27 namun berbeda dalam penerapan 

metode komparatif antar nagari yang belum dilakukan dalam penelitian 

sebelumnya. Studi ini juga bersinggungan dengan temuan Nugroho, CH, dan 

Suwandi tentang pluralisme hukum, tetapi lebih menekankan pada aspek 

legitimasi adat sebagai mekanisme formal dalam memberikan kebolehan 

perkawinan sesuku.28 Kesamaan lain terlihat dalam fokus pada sistem matrilineal 

seperti yang dikaji oleh Mardius dan Maulida dan Hadi.29 

                                                           
25

 Setiawan, Amri, dan Yunus, ―Analisis Hukum Islam terhadap Sanksi Adat Perkawinan 

Sesuku di Masyarakat Minangkabau, hlm. 470-484. 

26
 Zakky Maulana Hadi, ―Larangan Nikah Sesuku di Kelurahan Kalumbuak Kota Padang‖ 

(Tesis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2024), hlm. 1-122. 

27
 Krismono, Lutfi, dan Karimuddin, ―Matrilineal Tradition in the Framework of 

Contemporary Islamic Family Law.‖ 

28
 Nugroho, Ch, dan Suwandi, ―Pluralisme Hukum Dalam Tradisi Perkawinan Sasuku Pada 

Masyarakat Minang.‖ 

29
 Mardius dan Maulida, ―Perkawinan Sesuku Di Nagari Sikacua Tengah Kabupaten Padang 

Pariaman Dalam Perspektif Hukum Adat Minangkabau Dan Hukum Positif Indonesia‖; Maulana 

Hadi, ―Larangan Nikah Sesuku di Kelurahan Kalumbuak Kota Padang.‖ 



17 

 

 

 

Berdasarkan tinjauan terhadap sejumlah pustaka di atas, dapat 

disimpulkan bahwa penelitian mengenai perkawinan sesuku di Minangkabau 

sejauh ini lebih banyak terfokus pada aspek larangan secara kaku, konflik 

normatif yang ditimbulkannya, serta sanksi sosial yang menyertainya. Belum 

ditemukan penelitian yang secara spesifik membedah mekanisme legitimasi 

formal yang dilakukan oleh otoritas adat sebagai bentuk adaptasi terhadap 

perubahan sosial dan demografis di tingkat lokal. 

Di sinilah letak perbedaan dan kebaruan (novelty) penelitian ini 

dibandingkan dengan penelitian-penelitian terdahulu. Peneliti tidak hanya 

mendeskripsikan praktik kebolehan perkawinan sesuku, tetapi juga 

membedahnya dengan mengintegrasikan dua kerangka teoretis sekaligus. 

Pertama, Teori Revolusi Paradigma Thomas S. Kuhn digunakan sebagai pisau 

analisis sosiologis untuk memetakan proses pergeseran cara pandang Niniak 

Mamak dari paradigma lama yang kaku menuju paradigma baru yang lebih 

adaptif. Kedua, Pendekatan Sistem Maqāṣid al-Syarī„ah Jasser Auda digunakan 

untuk memberikan legitimasi filosofis-yuridis Islam terhadap perubahan tersebut. 

Kombinasi kedua teori ini diharapkan mampu memberikan analisis yang lebih 

holistik dan komprehensif, baik secara sosiologis maupun teologis, terhadap 

fenomena legitimasi perkawinan sesuku di Nagari Mungo yang belum tersentuh 

oleh para peneliti sebelumnya. 

 

E. Kerangka Teoretik  

Kerangka teoritis atau landasan teoretis, merupakan fondasi konseptual 

yang mengintegrasikan serangkaian proposisi untuk membedah fenomena 



18 

 

 

 

tertentu secara sistematis. Dalam penelitian ini, teori berfungsi sebagai pisau 

analisis (analytical tool) yang krusial untuk mengurai kompleksitas isu serta 

memberikan arah dalam memetakan permasalahan hukum yang diteliti. Sebagai 

langkah awal dalam membangun kerangka berpikir, penelitian ini berpijak pada 

konsep legitimasi. 

Secara fundamental, legitimasi didefinisikan sebagai pengakuan, 

penerimaan, atau keabsahan suatu tindakan, otoritas, maupun aturan di mata 

masyarakat. Dalam konteks sosiologi hukum, legitimasi bukan sekadar 

kepatuhan terhadap teks hukum formal, melainkan adanya dukungan kolektif 

yang membuat suatu aturan dianggap benar dan berwibawa. Lebih spesifik lagi, 

penelitian ini menyoroti legitimasi adat, yaitu bentuk pengakuan komunitas adat, 

khususnya otoritas pemangku adat seperti Ninik Mamak terhadap suatu praktik 

sosial agar dapat diterima sebagai bagian dari tatanan hukum adat yang sah. 

Legitimasi adat bersifat dinamis; ia dapat menguat atau bergeser seiring dengan 

perubahan nilai dan kebutuhan masyarakat di suatu wilayah.
30

 

Fokus utama penelitian ini adalah menganalisis dan memetakan dinamika 

legitimasi hukum adat terhadap kebolehan perkawinan sesuku dalam sistem 

matrilineal di Nagari Mungo. Fenomena ini menjadi sangat menarik untuk dikaji 

karena menyentuh aspek reorientasi nilai-nilai tradisional yang selama ini 

dianggap rigid. Untuk membedah bagaimana legitimasi tersebut terbentuk, 

berubah, dan dipertahankan secara substantif, penyusun menggunakan dua 

                                                           
30

 Mark C. Suchman, "Managing Legitimacy: Strategic and Institutional Approaches," 

Academy of Management Review Vol. 20:  3 (1995): 574. 



19 

 

 

 

kerangka teori utama:, yaitu Teori Sosiologi Thomas S. Kuhn dan Teori Maqāṣid 

al-Syarī„ah Jasser Auda. 

1. Teori Sosiologi 

  Thomas Samuel Kuhn (1922–1996), seorang fisikawan dan filsuf 

Amerika, memperkenalkan gagasan fundamental mengenai perkembangan 

ilmu pengetahuan melalui karyanya yang monumental, The Structure of 

Scientific Revolutions (1962). Kuhn menolak pandangan tradisional yang 

menyatakan bahwa ilmu pengetahuan berkembang secara linier, akumulatif, 

atau sekadar bertumpuk-tumpuk. Ia mengkritik teori Positivisme Auguste 

Comte dan Falsifikasi Karl Popper karena dianggap terlalu fokus pada 

penyelesaian teka-teki logis tanpa mempertimbangkan aspek sosiologis dan 

historis yang lebih dalam, yakni paradigma. Bagi Kuhn, kebenaran sains 

tidak tumbuh secara evolusioner menuju kesempurnaan, melainkan melalui 

serangkaian revolusi ilmiah di mana teori lama digantikan oleh teori baru 

yang benar-benar berbeda.
31

 

  Konsep sentral dalam pemikiran Kuhn adalah "paradigma", yang ia 

definisikan sebagai keseluruhan sistem kepercayaan, nilai, dan teknik yang 

digunakan bersama oleh anggota suatu komunitas ilmiah. Paradigma 

berfungsi sebagai "pandangan dunia" (worldview) atau lensa kognitif yang 

memungkinkan ilmuwan mengamati dan memahami masalah-masalah 

dalam bidangnya. Paradigma menentukan masalah mana yang layak diteliti 

dan bagaimana merumuskan jawabannya, sehingga ia bertindak sebagai 

                                                           
31

 Ulfa Kesuma dan Ahmad Wahyu Hidayat, "Pemikiran Thomas S. Kuhn Teori Revolusi 

Paradigma," Islamadina Vol. 21: 2 (2020), hlm. 166. 



20 

 

 

 

model bagi tradisi penelitian ilmiah yang konsisten. Dengan demikian, 

paradigma bukan sekadar teori teknis, melainkan komitmen dasar yang 

membimbing seluruh aktivitas intelektual komunitas tersebut. 

  Perkembangan ilmu menurut Kuhn mengikuti siklus yang bermula 

dari tahap "Sains Normal" (Normal Science). Pada fase ini, ilmuwan 

bekerja di bawah bimbingan paradigma yang mapan untuk memecahkan 

"teka-teki" (puzzle-solving) yang muncul. Namun, dalam perjalanannya, 

sering kali ditemukan "anomali" atau fenomena keganjilan yang tidak dapat 

dijelaskan oleh paradigma yang ada. Jika anomali ini menumpuk dan 

kualitasnya semakin serius, maka komunitas ilmiah akan memasuki fase 

"Krisis". Dalam kondisi krisis, asumsi-asumsi dasar mulai dipertanyakan, 

dan para ilmuwan mulai mencari paradigma tandingan yang lebih mampu 

menjawab persoalan tersebut.
32

 

  Puncak dari fase krisis adalah terjadinya "Revolusi Ilmiah", yaitu 

momen perubahan drastis di mana paradigma lama digantikan, baik secara 

keseluruhan maupun sebagian, dengan paradigma baru yang bertentangan 

(incompatible). Kuhn menggambarkan transisi ini sebagai sebuah gestalt 

switch atau transformasi visi, di mana ilmuwan mulai melihat dunia dengan 

cara yang sepenuhnya berbeda. Pergeseran ini bersifat non-kumulatif, 

artinya paradigma baru tidak hanya menambah pengetahuan lama, tetapi 

meredefinisi ulang landasan filosofis dan teoretis ilmu tersebut. 

Keberhasilan revolusi ilmiah sangat bergantung pada sejauh mana 

                                                           
32

 Ulfa Kesuma dan Ahmad Wahyu Hidayat, "Pemikiran Thomas S. Kuhn Teori Revolusi 

Paradigma, hlm. 175. 



21 

 

 

 

paradigma baru tersebut diterima dan disepakati oleh mayoritas masyarakat 

sains.
33

 

  Dalam konteks keilmuan Islam, teori Kuhn dapat 

dikontekstualisasikan sebagai upaya membuka pola pikir bahwa kebenaran 

produk pemikiran manusia (seperti fikih atau tafsir) tidak bersifat mutlak 

dan selalu terbuka bagi epistemologi baru. Revolusi ilmiah dalam studi 

Islam sering kali muncul saat pendekatan teologis-normatif tradisional 

mengalami anomali dalam menjawab tantangan zaman dan isu sosial yang 

kompleks. Hal ini menuntut adanya "revolusi metodologi", di mana 

interpretasi terhadap teks-teks suci harus diperbarui melalui paradigma baru 

yang lebih relevan dengan realitas kekinian, tanpa harus mengubah teks itu 

sendiri. Transformasi ini bertujuan agar ajaran Islam tetap mampu menjadi 

solusi yang dinamis dan fungsional di tengah perkembangan dunia 

modern.
34

 

  Berdasarkan skema revolusi ilmiah, Kuhn menjelaskan bahwa 

perkembangan ilmu (atau pemikiran) terjadi melalui enam tahap siklus: 

a. Paradigma (Paradigm): Tahap awal di mana terdapat kerangka 

keyakinan, nilai, dan metode yang disepakati bersama oleh komunitas 

tertentu sebagai landasan berpikir. 

                                                           
33

 Nurkhalis, "Konstruksi Teori Paradigma Thomas S. Khun," Jurnal Ushuluddin Vol. 11: 2 

(2012), hlm. 83. 

34
 Thomas Samuel Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, terj. Tjun Surjaman 

(Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2002), hlm. 45. 



22 

 

 

 

b. Sains Normal (Normal Science): Fase di mana para ilmuwan atau 

masyarakat bekerja dan memecahkan masalah (teka-teki) berdasarkan 

aturan paradigma yang sudah mapan. 

c. Riset (Research): Kegiatan penelitian mendalam untuk menjabarkan 

dan mengembangkan paradigma secara terperinci. 

d. Anomali (Anomaly): Munculnya fenomena atau keganjilan yang tidak 

lagi dapat dijelaskan atau diselesaikan oleh paradigma lama. 

e. Krisis (Crisis): Akumulasi anomali yang semakin parah sehingga 

menimbulkan ketidakpastian dan membuat masyarakat mulai 

mempertanyakan asumsi dasar paradigma lama. 

f. Revolusi Sains (Scientific Revolution): Perubahan drastis di mana 

paradigma lama diganti, secara keseluruhan atau sebagian, dengan 

paradigma baru yang lebih mampu menjawab persoalan zaman. 

2. Teori Maqāṣid Syarī‘ah  

Jasser Auda merupakan tokoh pemikir Muslim kontemporer kelahiran 

Mesir (1966) yang dikenal melalui pendekatannya yang melintasi batas 

disiplin ilmu.
35

 Keunikan pemikiran Auda terletak pada sintesis antara 

pendidikan Islam tradisional (non-formal) di al-Azhar dengan latar belakang 

akademik formal di bidang Teknik, Analisis Sistem, hingga Filsafat Hukum 

                                                           
35

 Muhammad Miftakhul Anwar, ―Studi Pemikiran Maqasid Syariah Perspektif Jasser 

Audah‖ (Skripsi, Universitas Islam Indonesia, 2014), hlm. 30. 



23 

 

 

 

Islam dari berbagai universitas di Barat.
36

 Latar belakang multidisipliner 

inilah yang memungkinkannya melahirkan pendekatan sistem dalam 

meninjau kembali hukum Islam secara lebih dinamis dan relevan dengan 

tantangan zaman.
37

 

Maqāṣid Syarī„ah terdiri dari dua kata: ―maqāṣid‖ (مقاصد) dan ―al-

syarī„ah‖ (الشريعة).
38

 Secara bahasa maqāṣid bermakna antara lain al-i'timad 

(kebergantungan), al-um (induk), at-tawajjuh (arah), dan istiqamatu at-tariq 

(konsistensi jalan). Sementara itu, al-syarī„ah menurut Ibnu Taimiyah, 

didefinisikan sebagai apa yang disyariatkan Allah SWT., meliputi keyakinan 

(aqidah) dan tindakan (amal).
39

  

Sebagaimana dijelaskan oleh Auda dalam bukunya, ―maqāṣid al-

syarī„ah adalah cabang pengetahuan Islam yang menjawab semua pertanyaan 

menantang tentang ‗mengapa‘ pada berbagai tingkat.‖40 Adapun menurut 

Jasser Audah, makna maqāṣid al-syarī„ah adalah sebuah kemaslahatan atau 

gabungan banyak kemaslahatan yang menjadi arah tujuan pemberlakuan 

                                                           
36

 Muhammad Baiquni Syihab, ―Telaah Kritis Pemikiran Jasser Auda dalam Buku "Maqasid 

Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: a System Approach,‖ An-Nur: Jurnal Studi Islam Vol. 15: 1 

(2023): hlm. 121. 

37
 Siti Mutholingah dan Muh Rodhi Zamzami, ―Relevansi Pemikiran Maqashid Al-Syariah 

Jasser Auda terhadap Sistem Pendidikan Islam Multidispliner,‖ Ta‟limuna: Jurnal Pendidikan Islam 

Vol.7: 2 (2018): hlm. 92. 

38
 Mohammad al-Tahir ibn Ashur, Treatise on Maqāṣid Syarī‟ah (London, Washington: 

International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2006), hlm. 2. 

39
 Ahmad Sarwat, Maqashid Syariah, cet ke-1 (Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 2019), hlm. 

10-16. 

40
 Jasser Auda, Maqāṣid Al-Sharīʻah: A Beginner‟s Guide, with International Institute of 

Islamic Thought, Occasional Papers Series 14 (London: International Institute of Islamic Thought, 

2008), hlm. 2. 



24 

 

 

 

hukum yang berdasarkan penjelasan as-syari‟ atau yang menjadi persangkaan 

yang kuat dari diri seorang mujtahid.41 

Teori maqāṣid al-syarī„ah yang dikembangkan oleh Auda yang 

merepresentasikan evolusi metodologis dalam pemikiran hukum Islam dari 

pendekatan literal menuju pendekatan tujuan. Fondasi epistemologis teori 

maqāṣid terletak pada konseptualisasi tujuan hukum sebagai manifestasi dari 

kepentingan kemanusiaan atau kemanfaatan. Mendefinisikan maqāṣid 

sebagai ―tujuan, objektif, prinsip, intensi, sasaran, akhir‖ yang melekat dalam 

aturan-aturan Islam.42 Pendekatan ini memposisikan maqāṣid bukan sebagai 

penjelasan dari sesuatu yang dilakukan sesudahnya atas aturan yang telah 

ada, melainkan sebagai prinsip konstruktif yang menginformasikan 

pembentukan dan interpretasi hukum. Syariat Islam dalam pemahaman 

maqāṣid menjadikan sebuah tujuan yang baik yaitu dengan memperbolehkan 

atau melarang suatu atau lain hal.
43  

Dimensi operasional teori maqāṣid mencakup empat level analisis 

yang saling terkait: tingkat kebutuhan, cakupan aturan, cakupan subjek, dan 

tingkat universalitas. Klasifikasi tradisional membagi maqāṣid berdasarkan 

tingkat kebutuhan menjadi ḍarūriyyāt (kebutuhaan primer), ḥājiyyāt 

(kebutuhan sekunder), dan taḥsīniyyāt (kebutuhan tersier). Namun, Auda 

                                                           
41

 Muhammad Thoyyib, ―Pemenuhan Kewajiban Suami Dalam Perspektif Maqashid 

Syari‘ah : (Studi Kasus Keluarga Poligami Jama‘ah Salafi di Kota Salatiga dan Kabupaten 

Semarang)‖ Tesis, Salatiga: UIN Salatiga, (2024), hlm. 1-144 . 

42
 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharīʻah, hlm. 2-3. 

43
 Auda, Al-Maqasid untuk Pemula, diterjemahkan Oleh Ali Abdelmonim, hlm. 5. 



25 

 

 

 

memperluas kerangka kerja ini dengan mengintegrasikan dimensi cakupan 

yang membedakan antara maqāṣid umum, khusus, dan parsial.44  

Teori maqāṣid al-syarī„ah Jasser Auda menjadi instrumen analisis 

langsung untuk mengkaji kebolehan perkawinan sesuku. Pendekatan 

sistematis Auda (System Approach) memungkinkan evaluasi objektif 

terhadap praktik perizinan melalui lima tujuan syariah: ḥifẓ al-dīn menilai 

konsistensi dengan prinsip Islam, ḥifẓ al-nafs mengkaji dampak psikologis 

pada pasangan, ḥifẓ al-'aql mengevaluasi rasionalitas musyawarah, ḥifẓ al-

nasl menganalisis implikasi genealogis, dan ḥifẓ al-māl meninjau aspek 

ekonomi perkawinan. Kerangka ini memfasilitasi analisis komprehensif 

kebolehan praktik dalam konteks kemaslahatan komunitas. 

Jasser Auda mengusung pendekatan sistem (systems approach) 

sebagai metodologi fundamental untuk memahami hukum Islam secara 

holistik dan dinamis di era kontemporer.
45

 Pendekatan ini bertumpu pada 

enam pilar utama yang saling terintegrasi, dimulai dari pengakuan terhadap 

sifat kognitif hukum Islam sebagai hasil pemikiran manusia yang terbuka 

terhadap dialog, serta prinsip keutuhan yang memandang hukum sebagai satu 

kesatuan sistem yang tidak terpisahkan dari realitas sosial dan ilmu 

pengetahuan lainnya. Sifat keterbukaan dalam sistem ini memungkinkan 

hukum Islam untuk selalu adaptif melalui ijtihad yang berkelanjutan, dengan 

tetap memperhatikan keterkaitan antar-tingkatan maqāṣid (primer, sekunder, 

                                                           
44

 Ibid., hlm. 7. 

45
 Andi Triyawan, ―Maqashid Syariah menurut Jasser Auda,‖ dalam Panorama Maqashid 

Syariah (Bandung: CV. Media Sains Indonesia, 2020), hlm. 163-164 



26 

 

 

 

dan tersier) secara harmonis. Lebih lanjut, Auda menekankan aspek 

multidimensionalitas guna melampaui pola pikir dikotomis yang kaku 

(seperti hitam-putih atau halal-haram secara tekstual),
46

 dan pada akhirnya 

menempatkan kebertujuan (purposefulness) atau maqāṣid sebagai jantung 

sekaligus orientasi utama dalam setiap penetapan hukum demi mewujudkan 

kemaslahatan manusia yang substantif. Berikut secara ringkas dijelaskan 

enam pilar dalam pendekatan sistem yang telah disebutkan di atas untuk 

memahami hukum Islam secara dinamis dan adaptif: 

a. Sifat Kognitif (Cognitive Nature): Menegaskan bahwa fikih 

merupakan hasil pemikiran manusia dalam memahami wahyu, 

sehingga terbuka ruang untuk dialog dan pengembangan pemikiran. 

b. Keutuhan (Wholeness): Memandang hukum Islam sebagai satu 

kesatuan yang utuh dan saling terhubung, bukan potongan hukum 

yang berdiri sendiri. 

c. Keterbukaan (Openness): Menekankan bahwa pintu ijtihad selalu 

terbuka agar hukum Islam mampu beradaptasi dengan perubahan 

zaman, tempat, dan kondisi. 

d. Keterkaitan antar Tingkatan (Interrelated Hierarchy): Melihat 

hubungan integratif antara tingkatan kebutuhan (ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, 

dan taḥsīniyyāt) yang saling mendukung. 

                                                           
46

 Samsul Hadi, ―Pendekatan Multidisipliner dalam Pengembangan Hukum Islam (Menurut 

Pandangan: Jasser Auda),‖ Bintang: Jurnal Pendidikan Sains Vol. 2: 3 (2020), hlm. 336. 



27 

 

 

 

e. Multidimensionalitas (Multidimensionality): Melampaui cara pandang 

hitam-putih atau oposisi biner dengan mempertimbangkan berbagai 

dimensi dan sudut pandang dalam hukum. 

f. Kebertujuan (Purposefulness): Menjadikan maqāṣid (tujuan syariat) 

sebagai orientasi utama untuk mewujudkan kemaslahatan manusia 

sesuai kehendak Allah. 

Metodologi penerapan teori maqāṣid mengikuti protokol 

implementasi yang sistematis, dimulai dari identifikasi tujuan hukum, 

klasifikasi berdasarkan level kebutuhan, hingga validasi aplikasi dengan 

prinsip kemanfaatan (maṣalih).47 Kerangka analisis ini dilengkapi dengan 

instrumen evaluasi yang mencakup kriteria universalitas, kemanfaatan, dan 

keadilan sebagai parameter validitas. Proses implementasi memerlukan 

pemahaman mendalam tentang konteks sejarah, sosial, dan kultural untuk 

memastikan aplikasi yang sesuai dengan prinsip hukum Islam sambil tetap 

responsif terhadap realitas kontemporer.
48

  

Kontribusi teoretis Auda terletak pada rekonseptualisasi maqāṣid 

sebagai alat analisis yang mampu menjembatani tradisi dengan modernitas, 

sekaligus menyediakan dasar untuk dialog interdisipliner dan antaragama. 

Auda menegaskan bahwa ―pendekatan maqāṣidi membawa isu ke level 

filosofis yang lebih tinggi‖ dan dengan demikian mengatasi perbedaan 

historis sambil mendorong budaya rekonsiliasi. Teori ini mengposisikan 

                                                           
47

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharīʻah, hlm. 42-43. 

48
 Muhammad Fauzan dan Bustamin, ―Maqashid Syariah dalam tinjauan Pemikiran Ibnu 

‗Assyur dan Jasser Auda,‖ Jurnal Ilmiah Syariah Vol. 20: 1 (2021): hlm. 100. 



28 

 

 

 

hukum Islam sebagai ―hukum moral‖ daripada ―hukum teokratis,‖ 

memungkinkan adaptasi yang fleksibel terhadap tantangan kontemporer tanpa 

kehilangan esensi spiritual dan moral Islam.49 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini diklasifikasikan sebagai penelitian lapangan (field 

research), karena mewawancarai tokoh adat (niniak mamak), para pasangan 

yang melakukan nikah sesuku dan masyarakat setempat secara terbuka untuk 

mendapatkan informasi yang akurat terkait perkawinan sesuku yang ada di 

Nagari Mungo.50 Dalam penelitian ini menggunakan metode kualitatif yang 

berfokus pada pemahaman mendalam tentang interaksi antara adat, Islam, 

dan modernitas dalam skema kontruktivis.51   

2. Sifat Penelitian 

Penelitian ini bersifat deskriptif analitis dengan memberikan 

gambaran yang jelas terhadap objek penelitian.52 Penelitian deskriptif analitis 

merupakan sebuah metode yang dilakukan dengan cara mendeskripsikan 

fakta-fakta, kemudian disusul dengan analisis. Maksudnya menguraikan 

                                                           
49

 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, hlm. 72. 

50
 Lexy J. Moeleong, Metode Penelitian Kualitatif Edisi Revisi (Bandung: PT. Remaja 

Rosdakarya, 2015), hlm. 5. 

51
 John W. Creswell dan J. David Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and 

Mixed Methods Approaches, cet ke-5 (California: SAGE Publication, Inc., 2018), hlm. 57-58. 

52
 Faisar Ananda Arfa dan Watni Marpaung, Metodologi Penelitian Hukum Islam, Cetakan 

Ke-2 (Jakarta: Prenadamedia Group, 2018), hlm. 6. 



29 

 

 

 

dengan berlandaskan teori dan pisau analisis, menerapkan cara-cara 

penafsiran dengan menyajikannya dalam bentuk deskripsi.53  

Sifat deskriptif digunakan untuk memberikan gambaran secara 

sistematis, faktual, dan akurat mengenai mekanisme legitimasi perkawinan 

sesuku yang dilakukan oleh otoritas adat di Nagari Mungo, termasuk 

prosedur manakar ranji dan pertimbangan-pertimbangan sosiologis yang 

melatarbelakanginya. 

Penelitian ini bersifat analitis karena data yang telah dideskripsikan 

tidak dibiarkan begitu saja, melainkan dibedah dan dikritisi menggunakan 

dua pisau analisis utama, yakni Analisis Sosiologis perspektif Thomas S. 

Kuhn untuk memetakan dinamika perubahan hukum adat di Nagari Mungo 

melalui pola pergeseran paradigma dari fase anomali dan krisis menuju 

revolusi paradigma yang melahirkan legitimasi baru, serta Analisis Normatif-

Filosofis perspektif Jasser Auda guna mengevaluasi praktik kebolehan 

perkawinan sesuku tersebut melalui pendekatan sistem dalam Maqāṣid al-

Syarī„ah yang berlandaskan pada prinsip keterbukaan (openness), 

kebertujuan (purposefulness), dan kemaslahatan universal. 

3. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini berlandaskan pada pendekatan normatif-sosiologis.  

Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang dikaji melibatkan interaksi 

                                                           
53

 Ratna Nyoman Kutha, Penelitian Sastra: Teori, Metode, dan Teknik,, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2012), hlm. 49. 



30 

 

 

 

dinamis antara norma hukum (baik hukum Islam maupun hukum adat) 

dengan realitas sosial yang berkembang di Nagari Mungo.54   

Secara normatif, penelitian ini menggunakan pendekatan Maqāṣid al-

Syarī„ah dengan model ‗pendekatan sistem (systems approach)‘ yang 

dikembangkan oleh Jasser Auda. Sisi normatif ini berfungsi untuk membedah 

substansi dan landasan filosofis dari legitimasi adat yang diberikan oleh 

Niniak Mamak. Peneliti mengevaluasi apakah pergeseran aturan tersebut 

telah memenuhi unsur-unsur kemaslahatan, keterbukaan, dan kebertujuan 

hukum dalam bingkai syariat Islam, terutama dalam melindungi hak asasi dan 

martabat manusia. 

Secara sosiologis, penelitian ini mengkaji fakta empiris di lapangan 

mengenai praktik perkawinan sesuku sebagai sebuah fenomena sosial yang 

nyata. Dengan menggunakan ‗Teori Revolusi Paradigma Thomas S. Kuhn‘, 

sisi sosiologis ini digunakan untuk memotret bagaimana perubahan 

demografis dan struktur sosial di Nagari Mungo menjadi "anomali" yang 

memicu perubahan cara pandang atau pergeseran paradigma otoritas adat. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk memahami "hukum yang 

hidup" (living law), di mana legitimasi adat lahir bukan hanya dari teks statis, 

melainkan sebagai respon cerdas otoritas tradisional atas dinamika sosial 

demi menjaga harmoni masyarakat. 

 

 

                                                           
54

 Kornelius Benuf dan Muhamad Azhar, ―Metodologi Penelitian Hukum sebagai Instrumen 

Mengurai Permasalahan Hukum Kontemporer,‖ Gema Keadilan , Vol. 7:1 (2020), hlm. 20–33. 



31 

 

 

 

4. Sumber Data 

Adapun data yang digunakan dalam penelitian ini yaitu, pertama,data 

primer adalah data yang diperoleh dari sumber utama secara langsung oleh 

peneliti atau pengumpul data, tanpa melalui perantara.55 Dalam penelitian ini 

data primernya yaitu, wawancara langsung kepada tokoh adat (niniak 

mamak), 8 pasangan yang melakukan perkawinan sesuku dan masyarakat 

sekitar yang ada di Nagari Mungo, serta teori pergeseran paradigma (Thomas 

Stevan Kuhn) dan teori maqāṣid al-syarī„ah  (Jasser Auda) sebagai pisau 

analisis.   

Kedua, data sekunder adalah bersifat pelengkap dan penguat dari data 

primer.56 Dalam penelitian ini data sekunder diperoleh melalui dokumen, 

aturan ketentuan adat, buku-buku, artikel, tesis dan sumber-sumber yang 

relevan dengan topik penelitian ini.  

Ketiga, data tersier adalah sumber data penelitian yang berfungsi 

sebagai penunjang atau mendukung bagi data primer dan data sekunder, 

dengan memiliki keterkaitan yang relevan, seperti kamus, ensiklopedi, dan 

pendukung lainnya.57  

 

 

 

                                                           
55

 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian Kualitatif, cet ke-1, (Bandung: CV. Harfa 

Creative, 2023), hlm. 21. 

56
  Ibid. 

57
 Undari Sulung dan Mohammad Muspawi, ―Memahami Sumber Data Penelitian: Primer, 

Sekunder, dan Tersier,‖ Edu Research (IICLS), Vol. 5: 3 (2024), hlm. 113. 



32 

 

 

 

5. Teknik Pengumpulan Data 

a. Wawancara Mendalam 

Wawancara merupakan suatu kejadian atau proses interaksi antara 

pewawancara dan sumber informasi atau orang yang di wawancara 

melalui komunikasi langsung tentang masalah penelitian yang sedang 

diteliti.58 Dalam penelitian ini yang di wawancarai yaitu terdapat 2 tokoh 

adat (niniak mamak), terdapat 8 pasangan yang melakukan perkawinan 

sesuku dan masyarakat sekitar yang ada di Nagari Mungo secara intensif 

dan terarah sesuai dengan rumusan masalah sebelumnya. 

b. Observasi  

Observasi yang dilakukan di Nagari Mungo berada di Kecamatan 

Luak, Kabupaten Lima Puluh Kota, Provinsi Sumatera Basat, serta 

mengungkap fakta dibalik legitimasi adat kebolehan perkawinan sesuku, 

dan juga dilihat kesesuaian fenomena dengan teori pergeseran paradigma 

(Thomas Stevan Kuhn) dan teori maqāṣid al-syarī„ah oleh Jasser Auda. 

c. Dokumentasi 

Pengumpulan data melalui dokumentasi yaitu tata cara 

pengumpulan data dengan mencatat data-data dan informasi yang sudah 

ada. Maksudnya mengumpulkan informasi yang diperoleh lewat fakta 

yang tersimpan dalam bentuk surat, catatan harian, arsip foto, hasil rapat 

dan sebagainya.59 Dalam penelitian ini data yang dikumpulkan melalui 

                                                           
58

 Syafrida Hafni Sahir, Metodologi Penelitian, cet. 1 (Jogjakarta: PENERBIT KBM 

INDONESIA, 2021), hlm. 46. 

59
 A. Muri Yusuf, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian Gabungan (Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2014), hlm. 51. 



33 

 

 

 

bukti transkip hasil wawancara dengan tokoh adat  (niniak mamak), 8 

pasangan yang melakukan perkawinan sesuku, dan masyarakat yang ada 

di Nagari Mungo dan arsip foto yang di dapat dilapangan selama 

penelitian. 

6. Teknik Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif dengan 

menggunakan model interaktif yang dikembangkan oleh Miles dan 

Huberman, yang diintegrasikan secara mendalam dengan kerangka teoretis 

Thomas S. Kuhn dan Jasser Auda. Proses analisis ini diawali melalui tahapan 

reduksi data untuk menyeleksi, menyederhanakan, dan mengorganisasikan 

data mentah hasil wawancara dengan Niniak Mamak, tokoh masyarakat, serta 

pasangan pelaku perkawinan sesuku di Nagari Mungo guna memisahkan 

informasi yang tidak relevan agar fokus penelitian tetap pada mekanisme 

legitimasi dan pergeseran paradigma.
60

  

Selanjutnya, pada tahap penyajian data, informasi yang telah 

direduksi disusun secara sistematis dalam bentuk uraian naratif melalui 

klasifikasi kategori teoretis, yakni analisis sosiologis untuk memetakan fakta 

lapangan ke dalam siklus revolusi paradigma Kuhn, mulai dari identifikasi 

fase sains normal, anomali, dan krisis hingga terjadinya revolusi paradigma, 

serta analisis normatif untuk membedah alasan-alasan hukum legitimasi 

menggunakan enam fitur pendekatan sistem Jasser Auda yang mencakup sifat 

                                                           
60

 Lynn Westbrook, ―Qualitative Research Methods, ‖ hlm. 246. 



34 

 

 

 

kognitif, kebertujuan, keterbukaan, hierarki, multidimensionalitas, dan 

kebermenyeluruhan.
61

  

Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi, di mana 

peneliti melakukan sintesis antara temuan lapangan dengan kedua teori 

tersebut untuk merumuskan bahwa pergeseran paradigma di Nagari Mungo 

secara sosiologis merupakan sebuah bentuk ijtihad adat yang secara normatif 

selaras dengan prinsip kemaslahatan (Maqāṣid) dan keterbukaan sistem 

hukum Islam kontemporer.
 62  

G. Sistematika Pembahasan  

Bab Pertama merupakan Pendahuluan, yang memperkenalkan latar 

belakang masalah mengenai fenomena perkawinan sesuku di Nagari Mungo 

sebagai sebuah "anomali" yang menantang paradigma adat tradisional. Bab ini 

memaparkan rumusan masalah yang berfokus pada mekanisme, pergeseran 

paradigma, dan tinjauan Maqāṣid al-Syarī„ah. Selain itu, bab ini memuat tujuan, 

kegunaan, dan tinjauan pustaka, serta metode penelitian kualitatif dengan 

pendekatan normatif-sosiologis yang dianalisis menggunakan model Miles dan 

Huberman. Urgensi bab ini adalah untuk membangun pondasi metodologis yang 

kuat serta menetapkan batasan penelitian agar proses analisis tetap fokus pada 

integrasi teori Kuhn dan Auda. 

                                                           
61

  H. John B. Birks dkk., Tracking Environmental Change Using Lake Sediments: Data 

Handling and Numerical Techniques, Vol. 5, Developments in Paleoenvironmental Research 

(Dordrecht: Springer Netherlands, 2012), hlm. 114. 

62
 Steve Juggins dan Richard J. Telford, ―Exploratory Data Analysis and Data Display,‖ 

dalam Tracking Environmental Change Using Lake Sediments, oleh H. John B. Birks dkk., cet. ke-5 

(Dordrecht: Springer Netherlands, 2012), hlm. 19. 



35 

 

 

 

Bab Kedua merupakan Landasan Teori, yang menguraikan dua kerangka 

ilmiah utama sebagai pisau analisis. Pembahasan mencakup Teori Revolusi 

Paradigma Thomas S. Kuhn (fase sains normal, anomali, krisis, hingga revolusi) 

dan Pendekatan Sistem Maqāṣid al-Syarī„ah Jasser Auda (fitur kognitif, 

keterbukaan, dan kebertujuan). Selain itu, dipaparkan pula konsep perkawinan 

dalam Islam dan konstruksi hukum adat Minangkabau terkait larangan 

perkawinan sesuku. Urgensi bab ini terletak pada penyediaan instrumen teoretis 

ganda yang diperlukan untuk membedah fenomena di lapangan baik dari sisi 

sosiologi hukum maupun filsafat hukum Islam. 

Bab Ketiga merupakan Gambaran Lokasi dan Temuan Lapangan, yang 

menyajikan data empiris mengenai Nagari Mungo, mencakup kondisi demografi, 

struktur adat, dan sejarah perkembangan suku. Bab ini secara deskriptif-analitis 

menguraikan mekanisme praktis legitimasi perkawinan sesuku melalui prosedur 

manakar ranji serta faktor-faktor yang menyebabkan terjadinya pergeseran nilai 

di tengah masyarakat. Urgensi bab ini adalah untuk menyediakan basis data 

faktual tentang adanya "anomali" dan "krisis" sosiologis di lapangan yang 

menjadi syarat utama dilakukannya analisis teoritis pada bab berikutnya. 

Bab Keempat merupakan Analisis dan Pembahasan, yang merupakan inti 

dari tesis ini. Analisis dilakukan secara integratif: pertama, menggunakan 

perspektif Thomas S. Kuhn untuk mengungkap proses pergeseran paradigma 

otoritas adat dari larangan kaku menuju legitimasi; kedua, menggunakan 

perspektif Jasser Auda untuk mengevaluasi apakah legitimasi tersebut selaras 

dengan prinsip kemaslahatan (Maqāṣid) dan keterbukaan sistem hukum Islam. 

Urgensi bab ini sangat tinggi karena memberikan jawaban ilmiah terhadap 



36 

 

 

 

rumusan masalah, sekaligus menunjukkan kebaruan (novelty) penelitian dalam 

mendamaikan antara dinamika adat dan substansi syariat. 

Bab Kelima merupakan Penutup, yang menyajikan kesimpulan akhir 

sebagai ringkasan atas temuan penelitian mengenai mekanisme legitimasi, proses 

revolusi paradigma, dan kedudukannya dalam perspektif Maqāṣid al-Syarī„ah. 

Bab ini juga memuat saran-saran praktis bagi otoritas adat dan instansi terkait, 

serta rekomendasi untuk penelitian selanjutnya. Urgensi bab ini adalah untuk 

memberikan konklusi yang tegas dan memastikan kontribusi teoretis maupun 

praktis tesis ini tersampaikan secara komprehensif kepada pembaca. 



 

123 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dipaparkan 

pada bab-bab sebelumnya mengenai legitimasi adat terhadap perkawinan 

sesuku di Nagari Mungo, maka dapat ditarik kesimpulan sebagai berikut: 

1. Mekanisme legitimasi praktik perkawinan sesuku di Nagari Mungo 

dilakukan melalui prosedur verifikasi silsilah yang ketat yang disebut 

dengan istilah manakar ranji. Prosedur ini melibatkan otoritas Niniak 

Mamak (penghulu kaum) untuk menelusuri kedekatan darah pasangan 

yang akan menikah. Legitimasi diberikan apabila hasil penelusuran 

membuktikan bahwa pasangan tersebut secara genealogis sudah sangat 

jauh (alah jauah), biasanya lebih dari tujuh keturunan, serta berada di 

bawah pimpinan kapalo kampuang atau jorong yang berbeda. Secara 

administratif adat, kebolehan ini diformalkan melalui musyawarah adat 

yang memberikan dispensasi tanpa dikenakan sanksi "dibuang 

sapanjang adat", sehingga pasangan tersebut tetap diakui sebagai 

anggota komunitas adat yang sah. 

2. Analisis Sosiologi terhadap pergeseran paradigma otoritas adat di 

Nagari Mungo dalam perspektif Thomas S. Kuhn menunjukkan 

adanya siklus revolusi paradigma yang nyata. Awalnya, Nagari Mungo 

berada pada fase "Sains Normal" dengan paradigma larangan mutlak 

sesuku. Namun, ledakan populasi dan pemekaran klan menciptakan 



124 

  

 

 

"Anomali" di mana aturan kaku tidak lagi relevan dengan jarak silsilah 

yang sudah menjauh. Hal ini memicu fase "Krisis" berupa dilema 

moral dan ancaman kemudaratan sosial. Sebagai solusinya, terjadi 

"Revolusi Paradigma" di mana Niniak Mamak menggeser standar 

keabsahan dari "kesamaan nama suku" menjadi "kedekatan silsilah 

nyata". Pergeseran paradigma ini membuktikan bahwa hukum adat di 

Nagari Mungo bersifat dinamis dan mampu melakukan swa-koreksi 

demi menjaga harmoni sosial. 

3. Analisis Maqāṣid al-Syarī„ah Jasser Auda terhadap kebolehan 

perkawinan sesuku menyimpulkan bahwa praktik ini merupakan 

bentuk ijtihad hukum yang maslahat melalui "Pendekatan Sistem". 

Secara kognitif, otoritas adat merespons hilangnya 'illat (alasan 

hukum) larangan akibat perkembangan zaman. Melalui fitur 

keterbukaan (openness), adat di Nagari Mungo terbukti mampu 

menyerap realitas sosial demi mencapai tujuan hukum 

(purposefulness). Legitimasi ini secara substansial selaras dengan 

perlindungan terhadap Maqāṣid utama, yaitu: Ḥifẓ al-Nafs (menjaga 

martabat dan jiwa pasangan), Ḥifẓ al-Nasl (menjamin kejelasan status 

keturunan), dan Ḥifẓ al-Dīn (mencegah perzinaan). Dengan demikian, 

kebolehan ini merupakan manifestasi dari hukum Islam yang 

menghendaki kemudahan dan kemaslahatan nyata bagi manusia. 

 

B. Saran 



125 

  

 

 

Berdasarkan temuan di atas, peneliti mengajukan beberapa 

rekomendasi sebagai berikut: 

1. Kepada Pemangku Adat (Niniak Mamak): Diharapkan agar 

mekanisme manakar ranji terus diperkuat dan didokumentasikan secara 

tertulis dalam bentuk arsip nagari. Hal ini penting untuk menghindari 

dualisme tafsir di masa depan dan menjamin kepastian hukum adat 

bagi anak kemenakan. 

2. Kepada Instansi Terkait (KUA dan Kemenag): Perlu adanya dialog dan 

sinergi yang lebih intensif dengan otoritas adat mengenai status 

perkawinan sesuku yang telah dilegitimasi secara adat, agar proses 

administrasi kenegaraan dapat berjalan selaras dengan kearifan lokal 

yang sudah berbasis kemaslahatan syariat. 

3. Kepada Peneliti Selanjutnya: Penelitian ini terbatas pada analisis 

paradigma dan Maqasid di Nagari Mungo. Peneliti selanjutnya 

disarankan untuk melakukan studi komparatif dengan nagari lain di 

Minangkabau yang mungkin masih mempertahankan paradigma kaku, 

guna melihat variasi transformasi hukum adat secara lebih luas. 

 

 

 



 

126 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Al-Qur’an/ Tafsir Al-Qur’an/ Al-Hadis 

Departemen Agama Indonesia, Mushaf al-Qur‘an dan Terjemahan Jakarta Timur: 

CV. Pustaka Al-Kautsar, 2009. 

Al-Bukhari, Abu Abdullah Muhammad bin Ismail. Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar 

al-Fikr, 1981. 

Ibnu Majah, Abu Abdullah Muhammad bin Yazid al-Qazwini. Sunan Ibnu Majah. 

Kairo: Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyah, 2009. 

Fikih/Usul Fikih/Hukum Islam 

Aminuddin, Slamet Abidin. Fikih Munakahat I. Bandung: Pustaka Setia, 1999. 

Anwar, Muhammad Miftakhul. ―Studi Pemikiran Maqasid Syariah Perspektif 

Jasser Audah.‖ Skripsi, Universitas Islam Indonesia, 2014. 

Ashur, Muhammad al-Tahir ibn. Treatise on Maqāṣid Syarī‟ah. London: 

International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2006. 

Auda, Jasser. Maqāṣid al-Sharī‟ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach. London: The International Institute of Islamic Thought, 2008. 

________. Al-Maqasid untuk Pemula. Diterjemahkan oleh Ali Abdelmonim. 

Yogyakarta: SUKA-Press UIN Sunan Kalijaga, 2013. 

Audah, Jasser. Maqāṣid al-Syariah Falsafah li al-Tasyri‟ al-Islami. London: al-

Ma‘had al-‘Alami li al-Fikr al-Islami, 2007. 

Azzam, Abdul Aziz Muhammad, dan Abdul Wahhab Sayyed Hawwas. Fiqh 

Munakahat: Khitbah, Nikah, dan Talak. Jakarta: AMZAH, 2009. 

Dahlan, Dasrizal. Putusnya Perkawinan Menurut UU No. 1 Tahun 1974 dan 

Hukum Perdata Barat (BW), Tinjauan Hukum Islam. Jakarta: Kartika 

Intan Lestari, 2003. 

Danil, Muhammad. ―Larangan Perkawinan Sesuku dalam Masyarakat Canduang; 

(Tinjauan Kemaslahatan dalam Hukum Islam).‖ Jurnal AL-AHKAM Vol. 

10: 2 (2019): 1-29. 

Fatimawali, Zainal Abidin, dan Gani Jumat. ―Teori Maqāṣid Al-Syarī‗ah Modern: 

Perspektif Jasser Auda.‖ Prosiding Kajian Islam Dan Integrasi Ilmu Di 

Era Society (KIIIES) 5.0 Vol. 3: 1 (2024): 232–237. 

Fauzan, Muhammad, dan Bustamin. ―Maqashid Syariah dalam Tinjauan 

Pemikiran Ibnu ‗Assyur dan Jasser Auda.‖ Jurnal Ilmiah Syariah Vol. 20, 

no. 1 (2021). 



127 

  

 

 

Febria, Ria, Rini Heryanti, dan Amri Panahatan Sihotang. ―Kajian Hukum 

Perkawinan Adat Sesuku di Masyarakat Minangkabau.‖ Semarang Law 

Review (SLR) Vol. 3: 1 (2022): 12–26. 

Ghozali, Abdul Rahman. Fiqh Munakahat. Edisi Pertama. Jakarta: Kencana, 

2003. 

Hadi, Samsul. ―Pendekatan Multidisipliner dalam Pengembangan Hukum Islam 

(Menurut Pandangan: Jasser Auda).‖ Bintang: Jurnal Pendidikan Sains 

Vol. 2: 3 (2020). 

Hermanto, Agus. Larangan Perkawinan dari Fikih, Hukum Islam, hingga 

Penerapannya dalam Legislasi Perkawinan Indonesia. Yogyakarta: 

Lintang Rasi Aksara Books, 2016. 

Krismono, Muhammad Lutfi, dan Karimuddin. ―Matrilineal Tradition in the 

Framework of Contemporary Islamic Family Law: An Analysis of Same-

Clan Marriage Prohibition in West Sumatra.‖ Legitima: Jurnal Hukum 

Keluarga Islam Vol. 7: 1 (2024). 

Mardani. Hukum Keluarga Islam di Indonesia. Edisi Pertama. Jakarta: Kencana, 

2016. 

Mardius, dan Khaira Maulida. ―Perkawinan Sesuku Di Nagari Sikacua Tengah 

Kabupaten Padang Pariaman Dalam Perspektif Hukum Adat Minangkabau 

Dan Hukum Positif Indonesia.‖ Jurnal de jure Vol. 14: 2 (2022): 39–49. 

Maulana Hadi, Zakky. ―Larangan Nikah Sesuku di Kelurahan Kalumbuak Kota 

Padang.‖ Tesis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2024. 

Muhammad, Syaikh al-‗Allamah. Fikih Empat Mazhab. Bandung: Hasyimi, 2017. 

Mutholingah, Siti, dan Muh Rodhi Zamzami. ―Relevansi Pemikiran Maqashid Al-

Syariah Jasser Auda terhadap Sistem Pendidikan Islam Multidispliner.‖ 

TA‟LIMUNA: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 7: 2 (2018). 

Nugroho, Irzak Yuliardy, Mufidah Ch, dan Suwandi. ―Pluralisme Hukum Dalam 

Tradisi Perkawinan Sasuku Pada Masyarakat Minang.‖ Al-Manhaj: 

Journal of Indonesian Islamic Family Law Vol. 4: 1 (2022). 

Nurdin, Rahmat. ―Pertentangan Antara Hukum Adat Dengan Hukum Islam Dalam 

Perkawinan (Studi Kasus Larangan Perkawinan Sesuku di Minangkabau).‖ 

Tesis, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2022. 

Purbasari, Iman. Hukum Perkawinan Indonesia. Surabaya: Revka Petra Media, 

2017. 

Sanjaya, Umar Haris, dan Aunur Rahim Faqih. Hukum Perkawinan Islam di 

Indonesia. Yogyakarta: Gama Media, 2017. 

Sarwat, Ahmad. Maqashid Syariah. Cet. 1. Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 

2019. 

Sembiring, Rosnidar. Hukum Keluarga: Harta Kedudukan dan Pewarisan dalam 

Perkawinan. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2017. 



128 

  

 

 

Setiawan, Muhamad Rizky, Hairul Amri, dan Mohd Yunus. ―Analisis Hukum 

Islam terhadap Sanksi Adat Perkawinan Sesuku di Masyarakat 

Minangkabau.‖ Journal of Sharia and Law Vol. 2: 2 (2023): 470–484. 

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Antara Fiqh 

Munakahat dan Undang-Undang Perkawinan. Edisi Pertama. Jakarta: 

Kencana, 2006. 

________. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Kencana, 2014. 

Syihab, Muhammad Baiquni. ―Telaah Kritis Pemikiran Jasser Auda dalam Buku 

'Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A System Approach'.‖ 

An-Nur: Jurnal Studi Islam, Vol. 15: 1 (2023). 

Thalib, Sayuti. Hukum Kekeluargaan Indonesia: Berlaku bagi Umat Islam. 

Jakarta: UI-Press, 1986. 

Thoyyib, Muhammad. ―Pemenuhan Kewajiban Suami Dalam Perspektif 

Maqashid Syari‘ah: (Studi Kasus Keluarga Poligami Jama‘ah Salafi di 

Kota Salatiga dan Kabupaten Semarang).‖ Tesis, Universitas Islam Negeri 

Salatiga, 2024. 

Tihami, dan Sohari Sahrani. Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap. Cet. 

3. Jakarta: Rajawali Pers, 2013. 

Triyawan, Andi. ―Maqashid Syariah menurut Jasser Auda.‖ Dalam Panorama 

Maqashid Syariah. Bandung: CV. Media Sains Indonesia, 2020. 
 

Metodologi Penelitian 

Ananda Arfa, Faisar, dan Watni Marpaung. Metodologi Penelitian Hukum Islam. 

Cetakan ke-2. Jakarta: Prenadamedia Group, 2018. 

Benuf, Kornelius, dan Muhamad Azhar. ―Metodologi Penelitian Hukum sebagai 

Instrumen Mengurai Permasalahan Hukum Kontemporer.‖ Gema Keadilan 

Vol. 7: 1 (2020): 20–33. 

Birks, H. John B., André F. Lotter, Steve Juggins, dan John P. Smol, ed. Tracking 

Environmental Change Using Lake Sediments: Data Handling and 

Numerical Techniques. Vol. 5. Dordrecht: Springer Netherlands, 2012. 

Fattah Nasution, Abdul. Metode Penelitian Kualitatif. Cet. 1. Bandung: CV. Harfa 

Creative, 2023. 

Hafni Sahir, Syafrida. Metodologi Penelitian. Cet. 1. Yogyakarta: Penerbit KBM 

Indonesia, 2021. 

Juggins, Steve, dan Richard J. Telford. ―Exploratory Data Analysis and Data 

Display.‖ Dalam Tracking Environmental Change Using Lake Sediments, 

diedit oleh H. John B. Birks dkk., cet. ke-5, 123–141. Dordrecht: Springer 

Netherlands, 2012. 

Moeleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif Edisi Revisi. Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 2015. 



129 

  

 

 

Nassaji, Hossein. ―Qualitative and Descriptive Research: Data Type versus Data 

Analysis.‖ Language Teaching Research Vol. 19: 2 (2015): 129–132. 

Nyoman Kutha, Ratna. Penelitian Sastra: Teori, Metode, dan Teknik. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2012. 

Sulung, Undari, dan Mohammad Muspawi. ―Memahami Sumber Data Penelitian: 

Primer, Sekunder, dan Tersier.‖ Edu Research (IICLS) Vol. 5: 3 (2024): 

110–116. 

Westbrook, Lynn. ―Qualitative Research Methods: A Review of Major Stages, 

Data Analysis Techniques, and Quality Controls.‖ Library dan 

Information Science Research Vol. 16: 3 (1994): 241–254. 

Yusuf, A. Muri. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Penelitian 

Gabungan. Jakarta: Prenadamedia Group, 2014. 

 

Adat/ Sosial Budaya 

Agustina, Sri, Lisna Sandora, Nabila, Kayyisa Hanifa, dan Alif Nabil Mubarok. 

―Filosofi Sistem Kekerabatan Matrilineal Sebagai Warisan Budaya 

Minangkabau.‖ Jurnal Genesis Indonesia Vol. 4: 02 (2025): 135–147. 

Amir, M. S. Adat Minangkabau dan Perkembangannya. Jakarta: Sinar Harapan, 

2011. 

Amran, Rusli. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang. Padang: CV. Angkasa 

Raya, 2005. 

Anwar, Chairul. Hukum Adat Indonesia: Meninjau Hukum Adat Minangkabau. 

Jakarta: Rinneka Cipta, 1997 

Azwar, Zainal, Muhammad Ilham Armi, Ahmad Daharis, Thomas Febria, dan 

Yaya Aryanti. ―Partial Reality in Local Modern Indonesia: Interethnic 

Marriage Preferences among Young Minangkabau Migrants in 

Yogyakarta.‖ Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya Vol. 9: 

2 (2024): 93–108. 

Dewi, Nurfitria, dan Ahmad Nizam. ―Pernikahan Sesuku di Minangkabau.‖ 

Prosiding Fakultas Ushulludin Adab Dan Dakwah Vol. 1: 2 (2023): 49–

66. 

Dt. Putiah Kuamang, Suhaimi, dan Asnadi Dt. Kondo Nan Hitam. Barih Balabeh 

Nagari Mungo. Mungo: Pucuak Adat Nagari Mungo, 2012. 

Ernatip, dan Silvia Devi. Kedudukan dan Peran Bundo Kandung dalam Sistem 

Kekerabatan Matrilineal di Minangkabau. Padang: Balai Pelestarian Nilai 

Budaya Padang, 2014. 

Hadikusuma, Hilman. Hukum Perkawinan Adat. Bandung: Citra Aditya Bakti, 

2003. 



130 

  

 

 

Hidayat, Rahmad. ―Sistem Kekerabatan dan Sistem Kekerabatan Parental dalam 

Adat Minangkabau.‖ Junal Cerdas Hukum Vol. 3: 1 (2024): 143–150. 

Kesuma, Ulfa, dan Ahmad Wahyu Hidayat. "Pemikiran Thomas S. Kuhn Teori 

Revolusi Paradigma." Islamadina Vol. 21: 2 (September 2020). 

Khairani, Rizka, dan Erda Fitriani. ―Respon Orang Minangkabau Terhadap Kasus 

Kawin Sasuku.‖ Culture & Society: Journal Of Anthropological Research 

Vol. 1: 4 (2020): 218–225. 

Kuhn, Thomas Samuel. The Structure of Scientific Revolutions: Peran Paradigma 

dalam Revolusi Sains. Diterjemahkan oleh Tjun Surjaman. Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2002. 

Muhammad, Bushar. Pokok-Pokok Hukum Adat. Jakarta: Pradnya Paramita, 2006. 

Naim, Mochtar. Merantau: Pola Migrasi Suku Minangkabau. Yogyakarta: Gadjah 

Mada University Press, 1979. 

Navis, Ali Akbar. Alam Takambang Jadi Guru: Adat dan Kebudayaan 

Minangkabau. Jakarta: Grafiti Pers, 1984. 

Nurkhalis. "Konstruksi Teori Paradigma Thomas S. Khun." Jurnal Ushuluddin 

Vol. 11: 2 (2012). 

Putri, Anisa, dan Syamsul Bahri. ―Larangan Perkawinan Sesuku dalam Budaya 

Minangkabau menurut Hukum Adat (Suatu Studi di Nagari Singgalang 

Kec. X Koto).‖ Jurnal Hukum Progresif Vol. 7: 12 (2024): 74–87. 

Putri, Riza Yanda, dan Wendra Yunaldi. ―Perspektif Generasi Muda terhadap 

Larangan Nikah Sesuku menurut Hukum Adat Minangkabau di 

Kenagarian Koto Gadang.‖ Innovative: Journal Of Social Science 

Research Vol. 4: 5 (2024). 

Syahmunir. Hukum Adat Minangkabau. Padang: Universitas Andalas, 2011. 

Syarifuddin, Amir. Hukum Adat Minangkabau: Antara Struktur dan Substansi. 

Jakarta: Kencana, 2006. 

________. Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam dalam Lingkungan Adat 

Minangkabau. Jakarta: Gunung Agung, 1984. 

Vaniola, Orina, dan Fatmawati. ―Komunikasi Opinion Leader pada Perkawinan 

Satu Suku Adat Minangkabau di Nagari Harau.‖ Journal of Intercultural 

Communication and Society Vol. 1: 01 (2022). 

Yaswirman. Hukum Keluarga: Karakteristik dan Prospek Doktrin Islam dan Adat 

dalam Masyarakat Matrilineal Minangkabau. Jakarta: Rajawali Pers, 

2013. 

 

 

 



131 

  

 

 

Perundang-undangan 

Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam. 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

 

Wawancara 

Wawancara dengan pasangan Amril dan Ernita, pelaku nikah sesuku dari suku 

Pitopang, pada tanggal 14 Agustus 2025. 

Wawancara dengan pasangan Asril dan Darmawati, pelaku nikah sesuku dari suku 

Pitopang Kutianyia, nikah tahun 1970, pada tanggal 20 Agustus 2025. 

Wawancara dengan pasangan Deri dan Hemawati, pelaku nikah sesuku dari suku 

Bodi, nikah tahun 1980, pada tanggal 22 Agustus 2025. 

Wawancara dengan pasangan Hendra dan Rindu, pelaku nikah sesuku dari suku 

Payobadar, pada tanggal 12 Agustus 2025. 

Wawancara dengan pasangan Mayudin dan Deni Wati, pelaku nikah sesuku dari 

suku Piliang, nikah tahun 1984, pada tanggal 20 Agustus 2025. 

Wawancara dengan pasangan Modi dan Fatimah dari suku Payobadar, pada 

tanggal 12 Agustus 2025. 

Wawancara dengan Muhammad Suhardi Datuak Rajo Penghulu, selaku niniak 

mamak suku Payobadar dan Kepala Wali Nagari Mungo, pada tanggal 10 

Agustus 2025. 

Wawancara dengan pasangan Riki dan Wulan, pelaku nikah sesuku dari suku 

Kampai, pada tanggal 15 Agustus 2025. 

Wawancara dengan Rinaldi Datuak Pucuak, selaku niniak mamak suku Kampai, 

pada tanggal 10 Agustus 2025. 

Wawancara dengan pasangan Syahrul Aini dan Asneti, pelaku nikah sesuku dari 

suku Pitopang, pada tanggal 14 Agustus 2025. 

 

Lain-lain 

―Nagari.‖ Dalam Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas. Diakses pada 

14 Oktober 2025. https://id.wikipedia.org/wiki/Nagari. 

―Profil Nagari Mungo, Kecamatan Luak.‖ Diakses pada 20 Mei 2025. https://kec-

luak.limapuluhkotakab.go.id/nagari/nagari-mungo. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Nagari
https://kec-luak.limapuluhkotakab.go.id/nagari/nagari-mungo
https://kec-luak.limapuluhkotakab.go.id/nagari/nagari-mungo

	HALAMAN JUDUL
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	HALAMAN PENGESAHAN
	PERNYATAAN KEASLIAN/BEBAS PLAGIARISME
	SURAT PERSETUJUAN TESIS
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR ISI TABEL
	DAFTAR ISI GAMBAR
	BAB I                       PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Telaah Pustaka
	E. Kerangka Teoretik
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V                   PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

