
FATWA SEBAGAI INSTRUMEN LEGISLASI DAN KONTROL SOSIAL: 

PERBANDINGAN SISTEM KETATANEGARAAN ANTARA REPUBLIK 

INDONESIA DENGAN REPUBLIK ISLAM IRAN 

DALAM KASUS LGBT 

 

 

 
 

 

TESIS 

 

 

DISUSUN DAN DIAJUKAN KEPADA FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA 

UNTUK MEMENUHI SEBAGIAN DARI SYARAT-SYARAT  

MEMPEROLEH GELAR SARJANA MAGISTER HUKUM 

 

 

 

OLEH: 

 

PUTRI KARIMAH HARAHAP, S.H 

23203012052 

 

 

DOSEN PEMBIMBING: 

PROF. DR. AHMAD YANI ANSHORI, M.Ag 

 

 

MAGISTER ILMU SYARI’AH 

FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2025 

 





ii 

 

SURAT PERSETUJUAN TESIS  

 

Hal : Tesis Saudari Putri Karimah Harahap, S.H .  

Kepada Yth.  

Dekan Fakultas Syari’ah Hukum   

UIN Sunan Kalijaga  

Yogyakarta  

  

Assalamu’alaikum wr. wb  

Setelah membaca, meneliti dan mengoreksi serta menyarankan perbaikan seperlunya, 

maka kami berpendapat bahwa Tesis saudara:  

  

Nama      : Putri Karimah Harahap, S.H  

Nim      : 23203012052  

Judul Tesis                  :“Fatwa  Sebagai Instrumen Legislasi dan Kontrol 

Sosial:Perbandingan Sistem Ketatanegaraan Antara Republik 

Indonesia dengan Republik Islam Iran dalam Kasus LGBT”  

  

 Sudah dapat diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Syari’ah Fakultas 

Syari’ah dan Hukum Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta sebagai salah 

satu syarat memperoleh Gelar Magister Hukum dengan konsentrasi Hukum Tata Negara.  

Dengan ini kami mengharapkan agar tesis atau tugas akhir saudara tersebut di atas dapat 

segera di munaqasyah khan. Atas perhatiannya kami ucapkan terimakasih.  

Wassalamu’alaikum wr. wb  

                   

Yogyakarta, 19 November2025 

Jumadil Akhir 1447  

  

Pembimbing,   

  

  

  

Prof. Dr. Ahmad Yani Anshori, M.Ag   

NIP. 19731105 199603 1 002   



iii 

 

HALAMAN PENGESAHAN 



 

iv 

 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengkaji peran fatwa sebagai instrumen ganda yaitu legislasi dan kontrol 

sosial melalui perbandingan sistem ketatanegaraan Indonesia dan Republik Islam Iran 

dalam konteks isu LGBT. Fatwa memiliki peran signifikan dalam membentuk opini 

publik dan memengaruhi perilaku sosial umat Muslim. Meskipun secara yuridis fatwa di 

Indonesia bersifat non-binding (soft law), fatwa ulama di Iran memiliki kekuatan hukum 

yang mengikat langsung dalam sistem teokrasi Syiah. Perbandingan ini urgen karena 

menyoroti adaptasi fatwa di negara demokrasi vs teokrasi dalam menghadapi isu HAM 

global. Penelitian ini menganalisis dua rumusan masalah utama, Bagaimana peran fatwa 

sebagai instrumen legislasi dalam sistem hukum Indonesia dan Iran terkait isu LGBT, dan 

Bagaimana perbandingan pendekatan hukum Indonesia dan Iran dalam mengatur masalah 

LGBT melalui fatwa. Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif dan 

pendekatan komparatif. Analisis didasarkan pada Teori Maqāṣid al-Sharī‘ah Asy-Syāṭibī 

(sebagai kerangka nilai) dan Teori Kontrol Sosial Émile Durkheim (sebagai kerangka 

mekanisme sosial). Sifat penelitian adalah deskriptif analitis. Sumber data meliputi data 

primer (Undang-Undang, Konstitusi Iran 1979, Fatwa MUI, dan Fatwa Supreme Leader 

Iran) dan data sekunder (buku, jurnal, dan karya ilmiah). Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa fatwa berfungsi sebagai instrumen ganda yang berorientasi pada perlindungan 

Maqāṣid al-Sharī‘ah (Ḥifẓ al-Nasl dan Ḥifẓ al-Dīn) serta Kesadaran Kolektif untuk 

kontrol sosial di kedua negara. Perbedaan fundamental terletak pada implementasinya: 

Di Iran, fatwa bertransformasi total menjadi hukum pidana yang represif (hard law), 

menjamin kontrol hukum absolut, dan memaksakan solidaritas mekanik. Fatwa Iran telah 

sesuai sepenuhnya sebagai instrumen legislasi. Sementara di Indonesia, fatwa MUI hanya 

bertindak sebagai tekanan pra-legislatif (soft law) dan instrumen politik-moral. Fatwa 

efektif memicu kontrol sosial (stigma, diskriminasi) tetapi gagal terintegrasi total ke 

dalam legislasi pidana karena adanya negosiasi dengan prinsip supremasi konstitusi dan 

hak asasi manusia. Kesimpulan penelitian ini adalah fatwa di Iran bersifat final dan 

mengikat, menghilangkan batas antara moralitas dan hukum. Sebaliknya, fatwa di 

Indonesia bersifat moral dan dominan di tingkat sosial, tetapi tidak mengikat di tingkat 

legislatif formal. Saran utama adalah perlunya pembuat kebijakan meninjau ulang 

regulasi LGBT agar selaras dengan prinsip keadilan dan HAM dalam kerangka Maqāṣid 

al-Sharī‘ah. Selain itu, lembaga fatwa didorong mengadopsi pendekatan yang lebih 

humanis dan kontekstual untuk mengurangi diskriminasi dan stigma. 

Kata Kunci: Fatwa, Legislasi, Kontrol Sosial, LGBT.  

 

 

 

 

 

 



 

v 

 

 

ABSTRACT 

 

The present study examines the role of fatwas as dual instruments legislation and social 

control through a comparative analysis of the state governance systems of the Republic 

of Indonesia and the Islamic Republic of Iran within the context of LGBT issues. Fatwas 

play a significant role in shaping public opinion and influencing the social behavior of 

Muslims. Although the fatwa in Indonesia is juridically non-binding (soft law), fatwas 

issued by clerics in Iran possess binding legal force within the Shiite theocratic system. 

This comparative exercise is urgent because it highlights the adaptation of fatwas in a 

democracy versus a theocracy when confronting global human rights issues. The research 

addresses two main questions, How does the fatwa function as an instrument of legislation 

within the legal systems of Indonesia and Iran concerning LGBT issues, and How do the 

legal approaches compare between Indonesia and Iran in regulating LGBT issues 

through fatwas. The study adopts a normative juridical approach and Comparative 

approach. The analysis is grounded in Maqāṣid al-Sharī‘ah theory (Asy-Syāṭibī) as a 

framework of values and the theory of social control by Émile Durkheim (as a framework 

of social mechanisms). The research is descriptive-analytical in nature. Primary data 

sources comprise laws and regulations, Iran’s 1979 Constitution, MUI fatwas, and the 

Supreme Leader’s fatwas. Secondary data, including books, journals, and scholarly 

works, were obtained through library research. The findings indicate that fatwas function 

as dual instruments oriented toward the protection of Maqāṣid al-Sharī‘ah (ḥifẓ al-nasl 

and ḥifẓ al-dīn) and the collective conscience for social control in both countries. The 

fundamental difference lies in implementation, In Iran, the fatwa undergoes a total 

transformation into repressive criminal law (hard law), guaranteeing absolute legal 

control and enforcing mechanical solidarity. The fatwa has been fully integrated as an 

instrument of legislation. In Indonesia, the MUI fatwa acts only as pre-legislative 

pressure (soft law) and as a political-moral instrument. The fatwa effectively triggers 

social control (stigma, discrimination) but fails to achieve full integration into criminal 

legislation due to negotiations with the principles of constitutional supremacy and human 

rights. The conclusion of this study is that the fatwa in Iran is final and binding, 

eradicating the boundary between morality and law. Conversely, the fatwa in Indonesia 

remains moral and dominant at the social level, yet non-binding at the formal legislative 

level. The main recommendation is that policymakers should reexamine LGBT 

regulations to align with the principles of justice and human rights within the Maqāṣid 

al-Sharī‘ah framework. Additionally, fatwa institutions are encouraged to adopt a more 

humane and contextual approach to mitigate discrimination and stigma. 

 

Keywords: Fatwa, Legislation, Social Control, LGBT. 

 

 

 

 



 

vi 

 

 

MOTTO 

Dalam kelemahan mentalku yang rapuh dan langkahku yang biasa-saja 

Aku memilih untuk terus belajar 

Menari di antara rintik Cahaya harapan 

Untuk membuat bangga mereka yang menyalakan obor dukungan dan 

Agar suatu hari aku bisa berdiri dan berkata 

“aku Bahagia atas diriku” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 

 

 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

Untuk Ayah, yang mengajariku tentang keteguhan. 

Untuk Ibu, yang menjadi doa dalam setiap langkahku. 

Untuk adik-adikku, yang menjadi rumah bagi segala lelahku. 

 

“Di setiap keberhasilanku yang terlihat, ada doa yang sunyi, yang tidak pernah 

diumbar, tetapi selalu menguatkan.” 

 

Karya ini adalah wujud kecil dari cinta, pengorbanan, dan harapan kita.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

viii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Transliterasi kata Arab-Latin yang dipakai dalam penyusunan tesis ini berpedoman pada 

Surat Keputusan bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia Nomor: 158/1997 dan 0543b/U/1987 tanggal 10 September 1987. 

I. Konsonan Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 ba’ B Be ب

 Ta’ T Te ت

 Śa’ Ś es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa’ Ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha’ Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Zal Ż ze (dengan titik di atas) ذ

 Ra’ R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Şad Ş es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad Ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 Ṭa’ Ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa’ Ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 Ain ‘ Koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa’ F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L ‘el ل

 Mim M ‘em م

 Nun N ‘en ن

 Waw W W و

 Ha’ H Ha ه

 Hamzah ‘ Apostrof ء

 Ya’ Y Ye ي

 

II. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap 

 Ditulis Sunnah سنة

 Ditulis ‘illah علة



 

ix 

 

 

III. Ta’ Marbūṭah di akhir kata 

a. Bila dimatikan tulis h 

 Ditulis al-Mā’idah المائدة

 Ditulis Islāmiyyah إسلامية

(Ketentuan ini tidak diperlukan kata-kata Arab yang sudah terserap kedalam Bahasa 

Indonesia, seperti zakat, shalat dan sebagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya).  

b. Bila diikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua itu terpisah, maka ditulis 

dengan h. 

 Ditulis Muqāranah al-Maẓāhib مقارنة المذاهب

 

IV. Vokal Pendek 

1. ----   ¯ ---- fatḥah Ditulis a 

2. ----   _ ---- Kasrah Ditulis i 

3. ----   ˚ ---- ḍammah Ditulis u 

 

V. Vokal Panjang 

1. Fatḥah + alif 

 إستحسان

ditulis 

ditulis 

Ā 

Istiḥsān 

2. Fatḥah + ya’ mati 

 أنثى

ditulis 

ditulis 
Ā 

Unśā 

3. Kasrah + yā’ mati 

 العلواني

ditulis 

ditulis 
Ī 

al-‘Ālwānī 

4. Ḍammah + wāwu mati 

 علوم

ditulis 

ditulis 
Û 

‘Ulûm 

 

VI. Vokal Rangkap 

1. Fatḥah + ya’ mati 

 غيرهم

Ditulis 

Ditulis 

Ai 

Gairihim 

2. Fatḥah + wawu mati 

 قول

Ditulis 

ditulis 

Au 

Qaul 

 
 
 



 

x 

 

VII. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan Apostrof 

 Ditulis a’antum أأنتم

 Ditulis u’iddat أعدت

 Ditulis la’in syakartum لإن شكرتم

 

VIII. Kata sandang alif + lam 

a. Bila di ikuti huruf Qamariyyah 

 Ditulis Al-Qur’ān القرآن

 Ditulis al-Qiyās القياس

 

b. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggunakan huruf Syamsiyyah 

yang mengikuti, serta menghilangkan huruf l (el)nya. 

 Ditulis ar-Risālah الرسالة

 ’Ditulis an-Nisā النساء

 

IX. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat 

Ditulis menurut bunyi atau pengucapannya. 

 Ditulis Ahl ar-Ra’yi أهل الرأي

 Ditulis Ahl as-Sunnah أهل السنة

 

 

  



 

xi 

 

KATA PENGANTAR 

 

 بسم الله الرحمان الرحيم

Segala puji penyusun panjatkan terhadap Allah Swt. yang telah memberikan kemudahan, 

kelancaran dan keberkahan sehingga penyusun dapat menyelesaikan penelitian yang 

berjudul Fatwa sebagai Instrumen Legislasi dan Kontrol Sosial: Perbandingan Sistem 

Ketatanegaraan antara Republik Indonesia dengan Republik Islam Iran dalam Kasus 

LGBT. Shalawat dan salam semoga selalu tercurah limpahkan kepada Nabi Muhammad 

Saw. yang menjadi suri tauladan bagi seluruh alam beserta keluarga, sahabat dan para 

ummat sampai akhir hayat. 

Penelitian ini tidak akan terselesaikan dengan baik tanpa bimbingan, bantuan, 

motivasi, do’a serta dukungan dari berbagai pihak, oleh karena itu dengan segala 

kerendahan hati penyusun ingin mengucapkan terima kasih kepada: 

1. Bapak Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A. M.Phil., Ph.D selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

2. Bapak Prof. Dr. Ali Sodiqin, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Syari'ah dan Hukum. 

3. Bapak Dr. Siti Jahroh, S.H.I., M.SI. selaku Kepala Program Studi Magister Ilmu 

Syari’ah. 

4. Bapak Prof. Dr. Ahmad Yani Anshori, M.Ag, selaku Dosen Pembimbing Tesis 

yang telah banyak memberikan arahan serta bimbingan dalam penyusunan 

Penelitian. 



 

xii 

 

5. Seluruh Dosen UIN Sunan Kalijaga, khususnya Fakultas Syari’ah dan Hukum 

Program Studi Hukum Ekonomi Syari’ah yang telah memberikan banyak ilmu 

pengetahuan yang sangat bermanfaat. 

6. Kepada Ayah saya Kari Soagahon Harahap, dan Ibu saya Alawiyah Siregar beserta 

adik saya yang selalu mendoakan serta mendukung proses saya dalam menuntut 

ilmu, 

7. Sahabat karib yang memberi semangat, motivasi, bantuan dan selalu menyalurkan 

energi positif. 

8. Serta seluruh pihak manapun yang pernah hadir dalam hidup dan turut 

memberikan dukungan dan bantuannya. 

9. Semoga amal kebaikan para pihak yang telah memberikan bantuan kepada 

penyusun mendapatkan balasan kebaikan dan keberkahan dari Allah Swt. 

Penyusun menyadari bahwa dalam penyusunan tesis ini masih banyak 

kekurangan. Meskipun demikian, semoga tesis ini dapat bermanfaat bagi 

penyusun serta bagi para pembaca. 

  Yogyakarta, 19 November 2025 M            

                  JumadilAkhir 1447 

 

  Saya yang menyatakan, 

 

 
 Putri Karimah Harahap, S.H 

 NIM. 23203012052  

 

 

 

 

 



xiii 

DAFTAR ISI 

PERNYATAAN KEASLIAN DAN BEBAS PLAGIARISME ........................................ i 

ABSTRAK ........................................................................................................................ iv 

MOTTO ............................................................................................................................ vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN ...................................................................................... vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .......................................................... viii 

KATA PENGANTAR ....................................................................................................... xi 

DAFTAR ISI ........................................................................ .......................................  .xiii 

BAB 1 PENDAHULUAN.................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang ...................................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ................................................................................................. 8 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ........................................................................... 8 

D. Telaah Pustaka ....................................................................................................... 9 

E. Kerangka Teoritik ............................................................................................... 12 

1. Maqāṣid al-Sharī‘ah .......................................................................................... 12

2. Kontrol Sosial .................................................................................................... 15

F. Metode Penelitian ................................................................................................ 17 

1. Jenis Penelitian .................................................................................................. 17

2. Sifat Penelitian .................................................................................................. 18

3. Pendekatan Penelitan......................................................................................... 18

4. Sumber Data ...................................................................................................... 19

5. Teknik Pengumpulan Data ................................................................................ 20

6. Analisis Data ..................................................................................................... 20

G. Sistematika Pembahasan .................................................................................... 20 

BAB 1I KONSEP FATWA DAN KONTROL SOSIAL DALAM HUKUM ISLAM . 22 

A. KONSEP FATWA DALAM HUKUM ISLAM ................................................. 22 

1. Maqāṣid al-Sharīʿah Menurut Asy-Syāṭibī ........................................................ 22



 

xiv 

 

2. Perbedaan Fatwa dengan Hukum Positif dalam Konteks Negara Islam dan         

Sekuler ....................................................................................................................... 32 

B. SISTEM KETATANEGARAAN INDONESIA DAN IRAN............................ 35 

1. Sistem Ketatanegaraan Indonesia (Pancasila, UUD 1945) ............................... 35 

2. Sistem Ketatanegaraan Iran (Wilāyat Al-Faqīh, Konstitusi Iran) ...................... 44 

C. KONTROL SOSIAL DAN HUKUM TERHADAP LGBT .............................. 50 

1. Teori Kontrol Sosial Menurut Émile Durkheim ................................................ 50 

2. Kontrol Sosial dari Legislasi yang terkait dengan LGBT di Kedua Negara ..... 54 

BAB 1II ISU LGBT DAN FATWA YANG DIKELUARKAN OLEH LEMBAGA 

KEAGAMAAN DI INDONESIA DAN IRAN .............................................................. 57 

A. Diskursi Kasus dan Fatwa Terkait Isu LGBT di Republik Indonesia dan       

Republik Islam Iran .................................................................................................... 57 

1. Perkembangan dan Ekspresi dari Komunitas LGBT di Indonesia .................... 57 

2.     Perkembangan dan Eksresi dari Komunitas LGBT di 

Iran.………………………………  64 

B. PERAN FATWA DAN POLISI MORAL DI REPUBLIK INDONESIA DAN 

REPUBLIK ISLAM IRAN TERKAIT ISU LGBT .................................................. 64 

1. Polisi Moral dan Peran Fatwa MUI Terkait Isu LGBT di Indonesia ................ 64 

2.     Polisi Moral dan Peran Fatwa Terkait Isu LGBT di 

Iran.……………………..……………  67 

C. REKOMENDASI LGBT DI NEGARA REPUBLIK INDONESIA DAN 

REPUBLIK ISLAM IRAN ......................................................................................... 79 

1.     Komersialisasi LGBT di Indonesia ................................................................ 79 

2.     Komersialisasi LGBT di 

Iran.……………………..……………………………………………..……  82 

BAB IV PERAN FATWA DALAM SISTEM HUKUM INDONESIA DAN IRAN SERTA 

PERBANDINGANNYA DALAM KONTEKS LGBT ................................................. 83 

A. PERAN FATWA DALAM SISTEM HUKUM INDONESIA DAN IRAN ..... 83 

1. Pembinaan dan Pengayoman Umat ............................................................... 83 

2. Pemberi Fatwa Hukum Sebagai Alat Kontrol .............................................. 93 

B. PERBANDINGAN FATWA DALAM KONTEKS LGBT DI INDONESIA DAN 

IRAN............................................................................................................................. 99 

1. Perbedaan dan Kesamaan dalam Penerapan Fatwa Sebagai Instrumen Legislasi 

dan Kontrol Sosial ................................................................................................... 99 

2. Dampak sosial dan hukum terhadap komunitas LGBT di kedua negara 104 

BAB V PENUTUP ......................................................................................................... 110 

A. Kesimpulan ........................................................................................................ 110 



 

xv 

 

B. Saran ................................................................................................................... 112 

DAFTAR PUSTAKA ..................................................................................................... 114 

LAMPIRAN ................................................................................................................... 119 

CURICULUM VITAE .................................................................................................. 120 

 



1 

BAB 1 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Fatwa adalah sebuah panduan penting dalam ajaran Islam. Fatwa punya peran besar 

dalam membentuk cara pandang banyak orang (opini publik) dan mengarahkan perilaku 

umat Muslim. Meskipun secara hukum fatwa tidak wajib ditaati seperti undang-undang, 

namun dalam kehidupan sehari-hari, fatwa sering dijadikan pegangan moral dan norma 

sosial yang sangat dihormati. Bahkan, dampaknya bisa sampai memengaruhi keputusan 

atau kebijakan pemerintah. Karena kekuatannya itu, fatwa menjadi alat yang sangat 

strategis untuk mengontrol dan mengatur perilaku di tengah masyarakat Muslim.1 

Dalam konteks Indonesia, yang merupakan negara demokrasi sekuler yang 

berlandaskan Pancasila, fatwa dari Majelis Ulama Indonesia (MUI) berfungsi sebagai 

panduan moral yang tidak wajib diikuti secara hukum (non-binding).2 Dalam diskursus 

seksualitas dan hak asasi manusia di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

memaikan peran sentral sebagai penjaga moralitas publik (guardian of public morality). 

Sikap keagamaan MUI terhadap komunitas Lesbian, Gay, Biseksual, dan Transgender 

(LGBT) dibentuknya secara formal melalui Fatwa MUI Nomor 57 Tahun 2014 tentang 

Lesbian, Gay, Sodomi, dan Pencabulan. Fatwa ini secara tegas menyatakan bahwa 

orientasi seksual sesama jenis bukan merupakan fitrah, melainkan yang harus 

disembuhkan, dan aktivitas seksualnya dihukumi haram. 

1 Yusuf Al Qaradhawi, Fatwa-Fatwa Kontemporer 3, (Jakarta: Gema Insani Press, 2002), hlm. 45. 

2 Fuad Luthfi Et Al., “Pendekatan Sosio-Legal Terhadap Fatwa: Analisis Kedudukan Dan Peran 

Fatwa Mui Di Indonesia,” Indonesian Journal Of Islamic Jurisprudence, Economic And Legal Theory 2, 

No. 4 (2024): 2226–45. 



2 

Fatwa MUI juga mendorong pemerintah untuk melakukan pencegahan dan 

rehabilitasi bagi pelaku LGBT, serta meminta aktivitas LGBT tidak diizinkan 

berkembang di tengah masyarakat. MUI menekankan bahwa legalisasi LGBT akan 

merusak nilai-nilai agama, moral, dan tatanan sosial, serta berpotensi mengancam 

keberlangsungan generasi penerus bangsa. MUI bersama ormas-ormas Islam, seperti dari 

Pengurus Besar Nahdlatul Ulama (PBNU) yang menyatakan secara resmi menolak 

praktik LGBT sebagai “Penyimpangan” dari fitrah manusia dan meminta agar kampenya 

serta normalisasi LGBT dihentikan.3  

Peran  fatwa di Iran terkait aktivitas LGBT sangat menentukan dan memiliki 

implikasi hukum yang sangat keras. Ulama Iran, termasuk para Ayatollah, secara tegas 

mengeluarkan fatwa yang menyatakan bahwa homoseksualitas adalah perbuatan haram 

dan melanggar hukum Islam, sehingga aktivitas seksual sesama jenis dilarang secara 

mutlak. Fatwa telah menjadi dasar bagi penerapan hukum piadana yang sangat tegas, 

termasuk hukuman cambukan hingga hukuman mati. 

Berbeda dengan Indonesia, Iran menjalankan sistem teokrasi Islam di bawah 

kendali Wali Faqih (Pemimpin Agung). Dalam sistem ini, fatwa yang dikeluarkan oleh 

ulama, seperti dari Dewan Penjaga Konstitusi, memiliki kekuatan hukum yang mengikat 

dan harus dipatuhi. Kekuatan ini terlihat jelas dari penerapan hukuman terhadap aktivis 

LGBT dalam periode 2021 hingga 2023. Fatwa juga menjadi alat penindasan negara, 

3 Sharul Fitry Abdul Majid, Wan Mohd Khairul Firdaus Wan Khairuldin, and Muhammad Talhah 

Ajmain, “Fiqh Boycott on Lgbt Community: A Review,” Perdana: International Journal of Academic 

Research 6, no. 2 (2019): hlm.35-49. 



3 

misalnya saat terjadi penahanan banyak orang selama protes Mahsa Amini yang juga 

mengangkat isu-isu gender dan seksualitas.4 

Peran fatwa di kedua negara (Indonesia dan Iran) sangatlah penting karena ia 

berfungsi sebagai penghubung antara ajaran Islam dan cara kerja negara modern. Ini 

terlihat jelas dalam pengaturan isu-isu sensitif seperti LGBT, yang seringkali dianggap 

sebagai ancaman terhadap moralitas publik.5 Di Indonesia, fatwa memiliki peran penting 

dalam sistem hukum sebagai hukum lunak (soft law) yang memengaruhi pembuatan 

undang-undang sekuler. Contoh konkretnya Uji Materi, Fatwa MUI sering digunakan 

sebagai referensi oleh Mahkamah Konstitusi (MK), seperti pada Putusan MK Nomor 

1/PUU-XVIII/2020 yang berkaitan dengan hak-hak minoritas. Pembentukan Undang-

Undang Fatwa juga berkontribusi pada penyusunan undang-undang, misalnya Undang-

Undang Nomor 44 Tahun 2009 tentang Rumah Sakit, yang mencantumkan pembatasan 

layanan bagi mereka yang dianggap "melanggar norma agama".6 

Dalam hal kontrol sosial, fatwa di Iran memberikan dukungan legitimasi kepada 

aparat negara seperti Gasht-e Ershad (polisi moral). Polisi moral menggunakan fatwa 

untuk mengawasi dan menindak keras perilaku yang dianggap menyimpang. Tujuannya 

adalah untuk memperkuat kesatuan ideologi rezim yang berkuasa setelah Revolusi 1979, 

meskipun hal ini menimbulkan perlawanan dari masyarakat sendiri. 7 Perbedaan antara 

4 Ami Pratama, Ahmad Khaerul Kholidi, And Diyani Suci Novita Dewi, “Konsep Wilayatul Faqih 

Dalam Sistem Pemerintahan Republik Islam Iran,” Jurnal Riset Intervensi Pendidikan (Jrip) 3, No. 2 

(2021): 88–98. 

5 Peri Bearman, Wolfhart Heinrichs, And Bernard G Weiss, “The Law Applied,” (I,B Tauris And 

Co Ltd 6 Salem Road London,2008) Hlm. 45-60. 

6 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor, “Tahun 2009 Tentang Rumah Sakit,” 44ad. 

7 Said Amir Arjomand, After Khomeini: Iran Under His Successors (Oxford University Press, 

2009),hlm.56. 



4 

kedua negara ini menunjukkan bahwa fatwa adalah alat yang fleksibel dan adaptif. Di 

Indonesia, fatwa membantu mempertahankan keragaman (pluralisme) sambil tetap 

menjaga nilai-nilai Islam. Di Iran, fatwa digunakan untuk menegakkan kekuasaan 

tertinggi hukum Islam (syariat) di atas hak-hak pribadi warga negara. 

Studi komparatif antara sistem ketatanegaraan Indonesia dan Iran memiliki 

signifikansi yang kuat. Hal ini didasari oleh kesamaan demografis kedua negara yang 

memiliki populasi Muslim terbesar (lebih dari 200 juta jiwa), di mana Islam menjadi 

fondasi utama dalam pembentukan norma sosial-hukum.8 Meskipun demikian, terdapat 

perbedaan paradigmatik yang tajam Indonesia menganut konsep negara hukum 

berlandaskan Pancasila yang mengakomodasi pluralisme agama (Pasal 29 UUD 1945), 

sementara Iran, melalui Konstitusi 1979, menempatkan syariat sebagai basis negara dan 

fatwa sebagai sumber legislasi primer. Perbedaan struktural ini menjadi landasan analisis 

yang krusial untuk memahami fungsi fatwa sebagai instrumen hukum dan kontrol sosial, 

khususnya dalam penanganan kasus LGBT.9  

Nilai penting dari komparasi ini terletak pada kemampuannya memetakan pola 

otoritas yang kontras di Indonesia, fatwa bekerja secara persuasif dan kekuatan 

keberlakuannya bergantung pada penerimaan masyarakat sipil. Sebaliknya, di Iran, fatwa 

memiliki sifat koersif (memaksa) yang ditegakkan langsung oleh aparatur negara.10 

Analisis ini bertujuan mengisi kekosongan literatur dengan menelaah adaptasi fatwa 

8 Interfaith Voices, “1 Pew Research Center,‘The Future Of World Religions: Population Growth 

Projections, 2010–2050,’ April 2, 2015, Www. Pewforum. Org/2015/04/02,” N.D. 

9 S H HISBULLAH, “KONSEPSI KEKUASAAN DALAM SISTEM WILAYATUL FAKIH 

MENURUT KONSTITUSI REPUBLIK ISLAM IRAN TESIS,” n.d. 

10 Nadirsyah Hosen, Shari’a & Constitutional Reform In Indonesia (Institute Of Southeast Asian 

Studies, 2007), hlm.32. 



 
 

5 
 

dalam dikotomi negara demokrasi versus teokrasi, sebuah perspektif yang belum 

dieksplorasi secara mendalam baik dalam karya Nadirsyah Hosen mengenai fatwa di 

Indonesia maupun studi Said Amir Arjomand tentang konstitusionalisme Iran.11 

 Penggunaan fatwa sebagai instrumen legislasi dan kontrol sosial dalam isu 

LGBT bukan sekadar fenomena lokal di Indonesia dan Iran, melainkan representasi dari 

tantangan paradigmatik yang dihadapi negara-negara Muslim modern. Tantangan 

utamanya terletak pada upaya harmonisasi antara norma syariat dengan standar hak asasi 

manusia global, sebagaimana termaktub dalam DUHAM PBB (1948) dan Resolusi PBB 

terkait Orientasi Seksual dan Identitas Gender (2011).12 Dalam konteks regional, analisis 

ini memiliki relevansi kuat dengan dinamika hukum di Malaysia dan Pakistan, di mana 

integrasi fatwa ke dalam hukum negara sering kali memicu gesekan antara otoritas 

keagamaan dan prinsip-prinsip demokrasi.13  

 Dalam perspektif global, fenomena ini mengilustrasikan operasionalisasi 

instrumen keagamaan khususnya fatwa sebagai mekanisme kontrol sosial yang krusial. 

Hal ini terjadi di tengah arus globalisasi yang memperhadapkan hegemoni norma Barat 

terkait LGBT dengan resistensi nilai-nilai lokal. Dinamika kontestasi nilai ini sangat 

relevan jika dianalisis melalui kacamata teori 'clash of civilizations' dari Samuel 

Huntington (1996) serta kerangka 'legal pluralism' yang digagas John Griffiths.14 

                                                           
11 Said Amir Arjomand, The Turban For The Crown: The Islamic Revolution In Iran (Oxford 

University Press, 1988), hlm. 63. 

12 United Nations. General Assembly, Universal Declaration Of Human Rights, Vol. 3381 

(Department Of State, United States Of America, 1949), hlm.48. 

13 Joseph Chinyong Liow, Piety And Politics: Islamism In Contemporary Malaysia (Oxford 

University Press, 2009). 

14 Samuel Salzborn And Torben B F Stich, “Samuel P. Huntington: The Clash Of Civilizations And 

The Remaking Of World Order, New York: Simon & Schuster 1996, 368 S.(Dt. Kampf Der Kulturen. Die 



 
 

6 
 

 Urgensi komparasi sistem ketatanegaraan Indonesia dan Iran kian menemukan 

momentumnya di tengah sorotan global yang intensif. Hal ini dipicu oleh meningkatnya 

atensi lembaga supranasional, seperti PBB dan Human Rights Watch, terhadap praktik 

diskriminatif di negara-negara mayoritas Muslim. Relevansi studi ini diperkuat oleh fakta 

bahwa hingga laporan tahun 2023, terdapat 69 yurisdiksi negara termasuk Iran yang 

masih mempertahankan kriminalisasi terhadap homoseksualitas.15 

 Urgensi studi ini terlihat dari perbedaan skala konflik yang ditimbulkan. Di 

Indonesia, fatwa berfungsi sebagai instrumen kontrol sosial yang memengaruhi diskursus 

publik dan memicu gesekan horizontal, terutama di tengah momentum politik elektoral 

2024. Sebaliknya, di Iran, resistensi terhadap fatwa telah memicu konflik vertikal berupa 

perlawanan sipil masif sejak 2022. Ketegangan antara otoritas fatwa dan tuntutan 

kebebasan gender ini menghadirkan ancaman eksistensial bagi keberlangsungan sistem 

teokrasi Iran.16 

 Urgensi komparasi ini juga terletak pada kontribusi praktisnya dalam 

merumuskan rekomendasi kebijakan bagi negara-negara Muslim transisi, seperti 

Indonesia, guna mencegah eskalasi konflik sosial. Selain itu, studi ini memperkaya 

diskursus global mengenai rekonsiliasi segitiga antara agama, negara, dan hak asasi 

manusia. Relevansi ini semakin menguat pascapandemi COVID-19, di mana isolasi sosial 

                                                           
Neugestaltung Der Weltpolitik Im 21. Jahrhundert, München/Wien: Europa Verlag 1996, 584 S.),” In 

Klassiker Der Sozialwissenschaften: 100 Schlüsselwerke Im Portrait (Springer, 2016), 401–3. 

15 Human Rights Watch Staff, Human Rights Watch World Report (Human Rights Watch,United 

States Of Amerika:1996), Hlm. 74. 

16 S Jafari, “Digital Disruption: Digital Feminist Activism And Resistance To Oppression In The 

2022/23 Iran Protests,” 2022. 



 
 

7 
 

terbukti memperburuk marginalisasi kelompok rentan, beriringan dengan meningkatnya 

visibilitas gerakan pro-LGBT di kawasan Asia Tenggara dan Timur Tengah.17 

 Studi terdahulu cenderung membedah fatwa dalam isolasi konteks nasional 

masing-masing, tanpa melakukan komparasi struktural. Padahal, terdapat kebutuhan 

mendesak untuk menganalisis bagaimana perbedaan ketatanegaraan memengaruhi 

operasionalisasi fatwa sebagai alat kontrol terhadap isu LGBT.18 Penelitian ini hadir 

untuk menjawab tantangan tersebut, terutama ketika fatwa menjadi elemen sentral dalam 

stabilitas sosial di tengah tekanan isu HAM internasional. Melalui pendekatan 

perbandingan, penelitian ini bertujuan merumuskan landasan bagi pencegahan 

diskriminasi sistemik dan advokasi reformasi hukum yang berkeadilan.19  

Penelitian ini didesain untuk menjembatani area yang belum diteliti melalui lensa 

komparatif. Fokus utamanya adalah menelaah korelasi antara disparitas sistem 

ketatanegaraan dengan kekuatan fatwa dalam meregulasi perilaku sosial. Secara praktis, 

temuan studi ini diharapkan menjadi referensi strategis bagi formulasi kebijakan di negara 

demokrasi berpenduduk Muslim, sekaligus memperkaya khazanah teoritis dalam studi 

ketatanegaraan Islam kontemporer. Berdasarkan urgensi dan kerangka masalah tersebut, 

penelitian ini menetapkan judul “FATWA SEBAGAI INSTRUMEN LEGISLASI 

DAN KONTROL SOSIAL: PERBANDINGAN SISTEM KETATANEGARAAN 

ANTARA REPUBLIK INDONESIA DENGAN REPUBLIK ISLAM IRAN 

DALAM KASUS LGBT”.

                                                           
17 Adheep Pokhrel, Bharat Man Shrestha, And Saurav Jung Thapa, “Being Lgbt In Asia: Nepal 

Country Report,” (Nepal Country Report:2014), Hlm. 68. 

18 Hosen, Shari’a & Constitutional Reform In Indonesia,(Singapore:2007), Hlm. 87. 

19 Staff, Human Rights Watch World Report, (United States Of Amerika:1996), Hlm.67. 



8 
 

 
 

 

  

B. Rumusan Masalah  

 Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, maka tesis ini akan membahas 

dua rumusan masalah, yaitu: 

1. Bagaimana Peran Fatwa Sebagai Instrumen Legislasi dalam Sistem Hukum 

Indonesia dan Iran Terkait dengan Isu LGBT? 

2. Bagaimana Perbandingan Pendekatan Hukum Indonesia dan Iran dalam Mengatur 

Masalah LGBT Melalui Fatwa? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian  

a. Mengidentifikasi posisi, fungsi, serta peran fatwa dalam legislasi dan 

kontrol sosial terhadap LGBT di Indonesia dan Iran. 

b. Membandingkan dampak sosial dan hukum dari fatwa mengenai LGBT di 

kedua negara. 

2. Manfaat Penelitian 

a) Secara teoritis, penelitian ini menambah khazanah keilmuan dalam bidang 

hukum tata negara, khususnya dalam isu relasi agama dan negara, dan 

menjadi rujukan akademik dalam studi perbandingan sistem hukum 

negara Islam dan negara sekuler-religius. Selain itu, penelitian ini 

memberikan pemahaman mendalam tentang perbedaan sistem hukum dan 

pendekatan agama dalam konteks LGBT di kedua negara.  



9 
 

 
 

 

b) Secara praktis, penelitian ini memberikan masukan bagi pembuat 

kebijakan di Indonesia dalam menyikapi peran fatwa dalam kehidupan 

publik, dan mendorong kajian kritis terhadap batasan dan potensi lembaga 

keagamaan dalam negara. Selain itu, penelitian ini memberikan kontribusi 

pada kajian perbandingan hukum internasional, khususnya yang berbasis 

agama. 

D. Telaah Pustaka 

 Penelusuran kepustakaan menunjukkan adanya kekosongan akademik (academic 

gap) mengenai analisis terperinci terkait “Fatwa sebagai Instrumen Legislasi dan 

Kontrol Sosial: Perbandingan Sistem Ketatanegaraan antara Republik Indonesia 

dengan Republik Islam Iran dalam Kasus LGBT”. Hingga saat ini, belum ada riset 

yang membahas topik tersebut secara integratif. Meskipun begitu, beberapa penelitian 

berikut ini menyoroti aspek-aspek terkait yang menjadi landasan pijakan bagi studi ini. 

 Pertama, penelitian M. Erfan Riadi (2011) dalam jurnal berjudul “Kedudukan 

Fatwa Ditinjau dari Hukum Islam dan Hukum Positif (Analisis Yuridis Normatif)”. Studi 

ini menguraikan bahwa dalam konteks kontemporer, fatwa merupakan produk dari ijtihad 

kolektif (ijtihad jamā’ī). Karakteristik ijtihad ini memungkinkan terjadinya disparitas 

keputusan hukum antara satu lembaga dengan lembaga lainnya meskipun merespons 

objek masalah yang sama. Riadi menegaskan bahwa secara esensi, fatwa hanya 

berkedudukan sebagai opini atau nasihat keagamaan yang tidak memiliki kekuatan 

hukum mengikat (non-binding). Agar memiliki daya paksa legal, substansi fatwa harus 



10 
 

 
 

 

melalui proses positivisasi melalui mekanisme legislasi hingga menjadi undang-

undang.20 

 Kedua, penelitian Yuli Darti yang bertajuk “Peran Fatwa Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) dalam Pembangunan Hukum di Indonesia”. Jurnal ini mengelaborasi 

interkoneksi signifikan antara fatwa MUI dengan hukum positif nasional. Darti 

mengidentifikasi bahwa fatwa memiliki fungsi strategis dalam pembangunan hukum, 

yakni sebagai sumber materiil dalam perancangan peraturan perundang-undangan, 

landasan argumentasi bagi praktisi hukum di pengadilan, serta instrumen petunjuk bagi 

penyidik dalam proses penegakan hukum. Temuan penting dari studi ini adalah adanya 

fenomena 'ketaatan sosiologis'; meskipun secara yuridis fatwa tidak memiliki kekuatan 

mengikat (non-binding), namun secara de facto fatwa kerap diadopsi sebagai pedoman 

perilaku utama baik oleh aparatur pemerintah maupun masyarakat.21  

 Ketiga, jurnal karya Hamdan Arief Hanif dan Indah Listyorini (2024) berjudul 

“LGBT dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam”. Penelitian ini mengkaji pandangan 

normatif Islam yang secara tegas menempatkan LGBT sebagai tindakan haram dan 

terlaknat yang menuntut adanya konsekuensi hukum (sanksi). Namun, menariknya, studi 

ini juga menawarkan pendekatan sosiologis-humanis dalam penanganannya. Hanif dan 

Listyorini merekomendasikan agar negara dan masyarakat tidak melakukan eksklusi 

sosial, melainkan berperan aktif memberikan pendampingan rehabilitatif. Tujuannya 

                                                           
20 M Erfan Riadi, “Kedudukan Fatwa Ditinjau Dari Hukum Islam Dan Hukum Positif (Analisis 

Yuridis Normatif),” Ulumuddin Journal Of Islamic Legal Studies 7, No. 1 (2011). 

21 Yuli Darti, “Peran Fatwa Majelis Ulama Indonesia (Mui) Dalam Pembangunan Hukum Di 

Indonesia,” Ojs. Uid. Ac. Id. Https://Ojs. Uid. Ac. Id/Index. Php/Jrh/Article/View/19, Nd, N.D. 



11 
 

 
 

 

adalah untuk memulihkan pelaku agar dapat kembali pada tatanan kehidupan yang 

dianggap normal secara syariat.22   

 Keempat, penelitian komparatif oleh Hayun Nurdiniyah dan Rizky Aurelia Putri 

Dehars yang berjudul “Fenomena LGBT di Indonesia dan Jepang dalam Perspektif 

Wacana Seksualitas dan Kekuasaan Michel Foucault”. Studi ini membedah perbedaan 

mekanisme kontrol terhadap seksualitas di dua negara. Di Indonesia, relasi kuasa 

didominasi oleh otoritas keagamaan, di mana MUI berperan sentral dalam mengeluarkan 

fatwa penolakan tegas terhadap LGBT. Sebaliknya, di Jepang, dinamika penerimaan 

bersifat lebih kultural dan selektif. Kelompok gay cenderung lebih diterima karena 

konstruksi sosial yang menempatkan mereka sebagai entitas yang menghibur didukung 

oleh popularitas produk budaya seperti komik Boys Love (BL) sementara kelompok 

lesbian menghadapi tantangan eksistensial yang lebih berat akibat invisibilitas sosial.23  

 Kelima, jurnal karya Zainul Hakim yang bertajuk “Peran Fatwa MUI sebagai 

Produk Hukum Islam dalam Masyarakat”. Penelitian ini menyoroti fungsi ganda MUI 

sebagai pembawa aspirasi sekaligus pelayan umat (khādim al-ummah). Hakim 

menguraikan bahwa fatwa MUI tidak hanya berhenti sebagai doktrin keagamaan, tetapi 

berperan vital dalam perkembangan hukum Islam nasional. Kontribusi riilnya terlihat 

pada transformasi nilai-nilai fatwa menjadi hukum positif, khususnya dalam ranah hukum 

keluarga guna memenuhi kebutuhan legislasi yang terakomodasi dalam Undang-Undang 

Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

                                                           
22 Hamdan Arief Hanif And Indah Listyorini, “Lgbt Dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam,” 

Abhats: Jurnal Islam Ulil Albab 5, No. 2 (2024): 13–24. 

23 Hayun Nurdiniyah And Rizky Aurelia Putri Dehars, “Fenomena Lgbt Di Indonesia Dan Jepang 

Dalam Perspektif Wacana Seksualitas Dan Kekuasaan Michel Foucault,” Izumi 12, No. 2 (2022): 193–203. 



12 
 

 
 

 

 Secara garis besar, penelitian terdahulu telah memetakan posisi fatwa di Indonesia 

yang menentang LGBT sebagai bentuk penyimpangan agama, kontras dengan paradigma 

di negara non-Muslim. Akan tetapi, belum ada literatur yang melakukan komparasi 

mendalam mengenai mekanisme fatwa di Indonesia dan Iran dalam kerangka hukum tata 

negara. Penelitian ini menawarkan kebaruan (novelty) dengan memfokuskan analisis pada 

fungsi fatwa antara legislasi dan kontrol sosial dalam sistem ketatanegaraan kedua negara 

tersebut, sebuah perspektif yang luput dari kajian sebelumnya.  

E. Kerangka Teoritik  

 Kerangka teoritik memegang peranan vital sebagai pedoman yang mengarahkan 

alur penelitian agar tetap terfokus pada substansi masalah. Selain itu, kerangka ini 

berfungsi untuk membuka perspektif keilmuan baru, khususnya dalam memperkaya 

khazanah disiplin hukum. Oleh karena itu, guna mengurai dan menjawab problematika 

yang diangkat dalam studi ini, peneliti mendayagunakan teori-teori sebagai berikut: 

1. Maqāṣid al-Sharī‘ah 

Secara etimologis, terminologi fatwa diserap dari bahasa Arab al-fatwā 

 yang bermuara pada akar kata fatā. Akar kata ini mengandung spektrum ,(الفتوى)

makna yang meliputi kekuatan, kejelasan, serta pencerahan. Oleh karena itu, 

dalam konstruksi maknanya, fatwa dipahami sebagai instrumen penjelasan yang 

berfungsi memberikan kepastian hukum (legal clarity) atas problematika 

keumatan yang sebelumnya mengalami kekaburan.24 

                                                           
24 Haris Muslim, “Pemikiran Ibnu Qayyim Al-Jauziyah (W. 751h/1350 M) Tentang Perubahan 

Fatwa Dan Relevansinya Dengan Penerapan Hukum Islam Di Indonesia” (Uin Sunan Gunung Djati 

Bandung, 2020). 



13 
 

 
 

 

Meskipun para ulama merumuskan definisi fatwa dengan redaksi yang 

bervariasi, terdapat konsensus substansial bahwa fatwa merupakan respons 

hukum syar‘i yang disampaikan oleh seorang mufti (ahli hukum) kepada mustaftī 

(peminta fatwa). Imam al-Nawawi mendeskripsikan fatwa sebagai pemberitahuan 

mengenai hukum agama yang diberikan oleh seorang faqīh kepada mereka yang 

mengajukan pertanyaan.25  

Sejalan dengan pemikiran tersebut, Ibn Qayyim al-Jawziyyah 

mendefinisikan fatwa sebagai elaborasi hukum Ilahi yang disampaikan oleh 

otoritas keilmuan (mufti) untuk menjawab keraguan pihak yang membutuhkan 

kepastian.26 Dari berbagai definisi ini, dapat dikonstruksikan sebuah sintesis 

bahwa fatwa sejatinya adalah bagian integral dari tabligh (transmisi hukum). 

Namun, fatwa memiliki distingsi spesifik berupa sifatnya yang kasuistik-responsif 

artinya, eksistensinya bergantung pada adanya pertanyaan (istifta) yang 

membedakannya secara diametral dari metode komunikasi satu arah seperti 

khotbah atau dakwah umum. 

Dalam diskursus uṣūl fikih, Al-Āmidī melalui opus magnum-nya, Al-

Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām, mengonstruksikan fatwa sebagai pemberitahuan hukum 

syar‘i hasil ijtihad yang disampaikan untuk merespons pertanyaan, namun tanpa 

disertai sifat mengikat (ghair mulzim).27 Definisi ini menegaskan garis demarkasi 

                                                           
25 Ahmad Shofi, Menyoal Kafa’ah Syarifah: Studi Kritis Pemikiran Fikih Sayyid Utsman Bin 

Yahya Tentang Kafa’ah Syarifah (Penerbit A-Empat, 2022), Hlm.46. 

26 Badruddin Ibrahim, Mahmad Arifin, And Siti Zainab Abd Rashid, “The Role Of Fatwa And 

Mufti In Contemporary Muslim Society.,” Pertanika Journal Of Social Sciences & Humanities 23 (2015). 

27 Sayt Al-Din Al-A’madi, Al-Ihkam Fi Usul Al-Ahkam (Dar Al-Kutub Al-Iimiyah, 2004), Hlm. 

52. 



14 
 

 
 

 

yang jelas antara fatwa dan keputusan pengadilan (qaḍā’); di mana fatwa tidak 

memiliki daya paksa yuridis atau otoritas eksekutorial. Namun, pemaknaan fatwa 

tidak berhenti pada aspek prosedural semata. Asy-Syāṭibī, dalam Al-Muwāfaqāt fī 

Uṣūl al-Sharī‘ah, memberikan bobot filosofis pada konsep ini. Ia memandang 

fatwa bukan sekadar jawaban formalistik, melainkan instrumen strategis untuk 

merealisasikan maqāṣid al-sharī‘ah (tujuan-tujuan luhur hukum Islam) dalam 

kehidupan masyarakat.28 

Dalam konstruksi pemikirannya, Asy-Syāṭibī menekankan bahwa 

validitas sebuah fatwa sangat bergantung pada integrasinya dengan lima prinsip 

universal syariat (al-kulliyyāt al-khams). Seorang mufti berkewajiban 

memastikan bahwa fatwanya berorientasi pada perlindungan terhadap agama (ḥifẓ 

al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta 

(ḥifẓ al-māl). Asy-Syāṭibī memperingatkan bahwa fatwa yang teralienasi dari 

prinsip-prinsip fundamental ini justru berpotensi memicu kerusakan (mafsadah) 

dan mencederai esensi tujuan hukum Islam itu sendiri.29 

Dalam perspektif Asy-Syāṭibī, validitas sebuah fatwa sangat ditentukan 

oleh integrasinya dengan konteks (mura’at al-ahwal). Mufti diwajibkan 

menimbang variabel kondisi sosial, budaya, dan kemampuan individu penanya 

dalam merumuskan jawaban hukum. Dengan mekanisme ini, fatwa terhindar dari 

stagnasi dan tetap relevan di setiap era. Hal ini menegaskan bahwa tujuan akhir 

                                                           
28 Abu Ishaq Al-Shatibi, Al-Muwafaqat Fi Usul Al-Shariah (Al-Maktabah Al-Tawfikia, 2003), 

Hlm. 34. 

29 Ibid, Hlm. 36. 



15 
 

 
 

 

fatwa adalah menjaga kemaslahatan umat, yang sering kali menuntut fleksibilitas 

di luar pembacaan teks yang kaku. 

Metodologi maqāṣid al-sharī‘ah yang dikembangkan Asy-Syāṭibī 

menjadi pisau analisis krusial untuk membedah fenomena ini. Melalui ijtihad 

yang berorientasi pada tujuan khususnya ḥifẓ al-dīn (preservasi agama) dan ḥifẓ 

al-‘irḍ (preservasi kehormatan) fatwa terkait LGBT di Indonesia dan Iran dapat 

dipahami sebagai mekanisme pertahanan untuk menjaga maṣlaḥah ummah 

(kemaslahatan kolektif) dari distorsi nilai yang dianggap mengancam kohesi 

sosial.30 Pendekatan teleologis ini menegaskan bahwa fatwa bukan sekadar 

pembacaan teks suci yang kaku, melainkan instrumen adaptif yang digunakan 

otoritas agama (MUI) maupun negara (Iran) untuk melegitimasi kontrol terhadap 

perilaku seksual warga negara demi ketertiban umum. 

2. Kontrol Sosial 

Kontrol sosial merupakan sebuah mekanisme yang digunakan oleh 

masyarakat untuk mengatur dan mengarahkan perilaku individu agar sesuai 

dengan nilai, norma, dan aturan yang berlaku.31 Secara fungsional, mekanisme ini 

memiliki peran fundamental dalam memelihara keteraturan sosial (social order). 

Tujuannya adalah memastikan konformitas anggota masyarakat sekaligus 

meminimalisir potensi deviasi atau penyimpangan perilaku yang dapat 

mengganggu stabilitas kolektif. 

                                                           
30 Al-Shatibi, Al-Muwafaqat Fi Usul Al-Shariah (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmyyah,1997), Hlm. 

89. 

31 John Scott, “Social Theory: Central Issues In Sociology,”(British Library: 2006), Hlm. 207. 



16 
 

 
 

 

Teori kontrol sosial mengelaborasi mekanisme struktural yang dibangun 

oleh masyarakat guna meregulasi tindakan individu agar selaras dengan 

konsensus nilai, norma, dan aturan hukum yang berlaku.32 Kontrol sosial adalah 

proses yang dilakukan masyarakat untuk mencegah terjadinya penyimpangan dan 

menjaga keteraturan sosial. 

Menurut Soerjono Soekanto, kontrol sosial didefinisikan sebagai seluruh 

rangkaian mekanisme, baik yang bersifat terencana maupun spontan, yang 

didayagunakan untuk mendorong individu menuju konformitas normatif.33 

Soekanto menegaskan bahwa spektrum metode ini sangat luas, mencakup 

pendekatan persuasif (mengajak, mendidik) hingga koersif (pemaksaan). Konsep 

ini secara eksplisit mengakui adanya dua domain pelaksanaan melalui jalur formal 

(regulasi hukum dan sanksi positif) dan melalui jalur informal (teguran, nasihat, 

atau tekanan moral dan sosial). 

Menurut Émile Durkheim, kontrol sosial berfungsi sebagai mekanisme 

vital untuk memelihara solidaritas dan keteraturan sosial dalam masyarakat. 

Durkheim berargumen bahwa tatanan ini mustahil tercapai jika tindakan individu 

dibiarkan tanpa batas. Oleh karena itu, masyarakat secara inheren menciptakan 

kesadaran kolektif (collective conscience) yakni totalitas kepercayaan dan 

                                                           
32 Yustinus Surhardi Ruman, “Keteraturan Sosial, Norma Dan Hukum: Sebuah Penjelasan 

Sosiologis,” Jurnal Hukum Prioris 2, No. 2 (2016), Https://Doi.Org/10.25105/Prio.V2i2.328. 

33 Rai Iqsandri, “Pengaruh Politik Terhadap Proses Penegakan Hukum Di Indonesia,” 

Criminology And Justice 2, No. 1 (2022). 



17 
 

 
 

 

sentimen yang diyakini bersama yang menjadi sumber utama pengendalian 

sosial.34 

Durkheim memandang masyarakat lebih dari sekadar agregat individu, 

melainkan sebagai entitas moral yang terikat oleh konsensus nilai, norma, dan 

aturan kolektif. Ia menegaskan bahwa stabilitas sosial mustahil dipertahankan 

tanpa adanya pembatasan terhadap otonomi individu. Atas dasar inilah, 

mekanisme kontrol sosial dioperasikan secara esensial untuk memelihara 

keteraturan dan solidaritas sosial. 

Teori kontrol sosial Émile Durkheim menyediakan kerangka analisis yang 

kuat, yang menempatkan fatwa sebagai mekanisme kolektif vital untuk 

menanggulangi anomie (disintegrasi normatif) dan memperkokoh solidaritas 

sosial. Dalam konteks ini, terjadi dualisme Durkheimian fatwa di Indonesia 

merefleksikan kontrol mekanik, yang didasarkan pada kesamaan dan konsensus 

agama dalam masyarakat. Sebaliknya, fatwa di Iran bertransformasi menjadi 

kontrol organik, yang dicirikan oleh integrasi fungsional antara institusi negara 

dan agama, sesuai dengan dikotomi masyarakat tradisional versus modern yang 

diusung Durkheim.35 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian  

 

 

                                                           
34 Emile Durkheim, Education And Sociology (Simon And Schuster, The Free Press, New 

York:1956), Hlm. 108. 

35 Emile Durkheim, “The Division Of Labor In Society,” In Social Stratification, Class, Race, And 

Gender In Sociological Perspective, Second Edition (Routledge, 2019),Hlm. 83. 



18 
 

 
 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif untuk 

menganalisis dan membandingkan peran fatwa sebagai instrumen legislasi dan 

kontrol sosial dalam konteks sistem ketatanegaraan Republik Indonesia dan 

Republik Islam Iran, khususnya terkait dengan isu LGBT. Pendekatan ini dipilih 

karena fokus utama penelitian adalah pada norma-norma hukum dan kebijakan 

yang dihasilkan oleh lembaga keagamaan serta dampaknya terhadap masyarakat.  

Dalam penelitian ini, penulis akan mengkaji fatwa-fatwa yang diterbitkan 

oleh otoritas keagamaan di kedua negara, yaitu Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

dan Marjaʿ al-Taqlīd terkait LGBT. Seluruh temuan akan diolah melalui 

perbandingan sistem ketatanegaraan untuk mengkaji perbedaan dalam penerapan 

fatwa dan dampaknya terhadap kebijakan publik terkait LGBT. 

2. Sifat Penelitian 

Sifat penelitian yang digunakan adalah Deskriptif Analitis, bertujuan 

untuk memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai fungsi 

fatwa di sistem ketatanegaraan Indonesia dan Iran. Selain mendeskripsikan 

fenomena, penelitian ini secara aktif menganalisis hubungan kausal antara fatwa, 

kaidah hukum positif, dan penerapannya dalam tatanan sosial terkait isu LGBT. 

Proses ini melibatkan pengumpulan dan analisis data melalui fatwa, dokumen 

hukum, dan observasi respons masyarakat. 

3. Pendekatan Penelitan 

Penelitian ini menggunakan Penelitian ini menggunakan Pendekatan 

Komparatif. Pendekatan ini sangat berguna untuk menganalisis dua atau lebih 

entitas (kasus, kebijakan, sistem, dan kelompok). Untuk megindefikasi 



19 
 

 
 

 

persamaan, perbedaan, dan pola yang mendasarinya. Penelitian ini akan 

membandingkan Indonesia dengan Iran dalam kebijakannya pada kasus LGBT. 

Perbandingan akan dilakukan dengan menggunakan prinsip kesamaan (Most 

Similiar System Design) dan prinsip perbedaan (Most Different System Design). 

Perbandingan akan difokuskan dalam judul: “Fatwa sebagai Instrumen Legislasi 

dan Kontrol Sosial: Perbandingan Sistem Ketatanegaraan antara Republik 

Indonesia dengan Republik Islam Iran dalam Kasus LGBT”. 

4. Sumber Data 

a. Data Primer 

Sumber data primer penelitian ini terdiri dari literatur hukum positif yang 

mengikat, meliputi peraturan perundang-undangan (Undang-Undang dan 

regulasi), Konstitusi Republik Islam Iran tahun 1979, dan catatan resmi. 

Selain itu, bahan primer utama adalah produk hukum keagamaan yang 

menjadi fokus komparasi, yakni Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan 

Fatwa Supreme Leader Iran.  

b. Data Sekunder  

Data sekunder berfungsi melengkapi dan membahas data primer, serta 

berperan sebagai landasan argumentasi teoretis. Sumber data ini dikategorikan 

menjadi dua jenis utama: (a) Sumber Akademik, meliputi buku-buku 

referensi, jurnal hukum, dan karya ilmiah terkait; dan (b) Sumber Non-Primer, 

mencakup catatan risalah penting, dokumentasi, informasi dari situs web, dan 

berita media yang bersinggungan dengan isu-isu ketatanegaraan, fatwa, dan 

LGBT di kedua negara. 



20 
 

 
 

 

5. Teknik Pengumpulan Data 

 Pengumpulan data dalam penelitian ini didasarkan pada metode Studi 

Pustaka (Library Research). Peneliti secara aktif mencari, mengidentifikasi, dan 

menganalisis berbagai sumber pustaka untuk mendapatkan data dan informasi 

yang relevan. Sumber yang ditelusuri meliputi literatur akademik, artikel ilmiah, 

hasil-hasil penelitian terdahulu, kamus hukum, ensiklopedia Islam, dan dokumen 

resmi yang mencatat fakta hukum, termasuk yang dipublikasikan melalui situs 

web institusi seperti MUI dan lembaga-lembaga Iran. 

6. Analisis Data 

Metode analisis data yang diterapkan adalah Deskriptif Analitis, di mana 

tujuannya adalah memaparkan fenomena yang dikaji secara cermat sebelum 

dilakukan analisis mendalam. Penulis menggunakan teknik Analisis Kualitatif, 

yang dijalankan melalui proses pengumpulan, kategorisasi, dan interpretasi data. 

Data yang telah terkualifikasi kemudian dihubungkan secara logis dengan konsep-

konsep dan teori-teori hukum yang relevan untuk menghasilkan kesimpulan yang 

koheren. 

G. Sistematika Pembahasan 

 Bab I Pendahuluan, Bab ini berfungsi sebagai gerbang awal dari seluruh rangkaian 

penelitian, menyajikan landasan filosofis dan metodologis. Kontennya meliputi 

identifikasi Latar Belakang Masalah, Rumusan Masalah, Tujuan dan Manfaat Penelitian, 

penegasan Kerangka Teoritik dan Kajian Pustaka (state of the art), serta penjelasan 

mengenai Metode dan Analisis Data, diakhiri dengan Sistematika Pembahasan. 



21 
 

 
 

 

 Bab II Landasan Teori, Bab ini menyajikan fondasi konseptual dan teoretis yang 

akan digunakan sebagai pisau analisis dalam penelitian. Pembahasan difokuskan pada 

pengembangan Konsep Fatwa dalam hukum Islam khususnya perspektif maqāṣid al-

sharī‘ah Asy-Syāṭibī (1997) serta Teori Kontrol Sosial Émile Durkheim (1893), yang 

relevan untuk membedah fungsi fatwa dalam konteks dua negara. 

 Bab III Perbandingan Sistem dan Kronologi Perkara, Bab ini merupakan inti 

pembahasan komparatif dan analisis kontekstual. Bab ini menyajikan perbandingan 

mendalam mengenai Sistem Ketatanegaraan dan Sumber Hukum (legislasi) antara 

Republik Indonesia dan Republik Islam Iran, termasuk kedudukan formal fatwa. Selain 

itu, bab ini memaparkan Kronologi Perkara yang berkaitan dengan isu LGBT di kedua 

yurisdiksi sebagai konteks studi kasus. 

 Bab IV Hasil dan Pembahasan, Bab ini menyajikan dan menganalisis Temuan 

Penelitian yang diperoleh melalui pendekatan yuridis normatif komparatif. Pembahasan 

utamanya berfokus pada analisis peran fatwa dan dampaknya sebagai Instrumen Legislasi 

dan Kontrol Sosial di Republik Indonesia versus Republik Islam Iran, secara khusus 

dalam konteks kasus LGBT, serta mengevaluasi disparitas efektivitas fatwa di kedua 

sistem tersebut. 

Bab V Penutup, Bab ini merupakan bagian akhir dari penyusunan tesis. Bab V 

merangkum Kesimpulan yang ditarik berdasarkan hasil temuan penelitian, serta 

menyajikan Saran dan Rekomendasi Kebijakan yang relevan bagi pembaca dan 

pemangku kepentingan, terutama terkait isu rekonsiliasi agama, negara, dan hak asasi 

manusia. 



 
 

110 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

Peran fatwa, khususnya dalam konteks isu LGBT, menunjukkan kerumitan fungsional 

sebagai instrumen legislasi dan kontrol sosial, yang dianalisis melalui sintesis Teori 

Maqāṣid al-Sharī‘ah (Asy-Syāṭibī) dan Teori Kontrol Sosial (Durkheim). Di Indonesia 

maupun Iran, fatwa berfungsi vital dalam menjaga nilai-nilai agama dan norma moral 

yang diyakini sebagai bagian dari kemaslahatan (maṣlaḥah) umat. Secara esensial, fatwa 

bertindak sebagai alat regulasi yang merefleksikan tujuan perlindungan agama, jiwa, 

keturunan, dan moralitas kolektif masyarakat.  

 Dalam perspektif Maqāṣid al-Sharī‘ah, fatwa di Indonesia dan Iran berfungsi 

sebagai instrumen legislasi yang berupaya mengadaptasi hukum Islam terhadap konteks 

sosial dan kebutuhan umat, guna mencapai kemaslahatan (maṣlaḥah) dan menghindari 

kerusakan (mafsadah). Secara spesifik, fatwa yang melarang praktik LGBT merupakan 

upaya untuk menjaga kemaslahatan agama dan moral masyarakat berdasarkan prinsip 

maqāṣid.  

 Namun, adaptasi dan penerapan fatwa secara fundamental sangat dipengaruhi 

oleh sistem hukum masing-masing negara. Indonesia menerapkan fatwa sebagai referensi 

moral dan sosial dalam kerangka hukum pluralistik dan demokratis, sehingga bersifat soft 

law. Sebaliknya, Iran menjadikan fatwa sebagai hukum yang mengikat (hard law) dalam 

sistem teokrasi yang secara penuh menggabungkan otoritas keagamaan dengan 

kekuasaan legislatif dan eksekutif.  



111 

 

 

 

 

 

 

Dari sisi kontrol sosial, fatwa berperan sebagai penguat norma dan moral kolektif 

yang esensial untuk menjaga keteraturan sosial. Terdapat kontras signifikan di Indonesia, 

fatwa berfungsi sebagai instrumen kontrol sosial dengan pengaruh yang relatif terbatas 

secara legal (soft law). Sedangkan di Iran, fatwa menjadi instrumen kontrol sosial yang 

sangat kuat dan represif, didukung oleh sistem hukum teokratis yang menegakkan sanksi 

hukum formal yang keras.  

Dalam kenyataannya, upaya penerapan Fatwa MUI (No. 57/2014) sebagai 

instrumen legislasi di Indonesia menghadapi dilema yang kompleks dan belum 

sepenuhnya terintegrasi sebagai instrumen formal yang berdiri sendiri (ius constitutum). 

Peran fatwa ini terbukti lebih dominan sebagai instrumen politik-moral dan kontrol sosial 

daripada sebagai sumber hukum primer yang langsung diakui dan diterapkan oleh 

lembaga legislatif. 

Fatwa dalam isu LGBT di Iran merupakan realisasi total Maqāṣid al-Sharī‘ah 

melalui instrumen negara. Tujuan utamanya adalah mencapai Ḥifẓ al-Nasl (keturunan) 

dan Ḥifẓ al-Dīn (agama) dengan cara yang paling tegas. Legislasi Iran telah 

menyimpulkan bahwa kemaslahatan umat hanya dapat tercapai dengan menghapus total 

perilaku yang dianggap merusak tatanan moral dasar. Fatwa ini telah diintegrasikan ke 

dalam KUHP dan diterapkan melalui sistem peradilan, menjadikannya bukan sekadar 

pengaruh, tetapi hukum positif yang mengikat dan bersifat final dalam yurisdiksi Iran.  

Fatwa telah berhasil memicu kontrol sosial yang absolut dan represif karena 

mendefinisikan perilaku LGBT sebagai kejahatan. Dampaknya, stigma sosial 

diinstitusikan menjadi hukum pidana yang mengancam hukuman mati. Ini berarti fatwa 



112 

 

 

 

 

 

 

berfungsi sebagai pembalasan kolektif langsung (collective retribution) atau hukum yang 

secara total meniadakan hak-hak individu.  

Sebaliknya, di Indonesia, fatwa memicu sanksi sosial informal yang kuat (seperti 

diskriminasi dan penggerebekan yang dilakukan oleh masyarakat dan aparatur 

keamanan). Hal ini terjadi karena hukum negara lambat dalam mengadopsi sanksi pidana 

penuh, yang menunjukkan bahwa fatwa beroperasi sebagai instrumen tekanan moralitas 

publik yang secara fundamental berjuang melawan batas-batas hak asasi manusia dan 

pluralisme konstitusional.  

B. Saran  

1. Pengembangan Regulasi Berbasis Keadilan dan Hak Asasi 

 Kepada pembuat kebijakan, disarankan untuk melakukan tinjauan ulang dan 

mengembangkan regulasi terkait isu LGBT agar selaras dengan prinsip keadilan dan 

hak asasi manusia (HAM), yang berlandaskan pada tujuan Syariat (maqāṣid al-

sharī‘ah). Fatwa harus diposisikan sebagai pedoman moral dan sosial yang 

membangun solidaritas dan melindungi kemaslahatan umum, bukan sebagai sumber 

yang melegitimasi diskriminasi hukum. 

2. Pendekatan Sosial-Kemanusian dalam Fatwa 

 Lembaga fatwa, termasuk MUI dan dewan ulama di Iran, diharapkan mengadopsi 

pendekatan yang lebih humanis dan kontekstual dalam merumuskan fatwa. 

Pendekatan ini bertujuan memitigasi diskriminasi dan stigma sosial terhadap 

komunitas LGBT, tanpa mengabaikan atau mengorbankan nilai-nilai fundamental 

agama.  



113 

 

 

 

 

 

 

 

3. Keterbukaan dan Reformasi Lembaga Fatwa 

Diperlukan upaya untuk meningkatkan transparansi dan melibatkan berbagai pihak 

kompeten (pakar hukum, sosiolog, psikolog) dalam proses perumusan fatwa. Hal ini 

bertujuan untuk menghasilkan fatwa yang relevan, rasional, dan adaptif terhadap 

dinamika sosial kontemporer, sehingga fatwa dapat menjadi instrumen legislasi dan 

kontrol sosial yang berkeadilan. 

4. Kajian Perbandingan untuk Kebijakan Lebih Baik 

Indonesia didorong untuk melakukan studi kritis komparatif terhadap sistem fatwa 

dan hukum teokratis Iran. Lesson learned ini penting untuk menyesuaikan fungsi 

fatwa dalam kerangka hukum nasional yang pluralistik, sehingga menghasilkan 

pengendalian sosial yang proporsional dan menghindari mekanisme represif yang 

berlebihan.   

 

 

 

 

 

 

 



 

 

114 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdusshomad, Muhyiddin, and Amamuddin Suparman. “Fiqh Tradisionalis: Jawaban 

Pelbagai Persoalan Keagamaan Sehari-Hari.” (No Title), 2005. 

Abidin, Mukhlis. “Metodologi Pemahaman Syari’ah (Analisis Muqaddimah Kitab Al-

Muwafaqat Karya Asy-Syatibi).” YUDISIA: Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum 

Islam 8, no. 2 (2018): 299–314. 

Afshari, Reza. “LGBTs in the Islamic Republic of Iran.” Human Rights Quarterly 38, 

no. 3 (2016): 814–34. 

Ahmady, Kameel. “Investigating the Dynamics of the Iranian LGBT Community from 

Legal and Religious Perspectives.” Lampyrid: J Bioluminescent Beetle Res 13 

(2023): 846–69. 

———. “Migration and Gender for Iranian LGBT.” The Journal of International 

Relations, Peace Studies, and Development 4, no. 1 (2018): 2. 

Al-A’madi, Sayt Al-Din. Al-Ihkam Fi Usul Al-Ahkam. Dar al-Kutub al-IImiyah, 2004. 

Al-Shatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat Fi Usul Al-Shariah. Al-Maktabah Al-Tawfikia, 

2003. 

Alipour, Mehrdad. Negotiating Homosexuality in Islam: A Legal-Hermeneutical 

Examination of Modern Shīʿī Discourse. Vol. 55. Brill, 2024. 

Altman, Dennis. Global Sex. University of Chicago Press, 2001. 

Anwar, Choirul. “Islam Dan Kebhinekaan Di Indonesia: Peran Agama Dalam Merawat 

Perbedaan.” Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam 4, no. 2 (2018): 1–18. 

Arif, Arifuddin M. “Perspektif Teori Sosial Emile Durkheim Dalam Sosiologi 

Pendidikan.” Moderasi: Jurnal Studi Ilmu Pengetahuan Sosial 1, no. 2 (2020): 1–

14. 

Arjomand, Said Amir. After Khomeini: Iran under His Successors. Oxford University 

Press, 2009. 

———. The Turban for the Crown: The Islamic Revolution in Iran. Oxford University 

Press, 1988. 

Assembly, United Nations. General. Universal Declaration of Human Rights. Vol. 

3381. Department of State, United States of America, 1949. 

Asy-Syathibi, Biografi Imam. “Maqashid Syari’ah Imam Asy-Syathibi.” Panorama 

Maqashid Syariah 46 (2021). 

Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008. 

Backy Krisnayuda, S H. Pancasila & Undang-Undang: Relasi Dan Transformasi 

Keduanya Dalam Sistem Ketatanegaraan Indonesia. Prenada Media, 2017. 

Basri, Rusdaya. “Pandangan At-Tufi Dan Asy-Syatibi Tentang Maslahat (Studi Analisis 

Perbandingan).” Diktum, 2011, 176–86. 



 

 

115 

 

Bearman, Peri, Wolfhart Heinrichs, and Bernard G Weiss. “The Law Applied,” 2008. 

Blackwood, Evelyn. “Gender Transgression in Colonial and Postcolonial Indonesia.” 

The Journal of Asian Studies 64, no. 4 (2005): 849–79. 

Dananjaya, Putu Bagus, Khairina Khairina, I Made Adiwidya Yowana, Wahyudi BR, 

Zonita Zirhani Rumalean, Yulfa Mulyeni, Diana Pujiningsih, Liani Sari, Nur 

Asmarani, and Maria Fransiska Owa da Santo. Dasar-Dasar Hukum: Pedoman 

Hukum Di Indonesia. PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2024. 

Darti, Yuli. “Peran Fatwa Majelis Ulama Indonesia (Mui) Dalam Pembangunan Hukum 

Di Indonesia.” Ojs. Uid. Ac. Id. Https://Ojs. Uid. Ac. Id/Index. 

Php/Jrh/Article/View/19, Nd, n.d. 

Djatnika, Rachmat. Hukum Islam Di Indonesia: Perkembangan Dan Pembentukan. 

Remaja Rosdakarya, 1991. 

Durkheim, Emile. Education and Sociology. Simon and Schuster, 1956. 

———. “The Division of Labor in Society.” In Social Stratification, Class, Race, and 

Gender in Sociological Perspective, Second Edition, 178–83. Routledge, 2019. 

———. “The Rules of Sociological Method.” In Social Theory Re-Wired, 9–14. 

Routledge, 2023. 

EFFENDI, ARFAN. “Pembingkaian Berita Lesbian, Gay, Biseksual Dan Transgender 

(LGBT) Di Tirto. Id.” Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2020. 

Hallaq, Wael B, E Kusnadiningrat, and Abdul Haris bin Wahid. Sejarah Teori Hukum 

Islam: Pengantar Untuk Usul Fiqih Mazhab Sunni. RajaGrafindo Persada, 2000. 

Hanif, Hamdan Arief, and Indah Listyorini. “LGBT Dalam Perspektif Hukum Keluarga 

Islam.” ABHATS: Jurnal Islam Ulil Albab 5, no. 2 (2024): 13–24. 

Hefner, Robert W. Islam and Citizenship in Indonesia: Democracy and the Quest for an 

Inclusive Public Ethics. Routledge, 2023. 

Hilmy, Masdar. “Akar-Akar Transnasionalisme Islam Hizbut Tahrir Indonesia (HTI).” 

ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (2011): 1–13. 

HISBULLAH, S H. “KONSEPSI KEKUASAAN DALAM SISTEM WILAYATUL 

FAKIH MENURUT KONSTITUSI REPUBLIK ISLAM IRAN TESIS,” n.d. 

Hitaminah, Khusnul, and Muhammad Zainal. “Studi Komparasi Dan Analisis Terhadap 

Tindak Pidana Kesusilaan Zina, Pemerkosaan Dan LGBT Dalam Perspektif KUHP 

Dan RKUHP 2015.” Justness: Jurnal Hukum Politik Dan Agama 1, no. 1 (2021): 

84–112. 

Hosen, Nadirsyah. Shari’a & Constitutional Reform in Indonesia. Institute of Southeast 

Asian Studies, 2007. 

House, Freedom. “Freedom on the Net 2022,” 2022. 

Ibrahim, Badruddin, Mahmad Arifin, and Siti Zainab Abd Rashid. “The Role of Fatwa 

and Mufti in Contemporary Muslim Society.” Pertanika Journal of Social Sciences 

& Humanities 23 (2015). 



 

 

116 

 

Iqsandri, Rai. “Pengaruh Politik Terhadap Proses Penegakan Hukum Di Indonesia.” 

Criminology and Justice 2, no. 1 (2022). 

ISLAMY, HAFIZA DINA. “Dinamika Diskursus Gender, Seks, Dan Seksualitas Dalam 

Gerakan Sosial LGBTQ: Studi Pada GAYa Nusantara.” Universitas Gadjah Mada, 

2022. 

Israqi, Mohamad Indra, and Mulawarman Hannase. “Evolusi Wilayat Al-Faqih: Dari 

Akar Sejarah Safawiyah Hingga Dominasi Politik Iran Modern.” J-CEKI: Jurnal 

Cendekia Ilmiah 4, no. 3 (2025): 2513–33. 

Jafari, S. “Digital Disruption: Digital Feminist Activism and Resistance to Oppression 

in the 2022/23 Iran Protests,” 2022. 

Jamal, Rajif Fandi. “Problematika Hak Asasi Manusia,” n.d. 

JAMSON, ULYA NIAMI EFRINA. “Transformasi Strategi Gerakan Waria 

Yogyakarta: Politik Redistribusi Dan Politik Rekognisi Untuk Keadilan Sosial.” 

Universitas Gadjah Mada, 2016. 

Jenkins, Henry. “Convergence Culture: Where Old and New Media Collid.” New York, 

NY: New, 2006, 1–2. 

Johar, Al Fitri. “Kekuatan Hukum Fatwa Majelis Ulama Indonesia (Mui) Dari 

Perspektif Peraturan Perundang-Undangan Di Indonesia.” Badilag. Last Modified, 

2019. 

Kamali, Mohammad Hashim. Maqasid Al-Shariah Made Simple. Vol. 13. International 

Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008. 

Khaeruman, Badri, and Beni Ahmad Saebani. “Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial,” 

2010. 

Khairuddin, Khairuddin, and Julius Barnawy. “Kajian Terhadap Fatwa MUI Nomor 57 

Tahun 2014 Tentang Lesbian, Gay, Sodomi Dan Pencabulan.” LEGITIMASI: 

Jurnal Hukum Pidana Dan Politik Hukum 8, no. 1 (2019): 1–21. 

Liow, Joseph Chinyong. Piety and Politics: Islamism in Contemporary Malaysia. 

Oxford University Press, 2009. 

Luthfi, Fuad, A Fauzi Aseri, Masyithah Umar, and Nuril Khasyi’in. “Pendekatan Sosio-

Legal Terhadap Fatwa: Analisis Kedudukan Dan Peran Fatwa MUI Di Indonesia.” 

Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory 2, no. 4 

(2024): 2226–45. 

Mahdavi, Pardis. Passionate Uprisings: Iran’s Sexual Revolution. Stanford University 

Press, 2008. 

Mahmudah, Siti. “Politik Penerapan Syari’at Islam Dalam Hukum Positif Di Indonesia 

(Pemikiran Mahfud MD).” Al-’Adalah 9, no. 2 (2012): 403–14. 

Majid, Sharul Fitry Abdul, Wan Mohd Khairul Firdaus Wan Khairuldin, and 

Muhammad Talhah Ajmain. “Fiqh Boycott on Lgbt Community: A Review.” 

Perdana: International Journal of Academic Research 6, no. 2 (2019): 35–49. 



 

 

117 

 

Manan, Bagir. Hukum Positif Indonesia: Satu Kajian Teoritik. Fh Uii Press, 2004. 

Mismubarak, Mismubarak. “Integrasi Agama Dan Politik (Tela’ah Pemikiran Hamka 

Terhadap Ayat-Ayat Politik Dalam Tafsir Al-Azhar).” Institut PTIQ Jakarta, 2019. 

Moussawi, Ibrahim. Shi’ism and the Democratisation Process in Iran: With a Focus on 

Wilayat Al-Faqih. Saqi, 2012. 

Mubarok, Sofi. “Fatwa Dalam Sejarah Politik Iran.” Thaqafiyyat: Jurnal Bahasa, 

Peradaban Dan Informasi Islam 16, no. 2 (2015): 200–218. 

Muhammad, Nova Effenty. “Fatwa Dalam Pemikiran Hukum Islam.” Al-Mizan (e-

Journal) 12, no. 1 (2016): 150–77. 

Mulyadi, Lilik. “Eksistensi Hukum Pidana Adat Di Indonesia: Pengkajian Asas, Norma, 

Teori, Praktik Dan Prosedurnya.” Jurnal Hukum Dan Peradilan 2, no. 2 (2013): 

225–46. 

Muslim, Haris. “Pemikiran Ibnu Qayyim Al-Jauziyah (w. 751H/1350 M) Tentang 

Perubahan Fatwa Dan Relevansinya Dengan Penerapan Hukum Islam Di 

Indonesia.” UIN SUNAN GUNUNG DJATI BANDUNG, 2020. 

Muttaqin, Imron. “Membaca Strategi Eksistensi LGBT Di Indonesia.” Raheema: Jurnal 

Studi Gender Dan Anak 3 (2016): 78–86. 

Nayyeri, Mohammad Hossein. “New Islamic Penal Code of the Islamic Republic of 

Iran: An Overview.” Research Paper Series, 2012, 1–25. 

Nomor, Undang-Undang Republik Indonesia. “Tahun 2009 Tentang Rumah Sakit,” 

44AD. 

Nurdiniyah, Hayun, and Rizky Aurelia Putri Dehars. “Fenomena LGBT Di Indonesia 

Dan Jepang Dalam Perspektif Wacana Seksualitas Dan Kekuasaan Michel 

Foucault.” IZUMI 12, no. 2 (2022): 193–203. 

Nurfaizi, Septiana Rizco. “Kepala Negara Dalam Sistem Ketatanegaraan Indonesia 

Perspektif Siyasah Islam.” DIKTUM, 2020, 233–47. 

Pokhrel, Adheep, Bharat Man Shrestha, and Saurav Jung Thapa. “Being LGBT in Asia: 

Nepal Country Report,” 2014. 

Pratama, Ami, Ahmad Khaerul Kholidi, and Diyani Suci Novita Dewi. “Konsep 

Wilayatul Faqih Dalam Sistem Pemerintahan Republik Islam Iran.” Jurnal Riset 

Intervensi Pendidikan (JRIP) 3, no. 2 (2021): 88–98. 

Pratama, Memo Bayu. “Kriminalisasi Perbuatan Zina Sebagai Perwujudan 

Implementasi Sila Ketuhanan Yang Maha Esa Dalam Rancangan Kitab Undang-

Undang Hukum Pidana (RKUHP).” Al-Manhaj: Jurnal Hukum Dan Pranata 

Sosial Islam 4, no. 2 (2022): 583–90. 

Putri, Devia Amelia, Khoerunnisa Walazizah, Salwa Kamila Zaini, and Tugimin 

Supriyadi. “Penyimpangan Pada Polisi: Etika Dan Integritas Anggota Polisi.” Well 

Being: Journal Psychology 1, no. 1 (2024): 41–46. 

Qaradhawi, Yusuf Al. Fatwa-Fatwa Kontemporer 3. Gema Insani, 1995. 



 

 

118 

 

Rahmatullah, Indra. “Rejuvinasi Sistem Checks and Balances Dalam Sistem 

Ketatanegaraan Di Indonesia.” Jurnal Cita Hukum 1, no. 2 (2013): 96164. 

Reksodirdjo, W. “Homoseksualitas Di Indonesia: Antara Kenyataan Dan Hipokritas.” 

Tersedia Di Https://Icssis. Files. Wordpress. Com/2012/05/1819072011_32. Pdf, 

2011. 

Riadi, M Erfan. “Kedudukan Fatwa Ditinjau Dari Hukum Islam Dan Hukum Positif 

(Analisis Yuridis Normatif).” Ulumuddin Journal of Islamic Legal Studies 7, no. 1 

(2011). 

Rongkene, Brolin. “Tindak Pidana Pornografi Menurut Kuhp Dan Undang-Undang 

Nomor 44 Tahun 2008 Tentang Pornografi.” Lex Crimen 9, no. 1 (2020). 

Ruman, Yustinus Surhardi. “Keteraturan Sosial, Norma Dan Hukum: Sebuah 

Penjelasan Sosiologis.” Jurnal Hukum Prioris 2, no. 2 (2009): 106–16. 

———. “Keteraturan Sosial, Norma Dan Hukum: Sebuah Penjelasan Sosiologis.” 

Jurnal Hukum PRIORIS 2, no. 2 (2016). https://doi.org/10.25105/prio.v2i2.328. 

Sadono, Bambang. “Penataan Sistem Ketatanegaraan.” Jakarta: Badan Pengkajian 

MPR RI, 2019. 

Sadri, Mahmoud, and Ahmad Sadri. “Three Faces of Dissent: Cognitive, Expressive and 

Traditionalist Discourses of Discontent in Contemporary Iran.” In Iran in the 21st 

Century, 79–101. Routledge, 2007. 

Saleh, Gunawan, and Muhammad Arif. “Perilaku Lgbt Dalam Tinjauan Sosial.” 

Prosiding CELSciTech 2 (2017): com_45-com_51. 

Salzborn, Samuel, and Torben B F Stich. “Samuel P. Huntington: The Clash of 

Civilizations and the Remaking of World Order, New York: Simon & Schuster 

1996, 368 S.(Dt. Kampf Der Kulturen. Die Neugestaltung Der Weltpolitik Im 21. 

Jahrhundert, München/Wien: Europa Verlag 1996, 584 S.).” In Klassiker Der 

Sozialwissenschaften: 100 Schlüsselwerke Im Portrait, 401–3. Springer, 2016. 

Scott, John. “Social Theory: Central Issues in Sociology,” 2005. 

Shofi, Ahmad. Menyoal Kafa’ah Syarifah: Studi Kritis Pemikiran Fikih Sayyid Utsman 

Bin Yahya Tentang Kafa’ah Syarifah. Penerbit A-Empat, 2022. 

Staff, Human Rights Watch. Human Rights Watch World Report. Human Rights Watch, 

1996. 

Tambunan, Daniel Tri Juniardo. “Mendobrak Diskriminasi Lesbian Gay, Bisexual, 

Transgender (LGBT) Dalam Bingkai Agama Dan Kesetaraan Gender.” Jurnal 

Teologi Cultivation 5, no. 2 (2021): 159–77. 

Thalib, Abdul Rasyid, and M Sh. Wewenang Mahkamah Konstitusi Dan Implikasinya 

Dalam Sistem Ketatanegaraan Republik Indonesia. PT Citra Aditya Bakti, 2018. 

Toriquddin, Moh. “Teori Maqâshid Syarî’ah Perspektif Al-Syatibi.” De Jure: Jurnal 

Hukum Dan Syar’iah 6, no. 1 (2014). 

Usman, Musrayani. Biografi Dan Pemikiran Tokoh Sosiologi Klasik. Nas Media 



 

 

119 

 

Pustaka, 2025. 

Voices, Interfaith. “1 Pew Research Center,‘The Future of World Religions: Population 

Growth Projections, 2010–2050,’ April 2, 2015, Www. Pewforum. 

Org/2015/04/02,” n.d. 

Warjiati, Sri. “Sistem Ketatanegaraan Indonesia Pasca Amandemen UUD 1945.” Al-

Daulah: Jurnal Hukum Dan Perundangan Islam 2, no. 2 (2012): 185–207. 

Wieringa, Saskia E. “Criminalisation of Homosexuality in Indonesia: The Role of the 

Constitution and Civil Society.” Austl. J. Asian L. 20 (2019): 227. 

Wijaya, Hendri Yulius. “Menelusuri Puisi Gay Indonesia Periode 1980-An,” n.d. 

Wijoyo, Hartanto. “Hegemoni Dalam Emansipatory: Studi Kasus Advokasi Legalisasi 

LGBT Di Indonesia.” Indonesian Perspective 1, no. 2 (2016): 123–39. 

Yansyah, Roby, and Rahayu Rahayu. “Globalisasi Lesbian, Gay, Biseksual, Dan 

Transgender (Lgbt): Perspektif HAM Dan Agama Dalam Lingkup Hukum Di 

Indonesia.” Law Reform 14, no. 1 (2018): 132–46. 

Zakiyya, Sulung Najmawati. “Gender and Human Rights Challenges: An Analysis of 

the Iranian Government’s Political Influence on Family Law.” QURU’: Journal of 

Family Law and Culture 2, no. 1 (2024): 73–95. 

Zuhdi, Aprizon. “Kedudukan Dan Peranan Fatwa Majelis Ulama Indonesia Dalam 

Pembentukan Hukum Nasional.” Universitas Islam Riau, 2020. 

Zulkarnen, Zulkarnen. “Budaya Struktur Pemerintahan Republik Islam Iran.” Jurnal Al-

Azhar Indonesia Seri Humaniora 3, no. 1 (2017): 1–19. 

 

 

 

 

  


	HALAMAN JUDUL
	SURAT PERSETUJUAN TESIS
	HALAMAN PENGESAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB 1                        PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
	D. Telaah Pustaka
	E. Kerangka Teoritik
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V                    PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

