PERJALANAN SPIRITUAL (SULUK) DALAM TASAWUF JAWA:
STUDI KOMPARATIF ANTARA SERAT DEWA RUCI DAN SULUK
LINGLUNG SUNAN KALIJAGA

SKRIPSI

Diajukan Kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta

Untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag)

Disusun Oleh:
Hadyu Kharis Al Asrofi
NIM: 19105010027

Pembimbing:

Dr. H. Fahruddin Faiz, S.Ag, M.Ag.

PROGRAM STUDI AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA
2025



HALAMAN PENGESAHAN

KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALUAGA
ulo FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
J1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-2167/Un.02/DU/PP.00.9/12/2025

Tugas Akhir dengan judul :PERJALANAN SPIRITUAL (SULUK) DALAM TASAWUF JAWA : STUDI
KOMPARATIF ANTARA SERAT DEWA RUCIDAN SULUK LINGLUNG SUNAN

EALIJAGA
yang dipersiapkan dan disusun oleh:
Nama @ : HADYU KHARIS AL ASROFI
Nomor Induk Mahasiswa : 19105010027
Telah diujikan pada : Kamis, 20 November 2025
Nilai ujian Tugas Akhir tA

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR
Ketua Sidang/Penguji |

Dr. H. Fahruddin Faiz, S.Ag.. M.Ag,
SIGNED

&8 Penguji N1 BB Penguji IT1

% Dr. Mubammad Fatkhan, S.Ag M.Hum.
SIGNED

UIN Sunan Kalijaga
Dekan Fakuleas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

£X8 Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum.
SIGNED

71 15/12/2025

II



SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI

/
KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA

I’VE Q:?_; UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
tb_f{;r_l FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
D’o Alamat: JI. Marsda Adisucipto, Telp. (0274) 515856, Fax. (0274) 552230
I Email: ushuluddin@uin-suka.ac.id Yogyakarta 55281
NOTA DINAS

Hal: Skripsi Sdr. Hadyu Kharis Al Asrofi

Lampiran: -

Kepada

Yth, Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemkiran Islam
UIN Sunan Kalijaga

Di Yogyakarta,

Assalamualaikum Wr. Wh

Setelah membaca, meneliti, memberi petunjuk dan mengoreksi serta melakukan
perbaikan seperlunya, maka kami selaku pembimbing berpendapat bahwa skripsi saudara:

Nama . Hadyu Kharis Al Asrofi
NIM : 19105010027
Judul : Perjalanan Spiritualitas (Suluk) Dalam Tasawuf Jawa: Studi Komparatisf

Antara Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung Sunan Kalijaga

Sudah dapat diajukan kembali ke Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas
Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta sebagai salah satu syarat memeroleh gelar strata satu
(S1) dalam bidang Agidah dan Filsafat Islam.

Dengan demikian, kami berharep agar skripsi di atas dapat segera dimunagosyahkan.
Atas perhatiannya kami ucapkan terima kasih.
Wassalamualaikum Wr. Wb
Yogyakarta, 6 Oktober 2025
Pembj

din Faiz, S.Ag.
0816 200003 1 001

III



SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Hadyu Kharis Al Asrofi

NIM : 19105010027

Program Studi : Aqidah dan Filsafat Islam
Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Dengan ini menyatakan dengan sesungguhnya, bahwa skripsi saya yang
berjudul: Perjalanan Spiritual (Suluk) Dalam Tasawuf Jawa: Studi
Komparatif Antara Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung Sunan Kalijaga
merupakan hasil karya tulis pribadi dan sejauh pengamatan penulis tidak berisi
plagiasi serta materi yang dipublikasi oleh orang lain, kecuali pada bagian tertentin

g digunakan penulis sebagai referensi dan acuan.

Apabila pernyataan ini tidak benar, maka seluruhnya menjadi tanggung
jawab penulis.

Yogyakarta; * ‘f¥~rervber 2025

¥ | A i) u

19105010027

1Y%



MOTTO
“Sepira Gedhening Sengsara, Yen Tinampa Amung Dadi Coba”
(Sebesar apapun kesengsaraan yang dijalani, jika diterima dengan ikhlas
hanya akan menjadi cobaan semata)

— R.M. Imam Koesoepangat —



HALAMAN PERSEMBAHAN
“Dengan segala puji dan rasa syukur, sekecil karya ini
kupersembahkan dengan tulus kepada Bapak dan Mamak tercinta
serta kakak-kakak saya yang telah memberikan motivasi dan
dukungannya baik moril maupun materil dalam penyelesaian skripsi

bl

ini

VI



ABSTRAK

Tasawuf Jawa merupakan ekspresi spiritualitas Islam Nusantara yang
menyerap nilai-nilai lokal melalui simbolisme dan narasi sufistik. Di antara
teks klasik yang merepresentasikan perjalanan suluk adalah Serat Dewa
Ruci dan Suluk Linglung karya Sunan Kalijaga. Penelitian ini
dilatarbelakangi oleh urgensi memahami kesinambungan dan perbedaan
konsep suluk dalam kedua teks tersebut, yang mencerminkan pertemuan
antara sufisme Islam dan kebudayaan Jawa. Pertanyaan utama penelitian ini
adalah bagaimana konsep suluk digambarkan dalam Serat Dewa Ruci dan
Suluk Linglung, serta apa persamaan dan perbedaan keduanya dalam
kerangka tasawuf Jawa.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
filosofis-komparatif. Data primer berupa teks Serat Dewa Ruci dan Suluk
Linglung, sedangkan data sekunder diperoleh dari literatur yang relevan
tentang tasawuf, sufisme Jawa, serta penelitian terdahulu. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, diikuti dengan
analisis simbolik, filosofis, dan komparatif untuk menafsirkan makna
perjalanan spiritual dalam kedua teks.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa baik Serat Dewa Ruci maupun
Suluk Linglung menekankan perjalanan spiritual seorang salik melalui
tahapan syariat, tarekat, hakikat, dan makrifat, dengan tujuan akhir
mencapai ma rifatullah atau manunggaling kawula Gusti. Persamaan
keduanya terletak pada penekanan penyucian diri, pengendalian hawa
nafsu, dan pencapaian kesadaran Ilahi. Perbedaannya, Serat Dewa Ruci
bersifat simbolis-mitologis dengan akar Siwa-Buddha yang diislamkan,
sedangkan Suluk Linglung lebih bercorak historis-religius dengan ajaran

tasawuf yang eksplisit dan sistematis.

VI



Kata Kunci: Suluk, Tasawuf Jawa, Serat Dewa Ruci, Suluk Linglung,

Spiritualitas.

VIII



ABSTRACT

Javanese Sufism represents the spiritual expression of Islamic
mysticism in the Nusantara, integrating local values through symbolism and
Sufi narratives. Among the classical texts that depict the spiritual journey
(suluk) are Serat Dewa Ruci and Suluk Linglung by Sunan Kalijaga. This
study is motivated by the need to understand the continuity and differences
in the concept of suluk in these two texts, which illustrate the encounter
between Islamic Sufism and Javanese culture. The main research question
concerns how the concept of suluk is portrayed in Serat Dewa Ruci and
Suluk Linglung, as well as the similarities and differences between the two
within the framework of Javanese Sufism.

This research employs a qualitative method with a philosophical-
comparative approach. The primary data consist of the texts Serat Dewa
Ruci and Suluk Linglung, while the secondary data are derived from relevant
literature on Sufism, Javanese mysticism, and previous studies. Data
collection was conducted through documentation, followed by symbolic,
philosophical, and comparative analysis to interpret the meaning of the
spiritual journey within both texts.

The findings reveal that both Serat Dewa Ruci and Suluk Linglung
emphasize the spiritual journey of a salik (seeker) through the stages of
shari‘ah, tariqah, haqiqah, and ma ‘rifah, with the ultimate goal of attaining
ma rifatullah or manunggaling kawula Gusti (the union of the servant and
the Divine). Their similarity lies in the emphasis on self-purification,
control of desires, and realization of divine consciousness. The difference,
however, is that Serat Dewa Ruci is symbolic-mythological with roots in

Siwa-Buddhist elements that have been Islamized, while Suluk Linglung is

IX



more historical-religious in nature, featuring explicit and systematic Sufi
teachings.
Keywords: Suluk, Javanese Sufism, Serat Dewa Ruci, Suluk Linglung,

Spirituality.



KATA PENGANTAR

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT atas
limpahan rahmat, taufik, serta hidayah-Nya, sehingga penulis dapat
menyelesaikan skripsi yang berjudul “Perjalanan Spiritualitas (Suluk)
dalam Tasawuf Jawa: Studi Komparatif antara Serat Dewa Ruci dan Suluk
Linglung Sunan Kalijaga” dengan baik. Skripsi ini disusun sebagai salah
satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana pada Program Studi Aqidah dan
Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas Islam
Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Setelah melalui proses panjang dan penuh tantangan, akhirnya penulis
dapat menyelesaikan skripsi ini. Penulis menyadari bahwa karya ini dapat
terwujud berkat bantuan, dukungan, dan doa dari berbagai pihak. Oleh
karena itu, dengan segala kerendahan hati, penulis mengucapkan terima
kasih kepada:

1. Prof. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph.D. selaku rektor UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta

2. Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag.,M.Hum. selaku dekan
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

3. Bapak Dr. H. Fahruddin Faiz, S.Ag, M.Ag, selaku dosen
pembimbing skripsi sekaligus dosen pembimbing akademik penulis
yang telah dengan sabar memberikan bimbingan, arahan, dan
motivasi kepada penulis selama proses penyusunan skripsi ini
hingga selesai.

4. Bapak Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum., serta Bapak Rizal
Al Hamid, M.S.I., selaku Ketua dan Sekretaris Program Studi

XI


http://afi.uin-suka.ac.id/id/page/detil_dosen/197803232007101003-Robby-Habiba-Abror

Aqidah dan Filsafat Islam, yang telah memberikan kesempatan,
arahan, serta fasilitas kepada penulis dalam menyelesaikan studi ini.

5. Bapak H. Tugino dan Ibu Hj. Ponarmi selaku orang tua penulis, serta
Eli Watiah dan Firdhaus Syafiq Sholehbathin selaku kakak penulis,
yang senantiasa memberikan dukungan moril dan materiil, kasih
sayang serta doa yang tiada henti kepada penulis selama menempuh
pendidikan hingga selesainya skripsi ini.

6. Bapak Kyai Teguh Imam Giyarto selaku mursyid dan pengasuh
Majelis Ta’lim Bustam Qolbissalim Medal IX, Klepusanggar,
Sruweng, Kebumen, yang telah memberikan inspirasi di setiap
langkah penulis dalam menyelsaikan skripsi ini

7. Teman-teman KKN 112 Singosaren III, Rois, Diqi, Ridho, Bintang,
Kholil, Shobib, Zidan, Kahfi, Akbar, yang hingga saat ini masih
hangat dalam menjalin komunikasi dan saling mendukung satu sama
lain

8. Teman-teman penulis di Kontrakan Mahasiswa Kebumen, Zaqi,
Fahmi, Cahyo, Satrio, Dito, Wafa dan semua pihak yang tidak dapat
penulis sebutkan satu per satu, yang telah memberikan semangat,
dukungan, dan bantuan selama penulis menyusun skripsi ini.

Semoga Allah SWT membalas segala kebaikan yang telah diberikan.
Penulis menyadari masih terdapat kekurangan dalam skripsi ini, sehingga
kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan demi perbaikan di

masa depan.

XII



Akhir kata, penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan

manfaat bagi semua pihak yang membacanya, khususnya bagi

pengembangan ilmu pengetahuan di bidang studi Aqidah dan Filsafat Islam.

XIII

Yogyakarta, 6 November 2025

Penulis

dyu Kharis Al Asrofi
NIM. 19105010027




L.

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Transliterasi merupakan proses pengalihan bentuk tulisan dari satu
sistem bahasa ke sistem tulisan bahasa lain. Dalam konteks skripsi ini,
transliterasi yang dimaksud adalah pengubahan tulisan Arab ke dalam
tulisan Latin. Pedoman yang digunakan dalam penyusunan transliterasi
Arab-Latin ini merujuk pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama
Republik Indonesia dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik
Indonesia Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543 b/U/1987. Secara

umum, ketentuan transliterasi tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut:

Konsonan Tungga
Huruf Nama Huruf Latin Nama
Arab
' Alif Tidak Tidak dilambangkan
dilambanglkan
. Ba B Be
- Ta T Te
K. Sa & es (dengan titik di atas)
Jimn I Je
-
e
. Ha h ha (dengan titik di bawah)
.C Kha KEh ka dan ha

X1V



5 Dal d De
3 Fal z Zet (dengan titik di
atas)
. Fa T &r
! Fal £ ret
Sin 3 ]
. Symn Sy s dan ye
. Sad 3 ez (dengan titik: di
B bawah)
o Diad d de (demgan tik di
B bawah)
| Tz t te (dengan titik di
s E
bawrah)
L Za z zet (dengan tiik di
bawah)
F "ain koma terbalik (di atas)
& Gam g Ze
Fa f ef




II.

III.

3 Qaf g ki

51 Kaf k ka

] Lam 1 el

. Mim m em

3 Nun n en

5 Wan W we

A Ha h ha

. Hamzah [ apostrof
- Ya ¥ ye

Konsonan rangkap karena tasydid ditulis rangkap:

Cndilaia ditulis muta’aqqidin
XY ditulis iddah’

Ta’ marbutah di akhir kata.

XVI



1. Bila dimatikan, ditulis h:
4. ditulis hibah

-

L ditulis Jizyah

(ketentuan ini tidak diperlukan terhadap kata-kata Arab yang sudah
terserap ke dalam bahasa Indonesia seperti zakat, shalat dan
sebagainya, kecuali dikehendaki lafal aslinya).

2. Bila dihidupkan karena berangkaian dengan kata lain, ditulis t:

Al Aans ditulis ni 'matullah
Skl sl | ditulis zakatul-fitri
Vokal Pendek
- Fathah ditulis A
. Kasrah ditulis I
> Dammah ditulis U
Vokal Panjang:

1. fathah + alif, ditulis a (garis di atas)

Lala ditulis | jahiliyyah

2. fathah + alif maqsur, ditulis a (garis di atas)

(s ditulis yas’'a

3. kasrah + ya mati, ditulis 1 (garis di atas)

XVII



VL

VIL

VIIL.

ditulis

majid

4. dammah + wau mati, ditulis G (dengan garis di atas)

(s B

ditulis

Sfurid

Vokal rangkap:

1. fathah + ya mati, ditulis ai

ditulis

bainakum

2. fathah + wau mati, ditulis au

-

Js

ditulis

qaul

Vokal-vokal pendek yang berurutan dalam satu kata, dipisahkan dengan

apostrof.
Al ditulis a’antum
e ditulis u’iddat
A3 S% Al ditulis | la'in syakartum
Kata sandang Alif + Lam

1. Kata sandang Alif + Lam

Ol

ditulis

al-Qur’an

el

-

ditulis

al-Qiyas

2. Bila diikuti huruf syamsiyyah, sama dengan huruf qamariyah.

el

ditulis

al-syams

sland)

ditulis

al-sama’

XVIII




IX.

XI.

Huruf Besar

Huruf besar dalam tulisan Latin digunakan sesuai dengan Ejaan Yang

Disempurnakan (EYD

Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat dapat ditulis menurut

penulisannya

o= o8l ¢ 53| ditulis

zawi al-Furiid

Al J o ditulis

ahl as-Sunnah

Pengecualian

Sistem transliterasi ini tidak berlaku pada:

1. Kosakata Arab yang sudah umum digunakan dalam Bahasa

Indonesia dan tercantum dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia,

seperti hadis, lafaz, shalat, zakat, dan sebagainya.

2. Judul buku yang mengandung kata-kata Arab namun telah

dilatinkan oleh penerbit, misalnya Al-Hijab, Figh Mawaris, Figh

Jinayah, dan sejenisnya.

3. Nama penulis yang memakai nama berunsur Arab tetapi berasal dari

negara yang menggunakan huruf Latin, seperti Quraish Shihab,

Ahmad Syukri Soleh, dan lain-lain.

4. Nama penerbit di Indonesia yang memakai istilah Arab, misalnya

Mizan, Hidayah, Taufiq, Al-Ma’arif, dan sebagainya.

XIX



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL...ccocuiiiiinnnncssnicssnssssssssssssasssssssssssssssssasssssssssssssess I
HALAMAN PENGESAHAN II
SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI.......cccceevervuinrersecsuessersessansaens 11}
SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI v
MOTTO \Y%
HALAMAN PERSEMBAHAN .......coovininrennensnissanssessanssssssssassses VI
ABSTRAK ...uuiiiticiiceisticsnisesssisssissesssncsssssssssessssssssssessssssssssssssess v
KATA PENGANTAR ....ccouiiiirinnicseinecsnicssisesssessssssssssssssssssssssssns XI
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN.......ccccceeeeinnnces X1V
DAFTAR ISI. P B/ T XX
BAB I PENDAHULUAN ...cccovvinnuininsuissenssessssssssssssssssssssssssssssasssssses 1
A.  Latar Belakang...........cccoooiiiiiiiiiiiieee e 1
B. Rumusan Masalah ...........cccccooviiiiiiiiniiecece e 6
C.  Tujuan Penelitian ...........ccccuveeiieeeiieeciiieeiieecee e 6
D.  Manfaat penelitian ...........ccecueereeeecieerieniieieeieeeee e 6
E. Tinjauan Pustaka........c.cccooiiiiiiiiiniiieeceecece e 7
F. Metode Penelitian ............cooooeviiiiiiniiiniiiiiiniccccceee 13
1. Jenis dan Sifat Penelitian...........cocccoooeiiiniiiniiniciiene, 13

2. Sumber Data ......c.oooiiiiiiiiii e 14

3. Teknik Pengumpulan Data dan Pengolahan Data.............. 16

4. Teknik Analisis Data........cccccceviiiiiiiiiinieiieieeeee e, 17

G. Sistematika Pembahasan .............ccccoeviiniiiiiiiniiiiiieee, 17
BAB II KONSEP SULUK DALAM TASAWUF ISLAM DAN
TASAWUF JAWA ......ccinvinnrisnnnensnicsaissnnssesssssssssssssssssssssssssssssssssssans 20
A. Konsep Suluk Dalam Tasawuf Islam...........ccccccevriviinnnennne. 20
1. Pengertian Suluk secara Etimologis dan Terminologis .....20

2. Tahapan Suluk ..........cccocoiiiiiieiiiieeee e 22

3. Praktik Suluk Dalam Tarekat............ccoecveriieiieniiniiennns 26

B.  Suluk Dalam Tradisi Tasawuf Jawa..........ccceeveeeviienierniiennnne 29
1. Pengertian Suluk Dalam Tasawuf Jawa...........cccccocervuennnee 30

2. Pengertian dan Akar Tasawuf Jawa .......c.cccoceeviniininnnnnn. 32

3. Ajaran Pokok Tasawuf Jawa..........cccceevuveevciveencieeniieee, 36

4. Tokoh-tokoh Tasawuf Jawa ........cccceeeiiiiiniiiniiiiiieniceen, 41

XX



BAB III PERJALANAN SPIRITUAL (SULUK) DALAM SERAT
DEWA RUCI DAN SULUK LINGLUNG SUNAN KALIJAGA ....51

A.

B.

1
2
3.
4
1
2.
3

4.

Serat Dewa RUCT ..........cccoeueeveieiiiiiiiieeiceeeeee e 51
Pengantar Tentang Serat Dewa RUCT ...........cccueevueeennnnnn. 51
Sinopsis Serat Dewa RUCT ..........c..cccecueeecveeecieeeiieeeieeeees 55
Tokoh Bima sebagai Salik ..........cccoceevevveevieeeiiieeieeeiiens 61
Tahapan Suluk Dalam Serat Dewa Ruci..................c......... 66

Sultk LINGIURG ... 78
Pengantar Tentang Suluk Linglung ...............cccooeevveveunenn. 78
Sinopsis Suluk Linglung ..............cccoeeeevevveecienieeinennnns 81
Representasi Sunan Kalijaga Sebagai Salik..................... 111

Tahapan Suluk Sunan Kalijaga Dalam Suluk Linglung... 113

BAB IV ANALISIS KOMPARATIF PERJALANAN SPIRITUAL
(SULUK) DALAM SERAT DEWA RUCI DAN SULUK
LINGLUNG ...uuouuunuenuvnsunsrensaissensessssssasssssssssssssssssssssssssssssssssssssssas 126

A. Persamaan Konsep Suluk dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk

LiNGIUNG ...ttt 126

1. Tujuan Akhir SuluK.........ccooveiiiiiiniiiiiieee e 126

2. Struktur Tahapan Suluk ............ccccoooiiiiiiiniiee 129

3. Mujahadah dan Riyadah....................ccoouvveveveceeencnenannne. 134

4. Peran Guru/Mursyid dalam Bimbingan Spiritual............ 135

5. Penggunaan SimboliSme ..........c.cccoceeviviieniininiienicneee. 137

6. Konsep “Mati Sajroning Urip”........ccccoceevveeiviieinieennnne. 138

B.  Perbedaan Suluk dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung
............................................................................................ 140

1. Latar Belakang TOKOR.........c.ccovvviiviiiiniiicciee e 140

2 JRgGEN ENE.... I\ AL LB AARL. T A 142

3. Nuansa Filosofis dan Sumber Ajaran yang Menonjol..... 143

4. Ekspresi dan Media Penyampaian Utama........................ 144

C. Relevansi Konsep Suluk dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk
Linglung Sunan Kalifaga ..............cccccooveeeeeeeciesiienieeiiennnns 146
BAB V KESIMPULAN DAN SARAN....ccccinecrerrensuncsnessecsaecsnenns 150
A, KesImPulan........ccooceeriiiiiieniecee e 150
B, Saran ... 151
Daftar Pustaka .........coueiceenveeinsnninnennnicsinnniinnensssecsensssnssescsseessens 153
DAFTAR RIWAYAT HIDUP 160

XXI



BAB1
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Di tengah arus globalisasi dan pesatnya kemajuan teknologi, pada
saat ini masyarakat modern dihadapkan pada berbagai persoalan sosial
yang kompleks, seperti krisis identitas, degradasi moral, dan
kekosongan spiritual. Perubahan sosial yang berlangsung secara cepat
telah menggeser orientasi hidup banyak individu dari nilai-nilai hakiki
menuju pola hidup yang serba praktis, instan, dan materialistik. Dalam
konteks ini, nilai-nilai spiritual yang dahulu menjadi fondasi dalam
membentuk karakter dan jati diri manusia kini semakin terpinggirkan.
Akibatnya, banyak individu, khususnya generasi muda, mengalami
keterasingan dari dirinya sendiri, kehilangan arah hidup, serta semakin
jauh dari akar budaya dan warisan spiritual bangsanya.'

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) suluk merupakan
“jalan ke arah kesempurnaan batin” atau “pengasingan diri” (khalwat)
dalam dunia tasawuf.? Secara etimologis, kata “suluk” berarti “jalan
atau cara”, bisa juga diartikan “kelakuan atau tingkah laku”, sehingga
husn as-suluk berarti “kelakuan yang baik”. Kata “suluk” adalah bentuk
masdar yang diturunkan dari bentuk verba salaka yasluku yang secara

harfiah mengandung beberapa arti, yaitu “memasuki, melalui jalan,

! Muhammad Rasyid Ridho, “Krisis Spiritual di Era Modern,” Dalam
Kumparan.com, diakses 22 April 2025.

2 “KBBI VI Daring,” diakses 9 Juni 2025,
https.//kbbi.kemdikbud.go.id/entri/suluk.

1



bertindak, dan memasukkan”.®> Tujuan dari suluk adalah tercapainya

tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) hingga akhirnya meraih ma rifatullah,
yaitu pengenalan batiniah terhadap Tuhan. Dalam perjalanan ini,
seorang salik dituntut untuk membersihkan hati dari sifat-sifat tercela,
memperkuat amal saleh, dan menumbuhkan rasa cinta kepada Allah
secara murni.

Tasawuf Jawa merupakan ekspresi khas Islam Nusantara yang
memadukan ajaran Islam dengan budaya lokal melalui simbol, laku
batin, dan narasi yang sarat makna.* Di antara teks-teks klasik yang
merepresentasikan perjalanan spiritual tersebut adalah Serat Dewa Ruci
dan Suluk Linglung karangan dari Sunan kalijjaga. Keduanya
merupakan warisan sastra yang tidak hanya bernilai estetis dan historis,
tetapi juga filosofis dan sufistik.

Pewayangan dan teks-teks suluk klasik Jawa merupakan warisan
budaya yang kaya akan nilai-nilai spiritual dan ajaran sufistik. Di antara
karya-karya tersebut, Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung menempati
posisi penting sebagai refleksi dari perjalanan suluk atau laku batin
dalam tasawuf Jawa. Serat Dewa Ruci menggambarkan perjalanan
Bima dalam mencari kebenaran sejati melalui simbol-simbol mistik,
seperti lautan sebagai lambang kedalaman jiwa, dan pertemuannya
dengan Dewa Ruci sebagai perwujudan diri sejati yang telah

tercerahkan melalui simbol-simbol mistik, sementara Suluk Linglung

3 “Suluk - Ensiklopedia Islam,” diakses 9 Juni 2025,
https.//ensiklopediaislam.id/suluk/.

4 Simuh, Sufisme Jawa: Taransformasi Tasawuf Islam Ke Mistik Jawa (Jakarta:
Kepustakaan Populer Gramedia, 2019), hlm. 253.



berisi laku spiritual Sunan Kalijaga dalam meninggalkan kehidupan
duniawi menuju ma rifatullah.

Serat Dewa Ruci adalah karya sastra Jawa klasik yang
menawarkan wawasan mendalam tentang spiritualitas dan pencarian
makna hidup. Narasi Dewa Ruci, yang menjadi referensi bagi para
dalang dan pendongeng saat ini, didasarkan pada karya-karya
Yasadipura I dari Surakarta (yang disebut-sebut sebagai guru dari
pujangga Ranggawarsita) yang hidup pada masa pemerintahan
Pakubuwono III (1749-1788) dan Pakubuwono IV (1788-1820).
Yasadipura I dijuluki sebagai pujangga “penutup” Keraton Surakarta.’
Kisah ini menggambarkan perjalanan spiritual dari salah satu tokoh
pandawa dalam epos mahabarata yang bernama Bima dalam mencari
kebenaran sejati dan bertemu dengan Dewa Ruci, yang memberikan
pencerahan dan pemahaman mendalam tentang hakikat hidup dan
spiritualitas. Dalam konteks budaya Jawa, Serat Dewa Ruci memiliki
makna spiritual yang dalam dan mengajarkan tentang kebijaksanaan,
keberanian, dan pencarian jati diri yang tulus.

Dalam budaya Jawa, kisah dalam Serat Dewa Ruci mempunyai
arti yang sangat penting, khususnya dalam konteks praktik wayang
purwa. Bima, salah satu dari lima Pandawa dalam epos Mahabharata,
menjadi subjek kisah ini. Dia adalah pencari kebenaran tertinggi dan
makna keberadaan. Dalam Serat Dewa Ruci, diceritakan bahwa Durna,

guru Bima, memberinya tugas untuk mencari lokasi 7irta Prawitasari

5 Rico Surya Putra Susila, “[Javanologi Explore] Cerita Wayang: Dewa Ruci,”
PUI  Javanologi Kajian Tradisi Jawa, diakses 22  April 2025,
https./fjavanologi.uns.ac.id/2022/11/28/dewa-ruci.



yang juga dikenal sebagai air suci kehidupan. Bima harus mengatasi
banyak cobaan dan kesengsaraan dalam perjalanannya sebelum
menemukan sosok kecil bercahaya yang dikenal sebagai Dewa Ruci di
dalam lautan. Bima belajar tentang ketuhanan, keaslian diri, dan makna
hidup sebenarnya dari Dewa Ruci dalam perjumpaannya ini, yang
merupakan pengalaman yang mencerahkan baginya. Kebanayakan
masyarakat Jawa mempelajari keutamaan pengendalian diri, refleksi,
dan spiritualitas melalui cerita ini. Selain itu, Dewa Ruci membahas
pelajaran mendalam dari mistisisme Jawa, menyoroti pentingnya
perjalanan batin menuju pemahaman yang lebih dalam tentang diri
sendiri dan kosmos. Selain sebagai sebuah karya seni pertunjukan,
kisah ini merupakan perwujudan cara hidup masyarakat Jawa. ©
Dalam Serat Dewa Ruci tidak hanya menceritakan perjalanan
Bima dalam mencari “Ilmu Sejati” namun juga menunjukkan
bagaimana spiritualitas dapat membantu seseorang dalam mencari
kebenaran dan makna hidup. Dalam perjalanannya, Bima harus
mengatasi banyak cobaan dan kesengsaraan, yang pada hakikatnya
adalah simbolisasi dari upaya untuk mengalahkan segala hawa nafsu
yang bersarang di dalam dirinya sendiri. Melalui perjalanannya, Bima
belajar tentang ketuhanan, keaslian diri, dan makna hidup sebenarnya
dari Dewa Ruci, yang merupakan pengalaman yang mencerahkan
baginya. Serat Dewa Ruci juga menawarkan wawasan tentang

spiritualitas Jawa yang sinkretik, yang tergambar dalam Serat Dewa

6 Afrizal Ulinnuha, “Makna Hidup Orang Jawa Yang Menjadikan Dewa Ruci
Sebagai Falsafah Hidup” (Universitas Islam Indonesia, 2017).



Ruci. Dalam konteks religi masyarakat Jawa, Kisah Dewa Ruci
merupakan representasi terbaik dari wacana mistisisme Jawa, yang
didasarkan pada bentuk-bentuk spiritualitas atau mistisisme yang
sinkretik.

Suluk Linglung merupakan salah satu karya sastra jawa klasik
yang ditulis oleh Iman Anom seorang pujangga dari Surakarta yang
masih keturunan dekat dari Sunan Kalijaga. Tahun 1806 Caka/1884 M.’
Dalam Suluk Linglung merepresentasikan perjalanan batin yang sangat
mirip dengan lakon Dewa Ruci. Dalam karya ini, mengisahkan
perjalanan Raden Said atau yang lebih dikenal dengan Sunan Kalijaga
meninggalkan jabatan duniawi dan memulai suluk, yakni laku batin
untuk mencapai ma rifatullah (pengenalan terhadap Tuhan). Laku ini
mencakup pengendalian hawa nafsu, perenungan diri, dan keterasingan
dari hiruk-pikuk dunia, yang pada hakikatnya selaras dengan perjalanan
Bima dalam kisah Dewa Ruci. Dalam kisah Dewa Ruci, Bima harus
menyelam ke dalam samudra untuk menemukan “Tirta Prawitasari”,
air kehidupan yang melambangkan pengetahuan sejati. Di sana ia
bertemu Dewa Ruci (wujud dirinya yang sejati dan kecil) yang
kemudian membimbingnya memahami hakikat diri dan ketuhanan.
Penggambaran simbolik ini sangat berdekatan dengan ajaran Sunan
Kalijjaga yang menyampaikan makna spiritual melalui medium

kebudayaan Jawa, seperti tembang, wayang, dan suluk.

7 Iman Anom, Suluk Linglung: Sunan Kalijaga (Syeh Malaya) Terj. Muhammad
Khafid Kasri (Jakarta: Balai Pustaka Jakarta, 1993).



B.

Baik Suluk Linglung maupun lakon Dewa Ruci sama-sama
menggunakan struktur narasi perjalanan sebagai simbol dari pencarian
spiritual manusia. Keduanya menekankan pentingnya menyelami batin
atau sisi terdalam dari diri manusia untuk memperoleh pemahaman
tentang Tuhan. Laku suluk yang digambarkan dalam Suluk Linglung
mencerminkan proses mati sajroning urip, yaitu kemampuan seseorang
untuk menundukkan ego duniawi dan menjalani kehidupan yang
dipenuhi kesadaran spiritual. Konsep ini dapat dipahami secara paralel
dengan kisah Bima yang menyelam ke dasar laut untuk mendapatkan
pengetahuan sejati, sebuah simbolisasi dari laku spiritual menuju
pencerahan dan penyatuan dengan hakikat ketuhanan. Dengan
melakukan studi komparatif atas dua teks tersebut, penelitian ini
bertujuan untuk memahami bagaimana konsep suluk dipahami,
dijalankan, dan dimaknai dalam kerangka tasawuf Jawa.

Rumusan Masalah

Penelitian ini menitikberatkan pada dua pokok permasalahan
utama:

1. Bagaimana konsep suluk digambarkan dalam Serat Dewa Ruci dan

Suluk Linglung?

2. Apa persamaan dan perbedaan antara konsep suluk dalam kedua

teks tersebut?

C. Tujuan Penelitian

1. Mengidentifikasi dan menjelaskan konsep suluk dalam Serat
Dewa Ruci dan Suluk Linglung.
2. Membandingkan kedua teks dalam menggambarkan konsep suluk

dalam tasawuf Jawa.

D. Manfaat penelitian



Dari sudut pandang akademis, studi ini diharapkan mampu
memajukan tasawuf dan studi budaya Jawa. Penelitian ini juga
memperluas pemahaman tentang integrasi nilai-nilai sufistik dalam teks
sastra Jawa klasik. Kajian ini juga membuka ruang dialog antara tradisi
sufisme Islam dan seni tradisional sebagai medium dakwah dan
pendidikan spiritual.

Secara filosofis, penelitian ini diharapkan mampu mengungkap
relevansi nilai-nilai spiritual dalam warisan budaya Jawa dengan
kehidupan manusia kontemporer. Nilai-nilai seperti pencarian jati diri,
pengendalian hawa nafsu, laku hidup sederhana, serta penyatuan
dengan Tuhan memiliki makna universal dan aplikatif dalam
membangun karakter yang luhur dan religius. Penelitian ini juga
memperdalam pemahaman tentang ajaran Sunan Kalijaga yang
menekankan pentingnya kebudayaan sebagai jalan dakwah dan
spiritualitas sebagai inti dari peradaban.

Secara kultural, penelitian ini berkontribusi dalam upaya
pelestarian dan revitalisasi nilai-nilai kearifan lokal yang bersumber
dari tradisi Islam Jawa. D1 tengah arus modernisasi yang seringkali
mereduksi makna kebudayaan, kajian ini dapat menjadi salah satu cara
untuk mengangkat kembali peran spiritualitas dalam kesenian
tradisional. Penelitian ini juga dapat menjadi referensi dalam
pendidikan karakter berbasis budaya lokal serta sumber inspirasi bagi
generasi muda dalam mengenali kembali akar budaya dan spiritualitas
bangsanya.

E. Tinjauan Pustaka
Penelitian ini berfokus pada pengkajian konsep suluk pada Serat

Dewa



Ruci dan Suluk Linglung, dua teks sufistik di dalam tradisi Jawa.
Fokus penelitian adalah membandingkan struktur, nilai, dan makna
suluk dalam kedua teks tersebut sebagai bentuk laku spiritual menuju
makrifat. Sehubungan dengan itu, peneliti meninjau beberapa karya dan
penelitian terdahulu yang relevan sebagai pijakan awal untuk
mengidentifikasi celah penelitian dan memperkuat landasan konseptual
kajian ini.

Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Rohmad Sri Yunianto
dalam skripsinya myang berjudul “ Aspek Mistik Dalam Serat Dewa
Ruci”. Penelitian dari skripsi tersebut menggunakan metode kualitatif,
adapun hasil dari penelitian ini telah menggambarkan bagaimana aspek
mistik yang terkandung dalam Serat Dewa Ruci, dimana dalam Serat
Dewa Ruci ini terdapat suatu ajaran yang bersifat simbolik mengenai
usaha manusia mencapai ma’rifat dengan Tuhan.®

Kedua, penelitian yang dilakukan oleh Nasihin Aziz Raharjo
dalam skripsinya yang berjudul “Analisis Semiotik Serat Dewa Ruci”.
Dari penelitian yang menggunakan metode penelitian kualitatif
deskriptif analitis ini1 Disimpulkan bahwa isi dari Serat Dewa Ruci sarat
dengan ajaran tasawuf falsafi, yang dalam tradisi Jawa dikenal sebagai
mistik kejawen. Berbagai simbol yang termuat di dalamnya
mencerminkan proses tirakat dan perjalanan batin yang harus ditempuh

seseorang untuk mencapai kesempurnaan spiritual dan kemurnian jiwa.

8 Rohmad Sri Yunanto, “Aspek Mistik Dalam Serat Dewa Ruci” (Skripsi IAIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003).



Kisah Dewa Ruci pun banyak dijadikan pedoman oleh masyarakat Jawa
dalam usaha menemukan jati diri manusia.’

Ketiga, penelitian yang dilakukan oleh Teguh Santoso DS dan
Betty Mauli Rosa Bustam dalam artikel jurnal dengan judul “Nilai-nilai
Pedidikan Dalam Kisah Pewayangan Dewa Ruci. Penelitian dalam
artikel ini membahas nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam
kisah wayang purwa, khususnya pada lakon Dewa Ruci. Kajian ini
menggunakan  metode studi  kepustakaan  dengan  tujuan
mendeskripsikan berbagai nilai pendidikan yang dapat dipetik dari
kisah tersebut serta relevansinya terhadap sistem pendidikan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa dalam lakon Dewa Ruci terdapat
sejumlah nilai penting, antara lain ketekunan, kegigihan, keyakinan,
serta kepercayaan terhadap pilihan ilmu pengetahuan (termasuk
kesenian). Selain itu, penelitian ini menegaskan bahwa lembaga
pendidikan dan guru berperan sebagai fasilitator serta sarana dalam
membantu peserta didik mencapai tujuan pendidikan.'®

Keempat, penelitian yang dilakukan oleh Danu Adi Setiawan
dalam skripsinya dengan judul “Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam
Lakon Wayang Serat Dewa Ruci”. Penelitian dengan metode kualitatif
ini mengungkapkan berbagai nilai yang terkandung dalam lakon
wayang Serat Dewa Ruci serta keterkaitannya dengan pendidikan

agama Islam. Hasil kajan menunjukkan bahwa dalam lakon tersebut

° Nasihin Aziz Raharjo, “Analisis semiotik Serat Dewa Ruci” ( Skripsi UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta: Fakultas [lmu Dakwah dan [lmu Komunikasi, 2011).

10 Amrih Tuti Lestari dan Betty Mauli Rosa Bustam, “Nilai-nilai pendidikan
Dalam Kisah Pewayangan Dewa Ruci,” Al-Hasanah : Islamic Religious Education
Journal 7, no. 1 (2022): hlm. 1-16.



10

terdapat beragam nilai pendidikan Islam, antara lain nilai tauhid, nilai
akhlak, dan nilai sosial kemanusiaan.'!

Kelima, penelitian yang dilakukan oleh Yasinta Nur Aulia dalam
skripsinya yang berjudul “Nilai-nilai sufistik Dalam Serat Dewa Ruci”.
Penelitian yang menggunakan metode kualitatif ini menghasilkan
penemuan bahwa: Pertama, terjadi proses akulturasi pemikiran mistik
dalam penulisan Serat Dewa Ruci yang merupakan pengembangan dari
Serat Nawaruci, sebuah naskah prosa kuno. Proses ini menggambarkan
peralihan konsep mistik dari tradisi Siwa-Budha menuju Islam Jawa
yang dipadukan dengan nilai-nilai sufistik, kemudian diterapkan dalam
kehidupan masyarakat Islam sebagai dasar spiritual dalam menjalani
kehidupan. Konsep mistik dalam Serat Dewa Ruci mencerminkan
ajaran mistik Islam yang berpadu dengan mistik Jawa, di mana
perjalanan batin sering digunakan sebagai simbol upaya mendekatkan
diri kepada Tuhan. Kedua, nilai-nilai sufistik yang terkandung dalam
Serat Dewa Ruci memiliki kedalaman dan keluhuran makna. Terdapat
empat aspek utama yang menjadi teladan, yaitu al-akhlag al-karimah,
ilmu dan amal, hakikat, serta ma’rifat. Nilai-nilai tersebut diperoleh
melalui perjuangan tokoh Bima yang harus menghadapi berbagai ujian
dan rintangan dalam pencariannya terhadap Air Kehidupan.'?

Keenam, penilitian yang dilakukan oleh Muhammad Satriyo Ulil
Albab dalam skripsinya yang berjudul “Wahdat al Wujud Tbn Arabi

' Danu Ady Setyawan, “Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam Lakon Wayang
Serat Dewa Ruci” (Skripsi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018).

12 Yasinta nur Aulia, “Nilia-nilai Sufistik dalam Serat Dewa Ruci” (Skripsi
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2022).



11

Dalam pewayangan lakon Dewa Ruci”. Penelitian ini merupakan studi
kepustakaan yang berupaya merefleksikan makna serta nilai-nilai
filosofis yang terkandung dalam Pewayangan Lakon Dewa Ruci
sebagai sumber utama, dengan menggunakan perspektif Wahdat al-
wujiid Ibn Arabi. Hasil kajian ini menunjukkan, pertama, bahwa konsep
Wahdat al-wujitd menurut Ibn Arabi menggambarkan kesatuan antara
Tuhan dan hamba-Nya yang dicapai melalui perjalanan spiritual
seorang manusia dalam menempuh berbagai tahapan kedekatan dengan
Rabb-nya. Kedua, Lakon Dewa Ruci merupakan kisah pewayangan asli
nusantara yang menceritakan perjalanan tokoh Pandawa bernama Bima
dalam pencariannya terhadap makna kawruh Sangkan Paraning
Dumadi. Ketiga, pengalaman Bima dalam lakon tersebut
menggambarkan berbagai peristiwa di luar batas nalar manusia, namun
sejatinya merupakan karunia Ilahi berupa pertemuan langsung
(muwajahah) dengan Tuhan.'?

Ketujuh, penelitian yang dilakukan oleh Eko Setiawan dalam
sebuah artikel jurnal yang berjudul “ Makna Filosofi Wayang Purwa
Dalam Lakon Dewa Ruci”. Dalam artikel ini menguak bagaimana
makna filosofi yang terdapat pada Lakon Dewa Ruci. Dengan metode
penelitian kualitatif, penelitian ini menghasilkan penemuan bahwa
Dalam kisah ini termuat amanat ajaran konsepsi manusia, konsepsi
Tuhan, dan bagaimana manusia menuju Tuhan. Secara filosofis, Kisah

Dewa Ruci menggambarkan perjalanan batin yang harus ditempuh

13 Muhammad Satriyo Ulil Albab, “Wahdat al-Wujud Ibn Arabi dalam
Pewayangan Lakon Dewa Ruci” (Skripsi Fakultas Filsafat Universitas Gajah Mada
Yogyakarta, 2022).



12

manusia dalam upaya mengenali jati dirinya, yakni proses pencarian
sangkan paraning dumadi sebagai asal dan tujuan hidup, yang berujung
pada penyatuan antara hamba dan Tuhannya atau manunggaling kawula
Gusti.'

Kedelapan, penelitian yang dilakukan oleh Edy Suprayitno dalam
sebuah artikel jurnal tentang “Revitalisasi Nilai Kekerabatan Budaya
Jawa dalam Naskah Serat Dewa Ruci Karangan R.Ng. Yasadipura I”.
Desain penelitian ini menggunakan deskriptif kualitatif. Adapun hasil
dari penelitian ini berupa adanya sikap yang menjunjung nilai
kekerabatan melalui alur cerita dan karakter tokoh-tokoh dalam Kisah
Dewa Ruci. Dimana nilai-nilai tersebut harusnya menjadi pedoman
hidup yang sarat akan budaya kekerabatan.'

Kesembilan, penelitian yang diteliti oleh Pustyadara Pramana Putri
pada skripsinya yang berjudul “Perbandingan Fakta Cerita Dewaruci
dan Suluk Linglung Sunan Kalijaga”. Dalam Penelitian ini membahas
perbandingan fakta cerita Serat Dewaruci dan Suluk Linglung Sunan
Kalijaga yang bertujuan untuk mendeskripsikan persamaan dan
perbedaan Serat Dewaruci dan Su/uk Linglung Sunan Kalijaga melalui
perbandingan fakta cerita yang meliputi penokohan, latar dan alur. Hasil

dari penelitian ini menunjukan bahwa terdapat persamaan penokohan,

14 Eko Setiawan, “Makna Filosofi Wayang Purwa Dalam Lakon Dewa Ruci,”
Kontemplasi: Jurnal llmu-Ilmu Ushuluddin 5, no. 2 (7 Desember 2017): hlm. 399—
418.

15 Edy Suprayitno, “Revitalisasi Nilai Kekerabatan Budaya Jawa dalam Naskah
Serat Dewa Ruci Karangan R.Ng. Yasadipura I,” Jurnal KATA 1, no. 1 (Mei 2017):
hlm. 56-63.



13

latar cerita, dan alur cerita dalam Serat Dewaruci dan Suluk Linglung
Sunan Kalijaga.'®

Namun, dari semua penelitian yang telah dilakukan, belum
ditemukan kajian yang secara spesifik membandingkan konsep suluk
dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung secara filosofis. Penelitian
ini berbeda karena menggunakan pendekatan studi komparatif dengan
sudut pandang filosofis, yang tidak hanya menganalisis unsur naratif
atau simbolik, melainkan berusaha memahami suluk sebagai jalan
spiritual sistematis dalam tradisi tasawuf Jawa.

Penelitian ini berbeda dari penelitian-penelitian sebelumnya
terutama dari sisi pendekatan dan fokus kajian. Penelitian ini hampir
mirip dengan penelitian yang dilakukan Pustyadara Putri, dalam
penelitiannya lebih berfokus pada perbandingan unsur cerita secara
struktural, sementara penelitian ini lebih berorientasi pada konseptual
perjalanan spiritualitas (suluk) yang bersifat filosofis. Penelitian ini
menempatkan Suluk Linglung bukan hanya sebagai objek bandingan
naratif, melainkan sebagai bandingan secara filosofis atas kandungan
perjalanan spiritual antara Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung dalam
tasawuf Jawa. Dengan demikian, penelitian ini lebih mendalam dalam
mengupas dimensi makna suluk dan ajaran sufistik dalam kedua teks.

F. Metode Penelitian

1. Jenis dan Sifat Penelitian

16 Pustyadara Pramana Putri, “Perbandingan Fakta Cerita Dewaruci dan Suluk
Linglung Sunan Kalijaga” (Skripsi, Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri
Yogyakarta, 2013).



14

Penelitian ini bersifat penelitian kualitatif dengan pendekatan
filosofis-komparatif. Penelitian bertujuan untuk mengkaji secara
mendalam konsep suluk atau perjalanan spiritual dalam tasawuf
Jawa, sebagaimana yang direpresentasikan dalam Serat Dewa Ruci
dan Suluk Linglung karya Sunan Kalijaga. Pendekatan ini
menempatkan teks sebagai objek refleksi filsafat, khususnya dalam
menggali nilai, makna, dan struktur berpikir mengenai suluk
sebagai jalan menuju makrifatullah.

Penelitian kualitatif bertujuan untuk memberikan pemahaman
yang lebih mendalam dan menyeluruh tentang suatu fenomena, baik
itu dalam konteks sosial, budaya, atau perilaku individu.!’
Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti untuk menggali
makna-makna simbolik dan filosofis dalam teks, serta menjelajahi
konteks budaya dan spiritual yang melatarbelakangi kedua sumber
itu.

2. Sumber Data

Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data, yakni
sumber data primer dan sekunder. Pembagian tersebut bertujuan
untuk membedakan antara bahan utama yang menjadi objek kajian
langsung dan bahan pendukung yang digunakan untuk memperkaya
analisis dan memperluas wawasan teoritis. Sumber data primer

berisi teks-teks utama yang dianalisis secara langsung, sedangkan

""Hanif Hasan (dkk.). Penelitian Kualitatif: Metode Penelitian Kualitatif (Kab.
agam: Yayasan Tri Edukasi [lmiah, 2010), hlm. 7.



15

sumber data sekunder berisi literatur penunjang yang memberikan
konteks, kerangka konseptual, dan referensi ilmiah yang relevan.
Sumber data primer dalam penelitian ini meliputi dua teks
pokok, yakni Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung. Adapun sumber
primer yang pertama, penulis menggunakan naskah Serat Dewa
Ruci karya Yasadipura I berbentuk tembang macapat yang
diterjemahkan oleh Damar Shashangka dalam bukunya yang
berjudul  “Serat  Dewa  Ruci:  Sastrajendrahayuningrat

Pangruwating  Diyu”."®

Kemudian yang kedua, Penulis
menggunakan sumber data primer berupa naskah Suluk Linglung
Sunan Kalijaga (Syeh Melaya) karya Iman Anom, yang telah
diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia oleh Drs. M. Khafid
Kasri."

Serat Dewa Ruci merupakan karya sastra klasik Jawa yang
menggambarkan perjalanan batin tokoh Bima dalam usahanya
mencapai kebenaran sejati, yang penuh dengan simbolisme spiritual
dan ajaran tasawuf yang khas. Teks ini menjadi salah satu
representasi penting mistisisme Jawa yang telah mengalami
Islamisasi dalam bentuk sufistik. Sementara itu, Suluk Linglung
merupakan karya yang menggambarkan laku suluk Sunan Kalijaga,

yaitu perjalanan meninggalkan dunia lahiriah dan menempuh jalan

batin menuju makrifatullah. Ajaran makrifat Sunan Kalijaga

8 Damar Shashangka, Serat Dewa Ruci: Sastarjendyahayuningrat

Pangruwating Diyu (Yogyakarta: Narasi, 2019).
19 Anom, Suluk linglung: Sunan Kalijaga (Syeh Malaya) terj. M. Khafid Kasri,
hlm. 1.



3.

16

berlandaskan pada kitab Duryat yang ditulis oleh Sunan Kalijaga
yang kemudian disadur oleh Imam Anom menjadi Suluk Linglung >
Teks ini mencerminkan integrasi antara nilai-nilai sufisme Islam dan
simbol-simbol kebudayaan Jawa yang khas, sehingga menjadi
representasi ajaran suluk dalam versi Walisongo. Kedua teks
tersebut dianalisis secara langsung sebagai sumber primer.

Sumber data sekunder terdiri atas berbagai literatur ilmiah
yang berfungsi mendukung serta memperkaya pemahaman terhadap
teks-teks utama.Ini meliputi buku-buku tentang sufisme,
spiritualitas Jawa, pemikiran Sunan Kalijaga, serta penelitian
terdahulu terkait Serat Dewa Ruci. Artikel jurnal, skripsi, dan karya
akademik lainnya yang relevan juga digunakan untuk memberikan
perspektif tambahan dan landasan teoritis dalam analisis. Sumber
sekunder ini penting untuk menunjang penelitian dalam
membangun kerangka interpretasi serta menjamin validitas dan
kedalaman kajian.

Teknik Pengumpulan Data dan Pengolahan Data

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan
melalui metode dokumentasi, yakni dengan menelaah dan
menghimpun berbagai sumber tertulis yang relevan dengan topik
penelitian. Data yang terkumpul akan dibaca secara intensif, dicatat,
diklasifikasi, dan diinterpretasikan berdasarkan tema-tema spiritual
seperti suluk, ma rifat, mati sajroning urip, dan penyatuan dengan

Tuhan (manunggaling kawula gusti).

20 Anom, Suluk linglung: Sunan Kalijaga (Syeh Malaya) terj. M. Khafid Kasri,



17

4. Teknik Analisis Data

Studi ini menggunakan metodologi analisi filosofis-
komparatif. Pendekatan ini bertujuan untuk memahami dan
membandingkan konsep suluk yang termuat dalam Serat Dewa Ruci
dan Suluk Linglung secara mendalam dan reflektif. Analisis filosofis
dilakukan untuk mengungkap hakikat, nilai, serta struktur
pemikiran yang membentuk pandangan tentang perjalanan spiritual
(suluk) dalam kedua teks, khususnya dalam konteks tasawuf Jawa.
Sementara itu, pendekatan komparatif digunakan untuk melihat
persamaan dan perbedaan dalam dimensi suluk yang dikembangkan
masing-masing teks, baik dari segi tahapan, tujuan, maupun
simbolisme yang menyertainya.

Langkah-langkah analisis yang dilakukan mencakup: pertama,
klasifikasi data, yaitu mengumpulkan dan mengelompokkan
informasi relevan dari kedua teks, Serat Dewa Ruci dan Suluk
Linglung, untuk memahami alur cerita dan simbolisme di dalamnya.
Kedua, interpretasi, yaitu menafsirkan setiap simbol, peristiwa, dan
dialog dalam konteks makna spiritual dan budaya Jawa. Ketiga,
analisis filosofis, yaitu menelaah makna dan nilai-nilai yang
terkandung di dalam teks, seperti penyucian diri, makrifat, dan
penyatuan dengan Tuhan (manunggaling kawula Gusti), dalam
kerangka pemikiran filsafat Islam dan kebudayaan Jawa. Keempat,
analisis komparatif, yaitu membandingkan secara sistematis aspek-
aspek tersebut guna menyusun sintesis pemahaman mengenai suluk
dalam tradisi tasawuf Jawa sebagaimana tercermin dalam kedua
teks yang dikaji.

G. Sistematika Pembahasan



18

Penelitian ini akan dibagi menjadi lima segmen utama yang saling
terkait agar informasinya lebih mudah dipahami. Latar belakang topik,
rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan pustaka, dan
metodologi penelitian dijelaskan di bab pertama, Pendahuluan. Urgensi
dan arah umum penelitian dijelaskan di bab ini, yang juga memberikan
landasan filosofis dan metodologis.

Bab kedua membahas tentang konsep su/uk dalam tradisi tasawuf
Islam dan tasawuf Jawa. Di bagian ini akan dijelaskan pengertian suluk
secara umum, serta bagaimana konsep tersebut dipahami dan
dijalankan dalam tradisi kejawen dan sufisme Islam. Kajian ini menjadi
landasan teoritis yang penting untuk menafsirkan struktur nilai dan
makna dalam Serat Dewa Ruci maupun dalam Suluk Linglung karya
Sunan Kalijaga.

Bab ketiga akan mengupas perjalanan spiritual (suluk) yang
terkandung dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung Sunan
Kalijaga. Dalam bab ini, penulis akan menganalisis berbagai simbol,
tokoh, dan alur cerita yang menggambarkan perjalanan spiritual Bima
dan Sunan Kalijaga dalam mencapai hakikat sejati. Penafsiran terhadap
kisah ini akan difokuskan pada aspek mistik dan reflektif yang
merepresentasikan ajaran perjalanan spiritual dalam budaya Jawa.

Selanjutnya, bab keempat, yang membandingkan Serat Dewa Ruci
dengan Suluk Linglung, merupakan bagian inti kajian ini. Pembahasan
diarahkan pada perbandingan konsep suluk dalam kedua teks, baik dari
segi struktur perjalanan, simbolisme, nilai-nilai spiritual, maupun
tujuan akhirnya. Tujuannya adalah untuk menyoroti kesinambungan,

perbedaan, dan kekayaan ajaran sufistik dalam tasawuf Jawa



19

sebagaimana tercermin dalam dua bentuk ekspresi sastra tersebut. Aku
masih sepe

Bab terakhir, berisi simpulan dari hasil analisis dan temuan-
temuan penting dalam penelitian. Selain itu, juga disampaikan saran-
saran untuk penelitian lanjutan, khususnya terkait kajian spiritualitas

dalam budaya lokal dan pendekatan Islam kultura



BAB YV
KESIMPULAN DAN SARAN

A. Kesimpulan

Berdasarkan analisis komparatif terhadap Serat Dewa Ruci dan

Suluk Linglung, penelitian ini menyimpulkan dua hal pokok sesuai

dengan rumusan masalah yang diajukan:

1.

Kedua teks ini memandang suluk sebagai proses penyucian diri,
pengendalian hawa nafsu, dan pencarian jati diri sejati yang
berujung pada penyatuan dengan Tuhan (manunggaling kawula
Gusti). Dengan menggunakan simbol dan narasi perjalanan, baik
tokoh Bima dalam Serat Dewa Ruci maupun Sunan Kalijaga dalam
Suluk  Linglung merepresentasikan usaha manusia untuk
menundukkan ego duniawi dan meraih kesadaran spiritual yang
lebih tinggi.

Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung sama-sama menekankan
perjalanan spiritual seorang salik untuk mencapai ma rifatullah
melalui tahapan syariat, tarekat, hakikat, dan makrifat. Adapun
perbedaannya, Serat Dewa Ruci mengusung corak simbolis-
mitologis dengan akar sinkretisme Siwa-Buddha yang kemudian
diislamkan, sehingga lebih menekankan aspek simbolisme budaya
Jawa dalam mengungkap perjalanan batin. Sementara itu, Suluk
Linglung lebih bercorak historis-religius karena lahir dari tradisi
Walisongo, dengan kerangka tasawuf Islam yang lebih eksplisit dan
sistematis. Dengan demikian, perbandingan kedua teks ini
menunjukkan kesinambungan antara budaya lokal dan ajaran

sufistik Islam, sekaligus memperlihatkan kekayaan warisan spiritual

150



151

Jawa dalam memaknai suluk sebagai jalan menuju pencerahan batin

dan kedekatan dengan Tuhan.

B. Saran

Penelitian ini telah mengkaji konsep perjalanan spiritual dalam

tasawuf jawa melalui karya sastra Jawa klasik yaitu Serat Dewa Ruci

dan Suluk Linglung Sunan Kalijaga, namun penulis menyadari bahwa

penelitian ini masih jauh dari kata sempurna, maka dari itu peneliti

mengharapkan kritik dan saran yang bersifat membangun untuk

menyempurnakan penelitian ini.

Berdasarkan temuan dan simpulan dari penelitian ini, berikut

adalah beberapa saran yang dapat dipertimbangkan untuk

pengembangan lebih lanjut dan pemanfaatan hasil penelitian:

1.

Bagi para akademisi dan peneliti, kajian ini diharapkan dapat
menjadi pijakan awal untuk menggali lebih dalam dimensi tasawuf
Jawa melalui pendekatan interdisipliner, seperti kajian budaya,
estetika, dan filsafat lokal. Studi terhadap karya-karya lain seperti
Serat Centhini, Serat Wedhatama, maupun suluk-suluk pesantren
tradisional dapat memperkaya pemahaman tentang keragaman
ekspresi tasawuf di Nusantara.

Bagi masyarakat umum, khususnya generasi muda, pemahaman
terhadap teks-teks seperti Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung
penting untuk memperkuat kesadaran spiritual sekaligus mengenali
warisan budaya sendiri. Nilai-nilai seperti pengendalian diri,
kesederhanaan, dan pencarian jati diri spiritual masih sangat relevan

untuk dijadikan pedoman dalam kehidupan modern.

. Penelitian lebih lanjut dapat diarahkan pada studi implementatif

mengenai bagaimana nilai-nilai suluk dalam kedua teks tersebut



152

diterapkan dalam kehidupan pesantren, pendidikan karakter, atau
seni pertunjukan tradisional, sehingga warisan tasawuf Jawa tidak
hanya menjadi objek kajian teoritis tetapi juga praksis yang hidup

dalam masyarakat kontemporer.



153

Daftar Pustaka

A.H. Jones. “Sufism as a Category in Indonesian Literature and History on
JSTOR.” Journal of Southeast Asian History 2, no. 2 (1961).

Ahmad, Abdul Fattah Sayyid. Tasawuf antara Al-Ghazali dan Ibnu
Taimiyah. Jakarta: Khalifa, 2005.

Al-Ghazali, Imam. Ihya’ Ulumiddin Jilid 4 Kejaiban Kalbu Terj. Ismail
Yakub. Jakarta: Republika Penerbit, 2011.

Almirzanah, Syafaatun. “God, humanity and nature: Cosmology in Islamic
spirituality.” HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 2020.

Anom, Iman. Suluk linglung: Sunan Kalijaga (Syeh Malaya) terj. M. Khafid
Kasri. Jakarta: Balai Pustaka, 1993.

Anwar, M. sholihin Rosihon. //mu Tasawuf. Bandung: Pustaka Setia, 2011.

Apriliani, Wella Ayu. “Tasawuf dalam Layar Wayang: Mengupas Makna
Spiritual Dewa Ruci.” Jurnal Riset Agama 4, no. 3 (2024).
https://doi.org/10.15575/JRA.V413.40918.

Asria, Jafira Nur, Rizal Fauzi, dan Han Han Burhani. ‘“Analisis
Fenomenologis Terhadap Transmisi Nilai Sufistik Tarekat Idrisiyyah
Dalam Pembentukan Keluarga Sakinah” 1, no. 1 (2025).

Asrori, Mohammad, Bima Fandi Asy’arie, Akhirudin, Ganjar Yusup
Sofian, Ahmad Fadhel Syakir Hidayat, Aidillah Suja, dan Roibin.
“Islamic educational and cultural values in Indonesian puppetry art: a
systematic literature review.” Cogent Education 12, no. 1 (2025).
https://doi.org/10.1080/2331186X.2025.2490445.

Atjeh, Aboebakar. Pengantar Ilmu Tarekat. Solo: Ramadhani, 1986.

Aulia, Yasinta nur. “Nilia-nilai Sufistik dalam Serat Dewa Ruci.”
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2022.

Aziz, Abdul. Insan Kamil Dalam Suluk Linglung. Jakarta: Pustaka
STAINU, 2016.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah & Kepulauan Nusantara
Abad XII & XVII. Jakarta: Kencana, 2013.

Cahyokusumo, Dimas Sigit. “Ranggawarsita dan Gagasan Manunggaling
Kawula Gusti.” Diakses 18 Juli 2025.



154

https://artikula.id/dimassigitcahyo/manunggaling-kawula-gusti-ala-
ranggawarsita/.

Fanani, Ahwan. “AJARAN TAREKAT SYATTARIYYAH DALAM
NASKAH RISALAH SHATTARIYYAH GRESIK.” Walisongo:
Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 20 (15 Desember 2012).
https://doi.org/10.21580/ws.2012.20.2.203.

FaridianNawafi, Ahmad Yuzki. “Titik Temu Mistisisme Islam dan
Mistisisme Jawa; Studi Analitis terhadap Persinggungan Ajaran
Tasawuf dan Kejawen.” Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan
Studi Keislaman 10, no. 2 (2020).

Firdaus. “Tarekat Qadariyah Wa Naqgsabandiyah.” A/-Adyan Jurnal Studi
Lintas Agama 12, no. 2 (2017).

Hamka. Sejarah Umat Islam: Pra-Kenabian hingga Islam di Nusantara.
Jakarta: Gema Insani, 2020.

Hanif, Abdulloh. “Relasi Virtual Guru Dan Murid Di Ruang Digital: Studi
Atas Laman Website Tarekat Syadziliyah dan Nagsyabandi Haqqgani.”
Refleksi 25, no. 2 (2024).

Hanif Hasan, dkk. Penelitian Kualitatif: Metode Penelitian Kualitatif. kab.
agam: Yayasan Tri Edukasi Ilmiah, 2010.

Haq, Muhammad Zairul. Tasawuf Pandawa. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar,
2010.

Harahap, Jainuddin. “Peran Pondok Persulukan Babussalam Baru Sei Titi
An-Nur dalam Membangun Akhlakul Karimah Masyarakat Desa Huta
Baru Kecamatan Simangambat Padang Lawas Utara.” Al-Hikmah:
Jurnal Theosofi dan Peradaban Islam 6, no. 2 (2024).
https://doi.org/10.51900/ALHIKMAH.V612.23849.

Hudha, Miftachul. “Wajah Sufisme Antroposentris Kepustakaan Islam
Kejawen Dalam Pandangan Simuh.” Living Islam: Journal of Islamic
Discourses 3, no. 1 (2020). https://doi.org/10.14421/1ijid.v311.2161.

Imam, Khoirul. “Aspek Mistik Dalam Suluk Linglung Sunan Kalijaga
(Analisis Intertekstual).” Uin Sunan Kalijaga. Tesis UIN Sunan
Kalijaga, 2016.

Indah, Silvia, dan Haryadi. “Nilai sangkan paraning dumadi dalam novel
Khotbah di Atas Bukit karya Kuntowijoyo” 3, no. 2 (2021).



155

Irawan, Deni. “Dakwah Kultural Sunan Kalijaga Di Tanah Jawa.” Jurnal
SAMBAS (Studi Agama, Masyarakat, Budaya, Adat, Sejarah): Journal
of Religious, Community, Culture, Costume, History Studies) 6, no. 2
(2023). https://doi.org/10.37567/sambas.v6i2.2035.

Islamiati, Rachma Weny, Rahmi Putri, Demina, dan Muhammad Yahya.
“Peran Ulama Dalam Penyebaran Islam di Indonesia.” Jurnal
Pendidikan Islam Al-Affan 5, no. 2 (2025).

Izza, Nuri Nailul, dan Sofatul Maisaroh. “PERAN PESANTREN
MIFTAHUL QULUB DALAM MENANGKAL RADIKALISME
MELALUI PENDEKATAN TASAWUF BERDASARKAN AL-
QUR’AN SURAH AL-ANBIYA AYAT 107.” Jurnal Ushuluddin 24,
no. 1 3 September 2025).
https://doi.org/10.51900/ USHULUDDIN.V2411.24011.

“KBBI VI Daring.” Diakses 9 Juni 2025.
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/suluk.

Koentjaraningrat. kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai pustaka, 1984.

Machsum, Toha. “Sastra Suluk Jawa Pesisiran: Membaca Lokalitas dalam
Keindonesiaan.” MABASAN 3, no. 2 (2019).
https://doi.org/10.26499/mab.v3i2.118.

Mannang, Abd., Suhufi, Misbahuddin, dan Sri Ayu Andari Putri Alwaris.
“Sejarah Sosial Perkembangan Islam di Indonesia.” Socius.: Jurnal
Penelitian llmu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (2025).

Miswar. “Magamat (Tahapan Yang Harus Ditempuh Dalam Proses
Bertasawuf).” Jurnal ANSIRU PAI 1, no. 2 (2017).

Muhammad Satriyo Ulil Albab. “Wahdat al-Wujud Ibn Arabi dalam
Pewayangan Lakon Dewa Ruci.” Skripsi Fakultas Filsafat Universitas
Gajah Mada Yogyakarta, 2022.

Mulyati, Sri. Tasawuf Nusantara: Rangkaian Mutiara Sufi Terkemuka.
Jakarta: Prenadamedia Group, 2006.

Mulyono, Sri. Simbolisme dan Mistikisme Dalam Wayang. Jakarta: Gunung
Agung, 1974.

Musbikin, Imam. Serat Dewa Ruci: Misteri Air Kehidupan. Yogyakarta:
DIVA Press, 2010.

Naif, Fauzan. “Seh Amongraga (Tokoh Mistik Jawa Dalam Serat



156

Centhini).” Refleksi 16, no. 1 (2016).

Nasuhi, Hamid. Serat Dewaruci: Tasawuf Jawa Yasadipura I. Jakarta: UIN
Jakarta Press, 2009.

. “Yasadipura I (1729-1803): Biografi dan Karya-karyanya.” Al-
Turas 12, no. 3 (2006).

Nikmaturrohmah, dan Abdul Basit. “Javanese Sufism: A Semiotic Analysis
of Sunan Kalijaga’s Suluk Linglung.” Teosofia: Indonesian Journal of
Islamic Mysticism 13, no. 2 (2024).

Poerbatjaraka, dan Tardjan Hadidjaja. Kepustakaan Djawa. Jakarta:
Djambatan, 1957.

Purwadi. “Pemikiran Ranggawarsita Sebagai Bahan Ajar Pendidikan
Karakter.” Jurnal Ikadbudi 4, no. 10 (2015).

Putri, Pustyadara Pramana. “Perbandingan Fakta Cerita Dewaruci dan
Suluk Linglung Sunan Kalijaga.” Skripsi, Fakultas Bahasa dan Seni,
Universitas Negeri Yogyakarta, 2013.

Raharjo, Nasihin Aziz. “Analisis semiotik serat dewa ruci.” UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta: Fakultas [lmu Dakwah dan Ilmu Komunikasi,
2011.

Rahmadani, Fikri Hardiyah, dan Khairul Fahmi. “Ajaran Tasawuf:
Pengertian dan Sejarah Kemunculannya.” Indonesian Journal of
Multidisciplinary Scientific Studies 2, no. 6 (8 November 2024).
https://doi.org/10.33151/IIOMSS.V216.273.

Rico Surya Putra Susila. “[Javanologi Explore] Cerita Wayang: Dewa
Ruci.” PUI Javanologi Kajian Tradisi Jawa. Diakses 25 Mei 2025.
https://javanologi.uns.ac.id/2022/11/28/dewa-ruci.

Ridho, Muhammad Rasyid. “Krisis Spiritual di Era Modern.”
Kumparan.com. Diakses 21 April 2025. https://kumparan.com/131 -
muhammad-rasyid-ridho/krisis-spiritual-di-era-modern-
20iuwTLhFxI.

Rofiq, Ahmad, dan Abdul Kadir Riyadi. “Konsep Suluk Zainuddin Al-
Malibari: Jalan Tritunggal Menuju Ma’rifat Allah.” TAJDID: Jurnal
Ilmu Ushuluddin 22, no. 2 (2023).

Safi’i, Muhammad. “Tasawuf Jawa: Kajian Filologis Terhadap Naskah
Suluk Ahya Ngulumodin.” Transformatika: Jurnal Bahasa, Sastra,



157

dan Pengajarannya 9, no. 2 (2025).

Safii, Muhammad. “SUNTINGAN TEKS SULUK LINGLUNG SEH
MALAYA KARYA SUNAN KALIJAGA.” Haluan Sastra Budaya 6,
no. 2 (2 Januari 2023). https://doi.org/10.20961/HSB.V612.59875.

Saputra, Jhony Hady. Mengungkap Perjalanan Sunan Kalijaga. Surabaya:
Pustaka Media, 2018.

Sari, Silvia Indah, dan Haryadi Haryadi. “Nilai sangkan paraning dumadi
dalam novel Khotbah di Atas Bukit karya Kuntowijoyo.” Jurnal Genre
(Bahasa, Sastra, dan Pembelajarannya) 3, no. 2 (2021).
https://doi.org/10.26555/jg.v3i2.4587.

Sastroamidjojo, A. Seno. Tjeritera Dewa Rutji dengan Arti Filsafatnja.
Jakarta: Kinta, 1967.

Setiawan, Eko. “Makna Filosofi Wayang Purwa Dalam Lakon Dewa Ruci.”
Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 5, no. 2 (7 Desember
2017). https://doi.org/10.21274/kontem.2017.5.2.399-418.

Setyawan, Danu Ady. “Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam Lakon Wayang
Serat Dewa Ruci.” Skripsi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018.

Shashangka, Damar. Serat Dewa Ruci: Sastarjendyahayuningrat
Pangruwating Diyu. Y ogyakarta: Narasi, 2019.

Simuh. Mistik Islam Kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita: Suatu Studi
Terhadap Serat Hidayat Jati. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia,
2019.

. Sufisme Jawa: Taransformasi Tasawuf Islam Ke Mistik Jawa.
Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia, 2019.

“Suluk -  Ensiklopedia  Islam.” Diakses 9  Juni  2025.
https://ensiklopediaislam.id/suluk/.

Sunyoto, Agus. Atlas Wali Songo. Bandung: Pustaka [IMaN, 2017.

Suprayitno, Edy. “Revitalisasi Nilai Kekerabatan Budaya Jawa dalam
Naskah Serat Dewa Ruci Karangan R.Ng. Yasadipura I.” Jurnal KATA
1, no. 1 (1 Mei 2017).

Syarifudin, Puhan, dan Ainul Yaqin. “Tahapan Menuju Kemanunggalan
dalam Ajaran Sunan Bonang: Studi Atas Suluk Wujil.” Esoterik 9, no.
2 (2023). https://doi.org/10.21043/esoterik.v9i2.21569.



158

Syatori, A. “Membumikan Tuhan: Telaah Konsepsi Sufistik Wahdat al-
Wujud dalam Lokus Perilaku Sosial Kemanusiaan.” JURNAL
YAQZHAN: Analisis Filsafat, Agama dan Kemanusiaan 6, no. 2 (28
Desember 2020).

Syukur, Amin, dan Masyharuddin. Intelektualisme Tasawuf. Semarang:
Pustaka Pelajar, 2002.

Tadjid, Heri Kurniawan. Kisah dan Misteri Nabi Khidir : Menyingkap
Rahasia Sang Nabi Miterius yang Hingga Kini Masih Hidup.
Yogyakarta: Araska, 2019.

Taqiuddin, Ahmad. “Pemikiran Tasawuf Ibnu Taimiyah.” El-Hikam:
Jurnal Pendidikan dan Kajian Keislaman 3, no. 2 (2010).

Tuti Lestari, Amrih, dan Betty Mauli Rosa Bustam. “Nilai-nilai pendidikan
Dalam Kisah Pewayangan Dewa Ruci.” Al-Hasanah: Islamic
Religious Education Journal 7, no. 1 (2022).
https://doi.org/10.51729/7150.

Ulfah, Rokhmah. “Mistik Sunan Bonang.” Jurnal THEOLOGIA 24, no. 2
(2016). https://doi.org/10.21580/te0.2013.24.2.331.

Ulinnuha, Afrizal. “Makna Hidup Orang Jawa Yang Menjadikan Dewa
Ruci Sebagai Falsafah Hidup.” Universitas Islam Indonesia, 2017.

Wasalmi. “Mahabbah Dalam Tasawuf Rabi’ah al-Adawiyah.” Sulesana 9,
no. 2 (2014). https://doi.org/10.5840/adc20212873.

Waskito, Ardian Agil. “MATI SAJRONING NGAURIP SEBUAH
ANALISIS HERMENEUTIS-FENOMENOLOGIS TENTANG
MAKNA PENDERITAAN DALAM SERAT KALATIDA KARYA
RADEN NGABEHI RONGGOWARSITA.” Jurnal Psikologi 7, no. 1
(2010). https://doi.org/10.14710/JPU.7.1.31-39.

Wicaksono, Dian Eko, dan Adhiyatman Prabowo. “PIWULANG JAWA
DALAM MODERENISASI Oleh,” n.d.

Wisnumurti, Rangkai. Sangkan Paraning Dumadi: Konsep Kelahiran dan
Kematian Orang Jawa. Y ogyakarta: DIVA Press, 2022.

Yunanto, Rohmad Sri. “Aspek Mistik Dalam Serat dewa Ruci.” Skripsi
IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003.

YUNIANTI. “Nilai Etos Kerja Islami dalam Lakon Pewayangan Serat
Dewa Ruci.” Skripsi UIN Sunan Kalijaga, 2011.



159

Zoetmulder, P.J. MANUNGGALING KAWULA GUSTI (Pantheisme Dan
Monisme Dalam Sastra Suluk Jawa. Diterjemahkan oleh Dick
Hartoko. Jakarta: PT. Gramedia, 1990.



	HALAMAN JUDUL
	HALAMAN PENGESAHAN
	SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	KATA PENGANTAR
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D.  Manfaat penelitian
	E. Tinjauan Pustaka
	F.  Metode Penelitian
	1. Jenis dan Sifat Penelitian
	2. Sumber Data
	3. Teknik Pengumpulan Data dan Pengolahan Data
	4. Teknik Analisis Data

	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V KESIMPULAN DAN SARAN
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	Daftar Pustaka

