
 

 

 

 

PERJALANAN SPIRITUAL (SULUK) DALAM TASAWUF JAWA: 

STUDI KOMPARATIF ANTARA SERAT DEWA RUCI DAN SULUK 

LINGLUNG SUNAN KALIJAGA  

  

SKRIPSI 

 

Diajukan Kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam  

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta  

Untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

 

Disusun Oleh: 

Hadyu Kharis Al Asrofi 

NIM: 19105010027 

 

Pembimbing: 

Dr. H. Fahruddin Faiz, S.Ag, M.Ag. 

 

PROGRAM STUDI AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2025 



 

 

II 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

 



 

 

III 

 

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI  

 



 

 

IV 

 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

 

  



 

 

V 

 

MOTTO 

“Sepira Gedhening Sengsara, Yen Tinampa Amung Dadi Coba” 

(Sebesar apapun kesengsaraan yang dijalani, jika diterima dengan ikhlas 

hanya akan menjadi cobaan semata) 

− R.M. Imam Koesoepangat – 

 

. 

   

  



 

 

VI 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

“Dengan segala puji dan rasa syukur, sekecil karya ini 

kupersembahkan dengan tulus kepada Bapak dan Mamak tercinta 

serta kakak-kakak saya yang telah memberikan motivasi dan 

dukungannya baik moril maupun materil dalam penyelesaian skripsi 

ini” 

  



 

 

VII 

 

ABSTRAK 

Tasawuf Jawa merupakan ekspresi spiritualitas Islam Nusantara yang 

menyerap nilai-nilai lokal melalui simbolisme dan narasi sufistik. Di antara 

teks klasik yang merepresentasikan perjalanan suluk adalah Serat Dewa 

Ruci dan Suluk Linglung karya Sunan Kalijaga. Penelitian ini 

dilatarbelakangi oleh urgensi memahami kesinambungan dan perbedaan 

konsep suluk dalam kedua teks tersebut, yang mencerminkan pertemuan 

antara sufisme Islam dan kebudayaan Jawa. Pertanyaan utama penelitian ini 

adalah bagaimana konsep suluk digambarkan dalam Serat Dewa Ruci dan 

Suluk Linglung, serta apa persamaan dan perbedaan keduanya dalam 

kerangka tasawuf Jawa. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

filosofis-komparatif. Data primer berupa teks Serat Dewa Ruci dan Suluk 

Linglung, sedangkan data sekunder diperoleh dari literatur yang relevan 

tentang tasawuf, sufisme Jawa, serta penelitian terdahulu. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, diikuti dengan 

analisis simbolik, filosofis, dan komparatif untuk menafsirkan makna 

perjalanan spiritual dalam kedua teks. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa baik Serat Dewa Ruci maupun 

Suluk Linglung menekankan perjalanan spiritual seorang sālik melalui 

tahapan syariat, tarekat, hakikat, dan makrifat, dengan tujuan akhir 

mencapai ma’rifatullāh atau manunggaling kawula Gusti. Persamaan 

keduanya terletak pada penekanan penyucian diri, pengendalian hawa 

nafsu, dan pencapaian kesadaran Ilahi. Perbedaannya, Serat Dewa Ruci 

bersifat simbolis-mitologis dengan akar Śiwa-Buddha yang diislamkan, 

sedangkan Suluk Linglung lebih bercorak historis-religius dengan ajaran 

tasawuf yang eksplisit dan sistematis. 



 

 

VIII 

 

Kata Kunci: Suluk, Tasawuf Jawa, Serat Dewa Ruci, Suluk Linglung, 

Spiritualitas. 

 

  



 

 

IX 

 

ABSTRACT 

Javanese Sufism represents the spiritual expression of Islamic 

mysticism in the Nusantara, integrating local values through symbolism and 

Sufi narratives. Among the classical texts that depict the spiritual journey 

(suluk) are Serat Dewa Ruci and Suluk Linglung by Sunan Kalijaga. This 

study is motivated by the need to understand the continuity and differences 

in the concept of suluk in these two texts, which illustrate the encounter 

between Islamic Sufism and Javanese culture. The main research question 

concerns how the concept of suluk is portrayed in Serat Dewa Ruci and 

Suluk Linglung, as well as the similarities and differences between the two 

within the framework of Javanese Sufism. 

This research employs a qualitative method with a philosophical-

comparative approach. The primary data consist of the texts Serat Dewa 

Ruci and Suluk Linglung, while the secondary data are derived from relevant 

literature on Sufism, Javanese mysticism, and previous studies. Data 

collection was conducted through documentation, followed by symbolic, 

philosophical, and comparative analysis to interpret the meaning of the 

spiritual journey within both texts. 

The findings reveal that both Serat Dewa Ruci and Suluk Linglung 

emphasize the spiritual journey of a sālik (seeker) through the stages of 

shari‘ah, tariqah, haqiqah, and ma‘rifah, with the ultimate goal of attaining 

ma’rifatullāh or manunggaling kawula Gusti (the union of the servant and 

the Divine). Their similarity lies in the emphasis on self-purification, 

control of desires, and realization of divine consciousness. The difference, 

however, is that Serat Dewa Ruci is symbolic-mythological with roots in 

Śiwa-Buddhist elements that have been Islamized, while Suluk Linglung is 



 

 

X 

 

more historical-religious in nature, featuring explicit and systematic Sufi 

teachings. 

Keywords: Suluk, Javanese Sufism, Serat Dewa Ruci, Suluk Linglung, 

Spirituality. 

 

  



 

 

XI 

 

KATA PENGANTAR 

    ﷽  

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT atas 

limpahan rahmat, taufik, serta hidayah-Nya, sehingga penulis dapat 

menyelesaikan skripsi yang berjudul “Perjalanan Spiritualitas (Suluk) 

dalam Tasawuf Jawa: Studi Komparatif antara Serat Dewa Ruci dan Suluk 

Linglung Sunan Kalijaga” dengan baik. Skripsi ini disusun sebagai salah 

satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana pada Program Studi Aqidah dan 

Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta.  

Setelah melalui proses panjang dan penuh tantangan, akhirnya penulis 

dapat menyelesaikan skripsi ini. Penulis menyadari bahwa karya ini dapat 

terwujud berkat bantuan, dukungan, dan doa dari berbagai pihak. Oleh 

karena itu, dengan segala kerendahan hati, penulis mengucapkan terima 

kasih kepada: 

1. Prof. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph.D. selaku rektor UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta 

2. Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag.,M.Hum. selaku dekan 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

3. Bapak Dr. H. Fahruddin Faiz, S.Ag, M.Ag, selaku dosen 

pembimbing skripsi sekaligus dosen pembimbing akademik penulis 

yang telah dengan sabar memberikan bimbingan, arahan, dan 

motivasi kepada penulis selama proses penyusunan skripsi ini 

hingga selesai. 

4. Bapak Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum., serta Bapak Rizal 

Al Hamid, M.S.I., selaku Ketua dan Sekretaris Program Studi 

http://afi.uin-suka.ac.id/id/page/detil_dosen/197803232007101003-Robby-Habiba-Abror


 

 

XII 

 

Aqidah dan Filsafat Islam, yang telah memberikan kesempatan, 

arahan, serta fasilitas kepada penulis dalam menyelesaikan studi ini. 

5. Bapak H. Tugino dan Ibu Hj. Ponarmi selaku orang tua penulis, serta 

Eli Watiah dan Firdhaus Syafiq Sholehbathin selaku kakak penulis, 

yang senantiasa memberikan dukungan moril dan materiil, kasih 

sayang serta doa yang tiada henti kepada penulis selama menempuh 

pendidikan hingga selesainya skripsi ini. 

6. Bapak Kyai Teguh Imam Giyarto selaku mursyid dan pengasuh 

Majelis Ta’lim Bustam Qolbissalim Medal IX, Klepusanggar, 

Sruweng, Kebumen, yang telah memberikan inspirasi di setiap 

langkah penulis dalam menyelsaikan skripsi ini 

7. Teman-teman KKN 112 Singosaren III, Rois, Diqi, Ridho, Bintang, 

Kholil, Shobib, Zidan, Kahfi, Akbar, yang hingga saat ini masih 

hangat dalam menjalin komunikasi dan saling mendukung satu sama 

lain 

8. Teman-teman penulis di Kontrakan Mahasiswa Kebumen, Zaqi, 

Fahmi, Cahyo, Satrio, Dito, Wafa dan semua pihak yang tidak dapat 

penulis sebutkan satu per satu, yang telah memberikan semangat, 

dukungan, dan bantuan selama penulis menyusun skripsi ini. 

Semoga Allah SWT membalas segala kebaikan yang telah diberikan. 

Penulis menyadari masih terdapat kekurangan dalam skripsi ini, sehingga 

kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan demi perbaikan di 

masa depan. 

 

 



 

 

XIII 

 

Akhir kata, penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan 

manfaat bagi semua pihak yang membacanya, khususnya bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan di bidang studi Aqidah dan Filsafat Islam. 

 

 

Yogyakarta, 6 November 2025 

Penulis 

 

 

Hadyu Kharis Al Asrofi 

NIM. 19105010027 

  



 

 

XIV 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Transliterasi merupakan proses pengalihan bentuk tulisan dari satu 

sistem bahasa ke sistem tulisan bahasa lain. Dalam konteks skripsi ini, 

transliterasi yang dimaksud adalah pengubahan tulisan Arab ke dalam 

tulisan Latin. Pedoman yang digunakan dalam penyusunan transliterasi 

Arab-Latin ini merujuk pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama 

Republik Indonesia dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik 

Indonesia Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543 b/U/1987. Secara 

umum, ketentuan transliterasi tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut:  

I. Konsonan Tungga 



 

 

XV 

 

  



 

 

XVI 

 

 

II.  Konsonan rangkap karena tasydīd ditulis rangkap: 

 

III. Tā’ marbūtah di akhir kata. 



 

 

XVII 

 

1. Bila dimatikan, ditulis h: 

 

(ketentuan ini tidak diperlukan terhadap kata-kata Arab yang sudah 

terserap ke dalam bahasa Indonesia seperti zakat, shalat dan 

sebagainya, kecuali dikehendaki lafal aslinya). 

2. Bila dihidupkan karena berangkaian dengan kata lain, ditulis t: 

 

IV. Vokal Pendek 

 

V. Vokal Panjang: 

1. fathah + alif, ditulis ā (garis di atas) 

 

 

2. fathah + alif maqşūr, ditulis ā (garis di atas) 

 

 

3. kasrah + ya mati, ditulis ī (garis di atas) 

يسعي  ditulis yas’ā

جاهلية ditulis jāhiliyyah



 

 

XVIII 

 

 

 

4. dammah + wau mati, ditulis ū (dengan garis di atas) 

 

 

VI. Vokal rangkap: 

1. fathah + yā mati, ditulis  ai 

 

2. fathah + wau mati, ditulis au 

 

 

VII. Vokal-vokal pendek yang berurutan dalam satu kata, dipisahkan dengan 

apostrof. 

 

 

 

 

 

VIII. Kata sandang Alif + Lām 

1. Kata sandang Alif + Lām 

 

 

 

2. Bila diikuti huruf syamsiyyah, sama dengan huruf qamariyah. 

 

 

 

مجيد ditulis majīd

فروض  ditulis furūd

بينكم  ditulis bainakum

قول  ditulis qaul

اانتم  ditulis a’antum

اعدت  ditulis u’iddat

لئن شكرتم  ditulis la’in syakartum

القران  ditulis al-Qur’ān

القياس  ditulis al-Qiyās

الشمس  ditulis al-syams

السماء  ditulis al-samā’



 

 

XIX 

 

IX. Huruf Besar 

Huruf besar dalam tulisan Latin digunakan sesuai dengan Ejaan Yang 

Disempurnakan (EYD 

X. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat dapat ditulis menurut 

penulisannya 

 

 

  

XI. Pengecualian 

Sistem transliterasi ini tidak berlaku pada: 

1. Kosakata Arab yang sudah umum digunakan dalam Bahasa 

Indonesia dan tercantum dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia, 

seperti hadis, lafaz, shalat, zakat, dan sebagainya. 

2. Judul buku yang mengandung kata-kata Arab namun telah 

dilatinkan oleh penerbit, misalnya Al-Hijab, Fiqh Mawaris, Fiqh 

Jinayah, dan sejenisnya. 

3. Nama penulis yang memakai nama berunsur Arab tetapi berasal dari 

negara yang menggunakan huruf Latin, seperti Quraish Shihab, 

Ahmad Syukri Soleh, dan lain-lain. 

4.  Nama penerbit di Indonesia yang memakai istilah Arab, misalnya 

Mizan, Hidayah, Taufiq, Al-Ma’arif, dan sebagainya. 

ذو ي الفرو ض ditulis żawi al-Furūḍ

أه ل السنة ditulis ahl as-Sunnah



 

 

XX 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL .......................................................................... I 

HALAMAN PENGESAHAN .......................................................... II 

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI .............................................. III 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI .......................... IV 

MOTTO ............................................................................................. V 

HALAMAN PERSEMBAHAN ..................................................... VI 

ABSTRAK ...................................................................................... VII 

KATA PENGANTAR ..................................................................... XI 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ........................ XIV 

DAFTAR ISI .................................................................................. XX 

BAB I PENDAHULUAN .................................................................. 1 

A. Latar Belakang ......................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ................................................................... 6 

C. Tujuan Penelitian ..................................................................... 6 

D. Manfaat penelitian ................................................................... 6 

E. Tinjauan Pustaka ...................................................................... 7 

F. Metode Penelitian .................................................................. 13 

1. Jenis dan Sifat Penelitian ................................................... 13 

2. Sumber Data ...................................................................... 14 

3. Teknik Pengumpulan Data dan Pengolahan Data .............. 16 

4. Teknik Analisis Data .......................................................... 17 

G. Sistematika Pembahasan ....................................................... 17 

BAB II KONSEP SULUK DALAM TASAWUF ISLAM DAN 

TASAWUF JAWA ............................................................................ 20 

A. Konsep Suluk Dalam Tasawuf Islam ..................................... 20 

1. Pengertian Suluk secara Etimologis dan Terminologis ..... 20 

2. Tahapan Suluk ................................................................... 22 

3. Praktik Suluk Dalam Tarekat ............................................. 26 

B. Suluk Dalam Tradisi Tasawuf Jawa ....................................... 29 

1. Pengertian Suluk Dalam Tasawuf Jawa ............................. 30 

2. Pengertian dan Akar Tasawuf Jawa ................................... 32 

3. Ajaran Pokok Tasawuf Jawa .............................................. 36 

4. Tokoh-tokoh Tasawuf Jawa ............................................... 41 



 

 

XXI 

 

BAB III PERJALANAN SPIRITUAL (SULUK) DALAM SERAT 

DEWA RUCI DAN SULUK LINGLUNG SUNAN KALIJAGA .... 51 

A. Serat Dewa Ruci .................................................................... 51 

1. Pengantar Tentang Serat Dewa Ruci ................................. 51 

2. Sinopsis Serat Dewa Ruci ................................................. 55 

3. Tokoh Bima sebagai Sālik ................................................. 61 

4. Tahapan Suluk Dalam Serat Dewa Ruci ............................ 66 

B. Suluk Linglung ....................................................................... 78 

1. Pengantar Tentang Suluk Linglung .................................... 78 

2. Sinopsis Suluk Linglung .................................................... 81 

3. Representasi Sunan Kalijaga Sebagai Sālik..................... 111 

4. Tahapan Suluk Sunan Kalijaga Dalam Suluk Linglung ... 113 

BAB IV ANALISIS KOMPARATIF PERJALANAN SPIRITUAL 

(SULUK) DALAM SERAT DEWA RUCI DAN SULUK 

LINGLUNG .................................................................................... 126 

A. Persamaan Konsep Suluk dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk 

Linglung .................................................................................. 126 

1. Tujuan Akhir Suluk.......................................................... 126 

2. Struktur Tahapan Suluk ................................................... 129 

3. Mujāhadah dan Riyāḍah .................................................. 134 

4. Peran Guru/Mursyid dalam Bimbingan Spiritual ............ 135 

5. Penggunaan Simbolisme ................................................. 137 

6. Konsep “Mati Sajroning Urip” ....................................... 138 

B. Perbedaan Suluk dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung

  ............................................................................................. 140 

1. Latar Belakang Tokoh...................................................... 140 

2. Sifat Guru ........................................................................ 142 

3. Nuansa Filosofis dan Sumber Ajaran yang Menonjol ..... 143 

4. Ekspresi dan Media Penyampaian Utama ....................... 144 

C. Relevansi Konsep Suluk dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk 

Linglung Sunan Kalijaga ........................................................ 146 

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN ......................................... 150 

A. Kesimpulan .......................................................................... 150 

B. Saran .................................................................................... 151 

Daftar Pustaka ............................................................................... 153 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ........................................................ 160 



 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Di tengah arus globalisasi dan pesatnya kemajuan teknologi, pada 

saat ini masyarakat modern dihadapkan pada berbagai persoalan sosial 

yang kompleks, seperti krisis identitas, degradasi moral, dan 

kekosongan spiritual. Perubahan sosial yang berlangsung secara cepat 

telah menggeser orientasi hidup banyak individu dari nilai-nilai hakiki 

menuju pola hidup yang serba praktis, instan, dan materialistik. Dalam 

konteks ini, nilai-nilai spiritual yang dahulu menjadi fondasi dalam 

membentuk karakter dan jati diri manusia kini semakin terpinggirkan. 

Akibatnya, banyak individu, khususnya generasi muda, mengalami 

keterasingan dari dirinya sendiri, kehilangan arah hidup, serta semakin 

jauh dari akar budaya dan warisan spiritual bangsanya.1 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) suluk merupakan 

“jalan ke arah kesempurnaan batin” atau “pengasingan diri” (khalwat) 

dalam dunia tasawuf.2 Secara etimologis, kata “suluk” berarti “jalan 

atau cara”, bisa juga diartikan “kelakuan atau tingkah laku”, sehingga 

husn as-suluk berarti “kelakuan yang baik”. Kata “suluk” adalah bentuk 

masdar yang diturunkan dari bentuk verba salaka yasluku yang secara 

harfiah mengandung beberapa arti, yaitu “memasuki, melalui jalan, 

 

 

1 Muhammad Rasyid Ridho, “Krisis Spiritual di Era Modern,” Dalam 

Kumparan.com, diakses 22 April 2025. 
2 “KBBI VI Daring,” diakses 9 Juni 2025, 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/suluk. 



2 

 

 

 

bertindak, dan memasukkan”.3 Tujuan dari suluk adalah tercapainya 

tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) hingga akhirnya meraih ma’rifatullāh, 

yaitu pengenalan batiniah terhadap Tuhan. Dalam perjalanan ini, 

seorang sālik dituntut untuk membersihkan hati dari sifat-sifat tercela, 

memperkuat amal saleh, dan menumbuhkan rasa cinta kepada Allah 

secara murni. 

Tasawuf Jawa merupakan ekspresi khas Islam Nusantara yang 

memadukan ajaran Islam dengan budaya lokal melalui simbol, laku 

batin, dan narasi yang sarat makna.4 Di antara teks-teks klasik yang 

merepresentasikan perjalanan spiritual tersebut adalah Serat Dewa Ruci 

dan Suluk Linglung karangan dari Sunan kalijaga. Keduanya 

merupakan warisan sastra yang tidak hanya bernilai estetis dan historis, 

tetapi juga filosofis dan sufistik.  

Pewayangan dan teks-teks suluk klasik Jawa merupakan warisan 

budaya yang kaya akan nilai-nilai spiritual dan ajaran sufistik. Di antara 

karya-karya tersebut, Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung menempati 

posisi penting sebagai refleksi dari perjalanan suluk atau laku batin 

dalam tasawuf Jawa. Serat Dewa Ruci menggambarkan perjalanan 

Bima dalam mencari kebenaran sejati melalui simbol-simbol mistik, 

seperti lautan sebagai lambang kedalaman jiwa, dan pertemuannya 

dengan Dewa Ruci sebagai perwujudan diri sejati yang telah 

tercerahkan melalui simbol-simbol mistik, sementara Suluk Linglung 

 

 

3 “Suluk - Ensiklopedia Islam,” diakses 9 Juni 2025, 

https://ensiklopediaislam.id/suluk/. 
4 Simuh, Sufisme Jawa: Taransformasi Tasawuf Islam Ke Mistik Jawa (Jakarta: 

Kepustakaan Populer Gramedia, 2019), hlm. 253. 



3 

 

 

 

berisi laku spiritual Sunan Kalijaga dalam meninggalkan kehidupan 

duniawi menuju ma’rifatullāh. 

Serat Dewa Ruci adalah karya sastra Jawa klasik yang 

menawarkan wawasan mendalam tentang spiritualitas dan pencarian 

makna hidup. Narasi Dewa Ruci, yang menjadi referensi bagi para 

dalang dan pendongeng saat ini, didasarkan pada karya-karya 

Yasadipura I dari Surakarta (yang disebut-sebut sebagai guru dari 

pujangga Ranggawarsita) yang hidup pada masa pemerintahan 

Pakubuwono III (1749-1788) dan Pakubuwono IV (1788-1820). 

Yasadipura I dijuluki sebagai pujangga “penutup” Keraton Surakarta.5 

Kisah ini menggambarkan perjalanan spiritual dari salah satu tokoh 

pandawa dalam epos mahabarata yang bernama Bima dalam mencari 

kebenaran sejati dan bertemu dengan Dewa Ruci, yang memberikan 

pencerahan dan pemahaman mendalam tentang hakikat hidup dan 

spiritualitas. Dalam konteks budaya Jawa, Serat Dewa Ruci memiliki 

makna spiritual yang dalam dan mengajarkan tentang kebijaksanaan, 

keberanian, dan pencarian jati diri yang tulus.  

Dalam budaya Jawa, kisah dalam Serat Dewa Ruci mempunyai 

arti yang sangat penting, khususnya dalam konteks praktik wayang 

purwa. Bima, salah satu dari lima Pandawa dalam epos Mahabharata, 

menjadi subjek kisah ini. Dia adalah pencari kebenaran tertinggi dan 

makna keberadaan. Dalam Serat Dewa Ruci, diceritakan bahwa Durna, 

guru Bima, memberinya tugas untuk mencari lokasi Tirta Prawitasari 

 

 

5 Rico Surya Putra Susila, “[Javanologi Explore] Cerita Wayang: Dewa Ruci,” 

PUI Javanologi Kajian Tradisi Jawa, diakses 22 April 2025, 

https://javanologi.uns.ac.id/2022/11/28/dewa-ruci. 



4 

 

 

 

yang juga dikenal sebagai air suci kehidupan. Bima harus mengatasi 

banyak cobaan dan kesengsaraan dalam perjalanannya sebelum 

menemukan sosok kecil bercahaya yang dikenal sebagai Dewa Ruci di 

dalam lautan. Bima belajar tentang ketuhanan, keaslian diri, dan makna 

hidup sebenarnya dari Dewa Ruci dalam perjumpaannya ini, yang 

merupakan pengalaman yang mencerahkan baginya. Kebanayakan 

masyarakat Jawa mempelajari keutamaan pengendalian diri, refleksi, 

dan spiritualitas melalui cerita ini. Selain itu, Dewa Ruci membahas 

pelajaran mendalam dari mistisisme Jawa, menyoroti pentingnya 

perjalanan batin menuju pemahaman yang lebih dalam tentang diri 

sendiri dan kosmos. Selain sebagai sebuah karya seni pertunjukan, 

kisah ini merupakan perwujudan cara hidup masyarakat Jawa. 6 

Dalam Serat Dewa Ruci tidak hanya menceritakan perjalanan 

Bima dalam mencari “Ilmu Sejati” namun juga menunjukkan 

bagaimana spiritualitas dapat membantu seseorang dalam mencari 

kebenaran dan makna hidup. Dalam perjalanannya, Bima harus 

mengatasi banyak cobaan dan kesengsaraan, yang pada hakikatnya 

adalah simbolisasi dari upaya untuk mengalahkan segala hawa nafsu 

yang bersarang di dalam dirinya sendiri. Melalui perjalanannya, Bima 

belajar tentang ketuhanan, keaslian diri, dan makna hidup sebenarnya 

dari Dewa Ruci, yang merupakan pengalaman yang mencerahkan 

baginya. Serat Dewa Ruci juga menawarkan wawasan tentang 

spiritualitas Jawa yang sinkretik, yang tergambar dalam Serat Dewa 

 

 

6 Afrizal Ulinnuha, “Makna Hidup Orang Jawa  Yang Menjadikan Dewa Ruci 

Sebagai Falsafah Hidup” (Universitas Islam Indonesia, 2017). 



5 

 

 

 

Ruci. Dalam konteks religi masyarakat Jawa, Kisah Dewa Ruci 

merupakan representasi terbaik dari wacana mistisisme Jawa, yang 

didasarkan pada bentuk-bentuk spiritualitas atau mistisisme yang 

sinkretik. 

Suluk Linglung merupakan salah satu karya sastra jawa klasik 

yang ditulis oleh Iman Anom seorang pujangga dari Surakarta yang 

masih keturunan dekat dari Sunan Kalijaga. Tahun 1806 Caka/1884 M.7 

Dalam Suluk Linglung merepresentasikan perjalanan batin yang sangat 

mirip dengan lakon Dewa Ruci. Dalam karya ini, mengisahkan 

perjalanan Raden Said atau yang lebih dikenal dengan Sunan Kalijaga 

meninggalkan jabatan duniawi dan memulai suluk, yakni laku batin 

untuk mencapai ma’rifatullāh (pengenalan terhadap Tuhan). Laku ini 

mencakup pengendalian hawa nafsu, perenungan diri, dan keterasingan 

dari hiruk-pikuk dunia, yang pada hakikatnya selaras dengan perjalanan 

Bima dalam kisah Dewa Ruci. Dalam kisah Dewa Ruci, Bima harus 

menyelam ke dalam samudra untuk menemukan “Tirta Prawitasari”, 

air kehidupan yang melambangkan pengetahuan sejati. Di sana ia 

bertemu Dewa Ruci  (wujud dirinya yang sejati dan kecil) yang 

kemudian membimbingnya memahami hakikat diri dan ketuhanan. 

Penggambaran simbolik ini sangat berdekatan dengan ajaran Sunan 

Kalijaga yang menyampaikan makna spiritual melalui medium 

kebudayaan Jawa, seperti tembang, wayang, dan suluk. 

 

 

7 Iman Anom, Suluk Linglung: Sunan Kalijaga (Syeh Malaya) Terj. Muhammad 

Khafid Kasri  (Jakarta: Balai Pustaka Jakarta, 1993).   



6 

 

 

 

Baik Suluk Linglung maupun lakon Dewa Ruci sama-sama 

menggunakan struktur narasi perjalanan sebagai simbol dari pencarian 

spiritual manusia. Keduanya menekankan pentingnya menyelami batin 

atau sisi terdalam dari diri manusia untuk memperoleh pemahaman 

tentang Tuhan. Laku suluk yang digambarkan dalam Suluk Linglung 

mencerminkan proses mati sajroning urip, yaitu kemampuan seseorang 

untuk menundukkan ego duniawi dan menjalani kehidupan yang 

dipenuhi kesadaran spiritual. Konsep ini dapat dipahami secara paralel 

dengan kisah Bima yang menyelam ke dasar laut untuk mendapatkan 

pengetahuan sejati, sebuah simbolisasi dari laku spiritual menuju 

pencerahan dan penyatuan dengan hakikat ketuhanan. Dengan 

melakukan studi komparatif atas dua teks tersebut, penelitian ini 

bertujuan untuk memahami bagaimana konsep suluk dipahami, 

dijalankan, dan dimaknai dalam kerangka tasawuf Jawa. 

B. Rumusan Masalah 

Penelitian ini menitikberatkan pada dua pokok permasalahan 

utama: 

1. Bagaimana konsep suluk digambarkan dalam Serat Dewa Ruci dan 

Suluk Linglung? 

2. Apa persamaan dan perbedaan antara konsep suluk dalam kedua 

teks tersebut? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Mengidentifikasi dan menjelaskan konsep suluk dalam Serat 

Dewa Ruci dan Suluk Linglung. 

2. Membandingkan kedua teks dalam menggambarkan konsep suluk 

dalam tasawuf Jawa. 

D.  Manfaat penelitian 



7 

 

 

 

Dari sudut pandang akademis, studi ini diharapkan mampu 

memajukan tasawuf dan studi budaya Jawa. Penelitian ini juga 

memperluas pemahaman tentang integrasi nilai-nilai sufistik dalam teks 

sastra Jawa klasik. Kajian ini juga membuka ruang dialog antara tradisi 

sufisme Islam dan seni tradisional sebagai medium dakwah dan 

pendidikan spiritual. 

Secara filosofis, penelitian ini diharapkan mampu mengungkap 

relevansi nilai-nilai spiritual dalam warisan budaya Jawa dengan 

kehidupan manusia kontemporer. Nilai-nilai seperti pencarian jati diri, 

pengendalian hawa nafsu, laku hidup sederhana, serta penyatuan 

dengan Tuhan memiliki makna universal dan aplikatif dalam 

membangun karakter yang luhur dan religius. Penelitian ini juga 

memperdalam pemahaman tentang ajaran Sunan Kalijaga yang 

menekankan pentingnya kebudayaan sebagai jalan dakwah dan 

spiritualitas sebagai inti dari peradaban. 

Secara kultural, penelitian ini berkontribusi dalam upaya 

pelestarian dan revitalisasi nilai-nilai kearifan lokal yang bersumber 

dari tradisi Islam Jawa. Di tengah arus modernisasi yang seringkali 

mereduksi makna kebudayaan, kajian ini dapat menjadi salah satu cara 

untuk mengangkat kembali peran spiritualitas dalam kesenian 

tradisional. Penelitian ini juga dapat menjadi referensi dalam 

pendidikan karakter berbasis budaya lokal serta sumber inspirasi bagi 

generasi muda dalam mengenali kembali akar budaya dan spiritualitas 

bangsanya. 

E. Tinjauan Pustaka 

Penelitian ini berfokus pada pengkajian konsep suluk pada Serat 

Dewa  



8 

 

 

 

Ruci dan Suluk Linglung, dua teks sufistik di dalam tradisi Jawa. 

Fokus penelitian adalah membandingkan struktur, nilai, dan makna 

suluk dalam kedua teks tersebut sebagai bentuk laku spiritual menuju 

makrifat. Sehubungan dengan itu, peneliti meninjau beberapa karya dan 

penelitian terdahulu yang relevan sebagai pijakan awal untuk 

mengidentifikasi celah penelitian dan memperkuat landasan konseptual 

kajian ini. 

Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Rohmad Sri Yunianto 

dalam skripsinya myang berjudul “ Aspek Mistik Dalam Serat Dewa 

Ruci”. Penelitian dari skripsi tersebut menggunakan metode kualitatif, 

adapun hasil dari penelitian ini telah menggambarkan bagaimana aspek 

mistik yang terkandung dalam Serat Dewa Ruci, dimana dalam Serat 

Dewa Ruci ini terdapat suatu ajaran yang bersifat simbolik mengenai 

usaha manusia mencapai ma’rifat dengan Tuhan.8 

Kedua, penelitian yang dilakukan oleh Nasihin Aziz Raharjo 

dalam skripsinya yang berjudul “Analisis Semiotik Serat Dewa Ruci”. 

Dari penelitian yang menggunakan metode penelitian kualitatif 

deskriptif analitis ini Disimpulkan bahwa isi dari Serat Dewa Ruci sarat 

dengan ajaran tasawuf falsafi, yang dalam tradisi Jawa dikenal sebagai 

mistik kejawen. Berbagai simbol yang termuat di dalamnya 

mencerminkan proses tirakat dan perjalanan batin yang harus ditempuh 

seseorang untuk mencapai kesempurnaan spiritual dan kemurnian jiwa. 

 

 

8 Rohmad Sri Yunanto, “Aspek Mistik Dalam Serat Dewa Ruci” (Skripsi IAIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003). 



9 

 

 

 

Kisah Dewa Ruci pun banyak dijadikan pedoman oleh masyarakat Jawa 

dalam usaha menemukan jati diri manusia.9 

Ketiga, penelitian yang dilakukan oleh Teguh Santoso DS dan 

Betty Mauli Rosa Bustam dalam artikel jurnal dengan judul “Nilai-nilai 

Pedidikan Dalam Kisah Pewayangan Dewa Ruci. Penelitian dalam 

artikel ini membahas nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam 

kisah wayang purwa, khususnya pada lakon Dewa Ruci. Kajian ini 

menggunakan metode studi kepustakaan dengan tujuan 

mendeskripsikan berbagai nilai pendidikan yang dapat dipetik dari 

kisah tersebut serta relevansinya terhadap sistem pendidikan. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa dalam lakon Dewa Ruci terdapat 

sejumlah nilai penting, antara lain ketekunan, kegigihan, keyakinan, 

serta kepercayaan terhadap pilihan ilmu pengetahuan (termasuk 

kesenian). Selain itu, penelitian ini menegaskan bahwa lembaga 

pendidikan dan guru berperan sebagai fasilitator serta sarana dalam 

membantu peserta didik mencapai tujuan pendidikan.10 

Keempat,  penelitian yang dilakukan oleh Danu  Adi Setiawan 

dalam skripsinya dengan judul “Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam 

Lakon Wayang Serat Dewa Ruci”. Penelitian dengan metode kualitatif 

ini mengungkapkan berbagai nilai yang terkandung dalam lakon 

wayang Serat Dewa Ruci serta keterkaitannya dengan pendidikan 

agama Islam. Hasil kajan menunjukkan bahwa dalam lakon tersebut 

 

 

9 Nasihin Aziz Raharjo, “Analisis semiotik Serat Dewa Ruci” ( Skripsi UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta: Fakultas Ilmu Dakwah dan Ilmu Komunikasi, 2011). 
10 Amrih Tuti Lestari dan Betty Mauli Rosa Bustam, “Nilai-nilai pendidikan 

Dalam Kisah Pewayangan Dewa Ruci,” Al-Hasanah : Islamic Religious Education 

Journal 7, no. 1 (2022): hlm. 1–16. 



10 

 

 

 

terdapat beragam nilai pendidikan Islam, antara lain nilai tauhid, nilai 

akhlak, dan nilai sosial kemanusiaan.11 

Kelima, penelitian yang dilakukan oleh Yasinta Nur Aulia dalam 

skripsinya yang berjudul “Nilai-nilai sufistik Dalam Serat Dewa Ruci”. 

Penelitian yang menggunakan metode kualitatif ini menghasilkan 

penemuan bahwa: Pertama, terjadi proses akulturasi pemikiran mistik 

dalam penulisan Serat Dewa Ruci yang merupakan pengembangan dari 

Serat Nawaruci, sebuah naskah prosa kuno. Proses ini menggambarkan 

peralihan konsep mistik dari tradisi Siwa-Budha menuju Islam Jawa 

yang dipadukan dengan nilai-nilai sufistik, kemudian diterapkan dalam 

kehidupan masyarakat Islam sebagai dasar spiritual dalam menjalani 

kehidupan. Konsep mistik dalam Serat Dewa Ruci mencerminkan 

ajaran mistik Islam yang berpadu dengan mistik Jawa, di mana 

perjalanan batin sering digunakan sebagai simbol upaya mendekatkan 

diri kepada Tuhan. Kedua, nilai-nilai sufistik yang terkandung dalam 

Serat Dewa Ruci memiliki kedalaman dan keluhuran makna. Terdapat 

empat aspek utama yang menjadi teladan, yaitu al-akhlāq al-karīmah, 

ilmu dan amal, hakikat, serta ma’rifat. Nilai-nilai tersebut diperoleh 

melalui perjuangan tokoh Bima yang harus menghadapi berbagai ujian 

dan rintangan dalam pencariannya terhadap Air Kehidupan.12 

Keenam, penilitian yang dilakukan oleh Muhammad Satriyo Ulil 

Albab dalam skripsinya yang berjudul “Wahdat al Wujud Ibn Arabi 

 

 

11 Danu Ady Setyawan, “Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam Lakon Wayang 

Serat Dewa Ruci” (Skripsi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018). 
12 Yasinta nur Aulia, “Nilia-nilai Sufistik dalam Serat Dewa Ruci” (Skripsi 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2022). 



11 

 

 

 

Dalam pewayangan lakon Dewa Ruci”. Penelitian ini merupakan studi 

kepustakaan yang berupaya merefleksikan makna serta nilai-nilai 

filosofis yang terkandung dalam Pewayangan Lakon Dewa Ruci 

sebagai sumber utama, dengan menggunakan perspektif Waḥdat al-

wujūd Ibn Arabi. Hasil kajian ini menunjukkan, pertama, bahwa konsep 

Waḥdat al-wujūd menurut Ibn Arabi menggambarkan kesatuan antara 

Tuhan dan hamba-Nya yang dicapai melalui perjalanan spiritual 

seorang manusia dalam menempuh berbagai tahapan kedekatan dengan 

Rabb-nya. Kedua, Lakon Dewa Ruci merupakan kisah pewayangan asli 

nusantara yang menceritakan perjalanan tokoh Pandawa bernama Bima 

dalam pencariannya terhadap makna kawruh Sangkan Paraning 

Dumadi. Ketiga, pengalaman Bima dalam lakon tersebut 

menggambarkan berbagai peristiwa di luar batas nalar manusia, namun 

sejatinya merupakan karunia Ilahi berupa pertemuan langsung 

(muwajahah) dengan Tuhan.13 

Ketujuh, penelitian yang dilakukan oleh Eko Setiawan dalam 

sebuah artikel jurnal yang berjudul “ Makna Filosofi Wayang Purwa 

Dalam Lakon Dewa Ruci”. Dalam artikel ini menguak bagaimana 

makna filosofi yang terdapat pada Lakon Dewa Ruci. Dengan metode 

penelitian kualitatif, penelitian ini menghasilkan penemuan bahwa 

Dalam kisah ini termuat amanat ajaran konsepsi manusia, konsepsi 

Tuhan, dan bagaimana manusia menuju Tuhan. Secara filosofis, Kisah 

Dewa Ruci menggambarkan perjalanan batin yang harus ditempuh 

 

 

13 Muhammad Satriyo Ulil Albab, “Wahdat al-Wujud Ibn Arabi dalam 

Pewayangan Lakon Dewa Ruci” (Skripsi Fakultas Filsafat Universitas Gajah Mada 

Yogyakarta, 2022). 



12 

 

 

 

manusia dalam upaya mengenali jati dirinya, yakni proses pencarian 

sangkan paraning dumadi sebagai asal dan tujuan hidup, yang berujung 

pada penyatuan antara hamba dan Tuhannya atau manunggaling kawula 

Gusti.14 

Kedelapan, penelitian yang dilakukan oleh Edy Suprayitno dalam 

sebuah artikel jurnal tentang “Revitalisasi Nilai Kekerabatan Budaya 

Jawa dalam Naskah Serat Dewa Ruci Karangan R.Ng. Yasadipura I”. 

Desain penelitian ini menggunakan deskriptif kualitatif. Adapun hasil 

dari penelitian ini berupa adanya sikap yang menjunjung nilai 

kekerabatan melalui alur cerita dan karakter tokoh-tokoh dalam Kisah 

Dewa Ruci. Dimana nilai-nilai tersebut harusnya menjadi pedoman 

hidup yang sarat akan budaya kekerabatan.15 

Kesembilan, penelitian yang diteliti oleh Pustyadara Pramana Putri 

pada skripsinya yang berjudul “Perbandingan Fakta Cerita Dewaruci 

dan Suluk Linglung Sunan Kalijaga”. Dalam Penelitian ini membahas 

perbandingan fakta cerita Serat Dewaruci dan Suluk Linglung Sunan 

Kalijaga yang bertujuan untuk mendeskripsikan persamaan dan 

perbedaan Serat Dewaruci dan Suluk Linglung Sunan Kalijaga melalui 

perbandingan fakta cerita yang meliputi penokohan, latar dan alur. Hasil 

dari penelitian ini menunjukan bahwa terdapat persamaan penokohan, 

 

 

14 Eko Setiawan, “Makna Filosofi Wayang Purwa Dalam Lakon Dewa Ruci,” 

Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 5, no. 2 (7 Desember 2017): hlm. 399–

418. 
15 Edy Suprayitno, “Revitalisasi Nilai Kekerabatan Budaya Jawa dalam Naskah 

Serat Dewa Ruci Karangan R.Ng. Yasadipura I,” Jurnal KATA 1, no. 1 (Mei 2017): 

hlm. 56–63. 



13 

 

 

 

latar cerita, dan alur cerita dalam Serat Dewaruci dan Suluk Linglung 

Sunan Kalijaga.16  

Namun, dari semua penelitian yang telah dilakukan, belum 

ditemukan kajian yang secara spesifik membandingkan konsep suluk 

dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung secara filosofis. Penelitian 

ini berbeda karena menggunakan pendekatan studi komparatif dengan 

sudut pandang filosofis, yang tidak hanya menganalisis unsur naratif 

atau simbolik, melainkan berusaha memahami suluk sebagai jalan 

spiritual sistematis dalam tradisi tasawuf Jawa. 

Penelitian ini berbeda dari penelitian-penelitian sebelumnya 

terutama dari sisi pendekatan dan fokus kajian. Penelitian ini hampir 

mirip dengan penelitian yang dilakukan Pustyadara Putri, dalam 

penelitiannya lebih berfokus pada perbandingan unsur cerita secara 

struktural, sementara penelitian ini lebih berorientasi pada konseptual 

perjalanan spiritualitas (suluk)  yang bersifat filosofis. Penelitian ini 

menempatkan Suluk Linglung bukan hanya sebagai objek bandingan 

naratif, melainkan sebagai bandingan secara filosofis atas kandungan 

perjalanan spiritual antara Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung dalam 

tasawuf Jawa. Dengan demikian, penelitian ini lebih mendalam dalam 

mengupas dimensi makna suluk dan ajaran sufistik dalam kedua teks. 

F.  Metode Penelitian 

1. Jenis dan Sifat Penelitian 

 

 

16 Pustyadara Pramana Putri, “Perbandingan Fakta Cerita Dewaruci dan Suluk 

Linglung Sunan Kalijaga” (Skripsi, Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri 

Yogyakarta, 2013). 



14 

 

 

 

Penelitian ini bersifat penelitian kualitatif dengan pendekatan 

filosofis-komparatif. Penelitian bertujuan untuk mengkaji secara 

mendalam konsep suluk atau perjalanan spiritual dalam tasawuf 

Jawa, sebagaimana yang direpresentasikan dalam Serat Dewa Ruci 

dan Suluk Linglung karya Sunan Kalijaga. Pendekatan ini 

menempatkan teks sebagai objek refleksi filsafat, khususnya dalam 

menggali nilai, makna, dan struktur berpikir mengenai suluk 

sebagai jalan menuju makrifatullah. 

Penelitian kualitatif bertujuan untuk memberikan pemahaman 

yang lebih mendalam dan menyeluruh tentang suatu fenomena, baik 

itu dalam konteks sosial, budaya, atau perilaku individu.17 

Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti untuk menggali 

makna-makna simbolik dan filosofis dalam teks, serta menjelajahi 

konteks budaya dan spiritual yang melatarbelakangi kedua sumber 

itu. 

2. Sumber Data 

Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data, yakni 

sumber data primer dan sekunder. Pembagian tersebut bertujuan 

untuk membedakan antara bahan utama yang menjadi objek kajian 

langsung dan bahan pendukung yang digunakan untuk memperkaya 

analisis dan memperluas wawasan teoritis. Sumber data primer 

berisi teks-teks utama yang dianalisis secara langsung, sedangkan 

 

 

17Hanif Hasan (dkk.). Penelitian Kualitatif: Metode Penelitian Kualitatif (Kab. 

agam: Yayasan Tri Edukasi Ilmiah, 2010),  hlm. 7. 



15 

 

 

 

sumber data sekunder berisi literatur penunjang yang memberikan 

konteks, kerangka konseptual, dan referensi ilmiah yang relevan. 

Sumber data primer dalam penelitian ini meliputi dua teks 

pokok, yakni Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung. Adapun sumber 

primer yang pertama, penulis menggunakan naskah Serat Dewa 

Ruci karya Yasadipura I berbentuk tembang macapat yang 

diterjemahkan oleh Damar Shashangka dalam bukunya yang 

berjudul “Serat Dewa Ruci: Sastrajendrahayuningrat 

Pangruwating Diyu”.18 Kemudian yang kedua, Penulis 

menggunakan sumber data primer berupa naskah Suluk Linglung 

Sunan Kalijaga (Syeh Melaya) karya Iman Anom, yang telah 

diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia oleh Drs. M. Khafid 

Kasri.19  

Serat Dewa Ruci merupakan karya sastra klasik Jawa yang 

menggambarkan perjalanan batin tokoh Bima dalam usahanya 

mencapai kebenaran sejati, yang penuh dengan simbolisme spiritual 

dan ajaran tasawuf yang khas. Teks ini menjadi salah satu 

representasi penting mistisisme Jawa yang telah mengalami 

Islamisasi dalam bentuk sufistik. Sementara itu, Suluk Linglung 

merupakan karya yang menggambarkan laku suluk Sunan Kalijaga, 

yaitu perjalanan meninggalkan dunia lahiriah dan menempuh jalan 

batin menuju makrifatullah. Ajaran makrifat Sunan Kalijaga 

 

 

18 Damar Shashangka, Serat Dewa Ruci: Sastarjendyahayuningrat 

Pangruwating Diyu (Yogyakarta: Narasi, 2019). 
19 Anom, Suluk linglung: Sunan Kalijaga (Syeh Malaya) terj. M. Khafid Kasri, 

hlm. 1. 



16 

 

 

 

berlandaskan pada kitab Duryat yang ditulis oleh Sunan Kalijaga 

yang kemudian disadur oleh Imam Anom menjadi Suluk Linglung.20  

Teks ini mencerminkan integrasi antara nilai-nilai sufisme Islam dan 

simbol-simbol kebudayaan Jawa yang khas, sehingga menjadi 

representasi ajaran suluk dalam versi Walisongo. Kedua teks 

tersebut dianalisis secara langsung sebagai sumber primer. 

Sumber data sekunder terdiri atas berbagai literatur ilmiah 

yang berfungsi mendukung serta memperkaya pemahaman terhadap 

teks-teks utama.Ini meliputi buku-buku tentang sufisme, 

spiritualitas Jawa, pemikiran Sunan Kalijaga, serta penelitian 

terdahulu terkait Serat Dewa Ruci. Artikel jurnal, skripsi, dan karya 

akademik lainnya yang relevan juga digunakan untuk memberikan 

perspektif tambahan dan landasan teoritis dalam analisis. Sumber 

sekunder ini penting untuk menunjang penelitian dalam 

membangun kerangka interpretasi serta menjamin validitas dan 

kedalaman kajian. 

3. Teknik Pengumpulan Data dan Pengolahan Data 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan 

melalui metode dokumentasi, yakni dengan menelaah dan 

menghimpun berbagai sumber tertulis yang relevan dengan topik 

penelitian. Data yang terkumpul akan dibaca secara intensif, dicatat, 

diklasifikasi, dan diinterpretasikan berdasarkan tema-tema spiritual 

seperti suluk, ma’rifat, mati sajroning urip, dan penyatuan dengan 

Tuhan (manunggaling kawula gusti). 

 

 

20 Anom, Suluk linglung: Sunan Kalijaga (Syeh Malaya) terj. M. Khafid Kasri, 



17 

 

 

 

4. Teknik Analisis Data 

Studi ini menggunakan metodologi analisi filosofis-

komparatif. Pendekatan ini bertujuan untuk memahami dan 

membandingkan konsep suluk yang termuat dalam Serat Dewa Ruci 

dan Suluk Linglung secara mendalam dan reflektif. Analisis filosofis 

dilakukan untuk mengungkap hakikat, nilai, serta struktur 

pemikiran yang membentuk pandangan tentang perjalanan spiritual 

(suluk) dalam kedua teks, khususnya dalam konteks tasawuf Jawa. 

Sementara itu, pendekatan komparatif digunakan untuk melihat 

persamaan dan perbedaan dalam dimensi suluk yang dikembangkan 

masing-masing teks, baik dari segi tahapan, tujuan, maupun 

simbolisme yang menyertainya. 

Langkah-langkah analisis yang dilakukan mencakup: pertama, 

klasifikasi data, yaitu mengumpulkan dan mengelompokkan 

informasi relevan dari kedua teks, Serat Dewa Ruci dan Suluk 

Linglung, untuk memahami alur cerita dan simbolisme di dalamnya. 

Kedua, interpretasi, yaitu menafsirkan setiap simbol, peristiwa, dan 

dialog dalam konteks makna spiritual dan budaya Jawa. Ketiga, 

analisis filosofis, yaitu menelaah makna dan nilai-nilai yang 

terkandung di dalam teks, seperti penyucian diri, makrifat, dan 

penyatuan dengan Tuhan (manunggaling kawula Gusti), dalam 

kerangka pemikiran filsafat Islam dan kebudayaan Jawa. Keempat, 

analisis komparatif, yaitu membandingkan secara sistematis aspek-

aspek tersebut guna menyusun sintesis pemahaman mengenai suluk 

dalam tradisi tasawuf Jawa sebagaimana tercermin dalam kedua 

teks yang dikaji. 

G. Sistematika Pembahasan 



18 

 

 

 

Penelitian ini akan dibagi menjadi lima segmen utama yang saling 

terkait agar informasinya lebih mudah dipahami. Latar belakang topik, 

rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan pustaka, dan 

metodologi penelitian dijelaskan di bab pertama, Pendahuluan. Urgensi 

dan arah umum penelitian dijelaskan di bab ini, yang juga memberikan 

landasan filosofis dan metodologis. 

Bab kedua membahas tentang konsep suluk dalam tradisi tasawuf 

Islam dan tasawuf Jawa. Di bagian ini akan dijelaskan pengertian suluk 

secara umum, serta bagaimana konsep tersebut dipahami dan 

dijalankan dalam tradisi kejawen dan sufisme Islam. Kajian ini menjadi 

landasan teoritis yang penting untuk menafsirkan struktur nilai dan 

makna dalam Serat Dewa Ruci maupun dalam Suluk Linglung karya 

Sunan Kalijaga.  

Bab ketiga akan mengupas perjalanan spiritual (suluk) yang 

terkandung dalam Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung Sunan 

Kalijaga. Dalam bab ini, penulis akan menganalisis berbagai simbol, 

tokoh, dan alur cerita yang menggambarkan perjalanan spiritual Bima 

dan Sunan Kalijaga dalam mencapai hakikat sejati. Penafsiran terhadap 

kisah ini akan difokuskan pada aspek mistik dan reflektif yang 

merepresentasikan ajaran perjalanan spiritual dalam budaya Jawa. 

Selanjutnya, bab keempat, yang membandingkan Serat Dewa Ruci 

dengan Suluk Linglung, merupakan bagian inti kajian ini. Pembahasan 

diarahkan pada perbandingan konsep suluk dalam kedua teks, baik dari 

segi struktur perjalanan, simbolisme, nilai-nilai spiritual, maupun 

tujuan akhirnya. Tujuannya adalah untuk menyoroti kesinambungan, 

perbedaan, dan kekayaan ajaran sufistik dalam tasawuf Jawa 



19 

 

 

 

sebagaimana tercermin dalam dua bentuk ekspresi sastra tersebut.  Aku 

masih sepe 

Bab terakhir, berisi simpulan dari hasil analisis dan temuan-

temuan penting dalam penelitian. Selain itu, juga disampaikan saran-

saran untuk penelitian lanjutan, khususnya terkait kajian spiritualitas 

dalam budaya lokal dan pendekatan Islam kultura

 



 

 

150 

 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan analisis komparatif terhadap Serat Dewa Ruci dan 

Suluk Linglung, penelitian ini menyimpulkan dua hal pokok sesuai 

dengan rumusan masalah yang diajukan: 

1. Kedua teks ini memandang suluk sebagai proses penyucian diri, 

pengendalian hawa nafsu, dan pencarian jati diri sejati yang 

berujung pada penyatuan dengan Tuhan (manunggaling kawula 

Gusti). Dengan menggunakan simbol dan narasi perjalanan, baik 

tokoh Bima dalam Serat Dewa Ruci maupun Sunan Kalijaga dalam 

Suluk Linglung merepresentasikan usaha manusia untuk 

menundukkan ego duniawi dan meraih kesadaran spiritual yang 

lebih tinggi. 

2. Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung sama-sama menekankan 

perjalanan spiritual seorang sālik untuk mencapai ma’rifatullāh 

melalui tahapan syariat, tarekat, hakikat, dan makrifat. Adapun 

perbedaannya, Serat Dewa Ruci mengusung corak simbolis-

mitologis dengan akar sinkretisme Śiwa-Buddha yang kemudian 

diislamkan, sehingga lebih menekankan aspek simbolisme budaya 

Jawa dalam mengungkap perjalanan batin. Sementara itu, Suluk 

Linglung lebih bercorak historis-religius karena lahir dari tradisi 

Walisongo, dengan kerangka tasawuf Islam yang lebih eksplisit dan 

sistematis. Dengan demikian, perbandingan kedua teks ini 

menunjukkan kesinambungan antara budaya lokal dan ajaran 

sufistik Islam, sekaligus memperlihatkan kekayaan warisan spiritual 



151 

 

 

 

Jawa dalam memaknai suluk sebagai jalan menuju pencerahan batin 

dan kedekatan dengan Tuhan. 

B. Saran 

Penelitian ini telah mengkaji konsep perjalanan spiritual dalam 

tasawuf jawa melalui karya sastra Jawa klasik yaitu Serat Dewa Ruci 

dan Suluk Linglung Sunan Kalijaga, namun penulis menyadari bahwa 

penelitian ini masih jauh dari kata sempurna, maka dari itu peneliti 

mengharapkan kritik dan saran yang bersifat membangun untuk 

menyempurnakan penelitian ini. 

Berdasarkan temuan dan simpulan dari penelitian ini, berikut 

adalah beberapa saran yang dapat dipertimbangkan untuk 

pengembangan lebih lanjut dan pemanfaatan hasil penelitian: 

1. Bagi para akademisi dan peneliti, kajian ini diharapkan dapat 

menjadi pijakan awal untuk menggali lebih dalam dimensi tasawuf 

Jawa melalui pendekatan interdisipliner, seperti kajian budaya, 

estetika, dan filsafat lokal. Studi terhadap karya-karya lain seperti 

Serat Centhini, Serat Wedhatama, maupun suluk-suluk pesantren 

tradisional dapat memperkaya pemahaman tentang keragaman 

ekspresi tasawuf di Nusantara. 

2. Bagi masyarakat umum, khususnya generasi muda, pemahaman 

terhadap teks-teks seperti Serat Dewa Ruci dan Suluk Linglung 

penting untuk memperkuat kesadaran spiritual sekaligus mengenali 

warisan budaya sendiri. Nilai-nilai seperti pengendalian diri, 

kesederhanaan, dan pencarian jati diri spiritual masih sangat relevan 

untuk dijadikan pedoman dalam kehidupan modern. 

3. Penelitian lebih lanjut dapat diarahkan pada studi implementatif 

mengenai bagaimana nilai-nilai suluk dalam kedua teks tersebut 



152 

 

 

 

diterapkan dalam kehidupan pesantren, pendidikan karakter, atau 

seni pertunjukan tradisional, sehingga warisan tasawuf Jawa tidak 

hanya menjadi objek kajian teoritis tetapi juga praksis yang hidup 

dalam masyarakat kontemporer.  

  



153 

 

 

 

Daftar Pustaka 

A.H. Jones. “Sufism as a Category in Indonesian Literature and History on 

JSTOR.” Journal of Southeast Asian History 2, no. 2 (1961). 

Ahmad, Abdul Fattah Sayyid. Tasawuf antara Al-Ghazali dan Ibnu 

Taimiyah. Jakarta: Khalifa, 2005. 

Al-Ghazali, Imam. Ihya’ Ulumiddin Jilid 4 Kejaiban Kalbu Terj. Ismail 

Yakub. Jakarta: Republika Penerbit, 2011. 

Almirzanah, Syafaatun. “God, humanity and nature: Cosmology in Islamic 

spirituality.” HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 2020. 

Anom, Iman. Suluk linglung: Sunan Kalijaga (Syeh Malaya) terj. M. Khafid 

Kasri. Jakarta: Balai Pustaka, 1993. 

Anwar, M. sholihin Rosihon. Ilmu Tasawuf. Bandung: Pustaka Setia, 2011. 

Apriliani, Wella Ayu. “Tasawuf dalam Layar Wayang: Mengupas Makna 

Spiritual Dewa Ruci.” Jurnal Riset Agama 4, no. 3 (2024). 

https://doi.org/10.15575/JRA.V4I3.40918. 

Asria, Jafira Nur, Rizal Fauzi, dan Han Han Burhani. “Analisis 

Fenomenologis Terhadap Transmisi Nilai Sufistik Tarekat Idrisiyyah 

Dalam Pembentukan Keluarga Sakinah” 1, no. 1 (2025). 

Asrori, Mohammad, Bima Fandi Asy’arie, Akhirudin, Ganjar Yusup 

Sofian, Ahmad Fadhel Syakir Hidayat, Aidillah Suja, dan Roibin. 

“Islamic educational and cultural values in Indonesian puppetry art: a 

systematic literature review.” Cogent Education 12, no. 1 (2025). 

https://doi.org/10.1080/2331186X.2025.2490445. 

Atjeh, Aboebakar. Pengantar Ilmu Tarekat. Solo: Ramadhani, 1986. 

Aulia, Yasinta nur. “Nilia-nilai Sufistik dalam Serat Dewa Ruci.” 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2022. 

Aziz, Abdul. Insan Kamil Dalam Suluk Linglung. Jakarta: Pustaka 

STAINU, 2016. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah & Kepulauan Nusantara 

Abad XII & XVII. Jakarta: Kencana, 2013. 

Cahyokusumo, Dimas Sigit. “Ranggawarsita dan Gagasan Manunggaling 

Kawula Gusti.” Diakses 18 Juli 2025. 



154 

 

 

 

https://artikula.id/dimassigitcahyo/manunggaling-kawula-gusti-ala-

ranggawarsita/. 

Fanani, Ahwan. “AJARAN TAREKAT SYATTARIYYAH DALAM 

NASKAH RISĀLAH SHATTARIYYAH GRESIK.” Walisongo: 

Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 20 (15 Desember 2012). 

https://doi.org/10.21580/ws.2012.20.2.203. 

FaridianNawafi, Ahmad Yuzki. “Titik Temu Mistisisme Islam dan 

Mistisisme Jawa; Studi Analitis terhadap Persinggungan Ajaran 

Tasawuf dan Kejawen.” Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan 

Studi Keislaman 10, no. 2 (2020). 

Firdaus. “Tarekat Qadariyah Wa Naqsabandiyah.” Al-Adyan Jurnal Studi 

Lintas Agama 12, no. 2 (2017). 

Hamka. Sejarah Umat Islam: Pra-Kenabian hingga Islam di Nusantara. 

Jakarta: Gema Insani, 2020. 

Hanif, Abdulloh. “Relasi Virtual Guru Dan Murid Di Ruang Digital: Studi 

Atas Laman Website Tarekat Syadziliyah dan Naqsyabandi Haqqani.” 

Refleksi 25, no. 2 (2024). 

Hanif Hasan, dkk. Penelitian Kualitatif: Metode Penelitian Kualitatif. kab. 

agam: Yayasan Tri Edukasi Ilmiah, 2010. 

Haq, Muhammad Zairul. Tasawuf Pandawa. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2010. 

Harahap, Jainuddin. “Peran Pondok Persulukan Babussalam Baru Sei Titi 

An-Nur dalam Membangun Akhlakul Karimah Masyarakat Desa Huta 

Baru Kecamatan Simangambat Padang Lawas Utara.” Al-Hikmah: 

Jurnal Theosofi dan Peradaban Islam 6, no. 2 (2024). 

https://doi.org/10.51900/ALHIKMAH.V6I2.23849. 

Hudha, Miftachul. “Wajah Sufisme Antroposentris Kepustakaan Islam 

Kejawen Dalam Pandangan Simuh.” Living Islam: Journal of Islamic 

Discourses 3, no. 1 (2020). https://doi.org/10.14421/lijid.v3i1.2161. 

Imam, Khoirul. “Aspek Mistik Dalam Suluk Linglung Sunan Kalijaga 

(Analisis Intertekstual).” Uin Sunan Kalijaga. Tesis UIN Sunan 

Kalijaga, 2016. 

Indah, Silvia, dan Haryadi. “Nilai sangkan paraning dumadi dalam novel 

Khotbah di Atas Bukit karya Kuntowijoyo” 3, no. 2 (2021). 



155 

 

 

 

Irawan, Deni. “Dakwah Kultural Sunan Kalijaga Di Tanah Jawa.” Jurnal 

SAMBAS (Studi Agama, Masyarakat, Budaya, Adat, Sejarah): Journal 

of Religious, Community, Culture, Costume, History Studies) 6, no. 2 

(2023). https://doi.org/10.37567/sambas.v6i2.2035. 

Islamiati, Rachma Weny, Rahmi Putri, Demina, dan Muhammad Yahya. 

“Peran Ulama Dalam Penyebaran Islam di Indonesia.” Jurnal 

Pendidikan Islam Al-Affan 5, no. 2 (2025). 

Izza, Nuri Nailul, dan Sofatul Maisaroh. “PERAN PESANTREN 

MIFTAHUL QULUB DALAM MENANGKAL RADIKALISME 

MELALUI PENDEKATAN TASAWUF BERDASARKAN AL-

QUR’AN SURAH AL-ANBIYA AYAT 107.” Jurnal Ushuluddin 24, 

no. 1 (3 September 2025). 

https://doi.org/10.51900/USHULUDDIN.V24I1.24011. 

“KBBI VI Daring.” Diakses 9 Juni 2025. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/suluk. 

Koentjaraningrat. kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai pustaka, 1984. 

Machsum, Toha. “Sastra Suluk Jawa Pesisiran: Membaca Lokalitas dalam 

Keindonesiaan.” MABASAN 3, no. 2 (2019). 

https://doi.org/10.26499/mab.v3i2.118. 

Mannang, Abd., Suhufi, Misbahuddin, dan Sri Ayu Andari Putri Alwaris. 

“Sejarah Sosial Perkembangan Islam di Indonesia.” Socius: Jurnal 

Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 3, no. 1 (2025). 

Miswar. “Maqamat (Tahapan Yang Harus Ditempuh Dalam Proses 

Bertasawuf).” Jurnal ANSIRU PAI 1, no. 2 (2017). 

Muhammad Satriyo Ulil Albab. “Wahdat al-Wujud Ibn Arabi dalam 

Pewayangan Lakon Dewa Ruci.” Skripsi Fakultas Filsafat Universitas 

Gajah Mada Yogyakarta, 2022. 

Mulyati, Sri. Tasawuf Nusantara: Rangkaian Mutiara Sufi Terkemuka. 

Jakarta: Prenadamedia Group, 2006. 

Mulyono, Sri. Simbolisme dan Mistikisme Dalam Wayang. Jakarta: Gunung 

Agung, 1974. 

Musbikin, Imam. Serat Dewa Ruci: Misteri Air Kehidupan. Yogyakarta: 

DIVA Press, 2010. 

Naif, Fauzan. “Seh Amongraga (Tokoh Mistik Jawa Dalam Serat 



156 

 

 

 

Centhini).” Refleksi 16, no. 1 (2016). 

Nasuhi, Hamid. Serat Dewaruci: Tasawuf Jawa Yasadipura I. Jakarta: UIN 

Jakarta Press, 2009. 

———. “Yasadipura I (1729-1803): Biografi dan Karya-karyanya.” Al-

Turas 12, no. 3 (2006). 

Nikmaturrohmah, dan Abdul Basit. “Javanese Sufism: A Semiotic Analysis 

of Sunan Kalijaga’s Suluk Linglung.” Teosofia: Indonesian Journal of 

Islamic Mysticism 13, no. 2 (2024). 

Poerbatjaraka, dan Tardjan Hadidjaja. Kepustakaan Djawa. Jakarta: 

Djambatan, 1957. 

Purwadi. “Pemikiran Ranggawarsita Sebagai Bahan Ajar Pendidikan 

Karakter.” Jurnal Ikadbudi 4, no. 10 (2015). 

Putri, Pustyadara Pramana. “Perbandingan Fakta Cerita Dewaruci dan 

Suluk Linglung Sunan Kalijaga.” Skripsi, Fakultas Bahasa dan Seni, 

Universitas Negeri Yogyakarta, 2013. 

Raharjo, Nasihin Aziz. “Analisis semiotik serat dewa ruci.” UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta: Fakultas Ilmu Dakwah dan Ilmu Komunikasi, 

2011. 

Rahmadani, Fikri Hardiyah, dan Khairul Fahmi. “Ajaran Tasawuf: 

Pengertian dan Sejarah Kemunculannya.” Indonesian Journal of 

Multidisciplinary Scientific Studies 2, no. 6 (8 November 2024). 

https://doi.org/10.33151/IJOMSS.V2I6.273. 

Rico Surya Putra Susila. “[Javanologi Explore] Cerita Wayang: Dewa 

Ruci.” PUI Javanologi Kajian Tradisi Jawa. Diakses 25 Mei 2025. 

https://javanologi.uns.ac.id/2022/11/28/dewa-ruci. 

Ridho, Muhammad Rasyid. “Krisis Spiritual di Era Modern.” 

Kumparan.com. Diakses 21 April 2025. https://kumparan.com/131_-

muhammad-rasyid-ridho/krisis-spiritual-di-era-modern-

20iuwTLhFxI. 

Rofiq, Ahmad, dan Abdul Kadir Riyadi. “Konsep Suluk Zainuddin Al-

Malibari: Jalan Tritunggal Menuju Ma’rifat Allāh.” TAJDID: Jurnal 

Ilmu Ushuluddin 22, no. 2 (2023). 

Safi’i, Muhammad. “Tasawuf Jawa: Kajian Filologis Terhadap Naskah 

Suluk Ahya Ngulumodin.” Transformatika: Jurnal Bahasa, Sastra, 



157 

 

 

 

dan Pengajarannya 9, no. 2 (2025). 

Safii, Muhammad. “SUNTINGAN TEKS SULUK LINGLUNG SEH 

MALAYA KARYA SUNAN KALIJAGA.” Haluan Sastra Budaya 6, 

no. 2 (2 Januari 2023). https://doi.org/10.20961/HSB.V6I2.59875. 

Saputra, Jhony Hady. Mengungkap Perjalanan Sunan Kalijaga. Surabaya: 

Pustaka Media, 2018. 

Sari, Silvia Indah, dan Haryadi Haryadi. “Nilai sangkan paraning dumadi 

dalam novel Khotbah di Atas Bukit karya Kuntowijoyo.” Jurnal Genre 

(Bahasa, Sastra, dan Pembelajarannya) 3, no. 2 (2021). 

https://doi.org/10.26555/jg.v3i2.4587. 

Sastroamidjojo, A. Seno. Tjeritera Dewa Rutji dengan Arti Filsafatnja. 

Jakarta: Kinta, 1967. 

Setiawan, Eko. “Makna Filosofi Wayang Purwa Dalam Lakon Dewa Ruci.” 

Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 5, no. 2 (7 Desember 

2017). https://doi.org/10.21274/kontem.2017.5.2.399-418. 

Setyawan, Danu Ady. “Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam Lakon Wayang 

Serat Dewa Ruci.” Skripsi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018. 

Shashangka, Damar. Serat Dewa Ruci: Sastarjendyahayuningrat 

Pangruwating Diyu. Yogyakarta: Narasi, 2019. 

Simuh. Mistik Islam Kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita: Suatu Studi 

Terhadap Serat Hidayat Jati. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia, 

2019. 

———. Sufisme Jawa: Taransformasi Tasawuf Islam Ke Mistik Jawa. 

Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia, 2019. 

“Suluk - Ensiklopedia Islam.” Diakses 9 Juni 2025. 

https://ensiklopediaislam.id/suluk/. 

Sunyoto, Agus. Atlas Wali Songo. Bandung: Pustaka IIMaN, 2017. 

Suprayitno, Edy. “Revitalisasi Nilai Kekerabatan Budaya Jawa dalam 

Naskah Serat Dewa Ruci Karangan R.Ng. Yasadipura I.” Jurnal KATA 

1, no. 1 (1 Mei 2017). 

Syarifudin, Puhan, dan Ainul Yaqin. “Tahapan Menuju Kemanunggalan 

dalam Ajaran Sunan Bonang: Studi Atas Suluk Wujil.” Esoterik 9, no. 

2 (2023). https://doi.org/10.21043/esoterik.v9i2.21569. 



158 

 

 

 

Syatori, A. “Membumikan Tuhan: Telaah Konsepsi Sufistik  Wahdat al-

Wujud dalam Lokus Perilaku Sosial Kemanusiaan.” JURNAL 

YAQZHAN: Analisis Filsafat, Agama dan Kemanusiaan 6, no. 2 (28 

Desember 2020). 

Syukur, Amin, dan Masyharuddin. Intelektualisme Tasawuf. Semarang: 

Pustaka Pelajar, 2002. 

Tadjid, Heri Kurniawan. Kisah dan Misteri Nabi Khidir : Menyingkap 

Rahasia Sang Nabi Miterius yang Hingga Kini Masih Hidup. 

Yogyakarta: Araska, 2019. 

Taqiuddin, Ahmad. “Pemikiran Tasawuf Ibnu Taimiyah.” El-Hikam: 

Jurnal Pendidikan dan Kajian Keislaman 3, no. 2 (2010). 

Tuti Lestari, Amrih, dan Betty Mauli Rosa Bustam. “Nilai-nilai pendidikan 

Dalam Kisah Pewayangan Dewa Ruci.” Al-Hasanah : Islamic 

Religious Education Journal 7, no. 1 (2022). 

https://doi.org/10.51729/7150. 

Ulfah, Rokhmah. “Mistik Sunan Bonang.” Jurnal THEOLOGIA 24, no. 2 

(2016). https://doi.org/10.21580/teo.2013.24.2.331. 

Ulinnuha, Afrizal. “Makna Hidup Orang Jawa  Yang Menjadikan Dewa 

Ruci Sebagai Falsafah Hidup.” Universitas Islam Indonesia, 2017. 

Wasalmi. “Mahabbah Dalam Tasawuf Rabi’ah al-Adawiyah.” Sulesana 9, 

no. 2 (2014). https://doi.org/10.5840/adc20212873. 

Waskito, Ardian Agil. “MATI SAJRONING NGAURIP SEBUAH 

ANALISIS HERMENEUTIS-FENOMENOLOGIS TENTANG 

MAKNA PENDERITAAN DALAM SERAT KALATIDA KARYA 

RADEN NGABEHI RONGGOWARSITA.” Jurnal Psikologi 7, no. 1 

(2010). https://doi.org/10.14710/JPU.7.1.31-39. 

Wicaksono, Dian Eko, dan Adhiyatman Prabowo. “PIWULANG JAWA 

DALAM MODERENISASI Oleh,” n.d. 

Wisnumurti, Rangkai. Sangkan Paraning Dumadi: Konsep Kelahiran dan 

Kematian Orang Jawa. Yogyakarta: DIVA Press, 2022. 

Yunanto, Rohmad Sri. “Aspek Mistik Dalam Serat dewa Ruci.” Skripsi 

IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003. 

YUNIANTI. “Nilai Etos Kerja Islami dalam Lakon Pewayangan Serat 

Dewa Ruci.” Skripsi UIN Sunan Kalijaga, 2011. 



159 

 

 

 

Zoetmulder, P.J. MANUNGGALING KAWULA GUSTI (Pantheϊsme Dan 

Monisme Dalam Sastra Suluk Jawa. Diterjemahkan oleh Dick 

Hartoko. Jakarta: PT. Gramedia, 1990. 


	HALAMAN JUDUL
	HALAMAN PENGESAHAN
	SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	KATA PENGANTAR
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D.  Manfaat penelitian
	E. Tinjauan Pustaka
	F.  Metode Penelitian
	1. Jenis dan Sifat Penelitian
	2. Sumber Data
	3. Teknik Pengumpulan Data dan Pengolahan Data
	4. Teknik Analisis Data

	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V KESIMPULAN DAN SARAN
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	Daftar Pustaka

