
KRITIK TERHADAP MODERNITAS: TELAAH KOMPARATIF 

PEMIKIRAN BRUNO LATOUR DAN SEYYED HOSSEIN NASR 

 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Untuk memenuhi sebagian syarat memperoleh gelar S.Ag. (Sarjana Agama) 

 

 

Disusun oleh : 

Muhamad Fairus Farizki 

NIM 21105010023 

 

 

 

 PROGRAM STUDI AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM  

FAKULTAS  USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA  

2025  



 

i 

LEMBAR PENGESAHAN 

 

  



 

ii 

NOTA DINAS 

Surat Persetujuan Skripsi 

 

 

  



 

iii 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 

 

  



 

iv 

MOTTO 

 

 حَيَّ عَلَى الْفَلََح  
”Marilah Meraih Kemenangan” 

 

’’....... aku hanyalah serpihan semesta, sekedar menjalani peran yang telah 

ditetapkan Tuhan pada tiap-tiap suratan takdir-Nya.” 

— Fairus Farizki 

  



 

v 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Kupersembahkan sebiji karya ini kepada Tuhan, Manusia dan Semesta Raya, serta 

kepada semua yang hidup dan menghidupi— 

kepada segala denyut rahasia yang menenun hidup dengan cara yang tak pernah 

benar-benar kita mengerti. 

Kepada Apa dan Mamah, yang dari napas dan doa merekalah aku belajar tumbuh. 

Kepada adikku, yang menjadi jeda kecil penuh cahaya di antara hiruk-pikuk 

perjalanan ini. 

Dan kepada diriku sendiri dan segala makhluk lainnya, 

dari mikroba sampai alien, 

dari segala jenis tumbuh-tumbuhan dan primata-primata endemik 

tanpa pernah kita tahu rupa dan wujudnya. 

Dan tentunya kepada dirimu—satu-satunya. 

Selamat menyapa buku-bukumu, prosamu,  

harum parfum-mu, 

lagu-laguan dan tontonan film favoritmu. 

Hari ini aku menyapa petang, 

dengan perisa lentik kemayu pipimu, 

dan rona silau kacamatamu. 

 

 

Ahad, 23 November 2025 M. | 2 Jumadil Akhir 1447 H. 

  



 

vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Skripsi saya mengacu pada Pedoman Transliterasi Arab-Latin sebagaimana 

SKB Menteri Agama RI dan Menteri Pendidikan & Kebudayaan RI No. 158/1987 

dan No. 0543b/U/1987, 22 Januari 1988. Berikut selengkapnya: 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 ba' b be ب

 ta' t te ت

 ṡa’ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 jim j je ج

 ḥa ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kha kh ka dan ha خ

 dal d de د 

 żal ż zet (dengan titik di atas) ذ 

 ra' r er ر

 zai z zet ز

 sin s es س

 syin sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 ṭa’ ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ẓa’ ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع

 gain g ge غ

 fa’ f ef ف

 qaf q qi ق

 kaf k ka ك

 lam l el ل

 mim m em م

 nun n en ن

 wawu w w و



 

vii 

 ha’ h ha هـ

 hamzah ’ apostrof ء

 ya’ y ye ي

 

B. Konsonan Rangkap (Syaddah) 

Konsonan rangkap terjadi karena adanya tasydid: 

Huruf Arab Ditulis 

مين متقد    Mutaqaddimīn 

 iddah‘ عـد ة

 

C. Ta’ Marbūṭah 

1. Jika mati → ditulis h 

(Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap 

dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat dan sebagainya, kecuali 

bila dikehendaki lafal aslinya). 

Huruf Arab Ditulis 

 ḥikmah حكمة

 illah‘ علة

 

2. Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua itu terpisah, 

maka ditulis h. 

Huruf Arab Ditulis 

 ’karāmah al-awliyā كرامة الأولياء

 

3. Bila ta’ marbutah hidup atau dengan harakat, fath̟ah, kasrah dan 

ḍammah ditulis t atau h. 

Huruf Arab Ditulis 

 zakāt al-fiṭri زكاة الفطر 

 

D. Vokal pendek 

 fath̟ah ditulis A → fa’ala فعل _ َ __



 

viii 

 kasrah ditulis i → żukira ذكر _ ِ __

 ḍammah ditulis u → yażhabu يذهب _ ُ __

 

E. Vokal Panjang 

No Bentuk Huruf Arab Ditulis Transliterasi 

1 fath̟ah + alif  جاهلية  ā jāhiliyyah 

2 fath̟ah + ya’ mati تنسى ā tansā 

3 kasrah + ya’ mati  كـريـم ī karīm 

4 dammah + wawu mati  فروض ū furūḍ 

 

F. Vokal Rangkap (Diftong) 

Bentuk Contoh Latin 

Fathah + Ya’ Mati  بينكم baynakum 

Fathah + Wawu Mati قول qawl 

 

G. Vokal Pendek Berurutan (Hiatus) 

(dua vokal pendek bertemu → dipisah dengan apostrof) 

Huruf Arab Ditulis 

 a’antum أأنتم

 u‘iddat أعدت

 la’in syakartum لئن شكرتم

 

H. Kata Sandang (ال) 

1. Bila diikuti huruf Qomariyyah ditulis dengan menggunakan huruf “l”. 

Huruf Arab Ditulis 

 al-Qur’ān القرآن 

 al-Qiyās القياس 

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah → l-nya hilang, mengikuti huruf 

setelahnya. 

Huruf Arab Ditulis 



 

ix 

 ’as-Samā السمآء 

 asy-Syams الشمس 

 

I. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat 

Huruf Arab Ditulis 

 żawī al-furūḍ ذوي الفروض 

 ahl as-sunnah أهل السنة

 

  



 

x 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي جعل الكائنات شبكة مترابطة بغير انفصال، وأيدنا بنور النصر على ظلمات الحداثة 

الوسيلة العظمى والإنسان الكامل، الذي جمع بين الأرض   . والصلاة والسلام على من هو والضلال

. والسماء بالحق الشامل، وعلى آله وصحبه الوسطاء الكرام في كل طور ومقام  

 

Segenap hikmat dan puji bagi Allah yang telah merakit semesta sebagai 

jaringan raksasa yang hidup, di mana setiap aktan berasosiasi dalam teofani nyata 

tanpa terbelah oleh dikotomi sakral dan profan. Tak lupa, shalawat berangkaikan 

salam semoga senantiasa tersanjungkan ke haribaan baginda Nabi Muhammad 

Saw., sang Insan Kamil dan Mediator Agung. Beliaulah sang Pontifex sejati yang 

menjembatani dimensi transenden dan imanen, mengajarkan kita menjadi khalifah 

yang memuliakan alam dalam ikatan sakral, jauh dari kesombongan 

antroposentrisme. 

Karya ini lahir dari ikhtiar penulis dalam upaya menjernihkan kegelisahan 

dalam memandang dunia dengan mempertemukan dua arus pemikiran yang 

berbeda. Satu sisi menyingkap hubungan-hubungan halus yang membentuk 

realitas, pada sisi lainnya menjaga pengetahuan agar tidak terlepas dari akarnya 

yang suci. Melalui keduanya, penulis mencoba merangkai pemahaman yang lebih 

utuh, sembari menyadari bahwa tulisan ini hanyalah bagian kecil dari upaya 

panjang para pencari makna untuk merakit kembali realitas yang sering terabaikan. 

Penyusunan sebiji karya ini mustahil selesai tanpa bantuan banyak pihak. 

Dengan penuh kerendahan hati, penulis mengungkapkan terima kasih yang tak 

terhingga kepada semua atas segala limpahan ilmu, bimbingan, doa, dan kesabaran 

yang telah diberikan. Ungkapan ini secara khusus penulis tujukan kepada... : 

1. Allah SWT dan Nabi Muhammad SAW 

2. Prof. Noorhaidi Hasan, M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta beserta jajaran pimpinan rektorat. 

3. Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum., Dekan Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam yang juga bertindak sebagai Dosen 



 

xi 

Pembimbing Akademik, beserta seluruh civitas akademika dan tenaga 

kependidikan di lingkungan fakultas. 

4. Penghargaan setinggi-tingginya kepada Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., 

M.Hum., (Ketua Prodi Aqidah dan Filsafat Islam) dan para dosen yang tak 

pernah lelah berbagi wawasan serta pengalaman akademik yang sangat 

fundamental bagi penulis. 

5. Rasa terima kasih juga tertuju kepada Bapak Ali Usman, M.S.I. Tanpa 

supervisi ketat, kesabaran, dan diskusi produktif yang beliau berikan, karya 

tulis ini tidak akan mencapai bentuk finalnya. 

6. Kepada dua muara kasih sayang, Apa Datim dan Mamah Tuti, sembah sujud 

dan bakti kupersembahkan... Kalian adalah madrasah pertama yang 

mengajarkan bahwa doa adalah bahasa cinta yang paling fasih. Dan juga 

untuk adikku Hafiz, terima kasih telah menjadi jeda yang menyenangkan, 

tawamu adalah pengingat bahwa pulang adalah hal yang selalu dinanti. 

7. Kepada para Masyayikh Pondok Pesantren Assalafiyah Sidamulya, 

khusushon Almaghfurlah KH. Haromain. Terima kasih telah menanamkan 

benih turats yang kini tumbuh menjadi pohon pemikiran agar senantiasa 

mengamalkan ilmunya dan bermanfaat bagi masyarakat. 

8. Kepada saudara-saudaraku di lingkar Diskusi Santri Ciamik (Distrik) dan 

para aktivis Perpustakaan “Virus Baca” Assalafiyah. Jejak langkah ini juga 

tidak lepas dari hangatnya berdialektika bersama kalian dulu, terima kasih 

telah menjadi saksi awal bagaimana seorang santri sepertiku bisa berani 

bermimpi melampaui pagar pesantren. 

9. Kepada rumah pergerakan, Keluarga Besar PMII Rayon Pembebasan, 

terkhusus kepada sahabat-sahabat Korps GIO Stovia, kalian jauh lebih dari 

sekadar teman organisasi, kalian adalah keluarga kedua. Terima kasih telah 

menjadi ruang belajar yang paling sabar, tempat kita tumbuh bersama, 

meluruhkan ego, dan berkembang menjadi manusia dewasa bersama-sama. 

10. Terima kasih juga kepada kawan-kawan di klub baca buku kecil yang 

resonansinya begitu bermakna: Kelas Ngaji Das Kapital, Kolektif Ngaji 

Buku, Teman Waktu Luang Sekolah Itu Candu, Lingkar Kekerasan Budaya 

Pasca 65, Lingkar Kantian, Sami’na Wa’analisa, dan Gerbong Pembuat 



 

xii 

Makalah. Kalian adalah teman belajar hebat yang sudah memberikan 

kebermaknaan luar biasa kepadaku untuk memproduksi ide dan merebut 

ruang. 

11. Kepada ruang-ruang kolektif laboratorium pengetahuan yang telah menempa 

nalar keberpihakanku: Front Nahdliyin untuk Kedaulatan Sumber Daya Alam 

(FNKSDA) Komite Yogyakarta, Social Movement Institute (SMI), Seknas 

dan Jaringan GUSDURian Yogyakarta, serta kawan-kawan pegiat wacana 

dan aktivisme di Gerbong Gerakan Rakyat (Geger.id), Media Berita Baru 

(Beritabaru.co), Salam Institute, Suryakanta Institute, Institute for Research 

and Empowerment (IRE) Yogyakarta, Sajogyo Institute, dan Agrarian 

Resource Center (ARC) Bandung. Terima kasih telah menjadi medan praksis 

yang mengajarkan bahwa riset dan aktivisme adalah satu tarikan napas dan 

menjadi senjata bagi mereka yang tertindas dan terpinggirkan. 

12. Kepada segala ruang belajar alternatif yang menjadi tempat untuk 

membongkar nalar dan paradigmaku: Internship Suryakanta dan Gusdurian, 

serta pengalaman berharga di Bengkel Menulis (BM), Sekolah Riset Ekologi 

(SRE) Batch 2, Critical Agrarian Studies of Indonesia (CASI) angkatan 11, 

Sekolah Transformasi Desa (Sekarsa) jilid 1, kalian semua telah membuka 

jendela dunia lebih lebar, suaka tempatku menempa diri, berpihak dan 

bertindak berasaskan ilmu dan pengetahuan. 

13. Kepada kawan-kawan Angkatan 21 AFI “Kaphir”, terima kasih telah menjadi 

kawan berpikir yang gila dan menyenangkan di kelas dan di perkopian. 

Kepada dulur-dulur Forsila Cabang DIY dan kawan-kawan KKN “Konversi” 

Sekolah Pasar Balerante, terima kasih atas kebersamaan dan pelajaran hidup 

yang tak pernah ku temukan di diktat-diktat kuliah... Kalian luar biasa. 

14. Dan khusus untuk sahabat-sahabat luar biasa yang tak pernah lelah 

mendengar keluh kesah dan mimpi-mimpi utopisku: Zidan, Alby, Ronal, 

Syekhu, Ziyad, Gomer, Ubay, Hendra, Otong, Daweng, Said, Astim, Sahroji, 

dan lainnya. Kalian manusia-manusia luar biasa yang Allah pertemukan 

kepadaku. Terima kasih telah bersedia menjadi telinga yang paling tabah bagi 

segala racau dan keluh kesah, menjadi bahu yang kokoh saat dunia terasa 

tidak adil, dan menjadi pemantik tawa di hari-hari yang paling suntuk. 



 

xiii 

15. Terkhusus kepada arek Takomiyah: Avicenna dan Ahmet—Sahabat luar 

biasa... Pajuang Deadline, saudara satu nasib sepenanggungan yang 

mengajarkanku cara merayakan rutinitas melalui mantra sakti dengan slogan: 

”Skripsi Sampah Kebahagiaan Kita”. Kalian adalah bukti bahwa 

persahabatan adalah salah satu wajah Tuhan yang paling ramah di muka bumi 

ini. Terima kasih sedalam-dalamnya karena telah ada, bertahan, dan berjalan 

beriringan. Panjang Umurlah... 

16. Terakhir, kepada setiap benih yang menolak mati di bawah beton, dan kepada 

kawan-kawan yang menjaga tanah agar tetap menjadi ruang hidupnya, 

Tumbuhlah di mana pun kalian ditanam. Kita mungkin dikubur, tapi mereka 

lupa bahwa kita adalah benih. Melipatgandalah! 

Akhir kata, semoga karya sederhana ini menjadi pemantik diskusi bagi semesta 

pengetahuan. Segala kekurangan adalah milik penulis, dan kesempurnaan hanyalah 

milik Tuhan semata. 

Yogyakarta, 24 November 2025 

Penulis, 

 

Muhamad Fairus Farizki 

NIM. 21105010023  



 

xiv 

ABSTRAK 

Modernitas muncul sebagai proyek filosofis pasca-Abad Kegelapan yang pada 

awalnya dimaksudkan untuk membebaskan manusia dari otoritas dogmatis 

sekaligus menawarkan cara pandang baru yang rasional dan terukur. Namun, dalam 

perkembangannya, modernitas justru membentuk corak pemikiran yang bertumpu 

pada dualisme Cartesian—pemisahan tajam antara subjek dan objek—yang 

kemudian melahirkan dominasi paradigma rasionalitas instrumental. Corak berpikir 

ini menempatkan manusia sebagai pusat dan ukuran segala sesuatu, sementara alam 

direduksi menjadi objek yang dapat dieksploitasi. Pemisahan tersebut melahirkan 

berbagai dikotomi epistemologis dan ontologis yang berujung pada fragmentasi 

pengetahuan, distorsi relasi manusia-alam, serta munculnya beragam krisis 

ekologis dan spiritual. Dalam konteks problem tersebut, penelitian ini datang dari 

tiga rumusan masalah utama, yaitu: bagaimana pemikiran Bruno Latour dan Seyyed 

Hossen Nasr atas kritiknya terhadap modernitas, serta bagaimana titik 

persinggungan, perbedaan, dan kemungkinan sintesis dari kedua pemikiran tersebut 

dapat dijelaskan secara filosofis. 

Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan secara sistematis konstruksi kritik 

modernitas menurut Latour dan Nasr, mengidentifikasi pola konvergensi dan 

divergensi dalam cara keduanya memahami relasi manusia-alam, serta menyusun 

tawaran sintesis konseptual sebagai alternatif atas kekeliruan paradigma modern. 

Penelitian ini juga menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan 

kualitatif-filosofis dan analisis komparatif, yang memungkinkan peneliti menelaah 

gagasan kedua tokoh tersebut secara mendalam melalui pembacaan kritis terhadap 

teks-teks primer seperti We Have Never Been Modern dan Man and Nature, serta 

literatur sekunder yang relevan lainnya. Pendekatan ini juga berfokus pada 

interpretasi konseptual, rekonstruksi argumen, dan perbandingan kerangka 

ontologis maupun epistemologis yang digunakan oleh kedua tokoh tersebut. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa baik Latour maupun Nasr sama-sama 

menolak fondasi dualistik modernitas dan memandang antroposentrisme sebagai 

penyebab utama kerusakan ekologis serta keterasingan spiritual. Namun, perbedaan 

mendasar terletak pada basis ontologis dan arah solusi yang ditawarkan, Latour 

mengajukan ontologi datar melalui Actor-Network Theory yang melihat dunia 

sebagai jejaring aktan setara, sementara Nasr membangun kritiknya melalui 

ontologi hierarkis yang berlandaskan Tauḥīd dan konsep Scientia Sacra. 

Berdasarkan hasil dari analisis komparasi, penelitian ini merumuskan sintesis 

“Ontologi Sakral-Relasional” (Sacred Relational Ontology), yakni kerangka yang 

memadukan relasionalitas non-modern Latour dengan dimensi kesakralan dan 

hierarki spiritual Nasr, guna memperkaya perumusan etika ekologis Islam yang 

holistik, integratif, dan berorientasi teofanik. 

 

Kata Kunci : Kritik Modernitas, Bruno Latour, Seyyed Hossein Nasr, 

Dikotomi/Dualisme, Ontologi Sakral-Relasional. 

  



 

xv 

ABSTRACT 

Modernity emerged as a philosophical project in the post-Dark Ages, initially 

intended to liberate human beings from dogmatic authority while offering a new 

worldview grounded in rationality and measurability. However, as it developed, 

modernity produced a mode of thinking rooted in Cartesian dualism—a sharp 

separation between subject and object—which later gave rise to the dominance of 

instrumental rationality. This mode of thought positions humans as the central 

measure of all things, while nature is reduced to an exploitable object. Such 

separation generates various epistemological and ontological dichotomies, leading 

to the fragmentation of knowledge, the distortion of human–nature relations, and 

the emergence of ecological and spiritual crises. In response to these problems, this 

study is guided by three main research questions: how Bruno Latour and Seyyed 

Hossein Nasr formulate their critiques of modernity, and how the points of 

convergence, divergence, and the possibility of synthesis between their ideas can 

be philosophically explained. 

This research aims to systematically elaborate the construction of modernity 

criticism according to Latour and Nasr, identify patterns of convergence and 

divergence in their understanding of human–nature relations, and formulate a 

conceptual synthesis as an alternative to the flaws inherent in the modern paradigm. 

This study employs a library research method with a qualitative-philosophical 

approach and comparative analysis, enabling an in-depth examination of both 

thinkers’ ideas through critical readings of primary texts such as We Have Never 

Been Modern and Man and Nature, as well as other relevant secondary literature. 

This approach focuses on conceptual interpretation, argumentative reconstruction, 

and the comparison of their ontological and epistemological frameworks. 

The findings of this research show that both Latour and Nasr reject the dualistic 

foundations of modernity and view anthropocentrism as a primary cause of 

ecological destruction and spiritual alienation. However, their fundamental 

differences lie in their ontological bases and proposed solutions: Latour offers a 

flat ontology through Actor–Network Theory, which conceives the world as a 

network of symmetrically positioned actants, whereas Nasr grounds his critique in 

a hierarchical ontology based on Tawḥīd and the concept of Scientia Sacra. Based 

on the comparative analysis, this study proposes a synthesis termed “Sacred 

Relational Ontology,” a framework that combines Latour’s non-modern 

relationality with Nasr’s dimensions of sacredness and spiritual hierarchy, 

contributing to the development of a holistic, integrative, and theophanic Islamic 

ecological ethics. 

 

Keywords: Critique of Modernity, Bruno Latour, Seyyed Hossein Nasr, 

Dichotomy/Dualism, Sacred Relational Ontology. 

 

  



 

xvi 

DAFTAR ISI 

 
LEMBAR PENGESAHAN.............................................................................................. i 

NOTA DINAS .................................................................................................................. ii 

Surat Persetujuan Skripsi .......................................................................................... ii 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ........................................................................... iii 

MOTTO ...........................................................................................................................iv 

HALAMAN PERSEMBAHAN ....................................................................................... v 

PEDOMAN TRANSLITERASI .....................................................................................vi 

KATA PENGANTAR ....................................................................................................... x 

ABSTRAK ..................................................................................................................... xiv 

DAFTAR ISI .................................................................................................................. xvi 

BAB I ................................................................................................................................ 1 

PENDAHULUAN ............................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang .................................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ............................................................................................... 6 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ....................................................................... 6 

1. Tujuan Penelitian .............................................................................................. 6 

2. Kegunaan Penelitian ......................................................................................... 7 

D. Tinjauan Pustaka ................................................................................................ 7 

E. Metode Penelitian .............................................................................................. 12 

1. Jenis Penelitian ............................................................................................... 12 

2. Sumber Data ................................................................................................... 14 

3. Teknik Pengumpulan Data .............................................................................. 15 

4. Teknik Pengolahan Data ................................................................................. 15 

F. Sistematika Pembahasan .................................................................................. 17 

BAB II ............................................................................................................................. 19 

KRITIK MODERNITAS DALAM PANDANGAN BRUNO LATOUR .................... 19 

A. Biografi Intelektual Bruno Latour ................................................................... 19 

B. Premis Dasar Kritik: “Kita Tidak Pernah Modern”  

(We Have Never Been Modern) ......................................................................... 26 

C. Analisis Konstitusi Modern: Paradoks Pemurnian dan Penerjemahan ....... 29 

a. Pemisahan Mutlak (Purification) .................................................................... 29 

b. Paradoks dan Proliferasi Hibrida (Translation/Hybridization) ........................ 32 

D. Alternatif Non-Modern: Political Ecology dan Parlemen Segala Sesuatu .... 35 

E. Epistemologi dan Metodologi Latourian ......................................................... 39 



 

xvii 

a. Antropologi Simetris dan Irreduksionisme ..................................................... 39 

b. Teori Jaringan-Aktor (Actor-Network Theory - ANT) ..................................... 41 

BAB III ........................................................................................................................... 43 

KRITIK SEYYED HOSSEIN NASR TERHADAP MODERNITAS ......................... 43 

A. Biografi Intelektual Seyyed Hossein Nasr ....................................................... 43 

B. Landasan Filosofis Kritik Nasr terhadap Modernitas   

(Paradigma Tradisi dan Tauḥīd)....................................................................... 48 

C. Karakteristik dan Sumber Krisis Modernitas menurut Nasr ........................ 52 

D. Kritik Epistemologi Modernitas dan Positivisme dalam Pandangan Nasr ... 54 

E. ”Rekonstruksi Menuju Keseimbangan” sebagai Tawaran Solusi dari Nasr ... 58 

BAB IV ............................................................................................................................ 61 

ANALISIS KOMPARASI PEMIKIRAN KRITIK BRUNO LATOUR DAN 

SEYYED HOSSEIN NASR TERHADAP MODERNITAS ........................................ 61 

A. Persamaan (Konvergensi) Kritik Modernitas Latour dan Nasr ..................... 61 

a. Penolakan terhadap Cacat Epistemologis dan Ontologis Modernitas .............. 61 

b. Kritik terhadap Dikotomi dan Reduksi Dualisme ........................................... 62 

c. Kritik terhadap Antroposentrisme dan Supremasi Manusia ............................ 63 

d. Kritik terhadap Klaim Universalitas yang Simplistik ...................................... 65 

e. Krisis Ekologi sebagai Fokus Kritik ............................................................... 66 

B. Perbedaan (Divergensi) Kritik Modernitas Latour dan Nasr ........................ 68 

a. Dimensi Ontologis: Realitas dan Posisi Manusia ............................................ 68 

b. Dimensi Epistemologis: Kritik terhadap Pengetahuan .................................... 70 

c. Dimensi Metodologis: Alternatif terhadap Modernitas ................................... 72 

d. Dimensi Praksis dan Etis: Implikasi Kritik ..................................................... 73 

C. Dialektika Pemikiran Kritik Modernitas Latour dan Nasr ........................... 75 

a. Kelebihan dan Keterbatasan Pendekatan Kritis ............................................... 75 

b. Titik-Titik Komplementer yang Saling Melengkapi ........................................ 78 

c. Rumusan Sintesis Konseptual: ”Ontologi Sakral-Relasional  

(Sacred Relational Ontology)” ........................................................................ 80 

BAB V ............................................................................................................................. 86 

PENUTUP ...................................................................................................................... 86 

A. Kesimpulan ........................................................................................................ 86 

B. Saran .................................................................................................................. 88 

a. Saran Akademik .............................................................................................. 88 

b. Saran Praktis dan Kontekstual ........................................................................ 89 

DAFTAR PUSTAKA ..................................................................................................... 90 

CURRICULUM VITAE ................................................................................................ 94 



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Modernitas telah menjadi salah satu topik sentral dalam diskursus filsafat 

dan ilmu pengetahuan sejak abad ke-17 pasca abad kegelapan. Dalam topik 

tersebut, modernitas dikenal dengan suatu pencapaian dalam kondisi sosial budaya 

yang dihasilkan melalui transformasi sosiokultural yang menandai sebuah periode 

kebangkitan ilmu pengetahuan untuk mewujudkan apa yang disebut sebagai 

“kemajuan” dalam kehidupan individu dan masyarakat. Proses ini sering dipahami 

sebagai bentuk rasionalisasi, yaitu pergeseran dari pola pikir yang sebelumnya 

dianggap bercorak skolastisisme menuju pola pikir dan sistem kerja yang lebih 

rasional, terorganisir, dan berbasis pada logika.1 Sebagai sebuah paradigma yang 

mengedepankan rasionalitas, objektivitas, dan kemajuan ilmiah, modernitas sering 

kali dikaitkan dengan keberhasilan manusia dalam menundukkan alam, 

memperluas pengetahuan, dan menciptakan masyarakat yang lebih teratur, 

demokratis berlandaskan hak-hak individu dan kebebasan. 

Secara historis, modernitas merupakan periode transisi besar dalam sejarah 

pemikiran dan diskursus yang terjadi di Barat yang ditandai dengan pergeseran 

otoritas dari tradisi dogma gerejawi menuju rasionalitas manusia. Bermula dari 

masa Renaissance dan diperkuat oleh Reformasi, modernitas menempatkan subjek 

manusia sebagai pusat pengetahuan dan mengedepankan rasionalitas dan otonomi 

akal. Perubahan ini mendorong lahirnya cara pandang baru yang kritis terhadap 

pemikiran lama, membuka ruang bagi perkembangan ilmu pengetahuan, 

individualisme, dan dominasi Barat sebagai pusat peradaban. Namun, proyek 

modernitas ini juga membawa warisan problematik, termasuk cara pandang yang 

dikotomis terhadap realitas, yaitu antara manusia dan alam, subjek dan objek, serta 

 
1 Slamet Sutrisno, “Kritik Terhadap Ilmu Sebagai Pandangan Dunia Modern Dalam 

Perspektif Kawruh Bimosuci,” Jurnal Filsafat Universitas Gajah Mada (UGM) 19, no. 1 (April 

2009): hal. 28, https://doi.org/doi.org/10.22146/jf.3448. 

https://doi.org/doi.org/10.22146/jf.3448


2 

 

iman dan rasio – yang pada akhirnya menjadi dasar dari banyak kritik terhadap 

modernitas dalam wacana kontemporer.2 

Hal tersebut terjadi sebab modernitas telah membentuk dirinya sebagai 

sebuah proyek filosofis, yang mana ia tidak dapat dipisahkan dari sejumlah asumsi 

argumentatif yang membentuk pandangan dunia dan menjadi dasar utama bagi 

seluruh struktur pengetahuan yang dibangunnya. Beberapa asumsi tersebut meliputi 

pandangan bahwa pengetahuan selalu bersifat objektif, netral, dan bebas nilai 

(value-free); bahwa manusia dipandang sebagai subjek yang mengendalikan, 

sementara alam dianggap sebagai objek yang dikendalikan (dikotomisasi); bahwa 

pengetahuan kita terhadap realitas bersifat positif, jelas, dan tidak ambigu 

(positivistik); bahwa akal dan rasio merupakan satu-satunya sumber otoritas yang 

sah dalam menentukan kebenaran (otoritas tunggal); serta bahwa manusia adalah 

pelaku utama dalam sejarah dan memiliki kendali (bahkan monopoli) atas 

perubahan-perubahan dalam ranah sosial, politik, ekonomi, dan kehidupan 

lainnya.3 

Berdasarkan terminologi asumsi di atas, modernitas pada gilirannya 

menghasilkan karakterisasi yang khas dalam trajektori pemikiran filosofis, hal ini 

menjadi konsekuensi logis atas paradigma modern yang mengarus-utamakan 

objektivitas dan kemajuan ilmiah tadi. Karakteristik yang dimaksud beberapa 

diantaranya adalah terciptanya konstruksi dikotomis antara manusia dan non-

manusia, subjek dan objek, fakta dan nilai, tradisional dan modern, serta material 

dan imaterial. Modernitas melahirkan suatu kesepakatan yang menarik batas 

pemisah antara epistemologi, ontologi, psikologi, dan teologi, yang pada gilirannya 

bermuara pada rasio. Alam (nature) dan masyarakat (society) dipandang sebagai 

dua entitas terpisah yang dipahami melalui mediasi rasio yang terisolasi. 

Pendekatan terhadap alam dan masyarakat dianggap berbeda, bahkan saling 

bertentangan, dengan masing-masing diterapkan melalui cara yang tidak serupa.4 

 
2 F. Budi Hardiman, Pemikiran Modern: Dari Machiavelli Sampai Nietzsche, ed. oleh Victi, 

Elektronik (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2019), hal. 1.  
3 Muhammad Al-Fayyadl, Derrida, ed. oleh M. Musthafa, Cet. I (Yogyakarta: PT. LKiS 

Pelangi Aksara, 2005), hal. 9-10. 
4 Kevin Juwono, “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-Modern 

Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the Non-Modern Epistemic 



3 

 

Modernitas juga dalam bentuknya yang paling ekstrem memposisikan 

dirinya sebagai otoritas tunggal yang menolak segala bentuk alternatif. Hal ini 

tercermin dalam dominasi ilmu pengetahuan saintifik Barat yang sering dikenal 

dengan istilah saintisme atau positivisme. Positivisme mendasarkan asumsi 

epistemologisnya pada kebenaran empirisitas dan hal-hal yang dapat diamati secara 

nyata (observable). Dalam konteks ini, positivisme memiliki kedekatan 

argumentatif dengan saintisme melalui pandangan ontologis bahwa hanya entitas 

yang dianggap ”positif”-lah yang layak menjadi subjek penyelidikan akademik-

ilmiah. Menurut Bapak Postivisme Modern, yakni Auguste Comte, entitas ”positif” 

ini merujuk pada sesuatu yang nyata dan pasti. Selain itu, entitas positif memiliki 

karakteristik presisi, kekuatan konstruktif, dan relativisme, yang bertolak belakang 

dengan pendekatan metafisik yang lebih spekulatif dan abstrak.5 

Proyek modernitas itu, sebagaimana telah dijabarkan corak filosofisnya di 

atas, yakni suatu doktrin objektifikasi, dikotomisasi subjek-objek, dan klaim 

sebagai otoritas tunggal pengetahuan, pada ujungnya telah melahirkan apa yang 

disebut sebagai epistemic violence, yakni penyingkiran sistem pengetahuan 

alternatif yang dianggap tidak ilmiah atau irasional. Dominasi ini memicu 

“kanibalisasi epistemik” yang meminggirkan pengetahuan tradisional, termasuk 

cara pandang terhadap alam. Paradigma modern memandang alam sekadar sebagai 

objek eksploitasi, menggantikan pandangan sakral dan relasional yang lebih 

holistik.6 Seyyed Hossein Nasr melihat ini sebagai dampak dari hilangnya 

kesadaran transendental terhadap alam,7 sementara Bruno Latour menilainya 

sebagai akibat dari dikotomi manusia-alam yang dibentuk oleh modernitas.8 

Keduanya mengkritik modernitas sebagai struktur pengetahuan yang hegemonik 

 
Paradigm,” DISKURSUS - JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI STF DRIYARKARA 20, no. 1 (April 

5, 2024): hal. 103, https://doi.org/10.36383/diskursus.v20i1.462. 
5 Sutrisno, “Kritik Terhadap Ilmu Sebagai Pandangan Dunia Modern Dalam Perspektif 

Kawruh Bimosuci,” hal. 33. 
6 Muhammad Takbir, “Kekerasan Epistemik Terhadap Pengetahuan Lokal Masyarakat Adat 

Ammatoa Kajang Di Sulwesi Selatan” (Doctoral Dissertation: Universitas Gadjah Mada, 2022), hal. 

51, etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/214844. 
7 Seyyed Hossein Nasr, Islam and the Plight of Modern Man, Revised (Chicago: ABC 

International Group, Inc, 2001), hal. 4. 
8 Bruno Latour, We Have Never Been Modern, trans. oleh Catherine Porter, Cetakan Ulang 

(United States of America: Harvard University Press, 1993), hal. 10. 

https://doi.org/10.36383/diskursus.v20i1.462
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/214844


4 

 

sekaligus merusak keterhubungan ontologis dan spiritual antara manusia, 

pengetahuan, dan dunia. 

Sebelum Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr menguraikan kritik 

terhadap modernitas, pemikir seperti Friedrich Nietzsche dan Michel Foucault telah 

lebih dulu menggugat fondasi modernitas melalui dekonstruksi nilai dan relasi 

kuasa-pengetahuan. Nietzsche menyebut modernitas sebagai pemicu nihilisme 

akibat runtuhnya nilai-nilai transenden, 9 lain hal dengan Foucault yang menilai 

bahwa ilmu pengetahuan modern lebih merupakan instrumen kekuasaan daripada 

pencarian objektif akan kebenaran. 10 Namun berbeda dari kritik-kritik tersebut, 

Latour dan Nasr tidak hanya melakukan dekonstruksi, melainkan juga menawarkan 

pemulihan terhadap relasi ontologis dan epistemologis yang telah terpecah, yakni 

Latour melalui pendekatan aktor-jaringan (actor-network) yang menghapus 

dikotomi manusia-alam, dan Nasr melalui pemulihan kesadaran sakral dalam 

pengetahuan yang menghubungkan manusia, alam, dan Tuhan. 

Meskipun berbeda, keduanya memiliki titik temu yang khas dalam corak 

kritiknya terhadap modernitas, terutama dalam argumentasi mengenai konstruksi 

dikotomis antar entitas. Dalam pemikiran Nasr, modernitas mengakibatkan 

keterputusan antara yang transenden dan yang imanen,11 sementara dalam 

pemikiran Latour, modernitas membentuk batas-batas artifisial antara aktor dan 

aktan atau antara manusia dan non-manusia.12 Pemisahan inilah yang mendasari 

dampak destruktif modernitas terhadap realitas hari ini, menjadikannya 

reduksionistis dan sekularistis. Untuk memahami bagaimana mereka mengkritik 

modernitas, perlu terlebih dahulu melihat sekilas latar belakang pemikiran masing-

masing. 

 
9 A Setyo Wibowo, Gaya Filsafat Nietzsche, ed. oleh Widiantoro (Yogyakarta: PT Kanisius, 

2017), hal. 397-400. 
10 Steven Best dan Douglas Kellner, “Foucault and the Critique of Modernity,” in Postmodern 

Theory: Critical Interrogations, ed. oleh Rosalind Brunt et al., 1 ed. (London: Macmillan Education 

UK, 1991), hal. 34-35, https://doi.org/10.1007/978-1-349-21718-2_2. 
11 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (London: 

Unwin Paperbacks, 1990), hal. 55-56. 
12 Juwono, “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-Modern 

Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the Non-Modern Epistemic 

Paradigm,” hal. 105. 

https://doi.org/10.1007/978-1-349-21718-2_2


5 

 

Bruno Latour adalah salah satu pemikir kontemporer yang mengkritik 

modernitas dengan menolak dikotomi antara alam dan masyarakat, serta antara 

fakta ilmiah dan konstruksi sosial. Dalam We Have Never Been Modern, ia 

menegaskan bahwa klaim pemisahan mutlak antara sains dan mitos hanyalah ilusi 

modernitas, karena realitas justru dibentuk oleh hubungan hybrid antara manusia 

dan non-manusia.13 Melalui pendekatan Actor-Network Theory, Latour 

membongkar struktur pengetahuan modern yang reduktif, dan menawarkan 

pemahaman baru terhadap realitas sebagai jaringan relasional yang kompleks. 

Kritiknya menunjukkan bahwa modernitas tidak netral, tetapi membawa dampak 

pada eksklusi pengetahuan alternatif dan krisis ekologis.14 

Di sisi lain, gugatan tajam terhadap modernitas juga dilancarkan oleh 

Seyyed Hossein Nasr. Sebagai intelektual kekinian, ia membedah problem tersebut 

dengan pisau analisis filsafat Islam dan tradisi perenial. Ia menilai bahwa 

modernitas telah menyebabkan kerusakan spiritual yang mendalam, terutama 

melalui pendesakralan ilmu pengetahuan dan dominasi sains sebagai produk dari 

modernitas yang materialistik. Modernitas, menurutnya, mengabaikan relasi sakral 

antara manusia, alam, dan Tuhan, serta menempatkan akal dan materi sebagai satu-

satunya alat ukur realitas. 15 Sebagai respon, Nasr menawarkan visi alternatif 

melalui pemulihan prinsip philosophia perennis, yakni pendekatan yang 

menyatukan sains dan spiritualitas dalam satu pandangan kosmos yang utuh dan 

sakral. 

Dengan mempertimbangkan urgensi kajian ini, telaah komparatif antara 

Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr menjadi penting untuk menawarkan 

perspektif alternatif dalam kritik terhadap modernitas. Meskipun berasal dari latar 

belakang disiplin dan tradisi intelektual yang berbeda, keduanya memiliki spirit 

kritik yang sama dalam menyoroti dikotomi relasi antar entitas sebagai dampak dari 

modernitas, baik dalam ranah epistemologi maupun spiritualitas. Latour, dengan 

 
13 Latour, We Have Never Been Modern, hal. 13-14. 
14 Bruno Latour, Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory, 1st 

Edition, Clarendon Lectures in Management Studies (New York: Oxford University Press Inc., 

2005), hal. 106-107. 
15 Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred, Gifford Lectures (New York: State 

University of New York Press, 1989), hal. 7-8. 



6 

 

Actor-Network Theory-nya, mengungkap bagaimana modernitas membentuk batas-

batas artifisial antara manusia dan non-manusia, sementara Nasr menyoroti 

bagaimana modernitas telah mereduksi realitas dengan menghilangkan dimensi 

transendental dalam hubungan manusia, alam, dan Tuhan.  

Hingga saat ini, belum ditemukan secara sistematis kajian yang 

membandingkan pemikiran keduanya, padahal analisis semacam ini berpotensi 

memperkaya diskursus tentang kritik modernitas dengan menghubungkan 

perspektif sains dan spiritualitas. Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat 

membuka ruang bagi sintesis pemikiran yang lebih dalam, sekaligus menawarkan 

narasi baru dalam memahami kritik atas problem modernitas dengan pengarus-

utamaan terhadap relasi antara manusia, ilmu pengetahuan, dan dunia yang terus 

berkembang. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan topik utamanya, yaitu komparasi pemikiran Bruno Latour dan 

Seyyed Hossein Nasr dalam konteks kritik filosofis, penelitian ini berupaya 

menjawab beberapa rumusan masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana pemikiran Bruno Latour atas Kritiknya terhadap 

Modernitas? 

2. Bagaimana gagasan Seyyed Hossein Nasr dalam kritiknya terhadap 

Modernitas?  

3. Bagaimana persamaan (konvergensi), perbedaan (divergensi) dan 

sintesis pemikiran atas gagasan kritik Modernitas yang dibangun oleh 

Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr?  

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan uraian latar belakang dan rumusan masalah yang telah penulis 

paparkan di atas, maka penelitian ini bertujuan untuk: 



7 

 

a. Mendalami konstruksi pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr, 

terutama kritiknya secara radikal dan filosofis terhadap modernitas. Selain itu 

untuk memahami komparasi pemikiran kritik diantara keduanya, apa 

pertautannya dan dimana letak titik temunya. 

b. Memberikan refleksi-kritis atas relevansi kritik modernitas Latour terhadap 

perkembangan diskursus keilmuan dalam konteks filsafat islam dan barat, 

khususnya menyoal tentang perbandingannya dengan kritik Sains Modern ala 

Seyyed Hossein Nasr. 

 

2. Kegunaan Penelitian 

a. Dalam domain akademik, penelitian ini berupaya mengeksplorasi khazanah 

kajian filsafat, khususnya dalam memahami kritik terhadap modernitas yang 

dikemukakan oleh Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr. Pemahaman yang 

lebih kritis mengenai argumen-argumen dalam buku We Have Never Been 

Modern dan buku Man And Nature The Spiritual Crisis OF Modern Man akan 

memberikan perspektif alternatif dalam mengkritisi modernitas, sebuah konsep 

yang selama ini dominan dalam struktur sosial dan pemikiran Barat. Selain itu, 

penelitian ini juga dapat memperluas cakupan wawasan kontemporer terhadap 

tradisi pemikiran filosofis, terutama dalam ekosistem diskursus keilmuan UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

b. Dalam hubungannya dengan praksis, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan sumbangan diskursus tentang modernitas yang semakin relevan 

dengan tantangan realitas sosial saat ini, seperti krisis iklim, ketidaksetaraan 

sosial, dan krisis identitas budaya. Dengan mengeksplorasi kritik Latour dan 

Nasr terhadap modernitas, penelitian ini juga dapat membantu pembaca 

memahami bagaimana modernitas telah menciptakan dikotomi dan 

sekularisasi yang memengaruhi cara pandang manusia hari ini terhadap dirinya 

sendiri dan alam serta hubungannya dengan yang transenden. 

 

D. Tinjauan Pustaka 

Dalam mempersiapkan penelitian ini, yang berfokus pada kritik modernitas 

dalam pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr sangat penting untuk 



8 

 

mengumpulkan sumber literatur yang valid. Hal ini bertujuan untuk memperkuat 

landasan akademik penelitian, memberikan kredibilitas ilmiah, serta menjadikan 

penelitian ini rujukan yang dapat dipertanggungjawabkan. Literatur yang 

digunakan pada penelitian ini penulis bagi menjadi empat bagian, yang masing-

masing bagiannya mewakili setiap sub tema bagian dalam penelitian ini, yaitu ihwal 

Kritik Modernitas secara umum yang spesifik menyoal mengenai kritik 

epistemologisnya, lalu kritik modernitas menurut Bruno Latour dan Seyyed 

Hossein Nasr, lalu ihwal spesifik menyoal komparasi pemikiran diantara keduanya. 

Tinjauan terhadap kritik modernitas telah menjadi fokus dari berbagai 

penelitian sebelumnya. Salah satunya adalah artikel yang ditulis oleh Milda 

Longgeita Pinem dalam jurnal Filsafat Indonesia Vol. 3 No. 3 Tahun 2020, berjudul 

“Kritik Terhadap Epistemologi Barat”. Dalam tulisan tersebut, Pinem menyoroti 

bagaimana epistemologi Barat sejak era modern membangun klaim kebenaran yang 

objektif, universal, dan netral, namun justru menyingkirkan dimensi etis dan 

spiritual dalam pengetahuan. Disebutkan bahwa landasan epistemologis barat 

berimplikasi pada terbentuknya cara pandang yang dikotomis dalam melihat entitas 

manusia, alam dan Tuhannya.16 Penelitian ini relevan sebagai dasar konseptual, 

terutama dalam mengidentifikasi akar kritik epistemologis terhadap modernitas 

yang juga menjadi titik tolak pemikiran Bruno Latour maupun Seyyed Hossein 

Nasr. 

Dalam konteks pemikiran Bruno Latour, terdapat beberapa penelitian yang 

memperdalam kritiknya terhadap modernitas, Diantaranya adalah artikel yang 

ditulis oleh Kevin Juwono berjudul “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan 

Paradigma Non-Modern Pengetahuan” dari Jurnal Diskursus, STF Driyarkara, 

2024. Artikel ini membahas secara mendalam epistemologi non-modern yang 

menyasar dikotomi-dikotomi modern seperti subjek-objek, alam-budaya, dan fakta-

nilai. Menurutnya, modernitas menciptakan dualisme yang artifisial dan tidak 

mencerminkan kenyataan sosial-ontologis yang kompleks.17 Artikel ini mengupas 

 
16 Milda Longgeita Pinem, “Kritik Terhadap Epistemologi Barat,” Jurnal Filsafat Indonesia 

3, no. 3 (26 September 2020): 122–29, https://doi.org/10.23887/jfi.v3i3.27984. 
17 Juwono, “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-Modern 

Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the Non-Modern Epistemic 

Paradigm.” 

https://doi.org/10.23887/jfi.v3i3.27984


9 

 

aspek epistemologi modernitas yang dikotomis, sesuai dengan subtema pertama 

dalam kerangka penelitian penulis yaitu kritik epistemologis terhadap modernitas. 

Sementara itu, tulisan Robertus Robet dan U. Abdul Rozak dalam Jurnal 

Sosiologi Vol. 28 No. 2, berjudul “Konstruktivisme Bruno Latour dan Implikasinya 

terhadap Ide Keagenan Sosiologi”, membahas bagaimana Bruno Latour, melalui 

pendekatan konstruktivisme, mengkritik dan merekonstruksi cara pandang 

modernitas terhadap keagenan (agency) dalam sosiologi. Dalam tulisan ini 

dipaparkan bahwa Latour menilai modernitas yang berakar pada dualisme Cartesian 

(subjek-objek, alam-kultur) telah menyebabkan krisis epistemologis dan ekologis. 

Sains dan modernitas dianggap gagal memahami relasi kompleks antara manusia 

dan non-manusia.18 Artikel ini mendukung bagian dari penelitian ini yang 

menguraikan bagaimana modernitas (khususnya dalam tradisi ilmu pengetahuan) 

menyisihkan realitas hibrida dan memperlakukan pengetahuan sebagai entitas steril 

dari nilai dan kultur. 

Dalam literatur yang lain, yaitu jurnal berbahasa Inggris berjudul 

“Modernity and Utopia in Bruno Latour’s We Have Never Been Modern and 

Gabriel Josipovici’s What Ever Happened to Modernism?” karya Magdalena Sawa, 

yang dimuat dalam Roczniki Humanistyczne, Vol. LXV, No. 11 (2017). Melalui 

artikelnya ini, Sawa mengulas karya We Have Never Been Modern yang 

menunjukkan bahwa pemikiran Bruno Latour terhadap modernitas sangat erat 

dengan konsep utopia. Latour mengkritik bahwa proyek modernitas, yang 

didasarkan atas pemisahan antara alam dan budaya, pada kenyataannya justru 

melahirkan hibrid-hibrid baru yang tak dapat dikendalikan oleh dikotomi 

epistemologis modern. Kritik Latour ini dibaca Sawa sebagai bentuk impuls 

distopis yang melekat dalam semangat utopis modernitas itu sendiri.19 Hal ini 

sejalan dengan upaya penelitian ini dalam mengkaji kritik epistemologis atas 

modernitas, serta memperlihatkan bahwa Latour tidak sekadar menawarkan 

 
18 Robertus Robet dan U Abdul Rozak R, “Konstruktivisme Bruno Latour dan Implikasinya 

Terhadap Ide Keagenan Sosiologi,” Masyarakat: Jurnal Sosiologi 28, no. 2 (20 Desember 2023), 

https://doi.org/10.7454/MJS.v28i2.13565. 
19 Magdalena Sawa, “Modernity and Utopia in Bruno Latour’s We Have Never Been Modern 

and Gabriel Josipovici’s What Ever Happened to Modernism,” Roczniki Humanistyczne 65, no. 11 

(23 Oktober 2017): 161–75, https://doi.org/10.18290/rh.2017.65.11-11. 

https://doi.org/10.7454/MJS.v28i2.13565
https://doi.org/10.18290/rh.2017.65.11-11


10 

 

pembongkaran, tetapi juga menyiratkan perlunya paradigma baru yang lebih 

menyatukan antara entitas manusia dan non-manusia dalam struktur pengetahuan. 

Adapun terkait pemikiran Seyyed Hossein Nasr, seperti yang diuraikan 

dalam artikel “Kritik Hossein Nasr Atas Problem Sains dan Modernitas” oleh Moh. 

Anas dalam Jurnal Kalam. Artikel ini menegaskan bahwa kritik Nasr terhadap sains 

modern berakar pada keyakinannya bahwa ilmu pengetahuan Barat telah terlepas 

dari fondasi metafisiknya sejak era Renaissance, sehingga melahirkan paradigma 

yang bersifat dikotomis, materialistis dan antroposentris.20 Menurut Nasr, 

modernitas tidak hanya menyingkirkan aspek ketuhanan dari wacana sains, tetapi 

juga mengkonstruksi realitas dengan mengabaikan dimensi spiritual manusia. Oleh 

karena itu, ia mengusulkan pendekatan integratif yang mengaitkan kembali ilmu 

pengetahuan dengan prinsip-prinsip metafisika Islam, sehingga dapat menjadi 

alternatif atas problematika yang ditimbulkan oleh modernitas.21 

Dalam penelitian lain yang penulis temukan, yaitu dari disertasi berjudul 

“Kritik Terhadap Modernisme (Studi Komparatif Pemikiran Jurgen Habermas dan 

Seyyed Hossein Nasr)” karya Drs. Irfan Safrudin, M.Ag., yang diajukan di Program 

Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta pada tahun 2003, merupakan studi 

komparatif antara pemikiran Jurgen Habermas dan Seyyed Hossein Nasr dalam 

mengkritik modernisme, dengan fokus pada aspek epistemologis dan ontologis. 

Dalam penelitian ini, Nasr mengkritik modernisme dari perspektif tradisional Islam, 

menekankan bahwa ilmu pengetahuan modern telah kehilangan dimensi spiritual 

dan metafisiknya, termasuk terputusnya hubungan antara manusia, alam dan 

Tuhannya. Ia berpendapat bahwa sains modern telah terlepas dari prinsip-prinsip 

transendental dan wahyu, yang seharusnya menjadi landasan dalam memahami 

realitas.22 Disertasi ini memberikan contoh bagaimana melakukan studi komparatif 

antara dua tokoh dengan latar belakang dan pendekatan yang berbeda dalam 

 
20 Moh. Anas, “Kritik Hossein Nasr Atas Problem Sains dan Modernitas,” KALAM: Jurnal 

Studi Agama dan Pemikiran Islam 6, no. 1 (24 Februari 2017): hal. 22-23, 

https://doi.org/10.24042/klm.v6i1.391. 
21 Anas, hal. 24-26. 
22 Irfan Safrudin, “Kritik Terhadap Modernisme (Studi Komparatif Pemikiran Jurgen 

Habermas dan Seyyed Hossein Nasr)” (IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003). 

https://doi.org/10.24042/klm.v6i1.391


11 

 

mengkritik modernisme. Hal ini dapat menjadi referensi metodologis dalam 

membandingkan pemikiran Latour dan Nasr. 

Sementara itu, literatur yang secara spesifik mengenai komparasi pemikiran 

Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr dapat ditemukan dalam penelitian Nidzar 

Amanul Hakim yang berjudul Studi Komparasi Pemikiran Bruno Latour dan 

Seyyed Hossein Nasr tentang Ekologi. Penelitian ini menyoroti bagaimana Latour 

dan Nasr memandang hubungan antara manusia dan alam dalam konteks ekologi, 

di mana Latour menekankan aspek sosial dan politik dalam interaksi manusia 

dengan lingkungan, sedangkan Nasr menghubungkannya dengan aspek spiritual 

dan metafisis. Meski memiliki landasan epistemologis yang berbeda, keduanya 

sama-sama menolak paradigma modern yang memisahkan manusia dari alam serta 

menekankan pentingnya keseimbangan ekologis.23 Maka atas dasar uraian 

penelitian ini, maka cukup untuk menjadi landasan menganalisis komprasi 

pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr secara lebih luas, dalam hal ini 

adalah catatan kritisnya dalam menyoal modernitas. 

Meskipun telah terdapat sejumlah penelitian yang membahas kritik terhadap 

modernitas, baik secara umum maupun dalam pemikiran Bruno Latour dan Seyyed 

Hossein Nasr secara terpisah, hingga saat ini belum ditemukan kajian yang secara 

spesifik mengkomparasikan keduanya dalam konteks kritik modernitas. Penelitian-

penelitian terdahulu lebih banyak membahas Latour dalam kerangka sosiologi 

pengetahuan atau studi sains dan teknologi, serta Nasr dalam lingkup filsafat Islam 

dan tradisionalisme. Satu-satunya studi komparatif yang ditemukan, yaitu 

penelitian Nidzar Amanul Hakim, hanya menyoroti keduanya dalam isu ekologi 

dan tidak menyentuh secara mendalam aspek epistemologis maupun kritik 

konseptual terhadap modernitas. Padahal, keduanya justru menawarkan perspektif 

yang unik dan alternatif terhadap kritik modernitas yang berbeda dari paradigma 

mainstream seperti postmodernisme maupun neo-marxisme ala mazhab frankfurt.  

 
23 Nidzar Amanul Hakim, “Studi Komparasi Pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein 

Nasr tentang Ekologi” (UIN Sunan Gunung Djati Bandung., 2023), 

https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/74953. 

https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/74953


12 

 

Kritik Nasr berpijak pada basis spiritualitas Islam dan konsep sacred 

knowledge, sementara Latour membongkar dikotomi modern melalui paradigma 

non-modern yang berakar pada pendekatan aktor-jaringan. Meskipun berbeda 

secara pendekatan, berbeda juga dalam landasan ontologis dan epistemologisnya, 

keduanya menunjukkan integrasi dalam semangat kritik yang sama, yakni 

penolakan terhadap dikotomi antara manusia, alam, dan realitas transenden yang 

dibentuk oleh modernitas. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi 

kekosongan tersebut dengan membandingkan secara filosofis pemikiran Bruno 

Latour dan Seyyed Hossein Nasr dalam kritiknya terhadap modernitas, terutama 

pada aspek epistemologis yang menjadi titik temu sekaligus titik bedanya. 

E. Metode Penelitian 

Untuk mendukung sebuah penelitian yang valid dan dapat 

dipertanggungjawabkan, diperlukan perumusan metode penelitian yang jelas. Hal 

ini bertujuan agar penelitian dapat ternavigasi dengan baik, tersusun secara 

sistematis, serta memberikan landasan metodologis yang yang ketat dan dapat 

menjamin karakteristik filsafat dapat dipertanggungjawabkan.24 Berdasarkan topik 

penelitian penulis, yaitu “Kritik Terhadap Modernitas: Telaah Komparatif 

Pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr,” dapat dirumuskan bahwa objek 

formal penelitian ini adalah kritik terhadap modernitas melalui pendekatan filosofis 

Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr. Adapun objek material penelitian ini 

adalah modernitas itu sendiri, terutama dalam aspek epistemologi, ontologi, dan 

dampaknya terhadap ilmu pengetahuan serta kehidupan manusia, sebagaimana 

dikritik oleh Latour dan Nasr.25 Jadi sederhananya penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji secara komparatif bagaimana kedua pemikir ini menawarkan kritik dan 

solusi terhadap problem modernitas. 

1. Jenis Penelitian 

 
24 Anton Bakker dan Achmad, C. Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, Pustaka filsafat 

(Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1994), hal. 15. 
25 Objek formal dan objek material dalam penelitian ini disesuaikan dengan pedoman 

penelitian filsafat sebagaimana yang tertera pada literatur ini. Lihat Muzairi et al., Metodologi 

Penelitian Filsafat, ed. oleh Nazwar (Yogyakarta: FA Press Program Studi Aqidah dan Filsafat 

Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2014), hal. 40, 

http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/57676.  

http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/57676


13 

 

Penelitian ini sepenuhnya berbasis pada riset kepustakaan (library 

research), di mana penggalian data dilakukan dengan menelaah berbagai sumber 

literatur yang relevan. Studi kepustakaan ini dilakukan dengan menggali sumber-

sumber tertulis inti yang relevan,26 terutama buku utama Bruno Latour berjudul We 

Have Never Been Modern dan Seyyed Hossein Nasr, melalui magnum opus-nya 

yang bertajuk Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, serta literatur 

terkait yang membahas pemikiran Latour dan Nasr dalam konteks kritik terhadap 

modernitas, serta wacana tentang modernitas dalam konteks filsafat dan pemikiran 

islam. Guna mempertajam pisau analisis, kajian ini juga ditopang oleh berbagai 

literatur pendukung, mulai dari publikasi akademik hingga teks relevan lainnya, 

yang menyoroti dialektika modernitas, baik dalam spektrum pemikiran Barat 

maupun khazanah Islam. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif filosofis yang berbasis pada 

analisis-komparatif, yang membandingkan dua perspektif kritis terhadap wacana 

yang sama, tetapi berangkat dari latar belakang epistemologis yang berbeda. Bruno 

Latour, sebagai pemikir sains yang tumbuh dalam tradisi intelektual Barat, dikaji 

berdampingan dengan Seyyed Hossein Nasr, seorang intelektual Muslim yang 

berakar pada tradisi perennial. Pendekatan komparatif ini bertujuan untuk 

menemukan titik temu antara kedua pemikiran tersebut, yang meskipun berasal dari 

konteks berbeda, menunjukkan kesamaan visi dalam kritik yang mereka ajukan. 

Analisis komparatif ini memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi persamaan 

dan perbedaan secara sistematis kedua kutub pemikiran serta mengeksplorasi 

hubungan antara berbagai gagasan sentral dalam model kritiknya Bruno Latour 

maupun Seyyed Hossein Nasr.  

Sebab penelitian ini adalah studi pustaka berbasis analisis-komparasi antara 

dua pemikiran, maka sudah barang tentu urgensi atas pencarian data-data akan 

sangat krusial perannya. Berpijak pada rujukan primer yang terpilih, penulis 

melakukan kurasi data demi memungkinkan terjadinya pembacaan mendalam 

(deep reading). Rangkaian proses inilah yang membingkai fase analisis teks. 

 
26 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research): Kajian Filosofis 

Teoretis Aplikasi Proses Dan Hasil Penelitian, ed. oleh Akbar, F. Rizki, Edisi Revisi (Malang:  

Literasi Nusantara Abadi, 2020), hal. 3. 



14 

 

Kemudian, data yang diperoleh melalui studi pustaka dan analisis teks berikut 

diinterpretasi serta dikomparasi untuk menemukan makna dan implikasi filosofis di 

dalamnya. Proses pengumpulan data tersebut dihimpun dalam satu alur susunan 

metodologi berikut: 

2. Sumber Data 

Dalam maksud mengurai komparasi pemikiran antara Bruno Latour dan 

Seyyed Hossein Nasr terkait gugatan modernitasnya, penelitian ini berpijak pada 

dua klasifikasi data, diantaranya primer dan sekunder. Sebagai pondasi utama (data 

primer), fokus diarahkan langsung pada magnum opus kedua tokoh. Di satu sisi, 

narasi Latour digali melalui teks We Have Never Been Modern,27 sementara di sisi 

lain, gagasan Nasr ditelusuri lewat Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern 

Man.28 Tak berhenti pada dua teks kunci tersebut, analisis turut diperluas dengan 

merujuk pada literatur yang menawarkan elaborasi konseptual lebih jauh. Hal ini 

mencakup pembacaan atas karya Anders Blok dan Torben Elgaard Jensen yang 

bertajuk Bruno Latour: Hybrid Thoughts in a Hybrid World.29, hal yang sama pula 

dengan khazanah pemikiran Nasr lainnya, yakni Knowledge and the Sacred30 serta 

A Young Muslim’s Guide to the Modern World,31 yang turut diintegrasikan untuk 

memperkaya perspektif. 

Adapun sumber data sekunder digunakan untuk memperkuat konteks 

analitis dan memperkaya perspektif terhadap kritik modernitas dalam kedua 

pemikiran tersebut. Sumber sekunder yang digunakan mencakup antara lain jurnal 

“Kritik Hossein Nasr atas Problem Sains dan Modernitas” oleh Moh. Anas32, 

disertasi Irfan Safrudin berjudul Kritik Terhadap Modernisme: Telaah Komparatif 

Seyyed Hossein Nasr dan Jürgen Habermas,33 serta tulisan “Epistemologi Moluska: 

 
27 Latour, We Have Never Been Modern, hal. ix. 
28 Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. 
29 Anders Blok dan Torben Elgaard Jensen, Bruno Latour: Hybrid Thoughts in a Hybrid 

World, 1st Edition (London: Routledge, 2011), hal. 1, https://doi.org/10.4324/9780203835272. 
30 Nasr, Knowledge and the Sacred, hal. 3. 
31 Seyyed Hossein Nasr, A Young Muslim’s Guide To The Modern World, Third (Chicago: 

KAZI Publications, Inc., 2003), hal. viii. 
32 Anas, “Kritik Hossein Nasr Atas Problem Sains dan Modernitas,” hal. 21. 
33 Safrudin, “Kritik Terhadap Modernisme (Studi Komparatif Pemikiran Jurgen Habermas 

dan Seyyed Hossein Nasr),” hal. xiii-xiv. 

https://doi.org/10.4324/9780203835272


15 

 

Bruno Latour” oleh Kevin Juwono dalam Jurnal Epistemologi.34 Selain itu, karya 

Graham Harman berjudul Prince of Networks: Bruno Latour and Metaphysics35 

turut dijadikan rujukan penting dalam memahami dimensi ontologis dan metafisik 

dari pemikiran Latour. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam rangka menghimpun data, penulis menempuh jalur studi 

dokumentasi dengan menelisik teks-teks yang relevan. Prioritas pertama adalah 

membedah karya asli Bruno Latour, khususnya We Have Never Been Modern dan 

Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. Selanjutnya, 

fokus diarahkan pada karya induk Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The 

Spiritual Crisis of Modern Man. Kajian ini juga melibatkan penelaahan terhadap 

literatur sekunder dan artikel ilmiah yang relevan dengan tema gugatan terhadap 

modernitas. 

 Berbagai referensi induk ini akan dianalisis untuk memperoleh pemahaman 

mendalam tentang argumen, definisi, dan konsep-konsep utama yang digunakan 

Latour dalam bukunya. Selanjutnya, peneliti akan membaca dan mencatat poin-

poin penting dari dokumen yang terkumpul, seperti argumen mengenai modernitas 

dan kritik yang disampaikan. Setelah itu, dilakukan analisis tematik untuk 

menemukan pola atau hubungan antar-konsep yang muncul dalam teks. Proses ini 

bertujuan untuk mengidentifikasi tema-tema sentral yang mendasari kritik 

modernitas menurut Latour dan mengaitkannya dengan permasalahan dalam 

paradigma modernitas. 

4. Teknik Pengolahan Data 

Untuk membedah data yang terkumpul, penelitian ini berpijak pada model 

analisis interaktif besutan Miles dan Huberman. Metode ini mensyaratkan tiga 

tahapan siklik. Pertama, data reduction (reduksi data); kedua, data display 

 
34 Juwono, “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-Modern 

Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the Non-Modern Epistemic 

Paradigm,” hal. 98-99. 
35 Graham Harman, Prince of Networks: Bruno Latour and Metaphysics (Melbourne: 

Anamnesis, 2009), hal. 5-6. 



16 

 

(penyajian data); dan ketiga, conclusion drawing/verification (penarikan 

simpulan).36 

• Reduksi Data (Data Reduction) 

Inti dari proses ini adalah seleksi substansi. Penulis melakukan pemusatan 

perhatian (focusing) terhadap data dari teks primer, dengan menitikberatkan pada 

narasi kontra-modernitas yang diusung oleh Latour maupun Nasr, serta variabel-

variabel pemikiran yang menyertainya. Data yang tidak relevan atau berulang akan 

dihilangkan untuk menjaga fokus penelitian. 

• Penyajian Data (Data Display) 

Bagian ini akan melibatkan pengorganisasian data yang telah direduksi agar 

mudah dianalisis. Data akan disajikan dalam bentuk narasi yang sistematis dan 

terstruktur, serta tabel atau diagram jika diperlukan untuk menggambarkan 

hubungan antara berbagai konsep yang ada dalam kritik modernitas Latour dan 

Nasr. Pada tahap ini, akan dilakukan pemetaan mengenai bagaimana kritik 

modernitas Latour berinteraksi dengan perspektif filsafat Islam yang dikemukakan 

oleh Seyyed Hossein Nasr sebagai bentuk telaah komparatifnya, sehingga data yang 

ada dapat dipahami dengan lebih jelas dan terorganisir. 

• Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi  

(Conclusion Drawing and Verification) 

Tahap ini merupakan muara dari seluruh proses analisis, seperti melakukan 

kristalisasi atas data yang telah diolah. Simpulan akhirnya dirumuskan dengan 

berpijak pada hasil sintesis komparatif antara gugatan modernitas ala Latour dan 

perspektif Nasr. Kesimpulan yang dihasilkan akan diverifikasi dengan mengecek 

konsistensi temuan dengan teori yang telah ada dan dengan data yang telah 

disajikan, serta pemikiran keduanya akan dibandingkan dengan argumen-argumen 

lain yang relevan. Proses verifikasi ini penting untuk memastikan keabsahan dan 

kredibilitas kesimpulan yang diambil dalam penelitian ini. 

 
36 Matthew, B. Miles dan Michael Huberman, Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Tentang 

Metode-Metode Baru, trans. oleh Roehndi, T Rohidi (Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia (UI-

Press), 1992), hal. 16-18. 



17 

 

F. Sistematika Pembahasan 

Penelitian ini disusun dengan sistematika pembahasan yang terbagi menjadi 

lima bab, adalah sebagai berikut:  

a. Bab 1 Pendahuluan 

Bab ini berfungsi sebagai peletak batu pertama yang memuat desain 

fundamental penelitian. Uraian di dalamnya mencakup konstruksi latar belakang 

masalah, artikulasi pertanyaan riset, hingga orientasi tujuan dan signifikansi studi. 

Tak hanya itu, landasan operasional seperti pemetaan literatur terdahulu, kerangka 

teoretis, dan prosedur metodologi juga dipaparkan guna mempertegas arah serta 

urgensi kajian ini. 

b. Bab 2 Kritik Modernitas dalam Pandangan Bruno Latour 

Bab ini mengkaji latar belakang kehidupan dan pemikiran Bruno Latour 

terkait kritiknya terhadap modernitas, dengan menyoroti aspek-aspek fundamental 

seperti dikotomi nature-culture, relasi manusia-alam, serta kritik terhadap klaim 

objektivitas ilmu pengetahuan modern. Selain itu, bagian ini juga memaparkan 

secara singkat perjalanan intelektual Latour yang relevan untuk memahami latar 

belakang kritiknya. 

c. Bab 3 Kritik Seyyed Hossein Nasr terhadap Modernitas. 

Fokus dalam bab ini adalah pada biografi intelektual dan jejak pemikiran 

Nasr terkait krisis spiritual dan epistemologis yang ditimbulkan oleh modernitas, 

termasuk kritik terhadap sekularisasi ilmu pengetahuan dan hilangnya kesadaran 

akan aspek transendental alam. Bagian ini juga menyertakan uraian singkat 

mengenai latar belakang intelektual Nasr yang berpengaruh terhadap pandangan 

filosofisnya. 

d. Bab 4 Analisis Komparasi Pemikiran Kritik Bruno Latour dan Seyyed 

Hossein Nasr terhadap Modernitas 

Bab ini merupakan bagian inti dan pamungkas dari penelitian, yang 

memetakan persamaan dan perbedaan pemikiran kedua tokoh, baik dari segi 

epistemologis, ontologis, maupun pendekatan filosofis mereka dalam mengkritik 



18 

 

modernitas. Bagian ini juga membahas titik temu serta kontribusi kritis masing-

masing terhadap problem dikotomi manusia-alam dan dominasi ilmu pengetahuan 

modern. 

e. Bab 5 Penutup 

Bab terakhir ini terdiri dari kesimpulan dan saran. Pada bagian kesimpulan, 

penelitian ini merangkum temuan utama dari pembahasan yang telah dilakukan di 

bab-bab sebelumnya. Sementara itu, bagian saran akan memberikan rekomendasi 

untuk kajian lebih lanjut terkait kritik modernitas dan relevansinya bagi filsafat 

Islam. 

  



 

86 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini mengkaji dan membandingkan kritik Bruno Latour dan 

Seyyed Hossein Nasr terhadap modernitas, serta merumuskan sintesis konseptual 

dari keduanya. Berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan, ringkasan 

yang dibangun adalah bahwa Bruno Latour memandang modernitas sebagai proyek 

yang dibangun atas klaim pemisahan tegas antara alam dan masyarakat. Melalui 

konsep “Konstitusi Modern,” Latour menunjukkan bahwa modernitas 

mengandaikan adanya batas jelas antara fakta dan nilai, serta antara objek ilmiah 

dan ranah sosial. Namun, bagi Latour, pemisahan tersebut hanya bersifat retorik 

karena dunia nyata selalu menghasilkan entitas campuran (hybrids), seperti 

teknologi, bencana ekologis, atau perubahan iklim, yang melibatkan interaksi 

manusia dan non-manusia. 

Karena itu, Latour menyimpulkan bahwa manusia “tidak pernah menjadi 

modern.” Modernitas gagal memahami kenyataan relasional yang membentuk 

dunia. Kritik ini melahirkan Actor-Network Theory (ANT), yang menegaskan 

bahwa semua aktan—baik manusia maupun non-manusia—memiliki agensi dalam 

jejaring yang sama. ANT kemudian menjadi dasar bagi ontologi datar (flat 

ontology), yaitu pandangan bahwa realitas tidak tersusun secara hierarkis 

melainkan berjejaring secara horizontal. Dalam konteks ini, krisis ekologis 

dipahami sebagai akibat pemisahan manusia dari alam. Latour menawarkan 

Parliament of Things sebagai solusi politik-ekologis yang mengupayakan 

keterwakilan lebih setara bagi seluruh entitas yang terdampak. 

Seyyed Hossein Nasr mengkritik modernitas dari perspektif metafisika 

Islam dan tradisi kebijaksanaan perennial. Menurutnya, krisis modernitas bukan 

hanya persoalan epistemologis, tetapi terutama krisis spiritual akibat dominasi 

sekularisme, positivisme, dan materialisme. Modernitas memindahkan pusat 

kebermaknaan dari Tuhan kepada manusia, sehingga melahirkan antroposentrisme 

yang merusak relasi manusia dengan alam. 



87 

 

Nasr menilai bahwa pengetahuan modern telah kehilangan sifat sakralnya 

karena hanya memahami realitas pada tataran material. Sebagai respons, ia 

menawarkan Scientia Sacra, yaitu bentuk pengetahuan yang mengintegrasikan 

rasionalitas dengan intuisi spiritual dan wahyu. Dalam pandangan Nasr, alam 

adalah teofani—manifestasi sifat-sifat Tuhan—sehingga harus diperlakukan 

dengan hormat dan kesadaran spiritual. Ontologi Nasr bersifat hierarkis dan 

emanatif, berpuncak pada prinsip Tauḥīd. Dengan demikian, kritiknya tidak hanya 

membongkar akar-akar modernitas, tetapi juga mengajukan rekonstruksi kosmologi 

sakral yang dapat memulihkan relasi manusia–alam–Tuhan. 

Penelitian ini menemukan bahwa Latour dan Nasr memiliki kesamaan 

penting dalam menolak dualisme modern seperti alam–masyarakat dan subjek–

objek. Keduanya sepakat bahwa pemisahan tersebut menyebabkan krisis ekologis 

dan melemahkan relasi manusia dengan dunia yang lebih luas. Mereka juga sama-

sama menolak antroposentrisme dan menegaskan perlunya keterhubungan yang 

lebih utuh. 

Namun, terdapat perbedaan mendasar dalam kerangka ontologis dan 

metodologis keduanya. Latour mengembangkan ontologi datar dan pendekatan 

empiris-deskriptif melalui ANT, sedangkan Nasr memanfaatkan ontologi hierarkis 

dan pendekatan metafisik-normatif yang berakar pada prinsip Tauḥīd. Latour 

berfokus pada jejaring relasional dan distribusi agensi, sedangkan Nasr 

menekankan orientasi spiritual sebagai dasar moral dan pengetahuan. 

Dari konvergensi dan divergensi tersebut, penelitian ini merumuskan 

sintesis “Ontologi Sakral-Relasional.” Sintesis ini menggabungkan relasionalitas 

empiris Latour dengan kedalaman metafisik Nasr, sehingga realitas dipahami 

sebagai jejaring yang terhubung secara ontologis sekaligus mengandung makna 

sakral. Kerangka ini menawarkan fondasi baru bagi etika ekologi Islam yang lebih 

integral, menyatukan dimensi politik-ekologis dengan kesadaran spiritual yang 

mendalam. 

  



88 

 

B. Saran 

a. Saran Akademik 

Berdasarkan temuan penelitian ini, peneliti merekomendasikan 

pengembangan kajian akademik lebih lanjut terhadap Ontologi Sakral-Relasional 

(Sacred Relational Ontology). Penamaan dan rancangan awal konsep ini bersifat 

tentatif dan deduktif dari sintesis pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein 

Nasr, oleh karena itu diperlukan studi lanjutan yang kritis dan komprehensif—baik 

yang berupaya memperdalam dan memformalkan kerangka konseptualnya, 

maupun yang secara tegas menguji dan mengkritiknya. Kajian lanjutan idealnya 

bersifat interdisipliner (filsafat, studi sains-teknologi, teologi, ekologi) serta 

metodologis (analisis tekstual, komparatif, dan kajian kasus empiris) agar konsep 

ini tidak berhenti sebagai label, melainkan berkembang menjadi konsep yang dapat 

diuji dan diaplikasikan. 

Selanjutnya, peneliti menganjurkan perluasan studi komparatif dengan 

memasangkan sintesis Latour–Nasr ke dalam jaringan pemikiran lain—misalnya 

tokoh-tokoh perennialis seperti Frithjof Schuon atau René Guénon, dan pemikir 

kontemporer lain dalam tradisi ekologi politik dan filsafat teknologi. Pendekatan 

komparatif semacam ini berguna untuk memetakan spektrum “mini-transcendence” 

(dimensi imanensi-relasional ala Latour) dan “maxi-transcendence” (dimensi 

transendental-sakral ala Nasr), sehingga kelemahan dan kekuatan masing-masing 

posisi dapat terungkap secara dialektis dan produktif.  

Hal lainnya adalah sintesis pemikiran Latour–Nasr membuka potensi sub-

bidang penelitian baru yang sangat relevan dengan tantangan kontemporer, 

terutama dalam philosophy of technology dan philosophy of science in Islam. 

Rekomendasi penelitian aplikatif meliputi: (1) penerapan kerangka sakral-

relasional sebagai lensa etis untuk menilai masalah AI ethics (misalnya, agensi 

entitas digital dan pengakuan relasi moral antara manusia–mesin–lingkungan); (2) 

kajian etis-ontologis terhadap bioteknologi dan rekayasa genetika dengan 

memperhatikan sakralitas alam; dan (3) analisis kebijakan teknologi iklim yang 

mengintegrasikan prinsip relasional dan orientasi Tauḥīd sebagai dasar normatif. 

Kajian-kajian ini dapat menghasilkan rekomendasi kebijakan, kurikulum, atau 



89 

 

pedoman etika yang relevan bagi akademia dan pembuat kebijakan, sekaligus 

mengonstruksi landasan teoretis yang lebih matang bagi Ontologi Sakral-

Relasional. 

b. Saran Praktis dan Kontekstual 

Selain menawarkan kontribusi teoretis dalam ranah akademik, penelitian ini 

juga diharapkan memiliki implikasi praktis bagi pengembangan keilmuan lanjutan 

sekaligus berupaya membuka ruang seluas-luasnya bagi mahasiswa lain untuk 

mengakaji hal-hal serupa. Diantaranya yang pertama, konsep sintesis pemikiran 

Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr dapat dijadikan pijakan dalam merumuskan 

etika lingkungan berbasis Tauḥīd. Pemerintah, lembaga pendidikan, maupun 

organisasi sosial dapat mengimplementasikan kebijakan lingkungan yang 

mengakui “agensi non-manusia” sebagaimana ditegaskan Latour, namun dalam 

bingkai kesadaran Tauḥīd sebagaimana diajarkan Nasr. Misalnya, melalui integrasi 

nilai kesalinghubungan ekologis ke dalam kurikulum pendidikan lingkungan di 

pesantren dan madrasah, penguatan pengelolaan hutan berbasis kearifan spiritual 

masyarakat adat, atau penerapan Corporate Social Responsibility (CSR) yang 

berpijak pada prinsip spiritualitas ekologis dan keberlanjutan sakral. 

Terakhir, peneliti merekomendasikan reorientasi kurikulum di lingkungan 

UIN Sunan Kalijaga—khususnya pada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam—

untuk mulai membuka ruang kajian yang lebih luas dengan pemikiran kontemporer 

lainnya seperti Bruno Latour. Pemikirannya sangat relevan dengan paradigma 

Integratif-Interkonektif khas UIN Sunan Kalijaga, karena mampu mempertemukan 

tradisi sains modern dengan spiritualitas keislaman dalam kerangka yang relasional 

dan ekologis. Paling tidak pemikiran Latour ini masuk ke dalam mata kuliah seperti 

Filsafat Kontemporer, Filsafat Ilmu, atau Etika Lingkungan. Maka dengan ini 

membuka upaya untuk memperkaya dialektika antara Islam dan modernitas, 

sekaligus memperluas horizon mahasiswa dalam membaca ulang problem 

keilmuan dan kemanusiaan modern melalui kacamata spiritualitas yang lebih 

menyeluruh.  



 

90 

DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, Nuruddin Al. “Latour dan Al Attas: Tentang Sekularisasi dan Islamisasi 

Pengetahuan.” In Membaca Latour, diedit oleh Syarif Maulana, 

Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil Maqin, dan Raja Cahaya Islam. 

Sleman, DI Yogyakarta: Antinomi, 2023. 

Al-Fayyadl, Muhammad. Derrida. Diedit oleh M. Musthafa. Cet. I. Yogyakarta: 

PT. LKiS Pelangi Aksara, 2005. 

Anas, Moh. “Kritik Hossein Nasr Atas Problem Sains dan Modernitas.” KALAM: 

Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam 6, no. 1 (24 Februari 2017): 21. 

https://doi.org/10.24042/klm.v6i1.391. 

Azra, Azyumardi. “Tradisionalisme Nasr: Eksposisi dan Refleksi.” Ulumul Qur’an 

4, no. 4 (1993). 

Badarussyamsi, B., E. Ermawati, dan M. Ridwan. “Seyyed Hossein Nashr’s 

Criticism of Problems of Modernity.” In Religion, Education, Science and 

Technology towards a More Inclusive and Sustainable Future, diedit oleh 

Maila D.H. Rahiem, 1st ed. London: Routledge, 2024. 

https://doi.org/10.1201/9781003322054-7. 

Bakker, Anton, dan Achmad, C. Zubair. Metodologi Penelitian Filsafat. Pustaka 

filsafat. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1994. 

Best, Steven, dan Douglas Kellner. “Foucault and the Critique of Modernity.” In 

Postmodern Theory: Critical Interrogations, diedit oleh Rosalind Brunt, 

Simon Frith, Stuart Hall, dan Angela Mcrobbie, 1 ed., 34–75. London: 

Macmillan Education UK, 1991. https://doi.org/10.1007/978-1-349-21718-

2_2. 

Blok, Anders, dan Torben Elgaard Jensen. Bruno Latour: Hybrid Thoughts in a 

Hybrid World. 1st Edition. London: Routledge, 2011. 

https://doi.org/10.4324/9780203835272. 

Budi Hardiman, F. Pemikiran Modern: Dari Machiavelli Sampai Nietzsche. Diedit 

oleh Victi. Elektronik. Yogyakarta: PT. Kanisius, 2019. 

Czarniawska, Barbara. “Obituary: Bruno Latour (1947–2022).” Organization 

Studies 43, no. 12 (2022). https://doi.org/10.1177/01708406221135856. 

Ekklesia, Jan M. “Perspektif Latourian: Modernitas, Hibridasi Sosio-teknologi, 

Diseminasi Masyarakat Kontemporer, dan Teori Jaringan Aktor.” In Membaca 

Latour, diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil 

Maqin, dan Raja Cahaya Islam. Sleman, DI Yogyakarta: Antinomi, 2023. 

Faturohman, Ari Rizal. “Krisis Modernitas dan Sains dalam Pandangan Seyyed 

Hossein Nasr.” Jurnal Riset Agama 2, no. 3 (31 Desember 2022): 78–94. 

https://doi.org/10.15575/jra.v2i3.17651. 

Foster, John Bellamy. “Imperialism And Ecology.” In The Vulnerable Planet, 85–

107. A Short Economic History of the Environment. New York City: NYU 



91 

 

Press, 1999. http://www.jstor.org/stable/j.ctt9qg450.8. 

Furqon, Haekal P. “Ontologi Kolektif: Redefinisi Latour atas Konstitusi Modern.” 

In Membaca Latour, diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul 

Hukmi, Khairil Maqin, dan Raja Cahaya Islam. Sleman, DI Yogyakarta: 

Antinomi, 2023. 

Hahn, Lewis Edwin. Philosophy of Seyyed Hossein Nasr, The (Library of Living 

Philosophers). Diedit oleh Lewis Edwin Hahn, Randall E. Auxier, dan Lucian 

W., Jr. Stone. Vol. XXVIII. Chicago and La Salle, Illinois: Open Court 

Publishing, 2001. 

Hakim, Nidzar Amanul. “Studi Komparasi Pemikiran Bruno Latour dan Seyyed 

Hossein Nasr tentang Ekologi.” UIN Sunan Gunung Djati Bandung., 2023. 

https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/74953. 

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research): Kajian 

Filosofis Teoretis Aplikasi Proses Dan Hasil Penelitian. Diedit oleh Akbar, F. 

Rizki. Edisi Revisi. Malang:  Literasi Nusantara Abadi, 2020. 

Harman, Graham. Bruno Latour: Reassembling the Political. Diedit oleh Anne 

Beech dan David Castle. Modern European Thinkers. London: Pluto Press, 

2014. 

———. Prince of Networks: Bruno Latour and Metaphysics. Melbourne: 

Anamnesis, 2009. 

Juwono, Kevin. “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-

Modern Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the 

Non-Modern Epistemic Paradigm.” DISKURSUS - JURNAL FILSAFAT DAN 

TEOLOGI STF DRIYARKARA 20, no. 1 (5 April 2024): 98–134. 

https://doi.org/10.36383/diskursus.v20i1.462. 

Latour, Bruno. An Inquiry Into Modes of Existence: An Anthropology of the 

Moderns. Diterjemahkan oleh Catherine Porter. La Découverte. London: 

Harvard University Press, 2013. 

———. “‘Do You Believe in Reality?’” In Pandora’s Hope: Essays on The Reality 

of Science Studies. London: Harvard University Press, 1999. 

———. Politics of Nature: How to Bring the Sciences into Democracy. Diedit oleh 

Catherine Porter. La Découverte. London: Harvard University Press, 2004. 

———. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. 1st 

Edition. Clarendon Lectures in Management Studies. New York: Oxford 

University Press Inc., 2005. 

———. We Have Never Been Modern. Diterjemahkan oleh Catherine Porter. 

Cetakan Ulang. United States of America: Harvard University Press, 1993. 

Mahaswa, Rangga K. “Setelah Bruno Latour: Metamorfosis Antroposen.” In 

Membaca Latour, diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul 

Hukmi, Khairil Maqin, dan Raja Cahaya Islam. Sleman, DI Yogyakarta: 

Antinomi, 2023. https://antinomi.org/product/membaca-latour/. 



92 

 

Marres, Noortje. Material Participation: Technology, the Environment and 

Everyday Publics. London: Palgrave Macmillan, 2016. 

https://doi.org/10.1007/978-1-137-48074-3. 

Miles, Matthew, B., dan Michael Huberman. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber 

Tentang Metode-Metode Baru. Diterjemahkan oleh Roehndi, T Rohidi. 

Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia (UI-Press), 1992. 

Muzairi, H. Zuhri, Robby, H. Abrar, dan Fahruddin Faiz. Metodologi Penelitian 

Filsafat. Diedit oleh Nazwar. Yogyakarta: FA Press Program Studi Aqidah 

dan Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2014. http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/57676. 

Nasr, Seyyed Hossein. A Young Muslim’s Guide To The Modern World. Third. 

Chicago: KAZI Publications, Inc., 2003. 

———. Islam and the Plight of Modern Man. Revised. Chicago: ABC International 

Group, Inc, 2001. 

———. Islamic Life and Thought. Lahore, Pakistan: Suhail Academy dan Carvan 

Press, 1981. 

———. Knowledge and the Sacred. Gifford Lectures. New York: State University 

of New York Press, 1989. 

———. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. London: Unwin 

Paperbacks, 1990. 

———. Religion and The Order of Nature. Madison Avenue, New York: Oxford 

University Press, Inc., 1996. 

Nasr, Seyyed Hossein, dan William, C. Chittick. The Essential Seyyed Hossein 

Nasr. Perennial Philosophy. G - Reference,Information and Interdisciplinary 

Subjects Series. Bloomington: World Wisdom, Inc., 2007. 

Pinem, Milda Longgeita. “Kritik Terhadap Epistemologi Barat.” Jurnal Filsafat 

Indonesia 3, no. 3 (26 September 2020): 122–29. 

https://doi.org/10.23887/jfi.v3i3.27984. 

Riyanto, Geger. “Bruno Latour dan Sosiologi Tanpa yang Sosial.” In Membaca 

Latour, diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil 

Maqin, dan Raja Cahaya Islam. Antinomi, 2023. 

Riyanto, Geger, Agus S. Ekomadyo, Haekal P. Furqon, Jan M. Ekklesia, Nuruddin 

Al Akbar, Luthfi B. Riziq, Luqman Banuzzaman, et al. Membaca Latour. 

Diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil Maqin, 

dan Raja Cahaya Islam. Sleman, DI Yogyakarta: Antinomi, 2023. 

https://antinomi.org/product/membaca-latour/. 

Riziq, Luthfi B. “Membaca Ulang Realitas Pemerolehan Pengetahuan Bersama 

Pasteur dan Latour.” In Membaca Latour, diedit oleh Syarif Maulana, 

Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil Maqin, dan Raja Cahaya Islam. 

Sleman, DI Yogyakarta: Antinomi, 2023. 



93 

 

Robet, Robertus, dan U Abdul Rozak R. “Konstruktivisme Bruno Latour dan 

Implikasinya Terhadap Ide Keagenan Sosiologi.” Masyarakat: Jurnal 

Sosiologi 28, no. 2 (20 Desember 2023). 

https://doi.org/10.7454/MJS.v28i2.13565. 

Safrudin, Irfan. “Kritik Terhadap Modernisme (Studi Komparatif Pemikiran Jurgen 

Habermas dan Seyyed Hossein Nasr).” IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

2003. 

Sawa, Magdalena. “Modernity and Utopia in Bruno Latour’s We Have Never Been 

Modern and Gabriel Josipovici’s What Ever Happened to Modernism.” 

Roczniki Humanistyczne 65, no. 11 (23 Oktober 2017): 161–75. 

https://doi.org/10.18290/rh.2017.65.11-11. 

Schmidgen, Henning. Bruno Latour in Pieces: An Intellectual Biography. Diedit 

oleh Gloria Custance. First. New York City: Fordham University Press, 2015. 

Setyo Wibowo, A. Gaya Filsafat Nietzsche. Diedit oleh Widiantoro. Yogyakarta: 

PT Kanisius, 2017. 

Sutrisno, Slamet. “Kritik Terhadap Ilmu Sebagai Pandangan Dunia Modern Dalam 

Perspektif Kawruh Bimosuci.” Jurnal Filsafat Universitas Gajah Mada 

(UGM) 19, no. 1 (April 2009): 28. https://doi.org/doi.org/10.22146/jf.3448. 

Takbir, Muhammad. “Kekerasan Epistemik Terhadap Pengetahuan Lokal 

Masyarakat Adat Ammatoa Kajang Di Sulwesi Selatan.” Universitas Gadjah 

Mada, 2022. etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/214844. 

 

  


	LEMBAR PENGESAHAN
	NOTA DINAS
	Surat Persetujuan Skripsi

	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	KATA PENGANTAR
	ABSTRAK
	DAFTAR ISI
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	1. Tujuan Penelitian
	2. Kegunaan Penelitian

	D. Tinjauan Pustaka
	E. Metode Penelitian
	1. Jenis Penelitian
	2. Sumber Data
	3. Teknik Pengumpulan Data
	4. Teknik Pengolahan Data

	F. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran
	a. Saran Akademik
	b. Saran Praktis dan Kontekstual


	DAFTAR PUSTAKA

