KRITIK TERHADAP MODERNITAS: TELAAH KOMPARATIF
PEMIKIRAN BRUNO LATOUR DAN SEYYED HOSSEIN NASR

aje,

STATE ISLAMIC UNIVERSITY

SUNAN KALUJAGA
YOGYAKARTA

SKRIPSI

Diajukan kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta
Untuk memenuhi sebagian syarat memperoleh gelar S.Ag. (Sarjana Agama)

Disusun oleh :

Muhamad Fairus Farizki
NIM 21105010023

PROGRAM STUDI AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA
2025



LEMBAR PENGESAHAN

;[7_;}}1'\] KEMENTERIAN AGAMA
a{éf[ UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
D\Io FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
I JI. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-2177/Un.02/DU/PP.00.9/12/2025

Tugas Akhir dengan judul :KRITIK TERHADAP MODERNITAS: TELAAH KOMPARATIF PEMIKIRAN
BRUNO LATOUR DAN SEYYED HOSSEIN NASR

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : MUHAMAD FAIRUS FARIZKI
Nomor Induk Mahasiswa 121105010023

Telah diujikan pada : Rabu, 10 Desember 2025

Nilai ujian Tugas Akhir tA

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

Dr. Mutiullah, S.Fil.I. M.Hum.
SIGNED

Moh. Arif Afandi, S.FilL, M.Ag.
SIGNED

Yogyakarta, 10 Desember 2025
UIN Sunan Kalijaga
% Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

& Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum.
SIGNED

171 15/12/2025



NOTA DINAS

Surat Persetujuan Skripsi

B KEMENTERIAN AGAMA
ELH  UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
QifJ FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM

ISLAMIC UNIVERSITY

VOSYAASY 1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI

Kepada Yth.

Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
UIN Sunan Kalijaga

di-

Tempat

Assalamu ‘alaikum Wr. Wb.

Setelah membaca, meneliti, memberikan petunjuk dan mengoreksi serta mengadakan
perbaikan, maka saya selaku pembimbing berpendapat bahwa skripsi saudara/i:

Nama : Muhamad Fairus Farizki

NIM 121105010023

Judul Skripsi  : ”Kritik terhadap Modernitas: Telaah Komparatif Pemikiran
Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr”

Sudah dapat diajukan kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam Program Studi
Aqidah dan Filsafat Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta sebagai salah satu syarat
untuk memperoleh gelar Sarjana Strata Satu (S.Ag).

Dengan ini saya mengharap agar skripsi tersebut dapat segera dimunaqgasyahkan. Atas
perhatiannya saya ucapkan terima kasih.

Wassalamu ‘alaikum Wr. Wb.

Yogyakarta, 24 November 2025

Pembimbing

Ali Usman, M.S.I.
NIP. 19840420 201903 1 012

il



SURAT PERNYATAAN KEASLIAN

;g“;g@ KEMENTERIAN AGAMA
B UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
OifJ FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM

SUNAN KALUAGA 11 Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

YOGYAKARTA

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Muhamad Fairus Farizki

NIM 121105010023

Prodi : Agidah dan Filsafat Islam
Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Judul Skripsi : "Kritik terhadap Modernitas: Telaah Komparatif Pemikiran
Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr”

Dengan ini menyatakan dengan sesungguhnya bahwa:

1. Skripsi yang saya ajukan adalah hasil penelitian dan karya ilmiah yang saya tulis
sendiri kecuali pada bagian-bagian tertentu yang saya ambil sebagai acuan yang

dibenarkan secara ilmiah.

2. Apabila terbukti bahwa karya tersebut bukan hasil karya ilmiah saya (plagiasi), maka
saya bersedia mempertanggungjawabkannya sesuai hukum yang berlaku.

Demikian surat pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya.

Yogyakarta, 24 November 2025

NIM. 21105010023

il



MOTTO

“"Marilah Meraih Kemenangan”

....... aku hanyalah serpihan semesta, sekedar menjalani peran yang telah
ditetapkan Tuhan pada tiap-tiap suratan takdir-Nya.”

— Fairus Farizki

v



HALAMAN PERSEMBAHAN

Kupersembahkan sebiji karya ini kepada Tuhan, Manusia dan Semesta Raya, serta
kepada semua yang hidup dan menghidupi—
kepada segala denyut rahasia yang menenun hidup dengan cara yang tak pernah
benar-benar kita mengerti.

Kepada Apa dan Mamabh, yang dari napas dan doa merekalah aku belajar tumbuh.
Kepada adikku, yang menjadi jeda kecil penuh cahaya di antara hiruk-pikuk
perjalanan ini.

Dan kepada diriku sendiri dan segala makhluk lainnya,
dari mikroba sampai alien,
dari segala jenis tumbuh-tumbuhan dan primata-primata endemik
tanpa pernah kita tahu rupa dan wujudnya.

Dan tentunya kepada dirimu—satu-satunya.
Selamat menyapa buku-bukumu, prosamu,
harum parfum-mu,
lagu-laguan dan tontonan film favoritmu.
Hari ini aku menyapa petang,
dengan perisa lentik kemayu pipimu,
dan rona silau kacamatamu.

Ahad, 23 November 2025 M. | 2 Jumadil Akhir 1447 H.



PEDOMAN TRANSLITERASI

Skripsi saya mengacu pada Pedoman Transliterasi Arab-Latin sebagaimana
SKB Menteri Agama RI dan Menteri Pendidikan & Kebudayaan RI No. 158/1987
dan No. 0543b/U/1987, 22 Januari 1988. Berikut selengkapnya:

A. Konsonan Tunggal

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan
\ Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan
< ba' b be
< ta' t te
< sa’ $ es (dengan titik di atas)
z jim i je
z ha h ha (dengan titik di bawah)
z kha kh ka dan ha
3 dal d de
3 zal V4 zet (dengan titik di atas)
D ra' r er
J zai z zet
o sin s es
o syin sy es dan ye
ua sad ) es (dengan titik di bawah)
Ul dad d de (dengan titik di bawah)
b ta’ t te (dengan titik di bawah)
35 za’ z zet (dengan titik di bawah)
¢ ‘ain ¢ koma terbalik di atas
¢ gain g ge
- fa’ f ef
3 qaf q qi
&l kaf k ka
J lam 1 el
N mim m em
O nun n en
3 wawu w w

vi



Y ha’ h ha

s hamzah ’ apostrof

2

ya y ye

G

B. Konsonan Rangkap (Syaddah)

Konsonan rangkap terjadi karena adanya tasydid:

Huruf Arab Ditulis
(ediia Mutaqaddimin
3le ‘iddah

C. Ta’ Marbitah

1. Jika mati — ditulis /4
(Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap

dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat dan sebagainya, kecuali
bila dikehendaki lafal aslinya).

Huruf Arab Ditulis
isa hikmah
ile ‘illah

2. Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua itu terpisah,
maka ditulis 4.

Huruf Arab Ditulis

el sY) Aal S karamah al-awliya’

3. Bila ta’ marbutah hidup atau dengan harakat, fathah, kasrah dan
dammabh ditulis 7 atau 4.

Huruf Arab Ditulis
Uil 38 zakat al-fitri

D. Vokal pendek

J=é fathah ditulis A — fa’ala

vii




L 8N kasrah ditulis i — Zukira
- caly dammah ditulis u — yazhabu
E. Vokal Panjang
No Bentuk Huruf Arab | Ditulis | Transliterasi
1 | fathah + alif il a Jjahiliyyah
2 | fathah + ya’ mati sy a tansa
3 | kasrah + ya’ mati A S 1 kartm
4 | dammah + wawu mati U8 a furid
F. Vokal Rangkap (Diftong)
Bentuk Contoh Latin
Fathah + Ya’ Mati aSin baynakum
Fathah + Wawu Mati Js# gawl

G. Vokal Pendek Berurutan (Hiatus)
(dua vokal pendek bertemu — dipisah dengan apostrof)

Huruf Arab Ditulis
Al a’antum
e u ‘iddat

A5 S5 Al la’in syakartum

H. Kata Sandang (J)

1. Bila diikuti huruf Qomariyyah ditulis dengan menggunakan huruf “I”.

Huruf Arab Ditulis
ol al-Qur’an
bl al-Qiyas

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah — I-nya hilang, mengikuti huruf

setelahnya.

Huruf Arab

Ditulis

viii




elawd) as-Sama’

peail) asy-Syams

I. Penulisan Kata dalam Rangkaian Kalimat

Huruf Arab Ditulis

sl 55 Zawi al-furiid

Al Jal ahl as-sunnah

X



KATA PENGANTAR

) Cran ) &) vy
Blaall Gl o jeaill 5 bl g cJladil jun Aol yie 4805 GLESH Jea (53 & 2eal)
oY) O e A (JaSI Gl g alaal) Al gl sa e e aDlll g 33ally | JDlall g
_(JAAJJ)LJS‘;(:\JS}\c&uﬁ\@m;d‘é&;c&bﬂ\éﬂ‘-];wb

Segenap hikmat dan puji bagi Allah yang telah merakit semesta sebagai
jaringan raksasa yang hidup, di mana setiap aktan berasosiasi dalam teofani nyata
tanpa terbelah oleh dikotomi sakral dan profan. Tak lupa, shalawat berangkaikan
salam semoga senantiasa tersanjungkan ke haribaan baginda Nabi Muhammad
Saw., sang Insan Kamil dan Mediator Agung. Beliaulah sang Pontifex sejati yang
menjembatani dimensi transenden dan imanen, mengajarkan kita menjadi khalifah
yang memuliakan alam dalam ikatan sakral, jauh dari kesombongan

antroposentrisme.

Karya ini lahir dari ikhtiar penulis dalam upaya menjernihkan kegelisahan
dalam memandang dunia dengan mempertemukan dua arus pemikiran yang
berbeda. Satu sisi menyingkap hubungan-hubungan halus yang membentuk
realitas, pada sisi lainnya menjaga pengetahuan agar tidak terlepas dari akarnya
yang suci. Melalui keduanya, penulis mencoba merangkai pemahaman yang lebih
utuh, sembari menyadari bahwa tulisan ini hanyalah bagian kecil dari upaya

panjang para pencari makna untuk merakit kembali realitas yang sering terabaikan.

Penyusunan sebiji karya ini mustahil selesai tanpa bantuan banyak pihak.
Dengan penuh kerendahan hati, penulis mengungkapkan terima kasih yang tak
terhingga kepada semua atas segala limpahan ilmu, bimbingan, doa, dan kesabaran

yang telah diberikan. Ungkapan ini secara khusus penulis tujukan kepada... :

1. Allah SWT dan Nabi Muhammad SAW

2. Prof. Noorhaidi Hasan, M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta beserta jajaran pimpinan rektorat.

3. Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum., Dekan Fakultas

Ushuluddin dan Pemikiran Islam yang juga bertindak sebagai Dosen



10.

Pembimbing Akademik, beserta seluruh civitas akademika dan tenaga
kependidikan di lingkungan fakultas.

Penghargaan setinggi-tingginya kepada Dr. Novian Widiadharma, S.Fil.,
M.Hum., (Ketua Prodi Aqidah dan Filsafat Islam) dan para dosen yang tak
pernah lelah berbagi wawasan serta pengalaman akademik yang sangat
fundamental bagi penulis.

Rasa terima kasih juga tertuju kepada Bapak Ali Usman, M.S.I. Tanpa
supervisi ketat, kesabaran, dan diskusi produktif yang beliau berikan, karya
tulis ini tidak akan mencapai bentuk finalnya.

Kepada dua muara kasih sayang, Apa Datim dan Mamah Tuti, sembah sujud
dan bakti kupersembahkan... Kalian adalah madrasah pertama yang
mengajarkan bahwa doa adalah bahasa cinta yang paling fasih. Dan juga
untuk adikku Hafiz, terima kasih telah menjadi jeda yang menyenangkan,
tawamu adalah pengingat bahwa pulang adalah hal yang selalu dinanti.
Kepada para Masyayikh Pondok Pesantren Assalafiyah Sidamulya,
khusushon Almaghfurlah KH. Haromain. Terima kasih telah menanamkan
benih turats yang kini tumbuh menjadi pohon pemikiran agar senantiasa
mengamalkan ilmunya dan bermanfaat bagi masyarakat.

Kepada saudara-saudaraku di lingkar Diskusi Santri Ciamik (Distrik) dan
para aktivis Perpustakaan “Virus Baca” Assalafiyah. Jejak langkah ini juga
tidak lepas dari hangatnya berdialektika bersama kalian dulu, terima kasih
telah menjadi saksi awal bagaimana seorang santri sepertiku bisa berani
bermimpi melampaui pagar pesantren.

Kepada rumah pergerakan, Keluarga Besar PMII Rayon Pembebasan,
terkhusus kepada sahabat-sahabat Korps GIO Stovia, kalian jauh lebih dari
sekadar teman organisasi, kalian adalah keluarga kedua. Terima kasih telah
menjadi ruang belajar yang paling sabar, tempat kita tumbuh bersama,
meluruhkan ego, dan berkembang menjadi manusia dewasa bersama-sama.
Terima kasih juga kepada kawan-kawan di klub baca buku kecil yang
resonansinya begitu bermakna: Kelas Ngaji Das Kapital, Kolektif Ngaji
Buku, Teman Waktu Luang Sekolah Itu Candu, Lingkar Kekerasan Budaya

Pasca 65, Lingkar Kantian, Sami’na Wa’analisa, dan Gerbong Pembuat

X1



11.

12.

13.

14.

Makalah. Kalian adalah teman belajar hebat yang sudah memberikan
kebermaknaan luar biasa kepadaku untuk memproduksi ide dan merebut
ruang.

Kepada ruang-ruang kolektif laboratorium pengetahuan yang telah menempa
nalar keberpihakanku: Front Nahdliyin untuk Kedaulatan Sumber Daya Alam
(FNKSDA) Komite Yogyakarta, Social Movement Institute (SMI), Seknas
dan Jaringan GUSDURian Yogyakarta, serta kawan-kawan pegiat wacana
dan aktivisme di Gerbong Gerakan Rakyat (Geger.id), Media Berita Baru
(Beritabaru.co), Salam Institute, Suryakanta Institute, Institute for Research
and Empowerment (IRE) Yogyakarta, Sajogyo Institute, dan Agrarian
Resource Center (ARC) Bandung. Terima kasih telah menjadi medan praksis
yang mengajarkan bahwa riset dan aktivisme adalah satu tarikan napas dan
menjadi senjata bagi mereka yang tertindas dan terpinggirkan.

Kepada segala ruang belajar alternatif yang menjadi tempat untuk
membongkar nalar dan paradigmaku: Internship Suryakanta dan Gusdurian,
serta pengalaman berharga di Bengkel Menulis (BM), Sekolah Riset Ekologi
(SRE) Batch 2, Critical Agrarian Studies of Indonesia (CASI) angkatan 11,
Sekolah Transformasi Desa (Sekarsa) jilid 1, kalian semua telah membuka
jendela dunia lebih lebar, suaka tempatku menempa diri, berpihak dan
bertindak berasaskan ilmu dan pengetahuan.

Kepada kawan-kawan Angkatan 21 AFI “Kaphir”, terima kasih telah menjadi
kawan berpikir yang gila dan menyenangkan di kelas dan di perkopian.
Kepada dulur-dulur Forsila Cabang DIY dan kawan-kawan KKN “Konversi”
Sekolah Pasar Balerante, terima kasih atas kebersamaan dan pelajaran hidup
yang tak pernah ku temukan di diktat-diktat kuliah... Kalian luar biasa.

Dan khusus untuk sahabat-sahabat luar biasa yang tak pernah lelah
mendengar keluh kesah dan mimpi-mimpi utopisku: Zidan, Alby, Ronal,
Syekhu, Ziyad, Gomer, Ubay, Hendra, Otong, Daweng, Said, Astim, Sahroji,
dan lainnya. Kalian manusia-manusia luar biasa yang Allah pertemukan
kepadaku. Terima kasih telah bersedia menjadi telinga yang paling tabah bagi
segala racau dan keluh kesah, menjadi bahu yang kokoh saat dunia terasa

tidak adil, dan menjadi pemantik tawa di hari-hari yang paling suntuk.

Xii



15. Terkhusus kepada arek Takomiyah: Avicenna dan Ahmet—Sahabat luar
biasa... Pajuang Deadline, saudara satu nasib sepenanggungan yang
mengajarkanku cara merayakan rutinitas melalui mantra sakti dengan slogan:
”Skripsi Sampah Kebahagiaan Kita”. Kalian adalah bukti bahwa
persahabatan adalah salah satu wajah Tuhan yang paling ramah di muka bumi
ini. Terima kasih sedalam-dalamnya karena telah ada, bertahan, dan berjalan
beriringan. Panjang Umurlah...

16. Terakhir, kepada setiap benih yang menolak mati di bawah beton, dan kepada
kawan-kawan yang menjaga tanah agar tetap menjadi ruang hidupnya,
Tumbuhlah di mana pun kalian ditanam. Kita mungkin dikubur, tapi mereka

lupa bahwa kita adalah benih. Melipatgandalah!

Akhir kata, semoga karya sederhana ini menjadi pemantik diskusi bagi semesta
pengetahuan. Segala kekurangan adalah milik penulis, dan kesempurnaan hanyalah

milik Tuhan semata.

Yogyakarta, 24 November 2025

Penulis,

Muhamad Fairus Farizki
NIM. 21105010023

Xiii



ABSTRAK

Modernitas muncul sebagai proyek filosofis pasca-Abad Kegelapan yang pada
awalnya dimaksudkan untuk membebaskan manusia dari otoritas dogmatis
sekaligus menawarkan cara pandang baru yang rasional dan terukur. Namun, dalam
perkembangannya, modernitas justru membentuk corak pemikiran yang bertumpu
pada dualisme Cartesian—pemisahan tajam antara subjek dan objek—yang
kemudian melahirkan dominasi paradigma rasionalitas instrumental. Corak berpikir
ini menempatkan manusia sebagai pusat dan ukuran segala sesuatu, sementara alam
direduksi menjadi objek yang dapat dieksploitasi. Pemisahan tersebut melahirkan
berbagai dikotomi epistemologis dan ontologis yang berujung pada fragmentasi
pengetahuan, distorsi relasi manusia-alam, serta munculnya beragam krisis
ekologis dan spiritual. Dalam konteks problem tersebut, penelitian ini datang dari
tiga rumusan masalah utama, yaitu: bagaimana pemikiran Bruno Latour dan Seyyed
Hossen Nasr atas kritiknya terhadap modernitas, serta bagaimana titik
persinggungan, perbedaan, dan kemungkinan sintesis dari kedua pemikiran tersebut
dapat dijelaskan secara filosofis.

Penelitian ini bertujuan untuk menguraikan secara sistematis konstruksi kritik
modernitas menurut Latour dan Nasr, mengidentifikasi pola konvergensi dan
divergensi dalam cara keduanya memahami relasi manusia-alam, serta menyusun
tawaran sintesis konseptual sebagai alternatif atas kekeliruan paradigma modern.
Penelitian ini juga menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan
kualitatif-filosofis dan analisis komparatif, yang memungkinkan peneliti menelaah
gagasan kedua tokoh tersebut secara mendalam melalui pembacaan kritis terhadap
teks-teks primer seperti We Have Never Been Modern dan Man and Nature, serta
literatur sekunder yang relevan lainnya. Pendekatan ini juga berfokus pada
interpretasi konseptual, rekonstruksi argumen, dan perbandingan kerangka
ontologis maupun epistemologis yang digunakan oleh kedua tokoh tersebut.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa baik Latour maupun Nasr sama-sama
menolak fondasi dualistik modernitas dan memandang antroposentrisme sebagai
penyebab utama kerusakan ekologis serta keterasingan spiritual. Namun, perbedaan
mendasar terletak pada basis ontologis dan arah solusi yang ditawarkan, Latour
mengajukan ontologi datar melalui Actor-Network Theory yang melihat dunia
sebagai jejaring aktan setara, sementara Nasr membangun kritiknya melalui
ontologi hierarkis yang berlandaskan Tauhid dan konsep Scientia Sacra.
Berdasarkan hasil dari analisis komparasi, penelitian ini merumuskan sintesis
“Ontologi Sakral-Relasional” (Sacred Relational Ontology), yakni kerangka yang
memadukan relasionalitas non-modern Latour dengan dimensi kesakralan dan
hierarki spiritual Nasr, guna memperkaya perumusan etika ekologis Islam yang
holistik, integratif, dan berorientasi teofanik.

Kata Kunci : Kritik Modernitas, Bruno Latour, Seyyed Hossein Nasr,
Dikotomi/Dualisme, Ontologi Sakral-Relasional.

X1V



ABSTRACT

Modernity emerged as a philosophical project in the post-Dark Ages, initially
intended to liberate human beings from dogmatic authority while offering a new
worldview grounded in rationality and measurability. However, as it developed,
modernity produced a mode of thinking rooted in Cartesian dualism—a sharp
separation between subject and object—which later gave rise to the dominance of
instrumental rationality. This mode of thought positions humans as the central
measure of all things, while nature is reduced to an exploitable object. Such
separation generates various epistemological and ontological dichotomies, leading
to the fragmentation of knowledge, the distortion of human—nature relations, and
the emergence of ecological and spiritual crises. In response to these problems, this
study is guided by three main research questions: how Bruno Latour and Seyyed
Hossein Nasr formulate their critiques of modernity, and how the points of
convergence, divergence, and the possibility of synthesis between their ideas can
be philosophically explained.

This research aims to systematically elaborate the construction of modernity
criticism according to Latour and Nasr, identify patterns of convergence and
divergence in their understanding of human—nature relations, and formulate a
conceptual synthesis as an alternative to the flaws inherent in the modern paradigm.
This study employs a library research method with a qualitative-philosophical
approach and comparative analysis, enabling an in-depth examination of both
thinkers’ ideas through critical readings of primary texts such as We Have Never
Been Modern and Man and Nature, as well as other relevant secondary literature.
This approach focuses on conceptual interpretation, argumentative reconstruction,
and the comparison of their ontological and epistemological frameworks.

The findings of this research show that both Latour and Nasr reject the dualistic
foundations of modernity and view anthropocentrism as a primary cause of
ecological destruction and spiritual alienation. However, their fundamental
differences lie in their ontological bases and proposed solutions: Latour offers a
flat ontology through Actor—Network Theory, which conceives the world as a
network of symmetrically positioned actants, whereas Nasr grounds his critique in
a hierarchical ontology based on Tawhid and the concept of Scientia Sacra. Based
on the comparative analysis, this study proposes a synthesis termed “Sacred
Relational Ontology,” a framework that combines Latour’s non-modern
relationality with Nasr's dimensions of sacredness and spiritual hierarchy,
contributing to the development of a holistic, integrative, and theophanic Islamic
ecological ethics.

Keywords: Critique of Modernity, Bruno Latour, Seyyed Hossein Nasr,
Dichotomy/Dualism, Sacred Relational Ontology.

XV



DAFTAR ISI

LEMBAR PENGESAHAN.......coooiiiiiiie ettt ettt et see s e enes i

NOTADINAS ettt ettt et e st e e s be e s ateesabeesateesateennseesaseesnseennns ii

Surat Persetujuan SKIPSI ..........c.oocviiviiiiiiiiiiccee et il

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ..ottt il

1A (0 2 1 X O PRSPPI v

HALAMAN PERSEMBAHAN ........oooiiiiiii ettt v

PEDOMAN TRANSLITERASI ......cooiiiiiiiiee ettt vi

KATA PENGANTAR ...ttt sttt et e X

ABSTRAK ..ottt ettt e e et e e e e stbe e e etbeeesabeeeebsaeeesbeeeesreaaanes Xiv

DAFTAR ISL....oo ettt ettt ettt ettt et e e enee s XVvi

BAB L ...ttt ettt ettt e tb e e stb e e nne e aaeesaaeenaeenaes 1

PENDAHULUAN L...ooiiiiiiiteeee ettt ettt st e e sttt e st e s ate e ssteesnseesaneesaneesnseesnseas 1

A, Latar BelaKang...............ccooiiiiiiiiiiic e e 1

B. Rumusan Masalah.............ccoccoiiiiiiii e 6

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian..................c....ccoociiice, 6

L. Tujuan Penelitian .........c.ooeeiieviieiiierie ettt s 6

2. Kegunaan Penelitian ..........c.ccccveiiiieiiieiiie e eiie e ereeereeeieeereeeeeeevaeesaeenens 7

D.  Tinjauan Pustaka ............c.coooiiiiiiiiiiiii e 7

E. Metode Penelitian...............cooiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 12

1 Jenis Penelitian .........coooiiiiiiiiiiiiieie e 12

2 SUMDBET DALA ..ottt sttt 14

3. Teknik Pengumpulan Data............c.ccceeiiiiiiiiiie e 15

4 Teknik Pengolahan Data ...........cccveiiiiiriiiiiie it 15

F.  Sistematika Pembahasan .................cc..coiie 17

BABYUL .. B X% 8 /% S8 B 2% B 8 B FN & .. 2N ... 19

KRITIK MODERNITAS DALAM PANDANGAN BRUNO LATOUR..................... 19

A. Biografi Intelektual Bruno Latour....................ccccoeoviiiiiiiiiiiiie e, 19
B. Premis Dasar Kritik: “Kita Tidak Pernah Modern”

(We Have Never Been Modern) ....................cccoeeeeeuveeeeeeeeiiieeeeeeeeciieeeaeeeeevvenns 26

C. Analisis Konstitusi Modern: Paradoks Pemurnian dan Penerjemahan ....... 29

Pemisahan Mutlak (PUrification) .........c.coucueeeeciieeceiieeeiee e esveeeesveee s 29

b.  Paradoks dan Proliferasi Hibrida (Translation/Hybridization)........................ 32

D. Alternatif Non-Modern: Political Ecology dan Parlemen Segala Sesuatu ....35
E. Epistemologi dan Metodologi Latourian.................cc.ccoccoiiiiniiinninnninnnn. 39

XVvi



a.  Antropologi Simetris dan IrreduksioniSme ............cccocevveeiiieeeniieeenciee e, 39

b.  Teori Jaringan-Aktor (Actor-Network Theory - ANT).....ccceevevivverciencreenneenns 41
BAB IIL ...ttt ettt sttt et e st e st e e e 43
KRITIK SEYYED HOSSEIN NASR TERHADAP MODERNITAS ...........cccccenie. 43

A. Biografi Intelektual Seyyed Hossein Nasr ..............ccceeeviiieeciiieiniiee e, 43
B. Landasan Filosofis Kritik Nasr terhadap Modernitas

(Paradigma Tradisi dan Tauhid).................ccccoovviiiiniiiiiiniiieeee e 48
C. Karakteristik dan Sumber Krisis Modernitas menurut Nasr........................ 52

D. Kritik Epistemologi Modernitas dan Positivisme dalam Pandangan Nasr...54

E. ”Rekonstruksi Menuju Keseimbangan” sebagai Tawaran Solusi dari Nasr...58

BAB IV ...ttt ettt ettt et e et e ettt e te e te e te e beenseenseenbeenrens 61

ANALISIS KOMPARASI PEMIKIRAN KRITIK BRUNO LATOUR DAN
SEYYED HOSSEIN NASR TERHADAP MODERNITAS ..o 61
A. Persamaan (Konvergensi) Kritik Modernitas Latour dan Nasr..................... 61
a.  Penolakan terhadap Cacat Epistemologis dan Ontologis Modermnitas.............. 61
b.  Kiritik terhadap Dikotomi dan Reduksi Dualisme .............ccccccvveevvieeenverennnnen. 62
c.  Kiritik terhadap Antroposentrisme dan Supremasi Manusia .............cceceeeeee. 63
d.  Kiritik terhadap Klaim Universalitas yang SimplistiK.........ccccecerviniincnnene 65
e.  Kiisis Ekologi sebagai Fokus Kritik .........ccccoeiiiiiiiiiiiiniiiiiieiieeie e 66
B. Perbedaan (Divergensi) Kritik Modernitas Latour dan Nasr ........................ 68
a.  Dimensi Ontologis: Realitas dan Posisi Manusia...........ccceevveeviveenveerveenneenns 68
b.  Dimensi Epistemologis: Kritik terhadap Pengetahuan ...............cccocceeviennnen. 70
c.  Dimensi Metodologis: Alternatif terhadap Modernitas ..............ccecoeeevieenerne 72
d.  Dimensi Praksis dan Etis: Implikasi KritiK ..........ccccevvveeriiiiniieiniieniienieenieens 73
C. Dialektika Pemikiran Kritik Modernitas Latour dan Nasr........................... 75
Kelebihan dan Keterbatasan Pendekatan Kritis..........cccevovieniiiiniianiiinicinene 75
b.  Titik-Titik Komplementer yang Saling Melengkapi.........cccccevvreeeveeeenveeennnnen. 78

c.  Rumusan Sintesis Konseptual: ’Ontologi Sakral-Relasional

(Sacred Relational ORtolOZY)” .......ccueveieecrieiiieiciieeciee et 80
3 72N S 20 S O e S = SO e S WU SR S - S 86
PENUTURP ...ttt ettt ettt et e et e e ateeate e st e enaesneesseanseeseas 86
A, KeSIMPUIAN ... 86
B, Saran ... e 88
a.  Saran AKademik........oooiiiiiiiii e 88
b.  Saran Praktis dan Kontekstual ............ccooieiiniiiiiiieee e 89
DAFTAR PUSTAKA ..ottt sttt s 90
CURRICULUM VITAE ..ottt 94

Xvii



BAB 1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Modernitas telah menjadi salah satu topik sentral dalam diskursus filsafat
dan ilmu pengetahuan sejak abad ke-17 pasca abad kegelapan. Dalam topik
tersebut, modernitas dikenal dengan suatu pencapaian dalam kondisi sosial budaya
yang dihasilkan melalui transformasi sosiokultural yang menandai sebuah periode
kebangkitan ilmu pengetahuan untuk mewujudkan apa yang disebut sebagai
“kemajuan” dalam kehidupan individu dan masyarakat. Proses ini sering dipahami
sebagai bentuk rasionalisasi, yaitu pergeseran dari pola pikir yang sebelumnya
dianggap bercorak skolastisisme menuju pola pikir dan sistem kerja yang lebih
rasional, terorganisir, dan berbasis pada logika.! Sebagai sebuah paradigma yang
mengedepankan rasionalitas, objektivitas, dan kemajuan ilmiah, modernitas sering
kali dikaitkan dengan keberhasilan manusia dalam menundukkan alam,
memperluas pengetahuan, dan menciptakan masyarakat yang lebih teratur,

demokratis berlandaskan hak-hak individu dan kebebasan.

Secara historis, modernitas merupakan periode transisi besar dalam sejarah
pemikiran dan diskursus yang terjadi di Barat yang ditandai dengan pergeseran
otoritas dari tradisi dogma gerejawi menuju rasionalitas manusia. Bermula dari
masa Renaissance dan diperkuat oleh Reformasi, modernitas menempatkan subjek
manusia sebagai pusat pengetahuan dan mengedepankan rasionalitas dan otonomi
akal. Perubahan ini mendorong lahirnya cara pandang baru yang kritis terhadap
pemikiran lama, membuka ruang bagi perkembangan ilmu pengetahuan,
individualisme, dan dominasi Barat sebagai pusat peradaban. Namun, proyek
modernitas ini juga membawa warisan problematik, termasuk cara pandang yang

dikotomis terhadap realitas, yaitu antara manusia dan alam, subjek dan objek, serta

! Slamet Sutrisno, “Kritik Terhadap Ilmu Sebagai Pandangan Dunia Modern Dalam
Perspektif Kawruh Bimosuci,” Jurnal Filsafat Universitas Gajah Mada (UGM) 19, no. 1 (April
2009): hal. 28, https://doi.org/doi.org/10.22146/jf.3448.



https://doi.org/doi.org/10.22146/jf.3448

iman dan rasio — yang pada akhirnya menjadi dasar dari banyak kritik terhadap

modernitas dalam wacana kontemporer.?

Hal tersebut terjadi sebab modernitas telah membentuk dirinya sebagai
sebuah proyek filosofis, yang mana ia tidak dapat dipisahkan dari sejumlah asumsi
argumentatif yang membentuk pandangan dunia dan menjadi dasar utama bagi
seluruh struktur pengetahuan yang dibangunnya. Beberapa asumsi tersebut meliputi
pandangan bahwa pengetahuan selalu bersifat objektif, netral, dan bebas nilai
(value-free); bahwa manusia dipandang sebagai subjek yang mengendalikan,
sementara alam dianggap sebagai objek yang dikendalikan (dikotomisasi); bahwa
pengetahuan kita terhadap realitas bersifat positif, jelas, dan tidak ambigu
(positivistik); bahwa akal dan rasio merupakan satu-satunya sumber otoritas yang
sah dalam menentukan kebenaran (otoritas tunggal); serta bahwa manusia adalah
pelaku utama dalam sejarah dan memiliki kendali (bahkan monopoli) atas
perubahan-perubahan dalam ranah sosial, politik, ekonomi, dan kehidupan

lainnya.’

Berdasarkan terminologi asumsi di atas, modernitas pada gilirannya
menghasilkan karakterisasi yang khas dalam trajektori pemikiran filosofis, hal ini
menjadi konsekuensi logis atas paradigma modern yang mengarus-utamakan
objektivitas dan kemajuan ilmiah tadi. Karakteristik yang dimaksud beberapa
diantaranya adalah terciptanya konstruksi dikotomis antara manusia dan non-
manusia, subjek dan objek, fakta dan nilai, tradisional dan modern, serta material
dan imaterial. Modernitas melahirkan suatu kesepakatan yang menarik batas
pemisah antara epistemologi, ontologi, psikologi, dan teologi, yang pada gilirannya
bermuara pada rasio. Alam (nature) dan masyarakat (society) dipandang sebagai
dua entitas terpisah yang dipahami melalui mediasi rasio yang terisolasi.
Pendekatan terhadap alam dan masyarakat dianggap berbeda, bahkan saling

bertentangan, dengan masing-masing diterapkan melalui cara yang tidak serupa.*

2 F. Budi Hardiman, Pemikiran Modern: Dari Machiavelli Sampai Nietzsche, ed. oleh Victi,
Elektronik (Yogyakarta: PT. Kanisius, 2019), hal. 1.

3 Muhammad Al-Fayyadl, Derrida, ed. oleh M. Musthafa, Cet. I (Yogyakarta: PT. LKiS
Pelangi Aksara, 2005), hal. 9-10.

4 Kevin Juwono, “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-Modern
Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the Non-Modern Epistemic



Modernitas juga dalam bentuknya yang paling ekstrem memposisikan
dirinya sebagai otoritas tunggal yang menolak segala bentuk alternatif. Hal ini
tercermin dalam dominasi ilmu pengetahuan saintifik Barat yang sering dikenal
dengan istilah saintisme atau positivisme. Positivisme mendasarkan asumsi
epistemologisnya pada kebenaran empirisitas dan hal-hal yang dapat diamati secara
nyata (observable). Dalam konteks ini, positivisme memiliki kedekatan
argumentatif dengan saintisme melalui pandangan ontologis bahwa hanya entitas
yang dianggap “positif’-lah yang layak menjadi subjek penyelidikan akademik-
ilmiah. Menurut Bapak Postivisme Modern, yakni Auguste Comte, entitas positif”
ini merujuk pada sesuatu yang nyata dan pasti. Selain itu, entitas positif memiliki
karakteristik presisi, kekuatan konstruktif, dan relativisme, yang bertolak belakang

dengan pendekatan metafisik yang lebih spekulatif dan abstrak.>

Proyek modernitas itu, sebagaimana telah dijabarkan corak filosofisnya di
atas, yakni suatu doktrin objektifikasi, dikotomisasi subjek-objek, dan klaim
sebagai otoritas tunggal pengetahuan, pada ujungnya telah melahirkan apa yang
disebut sebagai epistemic violence, yakni penyingkiran sistem pengetahuan
alternatif yang dianggap tidak ilmiah atau irasional. Dominasi ini memicu
“kanibalisasi epistemik” yang meminggirkan pengetahuan tradisional, termasuk
cara pandang terhadap alam. Paradigma modern memandang alam sekadar sebagai
objek eksploitasi, menggantikan pandangan sakral dan relasional yang lebih
holistik.® Seyyed Hossein Nasr melihat ini sebagai dampak dari hilangnya
kesadaran transendental terhadap alam,” sementara Bruno Latour menilainya
sebagai akibat dari dikotomi manusia-alam yang dibentuk oleh modernitas.®

Keduanya mengkritik modernitas sebagai struktur pengetahuan yang hegemonik

Paradigm,” DISKURSUS - JURNAL FILSAFAT DAN TEOLOGI STF DRIYARKARA 20, no. 1 (April
5, 2024): hal. 103, https://doi.org/10.36383/diskursus.v20i1.462.

5 Sutrisno, “Kritik Terhadap Ilmu Sebagai Pandangan Dunia Modern Dalam Perspektif
Kawruh Bimosuci,” hal. 33.

¢ Muhammad Takbir, “Kekerasan Epistemik Terhadap Pengetahuan Lokal Masyarakat Adat
Ammatoa Kajang Di Sulwesi Selatan” (Doctoral Dissertation: Universitas Gadjah Mada, 2022), hal.
51, etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/214844.

7 Seyyed Hossein Nasr, Islam and the Plight of Modern Man, Revised (Chicago: ABC
International Group, Inc, 2001), hal. 4.

8 Bruno Latour, We Have Never Been Modern, trans. oleh Catherine Porter, Cetakan Ulang
(United States of America: Harvard University Press, 1993), hal. 10.



https://doi.org/10.36383/diskursus.v20i1.462
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/214844

sekaligus merusak keterhubungan ontologis dan spiritual antara manusia,

pengetahuan, dan dunia.

Sebelum Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr menguraikan kritik
terhadap modernitas, pemikir seperti Friedrich Nietzsche dan Michel Foucault telah
lebih dulu menggugat fondasi modernitas melalui dekonstruksi nilai dan relasi
kuasa-pengetahuan. Nietzsche menyebut modernitas sebagai pemicu nihilisme
akibat runtuhnya nilai-nilai transenden, ° lain hal dengan Foucault yang menilai
bahwa ilmu pengetahuan modern lebih merupakan instrumen kekuasaan daripada
pencarian objektif akan kebenaran. ' Namun berbeda dari kritik-kritik tersebut,
Latour dan Nasr tidak hanya melakukan dekonstruksi, melainkan juga menawarkan
pemulihan terhadap relasi ontologis dan epistemologis yang telah terpecah, yakni
Latour melalui pendekatan aktor-jaringan (actor-network) yang menghapus
dikotomi manusia-alam, dan Nasr melalui pemulihan kesadaran sakral dalam

pengetahuan yang menghubungkan manusia, alam, dan Tuhan.

Meskipun berbeda, keduanya memiliki titik temu yang khas dalam corak
kritiknya terhadap modernitas, terutama dalam argumentasi mengenai konstruksi
dikotomis antar entitas. Dalam pemikiran Nasr, modernitas mengakibatkan
keterputusan antara yang transenden dan yang imanen,'! sementara dalam
pemikiran Latour, modernitas membentuk batas-batas artifisial antara aktor dan
aktan atau antara manusia dan non-manusia.'” Pemisahan inilah yang mendasari
dampak destruktif modernitas terhadap realitas hari ini, menjadikannya
reduksionistis dan sekularistis. Untuk memahami bagaimana mereka mengkritik
modernitas, perlu terlebih dahulu melihat sekilas latar belakang pemikiran masing-

masing.

° A Setyo Wibowo, Gaya Filsafat Nietzsche, ed. oleh Widiantoro (Yogyakarta: PT Kanisius,
2017), hal. 397-400.

10 Steven Best dan Douglas Kellner, “Foucault and the Critique of Modernity,” in Postmodern
Theory: Critical Interrogations, ed. oleh Rosalind Brunt et al., 1 ed. (London: Macmillan Education
UK, 1991), hal. 34-35, https://doi.org/10.1007/978-1-349-21718-2 2.

1 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (London:
Unwin Paperbacks, 1990), hal. 55-56.

12 Juwono, ““Epistemologi Moluska’> Bruno Latour dan Paradigma Non-Modern
Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the Non-Modern Epistemic
Paradigm,” hal. 105.



https://doi.org/10.1007/978-1-349-21718-2_2

Bruno Latour adalah salah satu pemikir kontemporer yang mengkritik
modernitas dengan menolak dikotomi antara alam dan masyarakat, serta antara
fakta ilmiah dan konstruksi sosial. Dalam We Have Never Been Modern, ia
menegaskan bahwa klaim pemisahan mutlak antara sains dan mitos hanyalah ilusi
modernitas, karena realitas justru dibentuk oleh hubungan hybrid antara manusia
dan non-manusia.'* Melalui pendekatan Actor-Network Theory, Latour
membongkar struktur pengetahuan modern yang reduktif, dan menawarkan
pemahaman baru terhadap realitas sebagai jaringan relasional yang kompleks.
Kritiknya menunjukkan bahwa modernitas tidak netral, tetapi membawa dampak

pada eksklusi pengetahuan alternatif dan krisis ekologis.'*

Di sisi lain, gugatan tajam terhadap modernitas juga dilancarkan oleh
Seyyed Hossein Nasr. Sebagai intelektual kekinian, ia membedah problem tersebut
dengan pisau analisis filsafat Islam dan tradisi perenial. Ia menilai bahwa
modernitas telah menyebabkan kerusakan spiritual yang mendalam, terutama
melalui pendesakralan ilmu pengetahuan dan dominasi sains sebagai produk dari
modernitas yang materialistik. Modernitas, menurutnya, mengabaikan relasi sakral
antara manusia, alam, dan Tuhan, serta menempatkan akal dan materi sebagai satu-
satunya alat ukur realitas. > Sebagai respon, Nasr menawarkan visi alternatif
melalui pemulihan prinsip philosophia perennis, yakni pendekatan yang
menyatukan sains dan spiritualitas dalam satu pandangan kosmos yang utuh dan

sakral.

Dengan mempertimbangkan urgensi kajian ini, telaah komparatif antara
Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr menjadi penting untuk menawarkan
perspektif alternatif dalam kritik terhadap modernitas. Meskipun berasal dari latar
belakang disiplin dan tradisi intelektual yang berbeda, keduanya memiliki spirit
kritik yang sama dalam menyoroti dikotomi relasi antar entitas sebagai dampak dari

modernitas, baik dalam ranah epistemologi maupun spiritualitas. Latour, dengan

13 Latour, We Have Never Been Modern, hal. 13-14.

4 Bruno Latour, Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory, 1st
Edition, Clarendon Lectures in Management Studies (New York: Oxford University Press Inc.,
2005), hal. 106-107.

15 Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred, Gifford Lectures (New York: State
University of New York Press, 1989), hal. 7-8.



Actor-Network Theory-nya, mengungkap bagaimana modernitas membentuk batas-
batas artifisial antara manusia dan non-manusia, sementara Nasr menyoroti
bagaimana modernitas telah mereduksi realitas dengan menghilangkan dimensi

transendental dalam hubungan manusia, alam, dan Tuhan.

Hingga saat ini, belum ditemukan secara sistematis kajian yang
membandingkan pemikiran keduanya, padahal analisis semacam ini berpotensi
memperkaya diskursus tentang kritik modernitas dengan menghubungkan
perspektif sains dan spiritualitas. Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat
membuka ruang bagi sintesis pemikiran yang lebih dalam, sekaligus menawarkan
narasi baru dalam memahami kritik atas problem modernitas dengan pengarus-
utamaan terhadap relasi antara manusia, ilmu pengetahuan, dan dunia yang terus

berkembang.
B. Rumusan Masalah

Berdasarkan topik utamanya, yaitu komparasi pemikiran Bruno Latour dan
Seyyed Hossein Nasr dalam konteks kritik filosofis, penelitian ini berupaya

menjawab beberapa rumusan masalah sebagai berikut:

1. Bagaimana pemikiran Bruno Latour atas Kiritiknya terhadap

Modernitas?

2. Bagaimana gagasan Seyyed Hossein Nasr dalam kritiknya terhadap

Modernitas?

3. Bagaimana persamaan (konvergensi), perbedaan (divergensi) dan
sintesis pemikiran atas gagasan kritik Modernitas yang dibangun oleh

Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr?
C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
1. Tujuan Penelitian

Berdasarkan uraian latar belakang dan rumusan masalah yang telah penulis

paparkan di atas, maka penelitian ini bertujuan untuk:



a. Mendalami konstruksi pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr,
terutama kritiknya secara radikal dan filosofis terhadap modernitas. Selain itu
untuk memahami komparasi pemikiran kritik diantara keduanya, apa
pertautannya dan dimana letak titik temunya.

b. Memberikan refleksi-kritis atas relevansi kritik modernitas Latour terhadap
perkembangan diskursus keilmuan dalam konteks filsafat islam dan barat,
khususnya menyoal tentang perbandingannya dengan kritik Sains Modern ala

Seyyed Hossein Nasr.

2. Kegunaan Penelitian

a. Dalam domain akademik, penelitian ini berupaya mengeksplorasi khazanah
kajian filsafat, khususnya dalam memahami kritik terhadap modernitas yang
dikemukakan oleh Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr. Pemahaman yang
lebih kritis mengenai argumen-argumen dalam buku We Have Never Been
Modern dan buku Man And Nature The Spiritual Crisis OF Modern Man akan
memberikan perspektif alternatif dalam mengkritisi modernitas, sebuah konsep
yang selama ini dominan dalam struktur sosial dan pemikiran Barat. Selain itu,
penelitian ini juga dapat memperluas cakupan wawasan kontemporer terhadap
tradisi pemikiran filosofis, terutama dalam ekosistem diskursus keilmuan UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta.

b. Dalam hubungannya dengan praksis, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan sumbangan diskursus tentang modernitas yang semakin relevan
dengan tantangan realitas sosial saat ini, seperti krisis iklim, ketidaksetaraan
sosial, dan krisis identitas budaya. Dengan mengeksplorasi kritik Latour dan
Nasr terhadap modernitas, penelitian ini juga dapat membantu pembaca
memahami bagaimana modernitas telah menciptakan dikotomi dan
sekularisasi yang memengaruhi cara pandang manusia hari ini terhadap dirinya

sendiri dan alam serta hubungannya dengan yang transenden.

D. Tinjauan Pustaka

Dalam mempersiapkan penelitian ini, yang berfokus pada kritik modernitas

dalam pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr sangat penting untuk



mengumpulkan sumber literatur yang valid. Hal ini bertujuan untuk memperkuat
landasan akademik penelitian, memberikan kredibilitas ilmiah, serta menjadikan
penelitian ini rujukan yang dapat dipertanggungjawabkan. Literatur yang
digunakan pada penelitian ini penulis bagi menjadi empat bagian, yang masing-
masing bagiannya mewakili setiap sub tema bagian dalam penelitian ini, yaitu ithwal
Kritik Modernitas secara umum yang spesifik menyoal mengenai kritik
epistemologisnya, lalu krittk modernitas menurut Bruno Latour dan Seyyed

Hossein Nasr, lalu ihwal spesifik menyoal komparasi pemikiran diantara keduanya.

Tinjauan terhadap kritik modernitas telah menjadi fokus dari berbagai
penelitian sebelumnya. Salah satunya adalah artikel yang ditulis oleh Milda
Longgeita Pinem dalam jurnal Filsafat Indonesia Vol. 3 No. 3 Tahun 2020, berjudul
“Kritik Terhadap Epistemologi Barat”. Dalam tulisan tersebut, Pinem menyoroti
bagaimana epistemologi Barat sejak era modern membangun klaim kebenaran yang
objektif, universal, dan netral, namun justru menyingkirkan dimensi etis dan
spiritual dalam pengetahuan. Disebutkan bahwa landasan epistemologis barat
berimplikasi pada terbentuknya cara pandang yang dikotomis dalam melihat entitas
manusia, alam dan Tuhannya.!® Penelitian ini relevan sebagai dasar konseptual,
terutama dalam mengidentifikasi akar kritik epistemologis terhadap modernitas
yang juga menjadi titik tolak pemikiran Bruno Latour maupun Seyyed Hossein

Nasr.

Dalam konteks pemikiran Bruno Latour, terdapat beberapa penelitian yang
memperdalam kritiknya terhadap modernitas, Diantaranya adalah artikel yang
ditulis oleh Kevin Juwono berjudul “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan
Paradigma Non-Modern Pengetahuan” dari Jurnal Diskursus, STF Driyarkara,
2024. Artikel ini membahas secara mendalam epistemologi non-modern yang
menyasar dikotomi-dikotomi modern seperti subjek-objek, alam-budaya, dan fakta-
nilai. Menurutnya, modernitas menciptakan dualisme yang artifisial dan tidak

mencerminkan kenyataan sosial-ontologis yang kompleks.!” Artikel ini mengupas

16 Milda Longgeita Pinem, “Kritik Terhadap Epistemologi Barat,” Jurnal Filsafat Indonesia
3, no. 3 (26 September 2020): 122-29, https://doi.org/10.23887/jfi.v3i3.27984.

17" Juwono, ““Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-Modern
Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the Non-Modern Epistemic
Paradigm.”



https://doi.org/10.23887/jfi.v3i3.27984

aspek epistemologi modernitas yang dikotomis, sesuai dengan subtema pertama

dalam kerangka penelitian penulis yaitu kritik epistemologis terhadap modernitas.

Sementara itu, tulisan Robertus Robet dan U. Abdul Rozak dalam Jurnal
Sosiologi Vol. 28 No. 2, berjudul “Konstruktivisme Bruno Latour dan Implikasinya
terhadap Ide Keagenan Sosiologi”, membahas bagaimana Bruno Latour, melalui
pendekatan konstruktivisme, mengkritik dan merekonstruksi cara pandang
modernitas terhadap keagenan (agency) dalam sosiologi. Dalam tulisan ini
dipaparkan bahwa Latour menilai modernitas yang berakar pada dualisme Cartesian
(subjek-objek, alam-kultur) telah menyebabkan krisis epistemologis dan ekologis.
Sains dan modernitas dianggap gagal memahami relasi kompleks antara manusia
dan non-manusia.'® Artikel ini mendukung bagian dari penelitian ini yang
menguraikan bagaimana modernitas (khususnya dalam tradisi ilmu pengetahuan)
menyisihkan realitas hibrida dan memperlakukan pengetahuan sebagai entitas steril

dari nilai dan kultur.

Dalam literatur yang lain, yaitu jurnal berbahasa Inggris berjudul
“Modernity and Utopia in Bruno Latour’s We Have Never Been Modern and
Gabriel Josipovici’s What Ever Happened to Modernism? ” karya Magdalena Sawa,
yang dimuat dalam Roczniki Humanistyczne, Vol. LXV, No. 11 (2017). Melalui
artikelnya ini, Sawa mengulas karya We Have Never Been Modern yang
menunjukkan bahwa pemikiran Bruno Latour terhadap modernitas sangat erat
dengan konsep utopia. Latour mengkritik bahwa proyek modernitas, yang
didasarkan atas pemisahan antara alam dan budaya, pada kenyataannya justru
melahirkan hibrid-hibrid baru yang tak dapat dikendalikan oleh dikotomi
epistemologis modern. Kritik Latour ini dibaca Sawa sebagai bentuk impuls
distopis yang melekat dalam semangat utopis modernitas itu sendiri.!® Hal ini
sejalan dengan upaya penelitian ini dalam mengkaji kritik epistemologis atas

modernitas, serta memperlihatkan bahwa Latour tidak sekadar menawarkan

18 Robertus Robet dan U Abdul Rozak R, “Konstruktivisme Bruno Latour dan Implikasinya
Terhadap Ide Keagenan Sosiologi,” Masyarakat: Jurnal Sosiologi 28, no. 2 (20 Desember 2023),
https://doi.org/10.7454/MJS.v28i2.13565.

19 Magdalena Sawa, “Modernity and Utopia in Bruno Latour’s We Have Never Been Modern
and Gabriel Josipovici’s What Ever Happened to Modernism,” Roczniki Humanistyczne 65, no. 11
(23 Oktober 2017): 161-75, https://doi.org/10.18290/rh.2017.65.11-11.



https://doi.org/10.7454/MJS.v28i2.13565
https://doi.org/10.18290/rh.2017.65.11-11

10

pembongkaran, tetapi juga menyiratkan perlunya paradigma baru yang lebih

menyatukan antara entitas manusia dan non-manusia dalam struktur pengetahuan.

Adapun terkait pemikiran Seyyed Hossein Nasr, seperti yang diuraikan
dalam artikel “Kritik Hossein Nasr Atas Problem Sains dan Modernitas” oleh Moh.
Anas dalam Jurnal Kalam. Artikel ini menegaskan bahwa kritik Nasr terhadap sains
modern berakar pada keyakinannya bahwa ilmu pengetahuan Barat telah terlepas
dari fondasi metafisiknya sejak era Renaissance, sehingga melahirkan paradigma
yang bersifat dikotomis, materialistis dan antroposentris.’’ Menurut Nasr,
modernitas tidak hanya menyingkirkan aspek ketuhanan dari wacana sains, tetapi
juga mengkonstruksi realitas dengan mengabaikan dimensi spiritual manusia. Oleh
karena itu, ia mengusulkan pendekatan integratif yang mengaitkan kembali ilmu
pengetahuan dengan prinsip-prinsip metafisika Islam, sehingga dapat menjadi

alternatif atas problematika yang ditimbulkan oleh modernitas.?!

Dalam penelitian lain yang penulis temukan, yaitu dari disertasi berjudul
“Kritik Terhadap Modernisme (Studi Komparatif Pemikiran Jurgen Habermas dan
Seyyed Hossein Nasr)” karya Drs. Irfan Safrudin, M.Ag., yang diajukan di Program
Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta pada tahun 2003, merupakan studi
komparatif antara pemikiran Jurgen Habermas dan Seyyed Hossein Nasr dalam
mengkritik modernisme, dengan fokus pada aspek epistemologis dan ontologis.
Dalam penelitian ini, Nasr mengkritik modernisme dari perspektif tradisional Islam,
menekankan bahwa ilmu pengetahuan modern telah kehilangan dimensi spiritual
dan metafisiknya, termasuk terputusnya hubungan antara manusia, alam dan
Tuhannya. Ia berpendapat bahwa sains modern telah terlepas dari prinsip-prinsip
transendental dan wahyu, yang seharusnya menjadi landasan dalam memahami
realitas.?? Disertasi ini memberikan contoh bagaimana melakukan studi komparatif

antara dua tokoh dengan latar belakang dan pendekatan yang berbeda dalam

20 Moh. Anas, “Kritik Hossein Nasr Atas Problem Sains dan Modernitas,” KALAM: Jurnal
Studi Agama dan Pemikiran Islam 6, no. 1 (24 Februari 2017): hal. 22-23,
https://doi.org/10.24042/klm.v6i1.391.

21 Anas, hal. 24-26.

22 Irfan Safrudin, “Kritik Terhadap Modernisme (Studi Komparatif Pemikiran Jurgen
Habermas dan Seyyed Hossein Nasr)” (IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2003).



https://doi.org/10.24042/klm.v6i1.391

11

mengkritik modernisme. Hal ini dapat menjadi referensi metodologis dalam

membandingkan pemikiran Latour dan Nasr.

Sementara itu, literatur yang secara spesifik mengenai komparasi pemikiran
Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr dapat ditemukan dalam penelitian Nidzar
Amanul Hakim yang berjudul Studi Komparasi Pemikiran Bruno Latour dan
Seyyed Hossein Nasr tentang Ekologi. Penelitian ini menyoroti bagaimana Latour
dan Nasr memandang hubungan antara manusia dan alam dalam konteks ekologi,
di mana Latour menekankan aspek sosial dan politik dalam interaksi manusia
dengan lingkungan, sedangkan Nasr menghubungkannya dengan aspek spiritual
dan metafisis. Meski memiliki landasan epistemologis yang berbeda, keduanya
sama-sama menolak paradigma modern yang memisahkan manusia dari alam serta
menekankan pentingnya keseimbangan ekologis.>> Maka atas dasar uraian
penelitian ini, maka cukup untuk menjadi landasan menganalisis komprasi
pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr secara lebih luas, dalam hal ini

adalah catatan kritisnya dalam menyoal modernitas.

Meskipun telah terdapat sejumlah penelitian yang membahas kritik terhadap
modernitas, baik secara umum maupun dalam pemikiran Bruno Latour dan Seyyed
Hossein Nasr secara terpisah, hingga saat ini belum ditemukan kajian yang secara
spesifik mengkomparasikan keduanya dalam konteks kritik modernitas. Penelitian-
penelitian terdahulu lebih banyak membahas Latour dalam kerangka sosiologi
pengetahuan atau studi sains dan teknologi, serta Nasr dalam lingkup filsafat Islam
dan tradisionalisme. Satu-satunya studi komparatif yang ditemukan, yaitu
penelitian Nidzar Amanul Hakim, hanya menyoroti keduanya dalam isu ekologi
dan tidak menyentuh secara mendalam aspek epistemologis maupun kritik
konseptual terhadap modernitas. Padahal, keduanya justru menawarkan perspektif
yang unik dan alternatif terhadap kritik modernitas yang berbeda dari paradigma

mainstream seperti postmodernisme maupun neo-marxisme ala mazhab frankfurt.

23 Nidzar Amanul Hakim, “Studi Komparasi Pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein
Nasr tentang Ekologi” (UIN Sunan Gunung Djati Bandung., 2023),

https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/74953.


https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/74953

12

Kritik Nasr berpijak pada basis spiritualitas Islam dan konsep sacred
knowledge, sementara Latour membongkar dikotomi modern melalui paradigma
non-modern yang berakar pada pendekatan aktor-jaringan. Meskipun berbeda
secara pendekatan, berbeda juga dalam landasan ontologis dan epistemologisnya,
keduanya menunjukkan integrasi dalam semangat kritik yang sama, yakni
penolakan terhadap dikotomi antara manusia, alam, dan realitas transenden yang
dibentuk oleh modernitas. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi
kekosongan tersebut dengan membandingkan secara filosofis pemikiran Bruno
Latour dan Seyyed Hossein Nasr dalam kritiknya terhadap modernitas, terutama

pada aspek epistemologis yang menjadi titik temu sekaligus titik bedanya.
E. Metode Penelitian

Untuk mendukung sebuah penelitian yang valid dan dapat
dipertanggungjawabkan, diperlukan perumusan metode penelitian yang jelas. Hal
ini bertujuan agar penelitian dapat ternavigasi dengan baik, tersusun secara
sistematis, serta memberikan landasan metodologis yang yang ketat dan dapat
menjamin karakteristik filsafat dapat dipertanggungjawabkan.’* Berdasarkan topik
penelitian penulis, yaitu “Kritik Terhadap Modernitas: Telaah Komparatif
Pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr,” dapat dirumuskan bahwa objek
formal penelitian ini adalah kritik terhadap modernitas melalui pendekatan filosofis
Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr. Adapun objek material penelitian ini
adalah modernitas itu sendiri, terutama dalam aspek epistemologi, ontologi, dan
dampaknya terhadap ilmu pengetahuan serta kehidupan manusia, sebagaimana
dikritik oleh Latour dan Nasr.?’ Jadi sederhananya penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji secara komparatif bagaimana kedua pemikir ini menawarkan kritik dan

solusi terhadap problem modernitas.

1. Jenis Penelitian

24 Anton Bakker dan Achmad, C. Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, Pustaka filsafat
(Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1994), hal. 15.

25 Objek formal dan objek material dalam penelitian ini disesuaikan dengan pedoman
penelitian filsafat sebagaimana yang tertera pada literatur ini. Lihat Muzairi et al., Metodologi
Penelitian Filsafat, ed. oleh Nazwar (Yogyakarta: FA Press Program Studi Aqidah dan Filsafat
Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2014), hal. 40,
http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/57676.



http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/57676

13

Penelitian ini sepenuhnya berbasis pada riset kepustakaan (library
research), di mana penggalian data dilakukan dengan menelaah berbagai sumber
literatur yang relevan. Studi kepustakaan ini dilakukan dengan menggali sumber-
sumber tertulis inti yang relevan,?® terutama buku utama Bruno Latour berjudul We
Have Never Been Modern dan Seyyed Hossein Nasr, melalui magnum opus-nya
yang bertajuk Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man, serta literatur
terkait yang membahas pemikiran Latour dan Nasr dalam konteks kritik terhadap
modernitas, serta wacana tentang modernitas dalam konteks filsafat dan pemikiran
islam. Guna mempertajam pisau analisis, kajian ini juga ditopang oleh berbagai
literatur pendukung, mulai dari publikasi akademik hingga teks relevan lainnya,
yang menyoroti dialektika modernitas, baik dalam spektrum pemikiran Barat

maupun khazanah Islam.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif filosofis yang berbasis pada
analisis-komparatif, yang membandingkan dua perspektif kritis terhadap wacana
yang sama, tetapi berangkat dari latar belakang epistemologis yang berbeda. Bruno
Latour, sebagai pemikir sains yang tumbuh dalam tradisi intelektual Barat, dikaji
berdampingan dengan Seyyed Hossein Nasr, seorang intelektual Muslim yang
berakar pada tradisi perennial. Pendekatan komparatif ini bertujuan untuk
menemukan titik temu antara kedua pemikiran tersebut, yang meskipun berasal dari
konteks berbeda, menunjukkan kesamaan visi dalam kritik yang mereka ajukan.
Analisis komparatif ini memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi persamaan
dan perbedaan secara sistematis kedua kutub pemikiran serta mengeksplorasi
hubungan antara berbagai gagasan sentral dalam model kritiknya Bruno Latour

maupun Seyyed Hossein Nasr.

Sebab penelitian ini adalah studi pustaka berbasis analisis-komparasi antara
dua pemikiran, maka sudah barang tentu urgensi atas pencarian data-data akan
sangat krusial perannya. Berpijak pada rujukan primer yang terpilih, penulis
melakukan kurasi data demi memungkinkan terjadinya pembacaan mendalam

(deep reading). Rangkaian proses inilah yang membingkai fase analisis teks.

26 Amir Hamzah, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research): Kajian Filosofis
Teoretis Aplikasi Proses Dan Hasil Penelitian, ed. oleh Akbar, F. Rizki, Edisi Revisi (Malang:
Literasi Nusantara Abadi, 2020), hal. 3.



14

Kemudian, data yang diperoleh melalui studi pustaka dan analisis teks berikut
diinterpretasi serta dikomparasi untuk menemukan makna dan implikasi filosofis di
dalamnya. Proses pengumpulan data tersebut dihimpun dalam satu alur susunan

metodologi berikut:
2. Sumber Data

Dalam maksud mengurai komparasi pemikiran antara Bruno Latour dan
Seyyed Hossein Nasr terkait gugatan modernitasnya, penelitian ini berpijak pada
dua klasifikasi data, diantaranya primer dan sekunder. Sebagai pondasi utama (data
primer), fokus diarahkan langsung pada magnum opus kedua tokoh. Di satu sisi,
narasi Latour digali melalui teks We Have Never Been Modern,*’ sementara di sisi
lain, gagasan Nasr ditelusuri lewat Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern
Man.?® Tak berhenti pada dua teks kunci tersebut, analisis turut diperluas dengan
merujuk pada literatur yang menawarkan elaborasi konseptual lebih jauh. Hal ini
mencakup pembacaan atas karya Anders Blok dan Torben Elgaard Jensen yang
bertajuk Bruno Latour: Hybrid Thoughts in a Hybrid World.?, hal yang sama pula
dengan khazanah pemikiran Nasr lainnya, yakni Knowledge and the Sacred®® serta
A Young Muslims Guide to the Modern World,’! yang turut diintegrasikan untuk
memperkaya perspektif.

Adapun sumber data sekunder digunakan untuk memperkuat konteks
analitis dan memperkaya perspektif terhadap kritik modernitas dalam kedua
pemikiran tersebut. Sumber sekunder yang digunakan mencakup antara lain jurnal
“Kritik Hossein Nasr atas Problem Sains dan Modernitas” oleh Moh. Anas®?,
disertasi Irfan Safrudin berjudul Kritik Terhadap Modernisme: Telaah Komparatif

Seyyed Hossein Nasr dan Jiirgen Habermas,> serta tulisan “Epistemologi Moluska:

27 Latour, We Have Never Been Modern, hal. ix.

28 Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man.

2 Anders Blok dan Torben Elgaard Jensen, Bruno Latour: Hybrid Thoughts in a Hybrid
World, 1st Edition (London: Routledge, 2011), hal. 1, https://doi.org/10.4324/9780203835272.

30 Nasr, Knowledge and the Sacred, hal. 3.

31 Seyyed Hossein Nasr, 4 Young Muslim’s Guide To The Modern World, Third (Chicago:
KAZI Publications, Inc., 2003), hal. viii.

32 Anas, “Kritik Hossein Nasr Atas Problem Sains dan Modernitas,” hal. 21.

33 Safrudin, “Kritik Terhadap Modernisme (Studi Komparatif Pemikiran Jurgen Habermas
dan Seyyed Hossein Nasr),” hal. xiii-xiv.



https://doi.org/10.4324/9780203835272

15

Bruno Latour” oleh Kevin Juwono dalam Jurnal Epistemologi.** Selain itu, karya
Graham Harman berjudul Prince of Networks: Bruno Latour and Metaphysics®
turut dijadikan rujukan penting dalam memahami dimensi ontologis dan metafisik

dari pemikiran Latour.
3. Teknik Pengumpulan Data

Dalam rangka menghimpun data, penulis menempuh jalur studi
dokumentasi dengan menelisik teks-teks yang relevan. Prioritas pertama adalah
membedah karya asli Bruno Latour, khususnya We Have Never Been Modern dan
Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. Selanjutnya,
fokus diarahkan pada karya induk Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The
Spiritual Crisis of Modern Man. Kajian ini juga melibatkan penelaahan terhadap
literatur sekunder dan artikel ilmiah yang relevan dengan tema gugatan terhadap

modernitas.

Berbagai referensi induk ini akan dianalisis untuk memperoleh pemahaman
mendalam tentang argumen, definisi, dan konsep-konsep utama yang digunakan
Latour dalam bukunya. Selanjutnya, peneliti akan membaca dan mencatat poin-
poin penting dari dokumen yang terkumpul, seperti argumen mengenai modernitas
dan kritik yang disampaikan. Setelah itu, dilakukan analisis tematik untuk
menemukan pola atau hubungan antar-konsep yang muncul dalam teks. Proses ini
bertujuan untuk mengidentifikasi tema-tema sentral yang mendasari kritik
modernitas menurut Latour dan mengaitkannya dengan permasalahan dalam

paradigma modernitas.
4. Teknik Pengolahan Data

Untuk membedah data yang terkumpul, penelitian ini berpijak pada model
analisis interaktif besutan Miles dan Huberman. Metode ini mensyaratkan tiga

tahapan siklik. Pertama, data reduction (reduksi data); kedua, data display

3% Juwono, “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-Modern
Pengetahuan: Bruno Latour’s ’Molluscan Epistemology’ and the Non-Modern Epistemic
Paradigm,” hal. 98-99.

35 Graham Harman, Prince of Networks: Bruno Latour and Metaphysics (Melbourne:
Anamnesis, 2009), hal. 5-6.



16

(penyajian data); dan ketiga, conclusion drawing/verification (penarikan

simpulan).*¢
e Reduksi Data (Data Reduction)

Inti dari proses ini adalah seleksi substansi. Penulis melakukan pemusatan
perhatian (focusing) terhadap data dari teks primer, dengan menitikberatkan pada
narasi kontra-modernitas yang diusung oleh Latour maupun Nasr, serta variabel-
variabel pemikiran yang menyertainya. Data yang tidak relevan atau berulang akan

dihilangkan untuk menjaga fokus penelitian.
e Penyajian Data (Data Display)

Bagian ini akan melibatkan pengorganisasian data yang telah direduksi agar
mudah dianalisis. Data akan disajikan dalam bentuk narasi yang sistematis dan
terstruktur, serta tabel atau diagram jika diperlukan untuk menggambarkan
hubungan antara berbagai konsep yang ada dalam kritik modernitas Latour dan
Nasr. Pada tahap ini, akan dilakukan pemetaan mengenai bagaimana kritik
modernitas Latour berinteraksi dengan perspektif filsafat Islam yang dikemukakan
oleh Seyyed Hossein Nasr sebagai bentuk telaah komparatifnya, sehingga data yang

ada dapat dipahami dengan lebih jelas dan terorganisir.

e Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi

(Conclusion Drawing and Verification)

Tahap ini merupakan muara dari seluruh proses analisis, seperti melakukan
kristalisasi atas data yang telah diolah. Simpulan akhirnya dirumuskan dengan
berpijak pada hasil sintesis komparatif antara gugatan modernitas ala Latour dan
perspektif Nasr. Kesimpulan yang dihasilkan akan diverifikasi dengan mengecek
konsistensi temuan dengan teori yang telah ada dan dengan data yang telah
disajikan, serta pemikiran keduanya akan dibandingkan dengan argumen-argumen
lain yang relevan. Proses verifikasi ini penting untuk memastikan keabsahan dan

kredibilitas kesimpulan yang diambil dalam penelitian ini.

36 Matthew, B. Miles dan Michael Huberman, Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber Tentang
Metode-Metode Baru, trans. oleh Roehndi, T Rohidi (Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia (UI-
Press), 1992), hal. 16-18.



17

F. Sistematika Pembahasan

Penelitian ini disusun dengan sistematika pembahasan yang terbagi menjadi

lima bab, adalah sebagai berikut:
a. Bab I Pendahuluan

Bab ini berfungsi sebagai peletak batu pertama yang memuat desain
fundamental penelitian. Uraian di dalamnya mencakup konstruksi latar belakang
masalah, artikulasi pertanyaan riset, hingga orientasi tujuan dan signifikansi studi.
Tak hanya itu, landasan operasional seperti pemetaan literatur terdahulu, kerangka
teoretis, dan prosedur metodologi juga dipaparkan guna mempertegas arah serta

urgensi kajian ini.
b. Bab 2 Kritik Modernitas dalam Pandangan Bruno Latour

Bab ini mengkaji latar belakang kehidupan dan pemikiran Bruno Latour
terkait kritiknya terhadap modernitas, dengan menyoroti aspek-aspek fundamental
seperti dikotomi nature-culture, relasi manusia-alam, serta kritik terhadap klaim
objektivitas ilmu pengetahuan modern. Selain itu, bagian ini juga memaparkan
secara singkat perjalanan intelektual Latour yang relevan untuk memahami latar

belakang kritiknya.
c. Bab 3 Kritik Seyyed Hossein Nasr terhadap Modernitas.

Fokus dalam bab ini adalah pada biografi intelektual dan jejak pemikiran
Nasr terkait krisis spiritual dan epistemologis yang ditimbulkan oleh modernitas,
termasuk kritik terhadap sekularisasi ilmu pengetahuan dan hilangnya kesadaran
akan aspek transendental alam. Bagian ini juga menyertakan uraian singkat
mengenai latar belakang intelektual Nasr yang berpengaruh terhadap pandangan

filosofisnya.

d. Bab 4 Analisis Komparasi Pemikiran Kritik Bruno Latour dan Seyyed

Hossein Nasr terhadap Modernitas

Bab ini merupakan bagian inti dan pamungkas dari penelitian, yang
memetakan persamaan dan perbedaan pemikiran kedua tokoh, baik dari segi

epistemologis, ontologis, maupun pendekatan filosofis mereka dalam mengkritik



18

modernitas. Bagian ini juga membahas titik temu serta kontribusi kritis masing-
masing terhadap problem dikotomi manusia-alam dan dominasi ilmu pengetahuan

modern.
e. Bab 5 Penutup

Bab terakhir ini terdiri dari kesimpulan dan saran. Pada bagian kesimpulan,
penelitian ini merangkum temuan utama dari pembahasan yang telah dilakukan di
bab-bab sebelumnya. Sementara itu, bagian saran akan memberikan rekomendasi
untuk kajian lebih lanjut terkait kritik modernitas dan relevansinya bagi filsafat

Islam.



BABYV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini mengkaji dan membandingkan kritik Bruno Latour dan
Seyyed Hossein Nasr terhadap modernitas, serta merumuskan sintesis konseptual
dari keduanya. Berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan, ringkasan
yang dibangun adalah bahwa Bruno Latour memandang modernitas sebagai proyek
yang dibangun atas klaim pemisahan tegas antara alam dan masyarakat. Melalui
konsep “Konstitusi Modern,” Latour menunjukkan bahwa modernitas
mengandaikan adanya batas jelas antara fakta dan nilai, serta antara objek ilmiah
dan ranah sosial. Namun, bagi Latour, pemisahan tersebut hanya bersifat retorik
karena dunia nyata selalu menghasilkan entitas campuran (hybrids), seperti
teknologi, bencana ekologis, atau perubahan iklim, yang melibatkan interaksi

manusia dan non-manusia.

Karena itu, Latour menyimpulkan bahwa manusia “tidak pernah menjadi
modern.” Modernitas gagal memahami kenyataan relasional yang membentuk
dunia. Kritik ini melahirkan Actor-Network Theory (ANT), yang menegaskan
bahwa semua aktan—baik manusia maupun non-manusia—memiliki agensi dalam
jejaring yang sama. ANT kemudian menjadi dasar bagi ontologi datar (flat
ontology), yaitu pandangan bahwa realitas tidak tersusun secara hierarkis
melainkan berjejaring secara horizontal. Dalam konteks ini, krisis ekologis
dipahami sebagai akibat pemisahan manusia dari alam. Latour menawarkan
Parliament of Things sebagai solusi politik-ekologis yang mengupayakan

keterwakilan lebih setara bagi seluruh entitas yang terdampak.

Seyyed Hossein Nasr mengkritik modernitas dari perspektif metafisika
Islam dan tradisi kebijaksanaan perennial. Menurutnya, krisis modernitas bukan
hanya persoalan epistemologis, tetapi terutama krisis spiritual akibat dominasi
sekularisme, positivisme, dan materialisme. Modernitas memindahkan pusat
kebermaknaan dari Tuhan kepada manusia, sehingga melahirkan antroposentrisme

yang merusak relasi manusia dengan alam.

86



87

Nasr menilai bahwa pengetahuan modern telah kehilangan sifat sakralnya
karena hanya memahami realitas pada tataran material. Sebagai respons, ia
menawarkan Scientia Sacra, yaitu bentuk pengetahuan yang mengintegrasikan
rasionalitas dengan intuisi spiritual dan wahyu. Dalam pandangan Nasr, alam
adalah teofani—manifestasi sifat-sifat Tuhan—sehingga harus diperlakukan
dengan hormat dan kesadaran spiritual. Ontologi Nasr bersifat hierarkis dan
emanatif, berpuncak pada prinsip Tauhid. Dengan demikian, kritiknya tidak hanya
membongkar akar-akar modernitas, tetapi juga mengajukan rekonstruksi kosmologi

sakral yang dapat memulihkan relasi manusia—alam—Tuhan.

Penelitian ini menemukan bahwa Latour dan Nasr memiliki kesamaan
penting dalam menolak dualisme modern seperti alam—masyarakat dan subjek—
objek. Keduanya sepakat bahwa pemisahan tersebut menyebabkan krisis ekologis
dan melemahkan relasi manusia dengan dunia yang lebih luas. Mereka juga sama-

sama menolak antroposentrisme dan menegaskan perlunya keterhubungan yang

lebih utuh.

Namun, terdapat perbedaan mendasar dalam kerangka ontologis dan
metodologis keduanya. Latour mengembangkan ontologi datar dan pendekatan
empiris-deskriptif melalui ANT, sedangkan Nasr memanfaatkan ontologi hierarkis
dan pendekatan metafisik-normatif yang berakar pada prinsip Tauhid. Latour
berfokus pada jejaring relasional dan distribusi agensi, sedangkan Nasr

menekankan orientasi spiritual sebagai dasar moral dan pengetahuan.

Dari konvergensi dan divergensi tersebut, penelitian ini merumuskan
sintesis “Ontologi Sakral-Relasional.” Sintesis ini menggabungkan relasionalitas
empiris Latour dengan kedalaman metafisik Nasr, sehingga realitas dipahami
sebagai jejaring yang terhubung secara ontologis sekaligus mengandung makna
sakral. Kerangka ini menawarkan fondasi baru bagi etika ekologi Islam yang lebih
integral, menyatukan dimensi politik-ekologis dengan kesadaran spiritual yang

mendalam.



88

B. Saran

a. Saran Akademik

Berdasarkan temuan penelitian ini, peneliti merekomendasikan
pengembangan kajian akademik lebih lanjut terhadap Ontologi Sakral-Relasional
(Sacred Relational Ontology). Penamaan dan rancangan awal konsep ini bersifat
tentatif dan deduktif dari sintesis pemikiran Bruno Latour dan Seyyed Hossein
Nasr, oleh karena itu diperlukan studi lanjutan yang kritis dan komprehensif—baik
yang berupaya memperdalam dan memformalkan kerangka konseptualnya,
maupun yang secara tegas menguji dan mengkritiknya. Kajian lanjutan idealnya
bersifat interdisipliner (filsafat, studi sains-teknologi, teologi, ekologi) serta
metodologis (analisis tekstual, komparatif, dan kajian kasus empiris) agar konsep
ini tidak berhenti sebagai label, melainkan berkembang menjadi konsep yang dapat

diuji dan diaplikasikan.

Selanjutnya, peneliti menganjurkan perluasan studi komparatif dengan
memasangkan sintesis Latour—Nasr ke dalam jaringan pemikiran lain—misalnya
tokoh-tokoh perennialis seperti Frithjof Schuon atau René Guénon, dan pemikir
kontemporer lain dalam tradisi ekologi politik dan filsafat teknologi. Pendekatan
komparatif semacam ini berguna untuk memetakan spektrum “mini-transcendence”
(dimensi imanensi-relasional ala Latour) dan “maxi-transcendence” (dimensi
transendental-sakral ala Nasr), sehingga kelemahan dan kekuatan masing-masing

posisi dapat terungkap secara dialektis dan produktif.

Hal lainnya adalah sintesis pemikiran Latour—-Nasr membuka potensi sub-
bidang penelitian baru yang sangat relevan dengan tantangan kontemporer,
terutama dalam philosophy of technology dan philosophy of science in Islam.
Rekomendasi penelitian aplikatif meliputi: (1) penerapan kerangka sakral-
relasional sebagai lensa etis untuk menilai masalah A/ ethics (misalnya, agensi
entitas digital dan pengakuan relasi moral antara manusia—mesin—lingkungan); (2)
kajian etis-ontologis terhadap bioteknologi dan rekayasa genetika dengan
memperhatikan sakralitas alam; dan (3) analisis kebijakan teknologi iklim yang
mengintegrasikan prinsip relasional dan orientasi 7auhid sebagai dasar normatif.

Kajian-kajian ini dapat menghasilkan rekomendasi kebijakan, kurikulum, atau



89

pedoman etika yang relevan bagi akademia dan pembuat kebijakan, sekaligus
mengonstruksi landasan teoretis yang lebih matang bagi Ontologi Sakral-

Relasional.
b. Saran Praktis dan Kontekstual

Selain menawarkan kontribusi teoretis dalam ranah akademik, penelitian ini
juga diharapkan memiliki implikasi praktis bagi pengembangan keilmuan lanjutan
sekaligus berupaya membuka ruang seluas-luasnya bagi mahasiswa lain untuk
mengakaji hal-hal serupa. Diantaranya yang pertama, konsep sintesis pemikiran
Bruno Latour dan Seyyed Hossein Nasr dapat dijadikan pijakan dalam merumuskan
etika lingkungan berbasis Zauhid. Pemerintah, lembaga pendidikan, maupun
organisasi sosial dapat mengimplementasikan kebijakan lingkungan yang
mengakui “agensi non-manusia” sebagaimana ditegaskan Latour, namun dalam
bingkai kesadaran 7Tauhid sebagaimana diajarkan Nasr. Misalnya, melalui integrasi
nilai kesalinghubungan ekologis ke dalam kurikulum pendidikan lingkungan di
pesantren dan madrasah, penguatan pengelolaan hutan berbasis kearifan spiritual
masyarakat adat, atau penerapan Corporate Social Responsibility (CSR) yang
berpijak pada prinsip spiritualitas ekologis dan keberlanjutan sakral.

Terakhir, peneliti merekomendasikan reorientasi kurikulum di lingkungan
UIN Sunan Kalijaga—khususnya pada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam—
untuk mulai membuka ruang kajian yang lebih luas dengan pemikiran kontemporer
lainnya seperti Bruno Latour. Pemikirannya sangat relevan dengan paradigma
Integratif-Interkonektif khas UIN Sunan Kalijaga, karena mampu mempertemukan
tradisi sains modern dengan spiritualitas keislaman dalam kerangka yang relasional
dan ekologis. Paling tidak pemikiran Latour ini masuk ke dalam mata kuliah seperti
Filsafat Kontemporer, Filsafat Ilmu, atau Etika Lingkungan. Maka dengan ini
membuka upaya untuk memperkaya dialektika antara Islam dan modernitas,
sekaligus memperluas horizon mahasiswa dalam membaca ulang problem
keilmuan dan kemanusiaan modern melalui kacamata spiritualitas yang lebih

menyeluruh.



DAFTAR PUSTAKA

Akbar, Nuruddin Al. “Latour dan Al Attas: Tentang Sekularisasi dan Islamisasi
Pengetahuan.” In Membaca Latour, diedit oleh Syarif Maulana,
Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil Maqin, dan Raja Cahaya Islam.
Sleman, DI Yogyakarta: Antinomi, 2023.

Al-Fayyadl, Muhammad. Derrida. Diedit oleh M. Musthafa. Cet. I. Yogyakarta:
PT. LKiS Pelangi Aksara, 2005.

Anas, Moh. “Kritik Hossein Nasr Atas Problem Sains dan Modernitas.” KALAM:
Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam 6, no. 1 (24 Februari 2017): 21.
https://doi.org/10.24042/klm.v611.391.

Azra, Azyumardi. “Tradisionalisme Nasr: Eksposisi dan Refleksi.” Ulumul Qur’an
4, no. 4 (1993).

Badarussyamsi, B., E. Ermawati, dan M. Ridwan. “Seyyed Hossein Nashr’s
Criticism of Problems of Modernity.” In Religion, Education, Science and
Technology towards a More Inclusive and Sustainable Future, diedit oleh
Maila D.H. Rahiem, 1st ed. London: Routledge, 2024.
https://doi.org/10.1201/9781003322054-7.

Bakker, Anton, dan Achmad, C. Zubair. Metodologi Penelitian Filsafat. Pustaka
filsafat. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1994.

Best, Steven, dan Douglas Kellner. “Foucault and the Critique of Modernity.” In
Postmodern Theory: Critical Interrogations, diedit oleh Rosalind Brunt,
Simon Frith, Stuart Hall, dan Angela Mcrobbie, 1 ed., 34-75. London:
Macmillan Education UK, 1991. https://doi.org/10.1007/978-1-349-21718-
2 2.

Blok, Anders, dan Torben Elgaard Jensen. Bruno Latour: Hybrid Thoughts in a
Hybrid World. Ist  Edition. London: Routledge, 2011.
https://doi.org/10.4324/9780203835272.

Budi Hardiman, F. Pemikiran Modern: Dari Machiavelli Sampai Nietzsche. Diedit
oleh Victi. Elektronik. Yogyakarta: PT. Kanisius, 2019.

Czarniawska, Barbara. “Obituary: Bruno Latour (1947-2022).” Organization
Studies 43, no. 12 (2022). https://doi.org/10.1177/01708406221135856.

Ekklesia, Jan M. “Perspektif Latourian: Modernitas, Hibridasi Sosio-teknologi,
Diseminasi Masyarakat Kontemporer, dan Teori Jaringan Aktor.” In Membaca
Latour, diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil
Magqin, dan Raja Cahaya Islam. Sleman, DI Yogyakarta: Antinomi, 2023.

Faturohman, Ari Rizal. “Krisis Modernitas dan Sains dalam Pandangan Seyyed
Hossein Nasr.” Jurnal Riset Agama 2, no. 3 (31 Desember 2022): 78-94.
https://doi.org/10.15575/jra.v213.17651.

Foster, John Bellamy. “Imperialism And Ecology.” In The Vulnerable Planet, 85—
107. A Short Economic History of the Environment. New York City: NYU

90



91

Press, 1999. http://www.jstor.org/stable/j.ctt9qg450.8.

Furqon, Haekal P. “Ontologi Kolektif: Redefinisi Latour atas Konstitusi Modern.”
In Membaca Latour, diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul

Hukmi, Khairil Maqin, dan Raja Cahaya Islam. Sleman, DI Yogyakarta:
Antinomi, 2023.

Hahn, Lewis Edwin. Philosophy of Seyyed Hossein Nasr, The (Library of Living
Philosophers). Diedit oleh Lewis Edwin Hahn, Randall E. Auxier, dan Lucian
W., Jr. Stone. Vol. XXVIII. Chicago and La Salle, Illinois: Open Court
Publishing, 2001.

Hakim, Nidzar Amanul. “Studi Komparasi Pemikiran Bruno Latour dan Seyyed
Hossein Nasr tentang Ekologi.” UIN Sunan Gunung Djati Bandung., 2023.
https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/74953.

Hamzah, Amir. Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research): Kajian
Filosofis Teoretis Aplikasi Proses Dan Hasil Penelitian. Diedit oleh Akbar, F.
Rizki. Edisi Revisi. Malang: Literasi Nusantara Abadi, 2020.

Harman, Graham. Bruno Latour: Reassembling the Political. Diedit oleh Anne
Beech dan David Castle. Modern European Thinkers. London: Pluto Press,
2014.

. Prince of Networks: Bruno Latour and Metaphysics. Melbourne:
Anamnesis, 2009.

Juwono, Kevin. “‘Epistemologi Moluska’ Bruno Latour dan Paradigma Non-
Modern Pengetahuan: Bruno Latour’s Molluscan Epistemology’ and the
Non-Modern Epistemic Paradigm.” DISKURSUS - JURNAL FILSAFAT DAN
TEOLOGI STF DRIYARKARA 20, no. 1 (5 April 2024): 98-134.
https://doi.org/10.36383/diskursus.v20i1.462.

Latour, Bruno. An Inquiry Into Modes of Existence: An Anthropology of the
Moderns. Diterjemahkan oleh Catherine Porter. La Découverte. London:
Harvard University Press, 2013.

—— “‘Do You Believe in Reality?’” In Pandora’s Hope: Essays on The Reality
of Science Studies. London: Harvard University Press, 1999.

. Politics of Nature: How to Bring the Sciences into Democracy. Diedit oleh
Catherine Porter. La Découverte. London: Harvard University Press, 2004.

. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. 1st
Edition. Clarendon Lectures in Management Studies. New York: Oxford
University Press Inc., 2005.

. We Have Never Been Modern. Diterjemahkan oleh Catherine Porter.
Cetakan Ulang. United States of America: Harvard University Press, 1993.

Mahaswa, Rangga K. “Setelah Bruno Latour: Metamorfosis Antroposen.” In
Membaca Latour, diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul
Hukmi, Khairil Maqin, dan Raja Cahaya Islam. Sleman, DI Yogyakarta:
Antinomi, 2023. https://antinomi.org/product/membaca-latour/.



92

Marres, Noortje. Material Participation: Technology, the Environment and
Everyday Publics. London: Palgrave Macmillan, 2016.
https://doi.org/10.1007/978-1-137-48074-3.

Miles, Matthew, B., dan Michael Huberman. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber
Tentang Metode-Metode Baru. Diterjemahkan oleh Roehndi, T Rohidi.
Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia (UI-Press), 1992.

Mugzairi, H. Zuhri, Robby, H. Abrar, dan Fahruddin Faiz. Metodologi Penelitian
Filsafat. Diedit oleh Nazwar. Yogyakarta: FA Press Program Studi Aqidah
dan Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2014. http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/57676.

Nasr, Seyyed Hossein. 4 Young Muslim’s Guide To The Modern World. Third.
Chicago: KAZI Publications, Inc., 2003.

. Islam and the Plight of Modern Man. Revised. Chicago: ABC International
Group, Inc, 2001.

. Islamic Life and Thought. Lahore, Pakistan: Suhail Academy dan Carvan
Press, 1981.

. Knowledge and the Sacred. Gifford Lectures. New York: State University
of New York Press, 1989.

. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. London: Unwin
Paperbacks, 1990.

. Religion and The Order of Nature. Madison Avenue, New York: Oxford
University Press, Inc., 1996.

Nasr, Seyyed Hossein, dan William, C. Chittick. The Essential Seyyed Hossein
Nasr. Perennial Philosophy. G - Reference,Information and Interdisciplinary
Subjects Series. Bloomington: World Wisdom, Inc., 2007.

Pinem, Milda Longgeita. “Kritik Terhadap Epistemologi Barat.” Jurnal Filsafat
Indonesia 3, no. 3 (26 September 2020): 122-29.
https://doi.org/10.23887/j11.v313.27984.

Riyanto, Geger. “Bruno Latour dan Sosiologi Tanpa yang Sosial.” In Membaca
Latour, diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil
Magqin, dan Raja Cahaya Islam. Antinomi, 2023.

Riyanto, Geger, Agus S. Ekomadyo, Haekal P. Furqon, Jan M. Ekklesia, Nuruddin
Al Akbar, Luthfi B. Riziq, Lugman Banuzzaman, et al. Membaca Latour.
Diedit oleh Syarif Maulana, Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil Magqin,
dan Raja Cahaya Islam. Sleman, DI Yogyakarta: Antinomi, 2023.
https://antinomi.org/product/membaca-latour/.

Riziq, Luthfi B. “Membaca Ulang Realitas Pemerolehan Pengetahuan Bersama
Pasteur dan Latour.” In Membaca Latour, diedit oleh Syarif Maulana,
Taufiqurrahman, Risalatul Hukmi, Khairil Maqin, dan Raja Cahaya Islam.
Sleman, DI Yogyakarta: Antinomi, 2023.



93

Robet, Robertus, dan U Abdul Rozak R. “Konstruktivisme Bruno Latour dan
Implikasinya Terhadap Ide Keagenan Sosiologi.” Masyarakat: Jurnal
Sosiologi 28, no. 2 (20 Desember 2023).
https://doi.org/10.7454/MJS.v28i2.13565.

Safrudin, Irfan. “Kritik Terhadap Modernisme (Studi Komparatif Pemikiran Jurgen
Habermas dan Seyyed Hossein Nasr).” IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
2003.

Sawa, Magdalena. “Modernity and Utopia in Bruno Latour’s We Have Never Been
Modern and Gabriel Josipovici’s What Ever Happened to Modernism.”
Roczniki  Humanistyczne 65, no. 11 (23 Oktober 2017): 161-75.
https://doi.org/10.18290/rh.2017.65.11-11.

Schmidgen, Henning. Bruno Latour in Pieces: An Intellectual Biography. Diedit
oleh Gloria Custance. First. New York City: Fordham University Press, 2015.

Setyo Wibowo, A. Gaya Filsafat Nietzsche. Diedit oleh Widiantoro. Yogyakarta:
PT Kanisius, 2017.

Sutrisno, Slamet. “Kritik Terhadap Ilmu Sebagai Pandangan Dunia Modern Dalam
Perspektif Kawruh Bimosuci.” Jurnal Filsafat Universitas Gajah Mada
(UGM) 19, no. 1 (April 2009): 28. https://doi.org/doi.org/10.22146/jf.3448.

Takbir, Muhammad. “Kekerasan Epistemik Terhadap Pengetahuan Lokal
Masyarakat Adat Ammatoa Kajang Di Sulwesi Selatan.” Universitas Gadjah
Mada, 2022. etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/214844.



	LEMBAR PENGESAHAN
	NOTA DINAS
	Surat Persetujuan Skripsi

	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	KATA PENGANTAR
	ABSTRAK
	DAFTAR ISI
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	1. Tujuan Penelitian
	2. Kegunaan Penelitian

	D. Tinjauan Pustaka
	E. Metode Penelitian
	1. Jenis Penelitian
	2. Sumber Data
	3. Teknik Pengumpulan Data
	4. Teknik Pengolahan Data

	F. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran
	a. Saran Akademik
	b. Saran Praktis dan Kontekstual


	DAFTAR PUSTAKA

