ANALISIS FILOSOFIS KONSEP ASHABIYYAH IBNU
KHALDUN SEBAGAI LANDASAN SOLIDARITAS SOSIAL
DALAM HIMPUNAN MAHASISWA ISLAM

SKRIPSI
Diajukan kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta

Sebagai Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag.)

Oleh:

T. Ario Betra
NIM: 21105010034

PROGRAM STUDI AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA
2025



LEMBAR PENGESAHAN

ﬁ}}i},«?}] KEMENTERIAN AGAMA
E’;ﬂ%’ UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA

D. o FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
JI. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-2310/Un.02/DU/PP.00.9/12/2025

Tugas Akhir dengan judul :ANALISIS FILOSOFIS KONSEP ASHABIYYAH IBNU KHALDUN SEBAGAI
LANDASAN SOLIDARITAS SOSIAL DALAM HIMPUNAN MAHASISWA ISLAM

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : T. ARIO BETRA

Nomor Induk Mahasiswa 121105010034

Telah diujikan pada : Jumat, 28 November 2025
Nilai ujian Tugas Akhir T A-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

B Penguji 111
i

% Rizal Al Hamid, M.Si.
SIGNED

1'- Dr. Imam Igbal, S.FiL.I, M.S.I
SIGNED

& i
Valid ID: 693841 3bf1bbe

Yogyakarta, 28 November 2025
A8 UIN Sunan Kalijaga
52 Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum.
SIGNED

/1 25/12/2025



SURAT PERNYATAAN KEASLIAN

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN

Saya yang bertanda tangan di bawah ini :

Nama : T.Ario Betra

NIM :21105010034

Prodi : Agidah Dan Filsafat Islam

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Alamat  Griya Permata Kulim Blok A no.19 RT 001 RW
007, Mentangor, Tenayan Raya, Pekanbaru, Riau

No. HP - 081276878009

Judul Skripsi  : Analisis Filosofis Konsep ASHABIYYAH Ibnu Khaldun
Sebagai Landasan Solidaritas Sosial dalam Himpunan
Mahasiswa Islam

Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa:

1. Skripsi yang saya ajukan adalah benar asli karya ilmiah saya tulis sendiri.
2. Apabila dikemudian hari temyata diketahui bahwa karya tersebut bukan karya ilmiah saya
(plagiasi), maka saya bersedia menanggung sanksi dan dibatalkan gelar sarjana saya.

Dengan surat pernyataan ini dibuat agar dapat dipergunakan dengan sebenar-benamya.

- Yogyakarta, 24 November 2025
Yang menyatakan

M

o= EMPELs ©
RS7ANX1371 -

T.ARIO BETRA
NIM. 21105010034




NOTA DINAS

NOTA DINAS

w Universitas Bsbam Negerd Sunan Kalijaga Yogyakarta ".5 ?E_ﬁ -UINSK-BM-05-03/R0

WA AR

Hal - Persetupuan Skeipsi Tugas AKhir
Lamp

Nepada

Yih Dekan Ushuluddin dan Pemikican Islam
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

di Yopvakarta

Assalamualaikum Wre, Wh

Setelah membaca, meneliti, memberikan petunjuk dan mengoreksi serta mengdakan
perbaikan seperlunya, maka kami selaku pembimbing berpendapat bahwa skripsi saudara :

Nama 1. Ario Betra

NIM 121105010034

Judul Skripsi  : Analisis Filosofis Konsep ASHABIYYAH 1bnu Khaldun
Schagai Landasan Solidaritas Sosial dalam Himpunan
Mahasiswa Islam

Sudah benar dan sesuai ketentuan sebagaii salah satu syarat memperoleh gelar Sarjana Strata Satu
dalam bidang Agidah Filsafat Islam.
Demikian kami sampaikan. Atas perhatiannya, kami ucapkan terima Kasih.

Wassalamualaikum Wr, Wh.

Yogyakarta, 25 November 2025




MOTTO
“ Setiap Hari Adalah Waktu Berterimakasih Kepada Diri Sendiri”

iv



HALAMAN PERSEMBAHAN

Skripsi ini ku persembahkan untuk ibuku tercinta Rubiati di-Surga, sosok yang memberikan
aku makna hidup dan arti kasih, aku bangga lahir dari rahimnya, aku bangga manusia pertama
yang aku lihat adalah dia, Istirahat dengan cinta, Ma.

Juga kepada Ayahku Fahruddin Syah, sosok tangguh yang akan aku contoh seumur
hidupku, Saudara-saudaraku, M. Syahlan, Cut Febrianti, Cut Salsa Ramadhani.

Tak Lupa Segenap Keluarga Besarku di Aceh dan Riau, Nenek, om, tante, bibi, paman, sepupu,
semua yang telah memberikan support untukku.

Kepada Almamater ku tercinta UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Kepada Organisasi ku Tercinta yang berhasil menjadi Rumah Kedua ku, Himpunan Mahasiswa
Islam dan Ikatan Pelajar Riau Yogyakarta-Komisariat Kampar.

Kepada teman-teman yang aku jumpai di Pondok Pesantren Syekh Burhanuddin Kuntu.

Terimakasih untuk semua elemen yang turut hadir dalam setiap kisah hidupku.



ABSTRAK

Penelitian ini menganalisis konsep Ashabiyyah Ibn Khaldun sebagai kerangka filosofis-
konseptual untuk membaca krisis solidaritas sosial yang terjadi dalam tubuh Himpunan Mahasiswa Islam
(HMI) pada konteks masyarakat modern. Fenomena melemahnya kohesi kader, meningkatnya
fragmentasi internal, dan pudarnya orientasi nilai diamati sebagai gejala disintegrasi yang relevan dengan
teori siklus sosial yang digagas Ibn Khaldun. Penelitian ini berupaya menjelaskan bagaimana Ashabiyyah
dapat ditafsirkan ulang sebagai energi kebersamaan berbasis nilai, bukan sekadar ikatan genealogis,

sehingga mampu memberikan pemahaman filosofis terhadap perubahan dinamika solidaritas kader HMI.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) dengan pisau
analisis filosofis-konseptual. Sumber primer yang digunakan meliputi Mugaddimah karya Ibn Khaldun
dan literatur utama tentang sejarah HMI, sementara sumber sekunder terdiri atas buku, artikel jurnal, dan
penelitian terdahulu yang relevan. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan memfokuskan
kajian pada penjernihan makna, struktur, dan orientasi konseptual Ashabiyyah, kemudian mengaitkannya

dengan realitas sosial-ideologis HMI kontemporer.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ashabiyyah memiliki relevansi kuat sebagai fondasi nilai
bagi pembentukan solidaritas kader HMI, terutama dalam konteks krisis identitas dan melemahnya
komitmen kolektif. Ashabiyyah yang dimaknai secara filosofis sebagai kesadaran moral bersama mampu
menjelaskan akar fragmentasi serta menawarkan paradigma pemulihan solidaritas yang berorientasi pada
keadilan, kebersamaan, dan misi perjuangan organisasi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa revitalisasi
Ashabiyyah bernilai strategis untuk menghidupkan kembali ruh perjuangan HMI dan memperkuat basis

ideologis kaderisasi di tengah tantangan modernitas.

Kata Kunci : Ashabiyyah, Ibn Khaldun, Himpunan Mahasiswa Islam, solidaritas sosial, analisis filosofis-

konseptual, krisis nilai, kaderisasi.

Vi



ABSTRACT

This research analyzes Ibn Khaldun’s concept of Ashabiyyah as a philosophical-conceptual
framework for understanding the crisis of social solidarity within the Himpunan Mahasiswa Islam (HMI).
The weakening of collective cohesion, the rise of internal fragmentation, and the fading of ideological
commitment among HMI cadres are examined as symptoms of social disintegration that parallel Ibn
Khaldun’s theory of the cyclical rise and decline of communities. This study seeks to reinterpret
Ashabiyyah not as a purely genealogical bond, but as a value-based moral consciousness capable of

explaining and responding to the shifting dynamics of solidarity in contemporary HMI.

This study employs a library research method supported by a philosophical-conceptual analytical
approach. Primary sources include Ibn Khaldun’s Mugaddimah and key literature on the history and
ideological structure of HMI, while secondary sources consist of scholarly books, journal articles, and
relevant previous studies. The analysis is conducted through descriptive—analytical interpretation,
focusing on clarifying the meaning, conceptual structure, and normative orientation of Ashabiyyah, and
subsequently linking these conceptual elements to the socio-ideological realities of HMI today.

The findings reveal that Ashabiyyah holds significant relevance as a foundational value for
reconstructing solidarity among HMI cadres, particularly amidst the current crisis of identity and
declining collective commitment. Philosophically interpreted as a shared moral consciousness,
Ashabiyyah explains the roots of fragmentation and offers a normative framework for revitalizing
solidarity based on justice, cooperation, and the organization’s mission. The study concludes that the
revitalization of Ashabiyyah is essential for restoring the spirit of struggle within HMI and strengthening

the ideological foundation of cadre formation in the face of modern challenges.

Keyword : Ashabiyyah, Ton Khaldun, Islamic Students Association, social solidarity, philosophical—
conceptual analysis, value crisis, cadre formation.

Vii



KATA PENGANTAR

Alhamdulillahirabbil’alamiin, puji syukur Penulis panjatkan kehadirat Allah SWT yang telah

melimpahkan Rahmat, sehingga penulis bisa menyelesaikan skripsi ini dengan tuntas, Shalawat dan

salam untuk junjungan sekalian alam, Muhammad SAW, keluarga, sahabat, dan ummatnya hingga hari

akhir zaman. Perjalanan menulis Skripsi ini tentu bukanlah jalan yang mudah. Ada banyak do’a yang

dikirimkan, ada banyak dukungan yang disampaikan, hingga akhirnya karya sederhana ini dapat

terselesaikan, dengan hati yang penuh syukur penulis ingin menyampaikan ucapan terimakasih yang

mendalam kepada :

1.

9.

Ibunda tercinta Almarhum Rubiati, perempuan hebat yang penulis kenal tepat di umur 20
tahun penulis berpisah dengannya, semoga amal baiknya diterima Allah SWT, Ayahanda
Fahruddin Syah sosok lelaki hebat yang cintanya tidak disampaikan dengan mulut. Saudara-
saudari, sepupu, nenek, dan segenap keluarga besar, yang telah memberikan cinta.

Bapak Dr. H. Muhammad Taufik, S.Ag., M.A. yang telah membimbing penulis dengan
sabar untuk bisa menyelesaikan skripsi ini.

Bapak Prof. Noorhaidi, M.A, M. Phil., Ph.D. selaku Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
yang telah memberikan kesempatan untuk menimba ilmu di kampus ini

Bapak Prof. Dr. Robby Habiba Abror, M.Hum. Selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan
Pemikiran Islam, yang telah menciptakan lingkungan akademik yang kondusif.

Bapak Dr. Novian widhiadharma,S.Fil., M.Hum. Selaku Ketua Program studi Aqidah dan
Filsafat Islam yang selalu membantu dan memudahkan perjalanan penulis.

Bapak Rizal Al hamid, M.Si. Selaku Sekretaris Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam
yang selalu membantu keperluan administrasi penulis dengan mudah.

Bapak dan Ibu Dosen Program Studi Aqidah Filsafat [slam yang telah berbagi ilmu.

Seluruh keluarga besar HMI dan IPRY-KK, yang banyak memberikan penulis pengalaman
menyenangkan, menyedihkan, sakit, duka, jatuh, dan tersungkur, itu merupakan
pengalaman besar.

Seluruh Elemen dari Pondok Pesantren Syekh Burhanuddin Kuntu.

10. Orang-orang istimewa yang penulis sebutkan namanya didalam hati.

Akhir kata, semoga Allah membalas segala kebaikan dari semua pihak yang telah berkontribusi
dalam hidup penulis. Aamiin Ya Rabbal’alamiin.

Yogyakarta, 24 November, 2025

Penulis,

. Ario Betra

viii



DAFTAR ISI

LEMBAR PENGESAHAN.........ooiiiiiii e i
SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ..ottt ii
NOTA DINAS L b e sre s iii
IMIOTTIO ...t e et s e e b et e e e e e e e see e ne e iv
HALAMAN PERSEMBAHAN..........ooiiiiiiiii s \4
ABSTRAK . ...t vi
ABSTRACT ... vii
KATA PENGANTAR ... s viii
DAFTAR IS ..ottt b ettt b et nb e e s ix
BAB I PENDAHULUAN .....ooiiiiii e 1
A. Latar Belakang Masalah ..........c.cccoiiiiiiiiii s 1
Rumusan Masalah...........ccoooiiiiiiii 10
C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian..............ccceiiiiiiiiiiniiiieec e 10
D. Tinjauan PuUStaka .........ccooiiiiiiiiiici e 10
E. KQJIAN TEOTIEIS teuvrvveiieiisiiisiiesie ettt st 13
F. Metode Penelitian ...........cooiiiiiiiiiei et 15
G. Sistematika Pembahasan............cccoooiiiiiiiii 16
BAB II KAJIAN TEORITIS DAN KERANGKA KONSEPTUAL ......c.ccoooiviiiiiiiiecee 18
A. Biografi Intelektual Ibnu Khaldun............ccoooiiiiiiiiii 18
B. Konsep Ashabiyyah dalam Pemikiran Ibnu Khaldun...............cccooiiiiiie, 20
C. Ashabiyyah Positif dan Negatif..........cooooiiiiiiiiiiiii i i 22
D. Analisis Filosofis-Konseptual terhadap Ashabiyyah .............cccccooovviiiiiiiiiiiniciiieee, 23
E. Kontribusi intelektual dalam konsep ashabiyyah..............cccccooeiiciiiiiiiiniiiiiieieene 27
F. Relevansi Konsep Ashabiyyah terhadap Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) ................. 28
G. Kerangka Pemikiran dan Narasi Konseptual............ccccoiiiiiiiiiiii e 30

H. Analisis Filosofis-Konseptual: Kerangka Pemikiran Ibnu Khaldun, Aristoteles, dan Al-
Farabi...ccccc s 32

BAB III HIMPUNAN MAHASISWA ISLAM: SEJARAH, PERAN DAN

PERJUANGANNYA ..ottt ettt nbeene s 35
A. Genealogi Historis dan Tujuan Fundamental HMI .............cccooiiiiiiiiiii 36
B. Perumusan Tujuan dan Landasan Id€ologis ..........cccooiviiiiiniiiiiciiiceeseeec e 37
C. Nilai Dasar Perjuangan (NDP) HMI .........cccooiiiiiiiie e 38



D. Peran HMI dalam Dinamika Perjuangan Bangsa............ccccooiiiiiiniiiiiiiicec e 39

E. Dekadensi Moral dan Ideologis: Kritik dan Realitas Kontemporer ............c.ccccevvenennnnne. 41

F. Rekonstruksi Solidaritas HMI dalam Perspektif Ashabiyyah Ibnu Khaldun .................... 42
BAB IV LANDASAN SOLIDARITAS HMI DALAM KONSEP ASHABIYYAH IBN

KHALDUN L.ttt etttk e bt sbe e nbe et e b e nbe e b 44

A. Landasan Awal HMI: Dimensi Primordial dan Pembentukan Jati Diri Kolektif .............. 44

B. Latihan Kader (LK) sebagai Laboratorium Ashabiyyah: Mekanisme Penciptaan
Solidaritas INtENSIT........c..iiuiiiiiiieiie e n e 46

C. NDP sebagai Peran Ideologi sebagai Pengikat Solidaritas yang Melampaui

PrimordialiSIE .........oiuiiiiiiii et 48

D. Manifestasi Kolektif Solidaritas: Ashabiyyah dalam Aksi Sosial dan Politik................... 49

E. Relevansi Ashabiyyah sebagai semangat solidaritas pada tubuh HMI................cccceiee 51

F. Analisis Kritis: Landasan Solidaritas HMI...........ccccoooiiiiiiiiiiiie e 59
BAB V PENUTUP ..ottt n e e e e nee s 69
AL KESIMPUIAN ... 69

Bl SAAN ... 69
DAFTAR PUSTAKA ...ttt ettt b et e et e et eabeenneas 71



BAB1I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Di era globalisasi dan kemajuan teknologi digital, manusia tampak semakin terhubung
secara virtual, namun justru mengalami keterasingan dalam kehidupan sosial yang nyata. Media
digital menciptakan ilusi kebersamaan, tetapi di sisi lain menipiskan kedekatan emosional dan
solidaritas sosial yang sejati. Zygmunt Bauman menyebut kondisi ini sebagai ciri dari masyarakat
cair (liquid society), di mana hubungan antarindividu menjadi rapuh dan tidak lagi memiliki
fondasi moral yang kuat.! Demikian pula, Anthony Giddens menilai bahwa modernitas telah
menimbulkan dislokasi sosial yang menyebabkan individu kehilangan keintiman dan rasa
memiliki terhadap komunitasnya.? Kondisi ini memunculkan pertanyaan mendasar: apakah
peradaban modern masih memiliki dasar etis dan sosial yang kokoh untuk menopang

kebersamaan manusia?

Jika ditarik dalam konteks organisasi kemahasiswaan, terutama yang berbasis nilai-nilai
keislaman, tantangan ini menjadi semakin kompleks. Organisasi seperti Himpunan Mahasiswa
Islam (HMI) tidak hanya menghadapi tantangan eksternal berupa perubahan zaman, tetapi juga
problem internal berupa menurunnya loyalitas kader terhadap ideologi organisasi. Sebuah survei
nasional oleh Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Jakarta menemukan bahwa
61% mahasiswa yang tergabung dalam organisasi keislaman mengalami penurunan motivasi
untuk aktif secara ideologis, dan lebih terdorong oleh motif pragmatis seperti jaringan kerja atau
akses beasiswa.® Fenomena ini diperkuat oleh studi Suwito dan Nugroho, yang mencatat bahwa
fragmentasi ideologis dan konflik internal di tubuh organisasi mahasiswa Islam meningkat sebesar
38% dalam kurun 5 tahun terakhir.* Ini bukan semata-mata masalah teknis, melainkan
mencerminkan krisis nilai yang lebih dalam—di mana kader kehilangan pijakan filosofis yang
seharusnya menjadi ruh gerakan mereka. Ketika organisasi hanya menjadi instrumen mobilisasi

tanpa pemaknaan nilai, maka semangat kolektif pun kehilangan relevansinya.

Krisis solidaritas yang terjadi di tubuh HMI sesungguhnya merepresentasikan gejala
sosial yang lebih luas di kalangan mahasiswa Indonesia. Gaya hidup individualistik, menurunnya
kesadaran kritis, dan ketergantungan pada media sosial telah menggeser orientasi gerakan
mahasiswa dari kolektivitas menuju personal branding.® Dalam situasi seperti ini, organisasi
kemahasiswaan kehilangan daya ikat ideologisnya. Fenomena ini menjadi penting untuk dikaji

dalam konteks HMI, karena organisasi ini memiliki sejarah panjang sebagai motor intelektual dan

1 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, (Cambridge: Polity Press, 2000), h. 36-39.

2 Anthony Giddens, The Consequences of Modernity, (Stanford: Stanford University Press, 1990), h. 25.

3 PPIM UIN Jakarta, Survei Nasional Mahasiswa dan Keislaman di Era Digital, (Jakarta: PPIM, 2022).

4 A. Suwito dan D. Nugroho, “Fragmentasi ideologi dalam organisasi mahasiswa Islam di era digital,”
Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama, 2022.

SNugroho, S. “Krisis Solidaritas Sosial di Era Modernitas.” Jurnal Sosiologi Islam, Vol. 12, No. 1 (2020).

1



2

moral bangsa. Jika nilai solidaritas di dalamnya melemah, maka generasi mahasiswa Islam akan

kehilangan orientasi perjuangan yang substantif.

Jika dilihat hari ini realitas yang dihadapi HMI hari ini memperlihatkan gejala krisis
solidaritas yang mengkhawatirkan. Konflik kepemimpinan di tingkat Pengurus Besar dan cabang
yang berulang sejak 2023 menjadi bukti bahwa kohesi sosial antar kader mulai melemah.® Dalam
berbagai forum organisasi, muncul kecenderungan saling curiga, ego sektoral, dan dominasi
kepentingan kelompok kecil dibandingkan cita-cita perjuangan bersama. Fenomena ini
menandakan terjadinya disorientasi nilai perjuangan—sebuah kondisi yang, dalam perspektif

Ibnu Khaldun, identik dengan melemahnya ashabiyyah sebagai energi penggerak kolektif.’

HMI sebagai organisasi yang seharusnya menjadi wadah pembentukan kesadaran sosial,
kini kerap terjebak dalam dinamika politik internal. Kaderisasi yang dulunya menjadi wahana
pembentukan karakter intelektual dan moral kini mulai kehilangan arah praksisnya. Dalam situasi
ini, konsep ashabiyyah Ibnu Khaldun relevan untuk dijadikan lensa analisis dalam memahami
sekaligus mencari solusi terhadap krisis solidaritas yang tengah melanda organisasi mahasiswa

Islam terbesar di Indonesia ini.®

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa setiap komunitas, baik negara maupun organisasi,
memiliki siklus yang serupa: lahir dari semangat solidaritas, berkembang melalui stabilitas
kekuasaan, lalu melemah karena kemapanan dan egoisme kepentingan. Jika ashabiyyah dalam
negara menjadi dasar terbentuknya kekuasaan yang adil dan kokoh, maka dalam konteks
organisasi HMI, ashabiyyah menjadi dasar terbentuknya loyalitas kader dan kesetiaan pada nilai

perjuangan. Dengan kata lain, kemunduran ashabiyyah berarti kemunduran organisasi itu sendiri.

Krisis nilai yang melanda kader organisasi mahasiswa Islam dewasa ini mencerminkan
hilangnya pijakan filosofis yang seharusnya menjadi ruh gerakan mereka. Ketika organisasi
hanya dipahami sebagai instrumen mobilisasi tanpa penanaman nilai-nilai etis dan refleksi
makna, maka semangat kolektif kehilangan relevansi eksistensialnya.® Dalam konteks ini,
organisasi yang seharusnya menjadi ruang pembentukan kesadaran justru berisiko terjebak dalam
rutinitas struktural tanpa substansi moral.!® Sebagaimana ditegaskan oleh Alasdair Maclintyre,
masyarakat modern kehilangan “tatanan moral bersama” (shared moral order) yang dulu

menopang kebajikan sosial dan makna tindakan kolektif.!! Karena itu, krisis solidaritas kader

® Konflik PB HMI Berkepanjangan, HMI Mataram: Sudahlah, Jangan Libatkan Cabang,” Metrontb.com,
2025, https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-
jangan-libatkan-cabang

7 1bn Khaldun, Mugaddimabh, terj. Anmadie Thoha (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), 174-178.

8 A. Rahman Zainuddin, Kekuasaan dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu Khaldun (Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 1992), h. 160-165.

® Ahmadie Thoha, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun: Kritik terhadap Peradaban Islam dan Barat Modern,
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2004), h. 45.

10 K. Bertens, Etika, (Yogyakarta: Kanisius, 2000), h. 18-19.

11 Alasdair Maclntyre, After Virtue: A Study in Moral Theory, (London: Duckworth, 1981), h. 2-3.



https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang?utm_source=chatgpt.com
https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang?utm_source=chatgpt.com

3

bukan semata problem organisatoris, melainkan cerminan dari krisis makna dan nilai yang

menuntut pembacaan filosofis secara lebih mendalam.

Fenomena krisis solidaritas sosial kader HMI dapat dipahami melalui perspektif filsafat
sosial modern yang menyoroti melemahnya nilai kolektif dalam masyarakat global. Arus
individualisme dan pragmatisme di era digital menyebabkan loyalitas kader terhadap nilai-nilai
perjuangan semakin menurun, digantikan oleh orientasi jangka pendek seperti kepentingan karier
atau jaringan sosial. Kondisi ini menandakan terjadinya pergeseran dari etika perjuangan berbasis
nilai menjadi aktivitas organisasi yang bersifat formal dan instrumental. Dalam konteks ini,
solidaritas kader tidak lagi dibangun atas kesadaran moral kolektif, melainkan atas kepentingan
praktis yang rapuh. Oleh karena itu, diperlukan analisis filosofis untuk menafsirkan ulang dasar
solidaritas sosial kader HMI agar tidak sekadar bertahan secara struktural, tetapi juga hidup

secara nilai dan makna.?

Padahal, sejak awal berdirinya, HMI telah dirancang sebagai ruang kaderisasi intelektual
sekaligus medan perjuangan kolektif umat. Sejarah mencatat bahwa sejak tahun 1947, HMI
mengambil posisi strategis sebagai represantasi umat. Islam dalam gerakan kemahasiswaan
nasional'®. Dengan basis nilai “Insan Cita”, HMI mendorong terbentuknya generasi yang saleh
secara spiritual, tajam secara intelektual, dan tangguh secara sosial. Namun kini, jika nilai-nilai
solidaritas dan kebersamaan tidak diperkuat secara filosofis, maka yang tersisa hanyalah
kerangka struktural tanpa ruh gerakan. Bahkan menurut Lestari, hanya 27% kader HMI yang
memahami filosofi “Insan Cita” secara konseptual, sementara sisanya hanya memahami dalam
konteks formal kegiatan. Ini menunjukkan adanya degradasi pemaknaan nilai yang

memprihatinkan.

Solidaritas sosial kader HMI saat ini menghadapi berbagai tantangan yang perlu menjadi
perhatian serius. Salah satu permasalahan utama adalah fragmentasi dan perpecahan internal yang
sering muncul akibat perbedaan ideologis maupun kepentingan politik. Kondisi ini
mengakibatkan menurunnya semangat kebersamaan dan menghambat efektivitas organisasi

dalam memperjuangkan isu-isu sosial dan keagamaan.

Selain itu, kualitas intelektual kader HMI juga dinilai mengalami penurunan, sehingga
semangat kritis dan progresivitas yang menjadi ciri khas organisasi ini mulai berkurang. Banyak
kader yang seolah lebih mengutamakan ambisi pribadi atau dinamika politik internal
dibandingkan dengan idealisme organisasi yang mengedepankan keadilan sosial. Kurangnya
responsivitas terhadap isu-isu sosial, ekonomi, dan politik kontemporer juga turut memperlemah

solidaritas sosial kader HMI. Terlalu fokus pada persoalan internal membuat organisasi kurang

12 A, Syafi’i Ma’arif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan, (Bandung: Mizan, 2015), h.
118.

13 Alfian, “Gerakan Mahasiswa dan Islam: Kontribusi HMI dalam Dinamika Sosial Politik Indonesia,”
Jurnal Pemikiran Politik Islam, 2020.



4

tanggap terhadap kebutuhan masyarakat luas, padahal potensi HMI sebagai motor penggerak

perubahan sosial sangat besar.**

Di samping itu, kepemimpinan HMI saat ini seringkali dikritik karena kurang berorientasi
pada kepentingan bersama dan penekanan pada nilai-nilai kesederhanaan. Kepemimpinan yang
lebih mengedepankan kemewahan dan seremonial justru melemahkan solidaritas antar kader dan

membingungkan arah organisasi.

Selanjutnya dalam menghadapi tantangan era modern yang penuh dinamika digital dan
globalisasi, kader HMI belum sepenuhnya mampu beradaptasi dengan cepat dan memahami isu-
isu global secara mendalam. Hal ini menyebabkan perbedaan pandangan dan kurangnya sikap
adaptif yang berimbas pada melemahnya kebersamaan di antara mereka. Oleh karena itu, sangat
penting bagi kader HMI untuk menguatkan kembali nilai-nilai idealisme, kebersamaan, dan
kualitas intelektualnya. Perbaikan internal organisasi, kepemimpinan visioner, serta peningkatan
responsivitas terhadap isu-isu sosial dan global menjadi kunci agar solidaritas sosial kader HMI

dapat direvitalisasi dan menjalankan perannya secara optimal demi kemajuan bangsa dan umat.*®

Dalam konteks krisis solidaritas ini, diperlukan fondasi etis dan filosofis baru yang dapat
merekatkan individu dalam kerangka nilai bersama. Pemikiran Ibnu Khaldun, memberikan
tawaran penting: bahwa solidaritas sosial bukan sekadar hasil kesamaan kepentingan, tetapi buah
dari kesadaran moral kolektif. Dalam terminologi Khaldun, Ashabiyyah menjadi “roh etis”
masyarakat, yang menautkan manusia melalui visi kebaikan bersama (al-maslahah al-‘ammah).*®
Oleh karena itu, menafsirkan kembali Ashabiyyah melalui analisis filosofis-konseptual berarti
menelusuri hakikat manusia sebagai makhluk sosial dan moral—sebuah refleksi dalam ranah
filsafat sosial Islam yang berupaya menemukan kembali dasar nilai kebersamaan dalam

kehidupan modern.*’

Dalam konteks itulah, pemikiran klasik Islam seperti Ashabiyyah yang datang dari pemikiran
Ibnu Khaldun menjadi penting untuk di rekontekstualisasi—agar organisasi tidak sekadar
bertahan, tetapi kembali pada visinya sebagai gerakan nilai. Gagasan ini bukan sekadar teori
historis tentang suku dan dinasti Arab abad pertengahan, tetapi sebuah refleksi filosofis tentang
kekuatan sosial yang menyatukan manusia dalam perjuangan kolektif yang beretika. Ashabiyyah
menjadi energi pengikat kelompok yang tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga moral dan spiritual.
Dalam konteks organisasi seperti HMI, Ashabiyyah dapat ditafsirkan sebagai semangat

kebersamaan berbasis nilai, yang melampaui loyalitas struktural dan ritual formalitas. Lebih dari

14 Syahputra, R. (2019). Revitalisasi Idealisme Kader HMI dalam Konteks Politik dan Sosial Indonesia.
Jurnal Pengkajian dan Pengembangan Pendidikan Islam, 4(3), 203-218.

15 Sari, D. P., & Rahmawati, T. (2021). Dinamika Adaptasi Organisasi Kemahasiswaan Islam di Era Digital
dan Globalisasi. Jurnal Studi Pemuda dan Sosial, 9(2), 99-115.

16 Abbas Kadhim, Ibn Khaldun and Islamic Thought: Studies in History, Philosophy and Culture, (New
York: Routledge, 2016), h. 102.

7 Ahmadie Thoha, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun: Kritik terhadap Peradaban Islam dan Barat Modern,
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2004), h. 88.



5

itu, ia merupakan konsep hidup yang dapat menghidupkan kembali idealisme perjuangan

mahasiswa Islam di tengah arus pragmatisme hari ini.

Dalam konteks organisasi, ashabiyyah dapat dipahami sebagai kesetiaan kolektif terhadap
nilai dan tujuan bersama. Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa kekuasaan dan peradaban hanya
dapat berdiri di atas solidaritas yang kokoh di antara anggotanya.'® Prinsip ini dapat dianalogikan
dengan dinamika organisasi seperti HMI, di mana kekuatan kader tidak terletak pada individu
yang dominan, melainkan pada kesatuan gerak, komitmen, dan rasa tanggung jawab bersama.
HMI sebagai “miniatur masyarakat” membutuhkan ashabiyyah yang kuat agar tetap bertahan di

tengah perubahan sosial dan persaingan ideologis antarorganisasi mahasiswa.

Dalam realitas saat ini, hubungan antar kader sering kali bersifat transaksional—ditentukan
oleh kepentingan posisi dan pengaruh, bukan oleh cita-cita perjuangan. Padahal, Ibnu Khaldun
menegaskan bahwa kekuasaan yang tidak lagi dilandasi oleh solidaritas moral akan cepat
mengalami kemunduran. Jika suatu bangsa dapat runtuh karena hilangnya ashabiyyah, maka

organisasi pun akan kehilangan ruh perjuangannya ketika semangat kolektif itu pudar.

Namun, penting untuk dicatat bahwa Ashabiyyah bukan solidaritas buta atau fanatisme
tribalistik. Justru dalam filsafat sosial Ibn Khaldun, Ashabiyyah dimaknai sebagai daya rekat yang
rasional dan etis, yang menopang kepemimpinan dan transformasi sosial secara beradab.'® Oleh
karena itu, pendekatan terhadap Ashabiyyah dalam penelitian ini bukan dalam kerangka historis
atau sosiologis semata, tetapi lebih sebagai refleksi filosofis terhadap nilai kolektif yang

dibutuhkan dalam organisasi Islam modern.

Urgensi kajian ini semakin tinggi jika melihat kenyataan bahwa generasi kader hari ini hidup
dalam era yang serba instan dan fragmented. Loyalitas tidak dibentuk oleh nilai, tetapi oleh
momentum sesaat yang mudah rapuh. Oleh karena itu, menanamkan kembali etos kolektif
melalui nilai-nilai filosofis seperti Ashabiyyah menjadi sebuah keharusan, bukan pilihan. Kader
yang tidak ditopang oleh nilai yang mendalam hanya akan menjadi “pengikut struktural” tanpa

visi perjuangan.

Fenomena krisis solidaritas yang melanda Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) hari ini tidak
lagi bersifat konseptual, melainkan sudah terlihat secara nyata dalam dinamika organisasi di
berbagai tingkatan. Kaderisasi yang seharusnya menjadi ruang pembentukan nilai kini cenderung
berubah menjadi formalitas administratif. Banyak kegiatan pelatihan kader hanya dijalankan
untuk memenubhi target struktural, tanpa lagi menghadirkan proses pembentukan kesadaran nilai
yang mendalam. Dalam kondisi ini, solidaritas kader melemah—keikutsertaan dalam kegiatan

organisasi lebih bersifat simbolik daripada lahir dari semangat kebersamaan yang sejati.

8lbn Khaldun, Mugaddimabh, terj. Ahmadie Thoha (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), 174-175.
19 N. Bakar dan N. Azman, “The relevance of Ibn Khaldun’s philosophy in contemporary Muslim youth
movements,” Intellectual Discourse, 2020.



6

Fenomena tersebut tampak jelas pada berbagai peristiwa aktual dalam tubuh HMI. Konflik
internal di tingkat pusat, misalnya, menunjukkan bagaimana struktur organisasi tidak lagi menjadi
sarana pengikat nilai, melainkan sumber perpecahan. Seperti diberitakan oleh Metrontb.com,
Pengurus Besar HMI mengalami konflik kepengurusan yang berkepanjangan hingga berdampak
pada menurunnya semangat kader di tingkat cabang seluruh Indonesia.?’ Konflik serupa juga
terjadi di HMI Cabang Tangerang, yang menurut laporan 7intalndonesia.id, hampir kehilangan
aktivitas pergerakan akibat dualisme kepemimpinan yang tak kunjung usai.? Fenomena ini
menandakan bahwa krisis solidaritas bukan hanya bersifat teoritis, tetapi telah menjelma menjadi

realitas organisasi yang menghambat regenerasi dan kesinambungan perjuangan.

Selain konflik struktural di tingkat pengurus besar, krisis solidaritas juga tampak di level
kaderisasi dan aktivitas organisasi. Beberapa komisariat di berbagai daerah mengalami stagnasi
kegiatan dan rendahnya partisipasi kader dalam aktivitas sosial. Kegiatan-kegiatan pengabdian
masyarakat, yang dulu menjadi kebanggaan HMI, kini lebih sering berlangsung seremonial dan
kehilangan semangat kolektifnya. Bahkan dalam aksi sosial kemanusiaan, tidak jarang kader
HMI bergerak secara terpisah dengan afiliasi kelompok internal masing-masing. Hal ini
menunjukkan adanya disorientasi terhadap cita-cita perjuangan organisasi yang menekankan nilai

ukhuwah, pengabdian, dan tanggung jawab sosial.??

Fenomena tersebut memperlihatkan bahwa problem HMI bukan semata persoalan teknis atau
administratif, melainkan persoalan nilai dan kohesi sosial. Dalam kerangka lbnu Khaldun,
kondisi ini dapat dipahami sebagai fase melemahnya ashabiyyah dalam suatu komunitas—yaitu
saat rasa kebersamaan dan kesetiaan terhadap tujuan bersama tergantikan oleh kepentingan
personal dan pragmatis. Ketika semangat kolektif melemah, organisasi kehilangan daya

penggerak moralnya dan terjebak dalam siklus konflik internal yang berulang.

Di sisi lain, masih ada bentuk solidaritas yang muncul secara spontan dalam konteks gerakan
sosial. Misalnya, ketika HMI Cabang Ternate melakukan aksi menolak kriminalisasi warga
penolak tambang, kader menunjukkan semangat kebersamaan yang kuat dalam memperjuangkan
keadilan sosial.Z® Namun, semangat kolektif seperti ini sering kali muncul hanya dalam momen-
momen krisis eksternal dan tidak berlanjut dalam keseharian organisasi. Hal ini menandakan

bahwa ashabiyyah dalam tubuh HMI masih bersifat situasional—hidup ketika ada tekanan

2 “Konflik PB HMI Berkepanjangan, HMI Mataram: Sudahlah, Jangan Libatkan Cabang,”
Metrontb.com,2025, https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-
mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang.

2l “Hilangnya Pergerakan HMI Cabang Tangerang: Dualisme Kepemimpinan Jadi Biang Keladi,
Tintalndonesia.id, 2025, https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-
tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/.

22 Data Internal PB HMI, Evaluasi Dinamika Kaderisasi Nasional, 2023.

23 “Gelombang Solidaritas Meluas, HMI Cabang Ternate Kutuk Kriminalisasi Warga Penolak PT Position,”
Kadera.id, 2025, https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-
Kkriminalisasi-warga-penolak-pt-position/.

2



https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang
https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang
https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/
https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/
https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/
https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/

bersama, tetapi melemah ketika organisasi kembali ke rutinitas internal.

Lebih jauh, beberapa peristiwa kongres dan musyawarah nasional HMI juga memperlihatkan
betapa rentannya rasa kebersamaan antarkader. Dalam salah satu kongres di Pontianak, misalnya,
dilaporkan terjadi kericuhan antar peserta akibat masalah logistik dan pembagian fasilitas yang

tidak merata.?

Walau tampak sepele, kejadian semacam ini menunjukkan adanya krisis
kepercayaan dan melemahnya rasa keadilan di antara sesama kader. Di sinilah tampak bahwa
krisis solidaritas dalam HMI tidak hanya bersumber dari perbedaan ideologis, tetapi juga dari

lemahnya pengelolaan kebersamaan di tingkat praksis.

Fenomena-fenomena di atas memperlihatkan bahwa HMI sedang menghadapi tantangan
mendasar dalam menjaga ruh perjuangan kolektifnya. Jika dalam sejarahnya HMI dikenal sebagai
organisasi yang kuat secara ideologis dan militan dalam solidaritas sosial, kini organisasi tersebut
justru menghadapi gejala disintegrasi nilai. Fragmentasi, pragmatisme, dan kompetisi jabatan
menjadi tanda bahwa semangat jama'ah nilai mulai tergerus oleh ego struktural dan kepentingan

individual.

Dalam konteks inilah, konsep ashabiyyah Ibnu Khaldun menjadi penting untuk dihadirkan
kembali sebagai dasar revitalisasi kebersamaan di tubuh HMI. Ashabiyyah menegaskan bahwa
kekuatan sosial tidak akan bertahan tanpa solidaritas nilai yang kokoh di antara anggota suatu
kelompok. Bagi HMI, ini berarti menumbuhkan kembali semangat perjuangan yang didasari oleh
kesadaran iman, ilmu, dan amal; bukan oleh kepentingan posisi atau jaringan. Ashabiyyah nilai
dapat menjadi energi moral yang menuntun kader untuk saling memperkuat, menegakkan
keadilan internal, dan menghidupkan kembali cita-cita keumatan dan kebangsaan yang menjadi

dasar berdirinya HMI.

Dalam kerangka analisis filosofis-konseptual dalam konsep solidaritas, krisis ini dapat
dipahami sebagai krisis eksistensial manusia modern yang kehilangan makna kebersamaan.
Zygmunt Bauman dalam Liquid Modernity menjelaskan bahwa manusia modern hidup dalam
“cairnya relasi sosial,” di mana identitas dan nilai kolektif terus berubah mengikuti logika pasar
dan teknologi.?® Sementara itu, Alasdair Macintyre dalam After Virtue menilai bahwa masyarakat
modern telah kehilangan tatanan moral bersama (shared moral order) yang dahulu menopang
kebajikan sosial.?® Pandangan kedua filsuf ini menunjukkan bahwa kemerosotan solidaritas kader
HMI tidak dapat dipahami semata-mata sebagai persoalan organisatoris, tetapi sebagai bagian

dari fenomena global tentang hilangnya kompas moral kolektif dalam kehidupan modern.

krisis solidaritas yang melanda HMI bukan hanya problem organisasi, melainkan juga

24 “Kongres HMI Belum Dimulai, Sejumlah Mahasiswa Ricuh di Asrama Haji Pontianak,” Reddit
v/Indonesia, 2023, https://www.reddit.com/r/indonesia/comments/182th03/.

%5 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, (Cambridge: Polity Press, 2000), h. 36-39.

% Alasdair Maclntyre, After Virtue: A Study in Moral Theory, (Notre Dame: University of Notre Dame
Press, 1981), h. 204-206.



https://www.reddit.com/r/indonesia/comments/182th03/?utm_source=chatgpt.com

8

problem moral dan nilai. Melalui pembacaan ulang terhadap konsep ashabiyyah Tbnu Khaldun,
diharapkan lahir pemahaman baru tentang bagaimana kebersamaan kader dapat dibangun kembali

sebagai kekuatan sosial dan spiritual yang nyata, bukan hanya simbolik.

Dalam konteks tersebut, penelitian ini menawarkan kerangka filosofis untuk membangun
ulang narasi kebersamaan. Ashabiyyah akan dikaji sebagai sistem nilai yang tidak hanya historis,
tetapi juga kontekstual dan aplikatif. Ini menjadi penting karena banyak nilai Islam klasik yang

belum ditafsirkan ulang untuk menjawab realitas kontemporer umat—termasuk umat mahasiswa.

Dalam konteks peradaban Islam, solidaritas sosial bukan sekadar hubungan antarindividu,
tetapi merupakan ekspresi nilai spiritual yang menegaskan bahwa manusia tidak dapat hidup
tanpa kerja sama dan kebersamaan. Fenomena menurunnya kesadaran kolektif di kalangan
mahasiswa Islam menunjukkan adanya krisis nilai sosial yang lebih dalam. HMI sebagai
organisasi kaderisasi berbasis nilai — kini menghadapi tantangan eksistensial, di mana
Ashabiyyah (semangat kebersamaan dan tanggung jawab moral kolektif) semakin melemah.
Kondisi ini menimbulkan kegelisahan akademik bagi penulis: bagaimana Ashabiyyah Ibn
Khaldun, sebagai konsep solidaritas sosial yang lahir dari kesadaran nilai, dapat ditafsirkan

kembali untuk menjawab krisis solidaritas dalam tubuh HMI saat ini.

Dari sudut pandang analisis filosofis-konseptual, penelitian ini tidak hanya membahas
Ashabiyyah secara historis, tetapi menafsirkannya sebagai konsep normatif yang menjelaskan
bagaimana manusia membangun tatanan masyarakat yang berkeadilan. Dalam pemikiran lbnu
Khaldun, Ashabiyyah merupakan kondisi ontologis manusia—bahwa keberadaan individu hanya
bermakna dalam keterhubungan sosial yang dilandasi nilai moral.?” Pandangan ini sejalan dengan
gagasan Aristoteles tentang zoon politikon (manusia sebagai makhluk bernegara)?® dan al-Farabi
tentang al-Madinah al-Fadhilah (masyarakat utama)?® yang menekankan bahwa kebersamaan
manusia bertujuan untuk mencapai kebaikan dan kesempurnaan moral. Dengan demikian,
solidaritas dalam kerangka pemikiran Islam bukan sekadar strategi sosial, melainkan jalan
menuju kesempurnaan etis manusia yang menegaskan dimensi ontologis, epistemologis, dan

aksiologis dari Ashabiyyah.

Lebih jauh lagi, kajian ini tidak hanya relevan bagi HMI, tetapi juga bagi seluruh gerakan
mahasiswa Islam yang menghadapi tantangan modernitas. Ashabiyyah sebagai nilai kolektif
dapat menjadi alat refleksi ideologis yang menghubungkan generasi masa kini dengan warisan
intelektual peradaban Islam. Sebuah organisasi tanpa nilai filosofis ibarat kapal tanpa kompas;

bergerak, tetapi tanpa arah.*

27 Ibnu Khaldun, Mukadimah: Kitab al- ‘7bar, terj. Ahmadie Thoha, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2011), h.
125-127.

28 Aristoteles, Politik, terj. R. Bambang Sumanto, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019), h. 45.

2 Al-Farabi, Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadhilah, terj. Ahmad Fathi, (Beirut: Dar al-Mashrig, 1986), h. 101.

30 Nasution, A. (2018). Konsep Solidaritas Sosial dalam Pemikiran Ibnu Khaldun sebagai Refleksi



9

Hingga saat ini, penelitian yang secara eksplisit mengaitkan konsep Ashabiyyah Ibnu
Khaldun dengan dinamika organisasi keislaman modern seperti HMI masih sangat terbatas.®
Sebagian besar kajian terdahulu hanya menyoroti aspek historis, struktural, dan ideologis
perjuangan HMI, tanpa menggali dimensi filosofis yang menjadi dasar nilai gerakan.®? Padahal,
pemikiran Ibnu Khaldun tentang Ashabiyyah tidak hanya relevan dalam konteks sosial-politik
Klasik, tetapi juga menawarkan landasan konseptual bagi pembentukan solidaritas moral dalam
organisasi modern.*®* Kekosongan inilah yang menimbulkan kebutuhan untuk mengkaji kembali
Ashabiyyah sebagai fondasi nilai yang dapat menafsirkan ulang semangat kebersamaan kader di

tengah krisis solidaritas masa kini.

Kegelisahan akademik penulis berangkat dari realitas lemahnya semangat kebersamaan kader
HMI yang seolah kehilangan basis filosofisnya. Dalam konteks inilah penulis merasa perlu
mengkaji kembali konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun sebagai dasar solidaritas sosial yang berakar
pada kesadaran nilai dan moral, bukan sekadar struktur organisasi. Solidaritas sosial harus
dihidupkan kembali dalam praksis organisasi, dalam ruh kaderisasi, dan dalam paradigma
gerakan. Dan untuk itu, Ashabiyyah Ibn Khaldun adalah salah satu pintu masuk yang paling

bernas untuk membangun solidaritas yang tahan terhadap perubahan zaman.**

Dari kondisi tersebut, penulis merasa perlu mengkaji ulang makna solidaritas dalam tubuh
HMI, bukan hanya sebagai konsep moral, melainkan sebagai kekuatan sosial yang menentukan
keberlanjutan organisasi. Penulis melihat bahwa krisis solidaritas kader hari ini bukan sekadar
akibat lemahnya manajemen organisasi, tetapi lebih dalam: hilangnya kesadaran kolektif yang
menjadi dasar perjuangan. Dalam pandangan Ibnu Khaldun, kesadaran kolektif inilah yang
memungkinkan kelompok manusia bersatu menghadapi tantangan eksternal, menegakkan nilai,

dan mencapai tujuan bersama.

Oleh karena itu, penelitian ini lahir dari kegelisahan personal sekaligus keprihatinan sosial:
bagaimana organisasi sebesar HMI, yang berlandaskan semangat intelektual dan moral Islam,
dapat mengalami kemunduran solidaritas? Apakah mungkin nilai ashabiyyah yang pernah
menjadi dasar kejayaan peradaban Islam di masa Ibnu Khaldun, dihidupkan kembali sebagai
landasan pembaruan solidaritas kader di era modern ini? Pertanyaan inilah yang menuntun
penulis untuk menelaah konsep ashabiyyah secara lebih dalam dan aplikatif terhadap realitas
organisasi mahasiswa Islam masa kini. Penelitian ini menggunakan analisis filosofis-konseptual

sebagai pendekatan utama, yakni upaya menafsirkan makna dan nilai-nilai dasar dari konsep

Ideologis dalam Organisasi Sosial. Jurnal Pemikiran Islam, 12(1), 45-60.

31 Agussalim Sitompul, Sejarah Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam (HMI), (Jakarta: PB HMI, 2005),
h. 78-80.

32 Azhari Akmal Tarigan, Islam Mazhab HMI: Genealogi dan Ideologi Gerakan Mahasiswa Islam di
Indonesia, (Medan: UIN Press, 2015), h. 94.

33 Ahmadie Thoha, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun: Kritik terhadap Peradaban Islam dan Barat Modern,
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2004), h. 88.

3 A, Rosyid. (2021). Ashabiyyah dalam Perspektif Etika Sosial Islam: Relevansinya untuk Gerakan
Mahasiswa Islam Indonesia. Jurnal Filsafat Islam Indonesia (SINTA 1), 9(1), 55-70.



10

Ashabiyyah Ibnu Khaldun secara rasional dan reflektif. Melalui pendekatan ini, konsep
Ashabiyyah tidak hanya dipahami secara historis atau sosiologis, tetapi juga secara filosofis
sebagai dasar konseptual solidaritas sosial kader HMI dalam menghadapi krisis nilai di era

modern.

B. Rumusan Masalah

Penelitian ini dirancang untuk menjawab beberapa pertanyaan mendasar terkait dengan
pemaknaan dan relevansi konsep Ashabiyyah dalam konteks organisasi mahasiswa Islam

kontemporer, khususnya HMI. Adapun rumusan masalah dalam penelitian ini adalah:

1. Apakah yang dimaksud dengan konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun?
2. Bagaimana sejarah pendirian, tujuan, dan perjuangan HMI?
3. Bagaimana relevansi konsep Ashabiyyah terhadap krisis solidaritas sosial dalam

organisasi Himpunan Mahasiswa Islam?

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Tujuan utama dari penelitian ini adalah:

1. Menganalisis konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun.
2. Memaparkan sejarah pendirian, tujuan, dan perjuangan HMI.
3. Menjelaskan relevansi konsep Ashabiyyah terhadap krisis solidaritas sosial dalam

organisasi Himpunan mahasiswa Islam.
Adapun kegunaan penelitian sebagai berikut :

1. Kegunaan Teoritis
Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah kajian filsafat, khususnya dalam
pengembangan pendekatan analisis filosofis-konseptual terhadap pemikiran klasik seperti
Ashabiyyah Ibnu Khaldun. Penelitian ini memperluas penerapan filsafat sosial Islam dari
sekadar historisitas menuju refleksi konseptual yang kontekstual dengan dinamika
organisasi mahasiswa modern.

2. Kegunaan Praktis
Secara praktis, hasil penelitian ini dapat dijadikan dasar konseptual bagi HMI dan
organisasi mahasiswa Islam lainnya dalam memperkuat nilai-nilai kebersamaan, keadilan,
dan tanggung jawab moral. Nilai-nilai Ashabiyyah yang diinterpretasikan melalui analisis
filosofis-konseptual dapat menjadi landasan ideologis dalam pengembangan kurikulum
kaderisasi, budaya organisasi, serta pembentukan solidaritas sosial yang berakar pada
kesadaran nilai.

D. Tinjauan Pustaka

Kajian tentang Ashabiyyah dalam pemikiran 1bn Khaldun telah menjadi perhatian banyak



1"

peneliti, khususnya dalam konteks filsafat sosial Islam dan dinamika kekuasaan. Konsep ini
dikenal sebagai kekuatan pengikat sosial yang menjadi fondasi peradaban. Namun, penerapan
Ashabiyyah dalam konteks komunitas modern, terutama organisasi mahasiswa Islam seperti
HMI, masih sangat terbatas dalam literatur akademik. Oleh karena itu, penting untuk terlebih
dahulu meninjau hasil-hasil penelitian terdahulu agar dapat memetakan posisi dan kontribusi

penelitian ini dalam diskursus ilmiah yang ada.

Pertama, dalam Ilham dalam tulisannya yang berjudul Konsep Ashabiyyah Dalam
Pemikiran Politik Ibnu Khaldun yang dipublikasikan di Jurnal Politik Profetik, lbnu Khaldun
dengan sangat tajam membaca realitas kekuasaan dan peradaban melalui teori Ashabiyyah.*®
Dalam pandangannya, kekuatan politik dibangun di atas semangat kebersamaan kelompok,
dan akan runtuh ketika semangat tersebut melemah. Konsep ini kemudian menjadi dasar
untuk membaca berbagai gerakan politik kontemporer. Namun, pendekatan dalam artikel
tersebut masih berfokus pada tataran negara dan makro-politik, belum menyentuh konteks
mikro seperti organisasi kemahasiswaan Islam. Oleh karena itu, pendekatan filosofis terhadap
Ashabiyyah dalam komunitas mahasiswa menjadi langkah baru yang penting untuk

dikembangkan.

Kedua, Sebuah pendekatan empiris yang cukup menarik dilakukan oleh Imam Taufig,
yang mengkaji fanatisme suporter sepak bola kelompok BCS PSS Sleman menggunakan
konsep Ashabiyyah.*® la menunjukkan bagaimana ikatan emosional dan sosial menciptakan
solidaritas kuat dalam komunitas suporter. Namun, penelitian ini lebih menyoroti dimensi
emosional-massal dan bersifat fenomenologis. Konteksnya berbeda jauh dari organisasi
kaderisasi seperti HMI yang memiliki struktur nilai, visi ideologis, dan proses pembentukan
pemimpin. Maka, pendekatan konseptual-filosofis dalam konteks organisasi mahasiswa

masih merupakan lahan kosong yang perlu diisi.

Ketiga, Dalam penelitian lain, Tri Wahyuni Handayani mencoba mengaitkan pemikiran
Ibnu Khaldun tentang Ashabiyyah dengan masyarakat Indonesia modern secara umum.¥
Penelitiannya membandingkan struktur sosial masyarakat gurun dalam konteks asli teori Ibn
Khaldun dengan masyarakat Indonesia masa kini. Namun, fokusnya lebih pada makro-sosial
dan tidak menyentuh komunitas spesifik seperti HMI. Dengan demikian, ia membuka pintu
refleksi awal tentang aktualisasi Ashabiyyah, tetapi belum menawarkan pendekatan

organisasi atau kerangka etos kolektif mahasiswa Islam.

3 1lham, M. (2016). Konsep 'Ashabiyyah Dalam Pemikiran Politik Ibnu Khaldun. Jurnal Politik Profetik,
4(1), 1-13.

% Imam Taufig. (2024). Tinjauan Ashabiyyah lonu Khaldun atas Kefanatikan Suporter PSS (Studi Kasus
Suporter BCS X PSS) (Skripsi). Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga, Yogyakarta.

37 Tri Wahyuni Handayani. (2011). Pemikiran Ibnu Khaldun tentang 'Ashabiyyah terhadap Masyarakat
Modern (Dalam Konteks Indonesia) (Skripsi). Fakultas Ilmu Sosial dan Humaniora, UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta.



12

Keempat, Kajian yang lebih dekat dengan HMI dilakukan oleh Ahmad Rifai Hasbi
Siregar, yang mengangkat persoalan wacana dominan gender di tubuh HMI Cabang
Yogyakarta.® Penelitian ini mengungkap bagaimana marginalisasi terjadi terhadap kader
perempuan dalam dinamika internal organisasi. Studi ini penting karena menunjukkan adanya
ketimpangan dalam representasi wacana dan kekuasaan di HMI, namun masih berfokus pada
aspek identitas gender dan tidak membahas nilai-nilai kolektif atau ikatan solidaritas dari

perspektif filsafat sosial Islam.

Kelima, Mulkhan Andreza membahas peran kepemimpinan Ketua Umum Komisariat
HMI dalam mengelola sumber daya manusia. Penelitiannya memberikan wawasan tentang
strategi manajerial dan pentingnya peran pemimpin dalam menjaga kualitas kader.%
Sayangnya, pendekatannya bersifat deskriptif dan praktikal, tanpa memanfaatkan landasan
teoritik dari pemikiran klasik Islam, termasuk teori Ashabiyyah. Ini menunjukkan bahwa
dimensi filosofis dan nilai dasar kaderisasi belum menjadi fokus utama dalam studi-studi

tentang HMI sejauh ini.

Keenam, Kadhim menjelaskan bahwa Ashabiyyah bukan hanya teori tribalistik, tetapi
bisa digunakan untuk memahami struktur sosial modern dan komunitas keagamaan.*’ la
menekankan bahwa konsep ini masih relevan untuk membaca dinamika kelompok dalam
dunia modern. Namun, artikel ini tidak menyentuh aspek kaderisasi mahasiswa Islam secara

spesifik, apalagi dalam kerangka filosofis-konseptual.

Dari seluruh literatur yang telah ditinjau, tampak bahwa meskipun konsep Ashabiyyah
telah digunakan dalam berbagai konteks, belum ada satupun penelitian yang secara khusus
dan mendalam mengkaji konsep Ashabiyyah Ibn Khaldun sebagai landasan solidaritas HMI.
Dengan demikian, penelitian ini menempati posisi baru dalam wacana kajian tentang
Ashabiyyah karena berupaya mengintegrasikan analisis filosofis-konseptual pemikiran Ibnu
Khaldun dengan konteks organisasi mahasiswa Islam modern, khususnya HMI. Penelitian ini
bersifat reflektif dan normatif—bertujuan membangun paradigma nilai yang dapat

memperkuat semangat kebersamaan dan idealisme kader di tengah tantangan modernitas.

3 Siregar, A. R. H. (2024). Wacana Dominan Gender di Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) Cabang
Yogyakarta (Skripsi). Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta.

39 Andreza, M. (2019). Peran Kepemimpinan Ketua Umum Komisariat dalam Mengelola Sumber Daya
Manusia Guna Meningkatkan Kualitas Insan Cita Anggota Himpunan Mahasiswa Islam di Lingkup UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta (Skripsi). Fakultas IImu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta.

40 Kadhim, A. K. (2023). Ashabiyyah dalam Memahami Struktur Sosial Modern dan Komunitas
Keagamaan. Jurnal Birokrasi, 12(1), 45-60.



13

E. Kajian Teoritis

1. Analisis Filosofis-Konseptual terhadap Ashabiyyah Ibnu Khaldun

Pisau Analisis filosofis-konseptual, yaitu cara berpikir yang berupaya menelaah
makna, hakikat, dan nilai dari suatu konsep melalui penalaran rasional dan reflektif.
Menurut Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, penelitian filsafat bersifat konseptual
dan analitis karena berfokus pada penafsiran ide, bukan pada pengumpulan data empiris.*:
Pandangan ini diperkuat oleh K. Bertens yang menyatakan bahwa kegiatan filsafat pada
dasarnya merupakan aktivitas konseptual, yakni usaha menjernihkan dan menafsirkan

makna dari konsep-konsep yang menjadi dasar cara berpikir manusia.*?

Sejalan dengan hal itu, Jujun S. Suriasumantri menegaskan bahwa kegiatan filsafat
merupakan usaha memberikan dasar konseptual terhadap suatu persoalan dengan cara
mempertanyakan makna, asal-usul, dan tujuan terdalamnya.** Dengan analisis ini,
penelitian terhadap pemikiran Ibnu Khaldun mengenai Ashabiyyah diarahkan untuk
menggali dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis dari konsep tersebut, serta

menafsirkan relevansinya bagi penguatan solidaritas sosial kader HMI.

Dalam Mugaddimah, Ibnu Khaldun menggambarkan Ashabiyyah sebagai kekuatan
batin yang menumbuhkan rasa kebersamaan, loyalitas, dan keberanian untuk
memperjuangkan kepentingan kelompok*. Ikatan ini bisa muncul dari kesamaan nasab,
kebiasaan hidup, atau nilai yang diyakini bersama. Namun, yang paling menentukan
menurut Ibn Khaldun adalah kesadaran moral untuk saling mendukung sehingga kehidupan
sosial dapat berlangsung secara stabil. Ashabiyyah menjadi fondasi bagi terbentuknya
masyarakat, sekaligus faktor utama yang menentukan naik-turunnya kekuasaan. Pada saat
Ashabiyyah kuat, kelompok mencapai puncak ketahanan; ketika melemah, kelompok

perlahan memasuki fase kemunduran dan kehilangan identitas.

Penjelasan Ibn Khaldun ini kemudian diperluas oleh Franz Rosenthal yang
menekankan bahwa Ashabiyyah bukan hanya energi sosial, tetapi juga prinsip normatif
yang menjelaskan mengapa suatu komunitas dapat membangun struktur sosial yang tahan
lama. Rosenthal menyebut Ashabiyyah sebagai “tenaga penggerak masyarakat” yang
mengandung dimensi moral, politik, dan psikologis pada waktu yang bersamaan®.
Pemikiran kontemporer seperti Abbas Kadhim menambahkan bahwa Ashabiyyah dapat
dibaca ulang sebagai model solidaritas modern yang tidak lagi terbatas pada kesukuan,

tetapi dapat muncul dari visi bersama, komitmen moral, atau agenda kolektif dalam

41 Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius,

1990), h. 52-53.

42 K. Bertens, Filsafat Barat Kontemporer, (Jakarta: Gramedia, 2001), h. 14,
4 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat 1lmu: Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan,

2005), h. 25.

4 |bn Khaldun, Mugaddimah, terj. Ahsin Muhammad (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2011), h. 85.



2.

14
organisasi keagamaan maupun gerakan sosial.*®

Pada tataran filsafat Islam, Imam Igbal dalam disertasinya tentang Etika Politik Ibn
Khaldun menegaskan bahwa Ashabiyyah tidak boleh dipahami sebagai loyalitas kelompok
yang sempit. Menurutnya, Ashabiyyah yang ideal adalah solidaritas yang berlandaskan
nilai dan bertujuan menegakkan kemaslahatan umum?. Igbal memandang Ashabiyyah
sebagai sarana pembentukan kesadaran sosial yang etis, karena suatu komunitas hanya
dapat bertahan jika memiliki energi nilai yang menyatukan anggotanya. Solidaritas tanpa
orientasi moral akan terjatuh menjadi fanatisme; sebaliknya, solidaritas bernilai akan

melahirkan tatanan sosial yang adil dan berkelanjutan.

Dengan demikian, secara teoritis Ashabiyyah memuat tiga dimensi konseptual yang
digunakan dalam penelitian ini. Pertama, ia memuat makna dasar tentang keterhubungan
manusia dalam ikatan nilai yang memungkinkan terbentuknya identitas kolektif. Kedua,
Ashabiyyah merupakan daya sosial yang menggerakkan kerja sama, keberanian kolektif,
dan kepatuhan pada tujuan bersama. Ketiga, Ashabiyyah memiliki orientasi normatif yang
menentukan apakah solidaritas tersebut membawa kemajuan atau justru kemunduran.
Ketiga aspek ini menjadi landasan teoritis untuk membaca dinamika solidaritas dan
fragmentasi yang terjadi dalam HMI. Melalui kacamata Ashabiyyah, proses kaderisasi,
loyalitas organisasi, dan potensi disintegrasi dapat dipahami sebagai gejala yang muncul

dari kekuatan atau kelemahan energi kolektif yang menopang organisasi tersebut.

Implikasi Penelitian

Integrasi analisis filsafat ke dalam penelitian ini memberikan implikasi penting.
Pertama, Ashabiyyah tidak hanya dipahami sebagai konsep sejarah, tetapi sebagai
paradigma moral-filosofis yang membentuk perilaku sosial kader. Kedua, penelitian ini
memperluas kajian Ashabiyyah dari pendekatan historis menjadi reflektif, sehingga dapat
menjawab tantangan solidaritas di era modern. Ketiga, dengan kerangka ini, HMI dapat
dipandang sebagai laboratorium sosial yang menguji sejauh mana nilai-nilai Ashabiyyah
masih relevan untuk membangun masyarakat berkeadilan.

Dengan demikian, analisis filsafat terhadap Ashabiyyah Ibnu Khaldun
memperlihatkan bahwa solidaritas sosial merupakan dimensi integral dari eksistensi,
pengetahuan, dan moralitas manusia. Ashabiyyah tidak hanya menjelaskan bagaimana
masyarakat terbentuk, tetapi juga mengapa kebersamaan menjadi syarat bagi kemanusiaan
itu sendiri. Dalam konteks HMI, penghayatan terhadap nilai Ashabiyyah menjadi kunci

untuk membangun solidaritas yang tidak hanya bersifat struktural, tetapi berakar pada

4 Franz Rosenthal, The Mugaddimah: An Introduction to History (Princeton: Princeton University Press,

1967), h.25-26

4 Imam Igbal, Etika Politik Ibn Khaldun, Disertasi Doktor, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016, h. 72.



15
kesadaran moral yang mendalam.*’

F. Metode Penelitian

1. Jenis Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif kepustakaan (library research) yang
bersifat deskriptif pada tahap awal dan menekankan pada analisis filosofis-konseptual.
Penelitian ini bersifat deskriptif karena terlebih dahulu menguraikan pemikiran Ibnu
Khaldun mengenai Ashabiyyah, kemudian menganalisisnya secara filosofis untuk

menemukan makna dan relevansinya bagi solidaritas sosial kader HMI.%8

2. Pendekatan Penelitian
Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan [library research, dengan fokus pada
telaah konsep Ashabiyyah Tbnu Khaldun yang melihat landasan solidaritas sosial serta
bagaimana konsep ini digunakan untuk menganalisis terjadinya diisintegrasi moral dan
ideologis dalam HMI. Pendekatan ini bertujuan mengkaji dimensi etos solidaritas sosial

dalam organisasi HML.*
3. Sumber Data

Data Primer

Karya lbnu Khaldun berjudul Mugaddimah, buku-buku yang membahas organisasi
HMI seperti Sejarah Perjuangan HMI oleh Agussalim Sitompul dan buku Islam Mazhab
oleh HMI Azhari Akmal Tarigan dan juga karya Zygmunt Bauman, Liquid Modernity;
Abbas Kadhim, Ibn Khaldun and Islamic Thought; serta tulisan para pemikir Indonesia
seperti Ahmad Syafii Maarif dan Jujun S. Suriasumantri.

Data Sekunder

Artikel jurnal, buku, dan tulisan lain yang membahas pemikiran Ibnu Khaldun dan
HM|.505152

4. Metode Pengumpulan Data

Data dikumpulkan melalui studi dokumen atau teks, yaitu membaca, menelaah, dan

mengkaji sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan topik penelitian.

47 Ahmad Syafii Maarif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan, (Bandung: Mizan, 2015),
h. 118.

48 Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius,
1990), h. 67; K. Bertens, Filsafat Barat Kontemporer: Prancis, (Jakarta: Gramedia, 2001), h. 12; dan Jujun S.
Suriasumantri, Filsafat IImu: Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 2010), h. 45.
49 Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (Cet. 25). Bandung: Alfabeta. Penelitian
kualitatif kepustakaan (library research) bersifat deskriptif-analitis yang fokus pada studi literatur dan dokumen.

%0 1bnu Khaldun. (2010). Mugaddimah (Terjemahan dan kajian konsep Ashabiyyah). Jakarta: Pustaka.

51 A, Sitompul. (2005). Sejarah Perjuangan HMI. Jakarta: Penerbit X.

%2 'H. A. A. Tarigan. (2012). Islam Mazhab HMI. Bandung: Penerbit Y.



16
5. Metode Analisis Data

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis. Deskriptif-analitis digunakan untuk
menguraikan pokok-pokok pemikiran Ashabiyyah lbnu Khaldun dan internalisasi
konsep tersebut dalam HMI.

G. Sistematika Pembahasan

Agar mendapat gambaran yang sistematis dan konsisten secara utuh, maka peneliti akan
mengemukakan sistematika pembahasannya. Dalam pembahasan penelitian ini, sekurang-
kurangnya terdapat lima bab yang masing-masing terdapat sub-sub bab yang dijelaskan,
yaitu:

BAB |, memuat fondasi konseptual awal dari penelitian berupa latar belakang masalah,
rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teoritis,
metode penelitian dan sistematika pembahasan. Pembahasan dimulai dari penggambaran
fenomena krisis solidaritas pada konteks HMI secara spesifik. Argumentasi dibangun untuk
menunjukkan adanya research gap antara idealisme nilai kolektif dengan realitas internal
organisasi. Bab ini juga menjelaskan rumusan masalah, tujuan penelitian, urgensi, metode
penelitian, dan sistematika pembahasan secara keseluruhan. Dengan pendekatan filosofis,
Bab | menegaskan bahwa penelitian ini bukan hanya reflektif, tetapi juga menawarkan

aktualisasi nilai klasik dalam konteks kontemporer.

BAB Il, menguraikan teori dan analisis konseptual yang digunakan dalam penelitian.
Pertama, membahas mengenai biografi dan pemikiran Ibnu Khaldun. Kemudian dilanjutkan
dengan menganalisis konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun dan karakteristiknya. Pembahasan
dalam bab ini penting untuk membangun landasan argumentatif dalam memahami
Ashabiyyah bukan sekadar konsep historis, tetapi sebagai sistem nilai. Kerangka teoritik ini

berfungsi sebagai alat analisis utama dalam membaca fenomena sosial HMI secara filosofis.

BAB IlI, menyajikan uraian deskriptif-kritis tentang sejarah, tujuan, dan perjuangan HMI
sebagai organisasi mahasiswa Islam yang memiliki sejarah ideologis panjang. Fokus
pembahasan mencakup struktur ideologis HMI, prinsip “Insan Cita”, nilai-nilai kaderisasi,
serta dinamika internal yang sedang dihadapi, termasuk fragmentasi, konflik, dan
melemahnya etos kolektif. Bab ini penting sebagai lokasi analisis konkret, yang menjadi titik
temu antara konsep Ashabiyyah dan realitas kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan
kajian pustaka dan dokumentasi, Bab 111 menghadirkan peta konteks organisasi yang menjadi

fokus utama penelitian.

BAB IV,adalah inti dari penelitian, di mana sintesis antara teori dan realitas dibangun.
Penulis melakukan analisis konseptual dan filosofis terhadap konsep Ashabiyyah dan

mengaitkannya secara langsung dengan kondisi HMI kontemporer. Proses analisis dilakukan



17

secara dialektis: bagaimana pemikiran Ibnu Khaldun memberi kerangka nilai bagi
rekonstruksi solidaritas sosial dalam organisasi. Dalam bab ini juga ditawarkan reinterpretasi
Ashabiyyah yang lebih aplikatif, bukan hanya sebagai gagasan historis, tetapi sebagai etika
gerakan mahasiswa Islam yang relevan dan mendesak. Bab ini menjawab langsung rumusan

masalah yang diajukan dalam penelitian.

BAB V, bab penutup memuat simpulan dari hasil-hasil analisis filosofis yang telah
dilakukan, baik secara teoritis maupun aplikatif. Penulis merangkum jawaban atas rumusan
masalah secara sistematis dan reflektif, serta menyampaikan saran untuk pengembangan
teori, praksis organisasi mahasiswa, dan arah penelitian selanjutnya. Penutup ini bukan hanya
menutup argumen, tetapi juga membuka ruang refleksi lebih lanjut tentang pentingnya

membumikan pemikiran klasik dalam dinamika organisasi Islam kontemporer.



BABYV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Konsep Ashabiyyah menurut Ibnu Khaldun merupakan semangat kebersamaan dan
solidaritas sosial yang berakar pada ikatan moral serta kesadaran kolektif manusia sebagai
makhluk sosial. Ashabiyyah tidak hanya lahir dari ikatan genealogis, tetapi juga dari nilai dan
tujuan bersama yang menumbuhkan dorongan saling menolong dan menjaga kelompok. Dalam
kerangka filosofis-konseptual, Ashabiyyah dipahami sebagai energi sosial yang memiliki dimensi
ontologis, epistemologis, dan aksiologis, yang memberi dasar bagi terbentuknya masyarakat dan
legitimasi kekuasaan. Konsep ini menjadi fondasi penting untuk memahami dinamika sosial dan

moral kelompok dalam konteks modern.

Sejarah pendirian HMI menunjukkan bahwa organisasi ini lahir dari semangat keislaman
dan kebangsaan yang saling menguatkan. HMI berdiri pada 5 Februari 1947 sebagai respons
terhadap kondisi umat Islam yang terbelakang secara intelektual serta kebutuhan memperkuat
perjuangan mempertahankan kemerdekaan. Sejak awal, HMI memiliki tujuan ganda: membentuk
insan akademis yang bernafaskan Islam serta berkontribusi bagi kemajuan bangsa. Perjalanan
sejarahnya, mulai dari Revolusi Fisik, Angkatan ‘66, hingga Reformasi 1998, menggambarkan
HMI sebagai organisasi yang memiliki peran strategis dalam perjuangan ideologis dan sosial-

politik bangsa.

Relevansi konsep Ashabiyyah bagi HMI terletak pada kemampuannya menjadi kerangka
etis dan filosofis untuk menjawab krisis solidaritas kader dewasa ini. Ashabiyyah memberikan
landasan nilai agar solidaritas tidak hanya bersifat struktural atau pragmatis, tetapi menjadi
kesadaran moral yang meneguhkan kebersamaan, keadilan, dan keterikatan spiritual. Dalam
konteks HMI, Ashabiyyah berfungsi sebagai pendorong revitalisasi ruh perjuangan organisasi,
memperkuat kaderisasi, dan mengembalikan ikatan kolektif agar tidak terjebak dalam
faksionalisme dan pragmatisme politik yang merusak. Dengan interpretasi baru ini, Ashabiyyah
dapat menjadi fondasi pembaruan solidaritas kader HMI yang lebih reflektif, inklusif, dan

berorientasi pada nilai.

B. Saran

Berdasarkan kajian dan kesimpulan yang diperoleh, terdapat beberapa rekomendasi
strategis yang penting untuk menjadi perhatian tidak hanya bagi pengurus dan kader HMI, tetapi
juga bagi para akademisi dan peneliti yang tertarik mengeksplorasi makin jauh peran solidaritas
sosial dalam membangun organisasi sosial yang kuat dan relevan. HMI perlu memperkuat
kembali fondasi nilai dan tujuan organisasinya sebagai sumber utama pembentukan solidaritas

69



70

kader. Revitalisasi Ashabiyyah sebagai energi kebersamaan harus dimulai dari proses kaderisasi
yang menegaskan nilai keislaman, keilmuan, dan pengabdian. HMI juga perlu membangun
budaya dialog, mengurangi faksionalisme, dan menghidupkan kembali semangat perjuangan yang
berorientasi pada kemaslahatan bersama, bukan kepentingan kelompok sempit. Dengan
memperkuat nilai, memperjelas arah gerakan, dan menghidupkan kembali kesadaran kolektif,
HMI dapat kembali menjadi organisasi yang solid, visioner, dan berpengaruh dalam membawa
perubahan sosial.

Penelitian selanjutnya dapat memperluas kajian Ashabiyyah dengan pendekatan empiris
atau sosiologis untuk melihat bagaimana solidaritas kader bekerja secara nyata dalam dinamika
organisasi. Selain itu, penelitian lanjutan dapat mengkaji fenomena fragmentasi, konflik internal,
atau perubahan orientasi nilai dalam organisasi mahasiswa lain sebagai perbandingan. Penelitian
juga dapat memperdalam hubungan antara Ashabiyyah dan model kepemimpinan, psikologi
kelompok, atau manajemen organisasi untuk memperkaya pemahaman tentang bagaimana konsep

ini dapat diterapkan dalam konteks kontemporer dan lebih praktis.



7

DAFTAR PUSTAKA

Abas, Kadhim. /bn Khaldun and Islamic Thought: Studies in History, Philosophy and Culture. New York:
Routledge, 2016.

Abdullah, M. Amin. Filsafat Kalam di Era Postmodernisme. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015.
Abed al-Jabiri, Muhammad. Formasi Nalar Arab. Terj. Imam Khoiri. Yogyakarta: IRCiSoD, 2003.

Agussalim, Sitompul. Sejarah Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) 1947-1975. Jakarta: PB
HMI, 2008.

Agussalim, Sitompul. Sejarah Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) 1947-1997. Jakarta: PB
HMI, 1997.

Al-Azmeh, Aziz. Ibn Khaldun in Modern Scholarship. London: Routledge, 1981.
Al-Farabi. Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadhilah. Beirut: Dar al-Mashriq, 1986.

Al-Farabi. Filsafat Kota Utama (Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadhilah). Terj. Muhammad Al-Fayyadl.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017.

Alatas, Syed Farid. Ibn Khaldun dan llmu Sosial Islam. Jakarta: LP3ES, 2009.

Alfian. “Gerakan Mahasiswa dan Islam: Kontribusi HMI dalam Dinamika Sosial Politik Indonesia.”

Jurnal Pemikiran Politik Islam, 2020.

Amin, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung:
Mizan, 1996.

Anton, Bakker. Filsafat [Imu. Yogyakarta: Kanisius, 1991.

Anton, Bakker. Metode-Metode Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, 1992.

Bakker, Anton, dan Achmad Charris Zubair. Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, 1990.
Baali, Fuad, dan Ali Wardi. Pemikiran Sosiologis Ibnu Khaldun. Bandung: Pustaka Setia, 2001.

Bakar, N., dan N. Azman. “The Relevance of Ibn Khaldun’s Philosophy in Contemporary Muslim Youth

Movements.” Intellectual Discourse, 2020.
Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press, 2000.
Bertens, K. Etika. Yogyakarta: Kanisius, 2000.
Bertens, K. Filsafat Barat Kontemporer. Jakarta: Gramedia, 2001.

Bryan, S. Turner. Orientalisme dan Ilmu Sosial: Dialektika Pengetahuan dan Kekuasaan. Terj. Ihsan Ali

Fauzi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.



72

Chaidir, Hidayat. Agama dan Peradaban: Membaca Ulang Pemikiran Nurcholish Madjid. Jakarta:
Paramadina, 2018.

Chaidir, Hidayat. Cak Nur: Sang Guru Bangsa. Jakarta: Kompas, 2017.

Darma, Wijaya. “Islam dan Kekuasaan Orde Baru: Membaca Kembali Politik De-Islamisasi Soeharto.”

Jurnal Sosiologi Reflektif, Vol. 10, No. 1 (2016).

Dhaouadi, Mahmoud. Sosiologi Ibnu Khaldun dan Lahirnya llmu Umran. Terj. Achmad Maimun.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005.

Durkheim, Emile. The Division of Labor in Society. Trans. W. D. Halls. New York: Free Press, 1984.
Giddens, Anthony. The Consequences of Modernity. Stanford: Stanford University Press, 1990.
Habermas, Jiirgen. The Theory of Communicative Action. Boston: Beacon Press, 1984.

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research. Yogyakarta: Andi Offset, 1997.

Hadi, W. Solidaritas Sosial dalam Perspektif Islam. Jakarta: RajaGrafindo, 2019.

Hadiwijono, Harun. Sari Sejarah Filsafat Barat 1: Yunani—Roma. Yogyakarta: Kanisius, 1983.
Hanafi, Hasan. Dirasah Islamiyyah. Kairo: Maktabah al-Nahdah al-Mishriyyah, 1993.

Hanafi, Hasan. Islam dalam Pandangan Kiri. Jakarta: LSIP, 1999.

Hardiman, F. Budi. Kritik Ideologi: Menyingkap Kepentingan Pengetahuan Bersama Habermas.
Yogyakarta: Kanisius, 1990.

Haryatmoko. Etika Politik dan Kekuasaan. Jakarta: Kompas, 2003.

Hasan, Noorhaidi. Islam Politik di Dunia Kontemporer: Genealogi dan Varian Gerakan Islam.

Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2019.
Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 1996.
Hidayat, Komaruddin. Agama Masa Depan. Jakarta: Paramadina, 2004.
Ibn Khaldun. Muqaddimah Ibn Khaldun. Terj. Ahmadie Thoha. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001.

Igbal, Imam. Etika Politik Ibnu Khaldin. Disertasi Doktor. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019.
https://digilib.uin-suka.ac.id/36852/.

Igbal, Muhammad. The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Institute of Islamic

Culture,

1982.


https://digilib.uin-suka.ac.id/36852/

73

Jaelani, A. Qadir. HMI dan Wacana Islam Progresif di Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2014.
Jalaluddin. Psikologi Agama: Memahami Perilaku Keagamaan Manusia. Jakarta: RajaGrafindo

Persada, 2011.
Khaldun, Ibn. Al- ‘Ibar wa Diwan al-Mubtada wa al-Khabar. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2000.
Kuntowijoyo. Identitas Politik Umat Islam. Bandung: Mizan, 1997.
Kuntowijoyo. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. Bandung: Mizan, 1991.
Lauer, Robert. Perspektif tentang Perubahan Sosial. Jakarta: Bumi Aksara, 1993.

Madjid, Nurcholish. Cita-Cita Politik HMI: Sebuah Pembaharuan Pemikiran. Jakarta: Yayasan
Paramadina, 1999.

Madjid, Nurcholish. Islam, Doktrin, dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 1992.

Madjid, Nurcholish. Tradisi Islam: Peran dan Fungsinya dalam Pembangunan di Indonesia. Jakarta:
Paramadina, 1997.

Maksum, Ali. Filsafat Umum. Yogyakarta: LKiS, 2013.

Malik, Dawam Rahardjo. Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep Kunci.
Jakarta: Paramadina, 1996.

Masyhur, S. Sosiologi dan Filsafat Sosial Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015.
Misrawi, Zuhairi. Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: Moderasi, Keumatan, dan Kebangsaan.

Jakarta: Kompas, 2010.
Mubyarto. Ekonomi Pancasila. Yogyakarta: BPFE, 1987.
Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: Ul Press, 1985.
Nasution, Harun. Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: Ul Press, 1986.
Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2005.
Noer, Deliar. Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900—1942. Jakarta: LP3ES, 1980.
Nugroho, S. “Krisis Solidaritas Sosial di Era Modernitas.” Jurnal Sosiologi Islam, Vol. 12, No. 1 (2020).
Ritzer, George. Sosiologi llmu Pengetahuan Berparadigma Ganda. Jakarta: Rajawali Press, 2003.
Ritzer, George, dan Douglas J. Goodman. Teori Sosiologi Modern. Jakarta: Kencana, 2005.

Sardar, Ziauddin. Reclaiming the Future: Islamic Science for the Twenty-First Century. London: Mansell,

1989.

Shariati, Ali. Tugas Cendekiawan Muslim. Bandung: Pustaka, 1984.
Siregar, Rusydi. Kaderisasi dan Transformasi Sosial HMI. Jakarta: PB HMI, 2016.



74
Soekanto, Soerjono. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2009.

Suprayogo, Imam, dan Tobroni. Metodologi Penelitian Sosial-Agama. Bandung: Remaja Rosdakarya,

2001.
Syamsuddin, A. Rahman. Gerakan Mahasiswa Islam di Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2012.

Syamsuddin, Arif. Filsafat Sosial Ibnu Khaldun: Relevansinya dengan Dunia Modern. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2018.

Syariati, Ali. Haji. Terj. Irwan Abdullah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.

Tim Pengembang Kaderisasi PB HMI. Pedoman Perkaderan HMI. Jakarta: PB HMI, 2019.

Tim Penyusun PB HMI. Nilai Dasar Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam. Jakarta: PB HMI, 2006.
Turner, Bryan S. Religion and Social Theory. London: Sage Publications, 1991.

Turner, Bryan S. Islam, Gender, and Modernity. London: Routledge, 1994.

Weber, Max. The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. New York: Routledge, 1958.

Weber, Max. Sosiologi Agama. Terj. Ahmad Fedyani Saifuddin. Jakarta: Rajawali, 2002.

Zainuddin, A. Rahman. Kekuasaan dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu Khaldun. Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 1992.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. Liberalisasi Pemikiran Islam: Gerakan dan Kritiknya. Ponorogo: INSIST Press,
2010.

“Konflik PB HMI Berkepanjangan, HMI Mataram: Sudahlah, Jangan Libatkan Cabang.” Metrontb.com,
2025. https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-

mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang.

“Hilangnya Pergerakan HMI Cabang Tangerang: Dualisme Kepemimpinan Jadi Biang Keladi.”
Tintalndonesia.id, 2025. https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-

cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/.

“Gelombang Solidaritas Meluas, HMI Cabang Ternate Kutuk Kriminalisasi Warga Penolak PT Position.”
Kadera.id, 2025. https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-

ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/.

“Kongres HMI Belum Dimulai, Sejumlah Mahasiswa Ricuh di Asrama Haji Pontianak.” Reddit
r/Indonesia, 2023. https://www.reddit.com/r/indonesia/comments/182th03/.

Data Internal PB HMI. Evaluasi Dinamika Kaderisasi Nasional. Jakarta: PB HMI, 2023.


https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang?utm_source=chatgpt.com
https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang?utm_source=chatgpt.com
https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/?utm_source=chatgpt.com
https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/?utm_source=chatgpt.com
https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/?utm_source=chatgpt.com
https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/?utm_source=chatgpt.com
https://www.reddit.com/r/indonesia/comments/182th03/?utm_source=chatgpt.com

75

Data Internal HMI Cabang Yogyakarta. Laporan Aksi Solidaritas Mahasiswa untuk Keadilan Kampus.
Yogyakarta: 2023.

HMI Komisariat FISIP UNRI. Laporan Pengabdian Masyarakat: HMI Mengajar. Pekanbaru: 2022.



	LEMBAR PENGESAHAN
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN
	NOTA DINAS
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Kajian Teoritis
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



