
ANALISIS FILOSOFIS KONSEP ASHABIYYAH IBNU 

KHALDUN SEBAGAI LANDASAN SOLIDARITAS SOSIAL 

DALAM HIMPUNAN MAHASISWA ISLAM 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Sebagai Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag.) 

 

Oleh: 

T. Ario Betra 

NIM: 21105010034 

 

PROGRAM STUDI AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2025 



i 
 

LEMBAR PENGESAHAN 

 

 



 
 

ii 
 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

  



 
 

iii 
 

NOTA DINAS 

 

 

  



 
 

iv 
 

MOTTO 

“ Setiap Hari Adalah Waktu Berterimakasih Kepada Diri Sendiri” 

 

 

  



 
 

v 
 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

Skripsi ini ku persembahkan untuk ibuku tercinta Rubiati di-Surga, sosok yang memberikan 

aku makna hidup dan arti kasih, aku bangga lahir dari rahimnya, aku bangga manusia pertama 

yang aku lihat adalah dia, Istirahat dengan cinta, Ma. 

 

 

Juga kepada Ayahku Fahruddin Syah, sosok tangguh yang akan aku contoh seumur 

hidupku, Saudara-saudaraku, M. Syahlan, Cut Febrianti, Cut Salsa Ramadhani. 

 

 

Tak Lupa Segenap Keluarga Besarku di Aceh dan Riau, Nenek, om, tante, bibi, paman, sepupu, 

semua yang telah memberikan support untukku. 

 

 

Kepada Almamater ku tercinta UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

 

 

Kepada Organisasi ku Tercinta yang berhasil menjadi Rumah Kedua ku, Himpunan Mahasiswa 

Islam dan Ikatan Pelajar Riau Yogyakarta-Komisariat Kampar. 

 

 

Kepada teman-teman yang aku jumpai di Pondok Pesantren Syekh Burhanuddin Kuntu. 

 

 

Terimakasih untuk semua elemen yang turut hadir dalam setiap kisah hidupku. 

  



 
 

vi 
 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini menganalisis konsep Ashabiyyah Ibn Khaldun sebagai kerangka filosofis-

konseptual untuk membaca krisis solidaritas sosial yang terjadi dalam tubuh Himpunan Mahasiswa Islam 

(HMI) pada konteks masyarakat modern. Fenomena melemahnya kohesi kader, meningkatnya 

fragmentasi internal, dan pudarnya orientasi nilai diamati sebagai gejala disintegrasi yang relevan dengan 

teori siklus sosial yang digagas Ibn Khaldun. Penelitian ini berupaya menjelaskan bagaimana Ashabiyyah 

dapat ditafsirkan ulang sebagai energi kebersamaan berbasis nilai, bukan sekadar ikatan genealogis, 

sehingga mampu memberikan pemahaman filosofis terhadap perubahan dinamika solidaritas kader HMI. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) dengan pisau 

analisis filosofis-konseptual. Sumber primer yang digunakan meliputi Muqaddimah karya Ibn Khaldun 

dan literatur utama tentang sejarah HMI, sementara sumber sekunder terdiri atas buku, artikel jurnal, dan 

penelitian terdahulu yang relevan. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan memfokuskan 

kajian pada penjernihan makna, struktur, dan orientasi konseptual Ashabiyyah, kemudian mengaitkannya 

dengan realitas sosial-ideologis HMI kontemporer. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ashabiyyah memiliki relevansi kuat sebagai fondasi nilai 

bagi pembentukan solidaritas kader HMI, terutama dalam konteks krisis identitas dan melemahnya 

komitmen kolektif. Ashabiyyah yang dimaknai secara filosofis sebagai kesadaran moral bersama mampu 

menjelaskan akar fragmentasi serta menawarkan paradigma pemulihan solidaritas yang berorientasi pada 

keadilan, kebersamaan, dan misi perjuangan organisasi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa revitalisasi 

Ashabiyyah bernilai strategis untuk menghidupkan kembali ruh perjuangan HMI dan memperkuat basis 

ideologis kaderisasi di tengah tantangan modernitas. 

Kata Kunci : Ashabiyyah, Ibn Khaldun, Himpunan Mahasiswa Islam, solidaritas sosial, analisis filosofis-

konseptual, krisis nilai, kaderisasi. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

vii 
 

ABSTRACT 

 

This research analyzes Ibn Khaldun’s concept of Ashabiyyah as a philosophical–conceptual 

framework for understanding the crisis of social solidarity within the Himpunan Mahasiswa Islam (HMI). 

The weakening of collective cohesion, the rise of internal fragmentation, and the fading of ideological 

commitment among HMI cadres are examined as symptoms of social disintegration that parallel Ibn 

Khaldun’s theory of the cyclical rise and decline of communities. This study seeks to reinterpret 

Ashabiyyah not as a purely genealogical bond, but as a value-based moral consciousness capable of 

explaining and responding to the shifting dynamics of solidarity in contemporary HMI. 

This study employs a library research method supported by a philosophical–conceptual analytical 

approach. Primary sources include Ibn Khaldun’s Muqaddimah and key literature on the history and 

ideological structure of HMI, while secondary sources consist of scholarly books, journal articles, and 

relevant previous studies. The analysis is conducted through descriptive–analytical interpretation, 

focusing on clarifying the meaning, conceptual structure, and normative orientation of Ashabiyyah, and 

subsequently linking these conceptual elements to the socio-ideological realities of HMI today. 

The findings reveal that Ashabiyyah holds significant relevance as a foundational value for 

reconstructing solidarity among HMI cadres, particularly amidst the current crisis of identity and 

declining collective commitment. Philosophically interpreted as a shared moral consciousness, 

Ashabiyyah explains the roots of fragmentation and offers a normative framework for revitalizing 

solidarity based on justice, cooperation, and the organization’s mission. The study concludes that the 

revitalization of Ashabiyyah is essential for restoring the spirit of struggle within HMI and strengthening 

the ideological foundation of cadre formation in the face of modern challenges. 

Keyword : Ashabiyyah, Ibn Khaldun, Islamic Students Association, social solidarity, philosophical–

conceptual analysis, value crisis, cadre formation. 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

viii 
 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillahirabbil’alamiin, puji syukur Penulis panjatkan kehadirat Allah SWT yang telah 

melimpahkan Rahmat, sehingga penulis bisa menyelesaikan skripsi ini dengan tuntas, Shalawat dan 

salam untuk junjungan sekalian alam, Muhammad SAW, keluarga, sahabat, dan ummatnya hingga hari 

akhir zaman. Perjalanan menulis Skripsi ini tentu bukanlah jalan yang mudah. Ada banyak do’a yang 

dikirimkan, ada banyak dukungan yang disampaikan, hingga akhirnya karya sederhana ini dapat 

terselesaikan, dengan hati yang penuh syukur penulis ingin menyampaikan ucapan terimakasih yang 

mendalam kepada : 

1. Ibunda tercinta Almarhum Rubiati, perempuan hebat yang penulis kenal tepat di umur 20 

tahun penulis berpisah dengannya, semoga amal baiknya diterima Allah SWT, Ayahanda 

Fahruddin Syah sosok lelaki hebat yang cintanya tidak disampaikan dengan mulut. Saudara-

saudari, sepupu, nenek, dan segenap keluarga besar, yang telah memberikan cinta. 

2. Bapak Dr. H. Muhammad Taufik, S.Ag., M.A. yang telah membimbing penulis dengan 

sabar untuk bisa menyelesaikan skripsi ini. 

3. Bapak Prof. Noorhaidi, M.A, M. Phil., Ph.D. selaku Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

yang telah memberikan kesempatan untuk menimba ilmu di kampus ini 

4. Bapak Prof. Dr. Robby Habiba Abror, M.Hum. Selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

Pemikiran Islam, yang telah menciptakan lingkungan akademik yang kondusif. 

5. Bapak Dr. Novian widhiadharma,S.Fil., M.Hum. Selaku Ketua Program studi Aqidah dan 

Filsafat Islam yang selalu membantu dan memudahkan perjalanan penulis. 

6. Bapak Rizal Al hamid, M.Si. Selaku Sekretaris Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam 

yang selalu membantu keperluan administrasi penulis dengan mudah. 

7. Bapak dan Ibu Dosen Program Studi Aqidah Filsafat Islam yang telah berbagi ilmu. 

8. Seluruh keluarga besar HMI dan IPRY-KK, yang banyak memberikan penulis pengalaman 

menyenangkan, menyedihkan, sakit, duka, jatuh, dan tersungkur, itu merupakan 

pengalaman besar. 

9. Seluruh Elemen dari Pondok Pesantren Syekh Burhanuddin Kuntu. 

10. Orang-orang istimewa yang penulis sebutkan namanya didalam hati. 

 

Akhir kata, semoga Allah membalas segala kebaikan dari semua pihak yang telah berkontribusi 

dalam hidup penulis. Aamiin Ya Rabbal’alamiin. 

Yogyakarta, 24 November, 2025 

 

Penulis, 

 

 

 

 

 

T. Ario Betra 

 



 
 

ix 
 

 

DAFTAR ISI 

LEMBAR PENGESAHAN ............................................................................................................ i 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN .......................................................................................... ii 

NOTA DINAS ............................................................................................................................... iii 

MOTTO  ........................................................................................................................................ iv 

HALAMAN PERSEMBAHAN .................................................................................................... v 

ABSTRAK ..................................................................................................................................... vi 

ABSTRACT ................................................................................................................................. vii 

KATA PENGANTAR ................................................................................................................. viii 

DAFTAR ISI ................................................................................................................................. ix 

BAB I PENDAHULUAN .............................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang Masalah ...................................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah .............................................................................................................. 10 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ........................................................................................ 10 

D. Tinjauan Pustaka ................................................................................................................ 10 

E. Kajian Teoritis ................................................................................................................... 13 

F. Metode Penelitian .............................................................................................................. 15 

G. Sistematika Pembahasan .................................................................................................... 16 

BAB II KAJIAN TEORITIS DAN KERANGKA KONSEPTUAL ....................................... 18 

A. Biografi Intelektual Ibnu Khaldun ..................................................................................... 18 

B. Konsep Ashabiyyah dalam Pemikiran Ibnu Khaldun ........................................................ 20 

C. Ashabiyyah Positif dan Negatif ......................................................................................... 22 

D. Analisis Filosofis-Konseptual terhadap Ashabiyyah ......................................................... 23 

E. Kontribusi intelektual dalam konsep ashabiyyah .............................................................. 27 

F. Relevansi Konsep Ashabiyyah terhadap Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) ................. 28 

G. Kerangka Pemikiran dan Narasi Konseptual ..................................................................... 30 

H. Analisis Filosofis-Konseptual: Kerangka Pemikiran Ibnu Khaldun, Aristoteles, dan Al-

Farabi ................................................................................................................................. 32 

BAB III HIMPUNAN MAHASISWA ISLAM: SEJARAH, PERAN DAN 

PERJUANGANNYA ..................................................................................................... 35 

A. Genealogi Historis dan Tujuan Fundamental HMI ........................................................... 36 

B. Perumusan Tujuan dan Landasan Ideologis ...................................................................... 37 

C. Nilai Dasar Perjuangan (NDP) HMI ................................................................................. 38 



 
 

x 
 

D. Peran HMI dalam Dinamika Perjuangan Bangsa .............................................................. 39 

E. Dekadensi Moral dan Ideologis: Kritik dan Realitas Kontemporer .................................. 41 

F. Rekonstruksi Solidaritas HMI dalam Perspektif Ashabiyyah Ibnu Khaldun .................... 42 

BAB IV LANDASAN SOLIDARITAS HMI DALAM KONSEP ASHABIYYAH IBN 

KHALDUN .................................................................................................................... 44 

A. Landasan Awal HMI: Dimensi Primordial dan Pembentukan Jati Diri Kolektif .............. 44 

B. Latihan Kader (LK) sebagai Laboratorium Ashabiyyah: Mekanisme Penciptaan 

Solidaritas Intensif ............................................................................................................. 46 

C. NDP sebagai Peran Ideologi sebagai Pengikat Solidaritas yang Melampaui 

Primordialisme .................................................................................................................. 48 

D. Manifestasi Kolektif Solidaritas: Ashabiyyah dalam Aksi Sosial dan Politik ................... 49 

E. Relevansi Ashabiyyah sebagai semangat solidaritas pada tubuh HMI .............................. 51 

F. Analisis Kritis: Landasan Solidaritas HMI........................................................................ 59 

BAB V PENUTUP ....................................................................................................................... 69 

A. Kesimpulan ........................................................................................................................ 69 

B. Saran .................................................................................................................................. 69 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................................................... 71 

 



1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Di era globalisasi dan kemajuan teknologi digital, manusia tampak semakin terhubung 

secara virtual, namun justru mengalami keterasingan dalam kehidupan sosial yang nyata. Media 

digital menciptakan ilusi kebersamaan, tetapi di sisi lain menipiskan kedekatan emosional dan 

solidaritas sosial yang sejati. Zygmunt Bauman menyebut kondisi ini sebagai ciri dari masyarakat 

cair (liquid society), di mana hubungan antarindividu menjadi rapuh dan tidak lagi memiliki 

fondasi moral yang kuat.1 Demikian pula, Anthony Giddens menilai bahwa modernitas telah 

menimbulkan dislokasi sosial yang menyebabkan individu kehilangan keintiman dan rasa 

memiliki terhadap komunitasnya.2 Kondisi ini memunculkan pertanyaan mendasar: apakah 

peradaban modern masih memiliki dasar etis dan sosial yang kokoh untuk menopang 

kebersamaan manusia? 

Jika ditarik dalam konteks organisasi kemahasiswaan, terutama yang berbasis nilai-nilai 

keislaman, tantangan ini menjadi semakin kompleks. Organisasi seperti Himpunan Mahasiswa 

Islam (HMI) tidak hanya menghadapi tantangan eksternal berupa perubahan zaman, tetapi juga 

problem internal berupa menurunnya loyalitas kader terhadap ideologi organisasi. Sebuah survei 

nasional oleh Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Jakarta menemukan bahwa 

61% mahasiswa yang tergabung dalam organisasi keislaman mengalami penurunan motivasi 

untuk aktif secara ideologis, dan lebih terdorong oleh motif pragmatis seperti jaringan kerja atau 

akses beasiswa.3 Fenomena ini diperkuat oleh studi Suwito dan Nugroho, yang mencatat bahwa 

fragmentasi ideologis dan konflik internal di tubuh organisasi mahasiswa Islam meningkat sebesar 

38% dalam kurun 5 tahun terakhir.4 Ini bukan semata-mata masalah teknis, melainkan 

mencerminkan krisis nilai yang lebih dalam—di mana kader kehilangan pijakan filosofis yang 

seharusnya menjadi ruh gerakan mereka. Ketika organisasi hanya menjadi instrumen mobilisasi 

tanpa pemaknaan nilai, maka semangat kolektif pun kehilangan relevansinya. 

Krisis solidaritas yang terjadi di tubuh HMI sesungguhnya merepresentasikan gejala 

sosial yang lebih luas di kalangan mahasiswa Indonesia. Gaya hidup individualistik, menurunnya 

kesadaran kritis, dan ketergantungan pada media sosial telah menggeser orientasi gerakan 

mahasiswa dari kolektivitas menuju personal branding.5 Dalam situasi seperti ini, organisasi 

kemahasiswaan kehilangan daya ikat ideologisnya. Fenomena ini menjadi penting untuk dikaji 

dalam konteks HMI, karena organisasi ini memiliki sejarah panjang sebagai motor intelektual dan 

                                            
1 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, (Cambridge: Polity Press, 2000), h. 36–39. 
2 Anthony Giddens, The Consequences of Modernity, (Stanford: Stanford University Press, 1990), h. 25. 
3 PPIM UIN Jakarta, Survei Nasional Mahasiswa dan Keislaman di Era Digital, (Jakarta: PPIM, 2022). 
4 A. Suwito dan D. Nugroho, “Fragmentasi ideologi dalam organisasi mahasiswa Islam di era digital,” 

Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama, 2022. 
5Nugroho, S. “Krisis Solidaritas Sosial di Era Modernitas.” Jurnal Sosiologi Islam, Vol. 12, No. 1 (2020).  



2 
 

 
 

moral bangsa. Jika nilai solidaritas di dalamnya melemah, maka generasi mahasiswa Islam akan 

kehilangan orientasi perjuangan yang substantif. 

Jika dilihat hari ini realitas yang dihadapi HMI hari ini memperlihatkan gejala krisis 

solidaritas yang mengkhawatirkan. Konflik kepemimpinan di tingkat Pengurus Besar dan cabang 

yang berulang sejak 2023 menjadi bukti bahwa kohesi sosial antar kader mulai melemah.6 Dalam 

berbagai forum organisasi, muncul kecenderungan saling curiga, ego sektoral, dan dominasi 

kepentingan kelompok kecil dibandingkan cita-cita perjuangan bersama. Fenomena ini 

menandakan terjadinya disorientasi nilai perjuangan—sebuah kondisi yang, dalam perspektif 

Ibnu Khaldun, identik dengan melemahnya ashabiyyah sebagai energi penggerak kolektif.7 

HMI sebagai organisasi yang seharusnya menjadi wadah pembentukan kesadaran sosial, 

kini kerap terjebak dalam dinamika politik internal. Kaderisasi yang dulunya menjadi wahana 

pembentukan karakter intelektual dan moral kini mulai kehilangan arah praksisnya. Dalam situasi 

ini, konsep ashabiyyah Ibnu Khaldun relevan untuk dijadikan lensa analisis dalam memahami 

sekaligus mencari solusi terhadap krisis solidaritas yang tengah melanda organisasi mahasiswa 

Islam terbesar di Indonesia ini.8 

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa setiap komunitas, baik negara maupun organisasi, 

memiliki siklus yang serupa: lahir dari semangat solidaritas, berkembang melalui stabilitas 

kekuasaan, lalu melemah karena kemapanan dan egoisme kepentingan. Jika ashabiyyah dalam 

negara menjadi dasar terbentuknya kekuasaan yang adil dan kokoh, maka dalam konteks 

organisasi HMI, ashabiyyah menjadi dasar terbentuknya loyalitas kader dan kesetiaan pada nilai 

perjuangan. Dengan kata lain, kemunduran ashabiyyah berarti kemunduran organisasi itu sendiri. 

Krisis nilai yang melanda kader organisasi mahasiswa Islam dewasa ini mencerminkan 

hilangnya pijakan filosofis yang seharusnya menjadi ruh gerakan mereka. Ketika organisasi 

hanya dipahami sebagai instrumen mobilisasi tanpa penanaman nilai-nilai etis dan refleksi 

makna, maka semangat kolektif kehilangan relevansi eksistensialnya.9 Dalam konteks ini, 

organisasi yang seharusnya menjadi ruang pembentukan kesadaran justru berisiko terjebak dalam 

rutinitas struktural tanpa substansi moral.10 Sebagaimana ditegaskan oleh Alasdair MacIntyre, 

masyarakat modern kehilangan “tatanan moral bersama” (shared moral order) yang dulu 

menopang kebajikan sosial dan makna tindakan kolektif.11 Karena itu, krisis solidaritas kader 

                                            
6 Konflik PB HMI Berkepanjangan, HMI Mataram: Sudahlah, Jangan Libatkan Cabang,” Metrontb.com, 

2025, https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-

jangan-libatkan-cabang 
7 Ibn Khaldun, Muqaddimah, terj. Ahmadie Thoha (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), 174–178. 
8 A. Rahman Zainuddin, Kekuasaan dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu Khaldun (Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 1992), h. 160–165. 
9 Ahmadie Thoha, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun: Kritik terhadap Peradaban Islam dan Barat Modern, 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2004), h. 45. 
10 K. Bertens, Etika, (Yogyakarta: Kanisius, 2000), h. 18–19. 
11 Alasdair MacIntyre, After Virtue: A Study in Moral Theory, (London: Duckworth, 1981), h. 2–3. 

https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang?utm_source=chatgpt.com
https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang?utm_source=chatgpt.com


3 
 

 
 

bukan semata problem organisatoris, melainkan cerminan dari krisis makna dan nilai yang 

menuntut pembacaan filosofis secara lebih mendalam. 

Fenomena krisis solidaritas sosial kader HMI dapat dipahami melalui perspektif filsafat 

sosial modern yang menyoroti melemahnya nilai kolektif dalam masyarakat global. Arus 

individualisme dan pragmatisme di era digital menyebabkan loyalitas kader terhadap nilai-nilai 

perjuangan semakin menurun, digantikan oleh orientasi jangka pendek seperti kepentingan karier 

atau jaringan sosial. Kondisi ini menandakan terjadinya pergeseran dari etika perjuangan berbasis 

nilai menjadi aktivitas organisasi yang bersifat formal dan instrumental. Dalam konteks ini, 

solidaritas kader tidak lagi dibangun atas kesadaran moral kolektif, melainkan atas kepentingan 

praktis yang rapuh. Oleh karena itu, diperlukan analisis filosofis untuk menafsirkan ulang dasar 

solidaritas sosial kader HMI agar tidak sekadar bertahan secara struktural, tetapi juga hidup 

secara nilai dan makna.12 

Padahal, sejak awal berdirinya, HMI telah dirancang sebagai ruang kaderisasi intelektual 

sekaligus medan perjuangan kolektif umat. Sejarah mencatat bahwa sejak tahun 1947, HMI 

mengambil posisi strategis sebagai represantasi umat. Islam dalam gerakan kemahasiswaan 

nasional13. Dengan basis nilai “Insan Cita”, HMI mendorong terbentuknya generasi yang saleh 

secara spiritual, tajam secara intelektual, dan tangguh secara sosial. Namun kini, jika nilai-nilai 

solidaritas dan kebersamaan tidak diperkuat secara filosofis, maka yang tersisa hanyalah 

kerangka struktural tanpa ruh gerakan. Bahkan menurut Lestari, hanya 27% kader HMI yang 

memahami filosofi “Insan Cita” secara konseptual, sementara sisanya hanya memahami dalam 

konteks formal kegiatan. Ini menunjukkan adanya degradasi pemaknaan nilai yang 

memprihatinkan. 

Solidaritas sosial kader HMI saat ini menghadapi berbagai tantangan yang perlu menjadi 

perhatian serius. Salah satu permasalahan utama adalah fragmentasi dan perpecahan internal yang 

sering muncul akibat perbedaan ideologis maupun kepentingan politik. Kondisi ini 

mengakibatkan menurunnya semangat kebersamaan dan menghambat efektivitas organisasi 

dalam memperjuangkan isu-isu sosial dan keagamaan. 

Selain itu, kualitas intelektual kader HMI juga dinilai mengalami penurunan, sehingga 

semangat kritis dan progresivitas yang menjadi ciri khas organisasi ini mulai berkurang. Banyak 

kader yang seolah lebih mengutamakan ambisi pribadi atau dinamika politik internal 

dibandingkan dengan idealisme organisasi yang mengedepankan keadilan sosial. Kurangnya 

responsivitas terhadap isu-isu sosial, ekonomi, dan politik kontemporer juga turut memperlemah 

solidaritas sosial kader HMI. Terlalu fokus pada persoalan internal membuat organisasi kurang 

                                            
12 A. Syafi’i Ma’arif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan, (Bandung: Mizan, 2015), h. 

118. 
13 Alfian, “Gerakan Mahasiswa dan Islam: Kontribusi HMI dalam Dinamika Sosial Politik Indonesia,” 

Jurnal Pemikiran Politik Islam, 2020. 



4 
 

 
 

tanggap terhadap kebutuhan masyarakat luas, padahal potensi HMI sebagai motor penggerak 

perubahan sosial sangat besar.14 

Di samping itu, kepemimpinan HMI saat ini seringkali dikritik karena kurang berorientasi 

pada kepentingan bersama dan penekanan pada nilai-nilai kesederhanaan. Kepemimpinan yang 

lebih mengedepankan kemewahan dan seremonial justru melemahkan solidaritas antar kader dan 

membingungkan arah organisasi. 

Selanjutnya dalam menghadapi tantangan era modern yang penuh dinamika digital dan 

globalisasi, kader HMI belum sepenuhnya mampu beradaptasi dengan cepat dan memahami isu-

isu global secara mendalam. Hal ini menyebabkan perbedaan pandangan dan kurangnya sikap 

adaptif yang berimbas pada melemahnya kebersamaan di antara mereka. Oleh karena itu, sangat 

penting bagi kader HMI untuk menguatkan kembali nilai-nilai idealisme, kebersamaan, dan 

kualitas intelektualnya. Perbaikan internal organisasi, kepemimpinan visioner, serta peningkatan 

responsivitas terhadap isu-isu sosial dan global menjadi kunci agar solidaritas sosial kader HMI 

dapat direvitalisasi dan menjalankan perannya secara optimal demi kemajuan bangsa dan umat.15 

Dalam konteks krisis solidaritas ini, diperlukan fondasi etis dan filosofis baru yang dapat 

merekatkan individu dalam kerangka nilai bersama. Pemikiran Ibnu Khaldun, memberikan 

tawaran penting: bahwa solidaritas sosial bukan sekadar hasil kesamaan kepentingan, tetapi buah 

dari kesadaran moral kolektif. Dalam terminologi Khaldun, Ashabiyyah menjadi “roh etis” 

masyarakat, yang menautkan manusia melalui visi kebaikan bersama (al-maslahah al-‘ammah).16 

Oleh karena itu, menafsirkan kembali Ashabiyyah melalui analisis filosofis-konseptual berarti 

menelusuri hakikat manusia sebagai makhluk sosial dan moral—sebuah refleksi dalam ranah 

filsafat sosial Islam yang berupaya menemukan kembali dasar nilai kebersamaan dalam 

kehidupan modern.17 

Dalam konteks itulah, pemikiran klasik Islam seperti Ashabiyyah yang datang dari pemikiran 

Ibnu Khaldun menjadi penting untuk di rekontekstualisasi—agar organisasi tidak sekadar 

bertahan, tetapi kembali pada visinya sebagai gerakan nilai. Gagasan ini bukan sekadar teori 

historis tentang suku dan dinasti Arab abad pertengahan, tetapi sebuah refleksi filosofis tentang 

kekuatan sosial yang menyatukan manusia dalam perjuangan kolektif yang beretika. Ashabiyyah 

menjadi energi pengikat kelompok yang tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga moral dan spiritual. 

Dalam konteks organisasi seperti HMI, Ashabiyyah dapat ditafsirkan sebagai semangat 

kebersamaan berbasis nilai, yang melampaui loyalitas struktural dan ritual formalitas. Lebih dari 

                                            
14 Syahputra, R. (2019). Revitalisasi Idealisme Kader HMI dalam Konteks Politik dan Sosial Indonesia. 

Jurnal Pengkajian dan Pengembangan Pendidikan Islam, 4(3), 203-218. 
15 Sari, D. P., & Rahmawati, T. (2021). Dinamika Adaptasi Organisasi Kemahasiswaan Islam di Era Digital 

dan Globalisasi. Jurnal Studi Pemuda dan Sosial, 9(2), 99-115. 
16 Abbas Kadhim, Ibn Khaldun and Islamic Thought: Studies in History, Philosophy and Culture, (New 

York: Routledge, 2016), h. 102. 
17 Ahmadie Thoha, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun: Kritik terhadap Peradaban Islam dan Barat Modern, 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2004), h. 88. 



5 
 

 
 

itu, ia merupakan konsep hidup yang dapat menghidupkan kembali idealisme perjuangan 

mahasiswa Islam di tengah arus pragmatisme hari ini. 

Dalam konteks organisasi, ashabiyyah dapat dipahami sebagai kesetiaan kolektif terhadap 

nilai dan tujuan bersama. Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa kekuasaan dan peradaban hanya 

dapat berdiri di atas solidaritas yang kokoh di antara anggotanya.18 Prinsip ini dapat dianalogikan 

dengan dinamika organisasi seperti HMI, di mana kekuatan kader tidak terletak pada individu 

yang dominan, melainkan pada kesatuan gerak, komitmen, dan rasa tanggung jawab bersama. 

HMI sebagai “miniatur masyarakat” membutuhkan ashabiyyah yang kuat agar tetap bertahan di 

tengah perubahan sosial dan persaingan ideologis antarorganisasi mahasiswa. 

Dalam realitas saat ini, hubungan antar kader sering kali bersifat transaksional—ditentukan 

oleh kepentingan posisi dan pengaruh, bukan oleh cita-cita perjuangan. Padahal, Ibnu Khaldun 

menegaskan bahwa kekuasaan yang tidak lagi dilandasi oleh solidaritas moral akan cepat 

mengalami kemunduran. Jika suatu bangsa dapat runtuh karena hilangnya ashabiyyah, maka 

organisasi pun akan kehilangan ruh perjuangannya ketika semangat kolektif itu pudar. 

Namun, penting untuk dicatat bahwa Ashabiyyah bukan solidaritas buta atau fanatisme 

tribalistik. Justru dalam filsafat sosial Ibn Khaldun, Ashabiyyah dimaknai sebagai daya rekat yang 

rasional dan etis, yang menopang kepemimpinan dan transformasi sosial secara beradab.19 Oleh 

karena itu, pendekatan terhadap Ashabiyyah dalam penelitian ini bukan dalam kerangka historis 

atau sosiologis semata, tetapi lebih sebagai refleksi filosofis terhadap nilai kolektif yang 

dibutuhkan dalam organisasi Islam modern. 

Urgensi kajian ini semakin tinggi jika melihat kenyataan bahwa generasi kader hari ini hidup 

dalam era yang serba instan dan fragmented. Loyalitas tidak dibentuk oleh nilai, tetapi oleh 

momentum sesaat yang mudah rapuh. Oleh karena itu, menanamkan kembali etos kolektif 

melalui nilai-nilai filosofis seperti Ashabiyyah menjadi sebuah keharusan, bukan pilihan. Kader 

yang tidak ditopang oleh nilai yang mendalam hanya akan menjadi “pengikut struktural” tanpa 

visi perjuangan.  

Fenomena krisis solidaritas yang melanda Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) hari ini tidak 

lagi bersifat konseptual, melainkan sudah terlihat secara nyata dalam dinamika organisasi di 

berbagai tingkatan. Kaderisasi yang seharusnya menjadi ruang pembentukan nilai kini cenderung 

berubah menjadi formalitas administratif. Banyak kegiatan pelatihan kader hanya dijalankan 

untuk memenuhi target struktural, tanpa lagi menghadirkan proses pembentukan kesadaran nilai 

yang mendalam. Dalam kondisi ini, solidaritas kader melemah—keikutsertaan dalam kegiatan 

organisasi lebih bersifat simbolik daripada lahir dari semangat kebersamaan yang sejati. 

                                            
18Ibn Khaldun, Muqaddimah, terj. Ahmadie Thoha (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001), 174–175.  
19 N. Bakar dan N. Azman, “The relevance of Ibn Khaldun’s philosophy in contemporary Muslim youth 

movements,” Intellectual Discourse, 2020. 



6 
 

 
 

Fenomena tersebut tampak jelas pada berbagai peristiwa aktual dalam tubuh HMI. Konflik 

internal di tingkat pusat, misalnya, menunjukkan bagaimana struktur organisasi tidak lagi menjadi 

sarana pengikat nilai, melainkan sumber perpecahan. Seperti diberitakan oleh Metrontb.com, 

Pengurus Besar HMI mengalami konflik kepengurusan yang berkepanjangan hingga berdampak 

pada menurunnya semangat kader di tingkat cabang seluruh Indonesia.20 Konflik serupa juga 

terjadi di HMI Cabang Tangerang, yang menurut laporan TintaIndonesia.id, hampir kehilangan 

aktivitas pergerakan akibat dualisme kepemimpinan yang tak kunjung usai.21 Fenomena ini 

menandakan bahwa krisis solidaritas bukan hanya bersifat teoritis, tetapi telah menjelma menjadi 

realitas organisasi yang menghambat regenerasi dan kesinambungan perjuangan. 

Selain konflik struktural di tingkat pengurus besar, krisis solidaritas juga tampak di level 

kaderisasi dan aktivitas organisasi. Beberapa komisariat di berbagai daerah mengalami stagnasi 

kegiatan dan rendahnya partisipasi kader dalam aktivitas sosial. Kegiatan-kegiatan pengabdian 

masyarakat, yang dulu menjadi kebanggaan HMI, kini lebih sering berlangsung seremonial dan 

kehilangan semangat kolektifnya. Bahkan dalam aksi sosial kemanusiaan, tidak jarang kader 

HMI bergerak secara terpisah dengan afiliasi kelompok internal masing-masing. Hal ini 

menunjukkan adanya disorientasi terhadap cita-cita perjuangan organisasi yang menekankan nilai 

ukhuwah, pengabdian, dan tanggung jawab sosial.22 

Fenomena tersebut memperlihatkan bahwa problem HMI bukan semata persoalan teknis atau 

administratif, melainkan persoalan nilai dan kohesi sosial. Dalam kerangka Ibnu Khaldun, 

kondisi ini dapat dipahami sebagai fase melemahnya ashabiyyah dalam suatu komunitas—yaitu 

saat rasa kebersamaan dan kesetiaan terhadap tujuan bersama tergantikan oleh kepentingan 

personal dan pragmatis. Ketika semangat kolektif melemah, organisasi kehilangan daya 

penggerak moralnya dan terjebak dalam siklus konflik internal yang berulang. 

Di sisi lain, masih ada bentuk solidaritas yang muncul secara spontan dalam konteks gerakan 

sosial. Misalnya, ketika HMI Cabang Ternate melakukan aksi menolak kriminalisasi warga 

penolak tambang, kader menunjukkan semangat kebersamaan yang kuat dalam memperjuangkan 

keadilan sosial.23 Namun, semangat kolektif seperti ini sering kali muncul hanya dalam momen-

momen krisis eksternal dan tidak berlanjut dalam keseharian organisasi. Hal ini menandakan 

bahwa ashabiyyah dalam tubuh HMI masih bersifat situasional—hidup ketika ada tekanan 

                                            
20 “Konflik PB HMI Berkepanjangan, HMI Mataram: Sudahlah, Jangan Libatkan Cabang,” 

Metrontb.com,2025, https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-

mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang. 
21 “Hilangnya Pergerakan HMI Cabang Tangerang: Dualisme Kepemimpinan Jadi Biang Keladi,” 

TintaIndonesia.id, 2025, https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-

tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/. 
22 Data Internal PB HMI, Evaluasi Dinamika Kaderisasi Nasional, 2023. 
23 “Gelombang Solidaritas Meluas, HMI Cabang Ternate Kutuk Kriminalisasi Warga Penolak PT Position,” 

Kadera.id, 2025, https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-

kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/. 
 

https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang
https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang
https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/
https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/
https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/
https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/


7 
 

 
 

bersama, tetapi melemah ketika organisasi kembali ke rutinitas internal. 

Lebih jauh, beberapa peristiwa kongres dan musyawarah nasional HMI juga memperlihatkan 

betapa rentannya rasa kebersamaan antarkader. Dalam salah satu kongres di Pontianak, misalnya, 

dilaporkan terjadi kericuhan antar peserta akibat masalah logistik dan pembagian fasilitas yang 

tidak merata.24 Walau tampak sepele, kejadian semacam ini menunjukkan adanya krisis 

kepercayaan dan melemahnya rasa keadilan di antara sesama kader. Di sinilah tampak bahwa 

krisis solidaritas dalam HMI tidak hanya bersumber dari perbedaan ideologis, tetapi juga dari 

lemahnya pengelolaan kebersamaan di tingkat praksis. 

Fenomena-fenomena di atas memperlihatkan bahwa HMI sedang menghadapi tantangan 

mendasar dalam menjaga ruh perjuangan kolektifnya. Jika dalam sejarahnya HMI dikenal sebagai 

organisasi yang kuat secara ideologis dan militan dalam solidaritas sosial, kini organisasi tersebut 

justru menghadapi gejala disintegrasi nilai. Fragmentasi, pragmatisme, dan kompetisi jabatan 

menjadi tanda bahwa semangat jama’ah nilai mulai tergerus oleh ego struktural dan kepentingan 

individual. 

Dalam konteks inilah, konsep ashabiyyah Ibnu Khaldun menjadi penting untuk dihadirkan 

kembali sebagai dasar revitalisasi kebersamaan di tubuh HMI. Ashabiyyah menegaskan bahwa 

kekuatan sosial tidak akan bertahan tanpa solidaritas nilai yang kokoh di antara anggota suatu 

kelompok. Bagi HMI, ini berarti menumbuhkan kembali semangat perjuangan yang didasari oleh 

kesadaran iman, ilmu, dan amal; bukan oleh kepentingan posisi atau jaringan. Ashabiyyah nilai 

dapat menjadi energi moral yang menuntun kader untuk saling memperkuat, menegakkan 

keadilan internal, dan menghidupkan kembali cita-cita keumatan dan kebangsaan yang menjadi 

dasar berdirinya HMI. 

Dalam kerangka analisis filosofis-konseptual dalam konsep solidaritas, krisis ini dapat 

dipahami sebagai krisis eksistensial manusia modern yang kehilangan makna kebersamaan. 

Zygmunt Bauman dalam Liquid Modernity menjelaskan bahwa manusia modern hidup dalam 

“cairnya relasi sosial,” di mana identitas dan nilai kolektif terus berubah mengikuti logika pasar 

dan teknologi.25 Sementara itu, Alasdair MacIntyre dalam After Virtue menilai bahwa masyarakat 

modern telah kehilangan tatanan moral bersama (shared moral order) yang dahulu menopang 

kebajikan sosial.26 Pandangan kedua filsuf ini menunjukkan bahwa kemerosotan solidaritas kader 

HMI tidak dapat dipahami semata-mata sebagai persoalan organisatoris, tetapi sebagai bagian 

dari fenomena global tentang hilangnya kompas moral kolektif dalam kehidupan modern. 

krisis solidaritas yang melanda HMI bukan hanya problem organisasi, melainkan juga 

                                            
24 “Kongres HMI Belum Dimulai, Sejumlah Mahasiswa Ricuh di Asrama Haji Pontianak,” Reddit 

r/Indonesia, 2023, https://www.reddit.com/r/indonesia/comments/182th03/. 
25 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, (Cambridge: Polity Press, 2000), h. 36–39. 
26 Alasdair MacIntyre, After Virtue: A Study in Moral Theory, (Notre Dame: University of Notre Dame 

Press, 1981), h. 204–206. 

https://www.reddit.com/r/indonesia/comments/182th03/?utm_source=chatgpt.com


8 
 

 
 

problem moral dan nilai. Melalui pembacaan ulang terhadap konsep ashabiyyah Ibnu Khaldun, 

diharapkan lahir pemahaman baru tentang bagaimana kebersamaan kader dapat dibangun kembali 

sebagai kekuatan sosial dan spiritual yang nyata, bukan hanya simbolik. 

Dalam konteks tersebut, penelitian ini menawarkan kerangka filosofis untuk membangun 

ulang narasi kebersamaan. Ashabiyyah akan dikaji sebagai sistem nilai yang tidak hanya historis, 

tetapi juga kontekstual dan aplikatif. Ini menjadi penting karena banyak nilai Islam klasik yang 

belum ditafsirkan ulang untuk menjawab realitas kontemporer umat—termasuk umat mahasiswa. 

Dalam konteks peradaban Islam, solidaritas sosial bukan sekadar hubungan antarindividu, 

tetapi merupakan ekspresi nilai spiritual yang menegaskan bahwa manusia tidak dapat hidup 

tanpa kerja sama dan kebersamaan. Fenomena menurunnya kesadaran kolektif di kalangan 

mahasiswa Islam menunjukkan adanya krisis nilai sosial yang lebih dalam. HMI  sebagai 

organisasi kaderisasi berbasis nilai — kini menghadapi tantangan eksistensial, di mana 

Ashabiyyah (semangat kebersamaan dan tanggung jawab moral kolektif) semakin melemah. 

Kondisi ini menimbulkan kegelisahan akademik bagi penulis: bagaimana Ashabiyyah Ibn 

Khaldun, sebagai konsep solidaritas sosial yang lahir dari kesadaran nilai, dapat ditafsirkan 

kembali untuk menjawab krisis solidaritas dalam tubuh HMI saat ini. 

Dari sudut pandang analisis filosofis-konseptual, penelitian ini tidak hanya membahas 

Ashabiyyah secara historis, tetapi menafsirkannya sebagai konsep normatif yang menjelaskan 

bagaimana manusia membangun tatanan masyarakat yang berkeadilan. Dalam pemikiran Ibnu 

Khaldun, Ashabiyyah merupakan kondisi ontologis manusia—bahwa keberadaan individu hanya 

bermakna dalam keterhubungan sosial yang dilandasi nilai moral.27 Pandangan ini sejalan dengan 

gagasan Aristoteles tentang zoon politikon (manusia sebagai makhluk bernegara)28 dan al-Farabi 

tentang al-Madinah al-Fadhilah (masyarakat utama)29 yang menekankan bahwa kebersamaan 

manusia bertujuan untuk mencapai kebaikan dan kesempurnaan moral. Dengan demikian, 

solidaritas dalam kerangka pemikiran Islam bukan sekadar strategi sosial, melainkan jalan 

menuju kesempurnaan etis manusia yang menegaskan dimensi ontologis, epistemologis, dan 

aksiologis dari Ashabiyyah. 

Lebih jauh lagi, kajian ini tidak hanya relevan bagi HMI, tetapi juga bagi seluruh gerakan 

mahasiswa Islam yang menghadapi tantangan modernitas. Ashabiyyah sebagai nilai kolektif 

dapat menjadi alat refleksi ideologis yang menghubungkan generasi masa kini dengan warisan 

intelektual peradaban Islam. Sebuah organisasi tanpa nilai filosofis ibarat kapal tanpa kompas; 

bergerak, tetapi tanpa arah.30  

                                            
27 Ibnu Khaldun, Mukadimah: Kitab al-‘Ibar, terj. Ahmadie Thoha, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2011), h. 

125–127. 
28 Aristoteles, Politik, terj. R. Bambang Sumanto, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019), h. 45. 
29 Al-Farabi, Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadhilah, terj. Ahmad Fathi, (Beirut: Dar al-Mashriq, 1986), h. 101. 
30 Nasution, A. (2018). Konsep Solidaritas Sosial dalam Pemikiran Ibnu Khaldun sebagai Refleksi 



9 
 

 
 

Hingga saat ini, penelitian yang secara eksplisit mengaitkan konsep Ashabiyyah Ibnu 

Khaldun dengan dinamika organisasi keislaman modern seperti HMI masih sangat terbatas.31 

Sebagian besar kajian terdahulu hanya menyoroti aspek historis, struktural, dan ideologis 

perjuangan HMI, tanpa menggali dimensi filosofis yang menjadi dasar nilai gerakan.32 Padahal, 

pemikiran Ibnu Khaldun tentang Ashabiyyah tidak hanya relevan dalam konteks sosial-politik 

klasik, tetapi juga menawarkan landasan konseptual bagi pembentukan solidaritas moral dalam 

organisasi modern.33 Kekosongan inilah yang menimbulkan kebutuhan untuk mengkaji kembali 

Ashabiyyah sebagai fondasi nilai yang dapat menafsirkan ulang semangat kebersamaan kader di 

tengah krisis solidaritas masa kini. 

Kegelisahan akademik penulis berangkat dari realitas lemahnya semangat kebersamaan kader 

HMI yang seolah kehilangan basis filosofisnya. Dalam konteks inilah penulis merasa perlu 

mengkaji kembali konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun sebagai dasar solidaritas sosial yang berakar 

pada kesadaran nilai dan moral, bukan sekadar struktur organisasi. Solidaritas sosial harus 

dihidupkan kembali dalam praksis organisasi, dalam ruh kaderisasi, dan dalam paradigma 

gerakan. Dan untuk itu, Ashabiyyah Ibn Khaldun adalah salah satu pintu masuk yang paling 

bernas untuk membangun solidaritas yang tahan terhadap perubahan zaman.34 

Dari kondisi tersebut, penulis merasa perlu mengkaji ulang makna solidaritas dalam tubuh 

HMI, bukan hanya sebagai konsep moral, melainkan sebagai kekuatan sosial yang menentukan 

keberlanjutan organisasi. Penulis melihat bahwa krisis solidaritas kader hari ini bukan sekadar 

akibat lemahnya manajemen organisasi, tetapi lebih dalam: hilangnya kesadaran kolektif yang 

menjadi dasar perjuangan. Dalam pandangan Ibnu Khaldun, kesadaran kolektif inilah yang 

memungkinkan kelompok manusia bersatu menghadapi tantangan eksternal, menegakkan nilai, 

dan mencapai tujuan bersama. 

Oleh karena itu, penelitian ini lahir dari kegelisahan personal sekaligus keprihatinan sosial: 

bagaimana organisasi sebesar HMI, yang berlandaskan semangat intelektual dan moral Islam, 

dapat mengalami kemunduran solidaritas? Apakah mungkin nilai ashabiyyah yang pernah 

menjadi dasar kejayaan peradaban Islam di masa Ibnu Khaldun, dihidupkan kembali sebagai 

landasan pembaruan solidaritas kader di era modern ini? Pertanyaan inilah yang menuntun 

penulis untuk menelaah konsep ashabiyyah secara lebih dalam dan aplikatif terhadap realitas 

organisasi mahasiswa Islam masa kini. Penelitian ini menggunakan analisis filosofis-konseptual 

sebagai pendekatan utama, yakni upaya menafsirkan makna dan nilai-nilai dasar dari konsep 

                                                                                                                                             
Ideologis dalam Organisasi Sosial. Jurnal Pemikiran Islam, 12(1), 45-60. 

31 Agussalim Sitompul, Sejarah Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam (HMI), (Jakarta: PB HMI, 2005), 

h. 78–80. 
32 Azhari Akmal Tarigan, Islam Mazhab HMI: Genealogi dan Ideologi Gerakan Mahasiswa Islam di 

Indonesia, (Medan: UIN Press, 2015), h. 94. 
33 Ahmadie Thoha, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun: Kritik terhadap Peradaban Islam dan Barat Modern, 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2004), h. 88. 
34 A. Rosyid. (2021). Ashabiyyah dalam Perspektif Etika Sosial Islam: Relevansinya untuk Gerakan 

Mahasiswa Islam Indonesia. Jurnal Filsafat Islam Indonesia (SINTA 1), 9(1), 55–70. 



10 
 

 
 

Ashabiyyah Ibnu Khaldun secara rasional dan reflektif. Melalui pendekatan ini, konsep 

Ashabiyyah tidak hanya dipahami secara historis atau sosiologis, tetapi juga secara filosofis 

sebagai dasar konseptual solidaritas sosial kader HMI dalam menghadapi krisis nilai di era 

modern. 

B. Rumusan Masalah 

Penelitian ini dirancang untuk menjawab beberapa pertanyaan mendasar terkait dengan 

pemaknaan dan relevansi konsep Ashabiyyah dalam konteks organisasi mahasiswa Islam 

kontemporer, khususnya HMI. Adapun rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: 

1. Apakah yang dimaksud dengan konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun? 

2. Bagaimana sejarah pendirian, tujuan, dan perjuangan HMI? 

3. Bagaimana relevansi konsep Ashabiyyah terhadap krisis solidaritas sosial dalam 

organisasi Himpunan Mahasiswa Islam? 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah: 

1. Menganalisis konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun. 

2. Memaparkan sejarah pendirian, tujuan, dan perjuangan HMI. 

3. Menjelaskan relevansi konsep Ashabiyyah terhadap krisis solidaritas sosial dalam 

organisasi Himpunan mahasiswa Islam. 

Adapun kegunaan penelitian sebagai berikut : 

1. Kegunaan Teoritis 

Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah kajian filsafat, khususnya dalam 

pengembangan pendekatan analisis filosofis-konseptual terhadap pemikiran klasik seperti 

Ashabiyyah Ibnu Khaldun. Penelitian ini memperluas penerapan filsafat sosial Islam dari 

sekadar historisitas menuju refleksi konseptual yang kontekstual dengan dinamika 

organisasi mahasiswa modern. 

2. Kegunaan Praktis 

Secara praktis, hasil penelitian ini dapat dijadikan dasar konseptual bagi HMI dan 

organisasi mahasiswa Islam lainnya dalam memperkuat nilai-nilai kebersamaan, keadilan, 

dan tanggung jawab moral. Nilai-nilai Ashabiyyah yang diinterpretasikan melalui analisis 

filosofis-konseptual dapat menjadi landasan ideologis dalam pengembangan kurikulum 

kaderisasi, budaya organisasi, serta pembentukan solidaritas sosial yang berakar pada 

kesadaran nilai. 

D. Tinjauan Pustaka 

Kajian tentang Ashabiyyah dalam pemikiran Ibn Khaldun telah menjadi perhatian banyak 



11 
 

 
 

peneliti, khususnya dalam konteks filsafat sosial Islam dan dinamika kekuasaan. Konsep ini 

dikenal sebagai kekuatan pengikat sosial yang menjadi fondasi peradaban. Namun, penerapan 

Ashabiyyah dalam konteks komunitas modern, terutama organisasi mahasiswa Islam seperti 

HMI, masih sangat terbatas dalam literatur akademik. Oleh karena itu, penting untuk terlebih 

dahulu meninjau hasil-hasil penelitian terdahulu agar dapat memetakan posisi dan kontribusi 

penelitian ini dalam diskursus ilmiah yang ada. 

Pertama, dalam Ilham dalam tulisannya yang berjudul Konsep Ashabiyyah Dalam 

Pemikiran Politik Ibnu Khaldun yang dipublikasikan di Jurnal Politik Profetik, Ibnu Khaldun 

dengan sangat tajam membaca realitas kekuasaan dan peradaban melalui teori Ashabiyyah.35 

Dalam pandangannya, kekuatan politik dibangun di atas semangat kebersamaan kelompok, 

dan akan runtuh ketika semangat tersebut melemah. Konsep ini kemudian menjadi dasar 

untuk membaca berbagai gerakan politik kontemporer. Namun, pendekatan dalam artikel 

tersebut masih berfokus pada tataran negara dan makro-politik, belum menyentuh konteks 

mikro seperti organisasi kemahasiswaan Islam. Oleh karena itu, pendekatan filosofis terhadap 

Ashabiyyah dalam komunitas mahasiswa menjadi langkah baru yang penting untuk 

dikembangkan. 

Kedua, Sebuah pendekatan empiris yang cukup menarik dilakukan oleh Imam Taufiq, 

yang mengkaji fanatisme suporter sepak bola kelompok BCS PSS Sleman menggunakan 

konsep Ashabiyyah.36 Ia menunjukkan bagaimana ikatan emosional dan sosial menciptakan 

solidaritas kuat dalam komunitas suporter. Namun, penelitian ini lebih menyoroti dimensi 

emosional-massal dan bersifat fenomenologis. Konteksnya berbeda jauh dari organisasi 

kaderisasi seperti HMI yang memiliki struktur nilai, visi ideologis, dan proses pembentukan 

pemimpin. Maka, pendekatan konseptual-filosofis dalam konteks organisasi mahasiswa 

masih merupakan lahan kosong yang perlu diisi. 

Ketiga, Dalam penelitian lain, Tri Wahyuni Handayani mencoba mengaitkan pemikiran 

Ibnu Khaldun tentang Ashabiyyah dengan masyarakat Indonesia modern secara umum.37 

Penelitiannya membandingkan struktur sosial masyarakat gurun dalam konteks asli teori Ibn 

Khaldun dengan masyarakat Indonesia masa kini. Namun, fokusnya lebih pada makro-sosial 

dan tidak menyentuh komunitas spesifik seperti HMI. Dengan demikian, ia membuka pintu 

refleksi awal tentang aktualisasi Ashabiyyah, tetapi belum menawarkan pendekatan 

organisasi atau kerangka etos kolektif mahasiswa Islam. 

                                            
35  Ilham, M. (2016). Konsep 'Ashabiyyah Dalam Pemikiran Politik Ibnu Khaldun. Jurnal Politik Profetik, 

4(1), 1-13. 
36 Imam Taufiq. (2024). Tinjauan Ashabiyyah Ibnu Khaldun atas Kefanatikan Suporter PSS (Studi Kasus 

Suporter BCS X PSS) (Skripsi). Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga, Yogyakarta. 
37 Tri Wahyuni Handayani. (2011). Pemikiran Ibnu Khaldun tentang 'Ashabiyyah terhadap Masyarakat 

Modern (Dalam Konteks Indonesia) (Skripsi). Fakultas Ilmu Sosial dan Humaniora, UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 



12 
 

 
 

Keempat, Kajian yang lebih dekat dengan HMI dilakukan oleh Ahmad Rifai Hasbi 

Siregar, yang mengangkat persoalan wacana dominan gender di tubuh HMI Cabang 

Yogyakarta.38 Penelitian ini mengungkap bagaimana marginalisasi terjadi terhadap kader 

perempuan dalam dinamika internal organisasi. Studi ini penting karena menunjukkan adanya 

ketimpangan dalam representasi wacana dan kekuasaan di HMI, namun masih berfokus pada 

aspek identitas gender dan tidak membahas nilai-nilai kolektif atau ikatan solidaritas dari 

perspektif filsafat sosial Islam.  

Kelima, Mulkhan Andreza membahas peran kepemimpinan Ketua Umum Komisariat 

HMI dalam mengelola sumber daya manusia. Penelitiannya memberikan wawasan tentang 

strategi manajerial dan pentingnya peran pemimpin dalam menjaga kualitas kader.39 

Sayangnya, pendekatannya bersifat deskriptif dan praktikal, tanpa memanfaatkan landasan 

teoritik dari pemikiran klasik Islam, termasuk teori Ashabiyyah. Ini menunjukkan bahwa 

dimensi filosofis dan nilai dasar kaderisasi belum menjadi fokus utama dalam studi-studi 

tentang HMI sejauh ini. 

Keenam, Kadhim menjelaskan bahwa Ashabiyyah bukan hanya teori tribalistik, tetapi 

bisa digunakan untuk memahami struktur sosial modern dan komunitas keagamaan.40 Ia 

menekankan bahwa konsep ini masih relevan untuk membaca dinamika kelompok dalam 

dunia modern. Namun, artikel ini tidak menyentuh aspek kaderisasi mahasiswa Islam secara 

spesifik, apalagi dalam kerangka filosofis-konseptual. 

Dari seluruh literatur yang telah ditinjau, tampak bahwa meskipun konsep Ashabiyyah 

telah digunakan dalam berbagai konteks, belum ada satupun penelitian yang secara khusus 

dan mendalam mengkaji konsep Ashabiyyah Ibn Khaldun sebagai landasan solidaritas HMI. 

Dengan demikian, penelitian ini menempati posisi baru dalam wacana kajian tentang 

Ashabiyyah karena berupaya mengintegrasikan analisis filosofis-konseptual pemikiran Ibnu 

Khaldun dengan konteks organisasi mahasiswa Islam modern, khususnya HMI. Penelitian ini 

bersifat reflektif dan normatif—bertujuan membangun paradigma nilai yang dapat 

memperkuat semangat kebersamaan dan idealisme kader di tengah tantangan modernitas. 

 

 

                                            
38 Siregar, A. R. H. (2024). Wacana Dominan Gender di Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) Cabang 

Yogyakarta (Skripsi). Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta. 
39 Andreza, M. (2019). Peran Kepemimpinan Ketua Umum Komisariat dalam Mengelola Sumber Daya 

Manusia Guna Meningkatkan Kualitas Insan Cita Anggota Himpunan Mahasiswa Islam di Lingkup UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta (Skripsi). Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta. 
40 Kadhim, A. K. (2023). Ashabiyyah dalam Memahami Struktur Sosial Modern dan Komunitas 

Keagamaan. Jurnal Birokrasi, 12(1), 45-60. 



13 
 

 
 

E. Kajian Teoritis 

1. Analisis Filosofis-Konseptual terhadap Ashabiyyah Ibnu Khaldun  

Pisau Analisis filosofis-konseptual, yaitu cara berpikir yang berupaya menelaah 

makna, hakikat, dan nilai dari suatu konsep melalui penalaran rasional dan reflektif. 

Menurut Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, penelitian filsafat bersifat konseptual 

dan analitis karena berfokus pada penafsiran ide, bukan pada pengumpulan data empiris.41 

Pandangan ini diperkuat oleh K. Bertens yang menyatakan bahwa kegiatan filsafat pada 

dasarnya merupakan aktivitas konseptual, yakni usaha menjernihkan dan menafsirkan 

makna dari konsep-konsep yang menjadi dasar cara berpikir manusia.42  

Sejalan dengan hal itu, Jujun S. Suriasumantri menegaskan bahwa kegiatan filsafat 

merupakan usaha memberikan dasar konseptual terhadap suatu persoalan dengan cara 

mempertanyakan makna, asal-usul, dan tujuan terdalamnya.43 Dengan analisis ini, 

penelitian terhadap pemikiran Ibnu Khaldun mengenai Ashabiyyah diarahkan untuk 

menggali dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis dari konsep tersebut, serta 

menafsirkan relevansinya bagi penguatan solidaritas sosial kader HMI. 

Dalam Muqaddimah, Ibnu Khaldun menggambarkan Ashabiyyah sebagai kekuatan 

batin yang menumbuhkan rasa kebersamaan, loyalitas, dan keberanian untuk 

memperjuangkan kepentingan kelompok44. Ikatan ini bisa muncul dari kesamaan nasab, 

kebiasaan hidup, atau nilai yang diyakini bersama. Namun, yang paling menentukan 

menurut Ibn Khaldun adalah kesadaran moral untuk saling mendukung sehingga kehidupan 

sosial dapat berlangsung secara stabil. Ashabiyyah menjadi fondasi bagi terbentuknya 

masyarakat, sekaligus faktor utama yang menentukan naik-turunnya kekuasaan. Pada saat 

Ashabiyyah kuat, kelompok mencapai puncak ketahanan; ketika melemah, kelompok 

perlahan memasuki fase kemunduran dan kehilangan identitas. 

Penjelasan Ibn Khaldun ini kemudian diperluas oleh Franz Rosenthal yang 

menekankan bahwa Ashabiyyah bukan hanya energi sosial, tetapi juga prinsip normatif 

yang menjelaskan mengapa suatu komunitas dapat membangun struktur sosial yang tahan 

lama. Rosenthal menyebut Ashabiyyah sebagai “tenaga penggerak masyarakat” yang 

mengandung dimensi moral, politik, dan psikologis pada waktu yang bersamaan⁴. 

Pemikiran kontemporer seperti Abbas Kadhim menambahkan bahwa Ashabiyyah dapat 

dibaca ulang sebagai model solidaritas modern yang tidak lagi terbatas pada kesukuan, 

tetapi dapat muncul dari visi bersama, komitmen moral, atau agenda kolektif dalam 

                                            
41 Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius, 

1990), h. 52–53. 
42 K. Bertens, Filsafat Barat Kontemporer, (Jakarta: Gramedia, 2001), h. 14. 
43 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 

2005), h. 25. 
44 Ibn Khaldun, Muqaddimah, terj. Ahsin Muhammad (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2011), h. 85.  



14 
 

 
 

organisasi keagamaan maupun gerakan sosial.45 

Pada tataran filsafat Islam, Imam Iqbal dalam disertasinya tentang Etika Politik Ibn 

Khaldun menegaskan bahwa Ashabiyyah tidak boleh dipahami sebagai loyalitas kelompok 

yang sempit. Menurutnya, Ashabiyyah yang ideal adalah solidaritas yang berlandaskan 

nilai dan bertujuan menegakkan kemaslahatan umum46. Iqbal memandang Ashabiyyah 

sebagai sarana pembentukan kesadaran sosial yang etis, karena suatu komunitas hanya 

dapat bertahan jika memiliki energi nilai yang menyatukan anggotanya. Solidaritas tanpa 

orientasi moral akan terjatuh menjadi fanatisme; sebaliknya, solidaritas bernilai akan 

melahirkan tatanan sosial yang adil dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, secara teoritis Ashabiyyah memuat tiga dimensi konseptual yang 

digunakan dalam penelitian ini. Pertama, ia memuat makna dasar tentang keterhubungan 

manusia dalam ikatan nilai yang memungkinkan terbentuknya identitas kolektif. Kedua, 

Ashabiyyah merupakan daya sosial yang menggerakkan kerja sama, keberanian kolektif, 

dan kepatuhan pada tujuan bersama. Ketiga, Ashabiyyah memiliki orientasi normatif yang 

menentukan apakah solidaritas tersebut membawa kemajuan atau justru kemunduran. 

Ketiga aspek ini menjadi landasan teoritis untuk membaca dinamika solidaritas dan 

fragmentasi yang terjadi dalam HMI. Melalui kacamata Ashabiyyah, proses kaderisasi, 

loyalitas organisasi, dan potensi disintegrasi dapat dipahami sebagai gejala yang muncul 

dari kekuatan atau kelemahan energi kolektif yang menopang organisasi tersebut. 

2. Implikasi Penelitian 

Integrasi analisis filsafat ke dalam penelitian ini memberikan implikasi penting. 

Pertama, Ashabiyyah tidak hanya dipahami sebagai konsep sejarah, tetapi sebagai 

paradigma moral-filosofis yang membentuk perilaku sosial kader. Kedua, penelitian ini 

memperluas kajian Ashabiyyah dari pendekatan historis menjadi reflektif, sehingga dapat 

menjawab tantangan solidaritas di era modern. Ketiga, dengan kerangka ini, HMI dapat 

dipandang sebagai laboratorium sosial yang menguji sejauh mana nilai-nilai Ashabiyyah 

masih relevan untuk membangun masyarakat berkeadilan. 

Dengan demikian, analisis filsafat terhadap Ashabiyyah Ibnu Khaldun 

memperlihatkan bahwa solidaritas sosial merupakan dimensi integral dari eksistensi, 

pengetahuan, dan moralitas manusia. Ashabiyyah tidak hanya menjelaskan bagaimana 

masyarakat terbentuk, tetapi juga mengapa kebersamaan menjadi syarat bagi kemanusiaan 

itu sendiri. Dalam konteks HMI, penghayatan terhadap nilai Ashabiyyah menjadi kunci 

untuk membangun solidaritas yang tidak hanya bersifat struktural, tetapi berakar pada 

                                            
45 Franz Rosenthal, The Muqaddimah: An Introduction to History (Princeton: Princeton University Press, 

1967), h.25-26 
46 Imam Iqbal, Etika Politik Ibn Khaldun, Disertasi Doktor, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016, h. 72.  



15 
 

 
 

kesadaran moral yang mendalam.47 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif kepustakaan (library research) yang 

bersifat deskriptif pada tahap awal dan menekankan pada analisis filosofis-konseptual. 

Penelitian ini bersifat deskriptif karena terlebih dahulu menguraikan pemikiran Ibnu 

Khaldun mengenai Ashabiyyah, kemudian menganalisisnya secara filosofis untuk 

menemukan makna dan relevansinya bagi solidaritas sosial kader HMI.48 

2. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan library research, dengan fokus pada 

telaah konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun yang melihat landasan solidaritas sosial serta 

bagaimana konsep ini digunakan untuk menganalisis terjadinya diisintegrasi moral dan 

ideologis dalam HMI. Pendekatan ini bertujuan mengkaji dimensi etos solidaritas sosial 

dalam organisasi HMI.49 

3. Sumber Data 

Data Primer 

Karya Ibnu Khaldun berjudul Muqaddimah, buku-buku yang membahas organisasi 

HMI seperti Sejarah Perjuangan HMI oleh Agussalim Sitompul dan buku Islam Mazhab 

oleh HMI Azhari Akmal Tarigan dan juga karya Zygmunt Bauman, Liquid Modernity; 

Abbas Kadhim, Ibn Khaldun and Islamic Thought; serta tulisan para pemikir Indonesia 

seperti Ahmad Syafii Maarif dan Jujun S. Suriasumantri. 

Data Sekunder 

Artikel jurnal, buku, dan tulisan lain yang membahas pemikiran Ibnu Khaldun dan 

HMI.505152 

 

4. Metode Pengumpulan Data 

Data dikumpulkan melalui studi dokumen atau teks, yaitu membaca, menelaah, dan 

mengkaji sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan topik penelitian. 

                                            
47 Ahmad Syafii Maarif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan, (Bandung: Mizan, 2015), 

h. 118. 
48 Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metodologi Penelitian Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius, 

1990), h. 67; K. Bertens, Filsafat Barat Kontemporer: Prancis, (Jakarta: Gramedia, 2001), h. 12; dan Jujun S. 

Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 2010), h. 45. 
49 Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D (Cet. 25). Bandung: Alfabeta. Penelitian 

kualitatif kepustakaan (library research) bersifat deskriptif-analitis yang fokus pada studi literatur dan dokumen. 
50 Ibnu Khaldun. (2010). Muqaddimah (Terjemahan dan kajian konsep Ashabiyyah). Jakarta: Pustaka. 
51 A. Sitompul. (2005). Sejarah Perjuangan HMI. Jakarta: Penerbit X. 
52 , H. A. A. Tarigan. (2012). Islam Mazhab HMI. Bandung: Penerbit Y.  



16 
 

 
 

5. Metode Analisis Data 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis. Deskriptif-analitis digunakan untuk 

menguraikan pokok-pokok pemikiran Ashabiyyah Ibnu Khaldun dan internalisasi 

konsep tersebut dalam HMI. 

G. Sistematika Pembahasan 

 Agar mendapat gambaran yang sistematis dan konsisten secara utuh, maka peneliti akan 

mengemukakan sistematika pembahasannya. Dalam pembahasan penelitian ini, sekurang-

kurangnya terdapat lima bab yang masing-masing terdapat sub-sub bab yang dijelaskan, 

yaitu: 

 BAB I, memuat fondasi konseptual awal dari penelitian berupa latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teoritis, 

metode penelitian dan sistematika pembahasan. Pembahasan dimulai dari penggambaran 

fenomena krisis solidaritas pada konteks HMI secara spesifik. Argumentasi dibangun untuk 

menunjukkan adanya research gap antara idealisme nilai kolektif dengan realitas internal 

organisasi. Bab ini juga menjelaskan rumusan masalah, tujuan penelitian, urgensi, metode 

penelitian, dan sistematika pembahasan secara keseluruhan. Dengan pendekatan filosofis, 

Bab I menegaskan bahwa penelitian ini bukan hanya reflektif, tetapi juga menawarkan 

aktualisasi nilai klasik dalam konteks kontemporer. 

 BAB II, menguraikan teori dan analisis konseptual yang digunakan dalam penelitian. 

Pertama, membahas mengenai biografi dan pemikiran Ibnu Khaldun. Kemudian dilanjutkan 

dengan menganalisis konsep Ashabiyyah Ibnu Khaldun dan karakteristiknya. Pembahasan 

dalam bab ini penting untuk membangun landasan argumentatif dalam memahami 

Ashabiyyah bukan sekadar konsep historis, tetapi sebagai sistem nilai. Kerangka teoritik ini 

berfungsi sebagai alat analisis utama dalam membaca fenomena sosial HMI secara filosofis. 

 BAB III, menyajikan uraian deskriptif-kritis tentang sejarah, tujuan, dan perjuangan HMI 

sebagai organisasi mahasiswa Islam yang memiliki sejarah ideologis panjang. Fokus 

pembahasan mencakup struktur ideologis HMI, prinsip “Insan Cita”, nilai-nilai kaderisasi, 

serta dinamika internal yang sedang dihadapi, termasuk fragmentasi, konflik, dan 

melemahnya etos kolektif. Bab ini penting sebagai lokasi analisis konkret, yang menjadi titik 

temu antara konsep Ashabiyyah dan realitas kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan 

kajian pustaka dan dokumentasi, Bab III menghadirkan peta konteks organisasi yang menjadi 

fokus utama penelitian. 

 BAB IV,adalah inti dari penelitian, di mana sintesis antara teori dan realitas dibangun. 

Penulis melakukan analisis konseptual dan filosofis terhadap konsep Ashabiyyah dan 

mengaitkannya secara langsung dengan kondisi HMI kontemporer. Proses analisis dilakukan 



17 
 

 
 

secara dialektis: bagaimana pemikiran Ibnu Khaldun memberi kerangka nilai bagi 

rekonstruksi solidaritas sosial dalam organisasi. Dalam bab ini juga ditawarkan reinterpretasi 

Ashabiyyah yang lebih aplikatif, bukan hanya sebagai gagasan historis, tetapi sebagai etika 

gerakan mahasiswa Islam yang relevan dan mendesak. Bab ini menjawab langsung rumusan 

masalah yang diajukan dalam penelitian. 

 BAB V, bab penutup memuat simpulan dari hasil-hasil analisis filosofis yang telah 

dilakukan, baik secara teoritis maupun aplikatif. Penulis merangkum jawaban atas rumusan 

masalah secara sistematis dan reflektif, serta menyampaikan saran untuk pengembangan 

teori, praksis organisasi mahasiswa, dan arah penelitian selanjutnya. Penutup ini bukan hanya 

menutup argumen, tetapi juga membuka ruang refleksi lebih lanjut tentang pentingnya 

membumikan pemikiran klasik dalam dinamika organisasi Islam kontemporer. 

 

 

 

 

 



69 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Konsep Ashabiyyah menurut Ibnu Khaldun merupakan semangat kebersamaan dan 

solidaritas sosial yang berakar pada ikatan moral serta kesadaran kolektif manusia sebagai 

makhluk sosial. Ashabiyyah tidak hanya lahir dari ikatan genealogis, tetapi juga dari nilai dan 

tujuan bersama yang menumbuhkan dorongan saling menolong dan menjaga kelompok. Dalam 

kerangka filosofis-konseptual, Ashabiyyah dipahami sebagai energi sosial yang memiliki dimensi 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis, yang memberi dasar bagi terbentuknya masyarakat dan 

legitimasi kekuasaan. Konsep ini menjadi fondasi penting untuk memahami dinamika sosial dan 

moral kelompok dalam konteks modern. 

Sejarah pendirian HMI menunjukkan bahwa organisasi ini lahir dari semangat keislaman 

dan kebangsaan yang saling menguatkan. HMI berdiri pada 5 Februari 1947 sebagai respons 

terhadap kondisi umat Islam yang terbelakang secara intelektual serta kebutuhan memperkuat 

perjuangan mempertahankan kemerdekaan. Sejak awal, HMI memiliki tujuan ganda: membentuk 

insan akademis yang bernafaskan Islam serta berkontribusi bagi kemajuan bangsa. Perjalanan 

sejarahnya, mulai dari Revolusi Fisik, Angkatan ‘66, hingga Reformasi 1998, menggambarkan 

HMI sebagai organisasi yang memiliki peran strategis dalam perjuangan ideologis dan sosial-

politik bangsa. 

Relevansi konsep Ashabiyyah bagi HMI terletak pada kemampuannya menjadi kerangka 

etis dan filosofis untuk menjawab krisis solidaritas kader dewasa ini. Ashabiyyah memberikan 

landasan nilai agar solidaritas tidak hanya bersifat struktural atau pragmatis, tetapi menjadi 

kesadaran moral yang meneguhkan kebersamaan, keadilan, dan keterikatan spiritual. Dalam 

konteks HMI, Ashabiyyah berfungsi sebagai pendorong revitalisasi ruh perjuangan organisasi, 

memperkuat kaderisasi, dan mengembalikan ikatan kolektif agar tidak terjebak dalam 

faksionalisme dan pragmatisme politik yang merusak. Dengan interpretasi baru ini, Ashabiyyah 

dapat menjadi fondasi pembaruan solidaritas kader HMI yang lebih reflektif, inklusif, dan 

berorientasi pada nilai. 

 

B. Saran 

Berdasarkan kajian dan kesimpulan yang diperoleh, terdapat beberapa rekomendasi 

strategis yang penting untuk menjadi perhatian tidak hanya bagi pengurus dan kader HMI, tetapi 

juga bagi para akademisi dan peneliti yang tertarik mengeksplorasi makin jauh peran solidaritas 

sosial dalam membangun organisasi sosial yang kuat dan relevan. HMI perlu memperkuat 

kembali fondasi nilai dan tujuan organisasinya sebagai sumber utama pembentukan solidaritas 



70 
 

 
 

kader. Revitalisasi Ashabiyyah sebagai energi kebersamaan harus dimulai dari proses kaderisasi 

yang menegaskan nilai keislaman, keilmuan, dan pengabdian. HMI juga perlu membangun 

budaya dialog, mengurangi faksionalisme, dan menghidupkan kembali semangat perjuangan yang 

berorientasi pada kemaslahatan bersama, bukan kepentingan kelompok sempit. Dengan 

memperkuat nilai, memperjelas arah gerakan, dan menghidupkan kembali kesadaran kolektif, 

HMI dapat kembali menjadi organisasi yang solid, visioner, dan berpengaruh dalam membawa 

perubahan sosial. 

Penelitian selanjutnya dapat memperluas kajian Ashabiyyah dengan pendekatan empiris 

atau sosiologis untuk melihat bagaimana solidaritas kader bekerja secara nyata dalam dinamika 

organisasi. Selain itu, penelitian lanjutan dapat mengkaji fenomena fragmentasi, konflik internal, 

atau perubahan orientasi nilai dalam organisasi mahasiswa lain sebagai perbandingan. Penelitian 

juga dapat memperdalam hubungan antara Ashabiyyah dan model kepemimpinan, psikologi 

kelompok, atau manajemen organisasi untuk memperkaya pemahaman tentang bagaimana konsep 

ini dapat diterapkan dalam konteks kontemporer dan lebih praktis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abas, Kadhim. Ibn Khaldun and Islamic Thought: Studies in History, Philosophy and Culture. New York: 

Routledge, 2016. 

Abdullah, M. Amin. Filsafat Kalam di Era Postmodernisme. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015. 

Abed al-Jabiri, Muhammad. Formasi Nalar Arab. Terj. Imam Khoiri. Yogyakarta: IRCiSoD, 2003. 

Agussalim, Sitompul. Sejarah Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) 1947–1975. Jakarta: PB 

HMI, 2008. 

Agussalim, Sitompul. Sejarah Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) 1947–1997. Jakarta: PB 

HMI, 1997. 

Al-Azmeh, Aziz. Ibn Khaldun in Modern Scholarship. London: Routledge, 1981. 

Al-Farabi. Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadhilah. Beirut: Dar al-Mashriq, 1986. 

Al-Farabi. Filsafat Kota Utama (Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadhilah). Terj. Muhammad Al-Fayyadl. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017. 

Alatas, Syed Farid. Ibn Khaldun dan Ilmu Sosial Islam. Jakarta: LP3ES, 2009. 

Alfian. “Gerakan Mahasiswa dan Islam: Kontribusi HMI dalam Dinamika Sosial Politik Indonesia.” 

Jurnal Pemikiran Politik Islam, 2020. 

Amin, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: 

Mizan, 1996. 

Anton, Bakker. Filsafat Ilmu. Yogyakarta: Kanisius, 1991. 

Anton, Bakker. Metode-Metode Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, 1992. 

Bakker, Anton, dan Achmad Charris Zubair. Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, 1990. 

Baali, Fuad, dan Ali Wardi. Pemikiran Sosiologis Ibnu Khaldun. Bandung: Pustaka Setia, 2001. 

Bakar, N., dan N. Azman. “The Relevance of Ibn Khaldun’s Philosophy in Contemporary Muslim Youth 

Movements.” Intellectual Discourse, 2020. 

Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press, 2000. 

Bertens, K. Etika. Yogyakarta: Kanisius, 2000. 

Bertens, K. Filsafat Barat Kontemporer. Jakarta: Gramedia, 2001. 

Bryan, S. Turner. Orientalisme dan Ilmu Sosial: Dialektika Pengetahuan dan Kekuasaan. Terj. Ihsan Ali 

Fauzi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 



72 
 

 
 

Chaidir, Hidayat. Agama dan Peradaban: Membaca Ulang Pemikiran Nurcholish Madjid. Jakarta: 

Paramadina, 2018. 

Chaidir, Hidayat. Cak Nur: Sang Guru Bangsa. Jakarta: Kompas, 2017. 

Darma, Wijaya. “Islam dan Kekuasaan Orde Baru: Membaca Kembali Politik De-Islamisasi Soeharto.” 

Jurnal Sosiologi Reflektif, Vol. 10, No. 1 (2016). 

Dhaouadi, Mahmoud. Sosiologi Ibnu Khaldun dan Lahirnya Ilmu Umran. Terj. Achmad Maimun. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005. 

Durkheim, Emile. The Division of Labor in Society. Trans. W. D. Halls. New York: Free Press, 1984. 

Giddens, Anthony. The Consequences of Modernity. Stanford: Stanford University Press, 1990. 

Habermas, Jürgen. The Theory of Communicative Action. Boston: Beacon Press, 1984. 

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research. Yogyakarta: Andi Offset, 1997. 

Hadi, W. Solidaritas Sosial dalam Perspektif Islam. Jakarta: RajaGrafindo, 2019. 

Hadiwijono, Harun. Sari Sejarah Filsafat Barat 1: Yunani–Roma. Yogyakarta: Kanisius, 1983. 

Hanafi, Hasan. Dirasah Islamiyyah. Kairo: Maktabah al-Nahdah al-Mishriyyah, 1993. 

Hanafi, Hasan. Islam dalam Pandangan Kiri. Jakarta: LSIP, 1999. 

Hardiman, F. Budi. Kritik Ideologi: Menyingkap Kepentingan Pengetahuan Bersama Habermas. 

Yogyakarta: Kanisius, 1990. 

Haryatmoko. Etika Politik dan Kekuasaan. Jakarta: Kompas, 2003. 

Hasan, Noorhaidi. Islam Politik di Dunia Kontemporer: Genealogi dan Varian Gerakan Islam. 

Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2019. 

Hasbullah. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 1996. 

Hidayat, Komaruddin. Agama Masa Depan. Jakarta: Paramadina, 2004. 

Ibn Khaldun. Muqaddimah Ibn Khaldun. Terj. Ahmadie Thoha. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001. 

Iqbal, Imam. Etika Politik Ibnu Khaldūn. Disertasi Doktor. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019. 

https://digilib.uin-suka.ac.id/36852/. 

Iqbal, Muhammad. The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Institute of Islamic 

Culture, 

1982. 

https://digilib.uin-suka.ac.id/36852/


73 
 

 
 

Jaelani, A. Qadir. HMI dan Wacana Islam Progresif di Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2014. 

Jalaluddin. Psikologi Agama: Memahami Perilaku Keagamaan Manusia. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2011. 

Khaldun, Ibn. Al-‘Ibar wa Diwan al-Mubtada wa al-Khabar. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2000. 

Kuntowijoyo. Identitas Politik Umat Islam. Bandung: Mizan, 1997. 

Kuntowijoyo. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. Bandung: Mizan, 1991. 

Lauer, Robert. Perspektif tentang Perubahan Sosial. Jakarta: Bumi Aksara, 1993. 

Madjid, Nurcholish. Cita-Cita Politik HMI: Sebuah Pembaharuan Pemikiran. Jakarta: Yayasan 

Paramadina, 1999. 

Madjid, Nurcholish. Islam, Doktrin, dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 1992. 

Madjid, Nurcholish. Tradisi Islam: Peran dan Fungsinya dalam Pembangunan di Indonesia. Jakarta: 

Paramadina, 1997. 

Maksum, Ali. Filsafat Umum. Yogyakarta: LKiS, 2013. 

Malik, Dawam Rahardjo. Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep Kunci. 

Jakarta: Paramadina, 1996. 

Masyhur, S. Sosiologi dan Filsafat Sosial Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015. 

Misrawi, Zuhairi. Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: Moderasi, Keumatan, dan Kebangsaan. 

Jakarta: Kompas, 2010. 

Mubyarto. Ekonomi Pancasila. Yogyakarta: BPFE, 1987. 

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI Press, 1985. 

Nasution, Harun. Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: UI Press, 1986. 

Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2005. 

Noer, Deliar. Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900–1942. Jakarta: LP3ES, 1980. 

Nugroho, S. “Krisis Solidaritas Sosial di Era Modernitas.” Jurnal Sosiologi Islam, Vol. 12, No. 1 (2020). 

Ritzer, George. Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma Ganda. Jakarta: Rajawali Press, 2003. 

Ritzer, George, dan Douglas J. Goodman. Teori Sosiologi Modern. Jakarta: Kencana, 2005. 

Sardar, Ziauddin. Reclaiming the Future: Islamic Science for the Twenty-First Century. London: Mansell, 

1989. 

Shariati, Ali. Tugas Cendekiawan Muslim. Bandung: Pustaka, 1984. 

Siregar, Rusydi. Kaderisasi dan Transformasi Sosial HMI. Jakarta: PB HMI, 2016. 



74 
 

 
 

Soekanto, Soerjono. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2009. 

Suprayogo, Imam, dan Tobroni. Metodologi Penelitian Sosial-Agama. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2001. 

Syamsuddin, A. Rahman. Gerakan Mahasiswa Islam di Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2012. 

Syamsuddin, Arif. Filsafat Sosial Ibnu Khaldun: Relevansinya dengan Dunia Modern. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2018. 

Syariati, Ali. Haji. Terj. Irwan Abdullah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000. 

Tim Pengembang Kaderisasi PB HMI. Pedoman Perkaderan HMI. Jakarta: PB HMI, 2019. 

Tim Penyusun PB HMI. Nilai Dasar Perjuangan Himpunan Mahasiswa Islam. Jakarta: PB HMI, 2006. 

Turner, Bryan S. Religion and Social Theory. London: Sage Publications, 1991. 

Turner, Bryan S. Islam, Gender, and Modernity. London: Routledge, 1994. 

Weber, Max. The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. New York: Routledge, 1958. 

Weber, Max. Sosiologi Agama. Terj. Ahmad Fedyani Saifuddin. Jakarta: Rajawali, 2002. 

Zainuddin, A. Rahman. Kekuasaan dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu Khaldun. Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 1992. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. Liberalisasi Pemikiran Islam: Gerakan dan Kritiknya. Ponorogo: INSIST Press, 

2010. 

“Konflik PB HMI Berkepanjangan, HMI Mataram: Sudahlah, Jangan Libatkan Cabang.” Metrontb.com, 

2025. https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-

mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang. 

“Hilangnya Pergerakan HMI Cabang Tangerang: Dualisme Kepemimpinan Jadi Biang Keladi.” 

TintaIndonesia.id, 2025. https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-

cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/. 

“Gelombang Solidaritas Meluas, HMI Cabang Ternate Kutuk Kriminalisasi Warga Penolak PT Position.” 

Kadera.id, 2025. https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-

ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/. 

“Kongres HMI Belum Dimulai, Sejumlah Mahasiswa Ricuh di Asrama Haji Pontianak.” Reddit 

r/Indonesia, 2023. https://www.reddit.com/r/indonesia/comments/182th03/. 

Data Internal PB HMI. Evaluasi Dinamika Kaderisasi Nasional. Jakarta: PB HMI, 2023. 

https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang?utm_source=chatgpt.com
https://www.metrontb.com/umum/pr-8185426169/konflik-pb-hmi-berkepanjangan-hmi-mataram-sudahlah-jangan-libatkan-cabang?utm_source=chatgpt.com
https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/?utm_source=chatgpt.com
https://www.tintaindonesia.id/2025/07/07/hilangnya-pergerakan-hmi-cabang-tangerang-dualisme-kepemimpinan-jadi-biang-keladi/?utm_source=chatgpt.com
https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/?utm_source=chatgpt.com
https://www.kadera.id/2025/05/27/gelombang-solidaritas-meluas-hmi-cabang-ternate-kutuk-kriminalisasi-warga-penolak-pt-position/?utm_source=chatgpt.com
https://www.reddit.com/r/indonesia/comments/182th03/?utm_source=chatgpt.com


75 
 

 
 

Data Internal HMI Cabang Yogyakarta. Laporan Aksi Solidaritas Mahasiswa untuk Keadilan Kampus. 

Yogyakarta: 2023. 

HMI Komisariat FISIP UNRI. Laporan Pengabdian Masyarakat: HMI Mengajar. Pekanbaru: 2022. 

 

 


	LEMBAR PENGESAHAN
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN
	NOTA DINAS
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Kajian Teoritis
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



