
 
 

PLURALISME ESOTERIK FRITHJOF SCHUON DAN 

IMPLIKASINYA BAGI KERUKUNAN UMAT 

BERAGAMA DI INDONESIA 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Untuk Memenuhi Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

 

Oleh: 

Abdul Malik Lubis 

NIM: 22105010002 

Pembimbing: 

Dr. H. Fahruddin Faiz, S.Ag., M.Ag. 

NIP. 19750816 200003 1 001 

 

PROGRAM STUDI AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2025  



 
 

i 
 

HALAMAN NOTA DINAS 

  



ii 

HALAMAN PENGESAHAN 



 
 

iii 
 

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI / TUGAS AKHIR 

  



 
 

iv 
 

HALAMAN MOTTO 

 

“Dua musuh utama kesuksesan adalah penundaan dan alasan. Jangan berhenti, 

sebab angin selalu menolong mereka yang tetap menggenggam dayungnya”. 

٧سورة الضحى:  —﴿وَوَجَدَكَ ضَالًّا فهََدَىٰ﴾    

"Dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang bingung, lalu Dia memberikan 

petunjuk." 

~ Q.S Adh-Dhuha, 93:7 ~ 

  



 
 

v 
 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

~ Ayah, Mamak, Lubis Family ~ 

dan 

Ahlul ‘Ilmi 

  



 
 

vi 
 

HALAMAN TRANSLITERASI 

Pedoman transliterasi Arab-Indonesia di dalam buku ini, bersandar pada 

Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, No: 158/1987 dan 0543b/U/1987. 

A. Kosongan Tunggal 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Nama 

 Alif أ
Tidak dilambang- 

kan 
Tidak dilambangkan 

 Ba b be ب

 Ta t te ت

 Ṡa ṡ es (titik di atas) ث

 Jim j je ج

 Ḥa ḥ ha (titik di bawah) ح

 Kha kh ka dan ha خ

 Dal d de د

 Żal ż zet (titik di atas) ذ

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (titik di bawah) ض

 Ṭa ṭ te (titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (titik di bawah) ظ

 ain ---‘--- koma terbalik (di atas)‘ ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ---’--- apostrof ء



 
 

vii 
 

 Ya y ye ي

B. Konsonan rangkap mengikuti syaddah yang ditulis rangkap 
 

 ditulis ‘iddah عدة

C. Vokal 

1. Vokal Tunggal 
 

---  َ  َ --- Fatḥah a a 

---  َ  َ --- Kasrah i i 

---  َ  َ --- Ḍammah u u 

2. Vokal Rangkap 
 

Fatḥah + ya’ mati 

 بينكم
ditulis 

ai 

bainakum 

Fatḥah + wawu mati 

 قول
ditulis 

au 

qaulun 

3. Vokal Panjang 
 

Fatḥah + alif 

 جاھلية
ditulis 

ā 

jāhiliyyah 

Fatḥah + ya’ mati 

 يسعى 
ditulis 

ā 

yas‘ā 

Kasrah + ya’ mati 

 كريم
ditulis 

ī 

karīm 

ḍammah + wawu mati 

 فروض
ditulis 

ū 

furūḍ 

4. Vokal-vokal pendek berurutan dalam satu kata 
 

 ditulis a’antum أأنتم

D. Ta’ marbuṭah di akhir kata 

1. Jika dimatikan maka ditulis h: 
 

 ditulis jizyah جزية

(Pedoman ini di luar diksi Arab yang telah memiliki padanan 

dalam bahasa Indonesia, misalnya zakat, shalat, dan lainnya, terkecuali 

penulis menghendaki lafal asli) 

2. Jika ta’ marbuṭah hidup atau dengan ḥarakat, fatḥah, kasrah, 



 
 

viii 
 

dan ḍammah maka ditulis t: 
 

 ditulis ni‘matullāh الل  نعمة

E. Kata sandang Alif + Lam 

1. Jika diikuti huruf qamariyah ditulis al- 
 

 ditulis al-Qur’ān لقرآنا

2. Jika diikuti huruf syamsiyyah, maka digandakan huruf 

syamsiyyah yang mengikuti dan menghilangkan huruf l 

(el)-nya 
 

 ditulis ar-rajul الرجل

F. Huruf besar 

Huruf kapital atau huruf besar dalam tulisan latin, digunakan 

menurut kaidah ejaan yang diperbarui. 

G. Penulisan diksi dalam rangkaian kalimat, dapat dirangkai sesuai 

bunyi, pengucapan, atau penulisannya: 
 

 ditulis ahl as-sunnah اھل السنة 

 

 

  



 
 

ix 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh paradoks keberagamaan di Indonesia, di 

mana peningkatan gairah ritualisme agama berbanding lurus dengan tren intoleransi 

dan pelanggaran kebebasan beragama, sebagaimana tercatat dalam laporan 

SETARA Institute 2024. Pendekatan legal-formal yang diterapkan pemerintah 

dinilai belum sepenuhnya menyentuh akar teologis persoalan, yakni cara pandang 

formalisme agama yang memutlakkan simbol atau dimensi eksoterik semata. 

Rumusan masalah dalam penelitian ini berfokus pada bagaimana konsep 

eksoterisme dan esoterisme dalam pemikiran Frithjof Schuon serta bagaimana 

implikasi filosofisnya bagi kerukunan umat beragama di Indonesia. Penelitian ini 

bertujuan untuk merumuskan landasan filosofis kerukunan melalui pemikiran 

Schuon tentang kesatuan transenden agama-agama yang dibedah menggunakan 

pisau analisis ontologi Ṣūrah (Bentuk) dan Maʿnā (Esensi) dari Jalaluddin Rumi. 

Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library 

research) dengan pendekatan deskriptif-analitis dan filosofis. Sumber data primer 

merujuk pada karya otoritatif Frithjof Schuon, khususnya The Transcendent Unity 

of Religions, yang dianalisis menggunakan metode interpretasi hermeneutik untuk 

mendudukkan pemikiran tersebut ke dalam konteks sosiologis Indonesia. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa struktur pemikiran Schuon 

menawarkan jalan keluar dialektis yang disebut "Pluralisme Esoterik". Schuon 

membagi agama ke dalam dua dimensi: (1) Eksoterisme (ʿĀlam Ṣūrah), di mana 

agama bersifat formal dan eksklusif sebagai "Relatif-Absolut" demi keselamatan 

(salvation); dan (2) Esoterisme (ʿĀlam Maʿnā), di mana agama bersifat universal 

dan menyatu dalam metafisika ilahi demi pembebasan (deliverance). Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa kerukunan di Indonesia dapat diperkuat dengan mengadopsi 

sintesis "Eksklusif secara Ritual, namun Pluralis secara Spiritual". Implikasi 

praktisnya mencakup pembaruan kurikulum Pendidikan Islam, pemanfaatan media 

dakwah dan media sosial, transformasi dialog antariman menuju "Dialog Rasa" 

(sharing spiritual experience), serta resolusi konflik simbolik rumah ibadah melalui 

pemahaman bahwa Tuhan yang Maha Tak Terbatas (The Infinite) tidak dapat 

dibatasi oleh satu bentuk bangunan fisik semata. 

Kata Kunci: Frithjof Schuon, Eksoterisme, Esoterisme, Pluralisme Esoterik, 

Kerukunan Umat Beragama, Jalaluddin Rumi. 

 

 

  



 
 

x 
 

ABSTRACT 

This research is motivated by the religious paradox in Indonesia, where an 

increase in religious ritualism is directly proportional to the trend of intolerance 

and violations of religious freedom, as recorded in the 2024 SETARA Institute 

report. The legal-formal approach implemented by the government is considered to 

have not addressed the theological roots of the problem, namely the religious 

formalism perspective that absolutizes mere symbols or exoteric dimensions. The 

formulation of the problem in this study focuses on how the concepts of exotericism 

and esotericism are framed in Frithjof Schuon's thought and their philosophical 

implications for religious harmony in Indonesia. This study aims to formulate a 

philosophical foundation for harmony through Schuon's thought on the 

transcendent unity of religions, analyzed using the ontological framework of Ṣūrah 

(Form) and Maʿnā (Substance) by Jalaluddin Rumi. 

The research method employed is library research with a descriptive-

analytical and philosophical approach. Primary data sources refer to the 

authoritative works of Frithjof Schuon, particularly The Transcendent Unity of 

Religions, which are analyzed using hermeneutic interpretation to situate these 

thoughts within the Indonesian sociological context. 

The results indicate that Schuon's framework offers a dialectical solution 

termed "Esoteric Pluralism." Schuon divides religion into two dimensions: (1) 

Exotericism (the realm of Ṣūrah), where religion is formal and exclusive as a 

"Relative-Absolute" for the sake of salvation; and (2) Esotericism (the realm of 

Maʿnā), where religion is universal and unified in divine metaphysics for total 

deliverance. This study concludes that harmony in Indonesia can be strengthened 

by adopting the synthesis of "Exclusive Ritually, but Pluralistic Spiritually." 

Practical implications include the transformation of interfaith dialogue towards a 

"Dialogue of Taste" (sharing spiritual experience), as well as the resolution of 

symbolic conflicts regarding places of worship through the understanding that The 

Infinite cannot be confined by a single physical form. 

Keywords: Frithjof Schuon, Exotericism, Esotericism, Esoteric Pluralism, 

Religious Harmony, Jalaluddin Rumi. 

 

   



 
 

xi 
 

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrohmanirrohim 

Alhamdulillahirobbil’alamin, puji syukur kehadirat Allah SWT, Dzat Yang 

Maha Absolut, yang telah melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya. Atas 

kehendak-Nya semata, penulis dapat menyelesaikan skripsi yang berjudul 

“Eksoterisme dan Esoterisme Frithjof Schuon dan Implikasi Filosofisnya bagi 

Kerukunan Umat Beragama di Indonesia”. Penulisan skripsi ini dimaksudkan untuk 

memenuhi sebagian syarat guna memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag.) pada 

Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran 

Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Shalawat serta salam senantiasa tercurah kepada junjungan kita, Nabi 

Agung Muhammad SAW, sang Insan Kamil yang telah membawa cahaya 

kebenaran bagi semesta alam. Semoga kita semua mendapatkan syafaatnya di 

Yaumil Akhir kelak. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa skripsi ini tidak akan terwujud tanpa 

bantuan, bimbingan, dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan 

segala kerendahan hati, penulis ingin menyampaikan rasa terima kasih dan 

penghargaan setinggi-tingginya kepada: 

1. Bapak Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Prof. Noorhaidi, S.Ag., 

M.A., M.Phil., Ph.D. beserta jajarannya yang telah memberikan kesempatan 

kepada penulis untuk menimba ilmu di kampus tercinta ini. 



 
 

xii 
 

2. Bapak Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, Prof. Dr. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum beserta 

jajarannya. 

3. Bapak Ketua Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, Dr. Novian 

Widhiadharma, S.Fil., M.Hum., dan Sekretaris Program Studi Aqidah dan 

Filsafat Islam Bapak Rizal Al Hamid, M.Si. yang telah banyak membantu 

kelancaran administrasi akademik penulis. 

4. Bapak Dosen Penasihat Akademik, Dr. Muhammad Fatkhan, S.Ag., 

M.Hum. 

5. Bapak Dosen Pembimbing Skripsi, Dr. H. Fahruddin Faiz, S.Ag., M.Ag. 

Terima kasih yang tak terhingga penulis haturkan atas kesabaran, waktu, 

ilmu, serta bimbingan filosofis yang mendalam selama proses penyusunan 

skripsi ini. Diskusi dan arahan Bapak telah membuka cakrawala berpikir 

penulis dalam memahami pemikiran Frithjof Schuon. 

6. Bapak Dosen Penguji Skripsi, Dr. Waryani Fajar Riyanto, S.H.I., M.Ag. dan 

Bapak Ali Usman, M.S.I. yang telah memberikan masukan dan saran untuk 

penyempurnaan skripsi ini. 

7. Segenap Bapak dan Ibu Dosen Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam 

yang telah mendidik dan membagikan ilmunya kepada penulis selama masa 

perkuliahan. 

8. Segenap civitas akademika Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

yang telah membantu penulis sedikit banyaknya dalam menyelesaikan 

proses menulis skripsi ini. 



 
 

xiii 
 

9. Kedua orang tua tercinta, Ayahanda Karya Kinta Lubis dan Ibunda Risna 

Herawati Ritonga. Terima kasih atas segala doa yang tak pernah putus, kasih 

sayang yang tak terbatas, serta pengorbanan materi maupun moril yang luar 

biasa. Skripsi ini penulis persembahkan sebagai bakti kecil ananda untuk 

kalian. 

10. Kakak-kakakku tersayang, Kak Fitri, Kak Dewi, Kak Nisa dan Kak Windi 

yang selalu memberikan semangat dan keceriaan serta selalu ada dan siaga 

bagi penulis dalam kondisi apapun. 

11. Abang-abangku terhebat, Bang Abdul, Bang Rifa’i, Bang Chandra dan 

Bang Amin yang juga selalu ada dan siaga membantu dalam hal apapun. 

12. Teman-teman seperjuangan di Aqidah dan Filsafat Islam angkatan 2022 

yang telah menjadi teman diskusi, berbagi Bahagia, keluh kesah, dan saling 

menguatkan dalam proses akademik ini. 

13. Sahabat-sahabat sepondok Islamic Centre, Adri, Ipan dan Azhar sebagai 

keluarga dari Sumatera Utara yang turut menemani perjalanan merantau 

penulis di Yogyakarta. 

14. Keluarga besar Paguyuban Duta Kampus UIN Sunan Kalijaga yang saya 

banggakan. 

15. Sahabat seperjuangan penulis, Adillya, Kak Vee, Emil, Dinda, Kak Dimas, 

Kak Nasir, Kak Dedi, Kak Angga, Kak Rafel, Lalak, Syifa, Firman, Viky 

yang hingga saat ini masih terus menemani dan menjadi teman bermain, 

bercerita, dan berbahagia Bersama. 



 
 

xiv 
 

16. Semua teman, saudara, keluarga, komunitas dan pihak yang tidak dapat 

penulis sebutkan satu per satu, yang telah memberikan bantuan dan 

dukungan dalam penyelesaian skripsi ini. 

17. Terakhir, untuk tubuh dan jiwa penulis sendiri, Abdul Malik Lubis. 

Terimakasih sudah membawa diri ini sampai di titik ini. Berkenan diajak 

bekerja keras, sabar dalam menghadapi tantangan, dan tetap kuat di segala 

goncangan. Mohon maaf bila terkadang membuat tubuh ini kewalahan, tapi 

yakinlah jika semua yang ditanam akan dituai sesuai harapan. 

Penulis menyadari bahwa karya tulis ini masih jauh dari kata sempurna 

karena keterbatasan ilmu dan kemampuan penulis. Oleh karena itu, kritik dan saran 

yang membangun sangat penulis harapkan demi perbaikan di masa mendatang. 

Semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat bagi pengembangan ilmu 

pengetahuan, khususnya dalam studi Aqidah dan Filsafat Islam, serta berkontribusi 

bagi kerukunan umat beragama di Indonesia. 

 

Yogyakarta, 9 Desember 2025 

Hormat saya 

 

 

 

 

 

Abdul Malik Lubis 

NIM. 22105010002 

 

 



 
 

xiv 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN NOTA DINAS ................................................................................... i 

HALAMAN PENGERAHAN .............................................................................. ii 

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI / TUGAS AKHIR......... iii 

HALAMAN MOTTO .......................................................................................... iv 

HALAMAN PERSEMBAHAN ........................................................................... v 

HALAMAN TRANSLITERASI ......................................................................... vi 

ABSTRAK ............................................................................................................ ix 

ABSTRACT ............................................................................................................ x 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... xi 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xiv 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................... 4 

C. Tujuan Penelitian ............................................................................................ 5 

D. Manfaat Penelitian .......................................................................................... 5 

E. Tinjauan Pustaka ............................................................................................. 6 

F. Kerangka Teori ............................................................................................... 11 

G. Metode Penelitian ......................................................................................... 12 

H. Sistematika Pembahasan .............................................................................. 14 

BAB II KERUKUNAN UMAT BERAGAMA DAN TEORI ṢŪRAH DAN 

MAʿNĀ JALALUDDIN RUMI .......................................................................... 16 

A. Trilogi Kerukunan Umat Beragama di Indonesia ......................................... 16 

B. Ṣūrah dan Maʿnā .......................................................................................... 27 

C. ‘Aql Juz’ī dan ‘Aql Kullī ............................................................................... 32 

D. Dialektika Ṣūrah dan Maʿnā dengan Pemikiran Frithjof Schuon ................ 36 

BAB III EKSOTERISME DAN ESOTERISME DALAM PEMIKIRAN 

FRITHJOF SCHUON......................................................................................... 28 

A. Biografi Frithjof Schuon ............................................................................... 28 

B. Latar Belakang Intelektual Frithjof Schuon.................................................. 61 

C. Eksoterisme, Esoterisme, Eksoterisme dan Esoterisme ............................... 69 



 
 

xv 
 

D. Relatif Absolut .............................................................................................. 85 

BAB IV TEMUAN PLURALISME ESOTERIK DAN IMPLIKASINYA 

BAGI KERUKUNAN INTERNAL DAN ANTARUMAT BERAGAMA DI 

INDONESIA ........................................................................................................ 89 

A. Pluralisme Esoterik ....................................................................................... 89 

B. Implikasi bagi Kerukunan Internal Islam di Indonesia ................................. 92 

C. Implikasi bagi Kerukunan Antarumat Beragama di Indonesia ................... 106 

BAB V PENUTUP ............................................................................................. 128 

A. Kesimpulan ................................................................................................. 128 

B. Saran ........................................................................................................... 130 

DAFTAR PUSTAKA......................................................................................... 131 

CURRICULUM VITAE ..................................................................................... 138 

 



 
 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Indonesia dewasa ini tengah menghadapi paradoks keberagamaan yang 

serius: di satu sisi gairah ritualisme dan simbolisme agama meningkat pesat, namun 

di sisi lain, grafik intoleransi justru menunjukkan tren kenaikan yang signifikan. 

Fenomena ini menandakan adanya krisis epistemologis dalam cara umat beragama 

memahami doktrin keyakinannya. Agama yang esensinya membawa pesan rahmat, 

dalam praksis sosialnya sering kali tereduksi menjadi identitas politik kaku. 

Akibatnya, perbedaan teologis tidak lagi dipandang sebagai variasi jalan menuju 

Kebenaran Tunggal, melainkan sebagai ancaman eksistensial yang harus 

diberangus atas nama kemurnian iman.1 

Krisis ini terkonfirmasi oleh kondisi faktual kerukunan umat beragama 

periode transisi (2024-2025) yang mencatatkan rapor merah. Laporan SETARA 

Institute menegaskan terjadinya regresi tajam dengan lonjakan pelanggaran 

Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan (KBB) dari 217 peristiwa pada 2023 

menjadi 260 peristiwa pada 2024, dengan total 402 tindakan pelanggaran.2 

Ironisnya, aktor negara (state actors) menjadi penyumbang signifikan dengan 159 

tindakan yang melibatkan Pemerintah Daerah dan Kepolisian, mengindikasikan 

 
1 Muhammad Nur Prabowo Setyabudi, Toleransi dan Dinamika Keagamaan di Indonesia, 

Vol. 4, No. 1 (2021). 
2 Setara Institut, Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan (KBB) 2024: Regresi di 

Tengah Transisi (Jakarta: Pustaka Masyarakat Setara, 2025). hlm. 2 



2 
 

 
 

bahwa intoleransi telah terinstitusionalisasi.3 Tren ini diperparah dengan pergeseran 

pola intoleransi ke sektor ekonomi dan lonjakan penggunaan pasal penodaan agama 

yang mencapai 42 kasus pada 2024.4 

Salah satu manifestasi nyata dari kegamangan negara tersebut adalah kasus 

pembubaran paksa kegiatan retreat pelajar di Sukabumi pada Juni 2025 yang hanya 

diselesaikan dengan "perdamaian semu" tanpa penegakan hukum tegas. Akar 

masalah dari rentetan peristiwa ini dapat ditelusuri pada dominasi paradigma 

keberagamaan yang legalistik-formalistik.5 Masyarakat terjebak pada dimensi 

"eksoterik" (kulit luar) yang memutlakkan simbol dan teks literal. Ketika 

pemahaman kaku ini bertemu kemajemukan, lahirlah sikap eksklusivisme teologis 

yang menurut Alan Race menjadi penghalang utama bagi koeksistensi damai.6 

Pemerintah berupaya merespons melalui program "Moderasi Beragama", 

namun inisiatif ini menuai kritik karena dinilai terlalu birokratis-politis dan gagal 

menyentuh kedalaman teologis. Moderasi sering disalahpahami sebagai upaya 

mendisiplinkan minoritas demi kenyamanan mayoritas, yang justru melanggengkan 

majoritarianisme.7 Tanpa landasan filosofis yang mampu mendekonstruksi klaim 

kebenaran eksklusif dari dalam doktrin agama itu sendiri, narasi moderasi hanya 

akan menjadi jargon kosong yang tidak mampu mengobati akar fanatisme. 

 
3 Institut, Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan (KBB) 2024: Regresi di Tengah 

Transisi. hlm. 4 
4 Setara Institut, Rilis Data Kondisi KBB (2023) (Jakarta: Setara, 2024). hlm. 6 
5 CNN Indonesia, “PR Besar Redam Kasus Intoleransi di Jawa Barat: Kasus Sukabumi dan 

Kegagalan Negara”, diakses dari cnnindonesia.com (Jakarta, 2 Juli 2025). 
6 Alan Race, Christians and Religious Pluralism: Patterns in the Christian Theology of 

Religions (New York: Orbis Books, 1983). hlm. 11-12 
7 Herman Bakti Manullang, Analisis Kritis terhadap Moderasi Beragama dalam Upaya 

Pengembangan Perdamaian dalam Konteks Kemajemukan Agama, Vol. 5 (2025). hlm. 24 



3 
 

 
 

Di tengah kebuntuan pendekatan legal-formal tersebut, pemikiran Frithjof 

Schuon (1907-1998) tentang Kesatuan Transenden Agama-Agama (The 

Transcendent Unity of Religions) menemukan urgensinya. Sebagai tokoh sentral 

Perenialisme, Schuon menawarkan pisau bedah tajam untuk memilah antara 

dimensi "Bentuk" (Ṣūrah) dan "Esensi" (Maʿnā). Schuon menegaskan bahwa 

konflik antaragama adalah keniscayaan pada level eksoteris, namun segala 

perbedaan tersebut akan lebur dalam satu titik temu pada level esoteris 

(metafisika/batin).8 

Schuon mendiagnosis bahwa konflik terjadi karena manusia mengalami 

"kekacauan level" dengan mengabsolutkan hal yang sebenarnya relatif. Dogma 

agama adalah "Relatif Absolut"; ia absolut bagi pemeluknya sebagai jalan 

keselamatan, namun relatif di hadapan Yang Maha Mutlak.9 Melalui perspektif ini, 

Schuon menawarkan jalan keluar di mana seseorang dapat tetap eksklusif secara 

ritual (taat syariat), namun menjadi pluralis secara spiritual (mengakui esensi agama 

lain), tanpa kehilangan identitas keagamaannya.10 

Oleh karena itu, skripsi ini akan menganalisis relevansi relasi eksoterisme 

dan esoterisme Frithjof Schuon sebagai tawaran solusi bagi krisis toleransi di 

Indonesia. Analisis ini akan diperkuat dengan Teori Tipologi Teologi Agama-

Agama dari Jalaluddin Rumi (Ṣūrah dan Maʿnā) untuk memetakan posisi 

keberagamaan masyarakat Indonesia saat ini dan memproyeksikan model 

 
8 Frithjof Schuon, The Transcendent Unity of Religions, terj. Peter Townsend (London: 

Faber and Faber Limited, 1953). hlm. 17 
9 Schuon, The Transcendent Unity of Religions. hlm. 23 
10 Moch Mukhlison, “Pendidikan Inklusif-Pluralis Frithjof Schuon (Studi Filsafat 

Perenial)”, Tesis (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2015). hlm. 107 



4 
 

 
 

keberagamaan ideal yang ditawarkan Schuon.  Namun, untuk mendudukkan 

pemikiran Schuon dalam konteks keislaman yang autentik, penelitian ini akan 

meminjam kerangka gnostik dari Maulana Jalaluddin Rumi (1207-1273). Rumi, 

dalam Mathnawīdan Fihi Ma Fihi, mengenalkan konsep dikotomis antara Ṣūrah 

(Bentuk/Form) dan Maʿnā (Makna/Esensi). Sinergi antara metafisika perenial 

Schuon dan kearifan sufistik Rumi diharapkan mampu melahirkan argumen 

teologis bahwa sikap moderat bukanlah kelemahan iman, melainkan buah dari 

kedalaman spiritual yang mampu menembus "cangkang" (Ṣūrah) menuju "isi" 

(Maʿnā). Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk memperkuat bangunan 

filosofis Moderasi Beragama di Indonesia agar lebih diterima secara teologis oleh 

umat Islam. 

Oleh karena itu, skripsi ini akan menganalisis relevansi dikotomi 

eksoterisme dan esoterisme Frithjof Schuon sebagai tawaran solusi bagi krisis 

toleransi di Indonesia. Analisis ini akan diperkuat dengan Teori Ṣūrah dan Maʿnā. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat merumuskan implikasi filosofis 

yang konstruktif bagi penguatan kerukunan umat beragama, melampaui toleransi 

basa-basi menuju persaudaraan esensial yang abadi. Berangkat dari kegelisahan 

akademik atas maraknya intoleransi dan kebutuhan akan landasan teologis 

kerukunan yang lebih substantif, penulis tertarik untuk mengangkat 

judul: "Eksoterisme dan Esoterisme Frithjof Schuon dan Implikasi Filosofisnya 

bagi Kerukunan Umat Beragama di Indonesia". 

B. Rumusan Masalah 



5 
 

 
 

1. Bagaimana konsep Eksoterisme dan Esoterisme dalam pemikiran Frithjof 

Schuon? 

2. Bagaimana implikasi pluralisme esoterik Schuon bagi kerukunan internal 

Islam dan antarumat beragama di Indonesia? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Mendeskripsikan secara analitis definisi, karakteristik, dan batasan konsep 

eksoterisme dan esoterisme sebagaimana termuat dalam karya-karya 

Frithjof Schuon, khususnya The Transcendent Unity of Religions. 

2. Membedah dan merumuskan landasan filosofis-sufistik yang dapat 

memperkuat narasi Moderasi Beragama, sehingga mampu merumuskan 

implikasi bagi kerukunan internal Islam dan antarumat beragama di 

Indonesia 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoretis: Penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumbangan 

pemikiran bagi pengembangan studi Aqidah dan Filsafat Islam, khususnya 

dalam bidang Filsafat Perenial dan Metafisika Agama juga dapat 

memperkaya literatur mengenai pemikiran Frithjof Schuon dalam konteks 

diskursus filsafat agama di Indonesia. 

2. Manfaat Praktis: Hasil penelitian ini dapat menjadi bahan bacaan bagi 

mahasiswa dan akademisi studi agama untuk memahami salah satu 

pendekatan filosofis dalam melihat hubungan antara perbedaan dan 

kesatuan dalam agama. 



6 
 

 
 

E. Tinjauan Pustaka 

Penelitian mengenai pemikiran Frithjof Schuon dan relevansinya terhadap 

pluralisme agama telah banyak dilakukan oleh para akademisi sebelumnya, namun 

terdapat perbedaan fokus dan konteks yang membedakan penelitian ini dengan 

karya-karya terdahulu. Moch. Mukhlison (2014) dalam tesisnya yang berjudul 

"Pendidikan Inklusif-Pluralis Frithjof Schuon (Studi Filsafat Perenial)" telah 

membahas bagaimana dikotomi eksoterik dan esoterik Schuon dapat diadopsi ke 

dalam kurikulum pendidikan Islam. Mukhlison menyimpulkan bahwa pendidikan 

yang hanya menekankan aspek eksoterik cenderung melahirkan sikap eksklusif, 

sedangkan integrasi aspek esoterik dapat menumbuhkan kesadaran pluralis peserta 

didik.11 Perbedaan mendasar dengan penelitian saat ini adalah fokus Mukhlison 

berada pada ranah pedagogis (pendidikan), sedangkan penelitian ini berfokus pada 

ranah sosiologis-filosofis terkait resolusi konflik dan kerukunan umat beragama 

secara riil di masyarakat. 

Selanjutnya, studi mendalam mengenai konstruksi teologi Schuon juga 

dilakukan oleh Edi Prasetya (2017) dalam skripsinya "Pemikiran Frithjof Schuon 

tentang Kesatuan Agama-Agama". Prasetya berhasil menguraikan landasan 

ontologis dari konsep The Transcendent Unity of Religions, di mana kesatuan 

agama hanya mungkin terjadi pada level metafisika, bukan pada level dogma.12 

Senada dengan itu, Theguh Sumantri (2023) dalam artikel jurnalnya "Kesatuan 

Transenden di Tengah Pluralisme Agama" menekankan bahwa pemikiran Schuon 

 
11 Mukhlison, “Pendidikan Inklusif-Pluralis Frithjof Schuon (Studi Filsafat Perenial)”. 
12 Mukholid, “Pemikiran Frithjof Schuon tentang Kesatuan Agama-Agama (Implikasinya 

Terhadap Pemahaman Agama”, Skripsi (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2004). 



7 
 

 
 

menawarkan kerangka kerja untuk memahami validitas agama-agama lain tanpa 

terjebak pada relativisme, yang sangat krusial bagi konteks Indonesia yang 

majemuk.13 Namun, kedua penelitian ini cenderung bersifat library research murni 

yang membahas pemikiran tokoh secara teks-immanen (internal teks) dan belum 

mengontekstualisasikannya dengan data pelanggaran kebebasan beragama terkini 

maupun kebijakan negara seperti Moderasi Beragama. 

Dalam upaya membumikan pemikiran perenial di Indonesia, Ajib Nur 

Taufik (2022) melakukan penelitian tesis berjudul "Dimensi Esoterisme Pemikiran 

Pluralisme Keagamaan Abdurrahman Wahid Perspektif Filsafat Perennial Frithjof 

Schuon". Penelitian ini sangat relevan karena berhasil membuktikan bahwa corak 

pluralisme Gus Dur memiliki napas yang sama dengan esoterisme Schuon, terutama 

dalam memandang sisi kemanusiaan dan keilahian yang universal.14 Meskipun 

demikian, penelitian tersebut lebih memfokuskan pada pemikiran tokoh (Gus Dur), 

sedangkan penelitian ini akan menggunakan pisau analisis Schuon untuk 

membedah fenomena sosial (intoleransi) dan kebijakan publik secara langsung. 

Terkait penggunaan teori Alan Race, Tasya Suci Januri (2023) dalam 

jurnalnya "Tipologi Tripolar Sebagai Resolusi Konflik Keagamaan Di Indonesia" 

telah mengaplikasikan tipologi eksklusivisme, inklusivisme, dan pluralisme untuk 

menganalisis konflik agama. Januri menyimpulkan bahwa pergeseran dari sikap 

 
13 Theguh Saumantri, “Kesatuan Transenden di Tengah Pluralisme Agama: Sebuah 

Interpretasi Pemikiran Frithjof Schuon”, Journal of Religion and Social Transformation, Vol. 1, No. 

1 (2023), hlm. 34–50. 
14 Taufik Ajib Nur, “Dimensi Esoterisme Pemikiran Pluralisme Keagamaan Abdurrahman 

Wahid Perspektif Filsafat Perennial Frithjof Schuon”, Tesis (Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 

2022). 



8 
 

 
 

eksklusif menuju inklusif dan pluralis adalah kunci resolusi konflik.15 Hal senada 

diungkapkan oleh Ahmad Zamakhsari (2020) yang membedah struktur teologi 

agama-agama menggunakan tipologi tersebut.16 Kelemahan dari studi-studi ini 

adalah penggunaan tipologi Alan Race sering kali berhenti pada pengkategorian 

sosiologis semata tanpa memberikan landasan filosofis yang kokoh mengenai 

mengapa seseorang harus berpindah dari eksklusivisme ke pluralisme. Penelitian 

ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan "menyuntikkan" metafisika Schuon 

sebagai landasan ontologis bagi tipologi Race tersebut. 

Beralih pada literatur mengenai Jalaluddin Rumi, William C. Chittick dalam 

karya monumentalnya The Sufi Path of Love (1983)17 telah melakukan sistematisasi 

ajaran Rumi yang semula tersebar dalam puisi-puisi Mathnawī. Chittick secara 

brilian menguraikan distinksi Rumi antara Ṣūrah (Form) dan Maʿnā (substance) 

sebagai landasan ontologis tasawuf. Chittick menjelaskan bahwa bagi Rumi, 

konflik manusia terjadi karena keterjebakan pada Ṣūrah dan kegagalan menembus 

Maʿnā. Namun, kajian Chittick lebih berfokus pada aspek mistisisme cinta dan 

belum secara spesifik mengontextualisasikannya sebagai kerangka teori untuk 

membedah filsafat perenial abad ke-20 seperti Schuon. 

 
15 Tasya Suci Januri, “Tipologi Tripolar Sebagai Resolusi Konflik Keagamaan Di 

Indonesia”, Al-Mutharahah: Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial Keagamaan, Vol. 20, No. 1 

(2023), hlm. 11–20. 
16 Ahmad Zamakhsari, “Teologi Agama-agama Tipologi Tripolar; Eksklusivisme, 

Inklusivisme dan Kajian Pluralisme”, Tsaqofah, Vol. 18, No. 1 (2020), hlm. 35. 
17 William C. Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi (Albany: 

SUNY Press, 1983). 



9 
 

 
 

Studi spesifik mengenai konsep Ṣūrah dan Maʿnā dalam Mathnawī juga 

dilakukan oleh Ibrahim Nouri dan Mahmoud Mehr Avaran (2022)18 dalam artikel 

mereka "Levels of Theology in Rumi's Masnavi". Mereka mengklasifikasikan 

teologi Rumi ke dalam level superfisial (tekstual) dan level eksploratif (spiritual). 

Penelitian ini sangat relevan sebagai landasan teoretis, namun penulis melihat 

adanya peluang untuk memperluas jangkauan teori ini. Jika Nouri dan Avaran 

menggunakannya untuk teologi internal, skripsi ini akan menggunakannya sebagai 

pisau bedah sosiologis-teologis untuk merespons problem kerukunan umat 

beragama. 

Urgensi penelitian ini semakin menguat ketika disandingkan dengan data 

faktual terbaru. Laporan SETARA Institute mengenai Kondisi Kebebasan 

Beragama dan Berkeyakinan (KBB) 2024 menunjukkan adanya regresi atau 

kemunduran toleransi yang signifikan, ditandai dengan meningkatnya pelanggaran 

oleh aktor negara dan politisasi identitas agama.19 Studi dari Sukron Ma'mun (2024) 

juga secara spesifik menyoroti bahaya "Formalisme Agama" yang kian menggejala, 

di mana agama dipahami secara kaku pada kulit luarnya saja sehingga memicu 

intoleransi.20 Penelitian-penelitian sosiologis ini menyajikan data masalah "what", 

namun belum menawarkan tawaran solusi filosofis yang mendalam "how to solve" 

dari perspektif batin agama. 

 
18 Ebrahim Nouri dan Mahmoud Mehr Avaran, “Levels of Theology in Rumi’s Masnavi”, 

Journal of Lyrical Literature Researches, Vol. 20, No. 39 (2022), hlm. 227–42. 
19 Institut, Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan (KBB) 2024: Regresi di Tengah 

Transisi. hlm 2 
20 Sukron Ma’mun, “Mewaspadai Formalisme Agama”, Character Building Binus 

University Article (Jakarta, 2024). 



10 
 

 
 

Selain itu, kritik terhadap kebijakan negara juga muncul dalam penelitian 

Herman Bakti Manullang (2025) yang menganalisis program "Moderasi 

Beragama". Ia menemukan bahwa narasi moderasi yang dijalankan pemerintah 

sering kali terjebak pada pendekatan birokratis dan kurang menyentuh aspek 

teologis-spiritual, sehingga rentan dianggap sebagai proyek sekularisasi.21 

Penelitian UGM (2025) mencoba menjembatani ini dengan mengintegrasikan 

konsep Schuon ke dalam moderasi beragama di kalangan mahasiswa, namun 

lingkupnya terbatas pada lingkungan kampus.22 

Berdasarkan pemetaan literatur di atas, terlihat jelas adanya gap 

(kesenjangan) akademik. Penelitian terdahulu cenderung terpolarisasi menjadi dua 

kubu: kubu filsafat murni yang membahas Schuon di menara gading metafisika, 

dan kubu sosiologi-politik yang membahas data konflik dan kebijakan moderasi 

tanpa kedalaman filosofis. Belum ada penelitian komprehensif yang secara spesifik 

mengintegrasikan Metafisika Esoterisme Frithjof Schuon dan Tipologi Agama 

Jalaluddin Rumi secara bersamaan untuk membedah kasus Kerukunan Umat 

Beragma di Indonesia periode 2024-2025. 

Penelitian ini membedakan dirinya dengan mengajukan tesis bahwa 

kegagalan kerukunan beragama (seperti yang terekam dalam data SETARA 2024) 

disebabkan oleh dominasi teologi eksklusivisme-eksoterik. Oleh karena itu, 

penelitian ini tidak sekadar mendeskripsikan pemikiran Schuon, melainkan 

 
21 Manullang, Analisis Kritis terhadap Moderasi Beragama dalam Upaya Pengembangan 

Perdamaian dalam Konteks Kemajemukan Agama. hlm 24 
22 Destiara Nuzulita, “Moderasi Beragama Mahasiswa Universitas Gadjah Mada Perspektif 

Kesatuan Agama-Agama Frithjof Schuon”, Skripsi (Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada, 2025). 



11 
 

 
 

menjadikannya sebagai counter-discourse (wacana tanding) terhadap formalisme 

agama, serta menawarkan model "Pluralisme Esoterik" sebagai landasan filosofis 

baru bagi penguatan program Moderasi Beragama dan Pancasila di Indonesia. 

F. Kerangka Teori 

Penelitian ini menggunakan kerangka teori Tipologi Ṣūrah dan Maʿnā dari 

Jalaluddin Rumi. 

1. Dimensi Ṣūrah (Bentuk/Form): Merujuk pada aspek lahiriah agama, 

termasuk ritual fisik, teks kitab suci, dan institusi keagamaan. Dalam 

pandangan Rumi, Ṣūrah adalah "piala" atau "wadah". Ia bersifat kathrah 

(banyak/beragam) dan menjadi sumber perbedaan antaragama. Rumi 

menegaskan bahwa Ṣūrah itu penting sebagai pelindung, namun berbahaya 

jika dipertuhankan (idolatry of forms).    

2. Dimensi Maʿnā (Esensi): Merujuk pada realitas batin, spirit, atau hakikat 

Ilahi yang tak terbatas. Ini adalah "anggur" atau "air" di dalam wadah 

tadi. Maʿnā bersifat waḥdah (tunggal) dan universal. Pada level inilah 

terjadi pertemuan para nabi dan orang-orang suci.23 

Teori ini digunakan untuk membedah pemikiran 

Schuon: Eksoterisme Schuon adalah wilayah Ṣūrah, sedangkan Esoterisme Schuon 

adalah wilayah Maʿnā. Moderasi beragama, dalam kerangka ini, adalah 

kemampuan memegang teguh Ṣūrah (Syariat) sambil terus mendaki menuju Maʿnā 

(Esensi), sehingga tidak terjebak pada fanatisme kulit luar. 

 
23 Chittick, The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi. 



12 
 

 
 

 

G. Metode Penelitian 

 Metode penelitian merupakan sejumlah cara atau langkah yang ditempuh 

peneliti untuk memperoleh jawaban atas rumusan masalah. Dalam penelitian ini, 

metode dipilih secara cermat agar sejalan dengan karakteristik kajian. 

1. Jenis Penelitian  

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan murni (library research) 

yang bersifat kualitatif-filosofis. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan 

konseptual (conceptual approach) dan historis-kritis. Penelitian ini tidak terjun ke 

lapangan untuk mencari data empiris berupa angka statistik, melainkan menelusuri 

literatur, teks, dan dokumen untuk membangun argumen logis mengenai pemikiran 

tokoh.24 Fokus utamanya adalah mengkaji pemikiran Frithjof Schuon tentang 

kesatuan agama-agama dan membedahnya menggunakan pisau analisis tipologi 

Rumi untuk menemukan relevansinya dengan konteks Indonesia. 

2. Jenis Data  

Data dalam penelitian ini terbagi menjadi dua kategori utama: 1) Data 

Primer, yaitu sumber data utama yang menjadi objek kajian langsung. Data ini 

mencakup karya-karya orisinal Frithjof Schuon, baik dalam bahasa aslinya maupun 

terjemahan yang otoritatif, seperti The Transcendent Unity of Religions (1953), 

Understanding Islam (1963), dan Mencari Titik Temu Agama-Agama (1987). Selain 

 
24 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004). 

hlm 3 



13 
 

 
 

itu, data primer untuk analisis konteks Indonesia diambil dari laporan resmi 

lembaga kredibel seperti Laporan KBB SETARA Institute 2024 dan dokumen 

regulasi terkait kerukunan umat beragama. 2) Data Sekunder, yaitu data pendukung 

yang membantu menjelaskan dan menganalisis data primer. Ini meliputi karya 

Jalaluddin Rumi (Fīhi mā Fīhi), skripsi/tesis terdahulu yang relevan, artikel jurnal 

ilmiah tentang moderasi beragama, serta artikel yang membahas pemikiran Schuon 

dan kondisi sosial keagamaan di Indonesia. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan dengan metode dokumentasi, yaitu mencari 

dan mengumpulkan data mengenai hal-hal yang berupa catatan, transkrip, buku, 

surat kabar, majalah, dan sebagainya.25 Langkah-langkah spesifiknya dimulai 

dengan melacak dan mendata semua karya tulis Frithjof Schuon dan literatur 

tentang Kerukunan Umat Beragama. Kemudian memilah data yang berkaitan 

dengan konsep eksoterisme-esoterisme (Schuon) dan data yang berkaitan dengan 

tipologi agama (Rumi), serta data kerukunan umat beragma di Indonesia. 

Selanjutnya  membaca teks secara mendalam (close reading) dan membuat catatan 

kritis (critical notes) atau kutipan yang relevan untuk disisipkan dalam 

pembahasan. 

4. Teknik Pengolahan Data 

Setelah data terkumpul, analisis dilakukan menggunakan teknik Analisis Isi 

(Content Analysis) dengan kerangka kerja filosofis. Langkah-langkah analisisnya 

 
25 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik (Jakarta: Rineka 

Cipta, 2013). hlm 274 



14 
 

 
 

adalah pertama, menguraikan secara objektif pemikiran Frithjof Schuon tentang 

dimensi eksoterik dan esoterik agama tanpa memberikan penilaian terlebih dahulu. 

Kedua, menangkap makna tersembunyi atau the underlying meaning dari teks 

Schuon untuk memahami maksud sebenarnya tentang "Kesatuan Transenden". 

dengan berlandaskan konsep Ṣūrah dan Maʿnā Jalaluddin Rumi. Keempat, 

menghubungkan hasil analisis pemikiran tokoh dengan konteks masalah kerukunan 

umat beragama di Indonesia untuk merumuskan solusi atau implikasi filosofisnya.26 

H. Sistematika Pembahasan 

Untuk memberikan gambaran yang komprehensif dan sistematis mengenai 

alur penelitian ini, maka pembahasan dibagi ke dalam lima bab yang saling 

berkaitan, dengan rincian sebagai berikut: 

Bab I: Pendahuluan. Bab ini merupakan gerbang orientasi penelitian yang 

memuat latar belakang masalah mengenai fenomena intoleransi dan formalisme 

agama di Indonesia. Bab ini juga menegaskan rumusan masalah, tujuan dan manfaat 

penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teori, metode penelitian yang digunakan, 

serta sistematika pembahasan. 

Bab II: Landasan Teori Kerukunan dan Tipologi Agama. Bab ini 

menguraikan landasan teoretis yang menjadi pijakan analisis. Pembahasan 

difokuskan pada dua hal: pertama, konsep dan dinamika kerukunan umat beragama 

di Indonesia; kedua, elaborasi mendalam mengenai Teori Tipologi Agama menurut 

 
26 Anton Bakker dan M. Amin Abdullah, Metodologi Penelitian Filsafat (Yogyakarta: 

Kanisius, 2011). 



15 
 

 
 

Jalaluddin Rumi yang terdiri dari Ṣūrah dan Maʿnā. Bab ini berfungsi sebagai 

"pisau analisis" untuk membedah data di bab selanjutnya. 

Bab III: Eksoterisme dan Esoterisme Menurut Frithjof Schuon. Bab ini 

berisi data deskriptif mengenai objek material penelitian. Di dalamnya akan dibahas 

biografi intelektual Frithjof Schuon dan peranannya dalam Filsafat Perenial. Fokus 

utama bab ini adalah memaparkan bangunan pemikiran Schuon mengenai The 

Transcendent Unity of Religions (Kesatuan Transenden Agama-Agama), khususnya 

pembedaan fundamental antara dimensi Eksoterik (bentuk luar/syariat) dan dimensi 

Esoterik (esensi/metafisika). 

Bab IV: Temuan Pluralisme Esoterik Schuon dan Implikasinya bagi 

Indonesia. Bab ini merupakan inti dari skripsi yang menjawab rumusan masalah. 

Penulis akan menganalisis posisi pemikiran Frithjof Schuon menggunakan pisau 

analisis Tipologi Agama Rumi untuk selanjutnya merumuskan implikasi pemikiran 

tersebut sebagai solusi landasan penguatan kerukunan umat beragama di Indonesia. 

Bab V: Penutup. Bab ini merupakan bagian akhir yang memuat kesimpulan 

dari seluruh rangkaian pembahasan jawaban atas rumusan masalah, serta 

memberikan saran-saran konstruktif bagi pihak terkait dan peneliti selanjutnya.



 
 

128 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis mendalam mengenai pemikiran 

Frithjof Schuon dan relevansinya terhadap konteks kerukunan umat beragama di 

Indonesia, dapat ditarik beberapa kesimpulan utama sebagai jawaban atas rumusan 

masalah: 

1. Frithjof Schuon membangun arsitektur metafisikanya di atas distingsi 

fundamental antara eksoterisme dan esoterisme, yang dalam kacamata 

ontologis Jalaluddin Rumi dipahami sebagai dialektika antara Ṣūrah 

(Bentuk) dan Maʿnā (Esensi). Eksoterisme merupakan dimensi luar agama 

yang mencakup dogma, ritual, dan hukum formal yang bersifat kaku serta 

eksklusif sebagai "Relatif-Absolut" demi menjamin keselamatan (salvation) 

umat manusia di ranah sosiologis. Sebaliknya, esoterisme adalah dimensi 

batin universal yang bersifat inklusif dan melampaui bentuk (supra-formal), 

di mana segala keragaman jalan wahyu bertemu pada satu "Titik Pusat" Ilahi 

demi mencapai pembebasan total (deliverance). Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa keduanya merupakan kesatuan organik yang tidak 

dapat dipisahkan; tanpa esoterisme, agama akan mengeras menjadi 

fanatisme simbolik yang kering, sementara tanpa eksoterisme, spiritualitas 

akan kehilangan pijakan hukum dan perlindungan ontologisnya di dunia 

materi. pijakan.



129 
 

 
 

2. Implikasi filosofis dari pemikiran ini bagi kerukunan umat beragama di 

Indonesia adalah tawaran paradigma "Pluralisme Esoterik" sebagai 

landasan ontologis yang kokoh untuk merevitalisasi narasi Moderasi 

Beragama. Konsep ini memperkuat  orientasi moderasi dari sekadar 

kepatuhan administratif-birokratis menjadi sebuah kesadaran teologis-

spiritual, di mana sikap toleran lahir dari pengakuan mendalam akan sifat 

Tuhan Yang Maha Tak Terbatas (Divine Infinitude) yang tidak mungkin 

dibatasi oleh satu bentuk agama saja. Implikasi praktisnya dapat 

berpengaruh pada Pendidikan Islam, Pengaruh Dakwad dan Sosial Media 

dan Moderasi Beragama Internal sebagai penguatan kerukunan internal 

umat Islam yang ada di Indonesia. Pemikiran ini juga berimplikasi pada 

terapi fanatisme yang menyadarkan masyarakat bahwa memutlakkan tafsir 

keagamaan (yang relatif) setara dengan Tuhan (yang Absolut) adalah bentuk 

kekacauan epistemologis. Selanjutnya adalah Transformasi dialog dengan 

mengubah orientasi dialog antariman dari perdebatan dogma teologis yang 

memecah belah menuju dialog pengalaman spiritual (sharing religious 

experience) yang menyatukan. Terakhir, Resolusi Konflik Simbolik dan 

Ruang. Ini memberikan landasan teologis untuk bersikap toleran dalam isu-

isu sensitif seperti ucapan hari raya dan pendirian rumah ibadah. Umat 

beragama dapat tetap eksklusif menjaga akidahnya, namun secara esoteris 

mengakui bahwa rumah ibadah agama lain adalah manifestasi valid dari 

Kehendak Ilahi yang Tak Terbatas. 

 



130 
 

 
 

B. Saran 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa skripsi ini masih memiliki banyak 

keterbatasan dan kekurangan, baik dalam kedalaman analisis sumber primer 

maupun dalam memotret kompleksitas dinamika sosiologis di lapangan yang terus 

berubah. Oleh karena itu, diperlukan adanya penelitian lebih lanjut dari peneliti lain 

untuk menyempurnakan temuan ini. Saran-saran konstruktif yang dapat diajukan 

antara lain: 

• Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk melakukan studi komparatif 

yang lebih kritis antara universalisme Schuon dengan konsep worldview 

tokoh lain seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas, guna menguji batas-

batas teologis penerapannya dalam konteks Islam Nusantara yang lebih 

spesifik. 

• Bagi praktisi pendidikan dan pengambil kebijakan, diharapkan dapat 

mengintegrasikan "Pendidikan Rasa" berbasis tasawuf dan filsafat perenial 

ke dalam kurikulum Moderasi Beragama agar nilai inklusivitas tidak hanya 

dipahami sebagai regulasi administratif, tetapi menjadi karakter spiritual 

yang menghujam ke akar hati masyara 

  



131 
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Agama RI, Kementerian, Peraturan Bersama Menteri Agama Nomor 9 Tahun 2006 

Dan Menteri Dalam Negeri Nomor 8 Tahun 2006 Tentang Pedoman 

Pelaksanaan Tugas Kepala Daerah/Wakil Kepala Daerah Dalam 

Pemeliharaan Kerukunan Umat Beragama, Pemberdayaan Forum 

Kerukunan Umat Beragama Dan Pendirian Umat Beragama, 2006. 

Ahkamul Fuqaha, Tim Penyusun, Keputusan Muktamar, Munas, dan Konbes 

Nahdlatul Ulama, Surabaya: LTN PBNU, 2010. 

Ajib Nur, Taufik, “Dimensi Esoterisme Pemikiran Pluralisme Keagamaan 

Abdurrahman Wahid Perspektif Filsafat Perennial Frithjof Schuon”, Tesis, 

Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 2022. 

Al Munawwar, Said Agil, Fikih Hubungan Antar Agama, Jakarta: Ciputat Press, 

2005. 

Al-Ghazali, Imam, Al-Iqtisad fi al-I’tiqad, terj. Ibnu Burdah, Jakarta: Zaman, 2011. 

Ali, A. Mukti, Dialog Antar Agama di Indonesia, Yogyakarta: Yayasan Nida, 1991. 

Al-Qardhawi, Yusuf, Fiqh Daulah: Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Sunnah, 

Pustaka: Pustaka Al-Kautsar, 1997. 

Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik, Jakarta: 

Rineka Cipta, 2013. 

Armas, Adnin, “Gagasan Frithjof Schuon Tentang Titik Temu Agama-Agama”, 

Jurnal ISLAMIA, Vol. 1, No. 3, hlm. 2004. 

Aymard, Jean-Baptiste dan Patrick Laude, Frithjof Schuon: Life and Teachings, 

State University of New York Press, 2004 

[https://doi.org/10.1353/book4855]. 

Ayu Aryani, Sekar dkk., “Synergy of the Ministry of Religious Affairs, Nahdlatul 

Ulama, and Muhammadiyah in Driving Religious Moderation to Achieve 

Indonesia’s SDGs Targets”, Profetika: Jurnal Studi Islam, Vol. 25, No. 02, 

2025, hlm. 433–54 [https://doi.org/10.23917/profetika.v25i02.8536]. 

Bahri, Media Zainul, Satu Tuhan Banyak Agama: Pandangan Sufistik Ibn ’Arabi, 

Rumi dan Al-Jili, Jakarta: Elex Media Komputindo, 2021. 

Bakker, Anton dan M. Amin Abdullah, Metodologi Penelitian Filsafat, Yogyakarta: 

Kanisius, 2011. 



132 
 

 
 

Cahyono, Hafid Budi, “Kritik terhadap Strategi Penguatan Moderasi Beragama 

Kementerian Agama: Analisis Wacana Kritis Norman Fairclough”, Skripsi, 

Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2023. 

Chittick, William C., The Sufi Path of Love: The Spiritual Teachings of Rumi, 

Albany: SUNY Press, 1983. 

Cutsinger, James S., “A Knowledge That Wounds Our Nature: The Message of 

Frithjof Schuon”, Journal of the American Academy of Religion, Vol. 60, 

No. 3, 1992. 

Cutsinger, James S. (peny.), The Fullness of God Frithjof Schuon on Christianity, 

Bloomington, Indiana: World Wisdom, 2004. 

Darmawan, Agus dan Siti Aminah, Peran Tasawuf Dalam Transformasi Sosial Di 

Dunia Pendidikan Modern, Vol. 4, No. 1, 2024. 

Effendy, Bahtiar, Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik 

Islam di Indonesia, Jakarta: Paramadina, 1998. 

Fajardin, Mohammad Atik, “Ustaz Khalid Basalamah Dijadikan Wayang dan 

Dipukuli, Warganet Hujat Gus Miftah”, Diakses dari SindoNews.com, 

Jakarta, 2022. 

Fajriah, Tasya dan Eka Resti Ningsih, Pengaruh Teknologi Komunikasi Terhadap 

Interaksi Sosial di Era Digital, Vol. 4, No. 1, 2024. 

Fauzi, Adli Lutfan, “Unity of Religions dalam Pandangan Filsafat Parenial Frithjof 

Schuon”, Skripsi, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2023. 

Fitzgerald, Michael Oren dan William Stodart, Frithjof Schuon: Messenger of the 

Perennial Philosophy, Bloomington: World Wisdom, 2010. 

From the divine to the human : survey of metaphysics and epistemology, Third 

edisi, Bloomington: World Wisdom Books, 1982. 

Guénon, René, Perspectives on Initiation, Ghent, NY: Sophia Perennis, 2001. 

Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 30, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 

Hamzah, Faisol, “Epistemologimistik Jalaluddin Rumi”, Skripsi, Yogyakarta: UIN 

Sunan Kalijaga, 2017. 

Harahap, Tua Pardomuan, Ibrahim Siregar, dan Zainal Efendi Hasibuan, 

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Tasawuf Tarekat Naqsyabandiyah 

Yayasan Pondok Pesantren Persulukan Al-Hasanah di Ujung Batu Rokan 

Hulu Riau, Vol. 5, No. 2, 2025. 



133 
 

 
 

Hardianti, Lenda Tri, Literasi Digital dan Berkembangnya Hate Speech di Media 

Sosial dalam Pilpres 2024, Vol. 1, No. 4, 2024. 

Hartono, Rudi dan Muhammad Yunus, “Analisis Penentuan Awal Bulan Hijriyah 

Dengan Metode Pendekatan Hisab dan Rukyat”, Jurnal Al-Mizan Jurnal 

Hukum Iislam dan Ekonomi Syariah, Vol. 14, No. 1, 2025. 

Hasanah, Umdatul dan Khairil Anam, “The Polemic of Wayang in Da’wah Stage: 

Digital Contestation for Religious Authority”, Jurnal Dakwah Risalah, Vol. 

33, No. 1, 2022 [https://doi.org/10.24014/jdr.v33i1.16906]. 

Hassannusi, R. Def Mochtar, “Implementation of Ukhuwah Values in the Form of 

Religious Moderation in Indonesia in the Perspective of the Qur’an”, 12 

Waiheru, Vol. 8, No. 2, 2022, hlm. 221–7 

[https://doi.org/10.47655/12waiheru.v8i2.66]. 

Indonesia, CNN, “PR Besar Redam Kasus Intoleransi di Jawa Barat: Kasus 

Sukabumi dan Kegagalan Negara”, diakses dari cnnindonesia.com, Jakarta, 

2 Juli 2025. 

Institut, Setara, Rilis Data Kondisi KBB (2023), Jakarta: Setara, 2024. 

----, Kondisi Kebebasan Beragama Berkeyakinan (KBB) 2024: Regresi di Tengah 

Transisi, Jakarta: Pustaka Masyarakat Setara, 2025. 

Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2014. 

Kartanegara, Mulyadhi, Menembus batas waktu panorama filsafat Islam, Bandung: 

Mizan, 2002. 

Kementerian Agama, RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI2019, 2019. 

Laude, Patrick, Keys to the Beyond Frithjof Schuon’s Cross-Traditional Language 

ofTranscendence, Albany: SUNY Press, 2004. 

Lings, Martin, A Moslem Saint of the Twentieth Century: Shaikh Ahmad al-Alawi, 

London: George Allen & Unwin, 1961. 

Maarif, Ahmad Syafii, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan: 

Sebuah Refleksi Sejarah, Bandung: Mizan, 2009. 

Madjid, Nurcholis, Islam Doktrin dan Peradaban, Paramadina, 1998. 

----, Pluralitas Agama: Kerukunan dalam Keragaman, Jakarta: Kompas, 2001. 

Magnis-Suseno, Franz, Etika Politik: Prinsip-Prinsip Moral Dasar Kenegaraan 

Modern, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2001. 



134 
 

 
 

Ma’mun, Sukron, “Mewaspadai Formalisme Agama”, Character Building Binus 

University Article, Jakarta, 2024. 

Manullang, Herman Bakti, Analisis Kritis terhadap Moderasi Beragama dalam 

Upaya Pengembangan Perdamaian dalam Konteks Kemajemukan Agama, 

Vol. 5, 2025. 

Mujahidin, Mujahidin, “Internalisasi Nilai - Nilai Tasawuf Dalam Pembentukan 

Sikap Moderasi Beragama”, Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan 

dan Keislaman, Vol. 13, No. 2, 2024, hlm. 285–99 

[https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i2.1452]. 

Mukhlison, Moch, “Pendidikan Inklusif-Pluralis Frithjof Schuon (Studi Filsafat 

Perenial)”, Tesis, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2015. 

Mukholid, “Pemikiran Frithjof Schuon tentang Kesatuan Agama-Agama 

(Implikasinya Terhadap Pemahaman Agama”, Skripsi, Yogyakarta: UIN 

Sunan Kalijaga, 2004. 

Munawar-Rachman, Budhy, Islam Pluralis: Wacana Kesetaraan Kaum Beriman, 

Jakarta: Paramadina, 2001. 

Nasr, Seyyed Hossein, Knowledge and the Sacred, Albany, NY: State University of 

New York Press, 1989. 

----, The Essential Frithjof Schuon, World Wisdom, 2005. 

----, The Garden of Truth: The Vision and Promise of Sufism, New York: 

HarperOne, 2007. 

Nasuhi, Hamid, “Frithjof Schuon dan Filsafat Perenial”, Refleksi: Jurnal Kajian 

Agama Dan Filsafat, Vol. 4, No. 2, 2002, hlm. 229–54 

[https://doi.org/10.15408/ref.v4i2.44851]. 

Nicholson, Reynold A., The Mathnawi of Jalaluddin Rumi, London: Luzac & Co, 

1926. 

Nouri, Ebrahim dan Mahmoud Mehr Avaran, “Levels of Theology in Rumi’s 

Masnavi”, Journal of Lyrical Literature Researches, Vol. 20, No. 39, 2022, 

hlm. 227–42. 

Nurhartanto, Armin dkk., Kajian Komprehensif Metode Hisab Dalam Penentuan 

Awal Bulan Syawal Dan Ramadhan, Vol. 17, No. 1, 2024. 

Nuzulita, Destiara, “Moderasi Beragama Mahasiswa Universitas Gadjah Mada 

Perspektif Kesatuan Agama-Agama Frithjof Schuon”, Skripsi, Yogyakarta: 

Universitas Gadjah Mada, 2025. 



135 
 

 
 

Oldmeadow, Harry, Frithjof Schuon and the Perennial Philosophy, Bloomington: 

World Wisdom, 2010. 

Oldmeadow, Kenneth, Formal Diversity, Essential Unity: Frithjof Schuon on the 

Convergence of Religions. 

Perdana, Hendi dan Nurul Latifatul Inayati, “Peran Guru Agama Islam dalam 

Mencegah Perilaku Intoleransi Siswa”, Ideguru: Jurnal Karya Ilmiah Guru, 

Vol. 10, No. 1, 2024, hlm. 664–72 

[https://doi.org/10.51169/ideguru.v10i1.1562]. 

Qamara, Muhammad Arief, Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan 

Islam, Vol. 02, No. 01, 2025. 

Race, Alan, Christians and Religious Pluralism: Patterns in the Christian Theology 

of Religions, New York: Orbis Books, 1983. 

RI, Kementerian Agama, Peta Jalan (Roadmap) Moderasi Beragama, Jakarta: 

Kemenag RI, 2021. 

Rinanda, Hilda Meilisa, “Duduk Perkara Ustaz Hanan Attaki Ditolak Ceramah di 7 

Daerah Jatim”, diakses dari detik.com/jatim, Surabaya, 2023. 

Rūmī, Jalāl al-Dīn, Fīhi mā Fīhi, terj. Īsā al-ʿAlī ʿAkūb, Bayrūt: Dār al-Fikr al-

Muʿāṣir, 2001. 

Rumi, Jalaludddin, Fihi Ma Fihi: Mengarungi Samudera Kebijaksanaan, 

Yogyakarta: Forum, 2016. 

Saputra, Muh Aril Widi, Erniati Erniati, dan Adam Adam, Kecerdasan Buatan 

sebagai Instrumen Dakwah Digital : Menjawab Tantangan Etika Islam, Vol. 

4, 2025. 

Sari, Indah Nur Bella dkk., “Desain Kurikulum PAI Berbasis Karakter: Integrasi 

Pengetahuan, Etika, dan Spiritualitas”, Journal of Education Research, Vol. 

5, No. 4, 2024, hlm. 6597–604 [https://doi.org/10.37985/jer.v5i4.1962]. 

Saumantri, Theguh, “Kesatuan Transenden di Tengah Pluralisme Agama: Sebuah 

Interpretasi Pemikiran Frithjof Schuon”, Journal of Religion and Social 

Transformation, Vol. 1, No. 1, 2023, hlm. 34–50 

[https://doi.org/10.24235/gg1n2f07]. 

Schuon, Frithjof, The Transcendent Unity of Religions, terj. Peter Townsend, 

London: Faber and Faber Limited, 1953. 

----, Islam and the Perennial Philosophy, World of Islam Festival Publishing 

Company Limited, 1976. 



136 
 

 
 

----, “The Ambiguity of Exoterism”, Studies in Comparative Religion, Vol. 15, No. 

3 & 4, 1983. 

----, The Transcendent Unity of Religions, Wheaton, Ill.: Theosophical Publ. House, 

1984. 

----, René Guénon: Some Observations, New York: Sophia Perennis, 1984. 

----, The transcendent unity of religions, Wheaton, Ill.: Theosophical Publ. House, 

1984. 

----, Christianity/Islam: Essays on Esoteric Ecumenism, Bloomington: World 

Wisdom, 1985. 

----, Mencari Titik Temu Agama - Agama, 1 edisi, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987. 

----, The Transfiguration of Man, Bloomington: World Wisdom Books, 1995. 

----, Form and Substance in the Religions, 1st ed edisi, New York: World Wisdom, 

Incorporated, 2002. 

----, Form and Substance in the Religions, 1st ed edisi, New York: World Wisdom, 

Incorporated, 2003. 

----, Gnosis: Divine Wisdom, a New Translation with Selected Letters, 1st ed edisi, 

New York: World Wisdom, Incorporated, 2006. 

----, Sufism: Veil and Quintessence a New Translation with Selected Letters, New 

York: World Wisdom, Incorporated, 2006. 

----, Christianity/Islam: Perspectives on Esoteric Ecumenism, a New Translation 

with Selected Letters, 1st ed edisi, New York: World Wisdom, Incorporated, 

2008. 

----, Logic and Transcendence: A New Translation with Selected Letters, 1st ed 

edisi, New York: World Wisdom, Incorporated, 2009. 

----, Esoterism as Principle and as Way: A New Translation with Selected Letters, 

ed. oleh Harry Oldmeadow, Bloomington: World Wisdom, 2019. 

Schuon, Frithjof dan Annemarie Schimmel, Understanding Islam, Bloomington, 

Ind: World Wisdom Books, 1998. 

Sedgwick, Mark, Against the Modern World: Traditionalism and the Secret 

Intellectual History of the Twentieth Century, Oxford: Oxford University 

Press, 2004. 



137 
 

 
 

Setiawati, Nur, “Etika Dakwah dalam Perspektif Islam”, MIMBARJurnal Media 

Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani, Vol. 11, No. 2, 2025. 

Setyabudi, Muhammad Nur Prabowo, Toleransi dan Dinamika Keagamaan di 

Indonesia, Vol. 4, No. 1, 2021. 

Shihab, Alwi, Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama, Bandung: 

Mizan, 1999. 

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Sholihah, Ajeng Nurul, “Konflik Terhadap Pemahaman Antar Kelompok 

Keagamaan Persatuan Islam (PERSIS) dan Nahdatul Ulama (NU)”, 

Proceedings UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Vol. 1, No. 53, 2021. 

Sodikin, “Mengintegrasikan Praktik Sufi Dalam Pendidikan: Kerangka Strategis 

Untuk Mengembangkan Karakter Religius Pada Siswa”, Andragogi: Jurnal 

Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 4, No. 1, 2024, hlm. 42–55 

[https://doi.org/10.31538/adrg.v4i1.1308]. 

Suci Januri, Tasya, “Tipologi Tripolar Sebagai Resolusi Konflik Keagamaan Di 

Indonesia”, Al-Mutharahah: Jurnal Penelitian dan Kajian Sosial 

Keagamaan, Vol. 20, No. 1, 2023, hlm. 11–20 [https://doi.org/10.46781/al-

mutharahah.v20i1.462]. 

Suryadi, Iyad dan Saeful Anwar, Realitas Virtual dan Polarisasi Agama: Menelaah 

Pengaruh Media Sosial di Indonesia, Vol. 1, No. 1, 2023. 

Syamsuddin, M. Din, Islam dan Politik Era Orde Baru, Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu, 2001. 

Thaba, Abdul Aziz, Islam dan Negara dalam Politik Orde Baru, Jakarta: Gema 

Insani Press, 1996. 

Zamakhsari, Ahmad, “Teologi Agama-agama Tipologi Tripolar; Eksklusivisme, 

Inklusivisme dan Kajian Pluralisme”, Tsaqofah, Vol. 18, No. 1, 2020, hlm. 

35 [https://doi.org/10.32678/tsaqofah.v18i1.3180]. 

Zed, Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 

2004. 

  


	HALAMAN JUDUL
	HALAMAN NOTA DINAS
	HALAMAN PENGERAHAN
	HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI / TUGAS AKHIR
	HALAMAN MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	HALAMAN TRANSLITERASI
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Tinjauan Pustaka
	F. Kerangka Teori
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



