
 
 

 
 

KRITIK GABRIEL MARCEL TERHADAP JEAN-PAUL SARTRE 

MENGENAI KONSEP LIYAN  

 

TESIS 

 

Oleh: 

 M Zaki Murtado 

NIM : 22205012008 

 

 

 

Diajukan Kepada Progam Magister (S2) Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta Untuk Memenuhi Syarat Guna Memperoleh Gelar 

Magister Agama (M.Ag). 

YOGYAKARTA 

2025 

 

 



 
 

ii 
 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR  



 
 

iii 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

   



 
 

iv 
 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

 

 

 

 



 
 

v 
 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

 

 



 
 

vi 
 

MOTTO 

“Dalam wajah Liyan, ego menjumpai ajalnya atau etikanya” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

vii 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini menganalisis secara kritis dan mendalam mengenai kebuntuan 

ontologis yang ditimbulkan oleh konsepsi Liyan (The Other) dalam filsafat 

eksistensialisme Jean-Paul Sartre. Dalam karya pentingnya, L’Etre et le Neant/ Being 

and Nothingness, Sartre merumuskan liyan sebagai sumber alienasi dan ancaman 

fundamental terhadap kebebasan subjek. Pandangan radikal-individualistik Sartre 

memandang relasi intersubjek sebagai tempat konflik abadi, di mana Tatapan (le 

regard) liyan berperan sebagai kekuatan yang mereduksi subjek menjadi objek, 

merenggut kemungkinannya, dan memfosilkan kebebasannya, sebuah kondisi di 

mana dalam semboyan Sartre, “Neraka adalah orang lain”, (L’enfer, c’est les Autres). 

Analisis ini berpendapat bahwa rumusan ini tak sekadar gagal menangkap dimensi 

kekayaan pengalaman manusia, namun juga menciptakan sebuah jalan buntu etis 

yang ditandai oleh kecemasan, objektifikasi, dan ketidakmungkinan perjumpaan 

otentik. 

Metode yang diditerapkan adalah kritik imanen dan analisis fenomenologis-

eksistensial, dengan memposisikan pemikiran Gabriel Marcel sebagai antitesis dan 

alternatif yang mengatasi defisit ontologis Sartre. Penelitian ini secara khusus 

menelurusi bagaimana konsep-konsep Marcel tentang Partisipasi, Misteri, Ontologi 

Konkret bergerak sebagai instrumen kritik tarhadap relasional konflik Sartre.  

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa kritik Marcel berpusat pada penolakan 

kerasnya atas reduksi liyan menjadi masalah (probleme) yang dapat dianalisis dan 

diselesaikan secara instrumen. Marcel memandang reduksi ini sebagai akar 

kebuntuan Sartre. Namun sebaliknya, Marcel mengembalikan liyan pada dimensi 

misteri (mystere) yang hanya dapat didekati melalui cinta dan kesetian (fidelite). 

Melalui konsep Engkau (Thou), Marcel membongkar asumsi Sartre bahw 

akebebasan subjek harus dipertahankan melawan liyan. Menurut Marcel, liyan yang 

dilihat sebagai Engkau merupakan konfirmasi eksistensi dan syarat mutlak bagi 

otentitas subjek. Kebuntuan Sartre, yang hanya sanggup memandang liyan sebagai 

“Neraka”, secara fundamental dapat ditangani oleh Ontologi Harapan Marcel, yang 

menawarkan dimensi ketersediaan (disponibilite) sebagai fondasi bagi relasi yang 

membebaskan, bukan yang membelenggu. 

Keputusan penelitian ini adalah bahwa filsafat Gabriel Marcel berhasil mengajukan 

jalan keluar yang kredibel dan humanis dari paralisis etis dan alienasi total yang 

diwariskan oleh konsep liyan Sartre. Dengan mengalihkan fokus dari ontologi 

kepemilikan dan konflik ke ontologi persekutuan dan anugerah, kritik Marcel sekadar 

membatalkan pesimisme Sartre melainkan juga membuka potensi bagi 

intersubjektivitas yang otentik dan memuliakan.  

 

Kata Kunci: Kritik, Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre, Liyan 

 

 

 

 



 
 

viii 
 

ABSTRACT 

 

This study critically and in-depth analyzes the ontological impasse created by the 

concept of the Other in Jean-Paul Sartre's existentialist philosophy. In his seminal 

work, L'Etre et le Neant/Being and Nothingness, Sartre defines the other as a source 

of alienation and a fundamental threat to the subject's freedom. Sartre's radical-

individualist perspective views intersubjective relationships as a site of perpetual 

conflict, where the gaze (le hal) on the other acts as a force that reduces the subject to 

an object, robs them of their possibilities, and fossilizes their freedom-a condition 

embodied in Sartre's motto, "Hell is others" (L'enfer, c'est les Autres). This analysis 

argues that this formulation not only fails to capture the rich dimensions of human 

experience but also creates a dead end marked by anxiety, objectification, and the 

impossibility of authentic encounter.  

This methods employed are immanent critique and phenomenological-existential 

analysis, positioning Gabriel Marcel’s thought as an antithesis and alternative that 

overcomes Sartre’s ontological deficit. This research specifically explores how 

Marcel’s concepts of Participation, Mystery, and Concrete Ontology move as 

instruments of criticism against Sartre’s relational conflict. 

The result of this study indicate that Marcel’s critique centers on his vehement 

rejection of the reduction of the other to a problem that can be analyzed and resolved 

instrumentally. Marcel views this reduction as the root of Sartre’s impasse. Instead, 

Marcel returns the other to the dimensin of mystery (mystere) that can only be 

approached through love and fidelity (fidelite). Through the concept of Thou, Marcel 

dismantles Sartre’s assumption that the subject’s freedom must be defended against 

the other. According to Marcel, the other, seen as Thou, is the confirmation of the 

subject’s existence and the absolute condition for authenticity. Sartre’s impasse, 

which can only view the other as “Hell”, can be fundamentally addressed by 

Marcel’s Ontology of Hope, which offers the dimension of availability (disponibilite) 

as the foundation for a liberating, rather than a confining, relationship.  

The conclusion of this study is that Gabriel Marcel’s philosophy successfully 

proposes a credible and humanistic way out of the ethical paralysis and total 

alienation inherited by Sartre’s concept of the other. By shifting the focus from an 

ontology of possession and conflict to an ontology of communion and grace, 

Marcel’s critique not only invalidates Sartre’s pessimism but also opens up the 

potential for authentic and ennobling intersubjectivity. 

 

Keyword: Critique, Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre, Other  



 
 

ix 
 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur kehadirat kehadiran yang melampau segala batas, sumber dari segala 

Ada dan Makna, yang telah menaungi perjalanan pencarian dan perenungan filosofis 

ini, sehingga tesis ini dapat dituntaskan. Salawat dan salam yang penuh keagungan 

senantiasa terlimpah kepada Sang Pemimpin Cahaya yang terang serta menerangi: 

rahmat bagi jagat raya. Sosok perwujudan paripurna dari intersubjektivitas yang 

otentik, sebuah teladan mengenai bagaimana cinta dan persekutuan harus 

menggantikan konflik dan keakuan. 

Penulisan ini adalah sebuah undangan untuk menyusuri palung pemikiran 

eksistensialisme Prancis, sebuah arena pertempuran gagasan di mana pertanyaan 

tentang kehadiran dan ketiadaan menjadi taruhan tertinggi. Tesis ini berlayar menuju 

jantung dialektika yang abadi: bagaimana diri menjumpai maknanya di hadapan 

Liyan (The Other).  

Di satu sisi, kita disergap oleh semesta Jean-Paul Sartre, sebuah medan ontologis 

yang dingin, di mana kebebasan adalah kutukan dan Liyan datang sebagai penjara. 

Dalam kredonya yang masyhur, “Neraka adalah orang lain”. Namun, di tengah 

ketiadaan dan keterasingan Sartre, muncullah suara Gabriel Marcel, sosok penolak 

pesimisme yang menyodorkan ontologis harapan. Tesis ini berfokus pada kritik 

Marcel yang tajam dan menghunjam, yang melihat kebuntuan Sartre sebagai 

kegagalan untuk membedakan antara masalah yang dapat diselesaikan dan misteri 

yang hanya bisa dihayati.  



 
 

x 
 

Perjalanan penulisan ini tak akan terwujud tanpa adanya uluran tangan dari pihak-

pihat yang terlibat dalam penyelesaian tulisan ini. Dengan ini, penulis menghaturkan 

terima kasih yang tak terhingga kepada: 

1. Yang terhormat, Prof. Noorhaidi Hassan, S.Ag, M.A, Phil., Ph.D., selaku 

Rektor UIN Sunan Kalijaga beserta seluruh jajaran.  

2. Dr. Robby Habiba Abror, S.Ag, M.Hum selaku Dekan Fakultas Ushuluddin 

dan Pemikiran Islam beserta jajaran.  

3. Dr. Muhammad Fatkhan, M.Hum selaku Ketua Program Studi Aqidah dan 

Filsafat Islam (S2) beserta jajaran. 

4. Dr. H. ZUHRI, S.Ag. M.Ag selaku Dosen Penasihat Akademik. 

5. Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum selaku dosen pembimbing yang 

telah memberikan dukungan dan masukan dari awal sampai proses akhir 

penelitian ini. 

6. Segenap Bapak dan Ibu Dosen dan Staff Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran 

Islam yang ikut serta membantu perkembangan penulis baik dari segi 

pemikiran maupun administratif. 

7. Terutama, Papi dan Mami tercinta, Syaikhudin Afifi dan Listriarti yang 

senantiasa sabar mendidik, medoakan, dan memfasilitasi penulis baik moral 

maupun materi, dan juga yang adalah perwujudan Engkau dalam kehidupan 

penulis, sumber kesetiaan dan harapan yang tak terukur. Semoga selalu 

diberikan kesehatan dan kebahagiaan, I Love You. 

8. Kepada Sahlan ‘Ainul Yakin dan M. Yasin Misbahul Firdaus manusia 

kesayangan kaka. 



 
 

xi 
 

9. Kepada sahabat intelektual warung kopi, Syaifullah Aji Trianto dan Jonny 

Kharo yang di sisi lain sebagai musuh langganan dalam diskusi, namun itu 

yang membuat terbentuknya penulisan ini usai. 

10. Kepada Lalu Rifki Rahman dan Bakhtiar Safari yang selalu sudi untuk 

membantu urusan adminitrasi dan pereditan. 

Semoga karya ini bukan sekedar tesis, melainkan sebuah monumen pemikiran 

yang menginspirasikan pembaca untuk menjangkau hakikat perjumpaan otentik 

dan mengingkari pesimisme keberadaan. Segala kekurangan adalah cerminan 

keterbatasan, dan kritik konstruktif adalah anugerah yang selalu kami nantikan. 

 

Yogyakarta, 25 November 2025 

Penulis, 

 

M Zaki Murtado 

  



 
 

xii 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL ................................................................................................... i 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR ............................................................................. ii 

PERNYATAAN KEASLIAN ................................................................................... iii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ...................................................................... iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ................................................................................. v 

MOTTO ..................................................................................................................... vi 

ABSTRAK ................................................................................................................ vii 

ABSTRACT ............................................................................................................. viii 

KATA PENGANTAR ............................................................................................... ix 

DAFTAR ISI ............................................................................................................. xii 

BAB I ........................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN ....................................................................................................... 1 

A. Latar Belakang .................................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................... 11 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ....................................................................... 11 

D. Kajian Pustaka ................................................................................................. 12 

E. Kerangka Teori................................................................................................ 16 

F. Metode Penelitian............................................................................................ 21 

G. Sistematika Pembahasan ................................................................................. 24 

BAB II ....................................................................................................................... 26 

GAGASAN MENGENAI KONSEP LIYAN ......................................................... 26 

A. Mula-Mula Usul Liyan “The Other” ............................................................... 27 

1. Liyan dalam Representasi Budaya .............................................................. 30 



 
 

xiii 
 

2. Liyan di Ambang Ideologi .......................................................................... 37 

3. Liyan Dalam Psikologi ................................................................................ 40 

4. Liyan: Seks Dan Gender .............................................................................. 43 

B. Liyan dalam Konteks Takfiri .......................................................................... 49 

1. Geneologi Historis dan Ideologi Konsep Takfiri ........................................ 52 

2. Liyan: Cerminan Eksistensial Identitas ....................................................... 64 

3. Analisis Konsep Takfiri: Dari Vonis Teologis Hingga Kekerasan Epistemis

 67 

4. Analisis Metamorfosis Idelogis: Dari Pluralitas Liyan Menuju Patologi 

Takfir .................................................................................................................. 70 

5. Konklusi ...................................................................................................... 73 

C. Konsep “L’enfer, C’set Les Autres” Neraka adalah Liyan ‘Orang Asing’ 

dalam Pandangan Jean-Paul Sartre (1905-1980) .................................................... 76 

1. Ontologi Ekistensial Sartre: Sebuah Kerangka Membentuk Asas 

Keberadaan ......................................................................................................... 79 

2. Liyan sebagai Ancaman Ontologis .............................................................. 82 

3. Ambiguitas dan Konflik dalam Relasi dengan Liyan.................................. 84 

4. Liyan dan Bad Faith “Penolakan terhadap Diri” ........................................ 87 

5. “L’enfer, C’set Les Autres” Neraka adalah Liyan ‘Orang Asing’ .............. 88 

BAB III .................................................................................................................... 101 

DARI KEHIDUPAN KE PEMIKIRAN: LATAR BELAKANG GABRIEL 

MARCEL DAN KONSEP LIYAN DALAM FILSAFAT EKSISTENSIALNYA

 .................................................................................................................................. 101 

A. Latar Belakang Kehidupan Gabriel Marcel .................................................. 102 

B. Karier dan Latar Belakang Intelektual Gabriel Marcel ................................. 107 

1. Latar Belakang Intelektual dan Karier ...................................................... 108 



 
 

xiv 
 

2. Akhir Hayat Gabriel Marcel: Persepektif Historis dan Filsafat Kehidupan

 114 

3. Karya-Karya Penting Gabriel Marcel ........................................................ 116 

C. Orientasi Filsafat Gabriel Marcel: Eksistensialisme yang Relasional dan 

Transenden ........................................................................................................... 121 

1. Problem vs Mystere: Problem dan Misteri ................................................ 122 

2. Etre et Avior: Menjadi dan Memiliki ........................................................ 127 

3. Intersubjektivitas et “I-Thou”: Intersubjektivitas dan Relasi “Aku-Kamu”

 131 

4. (Fidelite et Esperence) Fidelity end Hope: Kesetiaan dan Harapan .......... 136 

5. Presence (Kehadiran) ................................................................................ 141 

D. Etika dan Ontologi Eksistensial Gabriel Marcel ........................................... 144 

1. Kematian dan Keabadian ........................................................................... 146 

2. Kehendak dan Kebebasan ......................................................................... 149 

3. Kritik atas Dehumanisasi Modern ............................................................. 152 

4. Peran Seni dan Musik ................................................................................ 154 

E. Konsep Liyan dalam Pandangan Gabriel Marcel: Dari Misteri Keberadaan 

Menuju Relasi dengan Yang Lain. ....................................................................... 157 

1. Liyan Sebagai Subjek, Bukan Objek ......................................................... 158 

2. Kehadiran dan Misteri Liyan ..................................................................... 162 

3. Relasi Dialogis dan Kesetiaan ................................................................... 165 

4. Liyan dan Kebebasan ................................................................................ 169 

F. Instrumen dalam Penelitian Gabriel Marcel Tentang Konsep Liyan ............ 173 

1. Eksistensi Terinkarnasi (Incarnate Existence/Etre Incarne) ...................... 174 

2. Tatapan Komuni (Communion/Presence) ................................................. 178 

3. Partisipasi Relasional (Relational Participation) ...................................... 180 



 
 

xv 
 

4. Relasi dan Kebebasan dalam Komitmen (Freedom in Commitment/Creative 

Fidelity) ............................................................................................................. 182 

BAB IV .................................................................................................................... 186 

BANTAHAN GABRIEL MARCEL TERHADAP JEAN-PAUL SARTRE 

MENGENAI KONSEP LIYAN ............................................................................ 186 

A. Paralelitas Konsep Liyan: Antara Takfiri dan Jean-Paul Sartre .................... 188 

1. Liyan dalam Konteks Takfiri: Objektifikasi Teologis-Politik ................... 188 

2. Liyan dalam Konsep Jean-Paul Sartre: Objektifikasi Fenomenologis-

Eksistensial ....................................................................................................... 191 

B. Titik Tolak yang Cacat: Kesadaran Abstrak vs Eksistensi Terinkarnasi ...... 194 

1. Posisi Jean-Paul Sartre: Primasi Kesadaran Absolut dan Soliter .............. 195 

2. Kritik Gabriel Marcel: Kesalahan Abstraksi dan Primasi Eksistensi 

Terinkarnasi ...................................................................................................... 202 

C. Generalisasi Patologi: Tatapan Objektifikasi vs Tatapan Komuni ............... 213 

1. Posisi Jean-Paul Sartre: Le Regard sebagai Struktur Konflik Universal .. 213 

2. Kritik Gabriel Marcel: Penolakan Universal dan Afirmasi Tatapan Komuni

 221 

D. Negasi Intersubjektivitas: “Neraka” vs “Anugerah” ..................................... 228 

1. Posisi Jean-Paul Sartre: Liyan sebagai Ancaman bagi Kebebasanku ....... 228 

2. Kritik Gabriel Marcel: L’esprit d’abstraction dan Krisis Relasional dalam 

Eksistensialisme Sartre ..................................................................................... 233 

E. Reduksi Kebebasan: Kebebasan Absolut vs Kebebasan Kreatif .................. 241 

1. Posisi Jean-Paul Sartre: Kebebasan Absolut sebagai Beban dan Teror .... 241 

2. Kritik Gabriel Marcel: Realisasi kebebasan dalam Komitmen ................. 246 



 
 

xvi 
 

BAB V ...................................................................................................................... 255 

PENUTUP ............................................................................................................... 255 

A. Kesimpulan ................................................................................................... 255 

B. Saran .............................................................................................................. 256 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................. 258 

RIWAYAT PENULIS ............................................................................................ 271 

 



 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Dalam kancah pemikiran Islam kontemporer, konsep Liyan (The Other) 

melampaui batas-batas geopolitik dan dikotomi Barat-Timur, mengonversi menjadi 

sebuah cermin internal yang menguji fondasi etika Ummah. Pemahasan ini bukan 

semata tafsir doktrinal, namun sebuah analisis krusial atas patologi sosial-religius 

yang kian membelah kohensi umat: liyanisasi intra-agama. Rangkaian ini merupakan 

manifestasi dari epistemologi heroik yang berbekal klaim otentitas dan normativitas, 

secara sistematis mengontruksi kelompok minoritas seperti Syiah, Ahmadiyah, atau 

kelompok tarekat tertentu ke dalam lembah subordinasi dan defisiensi teologis, 

dianggap kurang otentik.1 Wacana heroik ini kerapkali didukung oleh fatwa, lembaga 

keagamaan formal, atau bahkan kebijakan negara, menarik garis damarkasi yang 

tegas, membingkai liyan internal ini bukan sekadar berbeda, namun sebagai ancaman 

terhadap kesatuan Ummah. Proses ini memciptakan kondisi subordinasi yang nyata, 

di mana liyan internal mengalamai diskriminasi, isolasi sosial, bahkan kekerasan, 

walaupun mereka berpayung di bawah syahadat yang sama. 

Implikasi dari liyanisasi intra-agama ini jauh lebih mendalam dan tajam dari 

pada sekadar konflik doktrinal. Secara sosioreligius, ia menggambarkan krisis etika 

perjumpaan dalam internal Islam, mengkhianati printah Ta’aruf dan Rahmah yang 

semestinya menjunjung tinggi martabat setiap individu (liyan) meskipun berbeda 

                                                           
1 Farid Esack, Qur’an, Liberation and Pluralism (London: Oneworld Publications, 1997), 

75–80. 



2 
 

 
 

pandangan. Kecenderungan untuk memonopoli kebenaran keagamaan dan 

menihilkan legitimasi (negating the legitimacy) kelompok lain adalah bentuk nyata 

dari totalitarianisme ideologis yang menafikan pluralitas teologis.2 Dengan demikian, 

pembahasan konsep liyan menjadi krusial sebagai alat analisis kritis untuk 

membongkar fondasi ontologis dan epistemologis dari supresi teologis, mendorong 

umat Muslim untuk kembali kepada etika fundamental Islam yang universal dan 

inklusif, di mana liyan sekalipun berbeda mazhab, tetap diakui sebagai subjek yang 

berhak atas keadilan dan pengakuan (recognition). 

Pertautan antara takfiri dan konsep Liyan (the Other) merupakan sebuah 

manifestasi radikal dari kekerasan epistemik, di mana diskursus teologis digunakan 

sebagai instrumen untuk memvalidasi negasi ontologis terhadap sesama manusia. 

Dalam lanskap filsafat eksistensial, Liyan hadir sebagai entitas yang mengusik 

kedaulatan subjek, namun dalam mekanisme takfiri, kegelisahan atas kehadiran 

"yang berbeda" ini diselesaikan melalui simplifikasi maut: mengubah wajah Liyan 

yang multidimensional menjadi kategori statis yang terjungkir ke dalam ruang non-

eksistensi. Takfiri bekerja dengan cara merebut otoritas transenden untuk memutus 

hak hidup Liyan secara metafisis, sebuah tindakan yang oleh Emmanuel Levinas 

dipandang sebagai pengabaian terhadap etika dasar karena sang subjek telah 

membunuh "wajah" kemanusiaan demi menjaga kemurnian imajiner kelompoknya.3 

Secara tajam, takfiri adalah puncak patologis dari pelianan; ia bukan sekadar 

pemisahan sosiologis, melainkan sebuah tembang kegelapan yang mereduksi 

kebenaran universal menjadi monolog kekuasaan yang absolut, di mana Liyan tidak 

lagi dianggap sebagai mitra dialektika menuju Tuhan, melainkan objek yang harus 

dikucilkan dari lingkaran rahmat. Dengan demikian, takfiri adalah bentuk 

                                                           
2 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject (New 

Jersey: Princeton University Press, 2005), 22. 
3 E Levinas, Totality and Infinity: An Essay on Exteriority. (Alphonso Lingis, Trans.) 

(Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969), 197–201. 



3 
 

 
 

kesombongan kognitif yang dibungkus jubah sakral4, sebuah upaya memenjarakan 

cahaya kebenaran dalam lentera kefanaan sembari mengutuk seluruh semesta di 

luarnya sebagai kegelapan yang terkutuk. 

Menjadi manusia bebas adalah ketika memposisikan dirinya sebagai subjek. 

Dengan menempatkan diri sebagai subjek maka di luar dari diri dianggap sebagai 

objek. Semua yang dianggap objek oleh kebanyakan aliran eksistensialisme adalah 

sesuatu yang asing yang disebut sebagai “liyan”. Liyan atau the other dalam 

fenomenologi difungsikan untuk mengidentifikasi dan membedakan diri dengan 

yang lain guna menguatkan keberadaanya. Dengan begitu, liyan berbeda dan 

berlawanan dengan diri, namun dengan terpisahnya dari diri, liyan merupakan 

realitas yang ada bagi diri untuk mengukuhkan eksistensinya. 

Studi ini berawal dari pengakuan terhadap kedudukan sentral isu Liyan (The 

Other) dalam filsafat eksistensialisme pasca-Hegel, yang merupakan salah satu 

peredaraan pemikiran paling berpengaruh di abad ke-20. Liyan bukan semata 

masalah sosiologis atau psikologis mengenai hubungan antaridividu, namun sebuah 

kategori ontologis yang mendefinisikan struktur fundamental kesadaran subjek. 

Pemikiran pasca-Hegel secara definitif telah menjauhkan gagasan subjek 

transendental yang otonom dan terisolasi, menujukan fokus pada subjek yang 

terkonstitusi hanya dalam jalinan intersubjektivitas.5 Dengan demikian, cara subjek 

berhadapan dengan Liyan menjadi penentu utama bagi pemahaman mengenai 

kebebasan, otentitas, dan yang terpenting kemungkinan etika. 

                                                           
4 K. Abou El Fadl, And God Knows the Soldiers: The Authoritative and Authoritarian in 

Islamic Discourses (Lanham: University Press of America, 2001), 25–30. 
5 F. Budi Hardiman, Filsafat Modern: Dari Machiavelli Sampai Nietzsche (Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 2004), 227–33. 



4 
 

 
 

Argumentasi dimulai dengan tesis fundamental eksistensialisme: “existence 

precedes essence”, eksistensi mendahului esensi”. Klaim ini menetapkan bahwa 

manusia dilahirkan tanpa sifat atau tujuan yang telah ditentukan (esensi), sehingga ia 

harus menciptakan makna dirinya melalui pilihan dan tindakan (eksistensi). 

Konsekuensi logis dari premis ini ialah kebebasan radikal subjek; individu 

merupakan proyek yang sepenuhnya bertanggung jawab atas keberadaannya sendiri.6 

Tapi, kebebasan absolut ini, yang merupakan fondasi ontologi eksistensialis, secara 

tiba-tiba berhadapan dengan realitas Liyan (The Other). Liyan berperan ganda 

sebagai cermin, ruang subjek melihat dan memahami dirinya yang terobjektifikasi, 

dan bebas penghalang atas kebebasan yang dianggap mutlak. 

Dari perjumpaan krusial ini datang masalah filosofis yang paling mendasar 

dalam tradisi ini: Bagaimana cara mempertahankan kebebasan subjek di hadapan 

kehadiran subjek lain yang juga bebas secara absolut? Secara ontologis, apabila 

Subjek (A) adalah kebebasan murni, dan Liyan (B) juga merupakan kebebasan 

murni, maka perjumpaan mereka secara inheren menciptakan kondisi ketidakpastian 

dan ancaman. Kebebasan Liyan berpeluang mencerabut kebebasan subjek, dan 

sebaliknya. Pertanyaan ini bukan sekedar teka-teki sosiologis, namun sebuah dilema 

ontologis, dan etis yang menentukan apakah koeksistensi otentik itu mungkin atau 

mustahil.7  

Jean-Paul Sartre, dalam karyanya, L’Etre et le Neant/Being and Nothingness 

(Ada dan Ketiadaan), menyajikan ontologi Liyan yang terperangkap dalam 

                                                           
6 Richard T. Nolan Harold H. Titus, Marilyn S. Smith, Persoalan-Persoalan Filsafat, Terj. 

M. Rasjidi (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 385–86. 
7 Simon Petrus L. Tjahjadi, Filsafat Eksistensialisme Jean-Paul Sartre (Yogyakarta: 

Kanisius, 2011), 123–39. 



5 
 

 
 

pesimisme struktural. Argumentasi Sartre bermula dengan definisi ontologis subjek, 

yang disebut ‘ketiadaan’ (pour-soi), atau kesadaran. Pour-soi adalah eksistensi yang 

dicirikan oleh kebebasan radikal dan senantiasa memproyeksikan dirinya menuju 

masa depan (proyeksi). Subjek merupakan apa yang belum ia capai; ia adalah 

kekurangan yang berusaha menjadi esensinya sendiri. Karena subjek adalah pour-soi, 

ia merupakan ketiadaan esensi, dan oleh sebab itu, ia secara fundamental tak dapat 

dibatasi oleh definisi dari dalam dirinya.8 Kebebasan ini merupakan momentum 

dinamis yang tak tergaris dan tak terhalang.  

Masalah datang saat subjek yang bebas ini berhadapan dengan Liyan. Liyan 

bukan hanya kehadiran fisik, namun sebagai kesadaran lain (pour- soi lain) yang 

juga mengklaim totalitas. Sartre memandang bahwa Liyan datang sebagai ancaman 

yang secara struktur mengakhiri momentum kebebasan subjek.9 Munculnya Liyan 

mencabut subjek dari statusnya sebagai refrensi primer tunggal di dunia. Dengan 

ucapan lain, Liyan hadir sebagai pembegal yang menantang klaim subjek atas 

otonimi absolut. 

Relasi intersubjektif, secara ontologis didefinisikan sebagai konflik yang tak 

terhindarkan. Mengapa? Sebab kedua subjek (A dan B) mesing-masing 

mengupayakan untuk mempertahankan status mereka sebagai pour-soi (subjek 

bebas) dan mengingkari untuk menjadi en-soi (objek) bagi yang lain. Mekanisme 

Konflik: konflik diciptakan melalu objektifikasi.10 Ketika subjek (A) merasakan 

tatapan (le regard) Liyan (B), Subjek (A) secara paksa digeser dari kebebasan yang 

                                                           
8 Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. 

Hazel E. Barnes (New York: Philosophical Library, 1956), 439–44. 
9 Sartre, 349–50. 
10 Robert C. Solomon, From Rationalism to Existentialism: The Existentialists and Their 

Nineteenth-Century Backgrounds (New York: Rowman & Littlefield Publishers, 2001), 246–53. 



6 
 

 
 

tak terdefinisi menjadi objek yang beku dan terbatas di dunua (B) Liyan. Pertarungan 

Dominasi: Inilah yang membuahkan pertarungan abadi untuk menegaskan dominasi. 

Subjek (A) akan berupaya menjadikan (B) Liyan budak (objek), sementara (B) Liyan 

akan membalas dengan tatapannya sendiri untuh mengubah (A) subjek menjadi 

(objek) budak. Bagi Sartre relasi ini tidak akan pernah mencapai mutualitas karena 

setiap pengakuan timbal balik akan segera ambruk menjadi usaha dominasi atau 

pelarian.  

Objektifikasi yang disebabkan oleh le regard ini merupakan pencabutan 

kebebasan yang paling radikal dalam filsafat Sartre. Kebebasan subjek adalah 

hakikat subjek; ketika esensi dikenakan padanya oleh liyan, subjek mengalami 

perasingan dari diri aslinya sebagai ketiadaan yang bebas. Dalam peristiwa 

objektifikasi, subjek tak lagi menjadi penentu maknanya sendiri; ia telah menjadi 

objek di gengaman kebebasan liyan.11 Inilah sebabnya mengapa relasi intersubjektif 

terus-menerus menjadi konflik: subjek harus tetap berupaya kembali menegaskan 

kebebasannya dengan mencoba menggeser liyan menjadi objek (membalas objek), 

tetapi usaha ini hanya menghasilkan lingkaran setan konflik yang tak berkesudahan. 

Secara kolektif, tatapan liyan memposisikan subjek dalam kondisi alienasi 

(keterasingan) dan perbudakan eksistensial. Alienasi terlaksana sebab subjek dipaksa 

untuk hidup berlandaskan esensi yang diberikan liyan, bukan berfondasi pada 

kebebasan asalnya. Perbudakan eksistensial terjadi karena kebebasan subjek 

dikendalikan dan dibatasi oleh kebebasan liyan. Penjelasan mekanisme ini secara 

menyeluruh membenarkan klaim sinis Sartre bahwa “L’enfer, c’est les Autres”, 

                                                           
11 R. Flynn Thomas, Sartre and Marxist Existentialism: The Test Case of Collective Praxis 

(Chicago: University of Chicago Press, 1984), 40–42. 



7 
 

 
 

(Neraka adalah Orang Lain”12. klaim ini tidak mengacu pada penderitaan sosial atau 

fisik, melainkan tentang fakta ontologis bahwa kedatangan liyan secara struktural 

meniadakan kemungkinan koeksitensi subjek yang bebas dan ontentik.  

Ontologi liyan Sartre yang mendefinisikan relasi intersubjektif sebagai 

pertempuran ontilogis secara inheren mengakibatkan krisis mendalam dalam ranah 

etika. Dalam gagasan Sartre, etika membutuhkan fondasi di mana ke dua kebebasan 

dapat saling mengakui dan berkoeksistensi tanpa ancaman. Namun, karena 

keberadaan liyan secara struktur berarti objektifikasi dan pencabutan kebebasan 

subjek, maka landasan bagi etika berbasis pengakuan timbal balik, solidaritas, atau 

cinta alturistik secara fundamental menjadi mustahi dan tidak koheren.13 Setiap usaha 

untuk menjalin hubungan otentik akan berujung pada kegagalan atau manifestasi 

mauvaide foi (itikad buruk), di mana subjek berupaya meperlakukan liyan sebagai 

objek atau lari dari tanggung jawab atas kebebasannya sendiri. Corak Sartrean ini 

meninggalkan kekosongan etis yang memicu pencarian alternatif filosofis yang 

sanggup mendamaikan kebebasan subjek dengan kebutuhan akan relasi otentik. 

Kebutuhan akan solusi filosofis atas kebuntuan etis Sartrean inilah yang 

membuka peluang bagi Gabriel Marcel untuk menguraikan antitesis radikal. 

Argumentasi berangkat dari pengakuan Sartre di mana ontologi konflik menjadi etika 

berbasis pengakuan timbal balik dan otentitas relasi sebagai suatu yang mustahil 

secara struktural. Sebagai seorang eksistensialis, Marcel menolak tegas pandangan 

bahwa Liyan (The Other) sebagai musuh eksistensial. Kritik Marcel menjadi krusial 

                                                           
12 Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. Hazel E. 

Barnes, 263. 
13 Howells Christina, Sartre: The Necessity of Freedom (Cambridge: Cambridge University 

Press, 1988), 98–114. 



8 
 

 
 

sebab ia tak sekadar berkepentingan mengatasi pesimisme yang dicurahkan oleh 

model objektifikasi Sartre, namun juga secara eksplisit berusaha membangun fondasi 

baru dan berkelanjutan bagi etika intersubjektif yang mengakui kebebasan subjek 

sambil merayakan kehadiran Liyan. 

Marcel mendasari kritiknya dengan pembedaan tajam antara masalah 

(Probleme) dan misteri (Mystere). Masalah adalah entitas yang dapat diobjektifikasi, 

ditempatkan di luar subjek, dianalisis, dan diselesaikan secara teknis. Marcel 

menuduh Sartre telah mereduksi Liyan menjadi masalah objek; liyan hanya bisa 

dipahami dengan cara subjek dapat menguasai atau menghindarinya. Namun, 

sebaliknya, Marcel mendefinisikan liyan sebagai misteri, sebuah entitas yang secara 

fundamental tak dapat dipisahkan dari subjek yang mengalaminya. Misteri menuntut 

partisipasi total dari subjek, bukan semata observasi analitis.14 Partisipasi ini 

merupakan syarat mendasar bagi perjumpaan diri dan otentitas subjek, karena ia 

memaksa subjek untuk melampaui egoisme dan solipsisme.  

Dengan pemahaman Liyan sebagai misteri, Marcel membalikkan formula 

konflik menjadi liyan merupakan syarat positif bagi komuni (Communion). Komuni 

adalah bentuk pertemuan otentik yang mencapai melalui penerimaan total terhadap 

kedatangan liyan.15 Marcel berargumen bahwa keberadaan subjek tak akan dapat 

disempurnakan dalam isolasi; usaha untuk menjadi otentik sendirian merupakan 

sebuah kegagalan eksistensial. Otentitas subjek hanya bisa diwujudkan melalui 

pengakuan dan pemberian diri kepada liyan. Dalam kerangka Marcel, 

                                                           
14 Gabriel Marcel, Being and Having. Terj. Khatarine Farree (London: Dacre Press, 1949), 

119–21. 
15 Gabriel Marcel, The Mystery of Being. 2 Vols. Trans. G. S. Fraser (Chicago: Henry 

Regnery, 1951), 29–33. 



9 
 

 
 

intersubjektivitas adalah ruang pertumbuhan dan perwujudan diri, yang secara 

fundamental mengingkari karakterisasi relasi sebagai arena konflik abadi. 

Untuk menggapai komuni, Marcel menyodorkan konsep etis kunci: 

Ketersediaan (Disponibilite). Ketersediaan adalah sebuah sikap etis yang secara 

spesifik merupakan antitesis langsung terhadap egoisme Sartrean. Ini adalah 

kesediaan subjek untuk hadir secara penuh, terbuka tanpa syarat, dan memberika 

respos terhadap panggilan liyan.16 Sikap ini harus murni dari motif negatif, seperti 

dominasi (usaha objetifikasi) atau pelarian diri (menjauhi tanggung jawab). 

Disponibilite secara etis jauh lebih menuntut dari pada penegasan kebebasan 

Sartrean, sebab ia memindahkan fondasi moralitas dari kebebasan yang terisolasi ke 

tanggung jawab mutlak atas kehadiran liyan, yang pada akhirnya menguatkan etika 

berbasis kasih dan partisipasi dalam tradisi eksistensial.  

Penelitian ini menggunakan kontradiksi epitemologis antara dua model 

intersubjektifi, konflik yang dilandaskan pada objektifikasi (Sartre) dan komuni yang 

dilandaskan pada partisipasi (Marcel) sebagai titik pangkal analisis yang kaya. 

Kontras ini merupakan kunci: Sartre menganut epistemologi yang memandang 

pengetahuan liyan hanya mungkin terlaksana melalui reduksi dan objektifikasi 

subjek oleh liyan, yang secara integral menghasilkan konflik.17 Tapi sebaliknya, 

Marcel yang menyajikan epistemologi yang menuntut subjek mengetahui liyan 

melalui misteri dan partisipasi penuh, mengingkari kemungkinan untuk mengisolasi 

                                                           
16 Gabriel Marcel, Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope, Harper & B (New 

York, 1962), 37–40. 
17 Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. Hazel E. 

Barnes, 361. 



10 
 

 
 

liyan sebagai objek yang dianalisis.18 Tesis ini berfokus pada analisis mendalam 

tentang bagaimana kerangka Marcel secara efektif menantang dan meruntuhkan 

klaim Sartre mengenai satu-satunya cara mengetahui liyan. 

Perbedaan epestemologis tersebut secara langsung menuju pada implikasi 

ontologis yang sepenuhnya bertolak belakang tentang hakikat liyan. Di wilayah 

ontologi: Sartre memandang liyan sebagai negasi (Neant), sebuah ketiadaan yang 

membatasi dan mencabut kebebasan subjek; liyan adalah ancaman.19 Marcel 

memandang liyan sebagai afirmasi, sebuah syarat positif yang memperkaya dan 

memungkinkan subjek untuk menggapai otentitas; liyan adalah fasilitator.20 

Mengevaluasi secara kritis dua klaim ontologis yang saling eksklusif ini adalah 

esensi bagi peneliti. Kepentingannya adalah untuk menentukan model mana di antara 

keduanya yang secara filosofis lebih kokoh dan koheren dalam mendefinisikan 

eksistensi manusia yang secara intrinsik terikat dalam relasi, sekaligus menyediakan 

dasar yang lebih kuat bagi etika.  

Adanya kontradiksi yang fundamental pada tatanan ontologis dan 

epistemologi ini menjadi penelitian yang berfokus pada kritik Gabriel Marcel 

terhadap Jean-Paul Sartre sangat relevan dan mendesak. Studi-studi terdahulu 

kerapkali hanya mandek pada deskripsi-komparatif yang menjelaskan perbedaan 

tanpa mengevaluasi implikasinya. Penelitian ini bertujuan untuk melampaui deskripsi 

semata dengan memfokuskan analisis pada argumen kritis spesifik Marcel, baik yang 

diungkapkan secara eksplisit maupun tersirat, yang menargetkan kecenderungan 

                                                           
18 Gabriel Marcel, The Mystery of Being, Vol. I: Reflection and Mystery. Translated by G. S. 

Fraser. (Chicago: Henry Regnery, 1950), 10–18. 
19 Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. Hazel E. 

Barnes, 349–61. 
20 Marcel, Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope, 34–43. 



11 
 

 
 

reduktif dan pesimistis dari ontologi liyan Sartre. Pentingnya tergeletak pada upaya 

akademik untuk memecahkan kebubtuan dalam filsafat relasi intersubjektif. 

Berlandaskan analisis kontradiksi di atas, pertanyaan fundamental yang 

memandu tesis ini disimpulkan secara tajam: Sejauh mana Gabriel Marcel berhasil 

membongkar dan melampaui ontologi konflik Jean-Paul Sartre tentang kondep 

Liyan, dan apakah model komuni-ketersediaan Marcel sanggup menyediakan 

kerangka etis-ontologis yang lebih valid dan berlanjutan bagi intersubjektivitas? 

Orisinilitas penelitian ini terletak pada pemosisian Marcel secara strategis sebagai 

pemecah kebuntuan etis. Tesis ini tak sekadar membandingkan teori, melainkan 

mengadvokasi bahwa kerangka Marcel yang menekankan misteri, komuni, dan 

ketersediaan, menyediakan fondasi yang dibutuhkan untuk mengatasi kegagalan 

moral dan relasional yang secara inheren ditinggalkan oleh pemikiran eksistensialis 

konfliktual Sartre.  

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana Konsep Liyan Menurut Jean-Paul Sartre? 

2. Bagaimana Pemikiran Gabriel Marcel mengenai konsep Liyan? 

3. Bagaimana kritik Gabriel Marcel terhadap Jean-Paul Sartre mengenai konsep 

Liyan? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian  

a. Menganalisis secara komperhensif dan mendalam mengenai konsep liyan 

dalam kerangka ontologi konflik Jean-Paul Sartre 



12 
 

 
 

b. Menganalisis secara komperhensif dan mendalam mengenai konsep Liyan 

dalam kerangka filsafat misteri dan komuni Gabriel Marcel 

c. Mengidentifikasi dan merumuskan argumentasi filosofis Gabriel Marcel 

yang mengkritik keterbatasan pandangan Jean-Paul Sartre. Dan menarik 

implikasi etis dari kritik Gabriel Marcel sebagai alternatif terhadap alienasi 

intersubjektif.  

2. Manfaat Penelitian 

a. Memperluas pemahaman tekstual terhadap korpus primer kedua filsuf 

eksistensialisme 

b. Menawarkan kontribusi teoritis dalam studi komparatif eksistensialisme 

dengan menggarisbawahi validitas etis dari kritik Gabriel Marcel. 

c. Menyediakan landasan intelektual, kerangka etis yang kokoh bagi relasi 

intersubjektif, dan menawarkan pandangan Partisipasi dan Keterbukaan 

sebagai alternatif terhadap pandangan Konflik dan Objektifikasi dalam 

mengahadapi masalah alienasi modern. 

D. Kajian Pustaka 

Dengan adanya penelitian tesis ini, amatlah penting untuk meninjau kajian 

pustaka dengan tujuan menghindari kesamaan dalam pembahasan penelitian ini. 

Adapun sumber informasi yang digali adalah penelitian-penelitian terdahulu dan 

berbagai literatur karya tulis seperti buku. Dari beberapa sumber informasi 

tersebut memiliki keterkaitan dengan topik yang akan dibahas guna sebagai bahan 

perbandingan. 



13 
 

 
 

Jurnal Studi Insania Banjarmasin April 2015, yang ditulis oleh Siti 

Qomariyah berjudul “Intersubjektivitas, Cinta, dan Kesetiaan dalam Film Habibie 

dan Ainun Perspektif Eksistensialisme Gabriel Marcel”. Pada pembahasan tulisan 

ini memaparkan tentang pokok-pokok eksistensialisme Gabriel Marcel mengenai 

ada dan kehadiran, ada dan intersubjektivitas, memiliki dan cinta, kesetiaan, 

harapan, dan cinta. Eksistensialisme Marcel berlandaskan kesetiaan, harapan dan 

cinta, menurutnya dalam intersubjektivitas diperlukan adanya kesetiaan, yaitu 

kesetiaan pada janji, kebaikan dan lain sebagainya.21 Bagian terpenting dari 

kesetiaan adalah cinta, sebab orang yang benar-benar setia memiliki kepastian 

mencintai. Kesetian hanya bisa dilakukan ketika seseorang menganggap orang 

lain sebagai bagian darinya.22 Dengan begitu, jurnal ini membahas film Habibie 

dan Ainun dengan memakai analisis eksistensialisme Gabriel Marcel yang 

menghasilkan cara interpretasi baru terhadap sebuah film. Aspek pertama 

mengenai eksistensialisme Gabriel Marcel, kedua, intersubjetivitas, cinta, dan 

kesetiaan dalam visual Habibie dan Ainun, dan yang terakhir, mengenai tinjauan 

eksistensialisme Gabriel Marcel terhadap intersubjektivitas, cinta, dan kesetiaan 

Habibie dan Ainun dalam film tersebut. 

Pada penelitian film di atas menggunakan teori kesetiaan kreatif Gabrel 

Marcel. Dalam film Habibie dan Ainun ingin menjelaskan bahwa, orang yang 

dianugrahi dalam situasi pengembangan kreatif menyelami kehidupan secara 

kualitatif pada mode keberadaan yang lebih agung dari pada seseorang yang 

pengalamannya merupakan aspek lain dari fungsinya. Menurut Marcel, orang 

                                                           
21 Bernard Delfgaauw, Filsafat Abad 20, Ter. Soemargono, Cet.2 (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2001), 147. 
22 I.R. Poedjawijatna, Pembimbing Ke Arah Alam Filsafat (Jakarta: Rineka Cipta, 2002), 147. 



14 
 

 
 

yang sungguh-sungguh hidup tidak sekedar seseorang yang mempunyai selera 

hidup, melainkan seseorang yang menyalurkan rasa tersebut.23 Dengan begitu, 

seseorang yang sungguh-sungguh hidup dengan mode ini, terlepas dari 

pencapaian yang nyata, mempunyai sesuatu yang pada dasarnya kreatif dalam 

dirinya. Dalam filmnya, Habibie dan Ainun sangat tampak saling 

mengeskpresikan energi kreatif, mereka saling menjamukan diri, sehingga 

tindakan cinta, kekaguman juga menggambarkan tindakan kreatif tersebut. 

Jurnal Bimbingan Konseling dan Dakwah vol 5 no.1 2024. Penelitian ini 

ditulis oleh Siti Musyarofah yang berjudul “Konsep Diri dan Liyan (Other) Dalam 

Pandangan Filsafat Dakwah”. Dalam jurnal ini membahas mengenai pemahaman 

konsep diri dan liyan dalam dakwah merupakan kunci guna mencapai perubahan 

perilaku yang efektif dan berketerusan, baik secara pribadi maupun kelompok. 

Dakwah yang dilandaskan dengan pemahaman konsep diri dan liyan sangat 

memungkinkan bisa membangun ikatan yang kuat antara da’i dan pendengar. Juga 

untuk sesama da’i sangat membantu memperkuat internalisasi nilai-nilai dakwah, 

dan mengantarkan perubahan moral yang positif. Konsep diri dan liyan seperti 

dua koin yang saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan. Dengan begitu 

konsep diri dan liyan akan menjadi akar yang kokoh dalam proses keberhasilan 

berdakwah. 

Pada jurnal di atas ada nilai peran fungsional diri dan liyan, atau dalam 

teorinya marcel disebut sebagai partisapasi.24 Individu yang memandang diri 

sendiri dan dunia dalam hubungannya dengan fungsionalitas secara ontologis 

                                                           
23 Gabriel Marcel, Misteri Eksistensi-Menyelami Makna Keberadaan, Ter. Agung Pihantoro 

(Yogyakarta: Kreasi Wacana, n.d.), 139. 
24 Marcel, Being and Having. Terj. Khatarine Farree, 153–59. 



15 
 

 
 

mengalami kekurangan karena bukan saja seorang pendakwah tidak bisa 

menanggapi kebutuhan pendengarnya, melainkan seorang pendakwah juga 

menjadi terisolasi dan mandiri dari pendengar. Kebebasan aktiflah yang 

membendung dari jeratan objektifitas diri, serta mengantarkan ke dalam ikatan 

dengan orang lain. 

Buku Seri Filsafat Teologi Widya Sasana. Vol 27. No 26, 2017. Buku 

yang ditulis oleh tim STFT Widya Sasana yang berjudul “Mengabdi Tuhan dan 

Mencintai Liyan: Penghayatan Agama Di Ruang Publik yang Plural”. Dalam 

pembahasan buku ini, penulis menyajikan filsafat liyan atau other mengandaikan 

pemahaman mengenai eksplorasi self. Mula-mula filsafat adalah mengenai self, 

apabila self adalah kepunahan manusia sebagaimana kita perhatikan dalam 

metafisika Timur (Hinduisme) dan juga filsafat Yunani serta di luar self tidak bisa 

dipikirkan di mana posisi other (liyan) secara filosofis dapat diuraikan.  Dalam 

buku ini ada sebuah usaha sederhana untuk mencari makna the other (liyan). 

Dalam tulisanya, dipaparkan ada sosok Arjuna yang sedang mencari Atman 

sebagai (the self), kamu adalah Atman, yang menjadi awal mula (the other). 

Dalam perkembangan filosofis Gabriel Marcel yang mendominasi adalah 

titik temu antara keterhubungannya pada individualitas makhluk dan 

ketertarikannya pada hubungan yang mengikat makhluk bersama. Ontologi yang 

bisa diperoleh harus memperhitungkan totalitas pengalaman yang dijalani, serta 

harus memiliki titik tolak fakta, bahwa manusia pada dasarnya diadakan. Apabila 

dihubungkan dengan pemikiran Gabriel Marcel, tulisan di atas mengenai 



16 
 

 
 

eksplorasi self disebut sebagai “ekploration-credo-etre”.25 Marcel memahami 

bahwa saya mengangkat bagian dalam ada. Dalam relitas ini, saya benar-benar 

menyadari eksistensi sebagai refleksi yang hadir dalam diri saya. Dengan begitu, 

saya sanggup mengekplorasi pemikiran tersebut kepada sesama. Penerapannya 

adalah saya bisa menyaksikan etre “ada” dalam sesama dan menghargai etre 

“ada”, yang “ada” tersebut sama halnya yang saya miliki. 

E. Kerangka Teori 

Penelitian ini menggunakan kerangka teori relasi intersubjektif. 

Intersubjektivitas adalah istilah yang dimunculkan oleh ilmuwan sosial sekitar 

tahun 1970 dengan bertujuan untuk merujuk pada berbagai jenis interaksi 

manusia. Kemudian istilah ini diperkenalkan ke dalam psikoanalisis oleh George 

E. Atwood dan Robert Stolorow, yang menganggap sebagai “meta-theori” 

psikoanalisis.26 Intersubjektivitas dipakai dalam ilmu sosial untuk merujuk pada 

kesepakatan. Ada intersubjetivitas antara orang-orang apabila mereka sepakat 

pada seraingkaian makna tertentu atau memiliki persepsi yang sama mengenai 

suatu situasi. Thomas Scheff juga mendefinisikan intersubjektivitas sebagai 

“berbagi keadaan subjektif oleh dua orang atau lebih”. Intersubjektivitas juga 

dipakai untuk merujuk pada makna bersama yang masuk akal, yang dibangun oleh 

orang-orang dalam interaksi mereka satu sama lain.27 Intersubjektivitas juga 

dipakai sebagai sumber daya sehari-hari guna menafsirkan makna dari unsur 

                                                           
25 Brendan Sweetman, The Vision of Gabriel Marcel: Epistemology, Human Person, the 

Transcendent (New York: Rodopi, 2008), 63–70. 
26 George E. Atwood Robert D. Stolorow, Contexts of Being: The Intersubjective Fundations 

of Psychological Life (London: Routledge, 2002), 1–2. 
27 Thomas J. Scheff, Microsociology:Discourse, Emotion, and Social Structure (Chicago: 

University of Chicago Press, 1990), 33–39. 



17 
 

 
 

kehidupan sosial dan budaya. Apabila seseorang memiliki akal sehat, maka 

mereka memiliki definisi yang tidak berbeda mengenai situasi tersebut. 

Sechutz menganggap bahwa intersubjektivitas berasal dari dunia 

kehidupan.28 Ia menghayati “masa kini yang hidup”. Dunia kehidupan dari sisi 

alamiyah bersifat intersubjektif sejak awal mula dan struktur fundamentalnya 

bersifat intersubjektif. Pengalaman dunia bukanlah pengalaman pribadi, 

melainkan pengalaman bersama. Intersubjektivitas adalah akar prakomunikatif 

yang menjadi akar semua hubungan sosial.29 Bagi Schutz intersubjektivitas 

merupakan sebuah potensialitas, pertama, intrinsik pada kehadiran dan dalam 

setiap gradasi keintimannya adalah kemungkinan untuk hidup bersama secara 

serentak dalam dimensi-dimensi spesifik. Kedua, disposisi orang yang begitu 

mencangkup kemungkinan, dorongan, dan kekuatan untuk melebarkan 

pemahaman mengenai dunia kehidupan yang ia tularkan dengan orang lain. 

Namun berbeda dengan Jean-Paul Sartre, yang membentuk kerangka 

intersubjektivitasnya di atas ontologi yang memposisikan kebebasan absolut 

subjek sebagai satu-satunya nilai, tapi terancam oleh keberadaan orang lain 

(Liyan).30 Subjek adalah kesadaran murni yang didefinisikan oleh ketiadaan. 

Sebab tak ada Tuhan yang menciptakan esensi manusia, manusia telah dikutuk 

untuk bebas dan harus menciptakan esensinya sendiri melalui pilihan. Kebebasan 

ini bersifat absolut dan tanpa alasan. 

                                                           
28 Alfred Schutz, The Phenomenology of the Social World (Evanston: Northwestern 

University Press, 1972), 171–78. 
29 Schutz, 208–16. 
30 Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. Hazel E. 

Barnes, 252–310. 



18 
 

 
 

Hubungan dengan orang lain selalu diawali dengan tatapan (le regard), 

saat subjek ditatap, saat subjek ditatap oleh orang lain, ia merasakan 

kebebasannya direnggut dan dirinya sendiri direduksi menjadi objek, sebuah 

patung di dunia orang lain. Subjek merasa malu sebab kesadarannya 

terobjekkan.31 Bagi Sartre, karena setiap subjek berupaya mempertahankan 

kebebasan absolutnya dan menolak direduksi menjadi objek, maka satu-satunya 

relasi yang mungkin terlaksana adalah perjuangan terus-menerus. Subjek 

berupaya mengobjektifikasi orang lain, sementara orang lain melakukan hal yang 

tidak berbeda. Dengan demikian konflik adalah sifat ontologis dari relasi 

antarmanusia, yang membuat Sartre menyimpulkan bahawa “Neraka adalah orang 

lain” (L’enfer, c’est les autres), dari drama Huis Clos (No Exit).32 

Relasi intersubjektif adalah tidak tertutupnya subjek yang satu dengan 

subjek yang lain. Istilah ini baru digunakan ketika Gabriel Marcel memberikan 

The Giford Lectures di Aberdeen, Amerika Serikat yang lalu diterbitkan dalam 

dua jilid buku yang berjudul Myster de Leter, pada tahun 1951. Ucap Marcel, kata 

intersubjektif itu digunakan untuk menyatakan bahwa di dalam ranah misteri, 

yang ada di hadapan saya dan di dalam diri saya dianggap tidak berarti lagi.33 Itu 

menunjukan bahwa jika tidak ada orang lain maka eksistensi seseorang tidak akan 

berarti. Oleh karenanya menurut Marcel, intersubjektivitas merupakan suatu 

                                                           
31 Sartre, 279–89. 
32 Jean-Paul Sartre, No Exit, and Three Other Plays (New York: Vintage Books, 1956), 93–

95. 
33 Mc Cown Joe, Availability; Gabriel Marcel and The Phenomenology of Human Openess 

(Montana: Scholars Press, 1978), 42. 



19 
 

 
 

wujud persekutuan antar pribadi: suatu keterhubungan antara pribadi yang 

melampaui limitasi-limitasi objektif.34 

Dalam perspektif Gabriel Marcel relasi intersubjektif bemula dari konsep 

eksistensialnya, yakni manusia “esses” yang berada, serta selalu bersegmen 

menjadi “co-esse” yang lain.35 Corak eksistensi manusia terletak pada 

keterbukaan untuk saling menyentuh satu sama lain. Keterbukaan mengandaikan 

munculnya kesadaran manusia untuk menunjukan diri terhadap sesamanya. 

Keterarahan tersebut dilaksanakan guna mengkomunikasikan sesuatu. Muatan 

komunikasi yang disampaikan menurut Marcel berperan sebagai media “Ia 

mediation instrumentale” dalam relasi intersubjektif.36 Perihal yang esensial 

dalam menialai kualitas komunikasi yang berlangsung dalam relasi intersubjektif 

ialah reaksi emosional. Rasa cinta menjadi landasan untuk menciptakan 

“persekutuan” kesatuan bersama saat komunikasi.37 Keterbukaan dalam relasi 

intersubjektif disebabkan dari hati manusia yang digerakkan oleh emosi cinta. 

Ikatan cintah menguatkan keterbukaan semakin nyata dalam “Ia rencontre” suatu 

pertemuan. Dengan pertemuan mengandaikan adanya “co-presence” kehadiran-

bersama, dari kedua subjek yang berelasi.  

Jadi, keterbukaan merupakan ciri khas yang melekat pada eksistensi 

manusia. Keterbukaan diri berarti kesediaan diri untuk diisi sekaligus mengisi 

subjek yang lain. Kesadaran mengenai diri hadir karena adanya relasi sosial yang 

                                                           
34 Mathias Haryadi, Intersubjektivitas Menurut Gabriel Marcel, Martin Buber Dan Jean Paul 

Sartre (Yogyakarta: Basis, 1990), 319. 
35 Mathias Hariyadi, Membina Hubungan Antar Pribadi (Yogyakarta: Kanisius, 1994), 12. 
36 Hariyadi, 59–61. 
37 Gabriel Manek Amtema, Menjadi Manusia Eksistensial Dalam Kebinekaan Menurut 

Gabriel Marcel (Yogyakarta: Yayasan Pustaka Nusatama, 2005), 157. 



20 
 

 
 

mengaitkan aku dengan yang lain.38 Dengan melalui keterlibatan dan keterbukaan, 

subjek berpartisipasi dan berelasi bersama dengan yang lain di dalam situsasi. Dan 

melalui keterlibatan ini, manusia membangun relasi dengan liyan, aku-engkau, 

serta relasi cinta yang Marcel membahasakan sebagai relasi intersubjektif. 

Inti dari kerangka teoritis ini ialah berpusat pada kritik mendasar Marcel 

terhadap ontologi Sartre. Kritik Marcel berfokus pada kegagalan ontologis Sartre, 

sebab ia hanya mengakui apa yang ada di dalam batasan-batasan eksistensi 

manusia, ia terpaksa menyimpulkan bahwa Liyan merupakan ancamannya. 

Hipotesis Marcel, bahwa apabila subjek mengakui dimensi misteri, maka relasi 

dengan Liyan berubah. Liyan tak lagi menjadi penghalang menuju kebebasan, 

namun sebagai petunjuk jalan menuju komuni dan kebenaran. Apabila Sartre 

menganggap Liyan direduksi menjadi entitas yang mengancam dan merupakan 

musuh ontologis, maka Marcel mengingkarinya, bahwa Liyan adalah Engkau 

yang memanggil subjek. Panggilang ini menuntut ketersediaan (diponibilite) dan 

memungkinkan subjek untuk mencapai partisipasi, bentuk eksistensi yang lebih 

utuh dan otentik daripada kebebasan absolut yang terisolasi. 

Kerangka ini memvalidasi bahwa penelitian ini akan beroperasi dari 

perandingan struktural (konsep-konsep menuju kritik substansial. Panalitian ini 

akan menunjukkan bagaimana pengakuan terhadap dimensi misteri Marcel secara 

fundamental menggeser sifat intersubjektivitas dari relasi konflik menjadi relasi 

komuni. 

                                                           
38 Marcel, Misteri Eksistensi-Menyelami Makna Keberadaan, Ter. Agung Pihantoro, xvii. 



21 
 

 
 

F. Metode Penelitian  

Untuk memperoleh data yang dibutuhkan dalam penelitian dan sesuai 

untuk menjawab pertanyaan atau menguji hipotetis penelitian maka peneliti akan 

menggunakan metodelogi penilitian sebagai berikut: 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif, yang mana 

bertujuan untuk menjelaskan data analisis secara naratif. Penelitian ini 

dikatakan kualitatif karena berupaya memaparkan objek yang relevan dengan 

fenomena atau persoalan yang ada. Menurut Sugiyono penelitian kualitatif 

lebih mengetatkan pemahaman makna dan mengkontruksi fenomena dari 

pada generalisasi.39 Kemudian penelitian ini menggunakan jenis penelitian 

liberary research atau kepustakaan. Yang mana penelitian ini dilakukan 

dengan memakai literatur kepustakaan seperti berupa buku, jurnal, ataupun 

penelitian-penelitian terdahulu yang berkaitan tentang penelitian ini. 

2. Sumber Data 

Dalam data penelitian kualitatif peneliti dapat memperoleh dari 

beberapa cara, antara lainnya dengan surve dokumenter, diskusi kelompok 

yang terfokus mengenai konsep liyan, analisis konseptual dan studi pustaka. 

Sumber data penelitian kualitatif bisa dipetakan menjadi dua bagian, yaitu 

sumber data primer dan data sekunder. 

                                                           
39 Sugiyono, “Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R & D,” 2019, 26. 



22 
 

 
 

a. Sumber Data Primer 

Data ini yang oleh peneliti langsung diperoleh dari sumber aslinya 

tanpa melalui perantara.40 Data primer merupakan karya pemikiran tokoh 

yang diamati sebagai sumber rujukan utama. Adapun karya yang 

dijadikan sebagai sumber data primer ialah bukunya Jean-Paul Sartre 

yang berjudul “Being and Nothingness” (Ada dan Ketiadaan), sebagai 

landasan konflik atas relasi bersama liyan, dan Gabriel Marcel yang 

berjudul “The Mystere of Being/Misteri Esistensialisme”. Buku tersebut 

membahas pemikiran mengenai dunia misteri, sebuah perbedaan yang 

juga sejajar dengan perbedaan antara masalah dan misteri. Dalam hal ini, 

Marcel memposisikan konsep liyan bukan sebagai masalah atas diri “the 

self” sebagai subjek melainkan sebagai misteri yang perlu diselami 

maknanya. 

b. Sumber Data Sekunder 

Data ini adalah sumber data yang tidak langsung memberikan 

data terhadap peneliti, data ini sebagai tambahan penelitian.41 Sumber 

data ini merupakan data tangan kedua yang didapatkan oleh pihak lain. 

Meskipun data ini tidak langsung namun bisa memberikan penguatan 

terhadap penelitian ini. Peneliti memperoleh data ini dari berbagai jurnal 

artikel yang membahas mengenai konsep liyan ataupun eksistensialisme 

Gabriel Marcel yang mengarah kepada pembahasan liyan. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

                                                           
40 Saifuddin Azwar, Metode Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 91. 
41 Azwar, 92. 



23 
 

 
 

Dalam teknik pengumpulan data peneliti menggunakan metode 

dokumentasi. Dimana metode penelitian yang dilaksanakan dengan melihat 

dan menganalisis dokumen-dokumen yang dibuat oleh subjek atau orang lain. 

Metode dokumenter juga dipakai untuk melacak data historis.42  Adapaun 

dokumen ini berwujud karya Jean-Paul Sartre dan Gabriel Marcel atau 

tulisan-tulisan lain yang masih berkaitan dengan pembahasannya. 

4. Teknik Analisis Data 

Pada teknik analisis data peneliti memakai tiga tahapan yaitu 

menganalisis data, interpretasi data, dan penarikan kesimpulan serta 

verifikasinya. Pertama analisis, merupakan tahapan dalam menganalisis data 

kualitatif yang berkepentingan untuk menyederhanakan, mengklasifikasikan, 

dan memfilter data, mana yang perlu dan mana yang tidak perlu diambil. 

Upaya ini dilakukan supaya data bisa menghasilkan informasi yang bermakna 

dan memudahkan dalam menyimpulkan. Kedua interpretasi data, atau 

penyajian data merupakan proses saat sekumpulan data disusun, yang akan 

memberikan gambaran penelitian secara terperinci dan menyeluruh. Dengan 

begitu data-data yang disajikan dengan terperinci dan menyeluruh akan 

memudahkan peneliti dalam memahami sub-sub yang diteliti.43 Teknik 

analisis ini dilaksanakan dengan menyajikan data dalam bentuk narasi, yang 

mana peneliti memberikan gambaran dari hasil temuan dalam bentuk uraian 

                                                           
42 Mukhamad Saekan, Metode Penelitian Kualitatif (Kudus: Nora Media Enterprise, 2010), 

82. 
43 Moh Nazir, Metode Penelitian (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1988), 59. 



24 
 

 
 

kaliamat bagan, keterkaitan antar kategori yang sudah berurutan dan 

sistematis.44  

Dan yang terakhir kesimpulan serta verifikasi, kesimpulan yang 

dinarasikan pada tahap awal dan didukung dengan bukti-bukti yang valid 

serta konsisten dalam proses penelitian itu menunjukan penelitian ini serius. 

Kemudian kesimpulan ini senantiasa diverifikasi selama penelitian 

berlangsung. Dalam kesimpulan penelitian kualitatif diharapkan 

membuahkan temuan baru yang sebelumnya belum tersentuh. Temuan berupa 

diskriptif-analisis-kritis ini yang sebelumnya masih remang-remang lalu 

diteliti menjadi cukup jelas. 

G. Sistematika Pembahasan  

Supaya lebih memudahkan penelitian ini, maka perlunya menyusun 

sistematika pembahasan yang terdiri dari lima bab. Masing-masing bab yang 

saling ketehubungan satu sama lain. Adapun sistematika pembahasan yang akan 

dikaji antara lain: 

Bab Pertama, berisi pendahuluan yang menjelaskan latar belakang 

penelitian yang menghasilkan rumusan masalah. Kemudian kajian pustaka yang 

berisi tentang penelitian-penelitian terdahulu atau studi pustaka mengenai 

pemikiran Gabriel Marcel. Lalu dilanjutkan tujuan dan manfaat penelitian, 

kerangka teori, metode penelitian dan yang terakhir sistematika pembahasan. 

Bab kedua, sebagai objek material, bab ini akan memulai pemembahas 

mengenai konsep liyan dari berbagai sudut pandang yang sudah dianggap otoritas 

                                                           
44 Abdurrahman Fathoni, Metode Penelitian (Jakarta: Rineka Cipta, 2006), 71. 



25 
 

 
 

di dalamnya. Di antaranya akan mengutarakan tentang mula-mula usul Liyan “The 

Other”, Liyan dalam konteks Takfiri, dan yang terakhir akan membahas tentang 

Konsep “L’enfer, C’set Les Autres” Neraka adalah Liyan ‘Orang Asing’ dalam 

pandangan Jean-Paul Sartre. 

Bab ketiga, sebagai objek formal, peneliti menggunakan kerangka 

teoritiknya Gabriel Marcel, antara lain yang akan dibahas: Latar belakang 

kehidupan Gabriel Marcel, karier dan latar belakang intelektual Gabriel Marcel, 

orientasi filsafat Gabriel Marcel: eksistensialisme yang relasional dan transenden, 

etika dan ontologi eksistensial Gabriel Marcel, konsep Liyan dalam pandangan 

Gabriel Marcel: dari misteri keberadaan menuju relasi dengan Yang Lain. dan 

yang terakhir akan membahas tentang Instrumen dalam penelitian Gabriel Marcel 

tentang konsep Liyan (sebagai kerangka kritik pada bab selanjutnya). 

Bab keempat, di bab inilah masuk pada pembahasan inti, di mana peneliti 

akan mempertontonkan Liyan Sartre yang berangkat dari konflik dan 

objektfifikasi yang akan diruntuhkan oleh Liyan Gabriel Marcel yang berlandas 

pada misteri dan komuni. Adapun pembahasan yang akan dipaparkan antara lain: 

Paralelitas konsep Liyan: antara Takfiri dan Jean-paul Sartre, titik tolak yang 

cacat: kesadaran abstrak vs eksistensi terinkarnasi, generalisasi patologi: tatapan 

objektifikasi vs tatapan komuni, negasi intersubjektivitas: “Neraka” vs 

“Anugerah”, dan yang terakhir mengenai reduksi kebebasan: kebebasan absolut vs 

kebebasan kreatif. 

Bab kelima, bab ini merupakan pembahasan yang terakhir atau bisa 

disebut sebagai penutup yang berisi kesimpulan dan saran-saran penelitian. 



 
 

255 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Analisis yang disajikan dalam tesis ini mengonfirmasi bahwa menurut Jean-

Paul Sartre Liyan adalah antagonis eksistensial yang terjerat dalam fenomena tatapan 

(le regard). Bagi Sartre, kedatangan liyan merupakan sebuah epifani konflik, sebuah 

momen saat tatapan yang dingin secara brutal merampas kebebasan ontologis Diri 

(etre-pour-soi), menggeser menjadi objek (etre-en-soi) yang beku dan terdefinisikan. 

Dalam sampul pemikiran ini, liyan bukan sekedar orang asing, namun sebagai algojo 

fenomenologis yang mencekik potensi Diri, menjustifikasi adigum yang menyeruak 

dari palung keputusan bahwa “Neraka adalah orang lain”. relasi manusia, dalam 

pandangan Sartrean, tereduksi menjadi permainan zero-sum untuk menegaskan 

kebebasan Diri, harus ada pengorbanan kebebasan liyan, sehingga hubungan sejati 

tidak akan pernah mungkin, hanya ada ketegangan abadi antara penguasa dan yang 

dikuasai, subjek dan objek. 

Namun, kedalaman tesis ini terungkap melalui pemikiran Gabriel Marcel 

yang mengingkari reduksi konflik ini sebagai keniscayaan ontologis. Marcel secara 

radikal membalikkan mata, menggeletakkan Liyan sebagai misteri (Mystere) yang 

tak terukur, sebuah entitas yang memanggil Diri menuju partisipasi (Participation) 

dan komuni (Communion). Liyan menurut Marcel adalah co-esse (berada-bersama) 

yang esensial, tempat Diri menjumpai keautentikannya bukan melalui isolasi diri, 

namun melalui fidelitas (fidelite) dan harapan (espoir). Kritik Marcel tidak hanya 

bersifat doktrinal, melainkan merupakan pembongkaran tajam terhadap 



256 
 

 
 

reduksionisme ontologis Sartre: Marcel menuduh Sartre mengamalkan kekeliruan 

fatal dengan menggenaralisasi patologi sosial (ialah hubungan posesif dan 

objektifikasi) sebagai keniscayaan eksistensial manusia. Dengan ucapan lain, Sartre 

hanya memandang liyan yang terperangkap dalam hasrat memiliki (avoir) Diri, 

sebuah liyan yang diliputi kecemasan dan ketakutan akan kebebasan, sehingga ia 

gagal menggenggam kemungkinan liyan yang mencintai (aimmer) dan berani 

berpartisipasi dalam eksistensi Diri (etre).  

Klimaks argumentatif tesis ini adalah penegasan bahwa kegagalan Sartre 

terbaring pada keterpenjaraannya dalam immanensi, di mana ia tak sanggup 

menembus lingkaran tertutup kesadaran Diri. Kebebasan Sartrean, meskipun terlihat 

agung, pada pungkasnya adalah kebebasan yang belum matang dan terisolasi, yang 

menghasilakan kecemasan tanpa resolusi. Kritik Marcel yang bermuara pada filsafat 

harapan, merupakan panggilan transenden bagi filsafat untuk melampaui batas-batas 

kedirian yang sempit. Marcel menggundang Diri untuk merengkuh pertemuan etis-

ontologis dengan liyan, di mana tatapan yang tadinya mengobjektifikasi dialih 

menjadi pandangan yang memuliakan dan menerima liyan sebagai anugerah. Dengan 

demikian, tesis ini menyimpulkan bahwa filsafat liyan Marcel bukan sekadar 

antitesis, namun resolusi piritual terhadap kebuntuan eksistensialime Sartre, 

menawarkan setapak dari keputusasaan konflik menuju kesempurnaan komuni yang 

dimungkinkan oleh harapan dan cinta. 

B. Saran 

Berdasarkan hasil yang membuktikan bahwa kritik Gabriel Marcel berhasil 

membongkar reduksionisme ontologis Sartre dan mengajukan etika komuni sebagai 



257 
 

 
 

alternatif bagi konflik liyan, saran penelitian ini ditujukan pada penguatan paradigma 

partisipasi dan transendentasi dalam filsafat dan praksis sosial.  

Saran akademis dan pengembangan teoritis. Pertama, Ekspansi Pembacaan 

Intertekstual: Disarankan untuk melanjutkan diskursus filosofis ini dengan 

menempatkan komuni Marcel dalam dialog intertekstual yang lebih luas dengan 

filsafat relasional kontemporer. Penelitian selanjutnya harus menguji irisan dan 

perbedaan antara co-esse Marcel dengan I-Thou Martin Buber dan Etika Wajah 

Emmanuel Levinas. Hal ini penting untuk mengukur seberapa jauh konsep Fidelite 

Marcel dapat menjadi jempatan teoretis antara fenomenologi eksistensial dan etika 

tanggung jawab pasca-metafisik. Atau, membandingkan secara mendalam (kritik dan 

kontras) konsep Liyan yang bersifat filosofis-sekuler (Sartre-Marcel) dengan konsep 

Yang Lain (Al-Ghayr/Al-Akhar) dalam tradisi pemikiran Islam yang paling 

mendalam, yaitu Tasawuf (Sufisme). Kedua, Aplikasi Fidelite dalam Krisis 

Kontemporer: Perlu dilakukan studi mendalam mengenai bagaimana konsep 

Fidelitas Marcel dapat diterapkan sebagai kerangkan analitis kritis atas krisis alienasi 

dalam dunia digital. Penelitian dapat mengeksplorasi bagaimana relasi di media 

sosial, yang rentan pada objektifikasi dan profiling (mirip dengan tatapan Sartre), 

dapan ditransformasikan menjadi relasi yang otentik melalui prinsip keterbukaan diri 

dan kehadiran total ala Marcel. 

 

  



 
 

258 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abou El Fadl, K. And God Knows the Soldiers: The Authoritative and Authoritarian 

in Islamic Discourses. Lanham: University Press of America, 2001. 

Abu Zayd, Nasr Hamid. Naqd Al-Khitab Al-Dini. Kairo: Sina li al-Nashr, 1992. 

Adang, Camilla. Ibn Hazm of Cordoba: The Life and Works of a Controversial 

Thinker. Leiden: Brill, 2012. 

Ahmed, Shahab. What Is Islam? The Importance of Being Islamic. Princeton: 

Princeton University Press, 2015. 

Al-Asy’ari, Abu al-Hasan. Al-Ibanah ’an Usul Al-Diyanah: The Elucidation of 

Islam’s Foundation, Ed. Walter Klein. American Oriental Society, 1940. 

Al-Jarrāhī, Ismāʼīl ibn Muḣammad. Kashf Al-Khafa Wa-Muzil Al-Ilbas ’amma 

Ishtahara Min Al-Ahadith ’Ala Al-Sinat Al-Nas, Volume 1. Beirut: Maktabat al-

Turāth al-Islāmī, 1974. 

Al-Qadi, Abd al-Jabar. Sharh Al-Usul Al-Khamsah. Kairo: Maktabah Wahbah, 1996. 

Al-Suyuthi, Jalaluddin. Jami’ Al-Ahadith, Juz 9. Beirut: Dar al-Fikr, 1994. 

Al-Tabari. Tarikh Al-Rusul Wa Al-Muluk, Juz 5. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1997. 

Alisdair Rogers , Noel Castree, dan Rob Kitchin. Kamus Geografi Manusia. Pers 

Universitas Oxford, 2013. 

Ambok, Pangiuk. “Kepemilikan Ekonomi Kapitalis Dan Sosial; Konsep Tauhid 

Dalam Sistem Islam.” Jurnal Nalar Fiqh; Jurnal Kajian Ekonomi Islam Dan 

Kemasyarakatan Vol. 4, No (2011). 

Arif, Hoetoro. Ekonomi Islam; Pengantar Analisis Kesejarahan Dan Metodologi. 



259 
 

 
 

Malang: Badan Penerbit Fakultas Ekonomi Brawijaya, 2007. 

Aristoteles. The Politics, Translated by Sir Ernest Barker. Inggris: Oxford University 

Press, 2009. 

Arkoun, Mohammed. The Unthought in Contemporary Islamic Thought. London: 

Saqi Books, 2002. 

Arleen B. Dallery, Charles E. Scott. eds. The Question of the Other: Essays on 

Contemporary Continental Philosophy. New York: State University of New 

York Press, 1989. 

Asad, Talal. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in 

Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1993. 

Ashcroft, B., Griffiths, G., & Tiffin, H. Studi Pascakolonial: Konsep-Konsep Utama. 

London, New York: Routledge, 1998. 

Azwar, Saifuddin. Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001. 

Bagus, Lorens. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005. 

Bakhtiar, Amsal. Filsafat Agama. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016. 

Berman, Paul. Terror and Liberalism Terror and Liberalism. New York: W. W. 

Norton & Company, 2004. 

Bowering, Gerhard (ed.). Pricenton Encyclopedia of Islamic Political Thought. 

Princeton: Princeton University Press, 2013. 

Bunzel, Cole. From Paper State to Caliphate: The Ideology of the Islamic State. 

Washington DC: Brookings Institution, 2015. 

Catalano, Joseph. A Commentary on Jean-Paul Sartre’s Being and Nothingness. 

Chicago: University of Chicago Press, 1974. 



260 
 

 
 

Christina, Howells. Sartre: The Necessity of Freedom. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1988. 

Commins, David. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. London: I.B. Tauris, 

2005. 

Cook, David. Understanding Jihad. Berkeley: University of California Press, 2005. 

Cox, Gary. The Sartre Dictionary. London: Continuum, 2008. 

Crone, Patricia. God’s Rule: Government and Islam. New York: Colombia 

University Press, 2004. 

Crowell, Steven. The Cambridge Companion to Existentialism. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2012. 

David, Detmer. Freedom as a Value: A Critique of the Ethical Theory of Jean-Paul 

Sartre. La Salle, IL: Open Court, 1988. 

Delfgaauw, Bernard. Filsafat Abad 20, Ter. Soemargono, Cet.2. Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2001. 

Dister, Nico Syukur. Pengalaman Dan Motivasi Beragama: Pengantar Psikologi 

Agama, 1988. 

Edward, Paul. “The Encyclopedia of Philosopy.” New York : Macmillan 1 (1967). 

Edward, Said. Budaya Dan Imperialisme. New York, 1993. 

Endang, Dr., Sumiarni. Jender Dan Feminisme. Yogyakarta: Wonderful Publishing 

Company, 2004. 

Esack, Farid. Qur’an, Liberation and Pluralism. London: Oneworld Publications, 

1997. 

Fadl, Khaled Abou El. The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. New 



261 
 

 
 

York: Harper San Francisco, 2007. 

Fakhri, Majid. A History of Islamic Philosophy. Amerika: Colombia University 

Press, 2004. 

Fathoni, Abdurrahman. Metode Penelitian. Jakarta: Rineka Cipta, 2006. 

Gallagher, Kenneth T. The Philosophy of Gabriel Marcel. New York: Fordham 

University Perss, 1962. 

Gerges, Fawaz A. ISIS: A History. Princeton: Princeton University Press, 2016. 

Given, Lisa M. “Keberadaan”, Kamus Pemikiran Modern New Fontana, 1999. 

Hagel, G. W. F. Phenomenology of Spirit, Trans. A.V. Miller. Oxford: Oxford 

University Press, 1997. 

Hannah, Arendt. The Origins of Totalitarianism. New York: HarperCollins, 1973. 

Hardiman, F. Budi. Filsafat Fragmentaris. Yogyakarta: Kanisius, 2007. 

———. Filsafat Modern: Dari Machiavelli Sampai Nietzsche. Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 2004. 

———. Melampaui Positivisme Dan Modernitas. Yogyakarta: Kanisius, 2003. 

———. Seni, Politik, Dan Masyarakat. Yogyakarta: Kanisius, 2010. 

Hariyadi, Mathias. Membina Hubungan Antar Pribadi. Yogyakarta: Kanisius, 1994. 

Harold H. Titus, Marilyn S. Smith, Richard T. Nolan. Persoalan-Persoalan Filsafat, 

Terj. M. Rasjidi. Jakarta: Bulan Bintang, 1984. 

Haryadi, Mathias. Intersubjektivitas Menurut Gabriel Marcel, Martin Buber Dan 

Jean Paul Sartre. Yogyakarta: Basis, 1990. 

Hashemi, Nader & Danny Postel. Sectarianization: Mapping the New Politics of the 

Middle East. Oxford: Oxford University Press, 21017. 



262 
 

 
 

Hashim Kamali, Mohammad. Freedom of Expression in Islam. Cambridge: Islamic 

Texs Society, 1997. 

Hazel, E. Barnes. An Existentialist Ethics. Chicago: University of Chicago Press, 

1978. 

Humm, Maggie. The Dictionary of Feminist Theory. Ohio, Columbus: Ohio State 

University Press, 1955. 

Husserl, Edmund. Ideas: General Introduction to Pure Phenomenology, Trans. W. R. 

Boyce Gibson. London: Allen & Unwin, 1931. 

Izutsu, Toshihiko. The Concept of Belief in Islamic Theology: A Semantic Analysis of 

Iman and Islam. Tokyo: Keio Institute of Cultural and Linguistic Studies, 1965. 

Joe, Mc Cown. Availability; Gabriel Marcel and The Phenomenology of Human 

Openess. Montana: Scholars Press, 1978. 

Keen, Sam. Gabriel Marcel. Richmond: John Knox Press, 1967. 

Kellenberger, James. The Philosophy of Gabriel Marcel. The Hague: Martinus 

Nijhoff, 1978. 

Kristiyanto, Eddy. Filsafat Eksistensialisme: Sebuah Pengantar. Yogyakarta: 

Kanisius, 2005. 

Kurniasih. Lacan Dan Cermin Hasrat Cala Ibi", Dalam Adlin, Alfathri, 

Menggeledah Hasrat : Sebuah Pendekatan Multi Perspektif. Yogyakarta: 

Jalasutra, 2006. 

Laoust, Henri. Essai Sur Les Doctrines Sociales et Politiques de Takiuddin Ahmad 

Ibn Taimiya. Paris: Librairie Oriteliste Paul Geuthner, 1939. 

Levinas, E. Totality and Infinity: An Essay on Exteriority. (Alphonso Lingis, Trans.). 



263 
 

 
 

Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969. 

Levinas, Emmanuel. Otherwise than Being or Beyond Essence. Springer Science & 

Business Media, 1981. 

Lisa, Lukman. Proses Pembentukan Subjek: Antropologi Jacques Lacan. 

Yogyakarta: Penerbit Kanisius., 2011. 

Magnis-suseno, Franz. Etika Abad Ke-20: Ekaiatensialisme. Yogyakarta: Kanisius, 

1992. 

Magnis, Frans. Etika Dasar, Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral. Yogyakarta: 

Kanisius, 1976. 

Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. 

New Jersey: Princeton University Press, 2005. 

Mahmud, Saba. Religious Difference in a Secular Age: A Minority Report. Princeton: 

Princeton University Press, 2016. 

Manek Amtema, Gabriel. Menjadi Manusia Eksistensial Dalam Kebinekaan 

Menurut Gabriel Marcel. Yogyakarta: Yayasan Pustaka Nusatama, 2005. 

Mangunhardjana, A. Isme-Isme Dalam Etika Dari A Sampai Z. Yogyakarta: 

Kanisius, 1997. 

Marcel, Gabriel. Awareness of Being: An Autobiography (1971). Translated by 

Katharine Farrer. Edited by Brendan Sweetman. Milwaukee: Marquette 

University Press, 2002. 

———. Being and Having. Terj. Khatarine Farree. London: Dacre Press, 1949. 

———. Creative Fidelity. Trans. Robert Rosthal. New York: Farrar, Straus & 

Giraux, 1964. 



264 
 

 
 

———. Creative Fidelity. Translated by Robert Rosthal. New York: Fordham 

University Perss, 1964. 

———. Du Refus a l’invocation. Paris: Gallimard, 1940. 

———. Etre et Avoir. Paris: Aubier, 1935. 

———. Gabriel Marcel’s Perspectives on The Broken World. Trans. Katharine Rose 

Hanley. Milwaukee: Marquette University Press, 1998. 

———. Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope. Harper & B. New 

York, 1962. 

———. Homo Viator: Prolegomenes a Une Metaphysique de l’esperance. Paris: 

Aubier, 1944. 

———. Le Monde Casse. Paris: Plon, 1933. 

———. Le Mystere de l’etre, Vol.I: Reflexion et Mystere. Paris: Aubier, 1951. 

———. Le Signe de La Croix. Paris: Plon, 1948. 

———. Les Coeurs Murs. Paris: Plon, 1932. 

———. Man Against Mass Society. Trans. G. S. Fraser. Chicago: Henry Regnery 

Company, 1952. 

———. Misteri Eksistensi-Menyelami Makna Keberadaan, Ter. Agung Pihantoro. 

Yogyakarta: Kreasi Wacana, n.d. 

———. Presence and Immortality. Pittsburgh: Duquesne University Press, 1967. 

———. The Mystery of Being, Vol. I: Reflection and Mystery. Translated by G. S. 

Fraser. Chicago: Henry Regnery, 1950. 

———. The Mystery of Being. 2 Vols. Trans. G. S. Fraser. Chicago: Henry Regnery, 

1951. 



265 
 

 
 

———. The Philosophy of Existentialisme. Trans. Manya Harari. New York: 

Citadel Press, 1961. 

———. Tragic Wisdom and Beyond. Trans. Stephen Jolin & Peter. Evanston: 

Northwestern University Press, 1973. 

Marechal, Brigitte. The Dynamics of Sunni-Shia Relationships: Doctrine, 

Transnationalism, Intellectuals and the Media. Edited by Sami Zemni. London: 

Hurst, 2014. 

McCann, Michael W. Rights at Work: Law and the Politics of Pay Equlity. Chicago: 

University of Chicago Press, Forthcoming, 1996. 

Mountz, Alison. “Yang Lian”. Konsep-Konsep Utama Dalam Geografi Politik, 

2009. 

Nasr, Seyyed Hossein. Knowledge and the Sacred. Albany, New York: State 

University of New York Press, 1989. 

Nazir, Moh. Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia, 1988. 

Nicolosi, Joseph. “The Removal of Homosexuality From The Psychiatric Manual.” 

Catholic Social Science Review VI (2001). 

Pepin, Jean-Claude. Gabriel Marcel et La Rencontre de l’autre. Paris: Editions du 

Cerf, 1991. 

Pipes, Daniel. Greater Syria: The History of an Ambition. New York: Oxford 

University Press, 1992. 

Poedjawijatna, I.R. Pembimbing Ke Arah Alam Filsafat. Jakarta: Rineka Cipta, 2002. 

Priyatna, Aquarini. Feminisme Sebagai Tubuh, Pemikiran, Dan Pengalaman", 

Dalam Adlin, Alfathri, Resistensi Gaya Hidup : Teori Dan Realitas. 



266 
 

 
 

Yogyakarta: Jalasutra, 2006. 

Puspitasari, D. “‘Konsep Relasi Dalam Filsafat Gabriel Marcel’ Vol. 20, No.2.” 

Jurnal Filsafat Universitas Gajah Mada, 2010. 

Qasim Zaman, Muhammad. The Ulama in Contemporary Islam. Princeton: Princeton 

University Press, 2002. 

Qutb, Sayyid. Fi Zilal Al-Qur’an, Jilid 4. Beirut: Dar al-Shuruq, 1992. 

Ricoeur, Paul. Gabriel Marcel et Karl Jaspres: Philosophie Du Mystere et 

Philosophie Du Paradoxe. Paris: Editions du Temps Present, 1948. 

Rieder, Jhon. Colonialism and the Emergence of Science Fiction. Wesleyan 

University Press, 2008. 

Robert D. Stolorow, George E. Atwood. Contexts of Being: The Intersubjective 

Fundations of Psychological Life. London: Routledge, 2002. 

Rodick, David W. Gabriel Marcel and American Philosophy: The Religious 

Dimension of Experience. New York: Lexington Books, 2017. 

Rohmaniyah, Inayah. Kontruksi Patriarki Dalam Tafsir Agama. Yogyakarta: 

Diandra Pustaka Indonesia, 2014. 

Rudolph, Peters. Jihad in Classical and Modern Islam. Princeton: Markus Wiener 

Publishing Inc, 1996. 

Saekan, Mukhamad. Metode Penelitian Kualitatif. Kudus: Nora Media Enterprise, 

2010. 

Sartre, Jean-Paul. Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. 

Trans. Hazel E. Barnes. New York: Philosophical Library, 1956. 

———. Cahiers Pour Une Morale. Paris: Gallimard, 1983. 



267 
 

 
 

———. Existentialism Is a Humanism, Trans. Philip Mairet. London: Methuen, 

1948. 

———. Existentialism Is a Humanism (Trans. Carol Macomber). New Haven: Yale 

University Press, 2007. 

———. L’Etre et Neant: Essaie d’ontologie Phenomenologique. Paris: Tel 

Gallimard, 1943. 

———. La Transcendance de l’ego: Esquisse d’une Descrription 

Phenomenologique. Édité Par :Sylvie Le Bon de Beauvoir. Paris: Librairie 

Philosophique J. Vrin, 1992. 

———. Les Most. Paris: Gallimard, 1964. 

———. No Exit, and Three Other Plays. New York: Vintage Books, 1956. 

Sasana, STSF Widya. , Mengabdi Tuhan Dan Mencintai Liyan. Malang, 2017. 

Scheff, Thomas J. Microsociology:Discourse, Emotion, and Social Structure. 

Chicago: University of Chicago Press, 1990. 

Schilpp, Paul A. & Hahn, Lewis Edwin (eds.). The Philosophy of Gabriel Marcel. La 

Salle: Open Court, 1984. 

Schutz, Alfred. The Phenomenology of the Social World. Evanston: Northwestern 

University Press, 1972. 

Semiun, Yustinus. Teori Kepribadian Dan Terapi Psikoanalitik Freud. Yogyakarta: 

Penerbit Kanisius., 2006. 

Seran, Alexander. Moral Politik Hukum. Jakarta: Obor, 1999. 

Shane, Scott. Objective Troy: A Terrorist, A President, and the Rise of the Drone. 

New York: Tim Duggan Books, 2015. 



268 
 

 
 

Shankle, Michael D. The Handbook of Lesbian, Gay, Bisexual, and Transgender 

Public Health: A Practitioner’s Guide To Service. Haworth Press, 2006. 

Sherman, A. Jackson. On the Boundaries of Theological Tolerance in Islam: Abu 

Hamid Al-Ghazali’s Faysal Al-Tafriqa. Karachi: Oxford University Press, 2002. 

Sherry, Patrick. Ekistence, Faith and Culture: The Philosophy of Gabriel Marcel. 

Oxford: Clarendon Press, 1984. 

Simone, Beauvior De. The Second Sex Dalam Buku A Passion for Wisdom. New 

Jersey: Upper Saddle River, 2004. 

Solomon, Robert C. From Rationalism to Existentialism: The Existentialists and 

Their Nineteenth-Century Backgrounds. New York: Rowman & Littlefield 

Publishers, 2001. 

Steven Curchill, Dr. Jack Reynolds. Jean-Paul Sartre: Key Concepts. Oxford: 

Routledge, n.d. 

Sugiyono. “Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R & D,” 2019. 

Sunardi, St. Pengantar Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, 2015. 

Suseno, Franz Magnis. 13 Tokoh Etika: Sejak Zaman Yunani Sampai Abad Ke-20. 

Yogyakarta: Kanisius, 1997. 

———. Filsafat Eksistensialisme. Jakarta: Kanisius, 1992. 

———. Menalar Tuhan. Yogyakarta: Kanisius, 2006. 

Sutrisno, Mudji. Filsafat Dan Spiritual: Menjadi Manusia Seutuhnya. Jakarta: 

Kanisius, 2005. 

Sweetman, Brendan. The Vision of Gabriel Marcel: Epistemology, Human Person, 

the Transcendent. New York: Rodopi, 2008. 



269 
 

 
 

Taymiyyah, Ibn. Iqtida’ Al-Sirat Al-Mustaqim. Riyadh: Dar ’Alam al-Kutub, 1999. 

———. Majmu’ Fatawa Shaykh Al-Islam Ahmad, Ed. ’Abd Al-Rahman Ibn 

Muhammad Ibn Qasim. Riyadh: Dar ’Alam al-Kutub, 1995. 

Thomas C, Anderson. Sartre’s Two Ethics: From Authenticity to Integral Humanity. 

Chicago: Open Court Pub Co, 1999. 

———. The Foundation and Structure of Sartrean Ethics. Lawrence: University 

Press of Kansas, 1993. 

Thomas, R. Flynn. Sartre: A Philosophical Biography. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2006. 

———. Sartre and Marxist Existentialism: The Test Case of Collective Praxis. 

Chicago: University of Chicago Press, 1984. 

Timani, Hussam S. Takfir and Kharijism in Early Islamic Thought: Their Relevance 

to Contemporary Muslim Extremism. Lanham: Lexington Books, 2017. 

Tjahjadi, Simon Petrus L. Filsafat Eksistensialisme Jean-Paul Sartre. Yogyakarta: 

Kanisius, 2011. 

———. Tuhan Para Filsuf Dan Ilmuwan: Dari Descartes Sampai Whitehead. 

Yogyakarta: Kanisius, 2007. 

Tong, Rosemarie Putnam. Feminist Thought. Yogyakarta: Jalasutra, 2010. 

Treanor, Brian. Aspects of Alterity: Levinas, Marcel, and the Contemporary Debate. 

New York: Fordham University Perss, 2006. 

Tri Marheni, Pudji Astuti. Konstruksi Gender. Semarang: UNNES Press, 2008. 

Valentine, Simon Ross. Force and Fnaticism: Wahhabism in Saudi Arabia and 

Beyond. London: Hurst, 2015. 



270 
 

 
 

Varillon, Francois. Gabriel Marcel: Philosophe de L’existence Incarnee. Paris: 

Aubier, 1971. 

Warnock, Mary. The Philosophy of Sartre. London: Hutchinson University Library, 

1965. 

Watt, W. Montgomery. The Formative Period of Islamic Thought. Edinburgh: 

Edinburgh University Press, 1973. 

Webber, Jonathan. The Existentialism of Jean-Paul Sartre. London: Routledge, 

2008. 

Wiktorowicz, Quintan. Radical Islam Rising: Muslim Extremism in the West. 

Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, 2005. 

Yohanes, Stefanus. “‘Kesetiaan Sebagai Jawaban Terhadap Krisis Modernitas: 

Telaah Atas Pemikiran Gabriel Marcel.’” Jurnal Filsafat Agama 12, No.2 

(2020). 

Zahavi, Dan. Self and Other: Exploring Subjectivity, Empathy, and Shame. Oxford: 

Oxford University Press, 2015. 

  


	KRITIK GABRIEL MARCEL TERHADAP JEAN-PAUL SARTRE MENGENAI KONSEP LIYAN
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	HALAMAN JUDUL i
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR ii
	PERNYATAAN KEASLIAN iii
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI iv
	NOTA DINAS PEMBIMBING v
	MOTTO vi
	ABSTRAK vii
	ABSTRACT viii
	KATA PENGANTAR ix
	DAFTAR ISI xii
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



