KRITIK GABRIEL MARCEL TERHADAP JEAN-PAUL SARTRE

MENGENAI KONSEP LIYAN

TESIS

Oleh:

M Zaki Murtado

NIM : 22205012008

Diajukan Kepada Progam Magister (S2) Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta Untuk Memenuhi Syarat Guna Memperoleh Gelar
Magister Agama (M.Ag).

YOGYAKARTA

2025



[E?i}ﬂ KEMENTERIAN AGAMA

N
@% UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
o\{o FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
I JI. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-2272/Un.02/DU/PP.00.9/12/2025

Tugas Akhir dengan judul :KRITIK GABRIEL MARCEL TERHADAP JEAN-PAUL SARTRE MENGENAI
KONSEP LIYAN

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : M ZAKI MURTADO, S.Ag.
Nomor Induk Mahasiswa 122205012008

Telah diujikan pada : Rabu, 17 Desember 2025
Nilai ujian Tugas Akhir T A-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum.
SIGNED

Valid ID: 69450738¢7310

!B Penguji 11

Dr. H Muhammad Taufik, S.Ag., M.A
SIGNED

Dr. H. Fahruddin Faiz, S.Ag., M.Ag.
SIGNED

S
[EREAT
Valid 1D: 6948c05f0e5ce

Yogyakarta, 17 Desember 2025
UIN Sunan Kalijaga
Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum.
SIGNED

71 23/12/2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : M Zaki Murtado

NIM : 22205012008

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang - Magister (82)

Program Studi : Agidah dan Filsafat [slam

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya saya sendiri,

kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya. Jika di kemudian hari terbukti bahwa tesis

ini bukan karya saya sendiri, maka saya siap ditindak sesuai dengan hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 27 November 2025

Saya yang thenyatak:

(M Zaki Murtadg¢). S.Ag)
NIM. 2220501 2008




PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : M Zaki Murtado

NIM : 22205012008

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang : Magister (S2)

Program Studi : Agidah dan Filsafat Islam

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan benar-benar bebas dari plagiasi. Jika di
kemudian hari terbukti bahwa terdapat plagiasi di dalam naskah tesis ini, maka saya siap ditindak

sesuai dengan hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 27 November 2025

(M Zaki Murtadb, S.Ag)
NIM. 22205012008




NOTA DINAS PEMBIMBING

Kepada Yth.,

Ketua Program Studi Magister (S2)
Aqidah dan Filsafat Islam

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Assalamu’alaikum wr. Wb.

Disampaikan dengan honnat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap
penulisan tesis yang berjudul:
KRITIK GABRIEL MARCEL (1889-1973) TERHADAP JEAN-PAUL SARTRE (1905-
1980) MENGENAI KONSEP LIYAN

Yang ditulis oleh

Nama : M Zaki Murtado

NIM : 22205012008

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang : Magister (S2)

Program Studi : Aqidah dan Filsafat Islam
Konsentrasi : Filsafat Islam

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Program Studi Magister (S2)
Agidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga untuk
diujikan dalam rangka memperoleh gelar Magister Agama.

Wassalamu’alaikum wr. Wb.
Yogyakarta, 26 November 2025
Pembyj

(Br- Novian Widiadharma. S.Fil.. M.Hum)

NIP. 197411142008011




MOTTO

“Dalam wajah Liyan, ego menjumpai ajalnya atau etikanya”

Vi



ABSTRAK

Penelitian ini menganalisis secara kritis dan mendalam mengenai kebuntuan
ontologis yang ditimbulkan oleh konsepsi Liyan (The Other) dalam filsafat
eksistensialisme Jean-Paul Sartre. Dalam karya pentingnya, L 'Etre et le Neant/ Being
and Nothingness, Sartre merumuskan liyan sebagai sumber alienasi dan ancaman
fundamental terhadap kebebasan subjek. Pandangan radikal-individualistik Sartre
memandang relasi intersubjek sebagai tempat konflik abadi, di mana Tatapan (le
regard) liyan berperan sebagai kekuatan yang mereduksi subjek menjadi objek,
merenggut kemungkinannya, dan memfosilkan kebebasannya, sebuah kondisi di
mana dalam semboyan Sartre, “Neraka adalah orang lain”, (L ‘enfer, ¢ est les Autres).
Analisis ini berpendapat bahwa rumusan ini tak sekadar gagal menangkap dimensi
kekayaan pengalaman manusia, namun juga menciptakan sebuah jalan buntu etis
yang ditandai olen kecemasan, objektifikasi, dan ketidakmungkinan perjumpaan
otentik.

Metode yang diditerapkan adalah kritik imanen dan analisis fenomenologis-
eksistensial, dengan memposisikan pemikiran Gabriel Marcel sebagai antitesis dan
alternatif yang mengatasi defisit ontologis Sartre. Penelitian ini secara khusus
menelurusi bagaimana konsep-konsep Marcel tentang Partisipasi, Misteri, Ontologi
Konkret bergerak sebagai instrumen Kritik tarhadap relasional konflik Sartre.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa kritik Marcel berpusat pada penolakan
kerasnya atas reduksi liyan menjadi masalah (probleme) yang dapat dianalisis dan
diselesaikan secara instrumen. Marcel memandang reduksi ini sebagai akar
kebuntuan Sartre. Namun sebaliknya, Marcel mengembalikan liyan pada dimensi
misteri (mystere) yang hanya dapat didekati melalui cinta dan kesetian (fidelite).
Melalui konsep Engkau (Thou), Marcel membongkar asumsi Sartre bahw
akebebasan subjek harus dipertahankan melawan liyan. Menurut Marcel, liyan yang
dilihat sebagai Engkau merupakan konfirmasi eksistensi dan syarat mutlak bagi
otentitas subjek. Kebuntuan Sartre, yang hanya sanggup memandang liyan sebagai
“Neraka”, secara fundamental dapat ditangani oleh Ontologi Harapan Marcel, yang
menawarkan dimensi ketersediaan (disponibilite) sebagai fondasi bagi relasi yang
membebaskan, bukan yang membelenggu.

Keputusan penelitian ini adalah bahwa filsafat Gabriel Marcel berhasil mengajukan
jalan keluar yang kredibel dan humanis dari paralisis etis dan alienasi total yang
diwariskan oleh konsep liyan Sartre. Dengan mengalihkan fokus dari ontologi
kepemilikan dan konflik ke ontologi persekutuan dan anugerah, kritik Marcel sekadar
membatalkan pesimisme Sartre melainkan juga membuka potensi bagi
intersubjektivitas yang otentik dan memuliakan.

Kata Kunci: Kritik, Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre, Liyan

vii



ABSTRACT

This study critically and in-depth analyzes the ontological impasse created by the
concept of the Other in Jean-Paul Sartre's existentialist philosophy. In his seminal
work, L'Etre et le Neant/Being and Nothingness, Sartre defines the other as a source
of alienation and a fundamental threat to the subject's freedom. Sartre's radical-
individualist perspective views intersubjective relationships as a site of perpetual
conflict, where the gaze (le hal) on the other acts as a force that reduces the subject to
an object, robs them of their possibilities, and fossilizes their freedom-a condition
embodied in Sartre's motto, "Hell is others" (L'enfer, c'est les Autres). This analysis
argues that this formulation not only fails to capture the rich dimensions of human
experience but also creates a dead end marked by anxiety, objectification, and the
impossibility of authentic encounter.

This methods employed are immanent critique and phenomenological-existential
analysis, positioning Gabriel Marcel’s thought as an antithesis and alternative that
overcomes Sartre’s ontological deficit. This research specifically explores how
Marcel’s concepts of Participation, Mystery, and Concrete Ontology move as
instruments of criticism against Sartre’s relational conflict.

The result of this study indicate that Marcel’s critique centers on his vehement
rejection of the reduction of the other to a problem that can be analyzed and resolved
instrumentally. Marcel views this reduction as the root of Sartre’s impasse. Instead,
Marcel returns the other to the dimensin of mystery (mystere) that can only be
approached through love and fidelity (fidelite). Through the concept of Thou, Marcel
dismantles Sartre’s assumption that the subject’s freedom must be defended against
the other. According to Marcel, the other, seen as Thou, is the confirmation of the
subject’s existence and the absolute condition for authenticity. Sartre’s impasse,
which can only view the other as “Hell”, can be fundamentally addressed by
Marcel’s Ontology of Hope, which offers the dimension of availability (disponibilite)
as the foundation for a liberating, rather than a confining, relationship.

The conclusion of this study is that Gabriel Marcel’s philosophy successfully
proposes a credible and humanistic way out of the ethical paralysis and total
alienation inherited by Sartre’s concept of the other. By shifting the focus from an
ontology of possession and conflict to an ontology of communion and grace,
Marcel’s critique not only invalidates Sartre’s pessimism but also opens up the
potential for authentic and ennobling intersubjectivity.

Keyword: Critique, Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre, Other

viii



KATA PENGANTAR

Puji syukur kehadirat kehadiran yang melampau segala batas, sumber dari segala
Ada dan Makna, yang telah menaungi perjalanan pencarian dan perenungan filosofis
ini, sehingga tesis ini dapat dituntaskan. Salawat dan salam yang penuh keagungan
senantiasa terlimpah kepada Sang Pemimpin Cahaya yang terang serta menerangi:
rahmat bagi jagat raya. Sosok perwujudan paripurna dari intersubjektivitas yang
otentik, sebuah teladan mengenai bagaimana cinta dan persekutuan harus
menggantikan konflik dan keakuan.

Penulisan ini adalah sebuah undangan untuk menyusuri palung pemikiran
eksistensialisme Prancis, sebuah arena pertempuran gagasan di mana pertanyaan
tentang kehadiran dan ketiadaan menjadi taruhan tertinggi. Tesis ini berlayar menuju
jantung dialektika yang abadi: bagaimana diri menjumpai maknanya di hadapan
Liyan (The Other).

Di satu sisi, kita disergap oleh semesta Jean-Paul Sartre, sebuah medan ontologis
yang dingin, di mana kebebasan adalah kutukan dan Liyan datang sebagai penjara.
Dalam kredonya yang masyhur, “Neraka adalah orang lain”. Namun, di tengah
ketiadaan dan keterasingan Sartre, muncullah suara Gabriel Marcel, sosok penolak
pesimisme yang menyodorkan ontologis harapan. Tesis ini berfokus pada kritik
Marcel yang tajam dan menghunjam, yang melihat kebuntuan Sartre sebagai
kegagalan untuk membedakan antara masalah yang dapat diselesaikan dan misteri

yang hanya bisa dihayati.



Perjalanan penulisan ini tak akan terwujud tanpa adanya uluran tangan dari pihak-
pihat yang terlibat dalam penyelesaian tulisan ini. Dengan ini, penulis menghaturkan
terima kasih yang tak terhingga kepada:

1. Yang terhormat, Prof. Noorhaidi Hassan, S.Ag, M.A, Phil., Ph.D., selaku
Rektor UIN Sunan Kalijaga beserta seluruh jajaran.

2. Dr. Robby Habiba Abror, S.Ag, M.Hum selaku Dekan Fakultas Ushuluddin
dan Pemikiran Islam beserta jajaran.

3. Dr. Muhammad Fatkhan, M.Hum selaku Ketua Program Studi Agidah dan
Filsafat Islam (S2) beserta jajaran.

4. Dr. H. ZUHRI, S.Ag. M.Ag selaku Dosen Penasihat Akademik.

5. Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum selaku dosen pembimbing yang
telah memberikan dukungan dan masukan dari awal sampai proses akhir
penelitian ini.

6. Segenap Bapak dan Ibu Dosen dan Staff Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran
Islam yang ikut serta membantu perkembangan penulis baik dari segi
pemikiran maupun administratif.

7. Terutama, Papi dan Mami tercinta, Syaikhudin Afifi dan Listriarti yang
senantiasa sabar mendidik, medoakan, dan memfasilitasi penulis baik moral
maupun materi, dan juga yang adalah perwujudan Engkau dalam kehidupan
penulis, sumber kesetiaan dan harapan yang tak terukur. Semoga selalu
diberikan kesehatan dan kebahagiaan, | Love You.

8. Kepada Sahlan ‘Ainul Yakin dan M. Yasin Misbahul Firdaus manusia

kesayangan kaka.



9. Kepada sahabat intelektual warung kopi, Syaifullah Aji Trianto dan Jonny
Kharo yang di sisi lain sebagai musuh langganan dalam diskusi, namun itu
yang membuat terbentuknya penulisan ini usai.

10. Kepada Lalu Rifki Rahman dan Bakhtiar Safari yang selalu sudi untuk
membantu urusan adminitrasi dan pereditan.

Semoga karya ini bukan sekedar tesis, melainkan sebuah monumen pemikiran

yang menginspirasikan pembaca untuk menjangkau hakikat perjumpaan otentik

dan mengingkari pesimisme keberadaan. Segala kekurangan adalah cerminan

keterbatasan, dan kritik konstruktif adalah anugerah yang selalu kami nantikan.

Yogyakarta, 25 November 2025

Penulis,

M Zaki Murtado

Xi



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..o i
PENGESAHAN TUGAS AKHIR ......ooi e i
PERNYATAAN KEASLIAN ...t ii
PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ... v
NOTA DINAS PEMBIMBING........cooiiiiiie e v
MOTTO e Vi
ABSTRAK ..o vii
ABSTRACT L. Viil
KATA PENGANTAR ..o IX
DAFTAR IS et Xii
BAB | ettt 1
PENDAHULUAN . ...ttt ettt ne e e nee e 1
A, Latar BlaKang .......ccoooviiiiiiiiiis e 1
B. RUMUSAN MASalAN ........ooiiiiiiiiie 11
C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ...........ccccooeiiiiiiiiiiiec e, 11
D.  KaJian PUSTAKE. .......ccuiiiiiiiiiiieiiece et 12
E. Ye@ngkd Tegri S 8. NE..... AN ... 8. 0. . 0 A &..70. LA ........... 16
F.  Metode Penelitian..........coooiiiiieiiiiii et 21
G. Sistematika PEMDaNaSaN .............ccoiiiiiiiiiiii e 24
BAB et 26
GAGASAN MENGENAI KONSEP LIYAN ... 26
A. Mula-Mula Usul Liyan “The Other”.........cccccoiiiiiiiiiieseseeeeee 27
1. Liyan dalam Representasi BUdaya ...........cccooiririiniinninnenie e 30

xii



2. Liyan di Ambang 1de0logi .......ccueieiiiieiiieiesiseee e 37

3. Liyan Dalam PSIKOIOGI .........ccoiiiiiiiiiieiesee e 40
4. Liyan: SEKS Dan GeNUEN ........ccocoiiiiiiieiieiieieie e 43
B. Liyan dalam Konteks TaKFiri ..o 49
1. Geneologi Historis dan Ideologi Konsep Takfiri .........cccccovvvvieiiiiiciiennnnn, 52
2. Liyan: Cerminan EKksistensial 1dentitas............ccccovveveiieiieie i, 64

3. Analisis Konsep Takfiri: Dari Vonis Teologis Hingga Kekerasan Epistemis
67

4. Analisis Metamorfosis Idelogis: Dari Pluralitas Liyan Menuju Patologi
TAKEIE bbb 70

LTI 0101 LU Y TR 73

C. Konsep “L’enfer, C’set Les Autres” Neraka adalah Liyan ‘Orang Asing’
dalam Pandangan Jean-Paul Sartre (1905-1980).........ccccciveeiieiiieiieiiecieieese s 76

1. Ontologi Ekistensial Sartre: Sebuah Kerangka Membentuk Asas

KEDEIAUAAN ...t 79
2. Liyan sebagai Ancaman OntolOgiS.........coeriiiiiiiiieiieie e 82
3. Ambiguitas dan Konflik dalam Relasi dengan Liyan...............cc.ccoovvirinnnnn. 84
4. Liyan dan Bad Faith “Penolakan terhadap Diri” ...........cccoceviiiiiiinninninnnnn 87
5.  “L’enfer, C’set Les Autres” Neraka adalah Liyan ‘Orang Asing’.............. 88
BAB_ID.R..0.5. N0 ./ L. NE... . AN..mA B 0 B Sl Q.77 4 ........... 101

DARI KEHIDUPAN KE PEMIKIRAN: LATAR BELAKANG GABRIEL
MARCEL DAN KONSEP LIYAN DALAM FILSAFAT EKSISTENSIALNYA

.................................................................................................................................. 101
A. Latar Belakang Kehidupan Gabriel Marcel ............ccocoeiniiiiiiiicee, 102
B. Karier dan Latar Belakang Intelektual Gabriel Marcel..............cccovevvinennn, 107

1. Latar Belakang Intelektual dan Karier .........ccccoocvvvevivereiieeseese e 108

xiii



2.

3.

Akhir Hayat Gabriel Marcel: Persepektif Historis dan Filsafat Kehidupan
114

Karya-Karya Penting Gabriel Marcel...........ccccocooveiiiiiiiciicc e, 116

C. Orientasi Filsafat Gabriel Marcel: Eksistensialisme yang Relasional dan

TEANSENUEN ..ottt b bbbt 121
1. Problem vs Mystere: Problem dan MiSteri............cccooveviiieiecin e 122
2. Etre et Avior: Menjadi dan MemiliKi .........c.ccoooiiiiiiiiniiiceee, 127
3. Intersubjektivitas et “I-Thou”: Intersubjektivitas dan Relasi “Aku-Kamu”

no

3.

4.

131

(Fidelite et Esperence) Fidelity end Hope: Kesetiaan dan Harapan.......... 136
Presence (KeNAdIran) ........cccvoouiiieiieieiie et 141
Etika dan Ontologi Eksistensial Gabriel Marcel...............ccccccoveveiiciviienen, 144
Kematian dan Keabadian.............cccoeiiiiiiiiiiiiiiee 146
Kehendak dan Kebebasan ... 149
Kritik atas Dehumanisasi MOGEIN ............cccooviiiiiiiieiei e, 152
Peran Seni dan MUSIK ..........coieiiiiiiiiieeeee s 154

E. Konsep Liyan dalam Pandangan Gabriel Marcel: Dari Misteri Keberadaan

Menuju Relasi dengan Yang Lain. ... 157
1. Liyan Sebagai Subjek, Bukan OBjek...........ccccoiviiiiiiiiiiiee 158
2. Kehadiran dan MiSteri LIYan........cccccieiineiiiiiniiieie s, 162
3. Relasi Dialogis dan KeSetiaan ..........cccceveieiiiiininiieieee s, 165
4. Liyan dan Kebebasan ... 169

F. Instrumen dalam Penelitian Gabriel Marcel Tentang Konsep Liyan............ 173
1. Eksistensi Terinkarnasi (Incarnate Existence/Etre Incarne)............cc........ 174
2. Tatapan Komuni (Communion/PreSence) ........coceuuereerereesieenieseesesnuenns 178
3. Partisipasi Relasional (Relational Participation)...........ccccoeevevviieieenenn 180

Xiv



4. Relasi dan Kebebasan dalam Komitmen (Freedom in Commitment/Creative
T[] 11 OSSPSR 182

MENGENAI KONSEP LIYAN ..ottt 186
A. Paralelitas Konsep Liyan: Antara Takfiri dan Jean-Paul Sartre.................... 188
1. Liyan dalam Konteks Takfiri: Objektifikasi Teologis-Politik................... 188

2. Liyan dalam Konsep Jean-Paul Sartre: Objektifikasi Fenomenologis-
EKSISTENSIAL ... .eevveieieiece et nre s 191

B. Titik Tolak yang Cacat: Kesadaran Abstrak vs Eksistensi Terinkarnasi ...... 194
1. Posisi Jean-Paul Sartre: Primasi Kesadaran Absolut dan Soliter.............. 195

2. Kritik Gabriel Marcel: Kesalahan Abstraksi dan Primasi Eksistensi

LI LT T ] USRS 202
C. Generalisasi Patologi: Tatapan Objektifikasi vs Tatapan Komuni ............... 213
1. Posisi Jean-Paul Sartre: Le Regard sebagai Struktur Konflik Universal .. 213

2. Kiritik Gabriel Marcel: Penolakan Universal dan Afirmasi Tatapan Komuni
221

D. Negasi Intersubjektivitas: “Neraka” vs “Anugerah”™............cccccovvieiiieeniinnnns 228
1. Posisi Jean-Paul Sartre: Liyan sebagai Ancaman bagi Kebebasanku ....... 228

2. Kiritik Gabriel Marcel: L esprit d’abstraction dan Krisis Relasional dalam

EKSISTENSIAIISINE SAMIE .ottt eeeeeens 233
E. Reduksi Kebebasan: Kebebasan Absolut vs Kebebasan Kreatif .................. 241
1. Posisi Jean-Paul Sartre: Kebebasan Absolut sebagai Beban dan Teror .... 241

2. Kritik Gabriel Marcel: Realisasi kebebasan dalam Komitmen................. 246

Xv



PENUTUP ..ot 255
AL KESIMPUIAN . 255
Bl SAMAN....ccii 256

DAFTAR PUSTAKA ettt 258

RIWAYAT PENULIS ... 271

XVi



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Dalam kancah pemikiran Islam kontemporer, konsep Liyan (The Other)
melampaui batas-batas geopolitik dan dikotomi Barat-Timur, mengonversi menjadi
sebuah cermin internal yang menguji fondasi etika Ummah. Pemahasan ini bukan
semata tafsir doktrinal, namun sebuah analisis krusial atas patologi sosial-religius
yang kian membelah kohensi umat: liyanisasi intra-agama. Rangkaian ini merupakan
manifestasi dari epistemologi heroik yang berbekal klaim otentitas dan normativitas,
secara sistematis mengontruksi kelompok minoritas seperti Syiah, Ahmadiyah, atau
kelompok tarekat tertentu ke dalam lembah subordinasi dan defisiensi teologis,
dianggap kurang otentik.! Wacana heroik ini kerapkali didukung oleh fatwa, lembaga
keagamaan formal, atau bahkan kebijakan negara, menarik garis damarkasi yang
tegas, membingkai liyan internal ini bukan sekadar berbeda, namun sebagai ancaman
terhadap kesatuan Ummah. Proses ini memciptakan kondisi subordinasi yang nyata,
di mana liyan internal mengalamai diskriminasi, isolasi sosial, bahkan kekerasan,
walaupun mereka berpayung di bawah syahadat yang sama.

Implikasi dari liyanisasi intra-agama ini jauh lebih mendalam dan tajam dari
pada sekadar konflik doktrinal. Secara sosioreligius, ia menggambarkan krisis etika
perjumpaan dalam internal Islam, mengkhianati printah 7a 'aruf dan Rahmah yang

semestinya menjunjung tinggi martabat setiap individu (liyan) meskipun berbeda

! Farid Esack, Qur’an, Liberation and Pluralism (London: Oneworld Publications, 1997),
75-80.



pandangan. Kecenderungan untuk memonopoli kebenaran keagamaan dan
menihilkan legitimasi (negating the legitimacy) kelompok lain adalah bentuk nyata
dari totalitarianisme ideologis yang menafikan pluralitas teologis.? Dengan demikian,
pembahasan konsep liyan menjadi krusial sebagai alat analisis kritis untuk
membongkar fondasi ontologis dan epistemologis dari supresi teologis, mendorong
umat Muslim untuk kembali kepada etika fundamental Islam yang universal dan
inklusif, di mana liyan sekalipun berbeda mazhab, tetap diakui sebagai subjek yang
berhak atas keadilan dan pengakuan (recognition).

Pertautan antara takfiri dan konsep Liyan (the Other) merupakan sebuah
manifestasi radikal dari kekerasan epistemik, di mana diskursus teologis digunakan
sebagai instrumen untuk memvalidasi negasi ontologis terhadap sesama manusia.
Dalam lanskap filsafat eksistensial, Liyan hadir sebagai entitas yang mengusik
kedaulatan subjek, namun dalam mekanisme takfiri, kegelisahan atas kehadiran
"yang berbeda” ini diselesaikan melalui simplifikasi maut: mengubah wajah Liyan
yang multidimensional menjadi kategori statis yang terjungkir ke dalam ruang non-
eksistensi. Takfiri bekerja dengan cara merebut otoritas transenden untuk memutus
hak hidup Liyan secara metafisis, sebuah tindakan yang olen Emmanuel Levinas
dipandang sebagai pengabaian terhadap etika dasar karena sang subjek telah
membunuh "wajah" kemanusiaan demi menjaga kemurnian imajiner kelompoknya.®
Secara tajam, takfiri adalah puncak patologis dari pelianan; ia bukan sekadar
pemisahan sosiologis, melainkan sebuah tembang kegelapan yang mereduksi
kebenaran universal menjadi monolog kekuasaan yang absolut, di mana Liyan tidak
lagi dianggap sebagai mitra dialektika menuju Tuhan, melainkan objek yang harus

dikucilkan dari lingkaran rahmat. Dengan demikian, takfiri adalah bentuk

2 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject (New
Jersey: Princeton University Press, 2005), 22.

3 E Levinas, Totality and Infinity: An Essay on Exteriority. (Alphonso Lingis, Trans.)
(Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969), 197-201.



kesombongan kognitif yang dibungkus jubah sakral*, sebuah upaya memenjarakan
cahaya kebenaran dalam lentera kefanaan sembari mengutuk seluruh semesta di

luarnya sebagai kegelapan yang terkutuk.

Menjadi manusia bebas adalah ketika memposisikan dirinya sebagai subjek.
Dengan menempatkan diri sebagai subjek maka di luar dari diri dianggap sebagai
objek. Semua yang dianggap objek oleh kebanyakan aliran eksistensialisme adalah
sesuatu yang asing yang disebut sebagai “liyan”. Liyan atau the other dalam
fenomenologi difungsikan untuk mengidentifikasi dan membedakan diri dengan
yang lain guna menguatkan keberadaanya. Dengan begitu, liyan berbeda dan
berlawanan dengan diri, namun dengan terpisahnya dari diri, liyan merupakan
realitas yang ada bagi diri untuk mengukuhkan eksistensinya.

Studi ini berawal dari pengakuan terhadap kedudukan sentral isu Liyan (The
Other) dalam filsafat eksistensialisme pasca-Hegel, yang merupakan salah satu
peredaraan pemikiran paling berpengaruh di abad ke-20. Liyan bukan semata
masalah sosiologis atau psikologis mengenai hubungan antaridividu, namun sebuah
kategori ontologis yang mendefinisikan struktur fundamental kesadaran subjek.
Pemikiran pasca-Hegel secara definitif telahn menjauhkan gagasan subjek
transendental yang otonom dan terisolasi, menujukan fokus pada subjek yang
terkonstitusi hanya dalam jalinan intersubjektivitas.® Dengan demikian, cara subjek
berhadapan dengan Liyan menjadi penentu utama bagi pemahaman mengenai

kebebasan, otentitas, dan yang terpenting kemungkinan etika.

4 K. Abou EI Fadl, And God Knows the Soldiers: The Authoritative and Authoritarian in
Islamic Discourses (Lanham: University Press of America, 2001), 25-30.

> F. Budi Hardiman, Filsafat Modern: Dari Machiavelli Sampai Nietzsche (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 2004), 227-33.



Argumentasi dimulai dengan tesis fundamental eksistensialisme: “existence
precedes essence”’, eksistensi mendahului esensi”. Klaim ini menetapkan bahwa
manusia dilahirkan tanpa sifat atau tujuan yang telah ditentukan (esensi), sehingga ia
harus menciptakan makna dirinya melalui pilihan dan tindakan (eksistensi).
Konsekuensi logis dari premis ini ialah kebebasan radikal subjek; individu
merupakan proyek yang sepenuhnya bertanggung jawab atas keberadaannya sendiri.®
Tapi, kebebasan absolut ini, yang merupakan fondasi ontologi eksistensialis, secara
tiba-tiba berhadapan dengan realitas Liyan (The Other). Liyan berperan ganda
sebagai cermin, ruang subjek melihat dan memahami dirinya yang terobjektifikasi,
dan bebas penghalang atas kebebasan yang dianggap mutlak.

Dari perjumpaan krusial ini datang masalah filosofis yang paling mendasar
dalam tradisi ini: Bagaimana cara mempertahankan kebebasan subjek di hadapan
kehadiran subjek lain yang juga bebas secara absolut? Secara ontologis, apabila
Subjek (A) adalah kebebasan murni, dan Liyan (B) juga merupakan kebebasan
murni, maka perjumpaan mereka secara inheren menciptakan kondisi ketidakpastian
dan ancaman. Kebebasan Liyan berpeluang mencerabut kebebasan subjek, dan
sebaliknya. Pertanyaan ini bukan sekedar teka-teki sosiologis, namun sebuah dilema
ontologis, dan etis yang menentukan apakah koeksistensi otentik itu mungkin atau
mustahil.’”

Jean-Paul Sartre, dalam karyanya, L Etre et le Neant/Being and Nothingness

(Ada dan Ketiadaan), menyajikan ontologi Liyan yang terperangkap dalam

® Richard T. Nolan Harold H. Titus, Marilyn S. Smith, Persoalan-Persoalan Filsafat, Terj.
M. Rasjidi (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 385-86.

" Simon Petrus L. Tjahjadi, Filsafat Eksistensialisme Jean-Paul Sartre (Yogyakarta:
Kanisius, 2011), 123-39.



pesimisme struktural. Argumentasi Sartre bermula dengan definisi ontologis subjek,
yang disebut ‘ketiadaan’ (pour-soi), atau kesadaran. Pour-soi adalah eksistensi yang
dicirikan oleh kebebasan radikal dan senantiasa memproyeksikan dirinya menuju
masa depan (proyeksi). Subjek merupakan apa yang belum ia capai; ia adalah
kekurangan yang berusaha menjadi esensinya sendiri. Karena subjek adalah pour-soi,
ia merupakan ketiadaan esensi, dan oleh sebab itu, ia secara fundamental tak dapat
dibatasi oleh definisi dari dalam dirinya.® Kebebasan ini merupakan momentum
dinamis yang tak tergaris dan tak terhalang.

Masalah datang saat subjek yang bebas ini berhadapan dengan Liyan. Liyan
bukan hanya kehadiran fisik, namun sebagai kesadaran lain (pour- soi lain) yang
juga mengklaim totalitas. Sartre memandang bahwa Liyan datang sebagai ancaman
yang secara struktur mengakhiri momentum kebebasan subjek.® Munculnya Liyan
mencabut subjek dari statusnya sebagai refrensi primer tunggal di dunia. Dengan
ucapan lain, Liyan hadir sebagai pembegal yang menantang klaim subjek atas
otonimi absolut.

Relasi intersubjektif, secara ontologis didefinisikan sebagai konflik yang tak
terhindarkan. Mengapa? Sebab kedua subjek (A dan B) mesing-masing
mengupayakan untuk mempertahankan status mereka sebagai pour-soi (subjek
bebas) dan mengingkari untuk menjadi en-soi (objek) bagi yang lain. Mekanisme
Konflik: konflik diciptakan melalu objektifikasi.'® Ketika subjek (A) merasakan

tatapan (le regard) Liyan (B), Subjek (A) secara paksa digeser dari kebebasan yang

8 Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans.
Hazel E. Barnes (New York: Philosophical Library, 1956), 439-44.

® Sartre, 349-50.

10 Robert C. Solomon, From Rationalism to Existentialism: The Existentialists and Their
Nineteenth-Century Backgrounds (New York: Rowman & Littlefield Publishers, 2001), 246-53.



tak terdefinisi menjadi objek yang beku dan terbatas di dunua (B) Liyan. Pertarungan
Dominasi: Inilah yang membuahkan pertarungan abadi untuk menegaskan dominasi.
Subjek (A) akan berupaya menjadikan (B) Liyan budak (objek), sementara (B) Liyan
akan membalas dengan tatapannya sendiri untuh mengubah (A) subjek menjadi
(objek) budak. Bagi Sartre relasi ini tidak akan pernah mencapai mutualitas karena
setiap pengakuan timbal balik akan segera ambruk menjadi usaha dominasi atau
pelarian.

Obijektifikasi yang disebabkan oleh le regard ini merupakan pencabutan
kebebasan yang paling radikal dalam filsafat Sartre. Kebebasan subjek adalah
hakikat subjek; ketika esensi dikenakan padanya oleh liyan, subjek mengalami
perasingan dari diri aslinya sebagai ketiadaan yang bebas. Dalam peristiwa
objektifikasi, subjek tak lagi menjadi penentu maknanya sendiri; ia telah menjadi
objek di gengaman kebebasan liyan.** Inilah sebabnya mengapa relasi intersubjektif
terus-menerus menjadi konflik: subjek harus tetap berupaya kembali menegaskan
kebebasannya dengan mencoba menggeser liyan menjadi objek (membalas objek),
tetapi usaha ini hanya menghasilkan lingkaran setan konflik yang tak berkesudahan.

Secara kolektif, tatapan liyan memposisikan subjek dalam kondisi alienasi
(keterasingan) dan perbudakan eksistensial. Alienasi terlaksana sebab subjek dipaksa
untuk hidup berlandaskan esensi yang diberikan liyan, bukan berfondasi pada
kebebasan asalnya. Perbudakan eksistensial terjadi karena kebebasan subjek
dikendalikan dan dibatasi oleh kebebasan liyan. Penjelasan mekanisme ini secara

menyeluruh membenarkan klaim sinis Sartre bahwa “L’enfer, c’est les Autres”,

11 R. Flynn Thomas, Sartre and Marxist Existentialism: The Test Case of Collective Praxis
(Chicago: University of Chicago Press, 1984), 40-42.



(Neraka adalah Orang Lain*2. klaim ini tidak mengacu pada penderitaan sosial atau
fisik, melainkan tentang fakta ontologis bahwa kedatangan liyan secara struktural
meniadakan kemungkinan koeksitensi subjek yang bebas dan ontentik.

Ontologi liyan Sartre yang mendefinisikan relasi intersubjektif sebagai
pertempuran ontilogis secara inheren mengakibatkan krisis mendalam dalam ranah
etika. Dalam gagasan Sartre, etika membutuhkan fondasi di mana ke dua kebebasan
dapat saling mengakui dan berkoeksistensi tanpa ancaman. Namun, karena
keberadaan liyan secara struktur berarti objektifikasi dan pencabutan kebebasan
subjek, maka landasan bagi etika berbasis pengakuan timbal balik, solidaritas, atau
cinta alturistik secara fundamental menjadi mustahi dan tidak koheren.'® Setiap usaha
untuk menjalin hubungan otentik akan berujung pada kegagalan atau manifestasi
mauvaide foi (itikad buruk), di mana subjek berupaya meperlakukan liyan sebagai
objek atau lari dari tanggung jawab atas kebebasannya sendiri. Corak Sartrean ini
meninggalkan kekosongan etis yang memicu pencarian alternatif filosofis yang
sanggup mendamaikan kebebasan subjek dengan kebutuhan akan relasi otentik.

Kebutuhan akan solusi filosofis atas kebuntuan etis Sartrean inilah yang
membuka peluang bagi Gabriel Marcel untuk menguraikan antitesis radikal.
Argumentasi berangkat dari pengakuan Sartre di mana ontologi konflik menjadi etika
berbasis pengakuan timbal balik dan otentitas relasi sebagai suatu yang mustahil
secara struktural. Sebagai seorang eksistensialis, Marcel menolak tegas pandangan

bahwa Liyan (The Other) sebagai musuh eksistensial. Kritik Marcel menjadi krusial

12 Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. Hazel E.
Barnes, 263.

13 Howells Christina, Sartre: The Necessity of Freedom (Cambridge: Cambridge University
Press, 1988), 98-114.



sebab ia tak sekadar berkepentingan mengatasi pesimisme yang dicurahkan oleh
model objektifikasi Sartre, namun juga secara eksplisit berusaha membangun fondasi
baru dan berkelanjutan bagi etika intersubjektif yang mengakui kebebasan subjek
sambil merayakan kehadiran Liyan.

Marcel mendasari kritiknya dengan pembedaan tajam antara masalah
(Probleme) dan misteri (Mystere). Masalah adalah entitas yang dapat diobjektifikasi,
ditempatkan di luar subjek, dianalisis, dan diselesaikan secara teknis. Marcel
menuduh Sartre telah mereduksi Liyan menjadi masalah objek; liyan hanya bisa
dipahami dengan cara subjek dapat menguasai atau menghindarinya. Namun,
sebaliknya, Marcel mendefinisikan liyan sebagai misteri, sebuah entitas yang secara
fundamental tak dapat dipisahkan dari subjek yang mengalaminya. Misteri menuntut
partisipasi total dari subjek, bukan semata observasi analitis.!* Partisipasi ini
merupakan syarat mendasar bagi perjumpaan diri dan otentitas subjek, karena ia
memaksa subjek untuk melampaui egoisme dan solipsisme.

Dengan pemahaman Liyan sebagai misteri, Marcel membalikkan formula
konflik menjadi liyan merupakan syarat positif bagi komuni (Communion). Komuni
adalah bentuk pertemuan otentik yang mencapai melalui penerimaan total terhadap
kedatangan liyan.®™ Marcel berargumen bahwa keberadaan subjek tak akan dapat
disempurnakan dalam isolasi; usaha untuk menjadi otentik sendirian merupakan
sebuah kegagalan eksistensial. Otentitas subjek hanya bisa diwujudkan melalui

pengakuan dan pemberian diri kepada liyan. Dalam kerangka Marcel,

14 Gabriel Marcel, Being and Having. Terj. Khatarine Farree (London: Dacre Press, 1949),
119-21.

15 Gabriel Marcel, The Mystery of Being. 2 Vols. Trans. G. S. Fraser (Chicago: Henry
Regnery, 1951), 29-33.



intersubjektivitas adalah ruang pertumbuhan dan perwujudan diri, yang secara
fundamental mengingkari karakterisasi relasi sebagai arena konflik abadi.

Untuk menggapai komuni, Marcel menyodorkan konsep etis kunci:
Ketersediaan (Disponibilite). Ketersediaan adalah sebuah sikap etis yang secara
spesifik merupakan antitesis langsung terhadap egoisme Sartrean. Ini adalah
kesediaan subjek untuk hadir secara penuh, terbuka tanpa syarat, dan memberika
respos terhadap panggilan liyan.'® Sikap ini harus murni dari motif negatif, seperti
dominasi (usaha objetifikasi) atau pelarian diri (menjauhi tanggung jawab).
Disponibilite secara etis jauh lebih menuntut dari pada penegasan kebebasan
Sartrean, sebab ia memindahkan fondasi moralitas dari kebebasan yang terisolasi ke
tanggung jawab mutlak atas kehadiran liyan, yang pada akhirnya menguatkan etika
berbasis kasih dan partisipasi dalam tradisi eksistensial.

Penelitian ini menggunakan kontradiksi epitemologis antara dua model
intersubjektifi, konflik yang dilandaskan pada objektifikasi (Sartre) dan komuni yang
dilandaskan pada partisipasi (Marcel) sebagai titik pangkal analisis yang kaya.
Kontras ini merupakan kunci: Sartre menganut epistemologi yang memandang
pengetahuan liyan hanya mungkin terlaksana melalui reduksi dan objektifikasi
subjek oleh liyan, yang secara integral menghasilkan konflik.'” Tapi sebaliknya,
Marcel yang menyajikan epistemologi yang menuntut subjek mengetahui liyan

melalui misteri dan partisipasi penuh, mengingkari kemungkinan untuk mengisolasi

16 Gabriel Marcel, Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope, Harper & B (New
York, 1962), 37-40.

17 Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. Hazel E.
Barnes, 361.



10

liyan sebagai objek yang dianalisis.'® Tesis ini berfokus pada analisis mendalam
tentang bagaimana kerangka Marcel secara efektif menantang dan meruntuhkan
klaim Sartre mengenai satu-satunya cara mengetahui liyan.

Perbedaan epestemologis tersebut secara langsung menuju pada implikasi
ontologis yang sepenuhnya bertolak belakang tentang hakikat liyan. Di wilayah
ontologi: Sartre memandang liyan sebagai negasi (Neant), sebuah ketiadaan yang
membatasi dan mencabut kebebasan subjek; liyan adalah ancaman.'® Marcel
memandang liyan sebagai afirmasi, sebuah syarat positif yang memperkaya dan
memungkinkan subjek untuk menggapai otentitas; liyan adalah fasilitator.?°
Mengevaluasi secara kritis dua klaim ontologis yang saling eksklusif ini adalah
esensi bagi peneliti. Kepentingannya adalah untuk menentukan model mana di antara
keduanya yang secara filosofis lebih kokoh dan koheren dalam mendefinisikan
eksistensi manusia yang secara intrinsik terikat dalam relasi, sekaligus menyediakan
dasar yang lebih kuat bagi etika.

Adanya kontradiksi yang fundamental pada tatanan ontologis dan
epistemologi ini menjadi penelitian yang berfokus pada kritik Gabriel Marcel
terhadap Jean-Paul Sartre sangat relevan dan mendesak. Studi-studi terdahulu
kerapkali hanya mandek pada deskripsi-komparatif yang menjelaskan perbedaan
tanpa mengevaluasi implikasinya. Penelitian ini bertujuan untuk melampaui deskripsi

semata dengan memfokuskan analisis pada argumen Kritis spesifik Marcel, baik yang

diungkapkan secara eksplisit maupun tersirat, yang menargetkan kecenderungan

18 Gabriel Marcel, The Mystery of Being, Vol. I: Reflection and Mystery. Translated by G. S.
Fraser. (Chicago: Henry Regnery, 1950), 10-18.

19 Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. Hazel E.
Barnes, 349-61.
20 Marcel, Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope, 34-43.



11

reduktif dan pesimistis dari ontologi liyan Sartre. Pentingnya tergeletak pada upaya
akademik untuk memecahkan kebubtuan dalam filsafat relasi intersubjektif.
Berlandaskan analisis kontradiksi di atas, pertanyaan fundamental yang

memandu tesis ini disimpulkan secara tajam: Sejauh mana Gabriel Marcel berhasil
membongkar dan melampaui ontologi konflik Jean-Paul Sartre tentang kondep
Liyan, dan apakah model komuni-ketersediaan Marcel sanggup menyediakan
kerangka etis-ontologis yang lebih valid dan berlanjutan bagi intersubjektivitas?
Orisinilitas penelitian ini terletak pada pemosisian Marcel secara strategis sebagai
pemecah kebuntuan etis. Tesis ini tak sekadar membandingkan teori, melainkan
mengadvokasi bahwa kerangka Marcel yang menekankan misteri, komuni, dan
ketersediaan, menyediakan fondasi yang dibutuhkan untuk mengatasi kegagalan
moral dan relasional yang secara inheren ditinggalkan oleh pemikiran eksistensialis
konfliktual Sartre.
B. Rumusan Masalah

1. Bagaimana Konsep Liyan Menurut Jean-Paul Sartre?

2. Bagaimana Pemikiran Gabriel Marcel mengenai konsep Liyan?

3. Bagaimana kritik Gabriel Marcel terhadap Jean-Paul Sartre mengenai konsep

Liyan?
C. Tujuan dan Manfaat Penelitian

1. Tujuan Penelitian

a. Menganalisis secara komperhensif dan mendalam mengenai konsep liyan

dalam kerangka ontologi konflik Jean-Paul Sartre



12

b. Menganalisis secara komperhensif dan mendalam mengenai konsep Liyan
dalam kerangka filsafat misteri dan komuni Gabriel Marcel

c. Mengidentifikasi dan merumuskan argumentasi filosofis Gabriel Marcel
yang mengkritik keterbatasan pandangan Jean-Paul Sartre. Dan menarik
implikasi etis dari kritik Gabriel Marcel sebagai alternatif terhadap alienasi
intersubjektif.

2. Manfaat Penelitian

a. Memperluas pemahaman tekstual terhadap korpus primer kedua filsuf
eksistensialisme

b. Menawarkan kontribusi teoritis dalam studi komparatif eksistensialisme
dengan menggarisbawahi validitas etis dari kritik Gabriel Marcel.

c. Menyediakan landasan intelektual, kerangka etis yang kokoh bagi relasi
intersubjektif, dan menawarkan pandangan Partisipasi dan Keterbukaan
sebagai alternatif terhadap pandangan Konflik dan Objektifikasi dalam
mengahadapi masalah alienasi modern.

D. Kajian Pustaka
Dengan adanya penelitian tesis ini, amatlah penting untuk meninjau kajian
pustaka dengan tujuan menghindari kesamaan dalam pembahasan penelitian ini.
Adapun sumber informasi yang digali adalah penelitian-penelitian terdahulu dan
berbagai literatur karya tulis seperti buku. Dari beberapa sumber informasi
tersebut memiliki keterkaitan dengan topik yang akan dibahas guna sebagai bahan

perbandingan.



13

Jurnal Studi Insania Banjarmasin April 2015, yang ditulis oleh Siti
Qomariyah berjudul “Intersubjektivitas, Cinta, dan Kesetiaan dalam Film Habibie
dan Ainun Perspektif Eksistensialisme Gabriel Marcel”. Pada pembahasan tulisan
ini memaparkan tentang pokok-pokok eksistensialisme Gabriel Marcel mengenai
ada dan kehadiran, ada dan intersubjektivitas, memiliki dan cinta, kesetiaan,
harapan, dan cinta. Eksistensialisme Marcel berlandaskan kesetiaan, harapan dan
cinta, menurutnya dalam intersubjektivitas diperlukan adanya kesetiaan, yaitu
kesetiaan pada janji, kebaikan dan lain sebagainya.?’ Bagian terpenting dari
kesetiaan adalah cinta, sebab orang yang benar-benar setia memiliki kepastian
mencintai. Kesetian hanya bisa dilakukan ketika seseorang menganggap orang
lain sebagai bagian darinya.?? Dengan begitu, jurnal ini membahas film Habibie
dan Ainun dengan memakai analisis eksistensialisme Gabriel Marcel yang
menghasilkan cara interpretasi baru terhadap sebuah film. Aspek pertama
mengenai eksistensialisme Gabriel Marcel, kedua, intersubjetivitas, cinta, dan
kesetiaan dalam visual Habibie dan Ainun, dan yang terakhir, mengenai tinjauan
eksistensialisme Gabriel Marcel terhadap intersubjektivitas, cinta, dan kesetiaan
Habibie dan Ainun dalam film tersebut.

Pada penelitian film di atas menggunakan teori kesetiaan kreatif Gabrel
Marcel. Dalam film Habibie dan Ainun ingin menjelaskan bahwa, orang yang
dianugrahi dalam situasi pengembangan kreatif menyelami kehidupan secara
kualitatif pada mode keberadaan yang lebih agung dari pada seseorang yang

pengalamannya merupakan aspek lain dari fungsinya. Menurut Marcel, orang

2L Bernard Delfgaauw, Filsafat Abad 20, Ter. Soemargono, Cet.2 (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2001), 147.
22 | .R. Poedjawijatna, Pembimbing Ke Arah Alam Filsafat (Jakarta: Rineka Cipta, 2002), 147.



14

yang sungguh-sungguh hidup tidak sekedar seseorang yang mempunyai selera
hidup, melainkan seseorang yang menyalurkan rasa tersebut.?®> Dengan begitu,
seseorang Yyang sungguh-sungguh hidup dengan mode ini, terlepas dari
pencapaian yang nyata, mempunyai sesuatu yang pada dasarnya kreatif dalam
dirinya. Dalam filmnya, Habibie dan Ainun sangat tampak saling
mengeskpresikan energi kreatif, mereka saling menjamukan diri, sehingga
tindakan cinta, kekaguman juga menggambarkan tindakan kreatif tersebut.

Jurnal Bimbingan Konseling dan Dakwah vol 5 no.1 2024. Penelitian ini
ditulis oleh Siti Musyarofah yang berjudul “Konsep Diri dan Liyan (Other) Dalam
Pandangan Filsafat Dakwah”. Dalam jurnal ini membahas mengenai pemahaman
konsep diri dan liyan dalam dakwah merupakan kunci guna mencapai perubahan
perilaku yang efektif dan berketerusan, baik secara pribadi maupun kelompok.
Dakwah yang dilandaskan dengan pemahaman konsep diri dan liyan sangat
memungkinkan bisa membangun ikatan yang kuat antara da’i dan pendengar. Juga
untuk sesama da’i sangat membantu memperkuat internalisasi nilai-nilai dakwah,
dan mengantarkan perubahan moral yang positif. Konsep diri dan liyan seperti
dua koin yang saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan. Dengan begitu
konsep diri dan liyan akan menjadi akar yang kokoh dalam proses keberhasilan
berdakwah.

Pada jurnal di atas ada nilai peran fungsional diri dan liyan, atau dalam
teorinya marcel disebut sebagai partisapasi.>* Individu yang memandang diri

sendiri dan dunia dalam hubungannya dengan fungsionalitas secara ontologis

23 Gabriel Marcel, Misteri Eksistensi-Menyelami Makna Keberadaan, Ter. Agung Pihantoro
(Yogyakarta: Kreasi Wacana, n.d.), 139.
24 Marcel, Being and Having. Terj. Khatarine Farree, 153-59.



15

mengalami kekurangan karena bukan saja seorang pendakwah tidak bisa
menanggapi kebutuhan pendengarnya, melainkan seorang pendakwah juga
menjadi terisolasi dan mandiri dari pendengar. Kebebasan aktiflah yang
membendung dari jeratan objektifitas diri, serta mengantarkan ke dalam ikatan
dengan orang lain.

Buku Seri Filsafat Teologi Widya Sasana. Vol 27. No 26, 2017. Buku
yang ditulis oleh tim STFT Widya Sasana yang berjudul “Mengabdi Tuhan dan
Mencintai Liyan: Penghayatan Agama Di Ruang Publik yang Plural”. Dalam
pembahasan buku ini, penulis menyajikan filsafat liyan atau other mengandaikan
pemahaman mengenai eksplorasi self. Mula-mula filsafat adalah mengenai self,
apabila self adalah kepunahan manusia sebagaimana Kita perhatikan dalam
metafisika Timur (Hinduisme) dan juga filsafat Yunani serta di luar self tidak bisa
dipikirkan di mana posisi other (liyan) secara filosofis dapat diuraikan. Dalam
buku ini ada sebuah usaha sederhana untuk mencari makna the other (liyan).
Dalam tulisanya, dipaparkan ada sosok Arjuna yang sedang mencari Atman
sebagai (the self), kamu adalah Atman, yang menjadi awal mula (the other).

Dalam perkembangan filosofis Gabriel Marcel yang mendominasi adalah
titik temu antara keterhubungannya pada individualitas makhluk dan
ketertarikannya pada hubungan yang mengikat makhluk bersama. Ontologi yang
bisa diperoleh harus memperhitungkan totalitas pengalaman yang dijalani, serta
harus memiliki titik tolak fakta, bahwa manusia pada dasarnya diadakan. Apabila

dihubungkan dengan pemikiran Gabriel Marcel, tulisan di atas mengenai



16

eksplorasi self disebut sebagai “ekploration-credo-etre”.?> Marcel memahami
bahwa saya mengangkat bagian dalam ada. Dalam relitas ini, saya benar-benar
menyadari eksistensi sebagai refleksi yang hadir dalam diri saya. Dengan begitu,
saya sanggup mengekplorasi pemikiran tersebut kepada sesama. Penerapannya
adalah saya bisa menyaksikan etre “ada” dalam sesama dan menghargai etre
“ada”, yang “ada” tersebut sama halnya yang saya miliki.
E. Kerangka Teori

Penelitian ini menggunakan kerangka teori relasi intersubjektif.
Intersubjektivitas adalah istilah yang dimunculkan oleh ilmuwan sosial sekitar
tahun 1970 dengan bertujuan untuk merujuk pada berbagai jenis interaksi
manusia. Kemudian istilah ini diperkenalkan ke dalam psikoanalisis oleh George
E. Atwood dan Robert Stolorow, yang menganggap sebagai “meta-theori”
psikoanalisis.?® Intersubjektivitas dipakai dalam ilmu sosial untuk merujuk pada
kesepakatan. Ada intersubjetivitas antara orang-orang apabila mereka sepakat
pada seraingkaian makna tertentu atau memiliki persepsi yang sama mengenai
suatu situasi. Thomas Scheff juga mendefinisikan intersubjektivitas sebagai
“berbagi keadaan subjektif oleh dua orang atau lebih™. Intersubjektivitas juga
dipakai untuk merujuk pada makna bersama yang masuk akal, yang dibangun oleh
orang-orang dalam interaksi mereka satu sama lain.?” Intersubjektivitas juga

dipakai sebagai sumber daya sehari-hari guna menafsirkan makna dari unsur

%5 Brendan Sweetman, The Vision of Gabriel Marcel: Epistemology, Human Person, the
Transcendent (New York: Rodopi, 2008), 63-70.

% George E. Atwood Robert D. Stolorow, Contexts of Being: The Intersubjective Fundations
of Psychological Life (London: Routledge, 2002), 1-2.

2 Thomas J. Scheff, Microsociology:Discourse, Emotion, and Social Structure (Chicago:
University of Chicago Press, 1990), 33-39.



17

kehidupan sosial dan budaya. Apabila seseorang memiliki akal sehat, maka
mereka memiliki definisi yang tidak berbeda mengenai situasi tersebut.

Sechutz menganggap bahwa intersubjektivitas berasal dari dunia
kehidupan.?® Ta menghayati “masa kini yang hidup”. Dunia kehidupan dari sisi
alamiyah bersifat intersubjektif sejak awal mula dan struktur fundamentalnya
bersifat intersubjektif. Pengalaman dunia bukanlah pengalaman pribadi,
melainkan pengalaman bersama. Intersubjektivitas adalah akar prakomunikatif
yang menjadi akar semua hubungan sosial.?® Bagi Schutz intersubjektivitas
merupakan sebuah potensialitas, pertama, intrinsik pada kehadiran dan dalam
setiap gradasi keintimannya adalah kemungkinan untuk hidup bersama secara
serentak dalam dimensi-dimensi spesifik. Kedua, disposisi orang yang begitu
mencangkup kemungkinan, dorongan, dan kekuatan untuk melebarkan
pemahaman mengenai dunia kehidupan yang ia tularkan dengan orang lain.

Namun berbeda dengan Jean-Paul Sartre, yang membentuk kerangka
intersubjektivitasnya di atas ontologi yang memposisikan kebebasan absolut
subjek sebagai satu-satunya nilai, tapi terancam oleh keberadaan orang lain
(Liyan).%® Subjek adalah kesadaran murni yang didefinisikan oleh ketiadaan.
Sebab tak ada Tuhan yang menciptakan esensi manusia, manusia telah dikutuk
untuk bebas dan harus menciptakan esensinya sendiri melalui pilihan. Kebebasan

ini bersifat absolut dan tanpa alasan.

28 Alfred Schutz, The Phenomenology of the Social World (Evanston: Northwestern
University Press, 1972), 171-78.

29 Schutz, 208-16.

%0 Sartre, Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology. Trans. Hazel E.
Barnes, 252-310.



18

Hubungan dengan orang lain selalu diawali dengan tatapan (le regard),
saat subjek ditatap, saat subjek ditatap oleh orang lain, ia merasakan
kebebasannya direnggut dan dirinya sendiri direduksi menjadi objek, sebuah
patung di dunia orang lain. Subjek merasa malu sebab kesadarannya
terobjekkan.®! Bagi Sartre, karena setiap subjek berupaya mempertahankan
kebebasan absolutnya dan menolak direduksi menjadi objek, maka satu-satunya
relasi yang mungkin terlaksana adalah perjuangan terus-menerus. Subjek
berupaya mengobjektifikasi orang lain, sementara orang lain melakukan hal yang
tidak berbeda. Dengan demikian konflik adalah sifat ontologis dari relasi
antarmanusia, yang membuat Sartre menyimpulkan bahawa “Neraka adalah orang
lain” (L enfer, ¢ est les autres), dari drama Huis Clos (No Exit).%?

Relasi intersubjektif adalah tidak tertutupnya subjek yang satu dengan
subjek yang lain. Istilah ini baru digunakan ketika Gabriel Marcel memberikan
The Giford Lectures di Aberdeen, Amerika Serikat yang lalu diterbitkan dalam
dua jilid buku yang berjudul Myster de Leter, pada tahun 1951. Ucap Marcel, kata
intersubjektif itu digunakan untuk menyatakan bahwa di dalam ranah misteri,
yang ada di hadapan saya dan di dalam diri saya dianggap tidak berarti lagi. Itu
menunjukan bahwa jika tidak ada orang lain maka eksistensi seseorang tidak akan

berarti. Oleh karenanya menurut Marcel, intersubjektivitas merupakan suatu

81 Sartre, 279-89.

32 Jean-Paul Sartre, No Exit, and Three Other Plays (New York: Vintage Books, 1956), 93—
95.

33 Mc Cown Joe, Availability; Gabriel Marcel and The Phenomenology of Human Openess
(Montana: Scholars Press, 1978), 42.



19

wujud persekutuan antar pribadi: suatu keterhubungan antara pribadi yang
melampaui limitasi-limitasi objektif.3*

Dalam perspektif Gabriel Marcel relasi intersubjektif bemula dari konsep
eksistensialnya, yakni manusia “esses” yang berada, serta selalu bersegmen
menjadi  “co-esse” yang lain.®*® Corak eksistensi manusia terletak pada
keterbukaan untuk saling menyentuh satu sama lain. Keterbukaan mengandaikan
munculnya kesadaran manusia untuk menunjukan diri terhadap sesamanya.
Keterarahan tersebut dilaksanakan guna mengkomunikasikan sesuatu. Muatan
komunikasi yang disampaikan menurut Marcel berperan sebagai media “la
mediation instrumentale” dalam relasi intersubjektif.>® Perihal yang esensial
dalam menialai kualitas komunikasi yang berlangsung dalam relasi intersubjektif
ialah reaksi emosional. Rasa cinta menjadi landasan untuk menciptakan
“persekutuan” kesatuan bersama saat komunikasi.®” Keterbukaan dalam relasi
intersubjektif disebabkan dari hati manusia yang digerakkan oleh emosi cinta.
Ikatan cintah menguatkan keterbukaan semakin nyata dalam “la rencontre” suatu
pertemuan. Dengan pertemuan mengandaikan adanya ‘“‘co-presence” kehadiran-
bersama, dari kedua subjek yang berelasi.

Jadi, keterbukaan merupakan ciri khas yang melekat pada eksistensi
manusia. Keterbukaan diri berarti kesediaan diri untuk diisi sekaligus mengisi

subjek yang lain. Kesadaran mengenai diri hadir karena adanya relasi sosial yang

34 Mathias Haryadi, Intersubjektivitas Menurut Gabriel Marcel, Martin Buber Dan Jean Paul
Sartre (Yogyakarta: Basis, 1990), 319.

35 Mathias Hariyadi, Membina Hubungan Antar Pribadi (Yogyakarta: Kanisius, 1994), 12.

% Hariyadi, 59-61.

37 Gabriel Manek Amtema, Menjadi Manusia Eksistensial Dalam Kebinekaan Menurut
Gabriel Marcel (Yogyakarta: Yayasan Pustaka Nusatama, 2005), 157.



20

mengaitkan aku dengan yang lain.*® Dengan melalui keterlibatan dan keterbukaan,
subjek berpartisipasi dan berelasi bersama dengan yang lain di dalam situsasi. Dan
melalui keterlibatan ini, manusia membangun relasi dengan liyan, aku-engkau,
serta relasi cinta yang Marcel membahasakan sebagai relasi intersubjektif.

Inti dari kerangka teoritis ini ialah berpusat pada kritik mendasar Marcel
terhadap ontologi Sartre. Kritik Marcel berfokus pada kegagalan ontologis Sartre,
sebab ia hanya mengakui apa yang ada di dalam batasan-batasan eksistensi
manusia, ia terpaksa menyimpulkan bahwa Liyan merupakan ancamannya.
Hipotesis Marcel, bahwa apabila subjek mengakui dimensi misteri, maka relasi
dengan Liyan berubah. Liyan tak lagi menjadi penghalang menuju kebebasan,
namun sebagai petunjuk jalan menuju komuni dan kebenaran. Apabila Sartre
menganggap Liyan direduksi menjadi entitas yang mengancam dan merupakan
musuh ontologis, maka Marcel mengingkarinya, bahwa Liyan adalah Engkau
yang memanggil subjek. Panggilang ini menuntut ketersediaan (diponibilite) dan
memungkinkan subjek untuk mencapai partisipasi, bentuk eksistensi yang lebih
utuh dan otentik daripada kebebasan absolut yang terisolasi.

Kerangka ini memvalidasi bahwa penelitian ini akan beroperasi dari
perandingan struktural (konsep-konsep menuju kritik substansial. Panalitian ini
akan menunjukkan bagaimana pengakuan terhadap dimensi misteri Marcel secara
fundamental menggeser sifat intersubjektivitas dari relasi konflik menjadi relasi

komuni.

38 Marcel, Misteri Eksistensi-Menyelami Makna Keberadaan, Ter. Agung Pihantoro, xvii.



21

F. Metode Penelitian
Untuk memperoleh data yang dibutuhkan dalam penelitian dan sesuai
untuk menjawab pertanyaan atau menguji hipotetis penelitian maka peneliti akan
menggunakan metodelogi penilitian sebagai berikut:
1. Jenis Penelitian
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif, yang mana
bertujuan untuk menjelaskan data analisis secara naratif. Penelitian ini
dikatakan kualitatif karena berupaya memaparkan objek yang relevan dengan
fenomena atau persoalan yang ada. Menurut Sugiyono penelitian kualitatif
lebih mengetatkan pemahaman makna dan mengkontruksi fenomena dari
pada generalisasi.*® Kemudian penelitian ini menggunakan jenis penelitian
liberary research atau kepustakaan. Yang mana penelitian ini dilakukan
dengan memakai literatur kepustakaan seperti berupa buku, jurnal, ataupun
penelitian-penelitian terdahulu yang berkaitan tentang penelitian ini.
2. Sumber Data
Dalam data penelitian kualitatif peneliti dapat memperoleh dari
beberapa cara, antara lainnya dengan surve dokumenter, diskusi kelompok
yang terfokus mengenai konsep liyan, analisis konseptual dan studi pustaka.
Sumber data penelitian kualitatif bisa dipetakan menjadi dua bagian, yaitu

sumber data primer dan data sekunder.

39 Sugiyono, “Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R & D,” 2019, 26.



22

a. Sumber Data Primer

Data ini yang oleh peneliti langsung diperoleh dari sumber aslinya
tanpa melalui perantara.*® Data primer merupakan karya pemikiran tokoh
yang diamati sebagai sumber rujukan utama. Adapun karya yang
dijadikan sebagai sumber data primer ialah bukunya Jean-Paul Sartre
yang berjudul “Being and Nothingness” (Ada dan Ketiadaan), sebagai
landasan konflik atas relasi bersama liyan, dan Gabriel Marcel yang
berjudul “The Mystere of Being/Misteri Esistensialisme”. Buku tersebut
membahas pemikiran mengenai dunia misteri, sebuah perbedaan yang
juga sejajar dengan perbedaan antara masalah dan misteri. Dalam hal ini,
Marcel memposisikan konsep liyan bukan sebagai masalah atas diri “the
self” sebagai subjek melainkan sebagai misteri yang perlu diselami
maknanya.

b. Sumber Data Sekunder

Data ini adalah sumber data yang tidak langsung memberikan
data terhadap peneliti, data ini sebagai tambahan penelitian.** Sumber
data ini merupakan data tangan kedua yang didapatkan oleh pihak lain.
Meskipun data ini tidak langsung namun bisa memberikan penguatan
terhadap penelitian ini. Peneliti memperoleh data ini dari berbagai jurnal
artikel yang membahas mengenai konsep liyan ataupun eksistensialisme
Gabriel Marcel yang mengarah kepada pembahasan liyan.

3. Teknik Pengumpulan Data

40 Saifuddin Azwar, Metode Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 91.
4 Azwar, 92.



23

Dalam teknik pengumpulan data peneliti menggunakan metode
dokumentasi. Dimana metode penelitian yang dilaksanakan dengan melihat
dan menganalisis dokumen-dokumen yang dibuat oleh subjek atau orang lain.
Metode dokumenter juga dipakai untuk melacak data historis.*> Adapaun
dokumen ini berwujud karya Jean-Paul Sartre dan Gabriel Marcel atau
tulisan-tulisan lain yang masih berkaitan dengan pembahasannya.

Teknik Analisis Data

Pada teknik analisis data peneliti memakai tiga tahapan yaitu
menganalisis data, interpretasi data, dan penarikan kesimpulan serta
verifikasinya. Pertama analisis, merupakan tahapan dalam menganalisis data
kualitatif yang berkepentingan untuk menyederhanakan, mengklasifikasikan,
dan memfilter data, mana yang perlu dan mana yang tidak perlu diambil.
Upaya ini dilakukan supaya data bisa menghasilkan informasi yang bermakna
dan memudahkan dalam menyimpulkan. Kedua interpretasi data, atau
penyajian data merupakan proses saat sekumpulan data disusun, yang akan
memberikan gambaran penelitian secara terperinci dan menyeluruh. Dengan
begitu data-data yang disajikan dengan terperinci dan menyeluruh akan
memudahkan peneliti dalam memahami sub-sub yang diteliti.** Teknik
analisis ini dilaksanakan dengan menyajikan data dalam bentuk narasi, yang

mana peneliti memberikan gambaran dari hasil temuan dalam bentuk uraian

82.

42 Mukhamad Saekan, Metode Penelitian Kualitatif (Kudus: Nora Media Enterprise, 2010),

4 Moh Nazir, Metode Penelitian (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1988), 59.



24

kaliamat bagan, keterkaitan antar kategori yang sudah berurutan dan
sistematis.**

Dan yang terakhir kesimpulan serta verifikasi, kesimpulan yang
dinarasikan pada tahap awal dan didukung dengan bukti-bukti yang valid
serta konsisten dalam proses penelitian itu menunjukan penelitian ini serius.
Kemudian kesimpulan ini senantiasa diverifikasi selama penelitian
berlangsung. Dalam  kesimpulan penelitian  kualitatif ~ diharapkan
membuahkan temuan baru yang sebelumnya belum tersentuh. Temuan berupa
diskriptif-analisis-kritis ini yang sebelumnya masih remang-remang lalu
diteliti menjadi cukup jelas.

G. Sistematika Pembahasan

Supaya lebih memudahkan penelitian ini, maka perlunya menyusun
sistematika pembahasan yang terdiri dari lima bab. Masing-masing bab yang
saling ketehubungan satu sama lain. Adapun sistematika pembahasan yang akan
dikaji antara lain:

Bab Pertama, berisi pendahuluan yang menjelaskan latar belakang
penelitian yang menghasilkan rumusan masalah. Kemudian kajian pustaka yang
berisi tentang penelitian-penelitian terdahulu atau studi pustaka mengenai
pemikiran Gabriel Marcel. Lalu dilanjutkan tujuan dan manfaat penelitian,
kerangka teori, metode penelitian dan yang terakhir sistematika pembahasan.

Bab kedua, sebagai objek material, bab ini akan memulai pemembahas

mengenai konsep liyan dari berbagai sudut pandang yang sudah dianggap otoritas

4 Abdurranman Fathoni, Metode Penelitian (Jakarta: Rineka Cipta, 2006), 71.



25

di dalamnya. Di antaranya akan mengutarakan tentang mula-mula usul Liyan “The
Other”, Liyan dalam konteks Takfiri, dan yang terakhir akan membahas tentang
Konsep “L’enfer, C’set Les Autres” Neraka adalah Liyan ‘Orang Asing’ dalam
pandangan Jean-Paul Sartre.

Bab ketiga, sebagai objek formal, peneliti menggunakan kerangka
teoritiknya Gabriel Marcel, antara lain yang akan dibahas: Latar belakang
kehidupan Gabriel Marcel, karier dan latar belakang intelektual Gabriel Marcel,
orientasi filsafat Gabriel Marcel: eksistensialisme yang relasional dan transenden,
etika dan ontologi eksistensial Gabriel Marcel, konsep Liyan dalam pandangan
Gabriel Marcel: dari misteri keberadaan menuju relasi dengan Yang Lain. dan
yang terakhir akan membahas tentang Instrumen dalam penelitian Gabriel Marcel
tentang konsep Liyan (sebagai kerangka kritik pada bab selanjutnya).

Bab keempat, di bab inilah masuk pada pembahasan inti, di mana peneliti
akan mempertontonkan Liyan Sartre yang berangkat dari konflik dan
objektfifikasi yang akan diruntuhkan oleh Liyan Gabriel Marcel yang berlandas
pada misteri dan komuni. Adapun pembahasan yang akan dipaparkan antara lain:
Paralelitas konsep Liyan: antara Takfiri dan Jean-paul Sartre, titik tolak yang
cacat: kesadaran abstrak vs eksistensi terinkarnasi, generalisasi patologi: tatapan
objektifikasi vs tatapan komuni, negasi intersubjektivitas: ‘“Neraka” vs
“Anugerah”, dan yang terakhir mengenai reduksi kebebasan: kebebasan absolut vs
kebebasan kreatif.

Bab kelima, bab ini merupakan pembahasan yang terakhir atau bisa

disebut sebagai penutup yang berisi kesimpulan dan saran-saran penelitian.



BAB V
PENUTUP
A. Kesimpulan

Analisis yang disajikan dalam tesis ini mengonfirmasi bahwa menurut Jean-
Paul Sartre Liyan adalah antagonis eksistensial yang terjerat dalam fenomena tatapan
(le regard). Bagi Sartre, kedatangan liyan merupakan sebuah epifani konflik, sebuah
momen saat tatapan yang dingin secara brutal merampas kebebasan ontologis Diri
(etre-pour-soi), menggeser menjadi objek (etre-en-soi) yang beku dan terdefinisikan.
Dalam sampul pemikiran ini, liyan bukan sekedar orang asing, namun sebagai algojo
fenomenologis yang mencekik potensi Diri, menjustifikasi adigum yang menyeruak
dari palung keputusan bahwa “Neraka adalah orang lain”. relasi manusia, dalam
pandangan Sartrean, tereduksi menjadi permainan zero-sum untuk menegaskan
kebebasan Diri, harus ada pengorbanan kebebasan liyan, sehingga hubungan sejati
tidak akan pernah mungkin, hanya ada ketegangan abadi antara penguasa dan yang
dikuasai, subjek dan objek.

Namun, kedalaman tesis ini terungkap melalui pemikiran Gabriel Marcel
yang mengingkari reduksi konflik ini sebagai keniscayaan ontologis. Marcel secara
radikal membalikkan mata, menggeletakkan Liyan sebagai misteri (Mystere) yang
tak terukur, sebuah entitas yang memanggil Diri menuju partisipasi (Participation)
dan komuni (Communion). Liyan menurut Marcel adalah co-esse (berada-bersama)
yang esensial, tempat Diri menjumpai keautentikannya bukan melalui isolasi diri,
namun melalui fidelitas (fidelite) dan harapan (espoir). Kritik Marcel tidak hanya

bersifat doktrinal, melainkan merupakan pembongkaran tajam terhadap

255



256

reduksionisme ontologis Sartre: Marcel menuduh Sartre mengamalkan kekeliruan
fatal dengan menggenaralisasi patologi sosial (ialah hubungan posesif dan
objektifikasi) sebagai keniscayaan eksistensial manusia. Dengan ucapan lain, Sartre
hanya memandang liyan yang terperangkap dalam hasrat memiliki (avoir) Diri,
sebuah liyan yang diliputi kecemasan dan ketakutan akan kebebasan, sehingga ia
gagal menggenggam kemungkinan liyan yang mencintai (aimmer) dan berani
berpartisipasi dalam eksistensi Diri (etre).

Klimaks argumentatif tesis ini adalah penegasan bahwa kegagalan Sartre
terbaring pada keterpenjaraannya dalam immanensi, di mana ia tak sanggup
menembus lingkaran tertutup kesadaran Diri. Kebebasan Sartrean, meskipun terlihat
agung, pada pungkasnya adalah kebebasan yang belum matang dan terisolasi, yang
menghasilakan kecemasan tanpa resolusi. Kritik Marcel yang bermuara pada filsafat
harapan, merupakan panggilan transenden bagi filsafat untuk melampaui batas-batas
kedirian yang sempit. Marcel menggundang Diri untuk merengkuh pertemuan etis-
ontologis dengan liyan, di mana tatapan yang tadinya mengobjektifikasi dialih
menjadi pandangan yang memuliakan dan menerima liyan sebagai anugerah. Dengan
demikian, tesis ini menyimpulkan bahwa filsafat liyan Marcel bukan sekadar
antitesis, namun resolusi piritual terhadap kebuntuan eksistensialime Sartre,
menawarkan setapak dari keputusasaan konflik menuju kesempurnaan komuni yang
dimungkinkan oleh harapan dan cinta.

B. Saran
Berdasarkan hasil yang membuktikan bahwa kritik Gabriel Marcel berhasil

membongkar reduksionisme ontologis Sartre dan mengajukan etika komuni sebagai



257

alternatif bagi konflik liyan, saran penelitian ini ditujukan pada penguatan paradigma
partisipasi dan transendentasi dalam filsafat dan praksis sosial.

Saran akademis dan pengembangan teoritis. Pertama, Ekspansi Pembacaan
Intertekstual: Disarankan untuk melanjutkan diskursus filosofis ini dengan
menempatkan komuni Marcel dalam dialog intertekstual yang lebih luas dengan
filsafat relasional kontemporer. Penelitian selanjutnya harus menguji irisan dan
perbedaan antara co-esse Marcel dengan I-Thou Martin Buber dan Etika Wajah
Emmanuel Levinas. Hal ini penting untuk mengukur seberapa jauh konsep Fidelite
Marcel dapat menjadi jempatan teoretis antara fenomenologi eksistensial dan etika
tanggung jawab pasca-metafisik. Atau, membandingkan secara mendalam (kritik dan
kontras) konsep Liyan yang bersifat filosofis-sekuler (Sartre-Marcel) dengan konsep
Yang Lain (Al-Ghayr/Al-Akhar) dalam tradisi pemikiran Islam yang paling
mendalam, yaitu Tasawuf (Sufisme). Kedua, Aplikasi Fidelite dalam Krisis
Kontemporer: Perlu dilakukan studi mendalam mengenai bagaimana konsep
Fidelitas Marcel dapat diterapkan sebagai kerangkan analitis kritis atas krisis alienasi
dalam dunia digital. Penelitian dapat mengeksplorasi bagaimana relasi di media
sosial, yang rentan pada objektifikasi dan profiling (mirip dengan tatapan Sartre),
dapan ditransformasikan menjadi relasi yang otentik melalui prinsip keterbukaan diri

dan kehadiran total ala Marcel.



DAFTAR PUSTAKA

Abou El Fadl, K. And God Knows the Soldiers: The Authoritative and Authoritarian
in Islamic Discourses. Lanham: University Press of America, 2001.

Abu Zayd, Nasr Hamid. Naqd Al-Khitab Al-Dini. Kairo: Sina li al-Nashr, 1992,

Adang, Camilla. Ibn Hazm of Cordoba: The Life and Works of a Controversial
Thinker. Leiden: Brill, 2012.

Ahmed, Shahab. What Is Islam? The Importance of Being Islamic. Princeton:
Princeton University Press, 2015.

Al-Asy’ari, Abu al-Hasan. Al-Ibanah an Usul Al-Diyanah: The Elucidation of
Islam’s Foundation, Ed. Walter Klein. American Oriental Society, 1940.

Al-Jarrahi, Isma’il ibn Muhammad. Kashf Al-Khafa Wa-Muzil Al-Ilbas ‘amma
Ishtahara Min Al-Ahadith 'Ala Al-Sinat Al-Nas, Volume 1. Beirut: Maktabat al-
Turath al-Islami, 1974.

Al-Qadi, Abd al-Jabar. Sharh Al-Usul Al-Khamsah. Kairo: Maktabah Wahbah, 1996.

Al-Suyuthi, Jalaluddin. Jami’ Al-Ahadith, Juz 9. Beirut: Dar al-Fikr, 1994,

Al-Tabari. Tarikh Al-Rusul Wa Al-Muluk, Juz 5. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah,
1997.

Alisdair Rogers , Noel Castree, dan Rob Kitchin. Kamus Geografi Manusia. Pers
Universitas Oxford, 2013.

Ambok, Pangiuk. “Kepemilikan Ekonomi Kapitalis Dan Sosial; Konsep Tauhid
Dalam Sistem Islam.” Jurnal Nalar Figh; Jurnal Kajian Ekonomi Islam Dan
Kemasyarakatan Vol. 4, No (2011).

Arif, Hoetoro. Ekonomi Islam; Pengantar Analisis Kesejarahan Dan Metodologi.

258



259

Malang: Badan Penerbit Fakultas Ekonomi Brawijaya, 2007.

Aristoteles. The Politics, Translated by Sir Ernest Barker. Inggris: Oxford University
Press, 2009.

Arkoun, Mohammed. The Unthought in Contemporary Islamic Thought. London:
Saqi Books, 2002.

Arleen B. Dallery, Charles E. Scott. eds. The Question of the Other: Essays on
Contemporary Continental Philosophy. New York: State University of New
York Press, 1989.

Asad, Talal. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1993.

Ashcroft, B., Griffiths, G., & Tiffin, H. Studi Pascakolonial: Konsep-Konsep Utama.
London, New York: Routledge, 1998.

Azwar, Saifuddin. Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

Bagus, Lorens. Kamus Filsafat. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2005.

Bakhtiar, Amsal. Filsafat Agama. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016.

Berman, Paul. Terror and Liberalism Terror and Liberalism. New York: W. W.
Norton & Company, 2004.

Bowering, Gerhard (ed.). Pricenton Encyclopedia of Islamic Political Thought.
Princeton: Princeton University Press, 2013.

Bunzel, Cole. From Paper State to Caliphate: The Ideology of the Islamic State.
Washington DC: Brookings Institution, 2015.

Catalano, Joseph. A Commentary on Jean-Paul Sartre’s Being and Nothingness.

Chicago: University of Chicago Press, 1974.



260

Christina, Howells. Sartre: The Necessity of Freedom. Cambridge: Cambridge
University Press, 1988.

Commins, David. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. London: I.B. Tauris,
2005.

Cook, David. Understanding Jihad. Berkeley: University of California Press, 2005.

Cox, Gary. The Sartre Dictionary. London: Continuum, 2008.

Crone, Patricia. God’s Rule: Government and Islam. New York: Colombia
University Press, 2004.

Crowell, Steven. The Cambridge Companion to Existentialism. Cambridge:
Cambridge University Press, 2012.

David, Detmer. Freedom as a Value: A Critique of the Ethical Theory of Jean-Paul
Sartre. La Salle, IL: Open Court, 1988.

Delfgaauw, Bernard. Filsafat Abad 20, Ter. Soemargono, Cet.2. Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2001.

Dister, Nico Syukur. Pengalaman Dan Motivasi Beragama: Pengantar Psikologi
Agama, 1988.

Edward, Paul. “The Encyclopedia of Philosopy.” New York : Macmillan 1 (1967).

Edward, Said. Budaya Dan Imperialisme. New York, 1993.

Endang, Dr., Sumiarni. Jender Dan Feminisme. Yogyakarta: Wonderful Publishing
Company, 2004.

Esack, Farid. Qur’an, Liberation and Pluralism. London: Oneworld Publications,
1997.

Fadl, Khaled Abou El. The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. New



261

York: Harper San Francisco, 2007.

Fakhri, Majid. A History of Islamic Philosophy. Amerika: Colombia University
Press, 2004.

Fathoni, Abdurrahman. Metode Penelitian. Jakarta: Rineka Cipta, 2006.

Gallagher, Kenneth T. The Philosophy of Gabriel Marcel. New York: Fordham
University Perss, 1962.

Gerges, Fawaz A. ISIS: A History. Princeton: Princeton University Press, 2016.

Given, Lisa M. “Keberadaan”, Kamus Pemikiran Modern New Fontana, 1999.

Hagel, G. W. F. Phenomenology of Spirit, Trans. A.V. Miller. Oxford: Oxford
University Press, 1997.

Hannah, Arendt. The Origins of Totalitarianism. New York: HarperCollins, 1973.

Hardiman, F. Budi. Filsafat Fragmentaris. Yogyakarta: Kanisius, 2007,

. Filsafat Modern: Dari Machiavelli Sampai Nietzsche. Jakarta: Gramedia

Pustaka Utama, 2004.

. Melampaui Positivisme Dan Modernitas. Yogyakarta: Kanisius, 2003.

. Seni, Politik, Dan Masyarakat. Yogyakarta: Kanisius, 2010.

Hariyadi, Mathias. Membina Hubungan Antar Pribadi. Yogyakarta: Kanisius, 1994.

Harold H. Titus, Marilyn S. Smith, Richard T. Nolan. Persoalan-Persoalan Filsafat,
Terj. M. Rasjidi. Jakarta: Bulan Bintang, 1984.

Haryadi, Mathias. Intersubjektivitas Menurut Gabriel Marcel, Martin Buber Dan
Jean Paul Sartre. Yogyakarta: Basis, 1990.

Hashemi, Nader & Danny Postel. Sectarianization: Mapping the New Politics of the

Middle East. Oxford: Oxford University Press, 21017.



262

Hashim Kamali, Mohammad. Freedom of Expression in Islam. Cambridge: Islamic
Texs Society, 1997.

Hazel, E. Barnes. An Existentialist Ethics. Chicago: University of Chicago Press,
1978.

Humm, Maggie. The Dictionary of Feminist Theory. Ohio, Columbus: Ohio State
University Press, 1955.

Husserl, Edmund. Ideas: General Introduction to Pure Phenomenology, Trans. W. R.
Boyce Gibson. London: Allen & Unwin, 1931.

Izutsu, Toshihiko. The Concept of Belief in Islamic Theology: A Semantic Analysis of
Iman and Islam. Tokyo: Keio Institute of Cultural and Linguistic Studies, 1965.

Joe, Mc Cown. Availability; Gabriel Marcel and The Phenomenology of Human
Openess. Montana: Scholars Press, 1978.

Keen, Sam. Gabriel Marcel. Richmond: John Knox Press, 1967.

Kellenberger, James. The Philosophy of Gabriel Marcel. The Hague: Martinus
Nijhoff, 1978.

Kristiyanto, Eddy. Filsafat Eksistensialisme: Sebuah Pengantar. Yogyakarta:
Kanisius, 2005.

Kurniasih. Lacan Dan Cermin Hasrat Cala Ibi", Dalam Adlin, Alfathri,
Menggeledah Hasrat : Sebuah Pendekatan Multi Perspektif. Yogyakarta:
Jalasutra, 2006.

Laoust, Henri. Essai Sur Les Doctrines Sociales et Politiques de Takiuddin Ahmad
Ibn Taimiya. Paris: Librairie Oriteliste Paul Geuthner, 1939.

Levinas, E. Totality and Infinity: An Essay on Exteriority. (Alphonso Lingis, Trans.).



263

Pittsburgh: Duquesne University Press, 1969.

Levinas, Emmanuel. Otherwise than Being or Beyond Essence. Springer Science &
Business Media, 1981.

Lisa, Lukman. Proses Pembentukan Subjek: Antropologi Jacques Lacan.
Yogyakarta: Penerbit Kanisius., 2011.

Magnis-suseno, Franz. Etika Abad Ke-20: Ekaiatensialisme. Yogyakarta: Kanisius,
1992.

Magnis, Frans. Etika Dasar, Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral. Yogyakarta:
Kanisius, 1976.

Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject.
New Jersey: Princeton University Press, 2005.

Mahmud, Saba. Religious Difference in a Secular Age: A Minority Report. Princeton:
Princeton University Press, 2016.

Manek Amtema, Gabriel. Menjadi Manusia Eksistensial Dalam Kebinekaan
Menurut Gabriel Marcel. Yogyakarta: Yayasan Pustaka Nusatama, 2005.

Mangunhardjana, A. Isme-lIsme Dalam Etika Dari A Sampai Z. Yogyakarta:
Kanisius, 1997.

Marcel, Gabriel. Awareness of Being: An Autobiography (1971). Translated by
Katharine Farrer. Edited by Brendan Sweetman. Milwaukee: Marquette

University Press, 2002.

. Being and Having. Terj. Khatarine Farree. London: Dacre Press, 1949.

. Creative Fidelity. Trans. Robert Rosthal. New York: Farrar, Straus &

Giraux, 1964.



264

. Creative Fidelity. Translated by Robert Rosthal. New York: Fordham
University Perss, 1964.

———. Du Refus a l'invocation. Paris: Gallimard, 1940.

. Etre et Avoir. Paris: Aubier, 1935.

. Gabriel Marcel’s Perspectives on The Broken World. Trans. Katharine Rose

Hanley. Milwaukee: Marquette University Press, 1998.

. Homo Viator: Introduction to a Metaphysic of Hope. Harper & B. New

York, 1962.

. Homo Viator: Prolegomenes a Une Metaphysique de [’esperance. Paris:
Aubier, 1944,

—— . Le Monde Casse. Paris: Plon, 1933.

——— Le Mystere de [ etre, Vol.I: Reflexion et Mystere. Paris: Aubier, 1951.

——— Le Signe de La Croix. Paris: Plon, 1948.

—— . Les Coeurs Murs. Paris: Plon, 1932.

——— Man Against Mass Society. Trans. G. S. Fraser. Chicago: Henry Regnery

Company, 1952.

. Misteri Eksistensi-Menyelami Makna Keberadaan, Ter. Agung Pihantoro.

Yogyakarta: Kreasi Wacana, n.d.

. Presence and Immortality. Pittsburgh: Duquesne University Press, 1967.

. The Mystery of Being, Vol. I: Reflection and Mystery. Translated by G. S.

Fraser. Chicago: Henry Regnery, 1950.

. The Mystery of Being. 2 Vols. Trans. G. S. Fraser. Chicago: Henry Regnery,

1951.



265

. The Philosophy of Existentialisme. Trans. Manya Harari. New York:

Citadel Press, 1961.

. Tragic Wisdom and Beyond. Trans. Stephen Jolin & Peter. Evanston:
Northwestern University Press, 1973.

Marechal, Brigitte. The Dynamics of Sunni-Shia Relationships: Doctrine,
Transnationalism, Intellectuals and the Media. Edited by Sami Zemni. London:
Hurst, 2014.

McCann, Michael W. Rights at Work: Law and the Politics of Pay Equlity. Chicago:
University of Chicago Press, Forthcoming, 1996.

Mountz, Alison. “Yang Lian”. Konsep-Konsep Utama Dalam Geografi Politik,
2009.

Nasr, Seyyed Hossein. Knowledge and the Sacred. Albany, New York: State
University of New York Press, 1989.

Nazir, Moh. Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia, 1988.

Nicolosi, Joseph. “The Removal of Homosexuality From The Psychiatric Manual.”
Catholic Social Science Review VI (2001).

Pepin, Jean-Claude. Gabriel Marcel et La Rencontre de [’autre. Paris: Editions du
Cerf, 1991.

Pipes, Daniel. Greater Syria: The History of an Ambition. New York: Oxford
University Press, 1992.

Poedjawijatna, I.R. Pembimbing Ke Arah Alam Filsafat. Jakarta: Rineka Cipta, 2002.

Priyatna, Aquarini. Feminisme Sebagai Tubuh, Pemikiran, Dan Pengalaman™,

Dalam Adlin, Alfathri, Resistensi Gaya Hidup : Teori Dan Realitas.



266

Yogyakarta: Jalasutra, 2006.

Puspitasari, D. “‘Konsep Relasi Dalam Filsafat Gabriel Marcel’ Vol. 20, No.2.”
Jurnal Filsafat Universitas Gajah Mada, 2010.

Qasim Zaman, Muhammad. The Ulama in Contemporary Islam. Princeton: Princeton
University Press, 2002.

Qutb, Sayyid. Fi Zilal Al-Qur’an, Jilid 4. Beirut: Dar al-Shurug, 1992.

Ricoeur, Paul. Gabriel Marcel et Karl Jaspres: Philosophie Du Mystere et
Philosophie Du Paradoxe. Paris: Editions du Temps Present, 1948.

Rieder, Jhon. Colonialism and the Emergence of Science Fiction. Wesleyan
University Press, 2008.

Robert D. Stolorow, George E. Atwood. Contexts of Being: The Intersubjective
Fundations of Psychological Life. London: Routledge, 2002.

Rodick, David W. Gabriel Marcel and American Philosophy: The Religious
Dimension of Experience. New York: Lexington Books, 2017.

Rohmaniyah, Inayah. Kontruksi Patriarki Dalam Tafsir Agama. Yogyakarta:
Diandra Pustaka Indonesia, 2014.

Rudolph, Peters. Jihad in Classical and Modern Islam. Princeton: Markus Wiener
Publishing Inc, 1996.

Saekan, Mukhamad. Metode Penelitian Kualitatif. Kudus: Nora Media Enterprise,
2010.

Sartre, Jean-Paul. Being and Nothingness: An Essay in Phenomenological Ontology.
Trans. Hazel E. Barnes. New York: Philosophical Library, 1956.

. Cahiers Pour Une Morale. Paris: Gallimard, 1983.




267

. Existentialism Is a Humanism, Trans. Philip Mairet. London: Methuen,

1948.

. Existentialism Is a Humanism (Trans. Carol Macomber). New Haven: Yale

University Press, 2007.

. L ’Etre et Neant: Essaie d’ontologie Phenomenologique. Paris: Tel

Gallimard, 1943.

. La Transcendance de l’ego: Esquisse d’une Descrription
Phenomenologique. Edité Par :Sylvie Le Bon de Beauvoir. Paris: Librairie
Philosophique J. Vrin, 1992,

. Les Most. Paris: Gallimard, 1964.

. No Exit, and Three Other Plays. New York: Vintage Books, 1956.

Sasana, STSF Widya. , Mengabdi Tuhan Dan Mencintai Liyan. Malang, 2017.

Scheff, Thomas J. Microsociology:Discourse, Emotion, and Social Structure.
Chicago: University of Chicago Press, 1990.

Schilpp, Paul A. & Hahn, Lewis Edwin (eds.). The Philosophy of Gabriel Marcel. La
Salle: Open Court, 1984.

Schutz, Alfred. The Phenomenology of the Social World. Evanston: Northwestern
University Press, 1972.

Semiun, Yustinus. Teori Kepribadian Dan Terapi Psikoanalitik Freud. Yogyakarta:
Penerbit Kanisius., 2006.

Seran, Alexander. Moral Politik Hukum. Jakarta: Obor, 1999.

Shane, Scott. Objective Troy: A Terrorist, A President, and the Rise of the Drone.

New York: Tim Duggan Books, 2015.



268

Shankle, Michael D. The Handbook of Lesbian, Gay, Bisexual, and Transgender
Public Health: A Practitioner’s Guide To Service. Haworth Press, 2006.
Sherman, A. Jackson. On the Boundaries of Theological Tolerance in Islam: Abu

Hamid Al-Ghazali’s Faysal Al-Tafriga. Karachi: Oxford University Press, 2002.

Sherry, Patrick. Ekistence, Faith and Culture: The Philosophy of Gabriel Marcel.
Oxford: Clarendon Press, 1984.

Simone, Beauvior De. The Second Sex Dalam Buku A Passion for Wisdom. New
Jersey: Upper Saddle River, 2004.

Solomon, Robert C. From Rationalism to Existentialism: The Existentialists and
Their Nineteenth-Century Backgrounds. New York: Rowman & Littlefield
Publishers, 2001.

Steven Curchill, Dr. Jack Reynolds. Jean-Paul Sartre: Key Concepts. Oxford:
Routledge, n.d.

Sugiyono. “Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R & D,” 2019.

Sunardi, St. Pengantar Filsafat. Yogyakarta: Kanisius, 2015.

Suseno, Franz Magnis. 13 Tokoh Etika: Sejak Zaman Yunani Sampai Abad Ke-20.
Yogyakarta: Kanisius, 1997.

. Filsafat Eksistensialisme. Jakarta: Kanisius, 1992.

. Menalar Tuhan. Yogyakarta: Kanisius, 2006.

Sutrisno, Mudji. Filsafat Dan Spiritual: Menjadi Manusia Seutuhnya. Jakarta:
Kanisius, 2005.

Sweetman, Brendan. The Vision of Gabriel Marcel: Epistemology, Human Person,

the Transcendent. New York: Rodopi, 2008.



269

Taymiyyah, Ibn. Igtida’ Al-Sirat Al-Mustagim. Riyadh: Dar ’Alam al-Kutub, 1999.

——— Majmu’ Fatawa Shaykh Al-Islam Ahmad, Ed. ’Abd Al-Rahman lbn
Muhammad Ibn Qasim. Riyadh: Dar ’Alam al-Kutub, 1995.

Thomas C, Anderson. Sartre’s Two Ethics: From Authenticity to Integral Humanity.

Chicago: Open Court Pub Co, 1999.

. The Foundation and Structure of Sartrean Ethics. Lawrence: University
Press of Kansas, 1993.

Thomas, R. Flynn. Sartre: A Philosophical Biography. Cambridge: Cambridge
University Press, 2006.

. Sartre and Marxist Existentialism: The Test Case of Collective Praxis.

Chicago: University of Chicago Press, 1984.
Timani, Hussam S. Takfir and Kharijism in Early Islamic Thought: Their Relevance
to Contemporary Muslim Extremism. Lanham: Lexington Books, 2017.
Tjahjadi, Simon Petrus L. Filsafat Eksistensialisme Jean-Paul Sartre. Yogyakarta:

Kanisius, 2011.

. Tuhan Para Filsuf Dan limuwan: Dari Descartes Sampai Whitehead.
Yogyakarta: Kanisius, 2007.

Tong, Rosemarie Putnam. Feminist Thought. Yogyakarta: Jalasutra, 2010.

Treanor, Brian. Aspects of Alterity: Levinas, Marcel, and the Contemporary Debate.
New York: Fordham University Perss, 2006.

Tri Marheni, Pudji Astuti. Konstruksi Gender. Semarang: UNNES Press, 2008.

Valentine, Simon Ross. Force and Fnaticism: Wahhabism in Saudi Arabia and

Beyond. London: Hurst, 2015.



270

Varillon, Francois. Gabriel Marcel: Philosophe de L existence Incarnee. Paris:
Aubier, 1971.

Warnock, Mary. The Philosophy of Sartre. London: Hutchinson University Library,
1965.

Watt, W. Montgomery. The Formative Period of Islamic Thought. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 1973.

Webber, Jonathan. The Existentialism of Jean-Paul Sartre. London: Routledge,
2008.

Wiktorowicz, Quintan. Radical Islam Rising: Muslim Extremism in the West.
Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, 2005.

Yohanes, Stefanus. “‘Kesetiaan Sebagai Jawaban Terhadap Krisis Modernitas:
Telaah Atas Pemikiran Gabriel Marcel.”” Jurnal Filsafat Agama 12, No.2
(2020).

Zahavi, Dan. Self and Other: Exploring Subjectivity, Empathy, and Shame. Oxford:

Oxford University Press, 2015.



	KRITIK GABRIEL MARCEL TERHADAP JEAN-PAUL SARTRE MENGENAI KONSEP LIYAN
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	HALAMAN JUDUL i
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR ii
	PERNYATAAN KEASLIAN iii
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI iv
	NOTA DINAS PEMBIMBING v
	MOTTO vi
	ABSTRAK vii
	ABSTRACT viii
	KATA PENGANTAR ix
	DAFTAR ISI xii
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



