
 

KESADARAN DALAM TASAWUF DAN FENOMENA 

KUANTUM: 

Studi Pemikiran Abdullah Umar Fayumi (W. 2023) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Abdy Nur Muhammad 

23205011007 

 

Diajukan kepada Program Magister (S2) Fakultas Ushuluddin 

dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk 

Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Magister 

Agama 

 

YOGYAKARTA 

2025 



i 

HALAMAN JUDUL 

 

KESADARAN DALAM TASAWUF DAN FENOMENA 

KUANTUM: 

Studi Pemikiran Abdullah Umar Fayumi (W. 2023) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Abdy Nur Muhammad 

23205011007 

 

Diajukan kepada Program Magister (S2) Fakultas Ushuluddin 

dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk 

Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Magister 

Agama 

 

YOGYAKARTA 

2025 



ii 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

 

 

 

 

  



iii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

 

  



iv 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 

 

 

 



v 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

 

 

 

  



vi 

HALAMAN MOTTO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sejauh apapun dua pulau terpisah, keduanya berasal dari bumi 

yang sama. 

 

~ Abdy Nur Muhammad 

  



vii 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

I dedicate this thesis work to my higher-self. 

  



viii 

ABSTRAK 

Dialog antara tasawuf dan fenomena kuantum merupakan wacana 

intelektual kontemporer yang menantang paradigma 

materialisme modern. Penemuan fenomena kuantum, seperti efek 

pengamat (observer effect), mengindikasikan peran sentral 

kesadaran dalam pembentukan realitas, yang beresonansi dengan 

prinsip-prinsip spiritualitas Islam. Namun, dialog ini rentan 

terjebak pada simplifikasi berlebihan. Penelitian ini mengkaji 

pemikiran Abdullah Umar Fayumi (w. 2023), seorang tokoh 

tasawuf Nusantara yang menawarkan model sintesis antara kedua 

disiplin tersebut. Tujuan penelitian ini adalah untuk 

merekonstruksi konstruksi epistemologis pemikirannya, 

menganalisis dinamika transformasi konsep yang ia lakukan, 

serta menguji validitas ontologisnya. 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan 

pendekatan biografi intelektual (intellectual biography). Data 

primer bersumber dari karya tulis dan rekaman ceramah Abdullah 

Umar, didukung wawancara dengan narasumber otoritatif. 

Analisis data dilakukan menggunakan pendekatan analisis ganda 

(dual-analysis): teori Tadākhul al-Ma’ārif (Interdisiplineritas 

Pengetahuan) Mohammed Hammam digunakan untuk 

membedah mekanisme migrasi konsep, dan teori Marātib al-

Wujūd (Tingkatan Wujud) Ibnu ‘Arabi digunakan untuk melacak 

legitimasi ontologisnya. 

Hasil penelitian menunjukkan tiga temuan utama. 

Pertama, Abdullah Umar membangun epistemologi berbasis 

kesadaran yang menolak dikotomi sains-agama, di mana alam 

semesta dipahami sebagai struktur informasi yang responsif 

terhadap kesadaran manusia. Kedua, melalui mekanisme 

tadākhul, ia melakukan transformasi makna kreatif terhadap 

konsep fisika: Singularitas fisik dimaknai ulang sebagai Alam 

Azal  (Singularitas Informasi), Superposisi kuantum sebagai 

A'yān Ṡābitah (Entitas Permanen/Potensi Ilahi), dan Efek 

Pengamat sebagai otoritas manusia dalam memilih takdir. Ketiga, 

gagasan tersebut memiliki legitimasi ontologis yang kokoh dalam 

metafisika Akbarian, di mana fenomena kolaps fungsi gelombang 

dipetakan sebagai proses aktualisasi dari Ta’ayyun Ṡānī menuju 



ix 

Alam Syahādah melalui perantara Alam Miṡāl , dengan Insān 

Kāmil (Manusia Sempurna) sebagai pengamat partisipatoris 

utamanya. Penelitian ini menyimpulkan bahwa sintesis Abdullah 

Umar Fayumi adalah upaya rekonstruksi ontologis untuk 

memberdayakan manusia modern sebagai subjek aktif (co-

creator) dalam realitas. 

 

Kata Kunci: Tasawuf, Fenomena Kuantum, Kesadaran, 

Interdisiplineritas, Abdullah Umar Fayumi. 

  



x 

ABSTRACT 

The dialogue between Sufism and quantum physics 

represents a contemporary intellectual discourse that challenges 

the paradigm of modern materialism. The discovery of quantum 

phenomena, such as the observer effect, indicates the central role 

of consciousness in shaping reality, which resonates with the 

principles of Islamic spirituality. However, this dialogue is prone 

to excessive simplification. This study examines the thought of 

Abdullah Umar Fayumi (d. 2023), a Nusantara Sufi figure who 

offers a synthesis model between these two disciplines. The 

objective of this research is to reconstruct his epistemological 

construction, analyze the dynamics of his conceptual 

transformation, and examine its ontological validity. 

This research employs a qualitative method with an 

intellectual biography approach. Primary data are sourced from 

Abdullah Umar's written works and lecture recordings, supported 

by interviews with authoritative sources. Data analysis is 

conducted using a dual-analysis approach: Mohammed 

Hammam's theory of Tadākhul al-Ma’ārif (Interdisciplinarity of 

Knowledge) is used to dissect the mechanism of conceptual 

migration, and Ibn Arabi's Marātib al-Wujūd (Degrees of Being) 

theory is applied to trace its ontological legitimacy. 

The results reveal three main findings. First, Abdullah 

Umar constructs a consciousness-based epistemology that rejects 

the science-religion dichotomy, where the universe is understood 

as an information structure responsive to human consciousness. 

Second, through the tadākhul mechanism, he performs a creative 

semantic transformation of physical concepts: Physical 

Singularity is reinterpreted as Alam Azal  (Informational 

Singularity), Quantum Superposition as A'yān Ṡābitah 

(Permanent Entities/Divine Potentials), and the Observer Effect 

as human authority in choosing destiny. Third, these ideas 

possess solid ontological legitimacy within Akbarian 

metaphysics, where the phenomenon of wave function collapse is 

mapped as an actualization process from Ta’ayyun Ṡānī to Alam 

Syahādah through the intermediary of Alam Miṡāl , with the Insān 

Kāmil (Perfect Human) acting as the primary participatory 



xi 

observer. This study concludes that Abdullah Umar Fayumi's 

synthesis is an ontological reconstruction effort to empower 

modern humans as active subjects (co-creators) in reality. 

 

Keywords: Sufism, Quantum Phenomena, Consciousness, 

Interdisciplinarity, Abdullah Umar Fayumi. 

 

  



xii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor 158/1987 dan 

0543b/U/1987, tanggal 22 Januari 1988. 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 ا

 ب

 ت

 ث

 ج

 ح

 خ

 د

 ذ

 ر

 ز

 س

 ش

 ص

 ض

 ط

 ظ

 ع 

 غ 

 ف 

 ق

 ك 

 ل

 م

 ن 

 و

 ه

alif 

ba’ 

ta’ 

Ṡ 

jim 

ha 

kha 

dal 

zal 

ra’ 

zai 

sin 

syin 

sad 

dad 

ta’ 

za 

‘ain 

gain 

fa’ 

qaf 

kaf 

lam 

mim 

nun 

wawu 

ha’ 

tidak 

dilambangkan 

b 

t 

ṡ 

j 

ḥ 

kh 

d 

ż 

r 

z 

s 

sy 

ṣ 

ḍ 

ṭ 

ẓ 

‘ 

g 

f 

q 

k 

l 

m 

n 

w 

tidak 

dilambangkan 

be 

te 

es (dengan titik di 

atas) 

je 

ha (dengan titik di 

bawah) 

ka dan ha 

de 

zet (dengan titik di 

atas) 

er 

zet 

es 

es dan ye 

es (dengan titik di 

bawah) 

de (dengan titik di 

bawah) 

te (dengan titik di 

bawah) 

zet (dengan titik di 

bawah) 

koma terbalik di 

atas 



xiii 

 ء

 ي

hamzah 

ya’ 

h 

‘ 

y 

ge 

ef 

qi 

ka 

el 

em 

en 

we 

ha 

apostrof 

ye 

 

B. Konsonan Rangkap Karena Syaddah/Tasydid Ditulis 

Rangkap 

دَة   مُتَعَدِّ

 عِدَّة

Ditulis 

Ditulis 

Muta‘addidah 

‘Iddah 

 

C. Ta’ Marbutah di Akhir Kata 

1. Bila dimatikan ditulis h 

(Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang 

sudah terserap dalam bahasa Indonesia, seperti salat, 

zakat dan sebagainya, kecuali bila dikehendaki lafal 

aslinya). 

 حِكْمَة

 عِلَّة

Ditulis 

Ditulis 

ḥikmah 

‘Illah 

 

2. Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua 

itu terpisah, maka ditulis h. 

 ’Ditulis Karāmah al-auliyā كَرَامَة الأوَْليِاَء

 



xiv 

3. Bila ta’ marbutah hidup atau dengan harakat, fathah, 

kasrah dan dammah ditulis t atau h. 

 زَكَاة الفطِْر

 زَكَاةُ الفطِْر

Ditulis 

Ditulis 

Zakāh al-fiṭri 

Zakāt al-fiṭri 

 

D. Vokal Pendek 

 ََ  

 فَعلََ 

 

 َِ  

 ذُكِرَ 

 

 َُ  

 يَذْهَبُ 

Fatḥah 

 

 

Kasrah 

 

 

Ḍammah 

Ditulis 

Ditulis 

 

Ditulis 

Ditulis 

 

Ditulis 

Ditulis 

A 

Fa’ala 

 

I 

Żukira 

 

U 

yażhabu 

 

E. Vokal Panjang 

1 

 

2 

 

3 

 

4 

Fatḥah + alif 

 جَاهِليَِّة

Fatḥah + ya’mati 

 تنَْسَى

Kasrah + ya’mati 

 كَرِيْم 

Ḍammah + wawu 

mati 

 فرٌُوْض

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ā 

Jāhiliyyah 

Ā 

Tansā 

Ī 

Karīm 

Ū 

Furūd 

 

F. Vokal Rangkap 

1 

 

2 

Fatḥah + ya’mati 

 بيَْنَكُم

Fatḥah + wawu 

mati 

 قوَْل

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

Ai 

Baynakum  

au 

Qaul 

 



xv 

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata 

Dipisahkan dengan Apostrof 

 أأَنَْتمُ

 أعُِدَّت

 لئَِنْ شَكَرْتمُ

Ditulis 

Ditulis 

Ditulis 

A’antum 

U‘iddat 

La’in Syakartum 

 

H. Kata Sandang Alif + Lam 

1. Bila diikuti huruf Qamariyyah ditulis dengan 

menggunakan huruf “l (el)”. 

 القرُْآن

 القيِاَس

Ditulis 

Ditulis 

Al-Qur’ān 

Al-Qiyās 

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan 

menggunakan huruf Syamsiyyah yang mengikutinya, 

dengan menghilangkan huruf “l el”-nya. 

 السَّمَآء

 الشَّمس 

Ditulis 

Ditulis 

As-Samā’ 

Asy-Syams 

 

I. Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat 

 ذَوِى الفرُُوْض

نَّة  أهْل السُّ

Ditulis 

Ditulis 

Ẓawī al-furūḍ 

Ahl as-sunnah 

 

 

  



xvi 

KATA PENGANTAR 

 

Bismillāh ar-raḥmān ar-raḥīm. Bismillāhi Fātiḥ al-Wujūd. 

Alḥamdulillāhi Rabbil ‘Ālamīn. Wa ṣallallahu ‘alā sayyidinā 

Muḥammadin wa ‘alā ālihi wa ṣaḥbihi ajma’īn. Ammā ba’d. 

 Segala puji bagi Allah, Tuhan yang menundukkan alam 

semesta untuk manusia dan menjadikan keduanya saling bertukar 

daya. Shalawat dan salam selalu tercurahkan kepada Nabi 

Muhammad ṣallallahu ‘alaihi wa sallam yang melaluinya cinta 

memendar ke seluruh alam. Doa terbaik untuk kedua orang tua 

penulis, Mohamad Yunus dan Halmiah, yang menjadi sebab 

keberadaan penulis di dunia materi, yang tanpa keduanya penulis 

tidak dapat memahami makna keberadaan. Kepada Novia Sari 

dan Sayyed Ahmad Alqusyairi. Hadiah Fatihah kepada seluruh 

bagian dari alam semesta yang mendukung kehidupan penulis 

secara keseluruhan dan khususnya selama masa perkuliahan. 

Terima kasih penulis ucapkan kepada pihak-pihak yang 

bersangkutan dalam proses penulisan: Dr. Fahruddin Faiz sebagai 

dosen penasihat akademik penulis, yang juga bersedia 

membimbing penulis dalam menyelesaikan tesis ini, serta 2 dosen 

penguji lainnya: Dr. Imam Iqbal dan Dr. Waryani Fajar Riyanto. 

Terima kasih juga kepada M. Farid Abbad S.Sos. M.Si. untuk 

diskusinya dan telah mengarahkan penulis untuk mengumpulkan 

data; Dr. Mohammad Yunus Masrukhin, Lc., M.A., Ph.D. yang 

merekomendasikan salah satu teori—Tadākhul al-Ma’ārif—

dalam penelitian ini; Dr. Ir. Haidar Bagir dan Dr. Ir. Kun Wardana 



xvii 

atas kesediaannya untuk berbagi pengetahuan dan 

pengalamannya terkait topik penelitian; serta seluruh pihak yang 

memiliki kontribusi dalam proses penyelesaian tesis ini: 

1. Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., 

selaku Rektor Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta; 

2. Prof. Dr. H. Robby H. Abror, M.Hum., M.A., selaku 

Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta; 

3. Bapak Dr. Muh. Fatkhan, S.Ag., M.Hum., dan Bapak 

Muhammad Arif, S.Fil.I., M.Ag., selaku Ketua dan 

Sekretaris Program Studi Magister Aqidah dan Filsafat 

Islam Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta; 

4. Seluruh dosen dan civitas akademika Program Studi 

Magister Aqidah dan Filsafat Islam Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, atas segala kontribusi 

untuk memfasilitasi proses belajar penulis hingga selesai 

penelitian tugas akhir; 

5. Seluruh staf perpustakaan atas pelayanannya selama 

proses kuliah penulis; 

6. Kementerian Keuangan dan LPDP sebagai penunjang 

dana selama pendidikan S2; 

7. Teman-teman seangkatan Magister AFI 2023: Mas Faqih, 

Mas Nizar, Mas Bara, Mas Alam, Mas Alfian, Mas 

Taozan, Mas Dafi, Mas Moli, Mas Rasyid, Mas Ratehiro, 



xviii 

Mas Hamzan, Mbak Tyas, Mbak Ulvi, Mbak Fiza, Mas 

Khabib, Mas Taufik.  Penulis percaya di balik setiap 

pertemuan, ada hikmah yang bisa jadi pelajaran; 

8. Rekan-rekan IADI (Ikatan Alumni DDI) Yogyakarta yang 

bersedia berdiskusi dengan penulis tentang topik 

penelitian ini; serta 

9. Yang tidak bisa disebutkan satu per satu: setiap orang 

yang pernah penulis temui, yang dari kalian, penulis 

mengambil pelajaran dan hikmah terkait topik dalam 

penelitian ini. 

Di luar semua dukungan tersebut, tesis ini adalah bagian 

dari pencarian penulis tentang kebenaran; sebuah perjalanan 

untuk menembus batas-batas imajiner antara sains dan 

spiritualitas, khususnya spiritualitas Islam (tasawuf). Penulis 

tidak sedang mencari validasi silang, baik dari aspek tasawuf 

memvalidasi sains, atau sebaliknya, sains memvalidasi tasawuf. 

Penulis meyakini keduanya adalah manifestasi epistemologis 

Wujud Tuhan Yang Esa, sehingga pada keduanya tersimpan jalan 

untuk mengenal-Nya. Karya ini memang merupakan buah dari 

perjalanan akademik, ditulis untuk—dan dengan—syarat-syarat 

akademik, namun visi dan isinya bertujuan melampaui sekadar 

formalitas akademik semata: Bagaimana intelek kita, sebagai 

instrumen, berfungsi dengan semestinya dalam rangka 

menyadari/mengalami kerinduan Tuhan untuk dikenal. 

Penulisan tesis ini didorong oleh sebuah kegelisahan 

intelektual tentang bagaimana mendamaikan nalar sains dan 



xix 

pengalaman spiritual dalam satu tarikan napas kesadaran—upaya 

kecil penulis untuk menemukan benang merah yang menyatukan 

apa yang tampak terpisah di permukaan.  

Awalnya, tesis ini memotret pemikiran Abdullah Umar 

dalam spektrum yang luas. Namun, melalui proses dialektika 

dalam ujian tesis, fokus kajian dikerucutkan secara spesifik pada 

tema 'kesadaran' untuk kedalaman analisis. Penulis tidak 

menyangka dengan apa yang ditemukan dalam proses revisi, 

bahwa pembahasan tentang ‘kesadaran’ ternyata membawa kita 

pada diskusi inti dalam filsafat: tentang Ada/Wujud (ontologi), 

yang juga berimplikasi pada relasi antara subjek-objek. Hasilnya 

telah menjawab kegelisahan awal penulis tentang kesatuan dan 

keterpisahan, namun memunculkan kegelisahan-kegelisahan lain 

yang jauh lebih mendasar: bagaimana mentransformasi 

pengetahuan teoretis ini menjadi pengalaman batin yang nyata 

dan hidup. Harapannya, tesis ini menjadi pijakan awal penulis 

untuk, pertama, terus merawat rasa ingin tahu dan melanjutkan 

eksplorasi intelektual ini ke jenjang yang lebih tinggi dan 

mendalam; kedua, melangkah dari sekadar ‘pembaca peta’ 

menuju ‘pengembara’ yang sesungguhnya dalam samudra 

kesadaran Ilahi. 

 Penulis menyadari sepenuhnya bahwa tesis ini masih jauh 

dari kata cukup untuk menjawab setiap kegelisahan, layaknya 

setetes air di tengah samudra tak bertepi. Oleh karena itu, segala 

kritik dan saran konstruktif sangat penulis harapkan sebagai 

bahan perbaikan di masa mendatang. Semoga karya singkat ini 



xx 

dapat memberi manfaat kepada siapa saja yang membacanya. 

Doa terbaik untuk kita semua. 

 

Jayapura, 14 Desember 2025 

Penulis 

 

 

Abdy Nur Muhammad  



xxi 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL .................................................................... i 

PERNYATAAN KEASLIAN ...................................................... ii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ......................................... iii 

HALAMAN PENGESAHAN .................................................... iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ................................................... v 

HALAMAN MOTTO ................................................................ vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN ................................................ vii 

ABSTRAK ............................................................................... viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN....................... xii 

KATA PENGANTAR ............................................................... xvi 

DAFTAR ISI ............................................................................ xxi 

DAFTAR TABEL .................................................................... xxv 

DAFTAR GAMBAR .............................................................. xxvi 

DAFTAR LAMPIRAN ......................................................... xxvii 

DAFTAR ISTILAH .............................................................. xxviii 

BAB I PENDAHULUAN ........................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................... 7 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ..................................... 7 



xxii 

D. Kajian Pustaka ................................................................. 9 

E. Kerangka Teori .............................................................. 13 

1. Marātib al-Wujūd Ibnu ‘Arabi .................................. 13 

2. Interdisiplineritas Pengetahuan Mohammed Hammam

 . .................................................................................. 14 

F. Metode Penelitian .......................................................... 16 

1. Objek Kajian ............................................................. 16 

2. Jenis dan Pendekatan Penelitian ................................ 17 

3. Sumber dan Metode Pengumpulan Data ................... 18 

4. Metode Analisis Data ................................................ 19 

G. Sistematika Pembahasan ............................................... 24 

BAB II ....................................................................................... 27 

KONSEP KESADARAN .......................................................... 27 

A. Definisi Kesadaran ........................................................ 30 

B. Kesadaran dalam Interpretasi Fenomena Kuantum....... 46 

C. Teori Interdisiplineritas Mohammed Hammam ............ 57 

1. Konsep Kunci: Tadākhul al-Ma’ārif 

(Interdisiplineritas Pengetahuan) ....................................... 58 

2. Interdisiplineritas pada Level Konsep ....................... 60 

3. Interdisiplineritas pada Level Metodologi ................ 62 

4. Interdisiplineritas pada Level Teori ........................... 63 



xxiii 

D. Kesadaran dalam Tingkatan-Tingkatan Wujud Ibnu 

‘Arabi ..................................................................................... 65 

BAB III ...................................................................................... 77 

BIOGRAFI DAN VISI INTELEKTUAL ................................. 77 

A. Biodata Singkat ............................................................. 77 

B. Pendidikan ..................................................................... 77 

1. Latar Belakang Keluarga dan Pendidikan Awal 

(Periode Pra-Makkah) ........................................................ 77 

2. Periode Formatif di Makkah (1996 – ~2005) ............ 79 

3. Periode Pematangan dan Dakwah (Pasca-Makkah, 

2007 – 2023) ...................................................................... 82 

C. Peta Pemikiran Tasawuf Abdullah Umar ...................... 84 

1. Visi dan Proyek Intelektual ........................................... 84 

BAB IV ..................................................................................... 94 

ANALISIS ................................................................................. 94 

A. Kesadaran sebagai Jembatan Penghubung Tasawuf dan 

Fenomena Kuantum ............................................................... 94 

B. Transformasi Konsep-Konsep Fisika ke Metafisika: 

Solusi Interpretatif atas Realitas .......................................... 111 

2. Menawarkan A'yān Ṡābitah untuk Menjelaskan 

Superposisi ....................................................................... 115 



xxiv 

3. Menawarkan Kesadaran untuk menjelaskan Efek 

Pengamat .......................................................................... 118 

C. Legitimasi Ontologis dalam Kerangka Marātib al- 

Wujūd Ibnu ‘Arabi ............................................................... 121 

1. Singularitas Asal pada Martabat Ta’ayyun Ṡānī ...... 121 

2. Legitimasi Superposisi sebagai Potensi Ontologis .. 127 

3. Manusia sebagai Pengamat Partisipatoris ............... 131 

4. Insān Kāmil sebagai Titik Temu Kesadaran Wijdāni 

dan Wujud ........................................................................ 134 

BAB V ..................................................................................... 138 

PENUTUP ............................................................................... 138 

A. Kesimpulan .................................................................. 138 

B. Saran ............................................................................ 140 

DAFTAR PUSTAKA .............................................................. 142 

LAMPIRAN ............................................................................ 161 

 

  



xxv 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1: Rangkuman Definisi Kesadaran dalam Terminologi 

Inggris dan Arab 

Tabel 2: Tingkatan Wujud Versi Empat, Lima, Enam, dan Tujuh  



xxvi 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 1: Pola Interferensi Gelombang 

Gambar 2: Visualisasi Sifat Partikel 

Gambar 3: Lingkaran Manifestasi Tuhan dalam Tujuh Tingkatan 

Gambar 4: Ringkasan Tujuh Tingkatan Wujud 

  



xxvii 

DAFTAR LAMPIRAN 

 

Lampiran 1: Bukti wawancara yang menjadi rujukan dalam 

tesis ini. 

  



xxviii 

DAFTAR ISTILAH 

 

Aforisme : Pernyataan atau ungkapan yang singkat, 

padat, dan mudah diingat yang 

mengungkapkan suatu kebenaran umum, 

prinsip, atau doktrin tentang kehidupan 

Amplitudo : Perpindahan maksimum dari titik 

kesetimbangan dalam suatu gelombang 

atau getaran. 

Arbitrer : Sewenang-wenang, manasuka, atau tidak 

berdasarkan alasan logis atau keharusan 

alami, melainkan berdasarkan 

kesepakatan, konvensi, atau kebiasaan 

suatu kelompok atau masyarakat, 

terutama dalam konteks bahasa dan 

tanda. 

Elektron : Partikel subatomik bermassa yang 

bermuatan listrik negatif dan menjadi 

salah satu penyusun utama atom. Elektron 

mengelilingi inti atom dan termasuk 

dalam kelompok fermion, yaitu partikel 

yang mengikuti prinsip eksklusi Pauli. 

Berbeda dengan foton, elektron dapat 

bergerak dengan kecepatan berapa pun 

selama masih di bawah kecepatan cahaya 

karena keberadaan massanya. 

Elevasi : Dalam filsafat, kata ini sering kali 

digunakan secara metaforis untuk 

merujuk pada p  eningkatan atau 

pencerahan dalam aspek moral, etis, atau 

spiritual manusia, bukan arti harfiah 

ketinggian fisik. 

Foton : Foton adalah kuantum cahaya, yaitu 

partikel tanpa massa dan tanpa muatan 

listrik yang merupakan pembawa radiasi 

elektromagnetik, mulai dari cahaya 

tampak hingga gelombang radio dan 

sinar-X. Ia memiliki sifat dualisme 



xxix 

gelombang-partikel, sehingga dapat 

bertingkah seperti gelombang maupun 

partikel. Karena tidak memiliki massa 

diam, foton selalu bergerak dengan 

kecepatan cahaya di ruang hampa. 

Inklusi : Ketercakupan. 

Interferensi : fenomena di mana dua atau lebih 

gelombang saling bertumpang tindih dan 

bergabung, sehingga menghasilkan pola 

gelombang baru yang dapat memperkuat 

(konstruktif) atau melemahkan 

(destruktif) amplitudo gelombang. 

Kontinum : Model matematika dalam fisika yang 

menggabungkan tiga dimensi ruang 

(panjang, lebar, dan tinggi) dengan satu 

dimensi waktu, menciptakan satu 

kesatuan tatanan empat dimensi untuk 

menggambarkan alam semesta. Model 

ini, yang dipelopori oleh Albert Einstein, 

menunjukkan bahwa ruang dan waktu 

tidak terpisah, melainkan terjalin erat dan 

saling mempengaruhi 

Leksikal : Istilah yang berkaitan dengan kata atau 

kosakata. 

Mekanika : Cabang fisika yang mempelajari gerak 

dan berhentinya benda serta penyebab 

keduanya. 

Resiprokal :  Prinsip atau praktik hubungan timbal 

balik atau pertukaran. Konsep ini 

melibatkan gagasan bahwa tindakan, 

perilaku, atau hubungan antara individu 

atau kelompok bersifat dua arah, di mana 

satu pihak memengaruhi dan dipengaruhi 

oleh pihak lain secara simultan. 

Primordial : Termasuk dalam bentuk atau tingkatan 

paling awal/paling dasar 

Retroaktif : Berlaku surut—seolah-olah suatu 

tindakan atau keputusan di masa kini 

memengaruhi, menentukan, atau 



xxx 

mengubah sesuatu yang sudah terjadi di 

masa lalu. 

 

  



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Kesadaran adalah salah satu misteri terbesar yang belum 

terpecahkan dalam sejarah sains modern. Meskipun sains 

telah berhasil memetakan mekanisme otak dan perilaku yang 

berkaitan dengan kesadaran, ia gagal menjelaskan mengapa 

dan bagaimana proses fisik di otak tersebut melahirkan 

pengalaman subjektif atau perasaan menjadi sadar.1 Sebab 

dari kebuntuan ini adalah karena sains materialistik 

cenderung memandang kesadaran hanya sebagai produk 

sampingan (epifenomena) dari aktivitas biologis (otak), 

padahal kesadaran atau bahkan pikiran itu sendiri bukanlah 

sekadar produk sampingan dari otak semata.2 

Kegagalan sains materialistik ini berakar pada 

paradigma fisika klasik yang memandang realitas sebagai 

mesin raksasa yang deterministik dan terpisah satu sama lain. 

Namun, paradigma ini terguncang pada abad ke-20 dengan 

munculnya fenomena kuantum. Para ilmuwan menemukan 

bahwa atom, blok penyusun segala sesuatu di semesta fisik, 

 

1 David J. Chalmers, “Facing Up to the Problem of Consciousness”, 

Journal of Consciousness Studies, vol. 2, no. 3 (1995), p. 1. 

2 Anis Salwa Matsham, “Beyond the Physical of Mindfulness: The 

Nature of Reality and Concept of Mind in Traditional Eastern Philosophy and 

the Quantum Paradigm” (University of Oulu, 2019), p. 78. 



 

2 

terdiri dari nukleus (inti atom) yang dikelilingi oleh medan 

besar yang mengandung satu atau lebih elektron. Medan ini 

sangat besar dibandingkan elektron-elektron kecilnya 

sehingga tampak seperti 99,999999999999% ruang kosong, 

yang sejatinya merupakan medan probabilitas/energi. Ruang 

ini terdiri dari frekuensi energetik yang membentuk medan 

informasi tak kasat mata dan saling terkoneksi.3 

Lebih jauh lagi, perilaku elektron di medan ini 

menantang logika deterministik fisika klasik. Mereka tidak 

tunduk pada hukum materi makro, tapi bergerak secara acak: 

muncul di satu titik, lalu lenyap dan bermanifestasi di titik lain 

tanpa pola yang dapat diprediksi. Mereka secara keseluruhan 

eksis dalam kemungkinan yang tak terbatas. Hanya ketika 

seorang pengamat hadir, barulah medan energi dan informasi 

itu runtuh dan menjadi partikel yang kita sebut elektron. Akan 

tetapi, ketika sang pengamat tidak lagi mengamati elektron 

tersebut, ia lenyap kembali ke dalam medan energi.4 

Fenomena ini terjadi sebagai implikasi dari 

eksperimen celah ganda (double slit experiment), yang 

mengungkapkan fakta bahwa, pada level kuantum, realitas 

tidak bersifat pasti sebagai partikel materi, akan tetapi 

merupakan probabilitas informasi dalam medan energi, dan 

 
3 Joe Dispenza, Becoming Supernatural, Terjemahan edition (Banten: 

Javanica, 2021), pp. 113–4. 

4 Ibid., p. 114. 



 

3 

informasi baru akan runtuh menjadi realitas konkret ketika 

ada pengamat yang menyaksikannya.5 

Ini memunculkan interpretasi tentang efek pengamat 

(observer effect) sadar, yang membuat kesadaran menempati 

salah satu diskusi penting saat ini, bahwa kesadaran berperan 

sebagai partisipan aktif yang ikut menciptakan realitas. 

Fenomena partisipatoris dalam fisika kuantum ini—di mana 

pengamat mempengaruhi realitas—paralel dengan nilai 

spiritual dalam Islam, khususnya yang tersirat dalam hadis 

qudsi: “Aku sesuai prasangka hamba-Ku”.6 Pararelitas ini 

memunculkan ruang hipotesis bahwa dalam kesatuan wujud, 

alam semesta—sebagai manifestasi Tuhan—sejatinya 

responsif terhadap kualitas kesadaran manusia. 

Namun, peluang dialog ini dihadapkan pada tantangan 

epistemologis berupa risiko simplifikasi berlebihan. 

Fenomena kuantum yang kontra-intuitif memang dinilai 

memiliki indikasi untuk menjelaskan fenomena-fenomena 

spiritual,7 tapi bukan berarti konsep-konsep dalam kedua 

disiplin tersebut identik dan dapat disamakan begitu saja. 

 
5 Jami Hossain, An Investigation into True Reality : Observer , 5D 

Space , and Cognizance (2023), p. 713. 

6 H.R. Bukhari no. 7505 dan Muslim no. 2675. 

7 Haidar Bagir, Pengasuh dan Dewan Pembina Nuralwala, zoom 

meeting [wawancara], 25 Juli 2025. 



 

4 

Ditambah lagi, konsep realitas dalam dua wacana 

keilmuan ini—tasawuf dan fenomena kuantum—berada 

dalam ranah yang sulit dipahami, di mana nalar rasional kita 

terbatas untuk memetakannya secara utuh. Dalam tasawuf, 

kesulitan ini digambarkan dengan analogi “orang buta dan 

gajah—ada yang menyentuh belalai dan menyebutnya seperti 

pipa, ada yang menyentuh telinga dan menyebutnya seperti 

kipas”.8 Sementara dalam fisika kuantum, Richard Feynman9 

menyebutkan bahwa, “Saya percaya diri untuk mengatakan 

bahwa tidak ada seorang pun yang memahami mekanika 

kuantum”.10 

Beberapa penelitian sebelumnya telah mencoba 

mendialogkan tasawuf dan sains, seperti studi Ainul Yaqin 

tentang metafisika sufi dan fisika modern,11 penelitian Anis 

 
8 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (US: The 

University of North Carolina Press, 1975), p. 3. 

9 Seorang fisikawan teoretis Amerika Serikat peraih Hadiah Nobel 

Fisika 1965 yang dikenal karena karyanya dalam teori elektrodinamika 

kuantum dan metode penyederhanaannya menggunakan diagram Feynman. 

10 Nyoman Gunantara et al., Fisika Modern: Misteri Alam Semesta dan 

Teori Keajaiban Quantum (2023), p. 123, 

https://www.researchgate.net/profile/Anak-

Gunawan/publication/381434035_Fisika_Modern_Misteri_Alam_Semesta_d

an_Teori_Keajaiban_Quantum_Penulis/links/666d338ea54c5f0b946602e8/Fi

sika-Modern-Misteri-Alam-Semesta-dan-Teori-Keajaiban-Quantum-

Penulis.pdf. 

11 Ainul Yaqin, KESELARASAN METAFISIKA SUFI DAN FISIKA 

MODERN ( Kajian Pemikiran Tasawuf Achmad Asrori al-Ishaqi ) (2023). 



 

5 

Salwa tentang mindfulness dan paradigma kuantum,12 serta 

kajian Nurul Amin Hudin tentang titik temu ilmu eksakta dan 

tasawuf Syekh Kadirun Yahya.13 Namun, wacana-wacana 

tersebut cenderung berhenti pada tataran filosofis-komparatif 

dan belum menyentuh konstruksi ontologis mengenai 

bagaimana mekanisme kesadaran bekerja dalam irisan kedua 

disiplin tersebut. 

Dalam penelitian ini, penulis berargumen bahwa 

kebuntuan interpretasi kesadaran dalam fenomena kuantum 

dapat diurai melalui pemikiran Abdullah Umar Fayumi, 

seorang tokoh tasawuf kontemporer yang melakukan 

pembacaan ulang terhadap tradisi klasik melalui sains 

modern. Ia menawarkan apa yang belum tersentuh fisika 

modern: ontologi wujud/realitas yang bersifat deduktif,14 

yang memulai penyelidikan kesadaran dari Wujud Tertinggi 

yang kemudian termanifestasi dalam seluruh tingkatan 

 
12 Matsham, “Beyond the Physical of Mindfulness: The Nature of 

Reality and Concept of Mind in Traditional Eastern Philosophy and the 

Quantum Paradigm”. 

13 Nurul Amin Hudin, Titik Temu Ilmu Eksakta Dan Tasawuf Pemikiran 

Syekh Kadirun Yahya (2016), p. 186, https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/23905/. 

14 Pernyataan ini lahir dari kekosongan teori dalam pembacaan lanskap 

teori kesadaran berdasarkan: Robert Lawrence Kuhn, “A landscape of 

consciousness: Toward a taxonomy of explanations and implications”, 

Progress in Biophysics and Molecular Biology, vol. 190 (2024), pp. 28–169, 

https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S0079610723001128?via%

3Dihub.  



 

6 

realitas, bukan dari materi yang terfragmentasi. Dengan 

begitu, penjelasan mengenai fenomena kesadaran dijadikan 

sebagai bagian integral dalam hierarki realitas, yang 

memungkinkan kesatuan pemahaman di mana dimensi fisik 

tidak lagi dipertentangkan dengan dimensi spiritual. 

Argumen dalam penelitian ini dibangun berdasarkan 

analisis dari dua kerangka teori: pertama, ontologi Marātib 

al-Wujūd (tingkatan-tingkatan wujud) dari Ibnu ‘Arabi15 

dalam rangka melacak posisi ontologis kesadaran sebagai 

implikasi dari fenomena kuantum: efek pengamat; kedua, 

teori Tadākhul al-Ma’ārif (interdisiplineritas pengetahuan) 

dari Mohammed Hammam sebagai alat untuk membedah 

metodologi migrasi konsep yang dilakukan oleh Abdullah 

Umar. 

Pemilihan kedua teori ini didasarkan pada 

pertimbangan bahwa kajian ini membutuhkan pendekatan 

ganda: teori Ibnu 'Arabi digunakan untuk memvalidasi 

substansi gagasan (dimensi ontologis), sementara teori 

Hammam digunakan untuk mengurai mekanisme 

pembentukan gagasan tersebut (dimensi metodologis). 

 

 

 

 
15 Teori ini dirujuk pada karya Disertasi Mahmut Erol Kilic, “WUJUD 

DAN TINGKATAN-TINGKATANNYA DALAM PEMIKIRAN 

MUHYIDDIN IBNU AL-’ARABI” (Universitas Marmara, 1995). 



 

7 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan penjelasan di atas, penelitian ini akan menjawab 

tiga pertanyaan: 

1. Bagaimana konstruksi pemikiran Abdullah Umar dalam 

membangun relasi interdisipliner konsep kesadaran dalam 

tasawuf dan fisika kuantum? 

2. Bagaimana dinamika transformasi konsep tasawuf dalam 

menginterpretasi paradoks kesadaran dalam fenomena 

kuantum menurut Abdullah Umar ditinjau dari perspektif 

mekanisme Tadākhul al-Ma’ārif Mohammed Hammam? 

3. Bagaimana posisi ontologis fenomena kuantum dalam 

pemikiran Abdullah Umar ditinjau dari perspektif 

Marātib al-Wujūd Ibnu ‘Arabi? 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Sejalan dengan rumusan masalah tersebut, penelitian 

ini memiliki tiga tujuan utama: pertama, mengeksplorasi 

konstruksi pemikiran Abdullah Umar dalam membangun 

relasi interdisipliner antara tasawuf dan fisika kuantum yang 

berpusat pada konsep kesadaran; kedua, menganalisis 

dinamika transformasi konsep tasawuf dalam 

menginterpretasi paradoks kesadaran dalam fenomena 

kuantum menurut Abdullah Umar menggunakan perspektif 

teori Tadākhul al-Ma’ārif Mohammed Hammam; dan ketiga, 

merumuskan posisi ontologis fenomena kuantum dalam 

pemikiran tokoh tersebut melalui perspektif Marātib al-

Wujūd Ibnu ‘Arabi. 



 

8 

Adapun kegunaan penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi, baik secara teoretis maupun praktis. 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada diskursus 

filsafat sains Islam dengan menawarkan model analisis ganda 

yang menggabungkan pendekatan metodologis (teori 

Hammam) dan pendekatan ontologis (teori Ibnu ‘Arabi). 

Model ini diharapkan dapat menjadi kerangka acuan 

akademis untuk membedah wacana interdisipliner sains-

spiritualitas, sekaligus sebagai upaya mitigasi terhadap 

simplifikasi berlebihan (pseudosains), yang kerap terjadi 

dalam studi serupa. Selain itu, penelitian ini juga memperkaya 

khazanah literatur mengenai pemikiran tokoh tasawuf 

kontemporer Indonesia dalam merespons perkembangan 

sains terkini. 

Sementara secara praktis, hasil penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi rujukan kritis bagi para akademisi 

dan peneliti dalam memahami batas-batas serta titik temu 

antara sains dan spiritualitas. Lebih jauh, bagi masyarakat 

umum dan pegiat spiritual, penelitian ini menawarkan 

perspektif transformasi spiritual berbasis kesadaran, yang 

menempatkan manusia sebagai partisipan aktif dalam 

menentukan realitas kehidupannya. 

 

 

 

 



 

9 

D. Kajian Pustaka 

Untuk memosisikan penelitian ini secara tepat, penulis 

memetakan  lanskap literatur yang ada mengenai dialog 

antara tasawuf dan fisika kuantum. Pemetaan ini bertujuan 

untuk menunjukkan bahwa penelitian ini memiliki medan 

akademis sebagai wacana dan untuk mengidentifikasi celah 

penelitian (research gap) yang akan diisi. 

Sepanjang penelusuran penulis, ada empat literatur 

yang relevan dengan penelitian ini: Ibn ‘Arabi Time and 

Cosmology karya Mohamed Haj Yousef; Physics and Sufi 

Cosmology: Creation of Universe and Life In the Light of 

Science and Philosophical Spirituality (The Cosmos and the 

Self) karya Sardar Irshad Shaheen; tesis Anis Salwa Matsham 

berjudul Beyond the Physical Realm of Mindfulness: The 

Nature of Reality and Concept of Mind in Traditional Eastern 

Philosophy of Sufism and the Quantum Paradigm; dan tesis 

Ainul Yaqin berjudul “Keselarasan Metafisika Sufi dan Fisika 

Modern: Kajian Pemikiran Tasawuf Achmad Asrori al-

Ishaqi”. 

Pertama, karya Mohamed Haj Yousef dalam bukunya 

Ibn ‘Arabi’s Time and Cosmology. Karya ini adalah upaya 

konstruksi model teoretis bertujuan untuk menawarkan solusi 

atas problem dalam fisika modern. Temuan utamanya adalah 

bahwa kosmologi Ibn 'Arabi, khususnya doktrin penciptaan 

yang terus-menerus diperbarui (tajdīd al-khalq), menyajikan 

model realitas yang bersifat diskrit atau terkuantisasi. Dalam 



 

10 

model ini, alam semesta diciptakan dan dihancurkan kembali 

pada setiap saat yang tak terbagi (al-zamān al-fard). Haj 

Yousef berargumen bahwa model realitas ini berpotensi 

menyelesaikan paradoks non-lokalitas (EPR paradox) dalam 

mekanika kuantum, karena jika dua partikel yang tampak jauh 

sebenarnya adalah manifestasi baru dari satu tindakan kreatif 

yang sama setiap saat, maka keterhubungan instan di antara 

keduanya bukanlah sebuah anomali.16 Relevansi karya ini 

bagi penelitian penulis terletak pada implikasi bahwa realitas 

fisik bergantung sepenuhnya pada Kehendak (Kesadaran) 

Ilahi yang terus-menerus memperbaharui ciptaan. 

Kedua, karya Sardar Irshad Shaheen yang berjudul 

Physics and Sufi Cosmology. Karya ini adalah studi 

komparatif-kritis yang memposisikan tasawuf sebagai mitra 

dialog yang lebih superior dibandingkan tradisi mistik Timur 

lainnya. Temuan utamanya adalah bahwa filsafat dan 

kosmologi tasawuf, terutama yang bersumber dari Ibn 'Arabi, 

menawarkan sebuah kerangka yang koheren dan tidak terlalu 

ambivalen dalam menunjukkan kesejajaran dengan 

kosmologi dan sains modern. Shaheen membandingkan 

kedalaman tasawuf dengan pendekatan Fritjof Capra yang 

populer, dan berargumen bahwa tasawuf mampu memberikan 

fondasi yang lebih kokoh untuk dialog antara fisika dan 

 
16 Mohamed Haj Yousef, Ibn ’Arabi - Time and Cosmology (New York: 

Routledge, 2008), pp. 23–5. 



 

11 

spiritualitas.17 Penting dicatat bagi penelitian ini, Shaheen 

menempatkan ‘Diri’ (The Self) sebagai poros kosmologi, yang 

bersinggungan langsung dengan tema kesadaran. 

Ketiga, tesis magister karya Anis Salwa Matsham dari 

University of Oulu, berjudul Beyond the Physical Realm of 

Mindfulness. Tesis ini adalah contoh pendekatan akademis 

yang memetakan kesejajaran prinsip antara kedua bidang. 

Temuan utamanya adalah adanya kesejajaran prinsip (parallel 

tenets) yang kuat antara sains kuantum dan tasawuf. Matsham 

menunjukkan bahwa kedua tradisi ini sama-sama meyakini 

bahwa: pertama, realitas pada dasarnya bersifat metafisik, 

bukan material; kedua, kesadaran atau pikiran bukanlah 

sekadar produk sampingan dari otak; dan ketiga, pemisahan 

antara subjek pengamat dan objek yang diamati tidak dapat 

dipertahankan. Temuan ini, menurutnya, dapat menjembatani 

kesenjangan antara spiritualitas, agama, dan sains.18 

Keempat, tesis magister dari UIN Sunan Ampel 

Surabaya karya Ainul Yaqin yang berjudul Keselarasan 

Metafisika Sufi dan Fisika Modern. Tesis ini adalah contoh 

paling relevan dari wacana serupa dalam konteks akademis 

 
17 Sardar Irshad Shaheen, “Physics and Sufi Cosmology: Creation of 

Universe and Life In the Light of Science and Philosophical Spirituality (The 

Cosmos and the Self)”, Perlego (2023), 

https://ereader.perlego.com/1/book/4306450/4. 

18 Matsham, “Beyond the Physical of Mindfulness: The Nature of 

Reality and Concept of Mind in Traditional Eastern Philosophy and the 

Quantum Paradigm”, p. 78. 



 

12 

Islam di Indonesia. Temuan utamanya adalah identifikasi 

titik-titik keselarasan antara pemikiran tasawuf Kiai Achmad 

Asrori al-Ishaqi dengan fisika modern. Yaqin memetakan 

beberapa titik temu kunci, di antaranya adalah pandangan 

bahwa dasar realitas adalah kehampaan—disebut ketiadaan 

murni dalam tasawuf dan ruang kosong dalam fisika; adanya 

pola dualitas yang ekuivalen antara haqiqi-majāzi dengan 

gelombang-partikel; serta pandangan bahwa ruang dan waktu 

bersifat relatif.19 

Keempat karya di atas menunjukkan bahwa dialog 

antara tasawuf dan fisika modern telah bergerak menuju 

diskursus, yang menurut penulis, cukup serius. Namun, 

meskipun karya-karya tersebut telah berhasil memetakan apa 

saja titik-titik temu konseptual dan membangun model-model 

teoretisnya, masih terdapat sebuah celah penelitian (research 

gap). 

Wacana yang ada saat ini belum menerapkan 

pendekatan analisis ganda (dual-analysis): yaitu membedah 

metodologi migrasi konsep menggunakan teori Mohammed 

Hammam, sekaligus melacak landasan ontologisnya 

menggunakan teori Marātib al-Wujūd Ibnu ‘Arabi. Selain itu, 

belum ada penelitian yang secara spesifik mengkaji pemikiran 

Abdullah Umar Fayumi (selanjutnya disebut Abdullah 

 
19 Yaqin, KESELARASAN METAFISIKA SUFI DAN FISIKA MODERN 

( Kajian Pemikiran Tasawuf Achmad Asrori al-Ishaqi ), p. 149. 



 

13 

Umar), seorang tokoh yang menawarkan sintesis tentang 

kesadaran sebagai jembatan antara tasawuf dan kuantum. 

Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi 

kekosongan tersebut dengan menawarkan analisis yang lebih 

presisi pada irisan antara metodologi interdisipliner dan 

ontologi wujud. 

E. Kerangka Teori 

Kerangka teori penelitian ini didasarkan pada dua teori yang 

sudah disebutkan sebelumnya: Marātib al-Wujūd Ibnu ‘Arabi 

yang dirujuk melalui penelitian disertasi Mahmut Erol Kilic20 

dan interdisiplineritas pengetahuan atau Tadākhul al-Ma’ārif 

yang dirumuskan oleh Mohammed Hammam. 

1. Marātib al-Wujūd Ibnu ‘Arabi 

Teori ini memetakan proses tanzīl (penurunan) Wujud dari 

realitas absolut menuju realitas konkret melalui tujuh 

tingkatan hierarkis. Teori ini digunakan untuk menelusuri 

ontologi kesadaran dalam tasawuf yang menjadi objek 

material penelitian ini. Ketujuh tingkatan tersebut dapat 

diringkas sebagai berikut: 

a. Martabat lā-ta'ayyun (Tanpa Penentuan/Ahadiyyat) 

b. Martabat ta'ayyun awwal (Penentuan Pertama) 

c. Martabat ta'ayyun ṡānī (Penentuan Kedua) 

d. Martabat al-arwāh (Alam Ruh) 

 
20 Kilic, “WUJUD DAN TINGKATAN-TINGKATANNYA DALAM 

PEMIKIRAN MUHYIDDIN IBNU AL-’ARABI”. 



 

14 

e. Martabat al-Miṡāl  (Alam Imajinasi) 

f. Martabat al-ajsām (Alam Fisik) 

g. Martabat al-insān (Manusia) 

Dengan kerangka hierarkis ini, penelitian akan 

menganalisis di mana letak persis fenomena-fenomena 

kuantum terjadi (superposisi dan efek pengamat) dalam 

peta ontologis tersebut, serta bagaimana kesadaran 

manusia berfungsi sebagai instrumen ontologis dalam 

struktur tersebut. 

2. Interdisiplineritas Pengetahuan Mohammed 

Hammam 

Sementara teori Ibnu ‘Arabi membedah letak ontologis 

dan hakikat kesadaran, teori Hammam digunakan untuk 

membedah dinamika transformasi dari Abdullah Umar 

dalam dua disiplin terkait. 

Menurut Hammam, inovasi keilmuan yang 

transformatif lahir dari spesialisasi yang produktif (at-

takhaṣṣuṣ al-muṡmīr), yaitu ketika seorang ahli dengan 

penguasaan mendalam di satu disiplin berani menerapkan 

keahliannya untuk memecahkan masalah di luar disiplin 

tersebut.21 Konsep kunci tadākhul didefinisikan sebagai 

mekanisme di mana terjadi interaksi antar disiplin ilmu 

untuk mengatasi suatu problematika kehidupan. 

 
21 Mohammed Hammam, Tadakhul al-Ma’arif wa Nihayat al-

Takhassus fi al-Fikr al-Islami al-‘Arabi: Dirasah fi al-‘Alaqat bayna al-‘Ulum 

(Beirut: Markaz Nama’ li al-Buhuts wa al-Dirasat, 2017), p. 99. 



 

15 

Hammam membedakan konsep tadākhul dari 

istilah lain yang sering tumpang tindih. Berbeda dengan 

takāmul (integrasi) yang cenderung bersifat fungsional, 

tadākhul merujuk pada interaksi yang lebih mendalam, 

kritis, dan berpotensi transformatif. Tadākhul juga 

melampaui multidisciplinarité (multi-disiplin) yang 

hanya menempatkan berbagai sudut pandang secara 

paralel tanpa sintesis.22 Dengan demikian, tadākhul 

diposisikan sebagai bentuk interaksi keilmuan yang 

melahirkan wawasan baru dari dialog antar disiplin. 

Kemudian, Hammam mengidentifikasi tiga 

tingkatan interaksi tadākhul: 

a. Level konseptual: Terjadinya migrasi dan 

transformasi makna konsep-konsep nomaden dari satu 

disiplin ke disiplin lain.23 Pada level ini, penulis akan 

melihat bagaimana konsep superposisi dan efek 

pengamat bermigrasi dari fenomena kuantum ke 

tasawuf sebagaimana keduanya ditransformasikan 

Abdullah Umar. 

 
22 Ibid., p. 76. 

23 Ibid., p. 118. 



 

16 

b. Level metodologi: Terjadinya penyelundupan 

metodologis, di mana penerapan metode dari satu 

bidang dapat merevolusi bidang lainnya.24 

c. Level teori: Terjadinya transfer seluruh kerangka 

teoretis yang berpotensi menghasilkan pergeseran 

paradigma. Namun, tingkatan ini mengandung risiko 

distorsi, yaitu penyederhanaan teori di luar konteks 

epistemologis aslinya.25 

Kerangka Hammam ini akan digunakan untuk 

membedah pemikiran Abdullah Umar: Mengidentifikasi 

konsep yang bermigrasi, meneliti metode yang ditransfer, 

dan menilai apakah upayanya sampai pada transfer 

teoretis atau tidak. 

F. Metode Penelitian 

1. Objek Kajian 

Untuk menjaga fokus dan kedalaman analisis dalam 

proses penelitian, penulis perlu menekankan objek 

material dan objek formalnya. Penegasan ini juga 

bertujuan untuk membatasi ruang lingkup penelitian dan 

memperjelas dari sudut pandang mana pemikiran sang 

tokoh akan dikaji. Objek material penelitian ini adalah 

kesadaran dalam tasawuf dan fisika kuantum. Sementara, 

objek formalnya adalah pemikiran Abdullah Umar dalam 

 
24 Ibid., p. 67. 

25 Ibid., pp. 125–6. 



 

17 

topik tersebut.26 Dengan demikian, penelitian ini tidak 

mengkaji seluruh aspek pemikiran Abdullah Umar, 

melainkan hanya membedah dinamika transformasi 

konsep kesadaran dalam interaksi antara tradisi tasawuf 

dan fenomena kuantum. 

2. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan 

pendekatan studi tokoh, yang berfokus pada pemikiran 

seorang intelektual. Pendekatan ini dipilih karena studi 

tokoh tidak hanya dapat dilakukan dengan menggunakan 

pendekatan dari bidang ilmu yang dibicarakan sang tokoh. 

Secara lebih spesifik, orientasi yang digunakan adalah 

analisis kritis-hermeneutis. Tahap hermeneutis bertujuan 

untuk memahami dan merekonstruksi pemikiran 

Abdullah Umar tentang kesadaran secara utuh dari 

dalam.27 Sementara, tahap kritis bertujuan untuk 

mengevaluasi struktur, mekanisme, dan posisi ontologis 

pemikiran tersebut menggunakan kerangka teori yang 

telah ditentukan. Tujuannya adalah agar penelitian ini 

 
26 Syahrin Harahap, Metodologi Studi Tokoh & Penulisan Biografi 

(Jakarta: Prenadamedia Group, 2014), p. 30. 

27 Hermeneutik adalah upaya menjelaskan dan menelusuri pesan dan 

pengertian dasar dari sebuah ucapan atau tulisan yang tidak jelas, kabur, 

remang-remang, dan kontradiksi, sehingga menimbulkan keraguan dan 

kebingungan pendengar dan pembaca; proses menelaah isi dan maksud yang 

mengejawantah dari sebuah teks sampai ditemukan maknanya yang terdalam 

dan laten. Ibid., p. 50. 



 

18 

menghasilkan analisis yang seimbang antara pemaparan 

terhadap gagasan tokoh dan evaluasi terhadap struktur 

pemikirannya. 

3. Sumber dan Metode Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan 

teknik studi dokumentasi sebagai metode primer dan 

wawancara sebagai metode sekunder. Pembedaan ini 

didasarkan pada sifat penelitian sebagai studi pemikiran, 

di mana dokumen yang berisi gagasan asli sang tokoh 

menjadi data utama, sementara kesaksian lisan berfungsi 

sebagai data pendukung. Sumber data primer 

dikumpulkan melalui studi dokumentasi terhadap karya-

karya asli Abdullah Umar, baik berupa tulisan ringan (7 

artikel yang ditulis di Majalah NooR), kitab/buku (Funūn 

al-Sa’ādah fi Tahqīq al-Hayāh al-Thayyibah ’alā Ḍaui 

Ushūl al-Hikmah al-Khālidah), dan rekaman audio/video 

pengajian (Sejumlah 30 video bersumber dari Youtube). 

Sementara itu, sumber data sekunder dikumpulkan 

melalui wawancara dengan narasumber yang dipilih 

secara purposive kepada keluarga, rekan, dan murid 

(sejumlah 7 informan, salah satu di antaranya adalah ahli 

fisika yang juga merupakan teman diskusi Abdullah 

Umar). Selain informan yang memiliki relasi langsung 

dengan tokoh, penulis juga mewawancarai Haidar Bagir 

sebagai narasumber ahli (expert opinion) untuk 

memvalidasi konteks wacana sains-spiritualitas. 



 

19 

Di luar itu, studi literatur berupa artikel yang 

relevan juga dijadikan sumber data pendukung analisis 

dari penelitian ini. Penelusuran artikel jurnal dilakukan 

melalui tiga cara: pertama, melalui scopus.com dengan 

empat kata kunci, yaitu “sufism”, “Islamic spirituality”, 

“spirituality”, dan “quantum physics”; kedua, melalui 

penelusuran google dengan kata kunci yang sama namun 

dalam bahasa Indonesia; ketiga, melalui tools AI 

scispace.com juga dengan kata kunci yang sama. Dari 

penelusuran ini, dihasilkan 44 artikel yang relevan dengan 

topik penelitian ini. Pada tahap revisi, dilakukan 

penelusuran tambahan tentang kesadaran yang penulis 

lacak juga melalui penelusuran google dengan kata kunci 

“kesadaran” dan “efek pengamat”, disertai dengan 

pelacakan melalui daftar pustaka literatur-literatur yang 

dibaca. 

4. Metode Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan dilakukan dalam 3 

tahap: reduksi dan klasifikasi data, interpretasi, dan 

analisis data. 

a. Reduksi dan Klasifikasi Data 

Setelah seluruh data primer (karya tulis dan transkripsi 

ceramah) serta data sekunder (literatur relevan dan 

transkripsi wawancara) terkumpul, langkah 

selanjutnya adalah melakukan reduksi dan klasifikasi 

data. Mengingat jumlah data yang besar dan 



 

20 

kompleks, proses ini dilakukan menggunakan bantuan 

aplikasi pengolah data untuk memastikan bahwa 

analisis yang dilakukan berlangsung sistematis dan 

konsisten. Aplikasi tersebut adalah Quirkos—salah 

satu perangkat lunak analisis data kualitatif atau 

Computer-Assisted Qualitative Data Analysis 

Software (CAQDAS). Perangkat lunak ini dipilih 

karena tampilannya yang visual, cocok untuk 

pendekatan studi pemikiran yang berfokus pada 

eksplorasi data, dan pemetaan hubungan antar konsep 

secara tematik. 

Proses analisis data menggunakan Quirkos 

dilakukan melalui beberapa tahapan. Tahapan-tahapan 

ini diproses dari level data mentah menjadi abstraksi 

tematik untuk memastikan bahwa kesimpulan analisis 

benar-benar berakar pada data yang ada. Langkah-

langkah yang ditempuh adalah sebagai berikut: 

1) Importasi dan Organisasi Data 

Seluruh dokumen karya tulis Abdullah Umar dan 

wawancara dengan narasumber diimpor ke dalam 

satu proyek Quirkos. Setiap sumber diberi atribut 

judul tulisan/buku, urutan wawancara, dan nama 

informan untuk memudahkan pelacakan. 

2) Pengodean Terbuka (Open Coding) 

Peneliti membaca baris per baris dari setiap 

dokumen. Setiap kali menemukan segmen teks 



 

21 

yang relevan dengan pertanyaan penelitian—baik 

itu sebuah konsep kunci, argumen, atau gagasan—

peneliti membuat sebuah kode (disebut "quirk" 

dalam aplikasi ini) dan menempelkannya pada 

segmen teks tersebut. Pada tahap ini, narasi-narasi 

yang relevan diberi kode seperti ‘singularitas asal 

sebagai azal ’, ‘kesadaran sebagai pengamat’, dll.  

3) Pengembangan Kategori dan Tema (Axial 

Coding) 

Setelah proses pengodean awal selesai, kode-kode 

yang bersifat spesifik tersebut kemudian 

dikelompokkan ke dalam kategori-kategori yang 

lebih luas. Misalnya, kode-kode seperti 

“kesadaran”, “singularitas”, “superposisi”, “efek 

pengamat”, dan “getaran” diklasifikasikan di 

bawah tema utama yang lebih besar, seperti 

“peminjaman/migrasi konsep saintifik”. Demikian 

pula, kode-kode lain dikelompokkan ke dalam 

tema-tema utama. 

4) Visualisasi dan Pemetaan Hubungan 

Aplikasi Quirkos menampilkan tema-tema ini 

secara visual dalam bentuk gelembung-

gelembung berwarna. Fitur ini dimanfaatkan oleh 

penulis untuk memetakan hubungan antar tema, 

melihat di mana terjadi tumpang tindih, dan 

mengidentifikasi koneksi-koneksi konseptual 



 

22 

dalam pemikiran Abdullah Umar yang mungkin 

tidak terlihat melalui pembacaan manual. Melalui 

proses ini, Quirkos digunakan sebagai ruang kerja 

digital untuk mereduksi data menjadi tema-tema 

yang dapat dikelola. Dengan demikian, temuan 

yang disajikan dalam Bab IV dapat dipastikan 

lahir dari proses analisis data yang ketat dan dapat 

dipertanggungjawabkan. 

b. Interpretasi dan Analisis Data 

Setelah data tereduksi dan terpetakan dalam tema-

tema, langkah selanjutnya adalah interpretasi dan 

analisis. Pada tahap ini, penulis tidak hanya 

mendeskripsikan data, tetapi melakukan dialog antara 

data pemikiran tokoh dengan kerangka teori yang 

telah ditetapkan. Proses ini dilakukan melalui tiga 

langkah analisis yang diadaptasi dari metode studi 

tokoh Syahrin Harahap, yang kemudian 

diintegrasikan dengan perangkat analisis penelitian 

ini:28 

1) Analisis koherensi intern. Langkah ini bertujuan 

untuk menguji konsistensi logis dalam bangunan 

pemikiran Abdullah Umar. Penulis akan 

memeriksa apakah konsep-konsep tasawuf yang 

dipinjamkan sebagai solusi ontologis fenomena 

 
28 Ibid., pp. 53–4. 



 

23 

kuantum (superposisi dan efek pengamat) 

memiliki hubungan yang selaras satu sama lain 

atau justru kontradiktif. Di sinilah Teori Tadākhul 

al-Ma’ārif Hammam dioperasionalkan untuk 

menganalisis bagaimana konsep fisika (seperti 

superposisi) ditransformasikan maknanya ke 

dalam struktur tasawuf. 

2) Analisis ontologis-struktural. Langkah ini 

bertujuan membedah pemikiran tokoh 

menggunakan Teori Marātib al-Wujūd Ibnu 

‘Arabi. Penulis akan melacak posisi ontologis dari 

konsep kuantum yang digunakan tokoh. Misalnya, 

ketika Abdullah Umar bicara soal potensi di alam 

kuantum, analisis ini akan menentukan apakah itu 

berkorespondensi dengan a'yan ṡābitah atau alam 

Miṡāl . Langkah ini memastikan bahwa 

interpretasi tokoh memiliki pijakan ontologis yang 

kuat dalam tradisi Islam. 

3) Analisis kesinambungan historis dan heuristika. 

Ini adalah langkah terakhir untuk menghubungkan 

pemikirannya dengan latar belakang internal 

(biografi) dan eksternal (konteks zaman). Penulis 

menghubungkan pemikiran tersebut dengan 

konteks biografi tokoh (latar belakang sufistik) 

dan konteks zaman (semangat dialog sains-

agama). Tujuannya adalah untuk menemukan 



 

24 

signifikansi baru (heuristics): Apa kontribusi 

orisinal model dialog Abdullah Umar bagi 

diskursus Islam dan Sains kontemporer? 

G. Sistematika Pembahasan 

Pembahasan dalam tesis ini akan diorganisasikan ke dalam 

lima bab yang saling berkaitan secara logis dan sistematis. 

Struktur ini disusun untuk memandu pembaca memahami alur 

penelitian. Berikut adalah rincian sistematika 

pembahasannya: 

Bab I: Pendahuluan. Bab ini berfungsi sebagai peta 

jalan penelitian. Bab ini menguraikan latar belakang masalah; 

rumusan masalah; tujuan dan kegunaan penelitian; tinjauan 

pustaka untuk menunjukkan kebaruan penelitian; kerangka 

teori; serta metode penelitian yang merinci langkah-langkah 

pengumpulan dan analisis data. 

Bab II: Konsep Kesadaran. Bab kedua menyajikan 

landasan teoretis yang menjadi pijakan analisis. Bab ini 

menyajikan empat konsep utama: pertama, konsepsi dan 

definisi kesadaran dari kajian leksikal bahasa Inggris dan 

Arab untuk menentukan istilah yang dapat mewakili hakikat 

kesadaran yang dimaksud dalam penelitian ini; kedua, 

kesadaran dalam interpretasi fisika kuantum; ketiga, teori 

interdisiplineritas Mohammed Hammam untuk analisis 

metodologis; dan keempat, kesadaran dalam tingkatan-

tingkatan wujud Ibnu ‘Arabi. 



 

25 

Bab III: Biografi dan Visi Intelektual Abdullah 

Umar. Bab ini memuat data objektif mengenai biografi dan 

peta pemikiran Abdullah Umar. Bab ini mendeskripsikan latar 

belakang intelektual dan sosial sang tokoh, serta ontologi 

wujud dalam pemikirannya. Secara spesifik, bab ini juga akan 

memaparkan data deskriptif mengenai interpretasi Abdullah 

Umar terhadap kesadaran dalam fenomena fisika kuantum 

(superposisi dan efek pengamat) yang akan dianalisis pada 

bab selanjutnya. Sub-babnya terdiri dari: pertama, biodata 

singkat; kedua, pendidikan, mencakup latar belakang 

keluarga dan pendidikan awal, periode formatif Makkah, dan 

periode pematangan dan dakwah; ketiga, peta pemikiran 

tasawuf Abdullah Umar, mencakup visi dan proyek 

intelektual, konsep ontologi wujud, dan konsep kesadaran 

sebagai pencipta realitas. 

Bab IV: Analisis. Bab ini merupakan inti penelitian 

yang berisi analisis dan diskusi. Pada bab ini, penulis 

menjawab tiga rumusan masalah melalui tiga tahap analisis: 

pertama, menganalisis konstruksi epistemologis pemikiran 

Abdullah Umar, termasuk peta relasi sains-spiritual dan 

penempatan kesadaran (wijdān) sebagai basis pengetahuan; 

kedua, membedah konsep-konsep tasawuf yang digunakan 

untuk menginterpretasi paradoks fenomena kuantum 

menggunakan teori Interdisipliner Mohammed Hammam; 

dan ketiga, melacak legitimasi dan posisi ontologis fenomena 



 

26 

kuantum tersebut menggunakan perspektif Marātib al-Wujūd 

Ibnu ‘Arabi. 

Bab V: Penutup. Bab kelima adalah penutup yang 

berisi kesimpulan dari seluruh hasil analisis, serta saran-saran 

akademis bagi penelitian lanjutan maupun bagi 

pengembangan wacana dialog sains dan tasawuf ke depannya. 

Dengan mengikuti sistematika ini, penulis berharap 

dapat menyajikan argumen dan alur logis yang mudah diikuti 

oleh pembaca.



 

138 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan penelusuran data dan analisis yang telah 

dilakukan, penelitian ini menghasilkan tiga kesimpulan utama 

sebagai jawaban atas rumusan masalah: 

Pertama, konstruksi epistemologis berbasis kesadaran 

Abdullah Umar mengenai relasi antara tasawuf dan fenomena 

kuantum dibangun di atas fondasi epistemologis yang 

menolak dikotomi antara sains dan spiritualitas. Ini 

berimplikasi pada dekonstruksi batas paradigma materialistik 

dengan menempatkan kesadaran sebagai basis fundamental 

realitas. Dalam pandangannya, alam semesta adalah struktur 

informasi dan energi yang responsif terhadap intensi 

kesadaran manusia, bukan sekadar mesin materi yang 

bergerak secara mekanistik. Konstruksi ini diperkuat oleh 

model operasional ‘trilogi penciptaan’ (kesadaran, 

kecerdasan, keterampilan), yang memosisikan manusia bukan 

sebagai sebagai subjek partisipatoris, bukan sebagai objek 

takdir yang pasif. Dengan mandat otonomi (sifat jāiz) yang 

dimilikinya, manusia berperan aktif dalam 

mengaktualisasikan realitas dari ranah potensi menuju ranah 

aktual. 

Kedua, ditinjau melalui perspektif teori Mohammed 

Hammam, Abdullah Umar tidak sekadar melakukan 

pencocokan ayat dengan temuan sains, tetapi juga melakukan 



 

139 

transformasi makna (taḥawwul) kreatif. Konsep-konsep 

nomaden dari fenomena kuantum diadopsi, dilepaskan dari 

akar materialisnya, dan dimigrasikan ke dalam struktur 

teologi tasawuf dengan makna yang telah dielevasi: 

Singularitas fisik ditransformasikan menjadi singularitas asal 

(alam azal ) yang bersifat non-material, yakni berisi 

informasi, sebagai asal mula segala sesuatu; superposisi 

K\kuantum (ketidakpastian acak) ditransformasikan menjadi 

kelimpahan potensi ilahi (kepastian varian takdir dalam ilmu 

Tuhan); efek pengamat (observer effect) ditransformasikan 

dari mekanisme deteksi alat ukur menjadi otoritas kesadaran 

manusia dalam memilih dan menetapkan takdir. Mekanisme 

ini membuktikan terjadinya spesialisasi produktif (at-

takhaṣṣuṣ al-muṡmīr), di mana Abdullah Umar 

mendayagunakan kerangka berpikir tasawuf untuk 

merevitalisasi penjelasan fenomena kuantum agar lebih 

relevan dan fungsional bagi masyarakat modern. 

Ketiga, Gagasan-gagasan Abdullah Umar terbukti 

memiliki validitas ontologis yang kokoh ketika diverifikasi 

menggunakan kerangka Marātib al-Wujūd Ibnu ‘Arabi. Posisi 

konsep-konsep tersebut dapat dipetakan sebagai berikut: 

Singularitas asal memiliki tempat yang sah pada martabat 

ta’ayyun ṡānī (penentuan kedua), di mana segala sesuatu telah 

eksis sebagai informasi murni (wujūd ‘ilmī) sebelum 

mewujud secara fisik; Superposisi berkorespondensi dengan 

a'yān ṡābitah (entitas permanen), yaitu realitas yang berada 



 

140 

dalam keadaan mungkin (mumkināt) dan menanti limpahan 

cahaya wujud untuk teraktualisasi di alam materi; Mekanisme 

pengamatan terjadi melalui interaksi kesadaran manusia 

(melalui instrumen Tubuh Cahaya) dengan alam Miṡāl  (alam 

imajinal), tempat di mana relitas masih berbentuk halus. 

B. Saran 

Penulis menyadari bahwa penelitian ini memiliki 

keterbatasan, baik dari segi ruang lingkup pembahasan 

maupun kedalaman akses terhadap pengalaman batin tokoh. 

Oleh karena itu, penulis mengajukan beberapa rekomendasi 

akademis bagi pengembangan kajian selanjutnya: 

Pertama, studi komparatif: Diperlukan penelitian 

lanjutan yang membandingkan pemikiran Abdullah Umar 

dengan tokoh nusantara lain yang memiliki corak pemikiran 

serupa, seperti Syekh Kadirun Yahya atau Kiai Achmad 

Asrori al-Ishaqi. Hal ini penting untuk memetakan pola 

epistemologi sains Islam Nusantara secara lebih 

komprehensif. 

Kedua, disarankan untuk melakukan kajian lapangan 

guna melihat bagaimana konsep-konsep teoretis yang rumit, 

seperti superposisi dan zikir sel, dipahami, diterima, dan 

dipraktikkan oleh jamaah awam dalam kehidupan sehari-hari. 

Penelitian ini akan menjawab apakah gagasan tersebut 

berhasil mentransformasi perilaku sosial atau sekadar 

menjadi wacana elit. 



 

141 

Ketiga, Perlu adanya kajian filologis atau historis 

yang membedah konsep antropologi spiritual ma'rifat songo 

Abdullah Umar secara spesifik. Penelusuran ini bertujuan 

untuk melacak akar genealogi pemikirannya ke dalam 

naskah-naskah klasik Jawa-Islam, mengingat konsep ini 

merupakan sintesis unik antara tasawuf global dan kearifan 

lokal yang belum tereksplorasi secara maksimal dalam tesis 

ini. 

  



 

142 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Yassu’i, Louwis Ma’luf, al-Munjid fi al-Lugah, Beirut: 

Katsulikiyah, 1956. 

Ali, Mukhtar H., The Horizon of Being: The Metaphysics of Ibn 

al-’Arabi in the Muqaddimat al-Qaysari, Leiden: Brill, 

2020. 

“Awakening”, Oxford Learner’s Dictionary, 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/us/definition/e

nglish/awakening?q=Awakening, accessed 28 Aug 2025. 

“Aware”, Cambridge Dictionary, 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/aware?

q=Awareness, accessed 28 Aug 2025. 

“Awareness”, Oxford Learner’s Dictionary, 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/us/definition/e

nglish/awareness?q=awareness, accessed 28 Aug 2025. 

Bozkurt, Kerem, “A Novel Paradox as An Argument Against The 

Von Neumann-Wigner Interpretation”, International 

Journal of High School Research, vol. 5, no. 2, 2023, pp. 

29–32 [https://doi.org/10.36838/v5i2.6 ]. 

Chalmers, David J., “Facing Up to the Problem of 

Consciousness”, Journal of Consciousness Studies, vol. 2, 

no. 3, 1995. 



 

143 

Chalmers, David J., The Conscious Mind in Search of A 

Fundamental Theory, New York: Oxford University Press, 

1996. 

Chalmers, David J., The Conscious Mind: In Search of 

Fundamental Theory, New York: Oxford University Press, 

1996. 

Chalmers, David J., “Consciousness and Its Place in Nature”, in 

Consciousness, USA: John Wiley & Sons, 2022, p. 349. 

Chittick, William, “Reason, Spirit and the Sacral in the New 

Enlightenment”, Reason, Spirit and the Sacral in the New 

Enlightenment, no. January 2011, 2011, pp. 10–35 

[https://doi.org/10.1007/978-90-481-9612-8 ]. 

Delaha, “Kesadaran Ketuhanan, Kecerdasan Ketuhanan, 

Keterampilan - Gus Umar Fayumi - Funun Assa’adah”, 

Youtube, 2023, 

https://www.youtube.com/watch?v=KyqjSSe7JE4&t=338s, 

accessed 18 Jul 2025. 

----, “Alam Wujud Kuantum | Algoritma Kaya - Kesadaran - Gus 

Umar Fayumi, Pati Kajen Jawa Tengah”, Youtube, 2024, 

https://www.youtube.com/watch?v=X-D9ecBYE-0&t=20s, 

accessed 18 Jul 2025. 

Dictionary, Oxford English, “Consciousness”, OED, 2011, 



 

144 

https://www.oed.com/dictionary/consciousness_n?tab=mea

ning_and_use#8574985, accessed 28 Aug 2025. 

Dispenza, Joe, Becoming Supernatural, Terjemahan edition, 

Banten: Javanica, 2021. 

Faruque, Muhammad U., Attention, Consciousness, and Self-

Cultiation in Sufi-Philosophical Thought, vol. 2, no. 2, 2023, 

pp. 300–16. 

Fayumi, Abdullah Umar, Funun al-Sa’adah fi Tahqiq al-Hayah 

al-Thayyibah ’ala Dhaui Ushul al-Hikmah al-Khalidah. 

----, Jejak Terangkai Menuju Taman Surga, Jakarta: Majalah 

NooR, 2023. 

Galau, Sang, “KH Umar Fayumi: Ngaji Utak Atik Kongkow 

Budaya Belajar dari Sosok Mbah Mutamakkin”, Youtube, 

2017, 

https://www.youtube.com/watch?v=oOWMVNjyCsk, 

accessed 12 Aug 2025. 

Gunantara, Nyoman et al., Fisika Modern: Misteri Alam Semesta 

dan Teori Keajaiban Quantum, 2023, 

https://www.researchgate.net/profile/Anak-

Gunawan/publication/381434035_Fisika_Modern_Misteri_

Alam_Semesta_dan_Teori_Keajaiban_Quantum_Penulis/li

nks/666d338ea54c5f0b946602e8/Fisika-Modern-Misteri-



 

145 

Alam-Semesta-dan-Teori-Keajaiban-Quantum-Penulis.pdf. 

Gurutani, Budi Aji, “Lentera di Ujung Timur (Bonggo, Sarmi, 

Papua)”, Youtube, 2022, 

https://www.youtube.com/watch?v=pP4HeKYdFKU&t=6s

, accessed 2 May 2025. 

Hammam, Mohammed, Tadakhul al-Ma’arif wa Nihayat al-

Takhassus fi al-Fikr al-Islami al-‘Arabi: Dirasah fi al-

‘Alaqat bayna al-‘Ulum, Beirut: Markaz Nama’ li al-Buhuts 

wa al-Dirasat, 2017. 

Harahap, Syahrin, Metodologi Studi Tokoh & Penulisan Biografi, 

Jakarta: Prenadamedia Group, 2014. 

Horgan, John, “Physicst John Wheeler and the ‘It from Bit’”, 

John Horgan, 2023, https://johnhorgan.org/cross-

check/physicist-john-wheeler-and-the-it-from-bit, accessed 

15 Aug 2025. 

Hossain, Jami, An Investigation into True Reality : Observer , 5D 

Space , and Cognizance, 2023, pp. 702–35 

[https://doi.org/10.4236/ojpp.2023.134045 ]. 

“How did the von Neumann–Wigner interpretation got that 

name?”, Physics, 2017, 

https://physics.stackexchange.com/questions/311730/how-

did-the-von-neumann-wigner-interpretation-got-that-name, 



 

146 

accessed 15 Aug 2025. 

Hudin, Nurul Amin, Titik Temu Ilmu Eksakta Dan Tasawuf 

Pemikiran Syekh Kadirun Yahya, 2016, p. 186, 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/23905/. 

Jamil, Ma’had Aly Fadhlul, “Kuliah Literasi dan Metodologi 

Penelitian. Oleh KH. Abdullah Umar Fayumi”, Youtube, 

2020, https://www.youtube.com/watch?v=CrUvWZOh-

qI&t=581s, accessed 20 Jun 2025. 

Karan, Susmita, Mamta Panjiyar, and Jasbir Singh, “Big Bang 

Theory: Origin of Our Universe”, International Advanced 

Research Journal in Science, Engineering and Technology, 

vol. 10, Agarpara: IARJSET, 2023. 

Kendall, Aeowyn, “Quantum Mechanics & Its Broader 

Implications: The von Quantum Mechanics & Its Broader 

Implications: The von Neumann-Wigner Interpretation 

Neumann-Wigner Interpretation”, Computing, Mathematics 

and Physics Student Scholarship Computing, Mathematics 

and Physics, 2019, https://mosaic.messiah.edu/mps_st. 

Kilic, Mahmut Erol, “WUJUD DAN TINGKATAN-

TINGKATANNYA DALAM PEMIKIRAN MUHYIDDIN 

IBNU AL-’ARABI”, Universitas Marmara, 1995. 

----, Multiple Degrees of Being in Sufism, Jayapura (Zoom 



 

147 

Meeting), 2025, https://tokatinstitute.org/lectures/multiple-

degrees-of-being-in-sufism. 

Mahzar, Armahedi, Revolusi Integralisme Islam: Merumuskan 

Paradigma Sains dan Teknologi Islami, Bandung: Penerbit 

Mizan, 2004. 

Manzur, Ibnu, Lisanul Arab, Kairo: Darul Ma’arif, 1119. 

Matsham, Anis Salwa, “Beyond the Physical of Mindfulness: The 

Nature of Reality and Concept of Mind in Traditional 

Eastern Philosophy and the Quantum Paradigm”, University 

of Oulu, 2019. 

“Mindfulness”, Cambridge Dictionary, 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/mindful

ness, accessed 25 Aug 2025. 

----, 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/us/definition/e

nglish/mindfulness?q=Mindfulness, accessed 28 Aug 2025. 

Mujiono, “Kongkow Bareng Gus Umar Fayumi Pati 2”, Youtube, 

2022, https://www.youtube.com/watch?v=xklv35ii8wU, 

accessed 22 Jun 2025. 

Okon, Elias and Miguel Angel Sebastian, “A consciousness-

based quantum objective collapsemodel”, Synthese, 2018 

[https://doi.org/10.1007/s11229-018-1887-4 ]. 



 

148 

Peng, Hui, “Experimental Study of Mystery of Double Slit --- 

Comprehensive Double Slit Experiments”, International 

Journal of Physics, vol. 9, no. 2, 2021, pp. 114–27 

[https://doi.org/10.12691/ijp-9-2-6 ]. 

Putra, Andri Azis, Arqom Kuswanjono, and Misnar Munir, 

“Sufistic Consciousness as a Foundation of Religious Well-

Being in Ibn ‘Arabi’s Teaching to Understanding Existential 

Uncertainty”, Theologia, vol. 32, no. 2, 2021, pp. 173–92. 

Questo, Q., “Gus Umar Fayumi, Wali Intelektual”, Youtube, 

2021, 

https://www.youtube.com/watch?v=mkXF_PewT8M&t=59

s, accessed 28 May 2025. 

Robert Lawrence Kuhn, “A landscape of consciousness: Toward 

a taxonomy of explanations and implications”, Progress in 

Biophysics and Molecular Biology, vol. 190, 2024, pp. 28–

169 

[https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.pbiomolbio.2023.1

2.003 ]. 

Ronde, Christain De, “Quantum Superpositions and the 

Representation of Physical Reality Beyond Measurement 

Outcomes and Mathematical Structures”, Foundations of 

Science, vol. 23, 2018 [https://doi.org/10.1007/s10699-017-

9541-z ]. 



 

149 

Sadjak, Muhammad Nadjib, “Gus Umar (Abdullah Umar 

Fayumi): Basmalah (bag. 1)”, Youtube, 2018, 

https://www.youtube.com/watch?v=SKP4BYHdvtY&t=2s, 

accessed 21 Nov 2025. 

----, “Gus Umar (Abdullah Umar Fayumi): Basmalah (Bag. 2)”, 

Youtube, 2018, 

https://www.youtube.com/watch?v=x0nd7F_FedE&t=151s

, accessed 18 Jul 2025. 

Schimmel, Annemarie, Mystical Dimensions of Islam, US: The 

University of North Corolina Press, 1975. 

School, Harvard Divinity, “In The Beginning Was 

Consciousness”, Youtube, 2015, 

https://www.youtube.com/watch?v=fIjW1z-ZAX8, 

accessed 8 Sep 2025. 

Shaheen, Sardar Irshad, “Physics and Sufi Cosmology: Creation 

of Universe and Life In the Light of Science and 

Philosophical Spirituality (The Cosmos and the Self)”, 

Perlego, 2023, 

https://ereader.perlego.com/1/book/4306450/4. 

Tomaz, Anderson A., “The Quantum Measurement Problem: A 

Review of Recent Trends”, Arxiv, 2025, 

https://arxiv.org/html/2502.19278v1, accessed 15 Aug 

2025. 



 

150 

Wagner-Altendorf, Tobias A., “Progress in Understanding 

Consciousness? Easy and Hard Problems, and Philosophical 

and Empirical Perspectives”, Acta Analytica, vol. 39, 2024, 

pp. 719–36. 

Wartapati, “Gus Umar Kajen Pati”, Youtube, 2018, 

https://www.youtube.com/watch?v=oTRhjc_WqFM, 

accessed 23 Jun 2025. 

Wedad, Nibraz Ahmad et al., Kuntum nan Mekar: Memoar Gus 

Umar, Pati, Bekasi: PP. Raudlatul Ulum dan PP. Mahasina, 

2023. 

Weissmann, George and Cynthia Sue Larson, “The quantum 

paradigm and challenging the objectivity assumption”, 

Cosmos and History, vol. 13, no. 2, 2017, pp. 281–97. 

Wiley, John and Sons, Consciousness, ed. by John Weisberg and 

David Rosenthal, USA: Wiley Blackwell, 2022. 

Willian C, Chittick, “Reason, Intellect, and Consciousness in 

Islamic Thought”, in Reason, Spirit and the Sacral in the 

New Enlightenment, USA: Springer, 2011 

[https://doi.org/10.1007/978-90-481-9612-8_2 ]. 

----, “In the End Will Be Consciousness: Farghānī on the 

Ontology of the Soul”, in I of the Heart: Texts and Studies 

in Honor of Seyyed Hossein Nasr, ed. by Muhammad U. 



 

151 

Faruque, Atif Khalil, and Mohammed Rustom, Leiden: Brill, 

2025, pp. 99–135 

[https://doi.org/10.1163/9789004734951 ]. 

Yaqin, Ainul, KESELARASAN METAFISIKA SUFI DAN FISIKA 

MODERN ( Kajian Pemikiran Tasawuf Achmad Asrori al-

Ishaqi ), 2023. 

Yousef, Mohamed Haj, Ibn ’Arabi - Time and Cosmology, New 

York: Routledge, 2008. 

Al-Yassu’i, Louwis Ma’luf, al-Munjid fi al-Lugah, Beirut: 

Katsulikiyah, 1956. 

Ali, Mukhtar H., The Horizon of Being: The Metaphysics of Ibn 

al-’Arabi in the Muqaddimat al-Qaysari, Leiden: Brill, 

2020. 

“Awakening”, Oxford Learner’s Dictionary, 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/us/definition/e

nglish/awakening?q=Awakening, accessed 28 Aug 2025. 

“Aware”, Cambridge Dictionary, 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/aware?

q=Awareness, accessed 28 Aug 2025. 

“Awareness”, Oxford Learner’s Dictionary, 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/us/definition/e

nglish/awareness?q=awareness, accessed 28 Aug 2025. 



 

152 

Bozkurt, Kerem, “A Novel Paradox as An Argument Against The 

Von Neumann-Wigner Interpretation”, International 

Journal of High School Research, vol. 5, no. 2, 2023, pp. 

29–32 [https://doi.org/10.36838/v5i2.6 ]. 

Chalmers, David J., “Facing Up to the Problem of 

Consciousness”, Journal of Consciousness Studies, vol. 2, 

no. 3, 1995. 

Chalmers, David J., The Conscious Mind in Search of A 

Fundamental Theory, New York: Oxford University Press, 

1996. 

Chalmers, David J., The Conscious Mind: In Search of 

Fundamental Theory, New York: Oxford University Press, 

1996. 

Chalmers, David J., “Consciousness and Its Place in Nature”, in 

Consciousness, USA: John Wiley & Sons, 2022, p. 349. 

Chittick, William, “Reason, Spirit and the Sacral in the New 

Enlightenment”, Reason, Spirit and the Sacral in the New 

Enlightenment, no. January 2011, 2011, pp. 10–35 

[https://doi.org/10.1007/978-90-481-9612-8 ]. 

Delaha, “Kesadaran Ketuhanan, Kecerdasan Ketuhanan, 

Keterampilan - Gus Umar Fayumi - Funun Assa’adah”, 

Youtube, 2023, 



 

153 

https://www.youtube.com/watch?v=KyqjSSe7JE4&t=338s, 

accessed 18 Jul 2025. 

----, “Alam Wujud Kuantum | Algoritma Kaya - Kesadaran - Gus 

Umar Fayumi, Pati Kajen Jawa Tengah”, Youtube, 2024, 

https://www.youtube.com/watch?v=X-D9ecBYE-0&t=20s, 

accessed 18 Jul 2025. 

Dictionary, Oxford English, “Consciousness”, OED, 2011, 

https://www.oed.com/dictionary/consciousness_n?tab=mea

ning_and_use#8574985, accessed 28 Aug 2025. 

Dispenza, Joe, Becoming Supernatural, Terjemahan edition, 

Banten: Javanica, 2021. 

Faruque, Muhammad U., Attention, Consciousness, and Self-

Cultiation in Sufi-Philosophical Thought, vol. 2, no. 2, 2023, 

pp. 300–16. 

Fayumi, Abdullah Umar, Funun al-Sa’adah fi Tahqiq al-Hayah 

al-Thayyibah ’ala Dhaui Ushul al-Hikmah al-Khalidah. 

----, Jejak Terangkai Menuju Taman Surga, Jakarta: Majalah 

NooR, 2023. 

Galau, Sang, “KH Umar Fayumi: Ngaji Utak Atik Kongkow 

Budaya Belajar dari Sosok Mbah Mutamakkin”, Youtube, 

2017, 

https://www.youtube.com/watch?v=oOWMVNjyCsk, 



 

154 

accessed 12 Aug 2025. 

Gunantara, Nyoman et al., Fisika Modern: Misteri Alam Semesta 

dan Teori Keajaiban Quantum, 2023, 

https://www.researchgate.net/profile/Anak-

Gunawan/publication/381434035_Fisika_Modern_Misteri_

Alam_Semesta_dan_Teori_Keajaiban_Quantum_Penulis/li

nks/666d338ea54c5f0b946602e8/Fisika-Modern-Misteri-

Alam-Semesta-dan-Teori-Keajaiban-Quantum-Penulis.pdf. 

Gurutani, Budi Aji, “Lentera di Ujung Timur (Bonggo, Sarmi, 

Papua)”, Youtube, 2022, 

https://www.youtube.com/watch?v=pP4HeKYdFKU&t=6s

, accessed 2 May 2025. 

Hammam, Mohammed, Tadakhul al-Ma’arif wa Nihayat al-

Takhassus fi al-Fikr al-Islami al-‘Arabi: Dirasah fi al-

‘Alaqat bayna al-‘Ulum, Beirut: Markaz Nama’ li al-Buhuts 

wa al-Dirasat, 2017. 

Harahap, Syahrin, Metodologi Studi Tokoh & Penulisan Biografi, 

Jakarta: Prenadamedia Group, 2014. 

Horgan, John, “Physicst John Wheeler and the ‘It from Bit’”, 

John Horgan, 2023, https://johnhorgan.org/cross-

check/physicist-john-wheeler-and-the-it-from-bit, accessed 

15 Aug 2025. 



 

155 

Hossain, Jami, An Investigation into True Reality : Observer , 5D 

Space , and Cognizance, 2023, pp. 702–35 

[https://doi.org/10.4236/ojpp.2023.134045 ]. 

“How did the von Neumann–Wigner interpretation got that 

name?”, Physics, 2017, 

https://physics.stackexchange.com/questions/311730/how-

did-the-von-neumann-wigner-interpretation-got-that-name, 

accessed 15 Aug 2025. 

Hudin, Nurul Amin, Titik Temu Ilmu Eksakta Dan Tasawuf 

Pemikiran Syekh Kadirun Yahya, 2016, p. 186, 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/23905/. 

Jamil, Ma’had Aly Fadhlul, “Kuliah Literasi dan Metodologi 

Penelitian. Oleh KH. Abdullah Umar Fayumi”, Youtube, 

2020, https://www.youtube.com/watch?v=CrUvWZOh-

qI&t=581s, accessed 20 Jun 2025. 

Karan, Susmita, Mamta Panjiyar, and Jasbir Singh, “Big Bang 

Theory: Origin of Our Universe”, International Advanced 

Research Journal in Science, Engineering and Technology, 

vol. 10, Agarpara: IARJSET, 2023. 

Kendall, Aeowyn, “Quantum Mechanics & Its Broader 

Implications: The von Quantum Mechanics & Its Broader 

Implications: The von Neumann-Wigner Interpretation 

Neumann-Wigner Interpretation”, Computing, Mathematics 



 

156 

and Physics Student Scholarship Computing, Mathematics 

and Physics, 2019, https://mosaic.messiah.edu/mps_st. 

Kilic, Mahmut Erol, “WUJUD DAN TINGKATAN-

TINGKATANNYA DALAM PEMIKIRAN MUHYIDDIN 

IBNU AL-’ARABI”, Universitas Marmara, 1995. 

----, Multiple Degrees of Being in Sufism, Jayapura (Zoom 

Meeting), 2025, https://tokatinstitute.org/lectures/multiple-

degrees-of-being-in-sufism. 

Mahzar, Armahedi, Revolusi Integralisme Islam: Merumuskan 

Paradigma Sains dan Teknologi Islami, Bandung: Penerbit 

Mizan, 2004. 

Manzur, Ibnu, Lisanul Arab, Kairo: Darul Ma’arif, 1119. 

Matsham, Anis Salwa, “Beyond the Physical of Mindfulness: The 

Nature of Reality and Concept of Mind in Traditional 

Eastern Philosophy and the Quantum Paradigm”, University 

of Oulu, 2019. 

“Mindfulness”, Cambridge Dictionary, 

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/mindful

ness, accessed 25 Aug 2025. 

----, 

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/us/definition/e

nglish/mindfulness?q=Mindfulness, accessed 28 Aug 2025. 



 

157 

Mujiono, “Kongkow Bareng Gus Umar Fayumi Pati 2”, Youtube, 

2022, https://www.youtube.com/watch?v=xklv35ii8wU, 

accessed 22 Jun 2025. 

Okon, Elias and Miguel Angel Sebastian, “A consciousness-

based quantum objective collapsemodel”, Synthese, 2018 

[https://doi.org/10.1007/s11229-018-1887-4 ]. 

Peng, Hui, “Experimental Study of Mystery of Double Slit --- 

Comprehensive Double Slit Experiments”, International 

Journal of Physics, vol. 9, no. 2, 2021, pp. 114–27 

[https://doi.org/10.12691/ijp-9-2-6 ]. 

Putra, Andri Azis, Arqom Kuswanjono, and Misnar Munir, 

“Sufistic Consciousness as a Foundation of Religious Well-

Being in Ibn ‘Arabi’s Teaching to Understanding Existential 

Uncertainty”, Theologia, vol. 32, no. 2, 2021, pp. 173–92. 

Questo, Q., “Gus Umar Fayumi, Wali Intelektual”, Youtube, 

2021, 

https://www.youtube.com/watch?v=mkXF_PewT8M&t=59

s, accessed 28 May 2025. 

Robert Lawrence Kuhn, “A landscape of consciousness: Toward 

a taxonomy of explanations and implications”, Progress in 

Biophysics and Molecular Biology, vol. 190, 2024, pp. 28–

169 

[https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.pbiomolbio.2023.1



 

158 

2.003 ]. 

Ronde, Christain De, “Quantum Superpositions and the 

Representation of Physical Reality Beyond Measurement 

Outcomes and Mathematical Structures”, Foundations of 

Science, vol. 23, 2018 [https://doi.org/10.1007/s10699-017-

9541-z ]. 

Sadjak, Muhammad Nadjib, “Gus Umar (Abdullah Umar 

Fayumi): Basmalah (bag. 1)”, Youtube, 2018, 

https://www.youtube.com/watch?v=SKP4BYHdvtY&t=2s, 

accessed 21 Nov 2025. 

----, “Gus Umar (Abdullah Umar Fayumi): Basmalah (Bag. 2)”, 

Youtube, 2018, 

https://www.youtube.com/watch?v=x0nd7F_FedE&t=151s

, accessed 18 Jul 2025. 

Schimmel, Annemarie, Mystical Dimensions of Islam, US: The 

University of North Corolina Press, 1975. 

School, Harvard Divinity, “In The Beginning Was 

Consciousness”, Youtube, 2015, 

https://www.youtube.com/watch?v=fIjW1z-ZAX8, 

accessed 8 Sep 2025. 

Shaheen, Sardar Irshad, “Physics and Sufi Cosmology: Creation 

of Universe and Life In the Light of Science and 



 

159 

Philosophical Spirituality (The Cosmos and the Self)”, 

Perlego, 2023, 

https://ereader.perlego.com/1/book/4306450/4. 

Tomaz, Anderson A., “The Quantum Measurement Problem: A 

Review of Recent Trends”, Arxiv, 2025, 

https://arxiv.org/html/2502.19278v1, accessed 15 Aug 

2025. 

Wagner-Altendorf, Tobias A., “Progress in Understanding 

Consciousness? Easy and Hard Problems, and Philosophical 

and Empirical Perspectives”, Acta Analytica, vol. 39, 2024, 

pp. 719–36. 

Wartapati, “Gus Umar Kajen Pati”, Youtube, 2018, 

https://www.youtube.com/watch?v=oTRhjc_WqFM, 

accessed 23 Jun 2025. 

Wedad, Nibraz Ahmad et al., Kuntum nan Mekar: Memoar Gus 

Umar, Pati, Bekasi: PP. Raudlatul Ulum dan PP. Mahasina, 

2023. 

Weissmann, George and Cynthia Sue Larson, “The quantum 

paradigm and challenging the objectivity assumption”, 

Cosmos and History, vol. 13, no. 2, 2017, pp. 281–97. 

Wiley, John and Sons, Consciousness, ed. by John Weisberg and 

David Rosenthal, USA: Wiley Blackwell, 2022. 



 

160 

Willian C, Chittick, “Reason, Intellect, and Consciousness in 

Islamic Thought”, in Reason, Spirit and the Sacral in the 

New Enlightenment, USA: Springer, 2011 

[https://doi.org/10.1007/978-90-481-9612-8_2 ]. 

----, “In the End Will Be Consciousness: Farghānī on the 

Ontology of the Soul”, in I of the Heart: Texts and Studies 

in Honor of Seyyed Hossein Nasr, ed. by Muhammad U. 

Faruque, Atif Khalil, and Mohammed Rustom, Leiden: Brill, 

2025, pp. 99–135 

[https://doi.org/10.1163/9789004734951 ]. 

Yaqin, Ainul, KESELARASAN METAFISIKA SUFI DAN FISIKA 

MODERN ( Kajian Pemikiran Tasawuf Achmad Asrori al-

Ishaqi ), 2023. 

Yousef, Mohamed Haj, Ibn ’Arabi - Time and Cosmology, New 

York: Routledge, 2008. 

 

  


	HALAMAN JUDUL
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	HALAMAN PENGESAHAN
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	HALAMAN MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	DAFTAR LAMPIRAN
	DAFTAR ISTILAH
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

