
AL-TAJRĪD DAN AL-ASBĀB DALAM PEMIKIRAN IBN ‘AṬĀILLĀH 

AL-SAKANDARĪ (W. 709 H/1309 M)  

Analisis Ma’nā-Cum-Maghzā 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh:  

M. Fatih Qosdana 

NIM: 23205012018 

TESIS 

Diajukan Kepada Program Magister (S2) Aqidah Dan Filsafat Islam  

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga   

Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Magister Agama 

YOGYAKARTA 

2025 



ii 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 



iv 

BEBAS PLAGIASI



v 

DINAS 

NOTA DINAS



vi 

MOTTO 

KH. Moch. Masruri Abdul Mughni (w. 2011 M) 

Jika yang kita hendaki terus kita miliki, bagaimana kita belajar ikhlas? 

Jika semua yang kita impikan segera terwujud, bagaimana kita belajar sabar?  

Jika setiap doa terus dikabulkan, bagaimana kita dapat belajar ikhtiar? 

 

Syair al-Mutanabbī dalam menggambarkan kehidupan: 

Mākullu māyatamanna al-Mar’u yudrikuhū 

Tajrī al-Riyāḥu bimā lātasytahī al-Sufunu 

Tidak segala hal yang diinginkan manusia terjadi  

Sebab seringkali angin itu berhembus tidak sebagaimana yang diinginkan pemilik 

perahu (Terjemah Gus Ulil - Ngaji al-Iqtiṣād fī al-I’tiqad – Part. 128) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

PERSEMBAHAN 

Tesis ini dipersembahkan kepada: 

Kedua orangtua tercinta Bapak Khumaidi dan Ibu Khariroh  

dan untuk semua saudara dan sahabat-sahabatku. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

ABSTRAK 

Penelitian ini menganalisis konsep al-Tajrīd (nir-causa) dan al-Asbāb 

(causality) Ibn ‘Aṭāillāh melalui pendekatan interpretasi ma’nā-cum-maghzā yang 

bertujuan untuk menggali makna historis (al-Ma’nā al-Tārīkhī), signifikansi 

fenomenal historis (al-Maghzā al-Tārīkhī), dan makna pada konteks kekinian (al-

Maghzā al-Mutaḥarrik al-Mu’āṣir). Berangkat dari minimnya kajian mendalam 

mengenai al-Tajrīd dan al-Asbāb dalam pendekatan ma’nā-cum-maghzā meskipun 

dua konsep ini mempunyai peran penting dalam merumuskan hubungan antara usaha 

manusia, tawakal, dan kehendak Tuhan. Penelitian berbasis studi pustaka dengan 

metode kualitatif, berisikan data primer berupa karya Ibn ‘Aṭāillāh al-Tanwīr fī Isqāt 

al-Tadbīr, data tersebut dianalisis dengan menggunakan metode deskriptif-analitis 

serta melalui hermeneutika ma’nā-cum-maghzā dengan penekanan pada tiga aspek 

utama: makna historis (al-Ma’nā al-Tārīkhī), signifikansi fenomenal historis (al-

Maghzā al-Tārīkhī), dan signifikansi fenomenal dinamis (al-Maghzā al-Mutaḥarrik 

al-Mu’āṣir). 

Akar konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb yang merupakan hasil daripada penelitian 

ini bersumber dari al-Taslīm dan Isqāt al-Tadbīr yaitu berserah diri tanpa intervensi 

terhadap ketetapan Allah. Al-Tajrīd dipahami sebagai kondisi ketika seorang 

melepaskan diri dari sebab-sebab duniawi sedang al-Asbāb keterlibatan manusia 

dalam proses sebab-akibat. Pendekatan ma’nā-cum-maghzā tidak mempertentangkan 

dua konsep ini, keduanya merupakan maqam yang Allah tetapkan kepada hamba-Nya 

dan bukan pilihan manusia itu sendiri. Melalui reinterpretasi ma’nā-cum-maghzā 

ditemukan makna al-Tajrīd dan al-Asbāb pada konteks kekinian sebagai etika-hati 

yang menyeimbangkan antara ikhtiar dan tawakal. Al-Tajrīd dipahami sebagai 

mengosongkan hati hanya untuk Allah sedangkan al-Asbāb yaitu profesionalisme 

dalam beraktivitas dengan penuh kesadaran; Allah sebagai al-Fāil al-Ḥaqīqī. 

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi terhadap kajian tasawuf, 

kalam, dan filsafat serta landasan dasar konsep tasawuf pada ranah problematika 

kehidupan modern guna penelitian selanjutnya. 

Kata Kunci: al-Tajrīd, al-Asbāb, Isqāt al-Tadbīr, ma’nā-cum-maghzā, Ibn ‘Aṭāillāh. 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Transliterasi huruf Arab yang digunakan dalam penelitian ini berdasarkan 

Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan RI Nomor 158/1987 dan 0543b/U/1987, tanggal 22 Januari 1998. 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 Ba’ B Be ب 

 Ta’ T Te ت 

 Sa’ Ś es (dengan titik di atas) ث 

 Jim J Je ج

 Ha ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Zal Ż zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es ش 

 Syin Sy es dan ye ش 

 Sad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Dad ḍ de ( dengan titik di bawah) ض

 



x 

 Ta’ ṭ te ( dengan titik di bawah) ط 

 Za’ ẓ zet ( dengan titik di bawah) ظ 

 ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa’ F Ef ف 

 Qaf Q Qi ق 

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل 

 Mim M Em م

 Nun N En ى

 Wawu W W و

 Ha’ H Ha هـ

 Hamzah ʼ Apostrof ء

 Ya’ Y Ye ي

 

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap 

 Ditulis Mutaʻaddidah يتعقدة

 عدة
Ditulis ‘iddah 

 

Ta’ marbūtah di akhir kata 

Bila dimatikan ditulis h 

(Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap dalam bahasa 

Indonesia, seperti salat, zakat, dan sebagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya). 

 Ditulis Hikmah حكمة



xi 

 Ditulis ‘illah علة

 
Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua itu terpisah, maka ditulis h. 

 Ditulis Karāmah al-auliyāʼ الأولياء  كراهة 

 

Bila ta’ marbūtah hidup atau dengan harakat, fathah, kasrah dan dammah ditulis t atau h. 

 Ditulis Zakāh al-fiṭri كاة الفطر ز

 

Vokal pendek 

Fathah 

 ( ـَ )

 فعل 

Ditulis 

 

 

 

Ditulis 

A 

 

 

 
Fa’ala 

Kasrah 

(   ِ ) 

 ذكر 

Ditulis 

 

 

 

Ditulis 

I 

 

 

 
Żukira 

Dammah 

(   ِ ) 

 يذهب

Ditulis 

 

 

 

Ditulis 

 

U 

 

 

 
Yażhabu 

 

Vokal panjang 

1. Fathah + alif 

 جاهلية 

ditulis 

ditulis 

Ā 

Jāhiliyah 

2. Fathah + ya’ mati 

 تنسى 

ditulis 

ditulis 

Ā 

Tansā 

3. Fathah + ya’ mati 

 م كري

ditulis 

ditulis 

Ī 

Karīm 

4. Dammah + wawu mati 

 فروض 

ditulis 

ditulis 

Ū 

Furūd 

 

 

 

 

 



xii 

Vokal rangkap 

1. Fathah + ya’ mati 

 

 بينكم 

ditulis 

 

ditulis 

Ai 

 

Baynakum 

2. Fathah + wawu mati 

 

 قول 

ditulis 

 

ditulis 

Au 

 

Qawl 
 

Vokal pendek yang berurutan dalam satu kata dipisahkan dengan Apostrof 

 Ditulis A’antum أأنتم

 Ditulis U’iddat أعدت

 Ditulis La’in syakartum لئن شكرم 

 

Kata sandang alif + lam 

Bila diikuti huruf Qomariyah ditulis dengan menggunakan huruf “l”. 

 

 Ditulis Al-Qur’an القرآن 

 Ditulis Al-Qiyas القياس 

 

 

 

Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggunakan huruf Syamsiyyah yang 

mengikutinya, dengan menghilangkan huruf l (el) nya. 

 

 ’Ditulis As-Sama السمآء

 Ditulis Asy- Syams الشمس 

 

Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat 

 

Ditulis menurut penulisannya 

 

 Ditulis Zawi al-furūd ذوى الفروض 

 Ditulis Ahl as-Sunnah أهل السنة 

 



xiii 

KATA PENGANTAR 

Bismillāhirraḥmānirraḥīm. Alḥamdulillāhirabbil’ālamīn. Puji Syukur 

kehadirat Allah Swt. atas rahmat dan hidayah-Nya, peneliti dapat menyelesaikan tesis 

ini. Shalawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada Baginda Agung Nabi 

Muhammad Saw. serta salam tetap tercurah kepada seluruh utusan-Nya, al-Ṣiddīq, al-

Fārūq, para sahabat, tābi’īn, para wali, ulama yang menunjukan kepada Allah, 

syuhadā’, orang saleh, dan orang mukmin secara keseluruhan. Penyusunan tesis dan 

penelitian ini hadir disaat penulis meniti karir pada instansi pendidikan, kiranya 

diperlukan adanya keseimbangan antara sikap profesional tanpa meninggalkan 

tuntunan Tuhan. Sehingga peneliti berharap penelitian ini bisa memberikan sedikit 

harapan tersebut, Āmīn. 

Tidak lupa rasa terimakasih yang sedalam-dalamnya kepada semua yang telah 

terlibat baik secara langsung maupun tidak langsung, baik tampak maupun tidak 

tampak, serta baik berupa materi maupun gagasan, dan dalam bentuk apapun itu. Oleh 

karenanya pada kesempatan kali ini peneliti menyampaikan terimakasih sebesar-

besarnya kepada:    

1. Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag, M.A., M.Phil., Ph.D selaku Rektor UIN Sunan 

Kalijaga beserta seluruh jajaran. 

2. Prof. Dr. Robby Habiba Abror, S.Ag, M.Hum selaku Dekan Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam beserta jajaran. 

3. Dr. Muhammad Fatkhan, M.Hum selaku Ketua Program Studi Aqidah dan 

Filsafat Islam beserta jajaran. 

4. Prof. Dr. H. Zuhri, S.Ag. M.Ag selaku dosen pembimbing yang telah 

memberikan dukungan, masukan, dan meyakinkan peneliti dari awal sampai 

akhir penelitian ini. 

5. Kepada orang tua peneliti Bapak Khumaidi dan Ibu Khariroh serta saudara-

saudara semua: Dina Kumilaila, Sela Rahmawati, M. Alfi Khusnadeni, M. 

Syarif Bayanuzzaman, M. Diwani Syafi’i, Sirli Amry, Jinan Uqshida, Kauni 

Mahdia, dan M. Akmilan Adabi. Lantaran dukungan dan doa mereka peneliti 

bisa sampai pada tahap penyelesaian tesis ini.  

6. Kepada segenap jajaran guru, musyrif, kepala Madrasah, mudir Ma’had,  

santri-santri; Yayasan Agawe Makmur Pondok Pesantren Muna Falih dan MTs 

Muna Falih Murangan Triharjo Sleman Yogyakarta yang telah mengizinkan 

peneliti untuk bisa menyalurkan dan memberikan sumbangsih ilmu kepada 

santri-santri. 

7. Kepada keluarga besar jama’ah Masjid Jami’ Al-Ikhlas Jipangan Mendalan 

Boyolali khususnya kepada K.H Ahmad Yani, Ṣ.Ag., M.Pd.I yang telah 

mengizinkan peneliti untuk belajar bermasyarakat. 

8. Kepada sahabat-sahabat peneliti baik yang ada di Pekalongan ataupun yang 

diperantauan Yogyakarta: Cak Khoiri, Zaenaful Humam, Sigit Adi Pratomo, 



xiv 

Mamat Rachmat, Hanif, Fajrul Falah, Fahmi Naqi Auda, Fathur Rozak, dan 

yang lainnya.    

9. Kepada para Dosen Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, khususnya di program studi Aqidah dan Filsafat Islam 

yang telah banyak memberikan ilmu pengetahuan dan wawasan dalam proses 

pembelajaran selama di perkuliahan. 

10. Kepada Staff Administrasi dan Staff Perpustakaan UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta yang banyak membantu dalam pelayanan dan administrasi. 

11. Kepada teman-teman S2 AFI B: Resha Husain Luthfi, Lalu Rifki Rahman, 

Ahmad Subhan Fahrur, Fajar Shodiq, Johan, Muhammad Sahlan, Dendy 

Wahyu Anugerah, Ulya Aslam Muzadi, Aulia Sukma, Reski Anggraini, Wafiq 

Imamah, Elok Dwi Jayanti, Musdalipah, Ummi Khanifah H, dan Hasna 

Zakiyah Amany yang selalu bareng-bareng semangat dan semoga tetap 

sambung silaturahim.  

Harapan peneliti semoga semua kebaikan mereka dinilai amal ibadah oleh 

Allah Swt. Menyadari bahwa karya ini masih banyak kekurangan, berkenan kiranya 

saran dan kritik demi penyempurnaan penelitian lebih lanjut. 

 

Yogyakarta, 24 November 2025 

 

 

 

 

 

M. Fatih Qosdana, S.Ag 

NIM. 23205012018 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 

DAFTAR ISI 

 
HALAMAN JUDUL ................................................................................................... i 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR ............................................................................. ii 

PERNYATAAN KEASLIAN .................................................................................... iii 

BEBAS DARI PLAGIASI ........................................................................................ iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ................................................................................ iv 

MOTTO ...................................................................................................................... v 

PERSEMBAHAN ..................................................................................................... vii 

ABSTRAK ............................................................................................................... viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ..................................................... ix 

KATA PENGANTAR .............................................................................................. xiii 

DAFTAR ISI ............................................................................................................. xv 

DAFTAR TABEL ................................................................................................... xvii 

BAB I PENDAHULUAN ........................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................... 10 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian .................................................................. 11 

D. Kajian Pustaka ................................................................................................ 12 

E. Kerangka Teori ................................................................................................ 19 

F. Metode Penelitian ............................................................................................. 22 

G. Sistematika Pembahasan ................................................................................ 25 

BAB II IBN AṬĀILLĀH, KARYA, DAN POSISI INTELEKTUAL .................. 27 

A. Ibn Aṭāillāh: Biografi dan Karya-karyanya ................................................. 27 

1. Fase Persiapan dan Pembentukan Spiritual ................................................... 35 

2. Fase Pengembangan Spiritual ........................................................................ 39 

3. Fase Kematangan Spiritual ............................................................................ 43 

B. Munāsabah Ibn Aṭāillāh dengan Para Fāqih, Mutakallim, Ṣūfī .................. 46 

1. Ibn Aṭāillāh dengan Para Fāqih ..................................................................... 46 



xvi 

2. Ibn Aṭāillāh dengan Para Mutakallim ............................................................. 47 

3. Ibn Aṭāillāh dengan Para Ṣūfī ......................................................................... 48 

BAB III MAKNA HISTORIS (AL-MA’NA AL-TĀRĪKHĪ) AL-TAJRĪD DAN AL-

ASBĀB ....................................................................................................................... 50 

A. Analisa Bahasa dan Analisa Intratekstual .................................................... 50 

1. Bahasa Sufi, Mutakallim, dan Filsuf .............................................................. 51 

2. Al-Tajrīd dan al-Asbāb dalam Al-Qur’an dan Hadist .................................... 60 

B. Analisa Intertekstual dan Analisa Konteks Historis .................................... 74 

1. Pemaknaan al-Tajrīd dan al-Asbāb ................................................................ 75 

2. Konteks Historis Mikro-Makro .................................................................... 105 

BAB IV SIGNIFIKANSI FENOMENAL HISTORIS (AL-MAGHZĀ AL-

TĀRĪKHĪ) AL-TAJRĪD DAN AL-ASBĀB ............................................................ 109 

A. Tunduk Ciri Maqam Kekasih Allah (al-Khalīl) .......................................... 109 

B. Pasrah Inti Maqam Penghambaan (al-‘Abīd) ............................................. 119 

BAB V SIGNIFIKANSI FENOMENAL DINAMIS (AL-MAGHZĀ AL-

MUTAḤARRIK AL-MU’ĀṢIR) AL-TAJRĪD DAN AL-ASBĀB .......................... 126 

A. Al-Tajrīd sebagai Kesadaran Iradah Tuhan di Balik Seluruh Fenomena 126 

B. Al-Asbāb sebagai Penghambaan Ikhtiar Iradah Tuhan ............................. 128 

BAB VI PENUTUP ................................................................................................ 131 

A. Kesimpulan .................................................................................................... 131 

B. Saran-saran .................................................................................................... 132 

DAFTAR PUSTAKA.............................................................................................. 133 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ................................................................................ 146 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1   Analisa Bahasa Sufi ............................................................................... 52 

Tabel 2   Analisa Bahasa Mutakallim ................................................................... 55 

Tabel 3   Analisa Bahasa Filsuf............................................................................. 58 

Tabel 4   Analisa Intratekstual al-Tajrīd dan al-Asbāb dalam Al-Qur’an ............ 69 

Tabel 5   Analisa Intratekstual al-Tajrīd dan al-Asbāb dalam Hadist................... 73 

 

 

 

 

 



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Ibn ‘Atāillāh tokoh abad ke-7 telah memberikan pemikiran yang cukup kuat 

tentang pentingnya keseimbangan antara tawakal dan usaha manusia sehingga 

pemikiran tersebut dapat diaplikasikan pada konteks kekinian di era modernitas saat 

ini. Akan tetapi tidak sedikit pula pada sebagian tragedi sebagaimana runtuhnya 

bangunan Pondok Pesantren Al Khoziny yang terletak di Buduran Sidoarjo Jawa 

Timur, sedang pengasuhnya mengatakan itu semua sudah takdir Tuhan dan pada 

saat yang sama terdapat beberapa keamanan dan perencanaan bangunan yang 

belum terpenuhi sehingga menjadikan bangunan runtuh.1 Tragedi tersebut 

menyiratkan, ketika tawakal hanya dipahami sebagai penyerahan diri sepenuhnya 

kepada Tuhan tanpa diiringi dengan usaha nyata, atau ketika usaha duniawi lebih 

diutamakan tanpa disertai sikap tawakal yang mendalam, menjadikan 

keseimbangan yang dimaksudkan oleh Ibn ‘Aṭāillāh kabur. 

Karenanya perlu kiranya pemahaman utuh dalam kejadian runtuhnya 

bangunan pondok pesantren yang salah satunya dapat ditinjau dengan 

menggunakan pendekatan ma’nā-cum-maghzā melalui konsep al-Tajrīd dan al-

 
1 Yani Tri Wijayanti, “Framing Faith and Fault: Media, Empathy, and Accountability after 

the Al Khoziny School Collapse in Indonesia,” Media Asia, 2025. 



2 

Asbāb yang tersebut dalam karya Ibn ‘Aṭāillāh yaitu al-Tanwīr fī Isqāt al-Tadbīr.2 

Mengingat metode interpretasi ma’nā-cum-maghzā, tidak hanya menggali makna 

historis (al-Ma’nā al-Tārikhī) konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb, tetapi juga menilai 

signifikansinya dalam konteks fenomenal historis (al-Maghzā al-Tārīkhī) dan 

fenomenal dinamis masa kini (al-Maghzā al-Mutaḥarrik al-Mu’āṣir). Sehingga 

kegelisahan yang muncul dalam permasalahan tersebut yaitu bagaimana seharusnya 

tawakal dan usaha diintegrasikan dalam konteks kekinian pada kejadian runtuhnya 

bangunan Pondok Pesantren Al Khoziny. Terlebih penelitian dengan menggunakan 

pendekatan ma’nā-cum-maghzā melalui dua konsep yaitu al-Tajrīd dan al-Asbāb 

masih minim dan karenanya penelitian ini berusaha untuk mengisi kekosongan 

tersebut. 

Ibn ‘Aṭāillāh merupakan sufi besar Iskandariah yang mempunyai konsep al-

Tajrīd dan al-Asbāb, termaktūb dalam magnum opus-nya, al-Ḥikam dan dijelaskan 

secara detail dalam al-Tanwīr fī Isqāt al-Tadbīr. Secara umum, al-Tajrīd seringkali 

dipahami sebagai manusia yang mengasingkan diri dari masyarakat guna 

kontemplasi,3 pelakunya disebut dengan mutajarrid, sementara al-Asbāb adalah 

 
2 Peneliti dalam hal ini akan menuliskan sedikit penjelasan tentang kalimat al-Tadbīr. Al-

Syażiliy mendefiniskan al-Tadbīr dengan mengutip petuah Nabi Muhammad: barangsiapa tidak ikut 

serta mengatur dan tunduk terhadap aturan-Nya, meninggalkan pengaturan diri tunduk pada pilihan-

Nya, meninggalkan pandangan diri tunduk pada pandangan-Nya,... dan seterusnya. Lihat, Risālat 

al-Amīn fī al-Wuṣūl Lirabbi al-‘Ālamīn, Abī al-Ḥasan al-Syaẓilī, 65. Sedang Ibn Bājjah dalam 

karyanya, Tadbīr al-Mutawaḥḥid mendefiniskan kata al-Tadbīr dengan, turut ikut serta mengatur 

sebuah tindakan untuk tujuan yang telah direncanakan. Kata al-Tadbīr sering dikaitkan dengan 

hubungan antara Tuhan dengan manusia, Tuhan sebagai pengatur (al-Mudabbir). Sehingga esensi 

pengaturan mutlak ialah pengaturan Tuhan terhadap ciptaan-Nya. Lihat, Tadbīr al-Mutawaḥḥid, Ibn 

Bājjah, 5. Dari kedua kalimat tersebut al-Syāẓilīy dan Ibn Bājjah, laksana mengindikasikan segala 

sesuatu telah diatur oleh Allah, manusia sebagai seorang hamba tak perlu turut ikut campur, cukup 

dengan menjalankan aktivitas sebaik mungkin. 
 

3 Dalam The Written World of God Dunja mengutip dari Ibn 'Arabi, lapisan langit 

merupakan simbol bagi perjalanan menuju kepada Tuhan, struktur kosmik berfungsi sebagai tempat 



3 

manusia yang menjalani kehidupan kontemplatif di masyarakat, pelakunya disebut 

mutasabbib.4 Akan tetapi, al-Tajrīd dan al-Asbāb bukan maqam yang bisa dipilih 

manusia sesuai kehendaknya, melainkan panggilan langsung dari Tuhan, 

menandakan manusia butuh (faqīr) terhadap Tuhannya. Adapun bunyi konsep al-

Tajrīd dan al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh itu sebagaimana berikut:  

إرادتك التجريد مع إقامة الله إياك في الأسباب من الشهوة الخفية، وإرادتك الأسباب 
 مع إقامة الله في التجريد انحطاط عن الهمة العلية 

“Kehendakmu menggapai maqam tajrīd padahal Allah 

memposisikanmu di maqam asbāb adalah syahwat tersembunyi. Begitu 

juga dengan kehendakmu untuk berada di maqam asbāb sedangkan 

Allah memposisikanmu pada maqam tajrīd menunjukan degradasi, 

penurunan dari tingkat yang sangat mulia.”5  

Term al-Tajrīd dan al-Asbāb dalam wacana tasawuf merupakan derivasi 

daripada kata jarrada-yujarridu-tajrīdan untuk al-Tajrīd yang berarti melepaskan,6 

sedangkan sabbaba-yusabbibu-tasbīban untuk al-Asbāb berarti sebab atau alasan.7 

Kedua kalimat tersebut pada dasarnya telah disebutkan dalam Al-Qur’an, al-Tajrīd 

 
kontemplasi dan makrifat. Pendapat ini dikuatkan juga oleh para sufi, fuqaha, dan astronom yang 

bersandar pada QS. Al-Talaq [65]: 12; Lihat Dunja Rasic, The Written World of God: The Cosmic 

Script and the Art of Lbn ‘Arabi, 1st ed. (Oxford UK: Anqa Publishing, 2021). 154. 
4 Victor Danner, Mistisisme Ibnu ’Atha’illah: Wacana Sufistik Kajian Kitab Al-Hikam Terj 

Roudlon, 1st ed. (Surabaya: Risalah Gusti, 1999). 39. 
5 Dalam redaksi lain bertuliskan: ‘inḥiṭāṭun ‘an al-ẓurwat al-‘aliyyah (puncak tertinggi), 

aforisma ke-2 dalam ‘Unwān al-Taufīq’ disandingkan dengan dialog hadist Nabi berkenaan dengan 

janji Allah mengenalkan diri-Nya bagi hamba-Nya yang senantiasa mengikuti sunnah Nabi... dan 

kemudian dijawab dengan redaksi yang menggunakan Irādatuka al-tajrīd ma’a baqāi iqāmatillāhi 

iyyāka fī al-asbāb... inḥiṭāṭun ‘an al-ẓurwat al-‘aliyyah. Ibn Athaillah al-Sakandarī, ‘Unwān Al-

Taufīq Fī Ādāb Al-Ṭarīq, 1st ed. (Suriah: Dār al-Ghazālī, 2002). 14. Sedang aforisma ke-2 al-Ḥikam 

Ibn ‘Ataillah masuk pada judul-larangan berinteraksi kepada Allah akan tetapi bergantung kepada 

selain-Nya. Ibarat menunjukan janji Allah atas hadist sebelumnya serta keengganan Allah untuk di-

dua. al-Himmah dalam aforisma ke-2 diartikan dengan tingkatan. Lihat dalam kitab, al-Ḥikam li Ibn 

‘Aṭāillāh al-Sakandarī, 105.  
6 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap (Surabaya: 

Pustaka Progresif, 1997). 181. 
7 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap (Surabaya: 

Pustaka Progresif, 1997). 602. 



4 

dengan term analoginya dalam QS. Taha [20]: 12,8 serta dalam QS. An-Naml [27]: 

34;9 sedangkan al-Asbāb dengan turunannya disebutkan sebanyak sembilan kali.10 

Dua istilah ini kemudian lebur dalam ilmu tasawuf, al-Sarrāj dengan karyanya al-

Lumāa’ mendefiniskan al-Tajrīd sebagai tidak adanya ruang bukti ketuhanan (al-

Syawāhid al-Ulūhiyyah), manakala hati jernih (ṣafā al-Qalb) dari kotoran 

manusiawi.11 Sedangkan al-Asbāb adalah perantara (waṣīlah) makhluk dengan 

Tuhannya.12 Ketika disimak daripada beberapa term atas al-Tajrīd dan al-Asbāb 

memang keduanya sangat berlainan, al-Tajrīd melepaskan segala kemampuan diri 

manusia dihadapkan dengan al-Asbāb sebagai keterlibatan kemampuan manusia; 

akan sangat kontradiktif, hanya saja koridor cara pandang tasawuf adalah akibat 

bukan sebab. 

Meski demikian al-Ḥikam dan gagasan penulisnya, Ibn ‘Aṭāillāh terus 

dikembangkan sampai sekarang.13 Karenanya dalam penelitian ini akan digali lebih 

dalam pemaknaan terhadap al-Tajrīd dan al-Asbāb dari para simpatisan maupun 

 
8 Abdullāh al-Anṣārī Al-Harawī, Kitāb Manāzil Al-Sāirīn (Beirūt: Dār al-Kutub al-

‘Alamiyah, n.d.). 312. 
9 Ibn ‘Ajībah Al-Ḥasanī, Ib’ad Al-Ghumam ‘an Īqāẓ Al-Himam Fī Syarh Al-Ḥikam (Beirūt: 

Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 2020). 26. 
10 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Al-Alfadz Al-Qur’an Al-Karim 

(Kairo: Dar al-Kutub al-Misriah, 2016). 546. 
11 Wasmukan dan Samson Rahman, Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf (Surabaya: 

Risalah Gusti, 2002). 692. 
12 Wasmukan dan Samson Rahman, Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf (Surabaya: 

Risalah Gusti, 2002). 710. 
13 Kisah ini diceritakan manakala Ibn ‘Ataillah mempresentasikan karyanya kepada 

gurunya, al-Mursi; seketika gurunya berkata: “Aku melihat suatu saat catatanmu ini akan meluas 

dan bertambah banyak, ini adalah catatan yang dirindukan oleh pemilik intuisi manakala kasih 

sayang mereka dituangkan dalam catatan tersebut dan kemudian menyebar dan banyak diuraikan 

bahkan sampai sekarang.”  Lihat. Abdul Majid Al-Syarnubi, Syarh Al-Hikam Al-Athaiyyah (Beirut: 

Dar Ibn Katsir, 1989). 8-9. 



5 

kelompok yang antipati terhadapan ide dan gagasan Ibn ‘Aṭāillāh, melalui ruang 

wacana tasawuf. 

Dalam hal ini, penulis pertama kali akan mendudukan interpretasi Ibn ‘Abbād 

al-Nafarī al-Rundī (w. 792 H) terhadap penafsiran makna al-Tajrīd dan al-Asbāb 

Ibn ‘Aṭāillāh.14 al-Asbāb bagi Ibn ‘Abbād merupakan segala hal yang digunakan 

untuk memperoleh tujuan tertentu di dunia. Berbeda dengan al-Tajrīd yang tidak 

membutuhkan sebab-akibat untuk memperoleh tujuan duniawi.15 

Al-Zarrūq al-Fāsī (w. 899 H) menempatkan al-Tajrīd dan al-Asbāb sebagai 

maqam untuk sampai pada Tuhannya. Karenanya klasifikasi manusia untuk sampai 

pada Tuhannya dibagi atas tiga kelompok: pertama maqam al-Asbāb, kriteria orang 

ini ialah ridha, sabar, dan berserah diri kepada-Nya; ciri-ciri orang pada maqam al-

Asbāb adalah istikamah menjalankan aktivitas keseharian tanpa menyalahi aturan 

hukum (al-Syarīat). Sedang kedua yaitu maqam al-Tajrīd, dengan kriteria selalu 

bersyukur, rela, merasa cukup, dan tidak putus asa terhadap rahmat serta kasih 

sayang Allah; ciri-ciri orang pada maqam tajrīd adalah menegakan hak-hak 

ketuhanan (iqāmat al-Ḥuqūq al-Rubūbiyyah) dan berpaling dari makhluk.16 

Dan ketiga yaitu diluar al-Tajrīd dan al-Asbāb, orang yang sedang mencari 

kepastian (al-Taṣābut); ciri-ciri orang ini yaitu berpindah dari maqam satu ke 

 
14 Alasan penulis mendudukan Ibn ‘Abbād pada posisi pertama tidak lain dan tidak bukan 

karena dari sketsa biologis Ibn ‘Abbād lebih tua dibandingkan yang lainnya, dalam penelitian ini. 

Meskipun ditemui interpretator pertama atas al-Hikam sebagaimana disebut Victor Danner, Syams 

al-Dīn Muḥammad Ibn ‘Abd al-Raḥmān al-Shaigh  (w. 776 H) dengan judul, Tatsbit al-Ma'ali al-

Himam bi Tabyin Ma'ani al-Hikam. Lihat Victor Danner Mistisisme Ibnu‘Atha’illah : Wacana 

Sufistik Kajian Kitab Al-Hikam Terj Roudlon. 36. 
15 Ibn ‘Abbād al-Nafarī al-Rundī, Al-Ḥikam Al-Aṭāiyah li Ibn ‘Aṭāillah Al-Sakandarī Syarh 

Ibn ‘Abbād Al-Nafarī Al-Rundī (Kairo: Markaz al-Aḥrām li al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1988). 92. 
16 Aḥmad Zarrūq Al-Fāsī, Ḥikam Ibn ‘Aṭāillāh (Kairo: Dār al-Sya’b, 1985). 26. 



6 

maqam lain dan dari maqam lain ke maqam satu. Padahal sebagaimana ditekankan 

al-Zarrūq kunci utama untuk sampai pada Tuhannya adalah istikamah dimanapun 

dirinya ditempatkan oleh Allah, bukan pada maqamnya.17 Karena itu esensi 

penerimaan seorang hamba dimanapun dirinya ditempatkan lebih mulia 

dibandingkan maqam itu sendiri baik al-Asbāb, al-Tajrīd, dan Taṣābut 

(uncertainty). 

‘Abd al-Majīd al-Syarnūbī (w. 1348 H) menambahi, hakikat maqam al-Tajrīd 

dan al-Asbāb adalah penempatan dari-Nya (QS. Al-Isra’: 80) bukan usaha diri 

manusia (QS. Ali Imran: 110).18 Dalam hal ini al-Syarnūbī sama sebagaimana al-

Zarrūq, istikamah menjadi kunci dalam menjalani kehendak-Nya. 

Sedang Ibn ‘Ajībah al-Ḥasanī (w. 1224) lebih luas pemaknaan terhadap kedua 

konsep tersebut mengawalinya dengan menyatakan maqam al-Tajrīd lebih tinggi 

dibandingkan maqam al-Asbāb, sebab al-Tajrīd tidak membutuhkan al-Asbāb, 

adapun al-Asbāb membutuhkan al-Tajrīd. Lanjut Ibn ‘Ajībah, al-Tajrīd memiliki 

tiga klasifikasi: pertama, melepaskan segala hal yang menyibukkan diri dari taat 

terhadap Allah (tajrīd al-Ḍāhir) yang bagi Ibn ‘Ajībah laksana pendusta (kaẓāb); 

kedua, melepaskan segala hal yang menyibukkan hati dari menghadap Allah (tajrīd 

al-Bāṭin) merupakan sebentuk kebaikan (ḥasan); sedang ketiga, menyendirikan hati 

hanya untuk Allah (tajrīduhumā ma’an al-Ẓāhir wa al-Bāṭin) yang olehnya 

dianggap sebagai manusia paripurna (al-Insān al-Kāmil).19  

 
17 Aḥmad Zarrūq Al-Fāsī. Ḥikam Ibn ‘Aṭāillāh 26. 
18 ‘Abd al-Majīd al-Syarnūbī, Syarh al-Ḥikam al-‘Aṭāiyyah, (Beirūt: Dār Ibn Kaṣīr, 1989). 

8-9. 
19 Al-Ḥasanī, Ib’ad Al-Ghumam ‘an Īqāẓ Al-Himam Fī Syarh Al-Ḥikam. 27-28. 



7 

Dalam tangga menapaki maqam al-Tajrīd, orang yang ada pada maqam al-

Asbāb bisa berpindah dengan cara menegakan hak-hak Allah (Iqāmat lī Ḥuqūq al-

Rubūbiyyah) serta bimbingan dari seorang guru (Irsyādi Ustāż), meskipun pada 

akhirnya Allah-lah yang mempunyai kehendak. Hanya saja baik maqam al-Tajrīd 

dan al-Asbāb merupakan maqam bagi para pencari (al-Sāirīn) dan sudah tidak 

diperuntukan bagi yang telah sampai kepada-Nya (al-Waṣīl al-Mutamakkin), sebab 

orang ini telah dilimpahi cahaya ketuhanan.20 Interpretasi Ibn ‘Ajībah terhadap 

kedua maqam ini lebih terstruktur, tidak hanya itu Ibn ‘Ajībah turut serta 

menghadirkan epistemologi-aksiologi-ontologi dalam penafsiran atas kedua konsep 

tersebut. 

Sementara al-Syarqāwī (w. 1227 H) mengatakan, kesadaran akan hadirnya 

Tuhan (murāqabatullāh) sebelum berpindah pada maqam al-Tajrīd lebih mulia, 

sebab bisa jadi keinginan untuk berpindah termasuk tipudaya atas nama Tuhan (al-

Ghurūr ‘ala Allāh), karena seringkali Allah memposisikan manusia pada maqam 

al-Asbāb untuk menjaga agama orang tersebut, melindunginya dari keserakahan, 

dan fokus beribadah lahir-batin. Sehingga, keluar dari maqam al-Asbāb tanpa 

kesabaran sama halnya dengan pribadi yang belum matang secara spiritual, sebab 

dirinya bergantung (al-I’timād) terhadap makhluk setelah sebelumnya berserah diri 

(al-Tawakkul) kepada-Nya.21 Dalam Syarh Hikam, KH. Sholeh Darat (w. 1321 H) 

memaknai dua konsep tersebut sebagai ma’rifatullāh, orang yang rela dimanapun 

dirinya ditempatkan baik pada al-Tajrīd  ataupun al-Asbāb sejatinya telah mengenal 

 
20  Al-Ḥasanī, Ib’ad Al-Ghumam ‘an Īqāẓ Al-Himam Fī Syarh Al-Ḥikam. 27-28. 
21 ‘Abdullāh bin Ḥijāzī Al-Syarqāwī, Al-Minaḥ Al-Qudsiyyah ’ala Al-Ḥikam Al-’Aṭāiyyah 

(Beirūt: Dār al-Kotob al-Ilmiyah, 1971). 3. 



8 

Allah (‘ārifūn) sebab, selalu ridha dan berserah diri kepada-Nya. Sebaliknya orang 

yang tidak tahu malu, akan menolak atas ketetapan-Nya.22 

Antara al-Syarqāwī dan KH. Sholeh Darat dalam menginterpretasikan kedua 

konsep tersebut nampaknya ada ketersambungan, al-Syarqāwī menghadirkannya 

dengan redaksi kesadaran akan hadirnya Tuhan (muraqabatullāh), sedangkan KH. 

Sholeh Darat maqam ini diperuntukan bagi mereka yang telah mengenal Allah 

(ma’rifatullāh). Oleh karena itu senada dengan konsep  ma’rifatullāh yang dimulai 

dari wāridāt, berlanjut pada maqāmāt, aḥwāl, dan berakhir pada mengenal 

Tuhannya (ma’rifatullāh).23 

Saīd Ramaḍān al-Būṭī (w. 1434 H) menggaris bawahi kedua pembahasan 

konsep ini dengan mengatakan, al-Asbāb merupakan kondisi dimana manusia 

terikat oleh hukum sebab-akibat, dirinya selalu berubah-ubah (mutaqallib); 

sedangkan al-Tajrīd keadaan terlepas (ma’zūl) dari sebab-akibat, sepenuhnya ada 

dalam kendali Allah. Mukmin sejati bagi al-Būṭī ialah mereka yang merealisasikan 

perintah-Nya tanpa melihat posisi yang Allah tempatkan, sebab Allah tahu 

meskipun secara lahiriah tampak seorang merealisasikan perintah-Nya, akan tetapi 

sedang mengikuti hawa nafsunya.24 

Lebih spesifik Ibn ‘Aṭāillāh menginterpretasikan konsep al-Tajrīd dan al-

Asbāb dalam karyanya, al-Tanwīr fī Isqāt al-Tadbīr. Pentingnya kesadaran akan 

 
22 Sholeh Darat, Syarh Al-Hikam KH. Sholeh Darat: Maha Guru Para Ulama Besar 

Nusantara (1820-1903 M) (Depok: Sahifa, 2017). 
23 Ghozi, “Ma’rifat Allah Menurut Ibn ’Ata’allah Al-Sakandari” (UIN Sunan Ampel 

Surabaya, 2017). 
24 Sa’īd Ramaḍān Al-Būṭī, Al-Ḥikam Al-Aṭāiyyah Syarḥ Wa Al-Taḥlīl (Dimasyq: Dār al-Fikr, 

2003). 40-41. 



9 

hadirnya Tuhan-seraya pasrah terhadap ketetapan-Nya.25 Sikap tawakal harus 

selaras dengan tindakan aktivitas manusia, tanpa harus sibuk mengatur urusan 

Allah. Selaras dengan pemikiran al-Ghazālī mengenai al-Tadbīr dan al-Tafwīdz. 

Mengenai hal ini, ‘Abd al-Qadīr Maḥmūd menjelaskan, konsep al-Tajrīd dan al-

Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh berupaya menyeimbangkan urusan duniawi dengan kepasrahan 

total kepada Allah.26 

Masyarakat era sekarang lebih cenderung melihat segala sesuatu dengan cara 

pandang materialistis, pragmatis, dan sekuler; menjadikan nilai-nilai sakral 

terpinggirkan. Menghadapi kenyataan ini, awal abad ke-20 lahirlah gagasan yang 

berusaha untuk memadukan antara realitas sosial dengan tasawuf. Menekankan 

didalamnya bahwasannya tasawuf tidak harus memandang dunia secara negatif 

akan tetapi justru sebaliknya, tempat manusia aktif dan hadir didalamnya. Padahal 

Abū al-Ḥasan al-Syāżilīy sendiri mewanti dan mengajak bahwasanya konsep-

konsep tasawuf tidak mengajarkan manusia untuk berlebihan dalam beribadah serta 

zuhud. Namun tasawuf sesungguhnya ialah melaksanakan perintah Allah dengan 

penuh rasa sabar dan taat serta memiliki keyakinan yang kuat terhadap petunjuk-

Nya.27 Karenanya, konsep-konsep seperti al-Tajrīd dan al-Asbāb  yang diusung Ibn 

‘Aṭāillāh perlu dijelaskan lebih detail, agar tidak terjadinya kesalahpahaman antara 

 
25 Ibn Aṭāillāh Al-Sakandarī, Al-Tanwīr Fī Isqāt Al-Tadbīr (Kairo: Al-Maktabah al-

Azhariyyah, 2007). 20. 
26  Ibn Aṭāillāh Al-Sakandarī, Al-Tanwīr Fī Isqāt Al-Tadbīr. 20. 
27 Maḥmūd ‘Abd al-Qadīr, Al-Falsafah Al-Ṣūfiyyah Fī Al-Islām: Maṣādiruhā Wa 

Naẓāriyatuhā Wa Makānuhā Min Al-Dīn Wa Al-Ḥayāt (Kairo: Maṭba’ah al-Ma’rifat al-Imārāt al-

Ta’mīn, 1967). 287. 



10 

ikhtiar dan tawakal sebagaimana manusia yang diberi kemampuan untuk 

merencanakan sesuatu akan tetapi semua hasil, itu sudah ada dalam kendali-Nya. 

Melihat uraian yang telah disebutkan, sebagai penegasan kembali penelitian 

ini berusaha mengkaji konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh yang belum 

banyak dikaji para kesarjanaan, khususnya melalui al-Ḥikam dan al-Tanwīr fī Isqāt 

al-Tadbīr. Bertolak dari akar pemikiran dan intelektual muslim yang membahas 

tentang al-Tajrīd dan al-Asbāb tersebut penelitian ini hendak menelaah lebih jauh 

dengan menggunakan interpretasi ma’nā-cum-maghzā. Menggali makna historis 

(al-Ma’nā al-Tārikhī) bersamaan dengan menilai signifikansinya dalam konteks 

fenomenal historis (al-Maghzā al-Tārīkhī) daripada al-Tajrīd dan al-Asbāb serta 

konteks sosio-historis Ibn ‘Aṭāillāh dan fenomenal dinamis masa kini (al-Maghzā 

al-Mutaḥarrik al-Mu’āṣir) melalui cara pandang ma’nā-cum-maghzā atas al-Tajrīd 

dan al-Asbāb.  

B. Rumusan Masalah 

Dari latar belakang yang telah disebutkan maka penelitian ini akan dibatasi 

pada permasalahan-permasalahan yang kiranya masih tetap dalam satu rumpun 

sehingga didapati diantaranya adalah sebagai berikut: 

 

1. Apa makna al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh? 

2. Bagaimana konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh dibaca 

menggunakan ma’nā-cum-maghzā? 



11 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Penelitian ini secara keseluruhan ingin menjelaskan tentang konsep al-Tajrīd 

dan al-Asbāb yang diusung Ibn ‘Aṭāillāh dengan menggunakan pendekatan ma’nā-

cum-maghzā, karenanya agar tersistematisir secara jelas dan mendapatkan tujuan 

yang sesuai maka diharapkan dari penelitian ini yaitu: 

1. Mampu memberikan deskripsi secara kritis berkenaan dengan makna al-

Tajrīd dan al-Asbāb dalam pemikiran Ibn ‘Aṭāillāh. Kemudian dari kedua 

konsep tersebut dianalisis dengan menggunakan hermeneutika-penafsiran 

ma’nā-cum-maghzā untuk mengetahui alasan dibalik Ibn ‘Aṭāillāh 

menginterpretasikan konsep tersebut. Sehingga dari sini dapat diketahui 

titik balik daripada pendekatan tasawuf khususnya dalam konsep al-Tajrīd 

dan al-Asbāb. 

2. Mengetahui signifikansi konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb, sebagai bentuk 

perjalanan spiritual hamba kepada Tuhannya melalui penggalian atas makna 

historis dan signifikansi dinamis ma’nā-cum-maghzā. Dari penelitian 

diharapkan dapat memperkaya khazanah keislamanan khususnya dalam 

bidang tasawuf, kalam, dan filsafat. 

 

 

 

 



12 

D. Kajian Pustaka 

1. Penelitian-penelitian Terdahulu 

Berkenaan dengan kajian pustaka khususnya pada konsep al-Tajrīd dan 

al-Asbāb masih minim diteliti baik dari kalangan kesarjanaan muslim ataupun 

para orientalis pemerhati kajian mistisisme. Umumnya pemerhati Ibn ‘Aṭāillāh 

lebih fokus pada al-Ḥikam, dari sisi nilai, empirisme, dan sebagainya 

mengingat al-Ḥikam merupakan kitab yang bercorak tasawuf ‘amalī, akan 

tetapi tidak menyentuh secara dalam kata demi kata maupun kalimat demi 

kalimat untaian Ibn ‘Aṭāillāh. Sehingga penelitian ini menjadi penting guna 

menunjukan apa yang dikehendaki Ibn ‘Aṭāillāh atas kalimat-kalimatnya. 

Penelitian tesis ini termasuk sama dengan penelitian para kesarjanaan muslim 

dan orientalis tersebut dengan menggunakan al-Ḥikam sebagai pijakan dasar, 

memuat kalimat al-Tajrīd dan al-Asbāb serta ditambah dengan al-Tanwīr fī 

Isqāt al-Tadbīr, karya Ibn ‘Aṭāillāh yang lainnya. 

Adapun dari beberapa penelitian yang tampak mirip dengan pembahasan 

penelitian tesis ini diantaranya adalah, Abū al-Wafā al-Taftāzānī.28 Al-

Taftāzānī dalam penelitiannya membicarakan tentang al-Tajrīd dan al-Asbāb 

serta konsep utama Ibn ‘Aṭāillāh yaitu isqāt al-Tadbīr, dalam al-Risālah guna 

memperoleh gelar magisternya al-Taftāzānī mengemukakan penelitiannya 

sebagai bentuk penjelas bahwa tasawuf tidak hanya berkungkung pada dunia 

spiritualitas, lebih daripada itu, tasawuf turut andil dalam bermasyarakat serta 

 
28 Abū al-Wafā Al-Taftāzānī, Ibn ‘Aṭāillāh Al-Sakandarī Wa Al-Taṣawufuhū, 1st ed. (Kairo: 

Maktabah al-Qāhirah al-Ḥadīṣah, 1958). 



13 

memajukan peradaban dan mensistematisir antara pemahaman hati dan akal. 

Sehingga al-Taftāzānī lengkap membicarakan Ibn ‘Aṭāillāh dari sudut pandang 

dua kitab, yaitu al-Ḥikam dan al-Tanwīr fī Isqāt al-Tadbīr, namun akan 

berbeda dengan penelitian tesis ini yang akan lebih mendalami dua konsep Ibn 

‘Aṭāillāh tersebut yaitu al-Tajrīd dan al-Asbāb.  

Hal senada dapat ditemukan dalam penelitian Zulfahani29 dalam tesisnya. 

Secara umum tesis Zulfahani membahas tentang konsep al-Tajrīd Ibn ‘Aṭāillāh 

dalam tinjauan teologis dengan menggunakan kerangka teori dialektika Hegel, 

tesis-antitesis-sintesis. Menurutnya tipologi konsep al-Tajrīd Ibn ‘Aṭāillāh 

tidak seperti kelompok Jabariyah dan Asy’ariyah yang berpandangan fatalistik, 

tidak juga Ibn ‘Aṭāillāh berpandangan secara rasionalis seperti Mu’tazilah dan 

Qadariyyah. Ibn ‘Aṭāillāh mempunyai corak pemikiran tersendiri didalam 

menjelaskan konsep al-Tajrīd, yaitu kebebasan manusia dalam taraf tertentu, 

serta antara Tuhan dan manusia mempunyai peran masing-masing dimana 

manusia mempunyai tanggung jawab atas tindakannya, atau dalam bahasa Ibn 

‘Aṭāillāh disebut dengan isqāt al-Tadbīr. Sedangkan Norhafizah dan Che 

Zarrina,30 membahas isqāt al-Tadbīr Ibn ‘Aṭāillāh melalui pendekatan 

psikoterapi Islam mengemukakan bahwa sikap isqāt al-Tadbīr al-‘Uyūb yang 

berarti meniadakan perencanaan sebab adanya kecacatan dapat mengurangi 

 
29 Zulfahani, “Konsep Tajrid Dalam Pemikiran Ibnu ’Athaillah As-Sakandari: Perspektif 

Teologis” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022). 
30 Norhafizah and Che Zarrina Sa’ari, “Konsep Isqat Al-Tadbir Al-’Uyub Dalam Mengurus 

Tekanan Pesakit Kanser Payudara,” Persidangan Antarabangsa Sains Sosial & Kemanusiaan, 2017. 



14 

sikap stres pada perempuan pengidap penyakit kanser payudara, menjadikan 

orang tersebut lebih ridha terhadap segala ketetapan Allah. 

Penelitian berkenaan dengan isqāt al-Tadbīr sebagai terjemah atas al-

Tajrīd dan al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh baik al-Taftāzānī, Zulfahani, dan Norhafizah 

bisa menjadi pengantar pada penelitian ini, akan tetapi kedalaman didalam 

meneliti kedua konsep tersebut masih pada taraf minim sedangkan penelitian 

ini akan menggali al-Tajrīd dan al-Asbāb melalui makna historis dengan 

signifikansinya dalam konteks masa kini. 

Kemudian berkenaan dengan kausalitas (al-Asbāb), Majid Fakhry dalam 

Islamic Occasionalism31 yang fokus penelitiannya terhadap konsep kausalitas 

al-Ghazālī dari perspektif Kristen, berasumsi bahwa kausalitas Islam 

sepenuhnya terinspirasi dari motif Agustinus yang mana manusia tidak 

mempunyai kuasa sama sekali atas kehendak Tuhan. Hanya saja temuan 

Fakhry tersebut dianggap kurang tepat, sebagaimana yang di kemukakan 

Hamid Fahmi Zarkasyi dikarenakan Fakhry hanya bertumpu pada tahāfut al-

Falāsifat karya al-Ghazālī, dirinya tidak mengeksplor lebih jauh terhadap 

karya-karya al-Ghazālī yang lainnya seperti al-Manḥul, al-Mi’yār al-‘Ilm, serta 

fātihat al-‘Ulūm yang mana ini merupakan karya al-Ghazālī berkenaan dengan 

logika. 

 
31 Majid Fakhry, “Islamic Occasionalism And Its Critique by Averroes and Aquinas,” Oriens 

(New York: Routledge, 2008). 



15 

Hamid dengan penelitiannya yang berjudul, Kausalitas: Hukum Alam 

Atau Tuhan Membaca Pemikiran Religio-Saintifik al-Ghaẓālī,32 melengkapi 

penelitian Fakhry dengan menggunakan pendekatan worldview Islam, 

mengingat al-Ghazālī adalah hujjat al-Islām. Dalam tesisnya Hamid 

mengatakan, al-Ghazālī tidak menyangkal hukum kausalitas akan tetapi bagi 

al-Ghazālī mengakui bukan berarti turut serta bersama mutakallim dan 

falāsifah, bahkan al-Ghazālī memilah dari pendapat keduanya. Sebagaimana 

sikap ahl al-Kalām atas doktrin atomisme sebagai konsep kemahakuasaan 

Tuhan yang disetujui al-Ghazālī hanya saja dirinya menambahkan agar supaya 

tidak terlepas dari prinsip-prinsip Al-Qur’an. Sedang dalam keselarasan alam; 

satu persitiwa berasal dari peristiwa lain; ada hukum sebab-akibat yang 

diusung para falāsifah, al-Ghazālī setuju hanya saja ketika sebab-akibat 

tersebut sebuah keniscayaan dibantahnya.  

Sedang Abū Ya’rib al-Marzūqī33 yang memulai penelitiannya dengan 

mengajukan kalimat, “apakah  al-Ghazālī revolusionis epistemologi?”. 

Pembahasan yang tidak luput dari kritik antara al-Ghazālī dan Ibn Rusyd ini 

mempunyai beberapa kesimpulan dimana al-Ghazālī mempunyai tiga teori 

pengetahuan yang terkumpul dalam logika kepastian, harmonisasi yang 

berkesinambungan dialam fisik dan moralitas, serta susunan wujud atas dasar 

kehendak. Dalam pernyataannya al-Marzūqī mengatakan bahwa al-Ghazālī 

 
32 Hamid Fahmy Zarkasyi, Kausalitas: Hukum Alam Atau Tuhan Membaca Pemikiran 

Religio-Saintifik Al-Ghazali, 1st ed. (Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2018). 
33 Al-Marzūqī Abū Ya’rib, Mafhūm Al-Sababiyyah ‘Inda Al-Ghazālī, 1st ed. (Dār Būsalāmat 

Liṭabā’at wa al-Nasyr, n.d.). 



16 

merupakan revolusioner sebab mengganti konsep rasional dengan konsep 

kehendak serta mengubah konsep pengetahuan empiris terhadap pengalaman. 

Secara literal dari tiga penelitian tersebut baik Fakhry, Hamid, dan ataupun al-

Marzūqī masih berfokus pada sebab-akibat al-Ghazālī dengan mengedepankan 

epistemologis, belum ada yang fokus pada konsep al-Asbāb Ibn Athaillah, 

memungkinkan bagi penelitian ini masuk dalam ruang gap tersebut. 

Penelitian selanjutnya berkenaan dengan ma’rifatullāh Ibn ‘Aṭāillāh. 

Membandingkan antara ma’rifatullāh dalam Islam-Ibn ‘Aṭāillāh dengan peak 

experience dalam Barat-Abraham Maslow yang diteliti oleh Nur Hadi Ihsan, 

Moh. Isom Mudin, dan Abdul Rohman.34 Penelitian yang berasaskan pada 

ruang lingkup psikologi melalui pendekatan tasawuf ini mempunyai 

kesimpulan, ma’rifatullāh dan peak experience mempunyai kesamaan ekstase 

pelakunya sedangkan perbedaannya adalah yang satu berlandaskan wahyu dan 

yang lain atas dasar humanisme sekuler. Adapun ma’rifatullāh, Ghozi35 yang 

juga meneliti daripada Ibn ‘Aṭāillāh dimana dirinya memberikan pengantar, 

cara membaca ma’rifatullāh setiap masing-masing akan berbeda-berbeda. 

Konsep ma’rifatullāh Ibn ‘Aṭāillāh yang diteliti Ghozi dimulai dari 

wāridāt, berlanjut pada maqāmāt, aḥwāl, dan berakhir pada ma’rifatullāh. 

Sedang secara ontologis ma’rifat itu sendiri dibagi menjadi tiga: pengalaman 

spiritual, refleksi atas pengalaman, dan mendiskursuskan pengalaman tersebut. 

 
34 Nur Hadi Ihsan, Moh Isom Mudin, and Abdul Rohman, “Ma‘rifatullah of Ibn ‘Ata’illah in 

The Face of ‘The Peak Experience’ Of Abraham Maslow,” Afkar 26, no. 1 (2024): 59–88. 
35 Ghozi, “Ma’rifat Allah Menurut Ibn ’Ata’allah Al-Sakandari.” 



17 

Adapun doktrin epistemologis Ibn ‘Aṭāillāh bersumberkan dari para gurunya 

seperti al-Mursī dan al-Syāżilīy, serta sufi lainnya meliputi al-Muḥāsibī, Junaid 

al-Baghdādī, Abū Ṭālib al-Makkī, dan al-Ghazālī. Tidak hanya itu, pemikiran 

Ibn ‘Aṭāillāh-pun diperkaya atas dasar interaksi terhadap tasawuf salafi 

maupun falsafi. Ibn ‘Aṭāillāh memandang ma’rifatullāh sebagai jalan yang 

tetap pada koridor syariah, meskipun dikelilingi tokoh-tokoh kontroversial 

seperti al-Ḥallāj, al-Busṭāmī, dan Ibn ‘Arabī.       

Sedang Abrar Dawud Faza36 dalam penelitiannya tentang konsep 

ketuhanan berkesimpulan Ibn ‘Aṭāillāh mempunyai konsep ketuhanan ilāh 

muta’arrif, dimana Tuhan memperkenalkan diri-Nya kepada makhluk dan 

makhluk wajib mengenali-Nya yang mana konsep ini terbentuk dari gabungan 

tasawuf, kalam, filsafat, dan fikih yang pusatnya adalah ma’rifatullāh yang 

mana gagasannya melahirkan Islam yang terbuka (al-Islām al-Munfataḥ) 

mendorong terjadinya masyarakat transparan (al-Ummah al-Maftūḥah). 

Secara generalisir ketiga penelitian berkenaan dengan ma’rifatullāh Ibn 

‘Aṭāillāh ini hampir sama, dimana Ibn ‘Aṭāillāh menghadirkan aspek ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis yang komprehensif dalam mengenal Tuhan 

(ma’rifatullāh). Ihsan masih pada tahap deskriptif tentang ma’rifatullāh-peak 

experience antara persamaan dan perbedaannya sedangkan Ghozi dan Faza 

meskipun keduanya berasal dari akar penelitian yang sama yaitu ma’rifatullāh 

namun analisis Ghozi lebih pada sisi internal, pengalaman batin yang mampu 

 
36 Abrar M. Dawud Faza, “Konsep Ketuhanan Ibn ’Atha’illah Al-Sakandari” (Fakultas 

Ushuluddin Dan Studi Islam Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2021). 



18 

membawa individu mengenal Tuhannya sedangkan Abrar mengarah pada 

dampak sosial konsep ma’rifat terhadap keterbukaan masyarakat yang 

transparan, adapun penelitian ini lebih pada pendekatan ma’nā-cum-maghzā 

dalam melihat konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh. 

2. Posisi Penelitian Tesis 

Pokok dasar penelitian yang ingin dihadirkan dalam tesis ini adalah: 

konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh ditinjau dari pedekatan analisis 

ma’nā-cum-maghzā. Tampak jelas dari penelitian ini bahwa peneliti akan 

menganalisis dua konsep Ibn ‘Aṭāillāh yaitu al-Tajrīd dan al-Asbāb dengan 

menggunakan interpretasi ma’nā-cum-maghzā. Sebagai pengingat ma’nā-cum-

maghzā yang merupakan pendekatan dalam memahami makna asli, dalam hal 

ini al-Tajrīd dan al-Asbāb yang mana nantinya daripada kedua konsep tersebut 

akan dikembangkan pada zaman sekarang. 

Selain itu dilihat dari Ibn ‘Aṭāillāh yang pemikirannya banyak dinaungi 

oleh al-Mursī dan al-Syāżilīy, sebagai gurunya. Menurun kepada murid-

muridnya serta adanya persinggungan terhadap tokoh-tokoh lainnya seperti al-

Ghazālī yang mana dalam penelitian-penelitian terdahulu al-Ghazālī-pun 

mempunyai konsep yang sama al-Tadbīr dan al-Tafwīḍ, maka akan menarik 

apabila dihadirkan dengan menggunakan pendekatan ma’nā-cum-maghzā 

sebagai pemantik benang merah pemaknaan al-Tajrīd dan al-Asbāb. Sehingga 

dalam hal ini penulis ingin mempertegas kembali bahwasannya belum tampak 

penelitian-penelitian terdahulu yang secara intens menggali makna al-Tajrīd 



19 

dan al-Asbāb yang diusung oleh Ibn ‘Aṭāillāh dengan menggunakan 

interpretasi ma’nā-cum-maghzā. 

E. Kerangka Teori 

Teori dalam penelitian menjadi hal yang penting sebab memuat didalamnya 

asumsi, konstruk, definisi, dan proporsi guna menjelaskan sebuah fenomena secara 

sistematis, urut dan runtut dengan cara menghubungkannya dengan sebuah 

konsep.37 Adapun Ibn ‘Aṭāillāh mengungkapkan konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb 

dalam karyanya, al-Ḥikam pada hikmah kedua: 

إرادتك التجريد مع إقامة الله إياك في الأسباب من الشهوة الخفية، وإرادتك الأسباب مع إقامة الله في 
 التجريد انحطاط عن الهمة العلية

“Kehendakmu untuk menggapai maqam tajrīd padahal Allah 

memposisikanmu di maqam asbāb adalah syahwat tersembunyi. Begitu juga 

dengan kehendakmu untuk berada di maqam asbāb sedangkan Allah 

memposisikanmu pada maqam tajrīd menunjukan degradasi, penurunan dari 

tingkatan yang sangat mulia.” 

Lebih spesifik penelitian ini nantinya akan menggunakan hermeneutika-

penafsiran ma’nā-cum-maghzā Sahiron Syamsuddin. Secara sederhana ma’nā-

cum-maghzā adalah pendekatan untuk menggali makna dan pesan utama historis 

(ma’nā) yang ingin disampaikan dengan pesan utama atau signifikansinya 

(maghzā) yang diinginkan oleh pengarang teks atau dipahami oleh audiens historis 

 
37 Imam Machali, Metode Penelitian Kuantitatif: Panduan Praktis Merencanakan, 

Melaksanakan Dan Analisis Dalam Penelitian Kuantitatif, 1st ed. (Yogyakarta: Prodi Manajemen 

Pendidikan Islam bekerjasama dengan Perkumpulan Program Studi Managemen Pendidikan Islam 

(PPMPI), 2018). 



20 

dan kemudian dikembangkan signifikansi daripada teks tersebut dalam konteks 

kekinian.38 

Mengutip dari Sahiron yang bersumber dari Abdullah Saeed yang nantinya 

lahir penafsiran ma’nā-cum-maghzā terdapat tiga model penafsiran Al-Qur’an pada 

masa kini, pertama secara tekstualis (textualist approach), kedua semi-tekstualis 

(semi-textualist approach), dan yang ketiga adalah kontekstualis (contextualist 

approach). Hanya saja bagi Sahiron tiga klasifikasi tersebut belum cukup memadai 

untuk meng-cover secara keseluruhan daripada penafsiran Al-Qur’an pada masa 

kini. Karena itu Sahiron menyederhanakan corak penafsiran kedalam tiga 

pembagian aliran utama: 

Pertama yaitu quasi-obyektif konservatif, dimana corak penafsirannya 

berpegang pada metode klasik; diwakili oleh Salafi dan Ikhwanul Muslimin; kedua 

metode subyektivitas, yang lebih menekankan terhadap kebebasan individu seperti 

yang dilakukan Hasan Hanafi dan Muhammad Syahrur; sedang ketiga adalah quasi-

obyektif progresif yang memanfaatkan makna historis sebagai pijakan awal lalu 

mencari makna terdalam daripada kalimat tersebut tokohnya seperti Fazlur Rahman 

dan Nasr Hamid Abu Zayd. Corak penafsiran yang sesuai digunakan di zaman 

sekarang menurut Sahiron adalah yang bersifat pluralistik, subjektif-intersubjektif, 

kontekstualis, dan historis. Yang mana tergambar dalam pendekatan ma’nā-cum-

maghzā. 

 
38 Sahiron Syamsuddin, “Ma’na-Cum-Maghza Approach To The Qur’an: Interpretation of Q. 

5:51,” International Conference on Qur’an and Hadith Studies 137, no. ICQHS 2017 (2017): 131–

36. 



21 

Dengan demikian kata kunci dalam memahami ma’nā-cum-maghzā yaitu ada 

tiga: pertama makna historis (al-Ma’nā al-Tārikhī), kedua signifikansi fenomenal 

historis (al-Maghzā al-Tārīkhī), dan ketiga signifikansi fenomenal dinamis (al-

Maghzā al-Mutaḥarrik al-Mu’āṣir).39 Adapun langkah penafsiran ma’na-cum-

maghza yang diusung Sahiron ketika di aplikasikan dalam konsep al-Tajrīd dan al-

Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh yaitu sebagai berikut: 

Langkah pertama yaitu proses pencarian makna historis (al-Ma’nā al-

Tārikhī) dilakukan bersamaan dengan signifikansi fenomenal historis (al-Maghzā 

al-Tārīkhī), oleh sebab itu perlu adanya empat komponen yang harus 

diperhatikan.40 

Pertama analisis linguistik. Sahiron menyebutkan bahwa fungsi daripada 

analisis linguistik ialah untuk memahami bagaimana masyarakat Arab abad ke-7 

M, saat turunnya Al-Qur’an, serta sebelum, dan sesudah turunnya Al-Qur’an. 

Sedangkan dari penelitian ini yaitu memahami interpretasi al-Tajrīd dan al-Asbāb 

pada masa Ibn ‘Aṭāillāh, akhir abad ke-7 sampai awal abad ke-8 H, serta sebelum 

dan sesudahnya. Kedua analisis intratekstual, digunakan untuk menemukan makna 

yang lebih luas dari sebuah kata. Ketika melihat Ibn ‘Aṭāillāh sebagai sufi maka 

perlu adanya perluasan makna lain yang diusung dari para mutakallim, falāsifah, 

dan termasuk para sufi lainnya berkenaan dengan al-Tajrīd dan al-Asbāb. 

 
39 Sahiron Syamsuddin, Pendekatan Ma’na-Cum-Maghza Atas Al-Qur’an Dan Hadis: 

Menjawab Problematika Sosial Keagamaan Di Era Kontemporer, 1st ed. (Yogyakarta: Lembaga 

Ladang Kata, 2020). 9. 
40 Mahbub Ghozali, Lebih Dekat Dengan Ma’na-Cum-Maghza Sahiron Syamsuddin, 1st ed. 

(Yogyakarta: SUKA-Press, 2022). ii-iii. 



22 

Ketiga analisis intertekstual, berfungsi untuk membandingkan makna 

daripada dua teks yang berbeda, dalam hal ini yaitu kalimat al-Tajrīd dan al-Asbāb 

dengan kalimat-kalimat lain yang senada. Keempat yaitu analisis konteks historis 

makro dan mikro, makro berkenaan dengan kondisi masyarakat pada saat 

pewahyuan sedangkan mikro kejadian spesifik yang melatarbelakangi pewahyuan 

(asbāb al-Nuzūl). Menegaskan konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb tidak terlepas dari 

sosio-historis peletaknya yaitu Ibn ‘Aṭāillāh. 

Sehingga ketika empat komponen tersebut berpadu akan didapatinya makna 

baru sesuai dengan signifikansi fenomenal dinamis (al-Maghzā al-Mutaḥarrik al-

Mu’āṣir), sebagai langkah kedua; yang dalam penelitian ini akan berfokus pada cara 

pandang diskursus keilmuan melalui makna al-Tajrīd dan al-Asbāb.  

F. Metode Penelitian 

Penelitian ini berfokuskan pada data-data yang bersifat kualitatif. Dalam 

penelitian ini objek material yang akan diteliti adalah konsep al-Tajrīd dan al-

Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh dengan menggunakan analisis hermeneutika penafsiran ma’nā-

cum-maghzā sebagai objek formal melalui diskursus ilmu-ilmu. Dikarenakan 

penelitian ini studi kepustakaan, didalamnya akan lebih banyak mengeksplor data 

yang bersumber dari literatur berkenaan dengan al-Tajrīd dan al-Asbāb. Adapun 

sumber data dalam penelitian ini dapat diklasifikasikan kedalam sumber data yang 

bersifat primer dan sumber data yang bersifat sekunder. 

 

1. Sumber Penelitian 



23 

a. Sumber Data Primer 

Sumber data primer yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari 

karya-karya Ibn ‘Aṭāillāh seperti: al-Tanwīr fī Isqāṭ al-Tadbīr, al-Ḥikam al-

‘Aṭāiyyahal-Qaṣd al-Mujarrad fī Ma’rifat al-Ism al-Mufrad, ‘Unwān al-

Taufīq fī Adāb al-Ṭarīq, Tāj al-‘Arūs al-Ḥāwī li Tażhīb al-Nufūs dan kitab-

kitab Ibn ‘Aṭāillāh lain yang secara eksplisit membicarakan tentang makna 

al-Tajrīd dan al-Asbāb. Karya-karya tersebut nantinya akan diolah, 

dianalisis, dan diinterpretasikan satu persatu sesuai dengan kebutuhan. 

b. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder akan menjadi penopang (supporting sentence) 

dalam penelitian ini guna menginterpretasikan dan menganalisis lebih dalam 

suatu objek kajian tentang makna al-Tajrīd dan al-Asbāb. Sebagaimana 

penelitian Abu al-Wafā al-Taftāzānī dengan judul Ibn ‘Aṭāillāh al-Sakandarī 

wa al-Taṣawufuhū, Hamid Fahmi Zarkasyi dengan penelitiannya Kausalitas: 

Hukum Alam Atau Tuhan Membaca Pemikiran Religio-Saintifik al-Ghazālī, 

dan Abrar Dawud Faza  dengan penelitiannya Konsep Ketuhanan Ibn 

‘Aṭā’illāh al-Sakandarī. Dimana karya-karya tersebut yang merupakan kitab, 

buku, jurnal penelitian yang ada kaitannya dengan tesis konsep al-Tajrīd dan 

al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh. 

2. Metode Analisis Data 

a. Metode Deskriptif-Analisis 

Analisis metode deskriptif yang berfungsi untuk menggambarkan atau 

melukiskan suatu keadaan secara apa adanya dengan cara menjelaskan secara 



24 

sistematisir dan tepat melalui istilah tertentu.41 Sedang metode analisis data 

yang merupakan proses interpretasi data yang telah diperoleh melalui 

pemahaman makna,42 menjadi sesuai ketika digunakan untuk 

menggambarkan sekaligus menganalisis makna al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn 

‘Aṭāillāh, yang kemudian pada tahap selanjutnya akan dideskripsikan dengan 

menggunakan metode interpretasi ma’nā-cum-maghzā.     

b. Metode Interpretasi Ma’nā-cum-maghzā 

Interpretasi ma’nā-cum-maghzā digunakan setelah makna al-Tajrīd 

dan al-Asbāb selesai digambarkan dan dianalisis. Sebagai catatan ulang, 

kunci memahami ma’nā-cum-maghzā Sahiron ada tiga yaitu: pertama makna 

historis (al-Ma’nā al-Tārikhī), kedua signifikansi fenomenal historis (al-

Maghzā al-Tārīkhī), dan ketiga signifikansi fenomenal dinamis (al-Maghzā 

al-Mutaḥarrik al-Mu’āṣir). Dua dari pertama berfungsi untuk memahami 

interpretasi al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn ‘Aṭāillāh serta konteks sosio-historis 

pengarangnya, Ibn ‘Aṭāillāh. Sedang nomor tiga dari terakhir berfungsi untuk 

memahami tujuan yang jelas daripada konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn 

‘Aṭāillāh pada masa kekinian. 

 

 
41 Abdullah, Berbagai Metodologi Dalam Penelitian Pendidikan Dan Manajemen, 1st ed. 

(Samata Gowa: Gunadarma Ilmu, 2018). 1-2. 
42 Feni Rita Fiantika, Metodologi Penelitian Kualitatif, 1st ed. (Padang Sumatera Barat: PT. 

Global Eksekutif Teknologi, 2022). 64. 



25 

G. Sistematika Pembahasan 

Guna memberi gambaran secara utuh berkenaan konten daripada penelitian, 

maka perlu kiranya dikemukakan sistematika pembahasan. Pembahasan dalam tesis 

ini mencakup daripada lima bab yang setiap masing-masing daripada bab memiliki 

sub-bab yang berfungsi untuk menjelaskan keterikatan satu sama yang lain. Adapun 

sistematika pembahasan dalam penelitian ini sebagai berikut: 

BAB I adalah pendahuluan, memuat didalamnya latar belakang masalah yang 

nantinya diuraikan sebentuk kegelisahan akademik peneliti, kemudian diberikan 

batasan dan dirumuskan kedalam rumusan masalah utama. Selanjutnya dijelaskan 

tujuan dan kegunaan daripada penelitian dan dilanjutkan dengan kajian pustaka 

terdahulu, kerangka teori, serta metode penelitian yang didalam metode penelitian 

tersebut nantinya disebutkan tentang jenis-jenis penelitian yang digunakan untuk 

meneliti tentang konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb, sumber data primer dan sekunder, 

dan metode analisis data. Kemudian pada bagian akhir berisikan sistematika 

pembahasan. 

BAB II menjelaskan tentang karya-karya dan posisi intelektual Ibn ‘Aṭāillāh. 

Pada bab ini akan dibahas tentang sosio-historis latar belakang pembentuk Ibn 

‘Aṭāillāh dan karya-karyanya serta Ibn ‘Aṭāillāh dengan para ṣūfī, mutakallim, dan 

falāsifah. 

BAB III akan diuraikan makna historis (al-Ma’nā al-Tārīkhī) al-Tajrīd dan 

al-Asbāb. Didalamnya akan dihadirkan tahapan penggalian makna historis (al-

Ma’nā al-Tārīkhī) meliputi empat komponen yaitu: analisa bahasa, analisa 



26 

intratekstual, analisa intertekstual, dan analisa konteks historis daripada al-Tajrīd 

dan al-Asbāb. 

BAB IV akan dijelaskan signifikansi fenomenal historis (al-Maghzā al-

Tārīkhī) al-Tajrīd dan al-Asbāb. Setelah selesai melalui empat tahapan makna 

historis (al-Ma’nā al-Tārīkhī) al-Tajrīd dan al-Asbāb yang telah dijelaskan pada 

bab sebelumnya.  

BAB V pengaplikasian al-Tajrīd dan al-Asbāb dalam bentuk signifikansi 

fenomenal dinamis (al-Maghzā al-Mutaḥarrik al-Mu’āṣir), didalamnya akan 

dihadirkan fenomena kekinian.  

BAB VI penutup, berisikan kesimpulan dan saran. Kesimpulan berisikan 

jawaban semua pertanyaan secara singkat dan saran guna didapatinya penelitian-

penelitian terbaru. 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 

BAB VI 

PENUTUP 

A. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukan bahwasannya konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb Ibn 

‘Aṭāillāh dapat ditarik benang merah yang mana berasaskan pada ajaran al-Taslīm 

dan isqāt al-Tadbīr. Yang mana dua konsep tersebut tidak saling bertentangan 

melainkan melengkapi bagi para sālikīn menuju Tuhannya. Penelitian ini melalui 

pendekatan ma’nā-cum-maghzā, makna historis (al-Ma’nā al-Tārīkhī), signifikansi 

fenomenal historis (al-Maghzā al-Tārīkhī), dan signifikansi fenomenal dinamis (al-

Maghzā al-Mutaḥarrik al-Mu’āṣir).    

1. Makna al-Tajrīd dan al-Asbāb menurut Ibn ‘Aṭāillāh bukanlah sebentuk

maqam pilihan manusia pribadi melainkan maqam yang Allah berikan kepada

makhluknya secara cuma-cuma. Al-Tajrīd ditandai dengan pelepasan diri dari

ketergantungan sebab-sebab duniawi pelakunya disebut mutajarrid sedang al-

Asbāb merupakan keterlibatan hamba dalam sebab-sebab dengan tetap

menggantungkan hasil kepada Allah orangnya disebut dengan mutasabbib.

Keduanya bertemu pada satu persepsi yaitu isqat al-Tadbīr seraya al-Taslīm

sebagai asas perjalanan spiritual. Tidak lain dan tidak bukan interpretasi Ibn

‘Aṭāillāh berkenaan dengan kedua konsep tersebut ialah guna memberikan

kesadaran bagi seorang hamba untuk mengesakan Allah didalam kehidupan di

dunia.



132 

2. Pembacaan konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb melalui pendekatan ma’nā-cum-

maghzā menunjukan bahwasannya Ibn ‘Aṭāillāh tidak mengajarkan untuk

menjadikan maqam sebagai objek, sebab semua itu kehendak Allah. Makna

historis daripada konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb menunjukan penekanan adab

bagi para penempuh (sālikīn), sedangkan signifikansi konsep al-Tajrīd dan al-

Asbāb  sebagai penegasan bahwa sikap menerima maqam yang Allah

tempatkan didalamnya sebagai bentuk kematangan spiritual. Karena al-Tajrīd

dan al-Asbāb yang merupakan kepatuhan total terhadap kehendak-Nya (isqāt

al-Tadbīr) dapat melahirkan sikap ketenangan, ikhlas, dan menghamba.

B. Saran-saran

1. Penelitian yang berfokus pada analisis makna historis dan signifikansi

fenomenal dinamis melalui pendekatan ma’nā-cum-maghzā ini, maka

alangkah baiknya dikaji lebih lanjut konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb dari sudut

pandang disiplin keilmuan lain seperti psikologi Islam, etika dunia kerja, atau

ranah kajian masyarakat modern.

2. Penelitian berikutnya dapat memperdalam analisis signifikansi fenomenal

hoistoris (al-Maghzā al-Tārīkhī) dan signifikansi fenomenal dinamis (al-

Maghzā al-Mutaḥarrik al-Mu’āṣir) guna membangun konstruksi teoritis yang

bersifat utuh mengenai bagaimana konsep al-Tajrīd dan al-Asbāb dapat

diharmonisasikan dalam ranah sosial keagamaan masa kini.



133 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Abd al-Qadīr, Maḥmūd. Al-Falsafah Al-Ṣūfiyyah Fī Al-Islām: Maṣādiruhā Wa 

Naẓāriyatuhā Wa Makānuhā Min Al-Dīn Wa Al-Ḥayāt. Kairo: Maṭba’ah al-

Ma’rifat al-Imārāt al-Ta’mīn, 1967. 

‘Abd al-Salām, Izzuddīn bin. “Tafsīr Al-Qurān.” In 1. Beirūt: Dār Ibn Ḥazm, 1996. 

‘Abdullāh Khalafallāh, Aḥmad ‘Izzuddīn. Al-Ḥikam Li Ibn ‘Aṭāillāh Al-Sakandārī. 

Kairo: Al-Maktabah al-Azhariyyah li al-Turāṣ, 2011. 

‘Ajībah, Ibn. Mi’rāj Al-Tasyawwuf Ilā Ḥaqāiq Al-Taṣawwuf Wa Yalīhi Kitāb Kasyf 

Al-Niqāb ‘an Sirr Lub Al-Albāb. Maroko: Dār al-Baidḥā’, n.d. 

‘Ali bin Muḥammad bin ‘Alī, Al-Jurjānī. Al-Ta’rīfāt Li Al-Jurjānī. Dār al-Dayyān 

li al-Turāṣ, n.d. 

‘Arabī, Ibn. “Rahmat Min Al-Raḥmān Fī Tafsīr Wa Isyārāt Al-Qurān.” In 1. 

Damaskus: Attaweel, 1989. 

‘Aṭiyyah, ‘Abd al-Raḥman bin Tamām bin. “Al-Muḥarrar Al-Wajīz Fī Tafsīr Al-

Kitāb Al-‘Azīz.” In 1, 1st ed. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1422. 

Abdul Baqi, Muhammad Fuad. Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Al-Alfadz Al-Qur’an Al-

Karim. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriah, 2016. 

Abdullah. Berbagai Metodologi Dalam Penelitian Pendidikan Dan Manajemen. 1st 

ed. Samata Gowa: Gunadarma Ilmu, 2018. 

Abū Manṣūr al-Māturīdī, Muḥammad bin Muḥammad bin Maḥmūd. “Tafsīr Al-

Māturīdī Ta’wīlāt Ahl Al-Sunnah.” In 9, 1st ed. Beirūt: Dār al-Kutub al-

‘Alamiyyah, 2005. 

Abū Muḥammad bin ‘Abdurraḥman, Mūfiq al-Dīn. “Mursyid Al-Zawār Ilā Qubūr 

Al-Abrār.” Al-Madāni: Dār al-Miṣriyyah al-Libnāniyyah, 1995. 

Abū Ya’rib, Al-Marzūqī. Mafhūm Al-Sababiyyah ‘Inda Al-Ghazālī. 1st ed. Dār 

Būsalāmat Liṭabā’at wa al-Nasyr, n.d. 

Aḥmad al-Zamaḥsyarī, Maḥmūd bin ‘Umar bin. “Al-Kasysyāf ‘an Ḥaqāiq 

Ghawāmiḍ Al-Tanzīl Wa ‘Uyūn Al-Aqāwīl Fī Wujūh Al-Ta’Wīl.” In 4, 3rd 

ed. Kairo: Dār al-Rayyān li al-Turaṣ, 1987. 

Al-‘Asqalānī, Ibn Ḥajar. “Al-Durar Al-Kāminah Fī A’ayān Al-Miah Al-

Tsāminah.” In 6, 2nd ed. al-Hind: Dāirah al-Ma’ ārif al-Uṣmāniyyah, 1972. 

Al-Andalūsī, Ibn Hazm. “Rasāil Ibn Hazm Al-Andalūsī.” In 1, 2nd ed. Beirūt: Al-

Muassasah al-‘Arabiyyah li al-Dirāsāt wa al-Nasyr, 1987. 

Al-Asātiẓah, Nuḥbah min. Abū Al-‘Abbās Al-Qalqasyandī Wa Kitābuhū Ṣubh Al-

A’Asyā. Kairo: Al-Haiah al-Miṣriyah al-‘Usāmah li al-Kitāb, 1973. 

Al-Aṣbahānī, Ismāil al-Taimī. “Kitāb Syarḥ Ṣaḥīh Al-Buḥārī.” In 1. Kuwait: Dār 



134 

Asfār, 2021. 

Al-Asy’arī, Abū Al-Ḥasan. Al-Ibānah ‘an ‘Uṣūl Al-Diyānah. 1st ed. Kairo: Dār al-

Anṣār, 1397. 

Maqālat Al-Islāmiyyīn Wa Ikhtilāf Al-Muṣallīn. 1st ed. Kairo: Maktabah al-Nahḍah 

al-Maṣdariyah, 1950. 

Al-Badawī, ‘Abd Al-Raḥmān. Al-Insān Al-Kāmil Fī Al-Islām. Kuwait: Fahd al-

Sālim, 1976. 

Al-Baghawī, Muḥammad bin al-Farā’. “Ma’ālim Al-Tanzīl.” In 3, 1st ed. Beirūt: 

Dār Iḥyā’ al-Turāṣ al-‘Arabī, 1420. 

Al-Busṭāmī, Abū Yazīd. Al-Majmū‘ah Al-Ṣūfiyyah Al-Kāmilah. 1st ed. Beirūt: Al-

Mada Company, 2004. 

Al-Būṭī, Sa’īd Ramaḍān. Al-Ḥikam Al-Aṭāiyyah Syarḥ Wa Al-Taḥlīl. Dimasyq: Dār 

al-Fikr, 2003. 

Kubrā Al-Yaqīniyyāt Al-Kauniyyah Wujūd Al-Khāliqi Wa Waẓīfat Al-Makhlūq. 

Beirūt: Dār al-Fikr al-Mu’āṣir, 1997. 

Al-Darqāwī, Maulāyā. Majmū’ah Rasāil Maulāyā Al-Darqāwī Tahqīq Bassām 

Muḥammad Bārūd. Abū Ḍābī: Al-Majma’ al-Ṣaqafī, 1999. 

Al-Fāsī, Aḥmad Zarrūq. Ḥikam Ibn ‘Aṭāillāh. Kairo: Dār al-Sya’b, 1985. 

Qawāid Al-Taṣawwuf Wa Syawāhid Al-Ta’arruf. Al-Markaz al-‘Arabī Lilkitāb al-

Syāriqah, n.d. 

Al-Ghazālī, Al-Imām. Al-Iqtiṣād Fī Al-I’tiqād. 2nd ed. Beirūt: Dār al-Minhāj, 2019. 

———. “Iḥyā ‘Ulum Al-Dīn.” In 5, 356. Jiddah: Dār al-Minhaj li al-Nasyr wa al-

Tauzī’, 2011. 

———. Tahāfut Al-Falāsifah. 9th ed. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 2007. 

Al-Harawī, Abdullāh al-Anṣārī. Kitāb Manāzil Al-Sāirīn. Beirūt: Dār al-Kutub al-

‘Alamiyah, n.d. 

Al-Ḥasanī, Ibn ‘Ajībah. “Al-Baḥr Al-Madīd Fī Tafsīr Al-Qurān Al-Majīd.” In 4, 

n.d.

Ib’ad Al-Ghumam ‘an Īqāẓ Al-Himam Fī Syarh Al-Ḥikam. Beirūt: Dār al-Kutub al-

Ilmiyah, 2020. 

Al-Jīlanī, ‘Abd al-Qādīr. Al-Ghunyah Li Ṭālibī Ṭarīq Al-Ḥaq. Beirūt: Dar al-Kutub 

al-Alamiyah, 1997. 

“Tafsīr Al-Jīlānī.” In 3. Pakistan: Al-Maktabah al-Ma’rūfiyyah, 2010. 

Al-Kindī, Ya’qūb ibn Isḥāq. Fī Al-Falsafat Al-Ūlā. 1st ed. Kairo: Dār Ihyā al-Kutub 

al-‘Arabiyah, 1948. 



135 

Al-Naqārī, Ḥamawi. Mu’jam Mafāhīm ‘Ilm Al-Kalām Beirut. Beirūt: Al-Muassasah 

al-‘Arabiyyah li al-Fikr wa al-Ibdā,’ 2016. 

Al-Nīsābūrī, Abū al-Ḥusain Muslim bin al-Ḥujjāj al-Qusyairī. “Ṣaḥīḥ Muslim.” In 

2. Kairo: Bāb al-Ḥalb, 1955.

Al-Qusyairī, ‘Abd al-Karīm. “Laṭāif Al-Isyārāt.” In 3. Kairo: Al-Haiah al-

Miṣriyyah al-‘Āmmah li al-Kitāb, n.d. 

Al-Qusyairī, Abū Al-Qāsim. Al-Risālah Al-Qusyairiyyah. Kairo: Dār al-Sya’b, n.d. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. “Al-Maṭālib Al-‘Āliyah Min Al-‘Ilm Al-Ilāhi Juz 1 Cet 1 

Beirut Dār Al-Kitāb Al-‘Arabī 1987.” In 1. Beirūt: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 

1987. 

“Mafātih Al-Ghaib Au Al-Tafsīr Al-Kabīr.” In 22. Beirūt: Dār Iḥyā al-Turaṣ al-

‘Arabīy, 1420. 

Al-Rundī, Ibn ‘Abbād al-Nafarī. Al-Ḥikam Al-Aṭāiyah Li Ibn ‘Aṭāillah Al-

Sakandarī Syarh Ibn ‘Abbād Al-Nafarī Al-Rundī. 1st ed. Kairo: Markaz al-

Aḥrām li al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1988. 

Al-Sakandarī, Ibn ‘Aṭāillāh. Latāif Al-Minan: Fi Manāqib Al-Syaikh Abī Al-‘Abbās 

Al-Mursī Wa Syaikh Al-Syāżilīy Abī Al-Ḥasan. Kairo: Maktabah al-Qāhirah, 

2004. 

Laṭāif Al-Minan Taḥqīq Wa Ta’līq‘Abd Al-Ḥalīm Maḥmūd. 3rd ed. Kairo: Dār al-

Ma’ārif, 2006. 

Al-Sakandarī, Ibn Aṭāillāh. ‘Unwān Al-Taufīq Fī Ādāb Al-Ṭarīq. 1st ed. Suriah: Dār 

al-Ghazālī, 2002. 

———. Al-Tanwīr Fī Isqāt Al-Tadbīr. Kairo: Al-Maktabah al-Azhariyyah, 2007. 

Al-Sibagh, Ibn. Durrat Al-Asrar Wa Tuhfat Al-Abrar. Kairo: al-Maktabah al-

Azhariyah li al-Turats, 2001. 

Al-Sulamī, ‘Abdurraḥmān. “Ḥaqāiq Al-Tafsīr Tafsīr Al-Qur‘ān Al-‘Azīz.” In 2, 1st 

ed. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001. 

Al-Syarnūbī, ‘Abd al-Majīd. Syarh Al-Ḥikam Al-‘Aṭāiyyah. Beirūt: Dār Ibn Kaṣīr, 

1989. 

Al-Syarnubi, Abdul Majid. Syarh Al-Hikam Al-Athaiyyah. Beirut: Dar Ibn Katsir, 

1989. 

Al-Syarqāwī, ‘Abdullāh bin Ḥijāzī. Al-Minaḥ Al-Qudsiyyah ’ala Al-Ḥikam Al-

’Aṭāiyyah. Beirūt: Dār al-Kotob al-Ilmiyah, 1971. 

Al-Syīrāzī, Nāṣir Makārim. “Al-Amṣal Fī Tafsīr Kitābillāh Al-Munazzal.” In 15. 

Beirūt: Muassasah al-A’lamī Lilmaṭbū’āt, n.d. 

Al-Ṭabarī, Ibn Jarīr. “Jāmi’ Al-Bayān ‘an Ta’Wīl Al-Qur’ān.” In 18. Makkah: Dār 



136 

al-Tarbiyyah wa al-Turāṣ, n.d. 

Al-Taftāzānī, Abū al-Wafā. Ibn ‘Aṭāillāh Al-Sakandarī Wa Al-Taṣawufuhū. 1st ed. 

Kairo: Maktabah al-Qāhirah al-Ḥadīṣah, 1958. 

Al-Ṭūsī, Nāṣir al-Dīn. Tajrīd Al-‘Aqāid. Kairo: Dār al-Ma’rifah al-Jāmi’iyyah, 

1996. 

Amstrong, Karen. A Short History of Myth. New York: Canongate, 2005. 

Asad al-Muḥāsibī, ‘Abdullāh al-Ḥariṣ bin. Al-Ri’āyah Li Ḥuqūqillāh. 4th ed. 

Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d. 

Bagus, Lorens. Kamus Filsafat: Lorens Bagus. 4th ed. Jakarta: PT Gramedia 

Pustaka Utama, 2005. 

Bājjah, Ibn. Tadbīr Al-Mutawaḥḥid. Ceres Edition, n.d. 

Bakri, Syamsul. Akhlaq Tasawuf: Dimensi Spiritual Dalam Kesejarahan Islam. 1st 

ed. Sukoharjo: Efudepress, 2020. 

Burhan al-Dīn, Ibn Farḥūn. “Al-Dībāj Al-Maẓhab Fī Ma’rifat A’yān ‘Ulamā Al-

Maẓhab.” In 1. Kairo: Dar al-Turost li al-Thab’ wa al-Nasyr, n.d. 

College, Ghazalia. 22. Ngaji Al-Iqtishad Fi Al-I’tiqad | Gus Ulil Abshar Abdalla, 

2023. https://www.youtube.com/live/lNm-

Unw5zJE?si=IPiUGS7Z5tyD_zKM. 

Danner, Victor. Mistisisme Ibnu ’Atha’illah: Wacana Sufistik Kajian Kitab Al-

Hikam Terj Roudlon. 1st ed. Surabaya: Risalah Gusti, 1999. 

Darat, Sholeh. Syarh Al-Hikam KH. Sholeh Darat: Maha Guru Para Ulama Besar 

Nusantara (1820-1903 M). Depok: Sahifa, 2017. 

Dughīm, Samī’. “Mausū’at Muṣṭalaḥāt ‘Ilm Al-Kalām.” In 1. Beirūt: Maktabah 

Lubnān Nāsyirūn, 1998. 

“Facebook Abdul Wahab Ahmad,” n.d.

https://www.facebook.com/1718970307/posts/pfbid02tX8HBsRUAV3j1ogJ

1dsP8R42serTUWGJAqB2ZPD9Hptn6w45Cx46k5hb8PXyAascl/. 

Fakhry, Majid. “Islamic Occasionalism And Its Critique by Averroes and Aquinas.” 

Oriens. New York: Routledge, 2008. https://doi.org/10.2307/1580212. 

“Fakta-Fakta Di Balik Ambruknya Ponpes Al Khoziny Sidoarjo.” 2025. 

https://www.detik.com/jatim/berita/d-8139062/fakta-fakta-di-balik-

ambruknya-ponpes-al-khoziny-sidoarjo. 

Faurak, Muḥammad bin al-Ḥasan bin. Mujarrad Maqālāt Al-Syaikh Abī Al-Ḥasan 

Al-Asy’arī. Beirūt: Dār al-Masyriq al-Syām, 1982. 

Syarh Al-‘Ālim Wa Al-Muta’Allim. 1st ed. Kairo: Maktabah al-Ṭaqāfah al-

Dīniyyah, 2008. 



137 

Faza, Abrar M.Dawud. “Konsep Ketuhanan Ibn ’Atha’illah Al-Sakandari.” 

Fakultas Ushuluddin Dan Studi Islam Universitas Islam Negeri Sumatera 

Utara, 2021. 

Fiantika, Feni Rita. Metodologi Penelitian Kualitatif. 1st ed. Padang Sumatera 

Barat: PT. Global Eksekutif Teknologi, 2022. 

Ghozali, Mahbub. Lebih Dekat Dengan Ma’na-Cum-Maghza Sahiron Syamsuddin. 

1st ed. Yogyakarta: SUKA-Press, 2022. 

Ghozi. “Ma’rifat Allah Menurut Ibn ’Ata’allah Al-Sakandari.” UIN Sunan Ampel 

Surabaya, 2017. 

H. Zuhri. Nalar Kalam Pertengahan. 1st ed. Yogyakarta: FA Press, 2015.

Ibn ‘Arabī, Abū Bakr Muḥy al-Dīn Muḥammad bin ‘Ali bin Muḥammad bin 

Aḥmad bin ‘Abdullāh al-Ḥātimī. “Al-Futūḥāt Al-Makiyyah.” In 3. Beirūt: Dār 

al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1999. 

Ihsan, Nur Hadi, Moh Isom Mudin, and Abdul Rohman. “Ma‘rifatullah of Ibn 

‘Ata’Illah in The Face of ‘The Peak Experience’ Of Abraham Maslow.” Afkar 

26, no. 1 (2024): 59–88. https://doi.org/10.22452/AFKAR.VOL26NO1.2. 

Jum’ah, ‘Alī. Al-Ṭarīq Ilallāh. 2nd ed. Kairo: Syirkah al-Wābil al-Ṣaib, 2008. 

Kaṣīr, Ibn. “Tafsīr Al-Qurān Al-‘Aẓīm.” In 5, 1st ed. Saudi: Dār Ibn al-Jauzī li al-

Nasyr wa al-Tauzī’, 1431. 

L. Ivry, Alfred. Al-Kindi’s Metaphysics A Trasnslation of Ya’qūb Ibn Isḥāq Al-

Kindīs Treatise On First Philosophy. Albany: State University of New York

Press, 1974. 

Machali, Imam. Metode Penelitian Kuantitatif: Panduan Praktis Merencanakan, 

Melaksanakan Dan Analisis Dalam Penelitian Kuantitatif. 1st ed. Yogyakarta: 

Prodi Manajemen Pendidikan Islam bekerjasama dengan Perkumpulan 

Program Studi Managemen Pendidikan Islam (PPMPI), 2018. 

Mubārak, Zakī. Al-Taṣawwuf Al-Islāmī Fī Al-Adab Wa Al-Aḥlāq. Kairo: Muassasah 

al-Handāwī, 2017. 

Muhammad Waly Al-Khalidy, Muhibbuddin. Al-Hikam Hakikat Hikmah Tauhid 

Dan Tasawuf. Aceh: Al-Waliyah Publishing, 2017. 

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap. 

Surabaya: Pustaka Progresif, 1997. 

Muthhar, Moh. Asy’ari. The Ideal State: Perspektif Al-Farabi Tentang Konsep 

Negara Ideal. Yogyakarta: Ircisod, 2018. 

Norhafizah, and Che Zarrina Sa’ari. “Konsep Isqat Al-Tadbir Al-’Uyub Dalam 

Mengurus Tekanan Pesakit Kanser Payudara.” Persidangan Antarabangsa 

Sains Sosial & Kemanusiaan, 2017. 



138 

Pesantren Ambruk, Takdir Jadi Kambing Hitam | CHECK NOW !!!, 2025. 

https://youtu.be/PlV9o9y4Ng0?si=SSi3EF-hiM6J4q7U. 

Rahman, Wasmukan dan Samson. Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf. 

Surabaya: Risalah Gusti, 2002. 

Rasic, Dunja. The Written World of God: The Cosmic Script and the Art of Lbn 

‘Arabi. 1st ed. Oxford UK: Anqa Publishing, 2021. 

Rusyd, Ibn. Faṣl Al-Maqāl Fī Taqrīr Mā Baina Al-Syarīah Wa Al-Ḥikmah Min Al-

Ittiṣāl Markaz. Dirāsāt al-Waḥdah al-‘Arabiyyah, n.d. 

Sa’īd, Jalāl al-Dīn. Mu’jam Al-Muṣṭalaḥāt Wa Al-Syawāhid Al-Falsafiyyah. Tūnis: 

Dār al-Janūb li al-Nasyr, n.d. 

Ṣalībā, Jamīl. “Al-Mu’jam Al-Falsafī Bi Al-Fāẓ Al-‘Arabiyyah Wa Al-Faransiyyah 

Wa Al-Injiliziyyah Wa Al-Lātīniyyah.” In 1. Beirūt: Dār al-Kitāb al-Bannānī, 

1982. 

Su’ād Al-Ḥakīm Al-Mu’jam Al-Ṣūfī Al-Ḥikmat Fī Ḥudūd Al-Kalimat. 1st ed. Beirūt: 

Dandarah, 1981. 

Syamsuddin, Sahiron. “Ma’na-Cum-Maghza Approach To The Qur’an: 

Interpretation of Q. 5:51.” International Conference on Qur’an and Hadith 

Studies 137, no. ICQHS 2017 (2017): 131–36. https://doi.org/10.2991/icqhs-

17.2018.21. 

———. Pendekatan Ma’na-Cum-Maghza Atas Al-Qur’an Dan Hadis: Menjawab 

Problematika Sosial Keagamaan Di Era Kontemporer. 1st ed. Yogyakarta: 

Lembaga Ladang Kata, 2020. 

Taimiyyah, Aḥmad bin. “Majmū’ Al-Fatāwā.” In 16, 346. Saudi: Majma’ al-Malik 

Fahd Liṭabā’ah al-Muṣḥaf al-Syarīf, 2004. 

Ṭarābīsī, Jūraj. Mu’jam Al-Falāsifah. Beirūt: Dār al-Ṭalī’ah, 2006. 

Tri Wijayanti, Yani. “Framing Faith and Fault: Media, Empathy, and 

Accountability after the Al Khoziny School Collapse in Indonesia.” Media 

Asia, 2025. https://doi.org/https://doi.org/10.1080/01296612.2025.2574909. 

Wāfā, Alī Abd al-Wāḥid. Al-Madīnah Al-Fāḍilah Li Al-Fārābī. Kairo: Nahẓah 

Miṣr, n.d. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. “Ibn Sina’s Concept of Wājib Al-Wujūd.” Jurnal 

TSAQAFAH 7, no. 2 (2011). 

———. Kausalitas: Hukum Alam Atau Tuhan Membaca Pemikiran Religio-

Saintifik Al-Ghazali. 1st ed. Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2018. 

Zulfahani. “Konsep Tajrid Dalam Pemikiran Ibnu ’Athaillah As-Sakandari: 

Perspektif Teologis.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022. 

‘Abd al-Qadīr, Maḥmūd. Al-Falsafah Al-Ṣūfiyyah Fī Al-Islām: Maṣādiruhā Wa 



139 

Naẓāriyatuhā Wa Makānuhā Min Al-Dīn Wa Al-Ḥayāt. Kairo: Maṭba’ah al-

Ma’rifat al-Imārāt al-Ta’mīn, 1967. 

‘Abd al-Salām, Izzuddīn bin. “Tafsīr Al-Qurān.” In 1. Beirūt: Dār Ibn Ḥazm, 1996. 

‘Abdullāh Khalafallāh, Aḥmad ‘Izzuddīn. Al-Ḥikam Li Ibn ‘Aṭāillāh Al-Sakandārī. 

Kairo: Al-Maktabah al-Azhariyyah li al-Turāṣ, 2011. 

‘Ajībah, Ibn. Mi’rāj Al-Tasyawwuf Ilā Ḥaqāiq Al-Taṣawwuf Wa Yalīhi Kitāb Kasyf 

Al-Niqāb ‘an Sirr Lub Al-Albāb. Maroko: Dār al-Baidḥā’, n.d. 

‘Ali bin Muḥammad bin ‘Alī, Al-Jurjānī. Al-Ta’rīfāt Li Al-Jurjānī. Dār al-Dayyān 

li al-Turāṣ, n.d. 

‘Arabī, Ibn. “Rahmat Min Al-Raḥmān Fī Tafsīr Wa Isyārāt Al-Qurān.” In 1. 

Damaskus: Attaweel, 1989. 

‘Aṭiyyah, ‘Abd al-Raḥman bin Tamām bin. “Al-Muḥarrar Al-Wajīz Fī Tafsīr Al-

Kitāb Al-‘Azīz.” In 1, 1st ed. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1422. 

Abdul Baqi, Muhammad Fuad. Al-Mu’jam Al-Mufahras Li Al-Alfadz Al-Qur’an Al-

Karim. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriah, 2016. 

Abdullah. Berbagai Metodologi Dalam Penelitian Pendidikan Dan Manajemen. 1st 

ed. Samata Gowa: Gunadarma Ilmu, 2018. 

Abū Manṣūr al-Māturīdī, Muḥammad bin Muḥammad bin Maḥmūd. “Tafsīr Al-

Māturīdī Ta’wīlāt Ahl Al-Sunnah.” In 9, 1st ed. Beirūt: Dār al-Kutub al-

‘Alamiyyah, 2005. 

Abū Muḥammad bin ‘Abdurraḥman, Mūfiq al-Dīn. “Mursyid Al-Zawār Ilā Qubūr 

Al-Abrār.” Al-Madāni: Dār al-Miṣriyyah al-Libnāniyyah, 1995. 

Abū Ya’rib, Al-Marzūqī. Mafhūm Al-Sababiyyah ‘Inda Al-Ghazālī. 1st ed. Dār 

Būsalāmat Liṭabā’at wa al-Nasyr, n.d. 

Aḥmad al-Zamaḥsyarī, Maḥmūd bin ‘Umar bin. “Al-Kasysyāf ‘an Ḥaqāiq 

Ghawāmiḍ Al-Tanzīl Wa ‘Uyūn Al-Aqāwīl Fī Wujūh Al-Ta’Wīl.” In 4, 3rd 

ed. Kairo: Dār al-Rayyān li al-Turaṣ, 1987. 

Al-‘Asqalānī, Ibn Ḥajar. “Al-Durar Al-Kāminah Fī A’ayān Al-Miah Al-

Tsāminah.” In 6, 2nd ed. al-Hind: Dāirah al-Ma’ ārif al-Uṣmāniyyah, 1972. 

Al-Andalūsī, Ibn Hazm. “Rasāil Ibn Hazm Al-Andalūsī.” In 1, 2nd ed. Beirūt: Al-

Muassasah al-‘Arabiyyah li al-Dirāsāt wa al-Nasyr, 1987. 

Al-Asātiẓah, Nuḥbah min. Abū Al-‘Abbās Al-Qalqasyandī Wa Kitābuhū Ṣubh Al-

A’Asyā. Kairo: Al-Haiah al-Miṣriyah al-‘Usāmah li al-Kitāb, 1973. 

Al-Aṣbahānī, Ismāil al-Taimī. “Kitāb Syarḥ Ṣaḥīh Al-Buḥārī.” In 1. Kuwait: Dār 

Asfār, 2021. 

Al-Asy’arī, Abū Al-Ḥasan. Al-Ibānah ‘an ‘Uṣūl Al-Diyānah. 1st ed. Kairo: Dār al-



140 

Anṣār, 1397. 

———. Maqālat Al-Islāmiyyīn Wa Ikhtilāf Al-Muṣallīn. 1st ed. Kairo: Maktabah 

al-Nahḍah al-Maṣdariyah, 1950. 

Al-Badawī, ‘Abd Al-Raḥmān. Al-Insān Al-Kāmil Fī Al-Islām. Kuwait: Fahd al-

Sālim, 1976. 

Al-Baghawī, Muḥammad bin al-Farā’. “Ma’ālim Al-Tanzīl.” In 3, 1st ed. Beirūt: 

Dār Iḥyā’ al-Turāṣ al-‘Arabī, 1420. 

Al-Busṭāmī, Abū Yazīd. Al-Majmū‘ah Al-Ṣūfiyyah Al-Kāmilah. 1st ed. Beirūt: Al-

Mada Company, 2004. 

Al-Būṭī, Sa’īd Ramaḍān. Al-Ḥikam Al-Aṭāiyyah Syarḥ Wa Al-Taḥlīl. Dimasyq: Dār 

al-Fikr, 2003. 

———. Kubrā Al-Yaqīniyyāt Al-Kauniyyah Wujūd Al-Khāliqi Wa Waẓīfat Al-

Makhlūq. Beirūt: Dār al-Fikr al-Mu’āṣir, 1997. 

Al-Darqāwī, Maulāyā. Majmū’ah Rasāil Maulāyā Al-Darqāwī Tahqīq Bassām 

Muḥammad Bārūd. Abū Ḍābī: Al-Majma’ al-Ṣaqafī, 1999. 

Al-Fāsī, Aḥmad Zarrūq. Ḥikam Ibn ‘Aṭāillāh. Kairo: Dār al-Sya’b, 1985. 

———. Qawāid Al-Taṣawwuf Wa Syawāhid Al-Ta’arruf. Al-Markaz al-‘Arabī 

Lilkitāb al-Syāriqah, n.d. 

Al-Ghazālī, Al-Imām. Al-Iqtiṣād Fī Al-I’tiqād. 2nd ed. Beirūt: Dār al-Minhāj, 2019. 

———. “Iḥyā ‘Ulum Al-Dīn.” In 5, 356. Jiddah: Dār al-Minhaj li al-Nasyr wa al-

Tauzī’, 2011. 

———. Tahāfut Al-Falāsifah. 9th ed. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 2007. 

Al-Harawī, Abdullāh al-Anṣārī. Kitāb Manāzil Al-Sāirīn. Beirūt: Dār al-Kutub al-

‘Alamiyah, n.d. 

Al-Ḥasanī, Ibn ‘Ajībah. “Al-Baḥr Al-Madīd Fī Tafsīr Al-Qurān Al-Majīd.” In 4, 

n.d.

———. Ib’ad Al-Ghumam ‘an Īqāẓ Al-Himam Fī Syarh Al-Ḥikam. Beirūt: Dār al-

Kutub al-Ilmiyah, 2020. 

Al-Jīlanī, ‘Abd al-Qādīr. Al-Ghunyah Li Ṭālibī Ṭarīq Al-Ḥaq. Beirūt: Dar al-Kutub 

al-Alamiyah, 1997. 

———. “Tafsīr Al-Jīlānī.” In 3. Pakistan: Al-Maktabah al-Ma’rūfiyyah, 2010. 

Al-Kindī, Ya’qūb ibn Isḥāq. Fī Al-Falsafat Al-Ūlā. 1st ed. Kairo: Dār Ihyā al-Kutub 

al-‘Arabiyah, 1948. 

Al-Naqārī, Ḥamawi. Mu’jam Mafāhīm ‘Ilm Al-Kalām Beirut. Beirūt: Al-Muassasah 

al-‘Arabiyyah li al-Fikr wa al-Ibdā,’ 2016. 



141 

Al-Nīsābūrī, Abū al-Ḥusain Muslim bin al-Ḥujjāj al-Qusyairī. “Ṣaḥīḥ Muslim.” In 

2. Kairo: Bāb al-Ḥalb, 1955.

Al-Qusyairī, ‘Abd al-Karīm. “Laṭāif Al-Isyārāt.” In 3. Kairo: Al-Haiah al-

Miṣriyyah al-‘Āmmah li al-Kitāb, n.d. 

Al-Qusyairī, Abū Al-Qāsim. Al-Risālah Al-Qusyairiyyah. Kairo: Dār al-Sya’b, n.d. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. “Al-Maṭālib Al-‘Āliyah Min Al-‘Ilm Al-Ilāhi Juz 1 Cet 1 

Beirut Dār Al-Kitāb Al-‘Arabī 1987.” In 1. Beirūt: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 

1987. 

———. “Mafātih Al-Ghaib Au Al-Tafsīr Al-Kabīr.” In 22. Beirūt: Dār Iḥyā al-

Turaṣ al-‘Arabīy, 1420. 

Al-Rundī, Ibn ‘Abbād al-Nafarī. Al-Ḥikam Al-Aṭāiyah Li Ibn ‘Aṭāillah Al-

Sakandarī Syarh Ibn ‘Abbād Al-Nafarī Al-Rundī. 1st ed. Kairo: Markaz al-

Aḥrām li al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1988. 

Al-Sakandarī, Ibn ‘Aṭāillāh. Latāif Al-Minan: Fi Manāqib Al-Syaikh Abī Al-‘Abbās 

Al-Mursī Wa Syaikh Al-Syāżilīy Abī Al-Ḥasan. Kairo: Maktabah al-Qāhirah, 

2004. 

———. Laṭāif Al-Minan Taḥqīq Wa Ta’līq‘Abd Al-Ḥalīm Maḥmūd. 3rd ed. Kairo: 

Dār al-Ma’ārif, 2006. 

Al-Sakandarī, Ibn Aṭāillāh. ‘Unwān Al-Taufīq Fī Ādāb Al-Ṭarīq. 1st ed. Suriah: Dār 

al-Ghazālī, 2002. 

———. Al-Tanwīr Fī Isqāt Al-Tadbīr. Kairo: Al-Maktabah al-Azhariyyah, 2007. 

Al-Sibagh, Ibn. Durrat Al-Asrar Wa Tuhfat Al-Abrar. Kairo: al-Maktabah al-

Azhariyah li al-Turats, 2001. 

Al-Sulamī, ‘Abdurraḥmān. “Ḥaqāiq Al-Tafsīr Tafsīr Al-Qur‘ān Al-‘Azīz.” In 2, 1st 

ed. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001. 

Al-Syarnūbī, ‘Abd al-Majīd. Syarh Al-Ḥikam Al-‘Aṭāiyyah. Beirūt: Dār Ibn Kaṣīr, 

1989. 

Al-Syarnubi, Abdul Majid. Syarh Al-Hikam Al-Athaiyyah. Beirut: Dar Ibn Katsir, 

1989. 

Al-Syarqāwī, ‘Abdullāh bin Ḥijāzī. Al-Minaḥ Al-Qudsiyyah ’ala Al-Ḥikam Al-

’Aṭāiyyah. Beirūt: Dār al-Kotob al-Ilmiyah, 1971. 

Al-Syīrāzī, Nāṣir Makārim. “Al-Amṣal Fī Tafsīr Kitābillāh Al-Munazzal.” In 15. 

Beirūt: Muassasah al-A’lamī Lilmaṭbū’āt, n.d. 

Al-Ṭabarī, Ibn Jarīr. “Jāmi’ Al-Bayān ‘an Ta’Wīl Al-Qur’ān.” In 18. Makkah: Dār 

al-Tarbiyyah wa al-Turāṣ, n.d. 

Al-Taftāzānī, Abū al-Wafā. Ibn ‘Aṭāillāh Al-Sakandarī Wa Al-Taṣawufuhū. 1st ed. 



142 

Kairo: Maktabah al-Qāhirah al-Ḥadīṣah, 1958. 

Al-Ṭūsī, Nāṣir al-Dīn. Tajrīd Al-‘Aqāid. Kairo: Dār al-Ma’rifah al-Jāmi’iyyah, 

1996. 

Amstrong, Karen. A Short History of Myth. New York: Canongate, 2005. 

Asad al-Muḥāsibī, ‘Abdullāh al-Ḥariṣ bin. Al-Ri’āyah Li Ḥuqūqillāh. 4th ed. 

Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d. 

Bagus, Lorens. Kamus Filsafat: Lorens Bagus. 4th ed. Jakarta: PT Gramedia 

Pustaka Utama, 2005. 

Bājjah, Ibn. Tadbīr Al-Mutawaḥḥid. Ceres Edition, n.d. 

Bakri, Syamsul. Akhlaq Tasawuf: Dimensi Spiritual Dalam Kesejarahan Islam. 1st 

ed. Sukoharjo: Efudepress, 2020. 

Burhan al-Dīn, Ibn Farḥūn. “Al-Dībāj Al-Maẓhab Fī Ma’rifat A’yān ‘Ulamā Al-

Maẓhab.” In 1. Kairo: Dar al-Turost li al-Thab’ wa al-Nasyr, n.d. 

College, Ghazalia. 22. Ngaji Al-Iqtishad Fi Al-I’tiqad | Gus Ulil Abshar Abdalla, 

2023. https://www.youtube.com/live/lNm-

Unw5zJE?si=IPiUGS7Z5tyD_zKM. 

Danner, Victor. Mistisisme Ibnu ’Atha’illah: Wacana Sufistik Kajian Kitab Al-

Hikam Terj Roudlon. 1st ed. Surabaya: Risalah Gusti, 1999. 

Darat, Sholeh. Syarh Al-Hikam KH. Sholeh Darat: Maha Guru Para Ulama Besar 

Nusantara (1820-1903 M). Depok: Sahifa, 2017. 

Dughīm, Samī’. “Mausū’at Muṣṭalaḥāt ‘Ilm Al-Kalām.” In 1. Beirūt: Maktabah 

Lubnān Nāsyirūn, 1998. 

“Facebook Abdul Wahab Ahmad,” n.d.

https://www.facebook.com/1718970307/posts/pfbid02tX8HBsRUAV3j1ogJ

1dsP8R42serTUWGJAqB2ZPD9Hptn6w45Cx46k5hb8PXyAascl/. 

Fakhry, Majid. “Islamic Occasionalism And Its Critique by Averroes and Aquinas.” 

Oriens. New York: Routledge, 2008. https://doi.org/10.2307/1580212. 

“Fakta-Fakta Di Balik Ambruknya Ponpes Al Khoziny Sidoarjo.” 2025. 

https://www.detik.com/jatim/berita/d-8139062/fakta-fakta-di-balik-

ambruknya-ponpes-al-khoziny-sidoarjo. 

Faurak, Muḥammad bin al-Ḥasan bin. Mujarrad Maqālāt Al-Syaikh Abī Al-Ḥasan 

Al-Asy’arī. Beirūt: Dār al-Masyriq al-Syām, 1982. 

———. Syarh Al-‘Ālim Wa Al-Muta’Allim. 1st ed. Kairo: Maktabah al-Ṭaqāfah al-

Dīniyyah, 2008. 

Faza, Abrar M.Dawud. “Konsep Ketuhanan Ibn ’Atha’illah Al-Sakandari.” 

Fakultas Ushuluddin Dan Studi Islam Universitas Islam Negeri Sumatera 



143 

Utara, 2021. 

Fiantika, Feni Rita. Metodologi Penelitian Kualitatif. 1st ed. Padang Sumatera 

Barat: PT. Global Eksekutif Teknologi, 2022. 

Ghozali, Mahbub. Lebih Dekat Dengan Ma’na-Cum-Maghza Sahiron Syamsuddin. 

1st ed. Yogyakarta: SUKA-Press, 2022. 

Ghozi. “Ma’rifat Allah Menurut Ibn ’Ata’allah Al-Sakandari.” UIN Sunan Ampel 

Surabaya, 2017. 

H. Zuhri. Nalar Kalam Pertengahan. 1st ed. Yogyakarta: FA Press, 2015.

Ibn ‘Arabī, Abū Bakr Muḥy al-Dīn Muḥammad bin ‘Ali bin Muḥammad bin 

Aḥmad bin ‘Abdullāh al-Ḥātimī. “Al-Futūḥāt Al-Makiyyah.” In 3. Beirūt: Dār 

al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1999. 

Ihsan, Nur Hadi, Moh Isom Mudin, and Abdul Rohman. “Ma‘rifatullah of Ibn 

‘Ata’Illah in The Face of ‘The Peak Experience’ Of Abraham Maslow.” Afkar 

26, no. 1 (2024): 59–88. https://doi.org/10.22452/AFKAR.VOL26NO1.2. 

Jum’ah, ‘Alī. Al-Ṭarīq Ilallāh. 2nd ed. Kairo: Syirkah al-Wābil al-Ṣaib, 2008. 

Kaṣīr, Ibn. “Tafsīr Al-Qurān Al-‘Aẓīm.” In 5, 1st ed. Saudi: Dār Ibn al-Jauzī li al-

Nasyr wa al-Tauzī’, 1431. 

L. Ivry, Alfred. Al-Kindi’s Metaphysics A Trasnslation of Ya’qūb Ibn Isḥāq Al-

Kindīs Treatise On First Philosophy. Albany: State University of New York

Press, 1974. 

Machali, Imam. Metode Penelitian Kuantitatif: Panduan Praktis Merencanakan, 

Melaksanakan Dan Analisis Dalam Penelitian Kuantitatif. 1st ed. Yogyakarta: 

Prodi Manajemen Pendidikan Islam bekerjasama dengan Perkumpulan 

Program Studi Managemen Pendidikan Islam (PPMPI), 2018. 

Mubārak, Zakī. Al-Taṣawwuf Al-Islāmī Fī Al-Adab Wa Al-Aḥlāq. Kairo: Muassasah 

al-Handāwī, 2017. 

Muhammad Waly Al-Khalidy, Muhibbuddin. Al-Hikam Hakikat Hikmah Tauhid 

Dan Tasawuf. Aceh: Al-Waliyah Publishing, 2017. 

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap. 

Surabaya: Pustaka Progresif, 1997. 

Muthhar, Moh. Asy’ari. The Ideal State: Perspektif Al-Farabi Tentang Konsep 

Negara Ideal. Yogyakarta: Ircisod, 2018. 

Norhafizah, and Che Zarrina Sa’ari. “Konsep Isqat Al-Tadbir Al-’Uyub Dalam 

Mengurus Tekanan Pesakit Kanser Payudara.” Persidangan Antarabangsa 

Sains Sosial & Kemanusiaan, 2017. 

Pesantren Ambruk, Takdir Jadi Kambing Hitam | CHECK NOW !!!, 2025. 

https://youtu.be/PlV9o9y4Ng0?si=SSi3EF-hiM6J4q7U. 



144 

Rahman, Wasmukan dan Samson. Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf. 

Surabaya: Risalah Gusti, 2002. 

Rasic, Dunja. The Written World of God: The Cosmic Script and the Art of Lbn 

‘Arabi. 1st ed. Oxford UK: Anqa Publishing, 2021. 

Rusyd, Ibn. Faṣl Al-Maqāl Fī Taqrīr Mā Baina Al-Syarīah Wa Al-Ḥikmah Min Al-

Ittiṣāl Markaz. Dirāsāt al-Waḥdah al-‘Arabiyyah, n.d. 

Sa’īd, Jalāl al-Dīn. Mu’jam Al-Muṣṭalaḥāt Wa Al-Syawāhid Al-Falsafiyyah. Tūnis: 

Dār al-Janūb li al-Nasyr, n.d. 

Ṣalībā, Jamīl. “Al-Mu’jam Al-Falsafī Bi Al-Fāẓ Al-‘Arabiyyah Wa Al-Faransiyyah 

Wa Al-Injiliziyyah Wa Al-Lātīniyyah.” In 1. Beirūt: Dār al-Kitāb al-Bannānī, 

1982. 

Su’ād Al-Ḥakīm Al-Mu’jam Al-Ṣūfī Al-Ḥikmat Fī Ḥudūd Al-Kalimat. 1st ed. Beirūt: 

Dandarah, 1981. 

Syamsuddin, Sahiron. “Ma’na-Cum-Maghza Approach To The Qur’an: 

Interpretation of Q. 5:51.” International Conference on Qur’an and Hadith 

Studies 137, no. ICQHS 2017 (2017): 131–36. https://doi.org/10.2991/icqhs-

17.2018.21. 

———. Pendekatan Ma’na-Cum-Maghza Atas Al-Qur’an Dan Hadis: Menjawab 

Problematika Sosial Keagamaan Di Era Kontemporer. 1st ed. Yogyakarta: 

Lembaga Ladang Kata, 2020. 

Taimiyyah, Aḥmad bin. “Majmū’ Al-Fatāwā.” In 16, 346. Saudi: Majma’ al-Malik 

Fahd Liṭabā’ah al-Muṣḥaf al-Syarīf, 2004. 

Ṭarābīsī, Jūraj. Mu’jam Al-Falāsifah. Beirūt: Dār al-Ṭalī’ah, 2006. 

Tri Wijayanti, Yani. “Framing Faith and Fault: Media, Empathy, and 

Accountability after the Al Khoziny School Collapse in Indonesia.” Media 

Asia, 2025. https://doi.org/https://doi.org/10.1080/01296612.2025.2574909. 

Wāfā, Alī Abd al-Wāḥid. Al-Madīnah Al-Fāḍilah Li Al-Fārābī. Kairo: Nahẓah 

Miṣr, n.d. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. “Ibn Sina’s Concept of Wājib Al-Wujūd.” Jurnal 

TSAQAFAH 7, no. 2 (2011). 

———. Kausalitas: Hukum Alam Atau Tuhan Membaca Pemikiran Religio-

Saintifik Al-Ghazali. 1st ed. Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2018. 

Zulfahani. “Konsep Tajrid Dalam Pemikiran Ibnu ’Athaillah As-Sakandari: 

Perspektif Teologis.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022. 


	AL-TAJRĪD DAN AL-ASBĀB DALAM PEMIKIRAN IBN ‘AṬĀILLĀH
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	PERNYATAAN KEASLIAN
	BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB VI
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran-saran

	DAFTAR PUSTAKA

