AL-TAJRID DAN AL-ASBAB DALAM PEMIKIRAN IBN ‘ATAILLAH
AL-SAKANDARI (W. 709 H/1309 M)

Analisis Ma’'na-Cum-Maghza

Oleh:
M. Fatih Qosdana
NIM: 23205012018
TESIS

Diajukan Kepada Program Magister (S2) Aqidah Dan Filsafat Islam
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga
Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh
Gelar Magister Agama

YOGYAKARTA

2025



[T;A’}\T;ﬂ KEMENTERIAN AGAMA

(@%’ UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
D\JD FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
I J1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-2259/Un.02/DU/PP.00.9/12/2025

Tugas Akhir dengan judul : Al-Tajrid dan al-Asbab dalam Pemikiran Ibn 'Ataillah al-SakandarT (w. 709 H/1309 M)
Analisis Ma'na-Cum-Maghza

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : M. FATIH QOSDANA, S.Ag
Nomor Induk Mahasiswa 123205012018

Telah diujikan pada : Senin, 08 Desember 2025
Nilai ujian Tugas Akhir T A-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

e‘l" Prof. Dr. H. Zuhri, S.Ag. M. Ag.
s SIGNED

%% Dr. Imam Igbal, S.Fill, M.S1

SIGNED SIGNED

ange  Yogyakarta, 08 Desember 2025
,;" & UIN Sunan Kalijaga
b%:2  Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

¢ Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum.
% SIGNED

171 19/12/2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertandatangan di bawah ini:
Numn M. Fatibh Qosdanu
NIM . 23205012018
Fakullas . Unbuluddin Dun Pemikimn lulam
Jenjang : Mugister (S2)
Program Studi :  Aqidah Dan Filsafal Islam
Konsentrasi . Filsaft Islam

menyutakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya
saya sendiri, kecunli pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya. Jika di kemudian
hari terbukti bahwa naskah tesis ini bukan karya saya sendiri. maka saya siap
ditindak sesuai dengan hukum yang berlaku.

Yogyakartu, 24 November 2025
Saya yang menyatakan,

—

NIM. 23205012018



BEBAS DARI PLAGIASI

Yang bertandatangan di bawah ini:

Noman . M. Fatih Qosdana

NIM : 23205012018

Fakultas = Ushulmtdin Dan Pemikiran [slam
Jenjung : Magister (S2)

Program Studi . Aqidah Dan Filsafat Islam
Konsentrasi - Filsafat Islam

menyatnkan bahwa naskah tesis im sccarn kescluruhnn benar-benar bebus durd
plagiusi. Jika di kemudian hari terbukti bahwa terdapat plogiosi di dulom naskah
tesis ini, maka sayn siap ditindak sesuni dengan hukum yang berluku.

Yogyukarin, 24 November 2025
Suya yang menyntakan,

NIM. 23205012018



NOTA DINAS PEMBIMBING

Kcepada Yih,,

Ketia Program Studi Magister (S2)
Aqidah dan Filsafut Islam

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran [slam
UIN Sunan Kalnaga Yogyakarta

Assalanud ‘alatkam wr, wh.

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi
terhadap penulisan tesis yang berjudul: A/-Tajrid dan al-Asbab dalam
Pemikiran Ibn ‘Ataillah al-SakandarT (w. 709 H/1309 M)

Analisis Ma’'na-Cum-Maghza

Yang ditulis oleh

Nama : M. Fatih Qosdana

NIM : 23205012018

FFakultas :  Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Jenjang ¢ Magister (S2)

Program Studi :  Aqidah Dan Filsafat Islam
Konsentrasi : Filsafat Islam

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Program Studi
Magister (S2) Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran [slam

UIN Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam rangka memperoleh gelar Magister
Agama.

Wassalamu ‘alaikum wr. wh.

Yogyakarta, 24 November 2025
Pembimbing

Prof. Dr. H. Zuhri, SAG M.Ag
NTP. 197007112001121001




MOTTO

KH. Moch. Masruri Abdul Mughni (w. 2011 M)
Jika yang kita hendaki terus kita miliki, bagaimana kita belajar ikhlas?
Jika semua yang kita impikan segera terwujud, bagaimana kita belajar sabar?

Jika setiap doa terus dikabulkan, bagaimana kita dapat belajar ikhtiar?

Syair al-Mutanabbt dalam menggambarkan kehidupan:
Makullu mayatamanna al-Mar "u yudrikuhii
Tajri al-Riyahu bima latasytaht al-Sufunu
Tidak segala hal yang diinginkan manusia terjadi

Sebab seringkali angin itu berhembus tidak sebagaimana yang diinginkan pemilik
perahu (Terjemah Gus Ulil - Ngaji al-Igtisad fi al-1 tigad — Part. 128)

Vi



PERSEMBAHAN

Tesis ini dipersembahkan kepada:
Kedua orangtua tercinta Bapak Khumaidi dan Ibu Khariroh

dan untuk semua saudara dan sahabat-sahabatku.

vii



ABSTRAK

Penelitian ini menganalisis konsep al-Tajrid (nir-causa) dan al-Asbab
(causality) Tbn ‘Ataillah melalui pendekatan interpretasi ma na-cum-maghza yang
bertujuan untuk menggali makna historis (al-Ma’na al-Tarikhi), signifikansi
fenomenal historis (al-Maghzd al-Tarikhi), dan makna pada konteks kekinian (al-
Maghza al-Mutaharrik al-Mu’asir). Berangkat dari minimnya kajian mendalam
mengenai al-Tajrid dan al-Asbab dalam pendekatan ma 'na-cum-maghza meskipun
dua konsep ini mempunyai peran penting dalam merumuskan hubungan antara usaha
manusia, tawakal, dan kehendak Tuhan. Penelitian berbasis studi pustaka dengan
metode kualitatif, berisikan data primer berupa karya Ibn ‘Ataillah al-Tanwir fi Isqat
al-Tadbir, data tersebut dianalisis dengan menggunakan metode deskriptif-analitis
serta melalui hermeneutika ma na-cum-maghza dengan penekanan pada tiga aspek
utama: makna historis (al-Ma’na al-Tarikhi), signifikansi fenomenal historis (al-
Maghza al-Tarikhi), dan signifikansi fenomenal dinamis (a/-Maghza al-Mutaharrik
al-Mu’asir).

Akar konsep al-Tajrid dan al-Asbab yang merupakan hasil daripada penelitian
ini bersumber dari al-Taslim dan Isqat al-Tadbir yaitu berserah diri tanpa intervensi
terhadap ketetapan Allah. Al-Tajrid dipahami sebagai kondisi ketika seorang
melepaskan diri dari sebab-sebab duniawi sedang al-Asbab keterlibatan manusia
dalam proses sebab-akibat. Pendekatan ma 'na-cum-maghza tidak mempertentangkan
dua konsep ini, keduanya merupakan magam yang Allah tetapkan kepada hamba-Nya
dan bukan pilihan manusia itu sendiri. Melalui reinterpretasi ma ‘na-cum-maghza
ditemukan makna al-Tajrid dan al-Asbab pada konteks kekinian sebagai etika-hati
yang menyeimbangkan antara ikhtiar dan tawakal. A4/-Tajrid dipahami sebagai
mengosongkan hati hanya untuk Allah sedangkan a/-Asbab yaitu profesionalisme
dalam beraktivitas dengan penuh kesadaran; Allah sebagai al-Fail al-Haqiqi.
Penelitian in1 diharapkan mampu memberikan kontribusi terhadap kajian tasawulf,
kalam, dan filsafat serta landasan dasar konsep tasawuf pada ranah problematika
kehidupan modern guna penelitian selanjutnya.

Kata Kunci: al-Tajrid, al-Asbab, Isqat al-Tadbir, ma 'na-cum-maghza, Tbn ‘Ataillah.

viii



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Transliterasi huruf Arab yang digunakan dalam penelitian ini berdasarkan

Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri Pendidikan dan

Kebudayaan RI Nomor 158/1987 dan 0543b/U/1987, tanggal 22 Januari 1998.

A. Konsonan Tunggal

Huruf Nama Huruf Latin Keterangan
Arab
\ Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan
= Ba’ B Be
< Ta’ T Te
& Sa’ S es (dengan titik di atas)
z Jim J Je
C Ha h ha (dengan titik di bawah)
¢ Kha Kh ka dan ha
3 Dal D De
3 Zal Vi zet (dengan titik di atas)
B Ra R Er
B Zai Z Zet
5= Sin S Es
o Syin Sy es dan ye
o Sad S es (dengan titik di bawah)
U= Dad d de ( dengan titik di bawah)




L Ta’ t te ( dengan titik di bawah)
L Za’ z zet ( dengan titik di bawah)
& ‘ain ¢ koma terbalik di atas

¢ Gain G Ge
- Fa’ F Ef

S Qaf Q Qi

S Kaf K Ka

J Lam L El

N Mim M Em

s Nun N En

5 Wawu W W

A Ha’ H Ha

¢ | Hamzah / Apostrof

7] Ya’ Y Ye

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap

Ditulis

Muta ‘addidah

Ditulis

‘iddah

Ta’ marbutah di akhir kata
Bila dimatikan ditulis h

(Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap dalam bahasa

Indonesia, seperti salat, zakat, dan sebagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya).

AaSa

Ditulis

Hikmah




Ditulis

‘illah

Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua itu terpisah, maka ditulis 4.

sl ¥ o) €

Ditulis

Karamah al-auliya’

Bila ta’ marbiitah hidup atau dengan harakat, fathah, kasrah dan dammabh ditulis t atau h.

Sl 38 Ditulis Zakah al-fitri
Vokal pendek
Fathah Ditulis A
()
Jad
Ditulis Fa’ala
Kasrah Ditulis I
()
83
Ditulis Zukira
Dammah Ditulis U
( )
R
Ditulis Yazhabu
Vokal panjang
1. Fathah + alif ditulis A
Al ditulis Jahiliyah
2. Fathah + ya’ mati ditulis A
(el ditulis Tansa
3. Fathah + ya’ mati ditulis I
pA ditulis Karim
4. | Dammah + wawu mati ditulis U
a9 b ditulis Furid

Xi




Vokal rangkap

1. Fathah + ya’ mati ditulis Ai
asin ditulis Baynakum
2. Fathah + wawu mati ditulis Au
J ditulis Qawl
Vokal pendek yang berurutan dalam satu kata dipisahkan dengan Apostrof
i) Ditulis A’antum
e Ditulis U’iddat
p s ol Ditulis La’in syakartum

Kata sandang alif + lam
Bila diikuti huruf Qomariyah ditulis dengan menggunakan huruf “I”.

OlAl Ditulis Al-Qur’an
bl Ditulis Al-Qiyas

Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggunakan huruf Syamsiyyah yang
mengikutinya, dengan menghilangkan huruf1 (el) nya.

slacdd) Ditulis As-Sama’

uad) Ditulis Asy- Syams

Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat

Ditulis menurut penulisannya

YR PRY Ditulis Zawi al-furid
daud) Jai Ditulis Ahl as-Sunnah

Xii



KATA PENGANTAR

Bismillahirrahmanirrahim.  Alhamdulillahirabbil’alamin.  Puji ~ Syukur
kehadirat Allah Swt. atas rahmat dan hidayah-Nya, peneliti dapat menyelesaikan tesis
ini. Shalawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada Baginda Agung Nabi
Muhammad Saw. serta salam tetap tercurah kepada seluruh utusan-Nya, a/-Siddiq, al-
Fariig, para sahabat, tabi’in, para wali, ulama yang menunjukan kepada Allah,
syuhada’, orang saleh, dan orang mukmin secara keseluruhan. Penyusunan tesis dan
penelitian ini hadir disaat penulis meniti karir pada instansi pendidikan, kiranya
diperlukan adanya keseimbangan antara sikap profesional tanpa meninggalkan
tuntunan Tuhan. Sehingga peneliti berharap penelitian ini bisa memberikan sedikit
harapan tersebut, Amin.

Tidak lupa rasa terimakasih yang sedalam-dalamnya kepada semua yang telah
terlibat baik secara langsung maupun tidak langsung, baik tampak maupun tidak
tampak, serta baik berupa materi maupun gagasan, dan dalam bentuk apapun itu. Oleh
karenanya pada kesempatan kali ini peneliti menyampaikan terimakasih sebesar-
besarnya kepada:

1. Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag, M.A., M.Phil., Ph.D selaku Rektor UIN Sunan
Kalijaga beserta seluruh jajaran.

2. Prof. Dr. Robby Habiba Abror, S.Ag, M.Hum selaku Dekan Fakultas
Ushuluddin dan Pemikiran Islam beserta jajaran.

3. Dr. Muhammad Fatkhan, M.Hum selaku Ketua Program Studi Aqidah dan
Filsafat Islam beserta jajaran.

4. Prof. Dr. H. Zuhri, S.Ag. M.Ag selaku dosen pembimbing yang telah
memberikan dukungan, masukan, dan meyakinkan peneliti dari awal sampai
akhir penelitian ini.

5. Kepada orang tua peneliti Bapak Khumaidi dan Ibu Khariroh serta saudara-
saudara semua: Dina Kumilaila, Sela Rahmawati, M. Alfi Khusnadeni, M.
Syarif Bayanuzzaman, M. Diwani Syafi’i, Sirli Amry, Jinan Ugshida, Kauni
Mahdia, dan M. Akmilan Adabi. Lantaran dukungan dan doa mereka peneliti
bisa sampai pada tahap penyelesaian tesis ini.

6. Kepada segenap jajaran guru, musyrif, kepala Madrasah, mudir Ma’had,
santri-santri; Yayasan Agawe Makmur Pondok Pesantren Muna Falih dan MTs
Muna Falih Murangan Triharjo Sleman Yogyakarta yang telah mengizinkan
peneliti untuk bisa menyalurkan dan memberikan sumbangsih ilmu kepada
santri-santri.

7. Kepada keluarga besar jama’ah Masjid Jami’ Al-Ikhlas Jipangan Mendalan
Boyolali khususnya kepada K.H Ahmad Yani, S.Ag., M.Pd.I yang telah
mengizinkan peneliti untuk belajar bermasyarakat.

8. Kepada sahabat-sahabat peneliti baik yang ada di Pekalongan ataupun yang
diperantauan Yogyakarta: Cak Khoiri, Zaenaful Humam, Sigit Adi Pratomo,

Xiii



Mamat Rachmat, Hanif, Fajrul Falah, Fahmi Naqi Auda, Fathur Rozak, dan
yang lainnya.

9. Kepada para Dosen Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, khususnya di program studi Aqidah dan Filsafat Islam
yang telah banyak memberikan ilmu pengetahuan dan wawasan dalam proses
pembelajaran selama di perkuliahan.

10. Kepada Staff Administrasi dan Staff Perpustakaan UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta yang banyak membantu dalam pelayanan dan administrasi.

11. Kepada teman-teman S2 AFI B: Resha Husain Luthfi, Lalu Rifki Rahman,
Ahmad Subhan Fahrur, Fajar Shodiq, Johan, Muhammad Sahlan, Dendy
Wahyu Anugerah, Ulya Aslam Muzadi, Aulia Sukma, Reski Anggraini, Wafiq
Imamah, Elok Dwi Jayanti, Musdalipah, Ummi Khanifah H, dan Hasna
Zakiyah Amany yang selalu bareng-bareng semangat dan semoga tetap
sambung silaturahim.

Harapan peneliti semoga semua kebaikan mereka dinilai amal ibadah oleh
Allah Swt. Menyadari bahwa karya ini masih banyak kekurangan, berkenan kiranya
saran dan kritik demi penyempurnaan penelitian lebih lanjut.

Yogyakarta, 24 November 2025
—

M. Fatih Qosdaha, S.Ag
NIM. 23205012018

Xiv



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ....ooiiiiiiiiit sttt i
PENGESAHAN TUGAS AKHIR ........cooooiiiiiiee e i
PERNYATAAN KEASLIAN ......oiiiiiie ettt e il
BEBAS DARI PLAGIASI .......oooiiiiiiiie ettt v
NOTA DINAS PEMBIMBING ........cccociiiiiiiiiiiiiteie et v
IMIOTTO ...ttt ettt ettt e bt st e sbbeeabeenaee v
PERSEMBAHAN ...ttt ettt sttt et aeesbeesaaeeas vii
ABSTRAK ...t ettt et viil
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN.........ccooiiiiiiee e 1
KATA PENGANTAR ...ttt xiii
DAFTAR IS ..ottt et XV
DAFTAR TABEL ......ooiiiie ettt Xvii
BAB I PENDAHULUAN ......ooiiiiiiteeeste ettt e sae e 1
A. Latar Belakang Masalah ... 1
B. Rumusan Masalah ... 10
C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ................c...cccoooiiiiiiiiiiiee, 11
D. Kajian Pustaka ...............ccoooiiiiiieeeeeeee e 12
E. Kerangka Teori...........cccooiiiiiiiiiiiiiiiiie ettt saee e eseaaee s 19
F. Metode Penelitian..............coocoiiiiiiiiiiiiiiiiicece et 22
G. Sistematika Pembahasan................... 25
BAB II IBN ATAILLAH, KARYA, DAN POSISI INTELEKTUAL.................. 27
A. Ibn Ataillah: Biografi dan Karya-karyanya.................cccccocovvniiiinininnnnnnns 27

1. Fase Persiapan dan Pembentukan Spiritual .........c..cocoviininiiniinnninicee. 35

2. Fase Pengembangan Spiritual ..........ccccoeeviiieiiiiciiieeieeceeee e 39

3. Fase Kematangan Spiritual .........c.cccccoveiiiiiiiiiiiiiiie e 43

B. Munasabah Ibn Ataillah dengan Para Faqih, Mutakallim, Sifi.................. 46

1. Ibn Ataillah dengan Para Faqil .........cc.ooevvveeeevieeiiieeieeeeeeeee e 46

XV



2. Ibn Ataillah dengan Para Mutakallim................ccccoeeevevienciienienciieiieeieeeenne, 47

3. Ibn Ataillah dengan Para Sifi...........ccoeeeeiiieiiiieiiieeeeeeeee e 48
BAB III MAKNA HISTORIS (4AL-MA’NA AL-TARIKHI) AL-TAJRID DAN AL-
ASBAB ... ettt ettt e et e naeeea 50

A. Analisa Bahasa dan Analisa Intratekstual ..., 50

1. Bahasa Sufi, Mutakallim, dan FilSuf.............cccccoovviiiiiiiiiiiiieeeee e, 51

2. Al-Tajrid dan al-Asbab dalam Al-Qur’an dan Hadist ..........ccooeveeiiieirennennne. 60

B. Analisa Intertekstual dan Analisa Konteks Historis ..................c...ccocccoee. 74

1. Pemaknaan al-Tajrid dan al-ASBab .............ccccooceevoeiiiiiniiieieiiieeeeeeeen 75

2. Konteks Historis MiKro-MakKro..........ccceeveiiiiiriieniinieiecieeecceeeie e 105
BAB IV SIGNIFIKANSI FENOMENAL HISTORIS (AL-MAGHZA AL-
TARIKHI) AL-TAJRID DAN AL-ASBAB ..........ccccooooviiiiiiiiieiieeeeseeeee 109

A. Tunduk Ciri Maqam Kekasih Allah (al-Khalil).............................ccc.ec....... 109
B. Pasrah Inti Maqam Penghambaan (al-‘Abtd) ...................ccooveevvvcuveennnnn. 119
BAB V SIGNIFIKANSI FENOMENAL DINAMIS (4L-MAGHZA AL-
MUTAHARRIK AL-MU’ASIR) AL-TAJRID DAN AL-ASBAB .......................... 126
A. Al-Tajrid sebagai Kesadaran Iradah Tuhan di Balik Seluruh Fenomena 126
B. Al-Asbab sebagai Penghambaan Ikhtiar Iradah Tuhan............................ 128
BAB VI PENUTUP ....coooiiiiiiiiii ittt 131
AL KeSIMPUIAN ..ot 131
B. Saran-Saram ... 132
DAFTAR PUSTAKA . ...ttt ettt ettt sttt 133
DAFTAR RIWAYAT HIDUP .......ooiiiiiiiiiiiiieie ettt 146

XVi



Tabel 1

Tabel 2

Tabel 3

Tabel 4

Tabel 5

DAFTAR TABEL

Analisa Bahasa Sufi ..o, 52
Analisa Bahasa Mutakallim ........c.ccoocevveniiniiiiniineeceeee 55
Analisa Bahasa Filsuf..........ccccooiiiiiiiniiiiieeee 58
Analisa Intratekstual a/-Tajrid dan al-Asbab dalam Al-Qur’an ............ 69
Analisa Intratekstual al-Tajrid dan al-Asbab dalam Hadist................... 73

XVii



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Ibn ‘Ataillah tokoh abad ke-7 telah memberikan pemikiran yang cukup kuat
tentang pentingnya keseimbangan antara tawakal dan usaha manusia sehingga
pemikiran tersebut dapat diaplikasikan pada konteks kekinian di era modernitas saat
ini. Akan tetapi tidak sedikit pula pada sebagian tragedi sebagaimana runtuhnya
bangunan Pondok Pesantren Al Khoziny yang terletak di Buduran Sidoarjo Jawa
Timur, sedang pengasuhnya mengatakan itu semua sudah takdir Tuhan dan pada
saat yang sama terdapat beberapa keamanan dan perencanaan bangunan yang
belum terpenuhi sehingga menjadikan bangunan runtuh.! Tragedi tersebut
menyiratkan, ketika tawakal hanya dipahami sebagai penyerahan diri sepenuhnya
kepada Tuhan tanpa diiringi dengan usaha nyata, atau ketika usaha duniawi lebih
diutamakan tanpa disertai sikap tawakal yang mendalam, menjadikan

keseimbangan yang dimaksudkan oleh Ibn ‘Ataillah kabur.

Karenanya perlu kiranya pemahaman utuh dalam kejadian runtuhnya
bangunan pondok pesantren yang salah satunya dapat ditinjau dengan

menggunakan pendekatan ma 'na-cum-maghza melalui konsep al-Tajrid dan al-

! Yani Tri Wijayanti, “Framing Faith and Fault: Media, Empathy, and Accountability after
the Al Khoziny School Collapse in Indonesia,” Media Asia, 2025.



Asbab yang tersebut dalam karya Ibn ‘Ataillah yaitu al-Tanwir fi Isqat al-Tadbir.2
Mengingat metode interpretasi ma ‘na-cum-maghza, tidak hanya menggali makna
historis (a/-Ma’'na al-Tarikhi) konsep al-Tajrid dan al-Asbab, tetapi juga menilai
signifikansinya dalam konteks fenomenal historis (al-Maghza al-Tarikhi) dan
fenomenal dinamis masa kini (al-Maghza al-Mutaharrik al-Mu’asir). Sehingga
kegelisahan yang muncul dalam permasalahan tersebut yaitu bagaimana seharusnya
tawakal dan usaha diintegrasikan dalam konteks kekinian pada kejadian runtuhnya
bangunan Pondok Pesantren Al Khoziny. Terlebih penelitian dengan menggunakan
pendekatan ma 'na-cum-maghza melalui dua konsep yaitu al-Tajrid dan al-Asbab
masih minim dan karenanya penelitian ini berusaha untuk mengisi kekosongan

tersebut.

Ibn ‘Ataillah merupakan sufi besar Iskandariah yang mempunyai konsep al/-
Tajrid dan al-Asbab, termaktiib dalam magnum opus-nya, al-Hikam dan dijelaskan
secara detail dalam al-Tanwir fi Isqdt al-Tadbir. Secara umum, al-Tajrid seringkali
dipahami sebagai manusia yang mengasingkan diri dari masyarakat guna

kontemplasi,® pelakunya disebut dengan mutajarrid, sementara al-Asbab adalah

2 Peneliti dalam hal ini akan menuliskan sedikit penjelasan tentang kalimat al-Tadbir. Al-
Syaziliy mendefiniskan al-Tadbir dengan mengutip petuah Nabi Muhammad: barangsiapa tidak ikut
serta mengatur dan tunduk terhadap aturan-Nya, meninggalkan pengaturan diri tunduk pada pilihan-
Nya, meninggalkan pandangan diri tunduk pada pandangan-Nya,... dan seterusnya. Lihat, Risalat
al-Amin fi al-Wusil Lirabbi al-‘Alamin, Abi al-Hasan al-Syazili, 65. Sedang Ibn Bajjah dalam
karyanya, Tadbir al-Mutawahhid mendefiniskan kata al-Tadbir dengan, turut ikut serta mengatur
sebuah tindakan untuk tujuan yang telah direncanakan. Kata al-Tadbir sering dikaitkan dengan
hubungan antara Tuhan dengan manusia, Tuhan sebagai pengatur (al-Mudabbir). Sehingga esensi
pengaturan mutlak ialah pengaturan Tuhan terhadap ciptaan-Nya. Lihat, Tadbir al-Mutawahhid, Tbn
Bajjah, 5. Dari kedua kalimat tersebut al-Syazilty dan Ibn Bajjah, laksana mengindikasikan segala
sesuatu telah diatur oleh Allah, manusia sebagai seorang hamba tak perlu turut ikut campur, cukup
dengan menjalankan aktivitas sebaik mungkin.

3 Dalam The Written World of God Dunja mengutip dari Ibn 'Arabi, lapisan langit
merupakan simbol bagi perjalanan menuju kepada Tuhan, struktur kosmik berfungsi sebagai tempat



manusia yang menjalani kehidupan kontemplatif di masyarakat, pelakunya disebut
mutasabbib.* Akan tetapi, al-Tajrid dan al-Asbab bukan magam yang bisa dipilih
manusia sesuai kehendaknya, melainkan panggilan langsung dari Tuhan,
menandakan manusia butuh (fagir) terhadap Tuhannya. Adapun bunyi konsep al-

Tajrid dan al-Asbab Tbn ‘Ataillah itu sebagaimana berikut:

Pl sy addl gd) o LI 3 SLL A Rl e ) o))

Adall Audl e blaf) ) (3 ) 265 s
“Kehendakmu  menggapai maqgam  fqjrid  padahal  Allah
memposisikanmu di maqam asbab adalah syahwat tersembunyi. Begitu
juga dengan kehendakmu untuk berada di magqam asbab sedangkan

Allah memposisikanmu pada maqam tajrid menunjukan degradasi,
penurunan dari tingkat yang sangat mulia.”’

Term al-Tajrid dan al-Asbab dalam wacana tasawuf merupakan derivasi
daripada kata jarrada-yujarridu-tajridan untuk al-Tajrid yang berarti melepaskan,®
sedangkan sabbaba-yusabbibu-tasbiban untuk al-Asbab berarti sebab atau alasan.’

Kedua kalimat tersebut pada dasarnya telah disebutkan dalam Al-Qur’an, al-Tajrid

kontemplasi dan makrifat. Pendapat ini dikuatkan juga oleh para sufi, fuqaha, dan astronom yang
bersandar pada QS. Al-Talaq [65]: 12; Lihat Dunja Rasic, The Written World of God: The Cosmic
Script and the Art of Lbn ‘Arabi, 1st ed. (Oxford UK: Anqga Publishing, 2021). 154.

* Victor Danner, Mistisisme Ibnu *Atha’illah: Wacana Sufistik Kajian Kitab Al-Hikam Terj
Roudlon, 1st ed. (Surabaya: Risalah Gusti, 1999). 39.

5 Dalam redaksi lain bertuliskan: ‘inhitatun ‘an al-zurwat al-‘aliyyah (puncak tertinggi),
aforisma ke-2 dalam ‘Unwan al-Taufiq’ disandingkan dengan dialog hadist Nabi berkenaan dengan
janji Allah mengenalkan diri-Nya bagi hamba-Nya yang senantiasa mengikuti sunnah Nabi... dan
kemudian dijawab dengan redaksi yang menggunakan /radatuka al-tajrid ma’a baqai iqgamatillahi
iyyaka fi al-asbab... inhitatun ‘an al-zurwat al-‘aliyyah. 1bn Athaillah al-Sakandari, ‘Unwan Al-
Taufiq Fi Adab Al-Tarig, 1st ed. (Suriah: Dar al-Ghazali, 2002). 14. Sedang aforisma ke-2 al-Hikam
Ibn ‘Ataillah masuk pada judul-larangan berinteraksi kepada Allah akan tetapi bergantung kepada
selain-Nya. Ibarat menunjukan janji Allah atas hadist sebelumnya serta keengganan Allah untuk di-
dua. al-Himmah dalam aforisma ke-2 diartikan dengan tingkatan. Lihat dalam kitab, al-Hikam [i Ibn
‘Ataillah al-Sakandart, 105.

¢ Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap (Surabaya:
Pustaka Progresif, 1997). 181.

7 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap (Surabaya:
Pustaka Progresif, 1997). 602.



dengan term analoginya dalam QS. Taha [20]: 12,8 serta dalam QS. An-Naml [27]:
34;” sedangkan al-Asbab dengan turunannya disebutkan sebanyak sembilan kali.'”
Dua istilah ini kemudian lebur dalam ilmu tasawuf, al-Sarraj dengan karyanya al-
Lumaa’ mendefiniskan al-Tajrid sebagai tidak adanya ruang bukti ketuhanan (al-
Syawahid al-Ulithiyyah), manakala hati jernih (safa al-Qalb) dari kotoran
manusiawi.!! Sedangkan al-Asbab adalah perantara (wasilah) makhluk dengan
Tuhannya.'? Ketika disimak daripada beberapa term atas al-Tajrid dan al-Asbab
memang keduanya sangat berlainan, al-Tajrid melepaskan segala kemampuan diri
manusia dihadapkan dengan al/-Asbab sebagai keterlibatan kemampuan manusia;
akan sangat kontradiktif, hanya saja koridor cara pandang tasawuf adalah akibat

bukan sebab.

Meski demikian al-Hikam dan gagasan penulisnya, Ibn ‘Ataillah terus
dikembangkan sampai sekarang.'® Karenanya dalam penelitian ini akan digali lebih

dalam pemaknaan terhadap a/-Tajrid dan al-Asbab dari para simpatisan maupun

8 Abdullah al-Ansari Al-Harawi, Kitab Manazil Al-Sairin (Beirtt: Dar al-Kutub al-
‘Alamiyah, n.d.). 312.

% Ibn ‘Ajibah Al-Hasani, I ad Al-Ghumam ‘an Iqgaz Al-Himam Fi Syarh Al-Hikam (Beirit:
Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2020). 26.

10 Muhammad Fuad Abdul Baqji, 4/-Mu jam Al-Mufahras Li Al-Alfadz Al-Qur 'an Al-Karim
(Kairo: Dar al-Kutub al-Misriah, 2016). 546.

"' Wasmukan dan Samson Rahman, 4l-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf (Surabaya:
Risalah Gusti, 2002). 692.

12 Wasmukan dan Samson Rahman, Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf (Surabaya:
Risalah Gusti, 2002). 710.

13 Kisah ini diceritakan manakala Ibn ‘Ataillah mempresentasikan karyanya kepada
gurunya, al-Mursi; seketika gurunya berkata: “Aku melihat suatu saat catatanmu ini akan meluas
dan bertambah banyak, ini adalah catatan yang dirindukan oleh pemilik intuisi manakala kasih
sayang mereka dituangkan dalam catatan tersebut dan kemudian menyebar dan banyak diuraikan
bahkan sampai sekarang.” Lihat. Abdul Majid Al-Syarnubi, Syarh Al-Hikam Al-Athaiyyah (Beirut:
Dar Ibn Katsir, 1989). 8-9.



kelompok yang antipati terhadapan ide dan gagasan Ibn ‘Ataillah, melalui ruang

wacana tasawuf.

Dalam hal ini, penulis pertama kali akan mendudukan interpretasi Ibn ‘Abbad
al-Nafar1 al-Rundt (w. 792 H) terhadap penafsiran makna al-Tajrid dan al-Asbab
Ibn Ataillah.'* al-Asbab bagi Ibn ‘Abbad merupakan segala hal yang digunakan
untuk memperoleh tujuan tertentu di dunia. Berbeda dengan al-Tajrid yang tidak

membutuhkan sebab-akibat untuk memperoleh tujuan duniawi.'

Al-Zarruq al-Fast (w. 899 H) menempatkan al-Tajrid dan al-Asbab sebagai
maqam untuk sampai pada Tuhannya. Karenanya klasifikasi manusia untuk sampai
pada Tuhannya dibagi atas tiga kelompok: pertama maqam a/-Asbab, kriteria orang
ini ialah ridha, sabar, dan berserah diri kepada-Nya; ciri-ciri orang pada magam al-
Asbab adalah istikamah menjalankan aktivitas keseharian tanpa menyalahi aturan
hukum (al-Syariat). Sedang kedua yaitu maqam al-Tajrid, dengan kriteria selalu
bersyukur, rela, merasa cukup, dan tidak putus asa terhadap rahmat serta kasih
sayang Allah; ciri-ciri orang pada maqam fajrid adalah menegakan hak-hak

ketuhanan (igamat al-Hugqiiq al-Rubiibiyyah) dan berpaling dari makhluk.'6

Dan ketiga yaitu diluar al-Tajrid dan al-Asbab, orang yang sedang mencari

kepastian (al-Tasabut); ciri-ciri orang ini yaitu berpindah dari magam satu ke

14 Alasan penulis mendudukan Ibn ‘Abbad pada posisi pertama tidak lain dan tidak bukan
karena dari sketsa biologis Ibn ‘Abbad lebih tua dibandingkan yang lainnya, dalam penelitian ini.
Meskipun ditemui interpretator pertama atas al-Hikam sebagaimana disebut Victor Danner, Syams
al-Dtn Muhammad Ibn ‘Abd al-Rahman al-Shaigh (w. 776 H) dengan judul, Tatsbit al-Ma'ali al-
Himam bi Tabyin Ma'ani al-Hikam. Lihat Victor Danner Mistisisme Ibnu‘Atha’illah : Wacana
Sufistik Kajian Kitab Al-Hikam Terj Roudlon. 36.

15 Ibn ¢ Abbad al-Nafari al-Rundi, Al-Hikam Al-Ataiyah li Ibn ‘Ataillah Al-Sakandari Syarh
Ibn ‘Abbad Al-NafarT Al-RundT (Kairo: Markaz al-Ahram li al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1988). 92.

16 Ahmad Zarrtiq Al-Fasi, Hikam Ibn ‘Atdillah (Kairo: Dar al-Sya’b, 1985). 26.



maqam lain dan dari magam lain ke magam satu. Padahal sebagaimana ditekankan
al-Zarriiq kunci utama untuk sampai pada Tuhannya adalah istikamah dimanapun
dirinya ditempatkan oleh Allah, bukan pada magamnya.!” Karena itu esensi
penerimaan seorang hamba dimanapun dirinya ditempatkan lebih mulia
dibandingkan maqam itu sendiri baik al-Asbab, al-Tajrid, dan Tasabut

(uncertainty).

‘Abd al-Majid al-Syarniib1 (w. 1348 H) menambahi, hakikat maqam al-Tajrid
dan al-Asbab adalah penempatan dari-Nya (QS. Al-Isra’: 80) bukan usaha diri
manusia (QS. Ali Imran: 110).'® Dalam hal ini al-Syarniibi sama sebagaimana al-

Zarrugq, istikamah menjadi kunci dalam menjalani kehendak-Nya.

Sedang Ibn ‘Ajibah al-Hasani (w. 1224) lebih luas pemaknaan terhadap kedua
konsep tersebut mengawalinya dengan menyatakan maqam al-Tajrid lebih tinggi
dibandingkan maqam al-Asbab, sebab al-Tajrid tidak membutuhkan al-Asbab,
adapun al-Asbab membutuhkan al-Tajrid. Lanjut Ibn ‘Ajibah, a/-Tajrid memiliki
tiga klasifikasi: pertama, melepaskan segala hal yang menyibukkan diri dari taat
terhadap Allah (tajrid al-Dahir) yang bagi Ibn ‘Ajibah laksana pendusta (kazab);
kedua, melepaskan segala hal yang menyibukkan hati dari menghadap Allah (¢ajrid
al-Batin) merupakan sebentuk kebaikan (hasan); sedang ketiga, menyendirikan hati
hanya untuk Allah (tajriduhuma ma’an al-Zahir wa al-Batin) yang olehnya

dianggap sebagai manusia paripurna (al-Insan al-Kamil)."

17 Ahmad Zarriiq Al-Fasi. Hikam Ibn ‘Ataillah 26.

18 ¢ Abd al-Majid al-Syarniibi, Syarh al-Hikam al-‘Ataiyyah, (Beiriit: Dar Ibn Kasir, 1989).
8-9.

19 Al-Hasani, Ib’ad Al-Ghumam ‘an Iqaz Al-Himam FT Syarh Al-Hikam. 27-28.



Dalam tangga menapaki maqam al-Tajrid, orang yang ada pada magam al-
Asbab bisa berpindah dengan cara menegakan hak-hak Allah (Igamat It Huqiig al-
Rububiyyah) serta bimbingan dari seorang guru (Irsyadi Ustadz), meskipun pada
akhirnya Allah-lah yang mempunyai kehendak. Hanya saja baik maqam a/-Tajrid
dan al-Asbab merupakan magam bagi para pencari (al-Sairin) dan sudah tidak
diperuntukan bagi yang telah sampai kepada-Nya (al-Wasil al-Mutamakkin), sebab
orang ini telah dilimpahi cahaya ketuhanan.?® Interpretasi Ibn ‘Ajibah terhadap
kedua magam ini lebih terstruktur, tidak hanya itu Ibn ‘Ajibah turut serta
menghadirkan epistemologi-aksiologi-ontologi dalam penafsiran atas kedua konsep

tersebut.

Sementara al-Syarqaw1 (w. 1227 H) mengatakan, kesadaran akan hadirnya
Tuhan (muragabatullah) sebelum berpindah pada maqam al-Tajrid lebih mulia,
sebab bisa jadi keinginan untuk berpindah termasuk tipudaya atas nama Tuhan (al-
Ghuriir ‘ala Allah), karena seringkali Allah memposisikan manusia pada magam
al-Asbab untuk menjaga agama orang tersebut, melindunginya dari keserakahan,
dan fokus beribadah lahir-batin. Sehingga, keluar dari maqam al-Asbab tanpa
kesabaran sama halnya dengan pribadi yang belum matang secara spiritual, sebab
dirinya bergantung (al-I’timad) terhadap makhluk setelah sebelumnya berserah diri
(al-Tawakkul) kepada-Nya.?! Dalam Syarh Hikam, KH. Sholeh Darat (w. 1321 H)
memaknai dua konsep tersebut sebagai ma rifatullah, orang yang rela dimanapun

dirinya ditempatkan baik pada al-Tajrid ataupun al-Asbab sejatinya telah mengenal

20 Al-Hasani, Ib’ad Al-Ghumam ‘an Iqaz Al-Himam Fi Syarh Al-Hikam. 27-28.
21 < Abdullah bin Hijazi Al-Syarqawi, Al-Minah Al-Qudsiyyah ’ala Al-Hikam Al-’Ataivyah
(Beiriit: Dar al-Kotob al-Ilmiyah, 1971). 3.



Allah (‘arifuin) sebab, selalu ridha dan berserah diri kepada-Nya. Sebaliknya orang

yang tidak tahu malu, akan menolak atas ketetapan-Nya.??

Antara al-Syarqaw1 dan KH. Sholeh Darat dalam menginterpretasikan kedua
konsep tersebut nampaknya ada ketersambungan, al-Syarqaw1 menghadirkannya
dengan redaksi kesadaran akan hadirnya Tuhan (muraqabatullah), sedangkan KH.
Sholeh Darat magam ini diperuntukan bagi mereka yang telah mengenal Allah
(marifatullah). Oleh karena itu senada dengan konsep ma rifatullah yang dimulai
dari waridat, berlanjut pada magamat, ahwal, dan berakhir pada mengenal

Tuhannya (ma rifatullah).>

Said Ramadan al-Biitt (w. 1434 H) menggaris bawahi kedua pembahasan
konsep ini dengan mengatakan, al-Asbab merupakan kondisi dimana manusia
terikat oleh hukum sebab-akibat, dirinya selalu berubah-ubah (mutaqallib);
sedangkan al-Tajrid keadaan terlepas (ma zii/) dari sebab-akibat, sepenuhnya ada
dalam kendali Allah. Mukmin sejati bagi al-Biiti ialah mereka yang merealisasikan
perintah-Nya tanpa melihat posisi yang Allah tempatkan, sebab Allah tahu
meskipun secara lahiriah tampak seorang merealisasikan perintah-Nya, akan tetapi

sedang mengikuti hawa nafsunya.**

Lebih spesifik Ibn ‘Ataillah menginterpretasikan konsep al-Tajrid dan al-

Asbab dalam karyanya, al-Tanwir fi Isqat al-Tadbir. Pentingnya kesadaran akan

22 Sholeh Darat, Syarh Al-Hikam KH. Sholeh Darat: Maha Guru Para Ulama Besar
Nusantara (1820-1903 M) (Depok: Sahifa, 2017).

3 Ghozi, “Ma’rifat Allah Menurut Ibn ’Ata’allah Al-Sakandari” (UIN Sunan Ampel
Surabaya, 2017).

24 Sa’1d Ramadan Al-Biit1, AI-Hikam Al-Ataiyyah Syarh Wa Al-Tahlil (Dimasyq: Dar al-Fikr,
2003). 40-41.



hadirnya Tuhan-seraya pasrah terhadap ketetapan-Nya.?® Sikap tawakal harus
selaras dengan tindakan aktivitas manusia, tanpa harus sibuk mengatur urusan
Allah. Selaras dengan pemikiran al-Ghazali mengenai al-Tadbir dan al-Tafwid:z.
Mengenai hal ini, ‘Abd al-Qadir Mahmud menjelaskan, konsep al-Tajrid dan al-
Asbab Ibn ‘Ataillah berupaya menyeimbangkan urusan duniawi dengan kepasrahan

total kepada Allah.2¢

Masyarakat era sekarang lebih cenderung melihat segala sesuatu dengan cara
pandang materialistis, pragmatis, dan sekuler; menjadikan nilai-nilai sakral
terpinggirkan. Menghadapi kenyataan ini, awal abad ke-20 lahirlah gagasan yang
berusaha untuk memadukan antara realitas sosial dengan tasawuf. Menekankan
didalamnya bahwasannya tasawuf tidak harus memandang dunia secara negatif
akan tetapi justru sebaliknya, tempat manusia aktif dan hadir didalamnya. Padahal
Abu al-Hasan al-Syazilty sendiri mewanti dan mengajak bahwasanya konsep-
konsep tasawuf tidak mengajarkan manusia untuk berlebihan dalam beribadah serta
zuhud. Namun tasawuf sesungguhnya ialah melaksanakan perintah Allah dengan
penuh rasa sabar dan taat serta memiliki keyakinan yang kuat terhadap petunjuk-
Nya.?” Karenanya, konsep-konsep seperti al-Tajrid dan al-Asbab yang diusung Ibn

‘Ataillah perlu dijelaskan lebih detail, agar tidak terjadinya kesalahpahaman antara

2 Ibn Ataillah Al-Sakandari, Al-Tanwir FT Isqat Al-Tadbir (Kairo: Al-Maktabah al-
Azhariyyah, 2007). 20.

26 Ibn Ataillah Al-Sakandari, Al-Tanwir FT Isqat Al-Tadbir. 20.

27 Mahmid ‘Abd al-Qadir, Al-Falsafah Al-Sifiyyah Fi Al-Islam: Masadiruha Wa
Nazariyatuha Wa Makanuha Min Al-Din Wa Al-Hayat (Kairo: Matba’ah al-Ma'’rifat al-Imarat al-
Ta’min, 1967). 287.



ikhtiar dan tawakal sebagaimana manusia yang diberi kemampuan untuk

merencanakan sesuatu akan tetapi semua hasil, itu sudah ada dalam kendali-Nya.

Melihat uraian yang telah disebutkan, sebagai penegasan kembali penelitian
ini berusaha mengkaji konsep al-Tajrid dan al-Asbab Ibn ‘Ataillah yang belum
banyak dikaji para kesarjanaan, khususnya melalui a/-Hikam dan al-Tanwir fi Isqat
al-Tadbir. Bertolak dari akar pemikiran dan intelektual muslim yang membahas
tentang al-Tajrid dan al-Asbab tersebut penelitian ini hendak menelaah lebih jauh
dengan menggunakan interpretasi ma ‘na-cum-maghza. Menggali makna historis
(al-Ma’'nd al-Tarikhi) bersamaan dengan menilai signifikansinya dalam konteks
fenomenal historis (al-Maghza al-Tarikht) daripada al-Tajrid dan al-Asbab serta
konteks sosio-historis Ibn ‘Ataillah dan fenomenal dinamis masa kini (a/-Maghza
al-Mutaharrik al-Muasir) melalui cara pandang ma ‘na-cum-maghza atas al-Tajrid

dan al-Asbab.

B. Rumusan Masalah

Dari latar belakang yang telah disebutkan maka penelitian ini akan dibatasi
pada permasalahan-permasalahan yang kiranya masih tetap dalam satu rumpun

sehingga didapati diantaranya adalah sebagai berikut:

1. Apa makna al-Tajrid dan al-Asbab Ibn ‘Ataillah?
2. Bagaimana konsep al-Tajrid dan al-Asbab Ibn ‘Ataillah dibaca

menggunakan ma 'na-cum-maghza?

10



C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Penelitian ini secara keseluruhan ingin menjelaskan tentang konsep al-Tajrid
dan al-Asbab yang diusung Ibn ‘Ataillah dengan menggunakan pendekatan ma na-
cum-maghza, karenanya agar tersistematisir secara jelas dan mendapatkan tujuan

yang sesuai maka diharapkan dari penelitian ini yaitu:

1. Mampu memberikan deskripsi secara kritis berkenaan dengan makna al-
Tajrid dan al-Asbab dalam pemikiran Ibn ‘Ataillah. Kemudian dari kedua
konsep tersebut dianalisis dengan menggunakan hermeneutika-penafsiran
ma 'na-cum-maghza untuk mengetahui alasan dibalik Ibn °Ataillah
menginterpretasikan konsep tersebut. Sehingga dari sini dapat diketahui
titik balik daripada pendekatan tasawuf khususnya dalam konsep al-Tajrid
dan al-Asbab.

2. Mengetahui signifikansi konsep al-Tajrid dan al-Asbab, sebagai bentuk
perjalanan spiritual hamba kepada Tuhannya melalui penggalian atas makna
historis dan signifikansi dinamis ma na-cum-maghza. Dari penelitian
diharapkan dapat memperkaya khazanah keislamanan khususnya dalam

bidang tasawuf, kalam, dan filsafat.

11



D. Kajian Pustaka

1. Penelitian-penelitian Terdahulu

Berkenaan dengan kajian pustaka khususnya pada konsep a/-Tajrid dan
al-Asbab masih minim diteliti baik dari kalangan kesarjanaan muslim ataupun
para orientalis pemerhati kajian mistisisme. Umumnya pemerhati Ibn ‘Ataillah
lebih fokus pada al-Hikam, dari sisi nilai, empirisme, dan sebagainya
mengingat al-Hikam merupakan kitab yang bercorak tasawuf ‘amali, akan
tetapi tidak menyentuh secara dalam kata demi kata maupun kalimat demi
kalimat untaian Ibn ‘Ataillah. Sehingga penelitian ini menjadi penting guna
menunjukan apa yang dikehendaki Ibn ‘Ataillah atas kalimat-kalimatnya.
Penelitian tesis ini termasuk sama dengan penelitian para kesarjanaan muslim
dan orientalis tersebut dengan menggunakan a/-Hikam sebagai pijakan dasar,
memuat kalimat al-Tajrid dan al-Asbab serta ditambah dengan al-Tanwir fi

Isqat al-Tadbir, karya Ibn ‘Ataillah yang lainnya.

Adapun dari beberapa penelitian yang tampak mirip dengan pembahasan
penelitian tesis ini diantaranya adalah, Ab@i al-Wafa al-Taftazani.?® Al-
Taftazani dalam penelitiannya membicarakan tentang al-Tajrid dan al-Asbab
serta konsep utama Ibn ‘Ataillah yaitu isqat al-Tadbir, dalam al-Risalah guna
memperoleh gelar magisternya al-TaftazanT mengemukakan penelitiannya
sebagai bentuk penjelas bahwa tasawuf tidak hanya berkungkung pada dunia

spiritualitas, lebih daripada itu, tasawuf turut andil dalam bermasyarakat serta

28 Abii al-Wafa Al-Taftazani, Ibn ‘Ataillah Al-Sakandari Wa Al-Tasawufuhii, 1st ed. (Kairo:
Maktabah al-Qahirah al-Hadisah, 1958).

12



memajukan peradaban dan mensistematisir antara pemahaman hati dan akal.
Sehingga al-Taftazant lengkap membicarakan Ibn ‘Ataillah dari sudut pandang
dua kitab, yaitu al-Hikam dan al-Tanwir fi Isqat al-Tadbir, namun akan
berbeda dengan penelitian tesis ini yang akan lebih mendalami dua konsep Ibn

‘Ataillah tersebut yaitu al-Tajrid dan al-Asbab.

Hal senada dapat ditemukan dalam penelitian Zulfahani*’ dalam tesisnya.
Secara umum tesis Zulfahani membahas tentang konsep al/-Tajrid Ibn ‘Ataillah
dalam tinjauan teologis dengan menggunakan kerangka teori dialektika Hegel,
tesis-antitesis-sintesis. Menurutnya tipologi konsep al-Tajrid Ibn ‘Ataillah
tidak seperti kelompok Jabariyah dan Asy’ariyah yang berpandangan fatalistik,
tidak juga Ibn ‘Ataillah berpandangan secara rasionalis seperti Mu’tazilah dan
Qadariyyah. Ibn ‘Ataillah mempunyai corak pemikiran tersendiri didalam
menjelaskan konsep al-Tajrid, yaitu kebebasan manusia dalam taraf tertentu,
serta antara Tuhan dan manusia mempunyai peran masing-masing dimana
manusia mempunyai tanggung jawab atas tindakannya, atau dalam bahasa Ibn
‘Ataillah disebut dengan isgat al-Tadbir. Sedangkan Norhafizah dan Che
Zarrina,>® membahas isqdt al-Tadbir Tbn ‘Ataillah melalui pendekatan
psikoterapi Islam mengemukakan bahwa sikap isqgat al-Tadbir al- ‘Uyiib yang

berarti meniadakan perencanaan sebab adanya kecacatan dapat mengurangi

2 Zulfahani, “Konsep Tajrid Dalam Pemikiran Ibnu ’Athaillah As-Sakandari: Perspektif
Teologis” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022).

30 Norhafizah and Che Zarrina Sa’ari, “Konsep Isqat Al-Tadbir Al-’Uyub Dalam Mengurus
Tekanan Pesakit Kanser Payudara,” Persidangan Antarabangsa Sains Sosial & Kemanusiaan,2017.

13



sikap stres pada perempuan pengidap penyakit kanser payudara, menjadikan

orang tersebut lebih ridha terhadap segala ketetapan Allah.

Penelitian berkenaan dengan isqat al-Tadbir sebagai terjemah atas al-
Tajrid dan al-Asbab Ibn ‘ Ataillah baik al-Taftazani, Zulfahani, dan Norhafizah
bisa menjadi pengantar pada penelitian ini, akan tetapi kedalaman didalam
meneliti kedua konsep tersebut masih pada taraf minim sedangkan penelitian
ini akan menggali al-Tajrid dan al-Asbab melalui makna historis dengan

signifikansinya dalam konteks masa kini.

Kemudian berkenaan dengan kausalitas (al-4sbab), Majid Fakhry dalam
Islamic Occasionalism?! yang fokus penelitiannya terhadap konsep kausalitas
al-Ghazali dari perspektif Kristen, berasumsi bahwa kausalitas Islam
sepenuhnya terinspirasi dari motif Agustinus yang mana manusia tidak
mempunyai kuasa sama sekali atas kehendak Tuhan. Hanya saja temuan
Fakhry tersebut dianggap kurang tepat, sebagaimana yang di kemukakan
Hamid Fahmi Zarkasyi dikarenakan Fakhry hanya bertumpu pada tahafut al-
Falasifat karya al-Ghazali, dirinya tidak mengeksplor lebih jauh terhadap
karya-karya al-Ghazali yang lainnya seperti al-Manhul, al-Mi yar al- ‘[Im, serta
fatihat al- ‘Uliim yang mana ini merupakan karya al-Ghazali berkenaan dengan

logika.

31 Majid Fakhry, “Islamic Occasionalism And Its Critique by Averroes and Aquinas,” Oriens
(New York: Routledge, 2008).

14



Hamid dengan penelitiannya yang berjudul, Kausalitas: Hukum Alam
Atau Tuhan Membaca Pemikiran Religio-Saintifik al-Ghazali,*> melengkapi
penelitian Fakhry dengan menggunakan pendekatan worldview Islam,
mengingat al-Ghazali adalah hujjat al-Islam. Dalam tesisnya Hamid
mengatakan, al-Ghazali tidak menyangkal hukum kausalitas akan tetapi bagi
al-Ghazali mengakui bukan berarti turut serta bersama mutakallim dan
falasifah, bahkan al-Ghazalt memilah dari pendapat keduanya. Sebagaimana
sikap ahl al-Kalam atas doktrin atomisme sebagai konsep kemahakuasaan
Tuhan yang disetujui al-Ghazalt hanya saja dirinya menambahkan agar supaya
tidak terlepas dari prinsip-prinsip Al-Qur’an. Sedang dalam keselarasan alam;
satu persitiwa berasal dari peristiwa lain; ada hukum sebab-akibat yang
diusung para falasifah, al-Ghazali setuju hanya saja ketika sebab-akibat

tersebut sebuah keniscayaan dibantahnya.

Sedang Abii Ya’rib al-Marziiqr’® yang memulai penelitiannya dengan
mengajukan kalimat, “apakah al-Ghazali revolusionis epistemologi?”.
Pembahasan yang tidak luput dari kritik antara al-Ghazali dan Ibn Rusyd ini
mempunyai beberapa kesimpulan dimana al-Ghazali mempunyai tiga teori
pengetahuan yang terkumpul dalam logika kepastian, harmonisasi yang
berkesinambungan dialam fisik dan moralitas, serta susunan wujud atas dasar

kehendak. Dalam pernyataannya al-Marziiqi mengatakan bahwa al-Ghazali

32 Hamid Fahmy Zarkasyi, Kausalitas: Hukum Alam Atau Tuhan Membaca Pemikiran
Religio-Saintifik Al-Ghazali, 1st ed. (Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2018).

33 Al-Marziiqi Abii Ya’rib, Mafhiim Al-Sababiyyah ‘Inda Al-Ghazalr, 1st ed. (Dar Biisalamat
Litaba’at wa al-Nasyr, n.d.).

15



merupakan revolusioner sebab mengganti konsep rasional dengan konsep
kehendak serta mengubah konsep pengetahuan empiris terhadap pengalaman.
Secara literal dari tiga penelitian tersebut baik Fakhry, Hamid, dan ataupun al-
Marziiqi masih berfokus pada sebab-akibat al-Ghazalt dengan mengedepankan
epistemologis, belum ada yang fokus pada konsep al-Asbab Ibn Athaillah,

memungkinkan bagi penelitian ini masuk dalam ruang gap tersebut.

Penelitian selanjutnya berkenaan dengan ma rifatullah Tbn °Ataillah.
Membandingkan antara ma rifatullah dalam Islam-Ibn ‘Ataillah dengan peak
experience dalam Barat-Abraham Maslow yang diteliti oleh Nur Hadi Thsan,
Moh. Isom Mudin, dan Abdul Rohman.>* Penelitian yang berasaskan pada
ruang lingkup psikologi melalui pendekatan tasawuf ini mempunyai
kesimpulan, ma rifatullah dan peak experience mempunyai kesamaan ekstase
pelakunya sedangkan perbedaannya adalah yang satu berlandaskan wahyu dan
yang lain atas dasar humanisme sekuler. Adapun ma rifatullah, Ghozi*® yang
juga meneliti daripada Ibn ‘Ataillah dimana dirinya memberikan pengantar,

cara membaca ma rifatullah setiap masing-masing akan berbeda-berbeda.

Konsep ma rifatullah Tbn ‘Ataillah yang diteliti Ghozi dimulai dari
waridat, berlanjut pada maqgamat, ahwal, dan berakhir pada ma rifatullah.
Sedang secara ontologis ma 'rifat itu sendiri dibagi menjadi tiga: pengalaman

spiritual, refleksi atas pengalaman, dan mendiskursuskan pengalaman tersebut.

34 Nur Hadi Ihsan, Moh Isom Mudin, and Abdul Rohman, “Ma‘rifatullah of Ibn ‘Ata’illah in
The Face of ‘The Peak Experience’ Of Abraham Maslow,” Afkar 26, no. 1 (2024): 59-88.
35 Ghozi, “Ma’rifat Allah Menurut Ibn *Ata’allah Al-Sakandari.”

16



Adapun doktrin epistemologis Ibn ‘Ataillah bersumberkan dari para gurunya
seperti al-Mursi dan al-Syazilty, serta sufi lainnya meliputi al-Muhasibi, Junaid
al-Baghdadi, Abu Talib al-Makki, dan al-Ghazali. Tidak hanya itu, pemikiran
Ibn ‘Ataillah-pun diperkaya atas dasar interaksi terhadap tasawuf salafi
maupun falsafi. Ibn ‘Ataillah memandang ma rifatullah sebagai jalan yang
tetap pada koridor syariah, meskipun dikelilingi tokoh-tokoh kontroversial

seperti al-Hallaj, al-Bustami, dan Ibn ‘Arabi.

3¢ dalam penelitiannya tentang konsep

Sedang Abrar Dawud Faza
ketuhanan berkesimpulan Ibn ‘Ataillah mempunyai konsep ketuhanan ilah
muta’arrif, dimana Tuhan memperkenalkan diri-Nya kepada makhluk dan
makhluk wajib mengenali-Nya yang mana konsep ini terbentuk dari gabungan
tasawuf, kalam, filsafat, dan fikih yang pusatnya adalah ma rifatullah yang

mana gagasannya melahirkan Islam yang terbuka (al-Islam al-Munfatah)

mendorong terjadinya masyarakat transparan (al-Ummah al-Maftiihah).

Secara generalisir ketiga penelitian berkenaan dengan ma rifatullah Tbn
‘Ataillah ini hampir sama, dimana Ibn ‘Ataillah menghadirkan aspek ontologis,
epistemologis, dan aksiologis yang komprehensif dalam mengenal Tuhan
(ma rifatullah). Thsan masih pada tahap deskriptif tentang ma rifatullah-peak
experience antara persamaan dan perbedaannya sedangkan Ghozi dan Faza
meskipun keduanya berasal dari akar penelitian yang sama yaitu ma rifatullah

namun analisis Ghozi lebih pada sisi internal, pengalaman batin yang mampu

3¢ Abrar M. Dawud Faza, “Konsep Ketuhanan Ibn ’Atha’illah Al-Sakandari” (Fakultas
Ushuluddin Dan Studi Islam Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2021).

17



membawa individu mengenal Tuhannya sedangkan Abrar mengarah pada
dampak sosial konsep ma rifat terhadap keterbukaan masyarakat yang
transparan, adapun penelitian ini lebih pada pendekatan ma 'na-cum-maghza

dalam melihat konsep a/-Tajrid dan al-Asbab Tbn ‘Ataillah.

. Posisi Penelitian Tesis

Pokok dasar penelitian yang ingin dihadirkan dalam tesis ini adalah:
konsep al-Tajrid dan al-Asbab Tbn ‘Ataillah ditinjau dari pedekatan analisis
ma 'na-cum-maghza. Tampak jelas dari penelitian ini bahwa peneliti akan
menganalisis dua konsep Ibn ‘Ataillah yaitu al-Tajrid dan al-Asbab dengan
menggunakan interpretasi ma ‘na-cum-maghza. Sebagai pengingat ma ‘na-cum-
maghza yang merupakan pendekatan dalam memahami makna asli, dalam hal
ini al-Tajrid dan al-Asbab yang mana nantinya daripada kedua konsep tersebut
akan dikembangkan pada zaman sekarang.

Selain itu dilihat dari Ibn ‘Ataillah yang pemikirannya banyak dinaungi
oleh al-Mursi dan al-Syaziliy, sebagai gurunya. Menurun kepada murid-
muridnya serta adanya persinggungan terhadap tokoh-tokoh lainnya seperti al-
Ghazali yang mana dalam penelitian-penelitian terdahulu al-Ghazali-pun
mempunyai konsep yang sama al-Tadbir dan al-Tafwid, maka akan menarik
apabila dihadirkan dengan menggunakan pendekatan ma na-cum-maghza
sebagai pemantik benang merah pemaknaan al/-Tajrid dan al-Asbab. Sehingga
dalam hal ini penulis ingin mempertegas kembali bahwasannya belum tampak

penelitian-penelitian terdahulu yang secara intens menggali makna al-Tajrid

18



dan al-Asbab yang diusung oleh Ibn °Ataillah dengan menggunakan

interpretasi ma 'na-cum-maghza.

E. Kerangka Teori

Teori dalam penelitian menjadi hal yang penting sebab memuat didalamnya
asumsi, konstruk, definisi, dan proporsi guna menjelaskan sebuah fenomena secara
sistematis, urut dan runtut dengan cara menghubungkannya dengan sebuah
konsep.’” Adapun Ibn ‘Ataillah mengungkapkan konsep al-Tajrid dan al-Asbab
dalam karyanya, al-Hikam pada hikmah kedua:

G L] o Sl sy cdiddhl Sogd) o Ol (3 AL A 6B o byl S|
ddell Aol o blad) oy )

“Kehendakmu untuk menggapai maqam tajrid padahal Allah

memposisikanmu di magam asbab adalah syahwat tersembunyi. Begitu juga

dengan kehendakmu untuk berada di maqam ashab sedangkan Allah

memposisikanmu pada magam fajrid menunjukan degradasi, penurunan dari
tingkatan yang sangat mulia.”

Lebih spesifik penelitian ini nantinya akan menggunakan hermeneutika-
penafsiran ma 'na-cum-maghza Sahiron Syamsuddin. Secara sederhana ma ’na-
cum-maghza adalah pendekatan untuk menggali makna dan pesan utama historis
(ma’nd) yang ingin disampaikan dengan pesan utama atau signifikansinya

(maghza) yang diinginkan oleh pengarang teks atau dipahami oleh audiens historis

37 Imam Machali, Metode Penelitian Kuantitatif: Panduan Praktis Merencanakan,
Melaksanakan Dan Analisis Dalam Penelitian Kuantitatif, 1st ed. (Yogyakarta: Prodi Manajemen
Pendidikan Islam bekerjasama dengan Perkumpulan Program Studi Managemen Pendidikan Islam
(PPMPI), 2018).

19



dan kemudian dikembangkan signifikansi daripada teks tersebut dalam konteks

kekinian.3®

Mengutip dari Sahiron yang bersumber dari Abdullah Saeed yang nantinya
lahir penafsiran ma ‘na-cum-maghza terdapat tiga model penafsiran Al-Qur’an pada
masa kini, pertama secara tekstualis (textualist approach), kedua semi-tekstualis
(semi-textualist approach), dan yang ketiga adalah kontekstualis (contextualist
approach). Hanya saja bagi Sahiron tiga klasifikasi tersebut belum cukup memadai
untuk meng-cover secara keseluruhan daripada penafsiran Al-Qur’an pada masa
kini. Karena itu Sahiron menyederhanakan corak penafsiran kedalam tiga

pembagian aliran utama:

Pertama yaitu quasi-obyektif konservatif, dimana corak penafsirannya
berpegang pada metode klasik; diwakili oleh Salafi dan Ikhwanul Muslimin; kedua
metode subyektivitas, yang lebih menekankan terhadap kebebasan individu seperti
yang dilakukan Hasan Hanafi dan Muhammad Syahrur; sedang ketiga adalah quasi-
obyektif progresif yang memanfaatkan makna historis sebagai pijakan awal lalu
mencari makna terdalam daripada kalimat tersebut tokohnya seperti Fazlur Rahman
dan Nasr Hamid Abu Zayd. Corak penafsiran yang sesuai digunakan di zaman
sekarang menurut Sahiron adalah yang bersifat pluralistik, subjektif-intersubjektif,
kontekstualis, dan historis. Yang mana tergambar dalam pendekatan ma 'na-cum-

maghza.

38 Sahiron Syamsuddin, “Ma’na-Cum-Maghza Approach To The Qur’an: Interpretation of Q.
5:51,” International Conference on Qur’an and Hadith Studies 137, no. ICQHS 2017 (2017): 131—
36.

20



Dengan demikian kata kunci dalam memahami ma 'na-cum-maghza yaitu ada
tiga: pertama makna historis (al-Ma’'na al-Tarikht), kedua signifikansi fenomenal
historis (al-Maghza al-Tarikhi), dan ketiga signifikansi fenomenal dinamis (al-
Maghza al-Mutaharrik al-Mu’asir).® Adapun langkah penafsiran ma na-cum-
maghza yang diusung Sahiron ketika di aplikasikan dalam konsep a/-Tajrid dan al-

Asbab Tbn “Ataillah yaitu sebagai berikut:

Langkah pertama yaitu proses pencarian makna historis (a/-Ma'na al-
Tarikhi) dilakukan bersamaan dengan signifikansi fenomenal historis (al-Maghza
al-Tarikhi), oleh sebab itu perlu adanya empat komponen yang harus

diperhatikan.*

Pertama analisis linguistik. Sahiron menyebutkan bahwa fungsi daripada
analisis linguistik ialah untuk memahami bagaimana masyarakat Arab abad ke-7
M, saat turunnya Al-Qur’an, serta sebelum, dan sesudah turunnya Al-Qur’an.
Sedangkan dari penelitian ini yaitu memahami interpretasi al-Tajrid dan al-Asbab
pada masa Ibn ‘Ataillah, akhir abad ke-7 sampai awal abad ke-8 H, serta sebelum
dan sesudahnya. Kedua analisis intratekstual, digunakan untuk menemukan makna
yang lebih luas dari sebuah kata. Ketika melihat Ibn ‘Ataillah sebagai sufi maka
perlu adanya perluasan makna lain yang diusung dari para mutakallim, falasifah,

dan termasuk para sufi lainnya berkenaan dengan al-Tajrid dan al-Asbab.

3 Sahiron Syamsuddin, Pendekatan Ma’na-Cum-Maghza Atas Al-Qur’an Dan Hadis:
Menjawab Problematika Sosial Keagamaan Di Eva Kontemporer, 1st ed. (Yogyakarta: Lembaga
Ladang Kata, 2020). 9.

40 Mahbub Ghozali, Lebih Dekat Dengan Ma 'na-Cum-Maghza Sahiron Syamsuddin, 1st ed.

21



Ketiga analisis intertekstual, berfungsi untuk membandingkan makna
daripada dua teks yang berbeda, dalam hal ini yaitu kalimat al-Tajrid dan al-Asbab
dengan kalimat-kalimat lain yang senada. Keempat yaitu analisis konteks historis
makro dan mikro, makro berkenaan dengan kondisi masyarakat pada saat
pewahyuan sedangkan mikro kejadian spesifik yang melatarbelakangi pewahyuan
(asbab al-Nuzil). Menegaskan konsep al-Tajrid dan al-Asbab tidak terlepas dari

sosio-historis peletaknya yaitu Ibn ‘Ataillah.

Sehingga ketika empat komponen tersebut berpadu akan didapatinya makna
baru sesuai dengan signifikansi fenomenal dinamis (al-Maghza al-Mutaharrik al-
Mu’asir), sebagai langkah kedua; yang dalam penelitian ini akan berfokus pada cara

pandang diskursus keilmuan melalui makna a/-Tajrid dan al-Asbab.

F. Metode Penelitian

Penelitian ini berfokuskan pada data-data yang bersifat kualitatif. Dalam
penelitian ini objek material yang akan diteliti adalah konsep al-Tajrid dan al-
Asbab Ibn ‘Ataillah dengan menggunakan analisis hermeneutika penafsiran ma 'na-
cum-maghza sebagai objek formal melalui diskursus ilmu-ilmu. Dikarenakan
penelitian ini studi kepustakaan, didalamnya akan lebih banyak mengeksplor data
yang bersumber dari literatur berkenaan dengan a/-Tajrid dan al-Asbab. Adapun
sumber data dalam penelitian ini dapat diklasifikasikan kedalam sumber data yang

bersifat primer dan sumber data yang bersifat sekunder.

1. Sumber Penelitian

22



a. Sumber Data Primer

Sumber data primer yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari
karya-karya Ibn ‘Ataillah seperti: al-Tanwir fi Isqat al-Tadbir, al-Hikam al-
‘Ataiyyahal-Qasd al-Mujarrad fi Ma rifat al-Ism al-Mufrad, ‘Unwan al-
Taufiq fi Adab al-Tariq, Taj al- ‘Ariis al-Hawi li Tazhib al-Nufiis dan kitab-
kitab Ibn ‘Ataillah lain yang secara eksplisit membicarakan tentang makna
al-Tajrid dan al-Asbab. Karya-karya tersebut nantinya akan diolah,
dianalisis, dan diinterpretasikan satu persatu sesuai dengan kebutuhan.
b. Sumber Data Sekunder

Sumber data sekunder akan menjadi penopang (supporting sentence)
dalam penelitian ini guna menginterpretasikan dan menganalisis lebih dalam
suatu objek kajian tentang makna al-Tajrid dan al-Asbab. Sebagaimana
penelitian Abu al-Wafa al-Taftazani dengan judul /bn ‘Atdillah al-Sakandart
wa al-Tasawufuhii, Hamid Fahmi Zarkasyi dengan penelitiannya Kausalitas:
Hukum Alam Atau Tuhan Membaca Pemikiran Religio-Saintifik al-Ghazali,
dan Abrar Dawud Faza dengan penelitiannya Konsep Ketuhanan Ibn
‘Ata’illah al-Sakandari. Dimana karya-karya tersebut yang merupakan kitab,
buku, jurnal penelitian yang ada kaitannya dengan tesis konsep al-Tajrid dan

al-Asbab Tbn ‘Ataillah.

. Metode Analisis Data

a. Metode Deskriptif-Analisis
Analisis metode deskriptif yang berfungsi untuk menggambarkan atau

melukiskan suatu keadaan secara apa adanya dengan cara menjelaskan secara

23



sistematisir dan tepat melalui istilah tertentu.*! Sedang metode analisis data
yang merupakan proses interpretasi data yang telah diperoleh melalui
pemahaman makna,*> menjadi sesuai ketika digunakan untuk
menggambarkan sekaligus menganalisis makna al-Tajrid dan al-Asbab Ibn
‘Ataillah, yang kemudian pada tahap selanjutnya akan dideskripsikan dengan
menggunakan metode interpretasi ma ‘na-cum-maghza.

b. Metode Interpretasi Ma na-cum-maghza

Interpretasi ma 'na-cum-maghza digunakan setelah makna al-Tajrid
dan al-Asbab selesai digambarkan dan dianalisis. Sebagai catatan ulang,
kunci memahami ma 'na-cum-maghza Sahiron ada tiga yaitu: pertama makna
historis (al-Ma’na al-Tarikhi), kedua signifikansi fenomenal historis (al-
Maghza al-Tarikhi), dan ketiga signifikansi fenomenal dinamis (al-Maghza
al-Mutaharrik al-Mu’asir). Dua dari pertama berfungsi untuk memahami
interpretasi al-Tajrid dan al-Asbab Tbn ‘Ataillah serta konteks sosio-historis
pengarangnya, Ibn ‘Ataillah. Sedang nomor tiga dari terakhir berfungsi untuk
memahami tujuan yang jelas daripada konsep al-Tajrid dan al-Asbab Ibn

‘Ataillah pada masa kekinian.

41 Abdullah, Berbagai Metodologi Dalam Penelitian Pendidikan Dan Manajemen, 1st ed.
(Samata Gowa: Gunadarma Ilmu, 2018). 1-2.

2 Feni Rita Fiantika, Metodologi Penelitian Kualitatif, 1st ed. (Padang Sumatera Barat: PT.
Global Eksekutif Teknologi, 2022). 64.

24



G. Sistematika Pembahasan

Guna memberi gambaran secara utuh berkenaan konten daripada penelitian,
maka perlu kiranya dikemukakan sistematika pembahasan. Pembahasan dalam tesis
ini mencakup daripada lima bab yang setiap masing-masing daripada bab memiliki
sub-bab yang berfungsi untuk menjelaskan keterikatan satu sama yang lain. Adapun

sistematika pembahasan dalam penelitian ini sebagai berikut:

BAB I adalah pendahuluan, memuat didalamnya latar belakang masalah yang
nantinya diuraikan sebentuk kegelisahan akademik peneliti, kemudian diberikan
batasan dan dirumuskan kedalam rumusan masalah utama. Selanjutnya dijelaskan
tujuan dan kegunaan daripada penelitian dan dilanjutkan dengan kajian pustaka
terdahulu, kerangka teori, serta metode penelitian yang didalam metode penelitian
tersebut nantinya disebutkan tentang jenis-jenis penelitian yang digunakan untuk
meneliti tentang konsep a/-Tajrid dan al-Asbab, sumber data primer dan sekunder,
dan metode analisis data. Kemudian pada bagian akhir berisikan sistematika

pembahasan.

BAB II menjelaskan tentang karya-karya dan posisi intelektual Ibn ‘Ataillah.
Pada bab ini akan dibahas tentang sosio-historis latar belakang pembentuk Ibn
‘Ataillah dan karya-karyanya serta Ibn ‘Ataillah dengan para siifi, mutakallim, dan

falasifah.

BAB III akan diuraikan makna historis (al-Ma 'na al-Tarikhi) al-Tajrid dan
al-Asbab. Didalamnya akan dihadirkan tahapan penggalian makna historis (al-

Ma’na al-Tarikhi) meliputi empat komponen yaitu: analisa bahasa, analisa

25



intratekstual, analisa intertekstual, dan analisa konteks historis daripada al-Tajrid

dan al-Asbab.

BAB IV akan dijelaskan signifikansi fenomenal historis (al-Maghza al-
Tarikhi) al-Tajrid dan al-Asbab. Setelah selesai melalui empat tahapan makna
historis (al-Ma’na al-Tarikhi) al-Tajrid dan al-Asbab yang telah dijelaskan pada

bab sebelumnya.

BAB V pengaplikasian al-Tajrid dan al-Asbab dalam bentuk signifikansi
fenomenal dinamis (al-Maghza al-Mutaharrik al-Mu’asir), didalamnya akan

dihadirkan fenomena kekinian.

BAB VI penutup, berisikan kesimpulan dan saran. Kesimpulan berisikan
jawaban semua pertanyaan secara singkat dan saran guna didapatinya penelitian-

penelitian terbaru.

26



BAB VI

PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukan bahwasannya konsep al-Tajrid dan al-Asbab Tbn
‘Ataillah dapat ditarik benang merah yang mana berasaskan pada ajaran al-Taslim
dan isqat al-Tadbir. Yang mana dua konsep tersebut tidak saling bertentangan
melainkan melengkapi bagi para salikin menuju Tuhannya. Penelitian ini melalui
pendekatan ma 'na-cum-maghza, makna historis (al-Ma 'na al-Tarikhi), signifikansi
fenomenal historis (al-Maghza al-Tarikhi), dan signifikansi fenomenal dinamis (al/-

Maghza al-Mutaharrik al-Mu’asir).

1. Makna al-Tajrid dan al-Asbab menurut Ibn ‘Ataillah bukanlah sebentuk
maqgam pilihan manusia pribadi melainkan magam yang Allah berikan kepada
makhluknya secara cuma-cuma. A/-Tajrid ditandai dengan pelepasan diri dari
ketergantungan sebab-sebab duniawi pelakunya disebut mutajarrid sedang al-
Asbab merupakan keterlibatan hamba dalam sebab-sebab dengan tetap
menggantungkan hasil kepada Allah orangnya disebut dengan mutasabbib.
Keduanya bertemu pada satu persepsi yaitu isqat al-Tadbir seraya al-Taslim
sebagai asas perjalanan spiritual. Tidak lain dan tidak bukan interpretasi Ibn
‘Ataillah berkenaan dengan kedua konsep tersebut ialah guna memberikan
kesadaran bagi seorang hamba untuk mengesakan Allah didalam kehidupan di

dunia.

131



2. Pembacaan konsep al-Tajrid dan al-Asbab melalui pendekatan ma 'na-cum-
maghza menunjukan bahwasannya Ibn ‘Ataillah tidak mengajarkan untuk
menjadikan magam sebagai objek, sebab semua itu kehendak Allah. Makna
historis daripada konsep al-Tajrid dan al-Asbab menunjukan penekanan adab
bagi para penempuh (salikin), sedangkan signifikansi konsep al-Tajrid dan al-
Asbab  sebagai penegasan bahwa sikap menerima magam yang Allah
tempatkan didalamnya sebagai bentuk kematangan spiritual. Karena al-Tajrid
dan al-Asbab yang merupakan kepatuhan total terhadap kehendak-Nya (isgat

al-Tadbir) dapat melahirkan sikap ketenangan, ikhlas, dan menghamba.

B. Saran-saran

1. Penelitian yang berfokus pada analisis makna historis dan signifikansi
fenomenal dinamis melalui pendekatan ma 'na-cum-maghza ini, maka
alangkah baiknya dikaji lebih lanjut konsep al/-Tajrid dan al-Asbab dari sudut
pandang disiplin keilmuan lain seperti psikologi Islam, etika dunia kerja, atau
ranah kajian masyarakat modern.

2. Penelitian berikutnya dapat memperdalam analisis signifikansi fenomenal
hoistoris (al-Maghza al-Tarikhi) dan signifikansi fenomenal dinamis (al-
Maghza al-Mutaharrik al-Mu’asir) guna membangun konstruksi teoritis yang
bersifat utuh mengenai bagaimana konsep al-Tajrid dan al-Asbab dapat

diharmonisasikan dalam ranah sosial keagamaan masa kini.

132



DAFTAR PUSTAKA

‘Abd al-Qadir, Mahmud. Al-Falsafah Al-Sifiyyah Fi Al-Islam: Masadiruha Wa
Nazariyatuha Wa Makanuha Min Al-Din Wa Al-Hayat. Kairo: Matba’ah al-
Ma'’rifat al-Imarat al-Ta’min, 1967.

‘Abd al-Salam, Izzuddin bin. “Tafsir AI-Quran.” In /. Beiriit: Dar Ibn Hazm, 1996.

‘Abdullah Khalafallah, Ahmad ‘Izzuddin. Al-Hikam Li Ibn ‘Ataillah Al-Sakandart.
Kairo: Al-Maktabah al-Azhariyyah li al-Turas, 2011.

‘Ajibah, Ibn. Mi raj Al-Tasyawwuf lla Haqaiq Al-Tasawwuf Wa Yalihi Kitab Kasyf
Al-Nigab ‘an Sirr Lub Al-Albab. Maroko: Dar al-Baidha’, n.d.

‘Ali bin Muhammad bin ‘Al1, Al-Jurjant. A/-Ta rifat Li Al-Jurjani. Dar al-Dayyan
li al-Turas, n.d.

‘Arabi, Ibn. “Rahmat Min Al-Rahman F1 Tafsir Wa Isyarat Al-Quran.” In /.
Damaskus: Attaweel, 1989.

‘Atiyyah, ‘Abd al-Rahman bin Tamam bin. “Al-Muharrar Al-Wajiz F1 Tafsir Al-
Kitab Al-‘Aziz.” In 1, 1st ed. Beirait: Dar al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1422.

Abdul Baqi, Muhammad Fuad. AI-Mu jam Al-Mufahras Li Al-Alfadz Al-Qur’an Al-
Karim. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriah, 2016.

Abdullah. Berbagai Metodologi Dalam Penelitian Pendidikan Dan Manajemen. 1st
ed. Samata Gowa: Gunadarma Ilmu, 2018.

Abii Mansur al-Maturidi, Muhammad bin Muhammad bin Mahmud. “Tafsir Al-
Maturidi Ta’wilat Ahl Al-Sunnah.” In 9, Ist ed. Beiriit: Dar al-Kutub al-
‘Alamiyyah, 2005.

Abli Muhammad bin ‘Abdurrahman, Miifiq al-Din. “Mursyid Al-Zawar I1a Qubiir
Al-Abrar.” Al-Madani: Dar al-Misriyyah al-Libnaniyyah, 1995.

Abi Ya’rib, Al-Marziql. Mafhiim Al-Sababiyyah ‘Inda Al-Ghazali. 1st ed. Dar
Biisalamat Litaba’at wa al-Nasyr, n.d.

Ahmad al-Zamahsyari, Mahmud bin ‘Umar bin. “Al-Kasysyaf ‘an Haqaiq
Ghawamid Al-Tanzil Wa ‘Uytin Al-Aqawil F1 Wujih Al-Ta’Wil.” In 4, 3rd
ed. Kairo: Dar al-Rayyan li al-Turas, 1987.

Al-‘Asqalani, Ibn Hajar. “Al-Durar Al-Kaminah Fi A’ayan Al-Miah Al-
Tsaminah.” In 6, 2nd ed. al-Hind: Dairah al-Ma’ arif al-Usmaniyyah, 1972.

Al-Andaliist, Ibn Hazm. “Rasail Ibn Hazm Al-Andaltst.” In /, 2nd ed. Beirtt: Al-
Muassasah al-‘Arabiyyah li al-Dirasat wa al-Nasyr, 1987.

Al-Asatizah, Nuhbah min. Abit Al-‘Abbas Al-Qalqasyandt Wa Kitabuhii Subh Al-
A’Asya. Kairo: Al-Haiah al-Misriyah al-‘Usamabh li al-Kitab, 1973.

Al-Asbahani, Ismail al-Taimi. “Kitab Syarh Sahih Al-Buhari.” In /. Kuwait: Dar

133



Asfar, 2021.

Al-Asy’ari, Abii Al-Hasan. Al-Ibanah ‘an ‘Usil Al-Diyanah. 1st ed. Kairo: Dar al-
Ansar, 1397.

Magalat Al-Islamiyyin Wa Ikhtilaf Al-Musallin. 1st ed. Kairo: Maktabah al-Nahdah
al-Masdariyah, 1950.

Al-Badawi, ‘Abd Al-Rahman. Al-Insan Al-Kamil Fi Al-Islam. Kuwait: Fahd al-
Salim, 1976.

Al-Baghawi, Muhammad bin al-Fara’. “Ma’alim Al-Tanzil.” In 3, 1st ed. Beirtt:
Dar Ihya’ al-Turas al-‘Arabi, 1420.

Al-Bustami, Abil Yazid. A/-Majmii‘ah Al-Siifiyyah Al-Kamilah. 1st ed. Beiriit: Al-
Mada Company, 2004.

Al-Biit1, Sa’id Ramadan. Al-Hikam Al-Atdiyyah Syarh Wa Al-Tahlil. Dimasyq: Dar
al-Fikr, 2003.

Kubra Al-Yaqiniyyat Al-Kauniyyah Wujid Al-Khaligi Wa Wazifat Al-Makhlig.
Beirait: Dar al-Fikr al-Mu’asir, 1997.

Al-Darqawi, Maulaya. Majmii’ah Rasdil Maulaya Al-Dargawi Tahqiq Bassam
Muhammad Barud. Abi Dabi: Al-Majma’ al-Saqaft, 1999.

Al-Fasi, Ahmad Zarriiq. Hikam Ibn ‘Atdillah. Kairo: Dar al-Sya’b, 1985.

Qawaid Al-Tasawwuf Wa Syawahid Al-Ta arruf. Al-Markaz al-‘Arabi Lilkitab al-
Syariqah, n.d.

Al-Ghazali, Al-Imam. A/-Iqtisad Fi Al-I'tigad. 2nd ed. Beirit: Dar al-Minhaj, 2019.

. “Ihya ‘Ulum Al-Din.” In 5, 356. Jiddah: Dar al-Minhaj 1i al-Nasyr wa al-
Tauz1’, 2011.

. Tahdfut Al-Falasifah. 9th ed. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 2007.

Al-Haraw1, Abdullah al-Ansari. Kitab Manazil Al-Sairin. Beiriit: Dar al-Kutub al-
‘Alamiyah, n.d.

Al-Hasani, Ibn ‘Ajibah. “Al-Bahr Al-Madid F1 Tafsir Al-Quran Al-Majid.” In 4,
n.d.

Ib’ad Al-Ghumam ‘an Iqaz Al-Himam Fi Syarh Al-Hikam. Beiriit: Dar al-Kutub al-
Ilmiyah, 2020.

Al-Jilani, ‘Abd al-Qadir. A/-Ghunyah Li Talibi Tarig Al-Hagq. Beirit: Dar al-Kutub
al-Alamiyah, 1997.

“Tafsir Al-J1lani.” In 3. Pakistan: Al-Maktabah al-Ma’rtfiyyah, 2010.

Al-Kindi, Ya’qub ibn Ishaq. Fi Al-Falsafat Al-Ula. 1st ed. Kairo: Dar Thya al-Kutub
al-‘Arabiyah, 1948.

134



Al-Nagqart, Hamawi. Mu jam Mafahim ‘llm Al-Kalam Beirut. Beirut: Al-Muassasah
al-‘Arabiyyah li al-Fikr wa al-Ibda,” 2016.

Al-Nisabiir1, Abi al-Husain Muslim bin al-Hujjaj al-Qusyairi. “Sahith Muslim.” In
2. Kairo: Bab al-Halb, 1955.

Al-Qusyairi, ‘Abd al-Kartm. “Lataif Al-Isyarat.” In 3. Kairo: Al-Haiah al-
Misriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, n.d.

Al-Qusyairt, Abu Al-Qasim. A/-Risalah Al-Qusyairiyyah. Kairo: Dar al-Sya’b, n.d.

Al-Razi, Fakhr al-Din. “Al-Matalib Al-‘Aliyah Min Al-‘Ilm Al-Ilahi Juz 1 Cet 1
Beirut Dar Al-Kitab Al-‘Arabi 1987.” In /. Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi,
1987.

“Mafatih Al-Ghaib Au Al-Tafsir Al-Kabir.” In 22. Beirtt: Dar lhya al-Turas al-
‘Arabiy, 1420.

Al-Rundi, Ibn ‘Abbad al-Nafart. Al-Hikam Al-Ataiyah Li Ibn ‘Ataillah Al-
Sakandart Syarh Ibn ‘Abbad Al-Nafari Al-Rundi. 1st ed. Kairo: Markaz al-
Ahram li al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1988.

Al-Sakandarf, Ibn ‘Ataillah. Lataif Al-Minan: Fi Manaqib Al-Syaikh Abt Al-‘Abbas
Al-Murst Wa Syaikh Al-Syaziliy Abt Al-Hasan. Kairo: Maktabah al-Qahirah,
2004.

Lataif Al-Minan Tahqiq Wa Ta’liq ‘Abd Al-Halim Mahmid. 3rd ed. Kairo: Dar al-
Ma’arif, 2006.

Al-Sakandari, Ibn Ataillah. ‘Unwan Al-Taufiq Fi Adab Al-Tarig. 1st ed. Suriah: Dar
al-Ghazali, 2002.

. Al-Tanwir Fi Isqat Al-Tadbir. Kairo: Al-Maktabah al-Azhariyyah, 2007.

Al-Sibagh, Ibn. Durrat Al-Asrar Wa Tuhfat Al-Abrar. Kairo: al-Maktabah al-
Azhariyah li al-Turats, 2001.

Al-Sulami, ‘Abdurrahman. “Haqaiq Al-Tafsir Tafsir AI-Qur‘an Al-‘Aziz.” In 2, 1st
ed. Beirtt: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001.

Al-Syarntbi, ‘Abd al-Majid. Syarh Al-Hikam Al-‘Ataiyyah. Beirut: Dar Ibn Kasir,
1989.

Al-Syarnubi, Abdul Majid. Syarh Al-Hikam Al-Athaiyyah. Beirut: Dar Ibn Katsir,
1989.

Al-Syarqawi, ‘Abdullah bin Hijazi. A/-Minah Al-Qudsiyyah ‘ala Al-Hikam Al-
"Ataiyyah. Beirit: Dar al-Kotob al-Ilmiyah, 1971.

Al-Syirazi, Nasir Makarim. “Al-Amsal F1 Tafsir Kitabillah Al-Munazzal.” In 15.
Beirat: Muassasah al-A’lam1 Lilmatbd’at, n.d.

Al-TabarT, Ibn Jarir. “Jami’ Al-Bayan ‘an Ta’Wil Al-Qur’an.” In /8. Makkah: Dar

135



al-Tarbiyyah wa al-Turas, n.d.

Al-Taftazani, Abu al-Wafa. Ibn ‘Ataillah Al-Sakandari Wa Al-Tasawufuhii. 1st ed.
Kairo: Maktabah al-Qahirah al-Hadisah, 1958.

Al-Tus1, Nasir al-Din. Tajrid Al-‘Aqaid. Kairo: Dar al-Ma’rifah al-Jami’iyyabh,
1996.

Amstrong, Karen. 4 Short History of Myth. New York: Canongate, 2005.

Asad al-Muhasibi, ‘Abdullah al-Haris bin. Al-Ri’ayah Li Hugqiigillah. 4th ed.
Beirit: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d.

Bagus, Lorens. Kamus Filsafat: Lorens Bagus. 4th ed. Jakarta: PT Gramedia
Pustaka Utama, 2005.

Bajjah, Ibn. Tadbir Al-Mutawahhid. Ceres Edition, n.d.

Bakri, Syamsul. Akhlag Tasawuf: Dimensi Spiritual Dalam Kesejarahan Islam. 1st
ed. Sukoharjo: Efudepress, 2020.

Burhan al-Din, Ibn Farhiin. “Al-Dibaj Al-Mazhab F1 Ma’rifat A’yan ‘Ulama Al-
Mazhab.” In /. Kairo: Dar al-Turost li al-Thab’ wa al-Nasyr, n.d.

College, Ghazalia. 22. Ngaji Al-Iqtishad Fi Al-I'tigad | Gus Ulil Abshar Abdalla,
2023. https://www.youtube.com/live/INm-
UnwS5zJE?si=IPiUGS7Z5tyD zKM.

Danner, Victor. Mistisisme Ibnu 'Atha’illah: Wacana Sufistik Kajian Kitab Al-
Hikam Terj Roudlon. 1st ed. Surabaya: Risalah Gusti, 1999.

Darat, Sholeh. Syarh Al-Hikam KH. Sholeh Darat: Maha Guru Para Ulama Besar
Nusantara (1820-1903 M). Depok: Sahifa, 2017.

Dughim, Sam1’. “Maust’at Mustalahat ‘Ilm Al-Kalam.” In /. Beirtit: Maktabah
Lubnan Nasyirtin, 1998.

“Facebook Abdul Wahab Ahmad,” n.d.
https://www.facebook.com/1718970307/posts/ptbid02tX8HBsRUAV3jlog])
1dsP8R42serTUWGJAgB2ZPD9Hptn6w45Cx46k5hb8PXyAascl/.

Fakhry, Majid. “Islamic Occasionalism And Its Critique by Averroes and Aquinas.”
Oriens. New York: Routledge, 2008. https://doi.org/10.2307/1580212.

“Fakta-Fakta Di Balik Ambruknya Ponpes Al Khoziny Sidoarjo.” 2025.
https://www.detik.com/jatim/berita/d-8139062/fakta-fakta-di-balik-
ambruknya-ponpes-al-khoziny-sidoarjo.

Faurak, Muhammad bin al-Hasan bin. Mujarrad Maqalat Al-Syaikh Abi Al-Hasan
Al-Asy’art. Beiriit: Dar al-Masyriq al-Syam, 1982.

Syarh Al-‘Alim Wa Al-Muta’Allim. 1st ed. Kairo: Maktabah al-Taqafah al-
Diniyyah, 2008.

136



Faza, Abrar M.Dawud. “Konsep Ketuhanan Ibn ’Atha’illah Al-Sakandari.”
Fakultas Ushuluddin Dan Studi Islam Universitas Islam Negeri Sumatera
Utara, 2021.

Fiantika, Feni Rita. Metodologi Penelitian Kualitatif. 1st ed. Padang Sumatera
Barat: PT. Global Eksekutif Teknologi, 2022.

Ghozali, Mahbub. Lebih Dekat Dengan Ma 'na-Cum-Maghza Sahiron Syamsuddin.
Ist ed. Yogyakarta: SUKA-Press, 2022.

Ghozi. “Ma’rifat Allah Menurut Ibn ’Ata’allah Al-Sakandari.” UIN Sunan Ampel
Surabaya, 2017.

H. Zuhri. Nalar Kalam Pertengahan. 1st ed. Yogyakarta: FA Press, 2015.

Ibn ‘Arabi, Abii Bakr Muhy al-Din Muhammad bin ‘Ali bin Muhammad bin
Ahmad bin ‘Abdullah al-Hatim1. “Al-Futthat Al-Makiyyah.” In 3. Beirat: Dar
al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1999.

Ihsan, Nur Hadi, Moh Isom Mudin, and Abdul Rohman. “Ma‘rifatullah of Ibn
‘Ata’lllah in The Face of ‘The Peak Experience’ Of Abraham Maslow.” Afkar
26, no. 1 (2024): 59-88. https://doi.org/10.22452/AFKAR.VOL26NO1.2.

Jum’ah, ‘Alt. Al-Tarig Ilallah. 2nd ed. Kairo: Syirkah al-Wabil al-Saib, 2008.

Kasir, Ibn. “Tafsir Al-Quran Al-‘Azim.” In 5, 1st ed. Saudi: Dar Ibn al-Jauzi li al-
Nasyr wa al-Tauz1’, 1431.

L. Ivry, Alfred. Al-Kindi’s Metaphysics A Trasnslation of Ya’'qub Ibn Ishaq Al-
Kindis Treatise On First Philosophy. Albany: State University of New York
Press, 1974.

Machali, Imam. Metode Penelitian Kuantitatif: Panduan Praktis Merencanakan,
Melaksanakan Dan Analisis Dalam Penelitian Kuantitatif. 1st ed. Y ogyakarta:
Prodi Manajemen Pendidikan Islam bekerjasama dengan Perkumpulan
Program Studi Managemen Pendidikan Islam (PPMPI), 2018.

Mubarak, Zaki. Al-Tasawwuf Al-Islami F1 Al-Adab Wa Al-Ahlaq. Kairo: Muassasah
al-Handaw1, 2017.

Muhammad Waly Al-Khalidy, Muhibbuddin. A/-Hikam Hakikat Hikmah Tauhid
Dan Tasawuf. Aceh: Al-Waliyah Publishing, 2017.

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap.
Surabaya: Pustaka Progresif, 1997.

Muthhar, Moh. Asy’ari. The Ideal State: Perspektif Al-Farabi Tentang Konsep
Negara Ideal. Yogyakarta: Ircisod, 2018.

Norhafizah, and Che Zarrina Sa’ari. “Konsep Isqat Al-Tadbir Al-’Uyub Dalam
Mengurus Tekanan Pesakit Kanser Payudara.” Persidangan Antarabangsa
Sains Sosial & Kemanusiaan, 2017.

137



Pesantren Ambruk, Takdir Jadi Kambing Hitam | CHECK NOW!!!, 2025.
https://youtu.be/PIV909y4Ng0?si=SSi3EF-hiM6J4q7U.

Rahman, Wasmukan dan Samson. Al-Luma’: Rujukan Lengkap Illmu Tasawuf.
Surabaya: Risalah Gusti, 2002.

Rasic, Dunja. The Written World of God: The Cosmic Script and the Art of Lbn
‘Arabi. 1st ed. Oxford UK: Anga Publishing, 2021.

Rusyd, Ibn. Fasl Al-Magal F1 Taqrir Ma Baina Al-Syariah Wa Al-Hikmah Min Al-
Ittisal Markaz. Dirasat al-Wahdah al-Arabiyyah, n.d.

Sa’1d, Jalal al-Din. Mu jam Al-Mustalahat Wa Al-Syawahid Al-Falsafiyyah. Tunis:
Dar al-Jantb li al-Nasyr, n.d.

Saliba, Jamil. “Al-Mu’jam Al-Falsafi Bi Al-Faz Al-‘Arabiyyah Wa Al-Faransiyyah
Wa Al-Injiliziyyah Wa Al-Latiniyyah.” In /. Beirat: Dar al-Kitab al-Bannani,
1982.

Su’ad Al-Hakim Al-Mu jam Al-Sift Al-Hikmat Fi Hudiid Al-Kalimat. 1st ed. Beirtt:
Dandarah, 1981.

Syamsuddin, Sahiron. “Ma’na-Cum-Maghza Approach To The Qur’an:
Interpretation of Q. 5:51.” International Conference on Qur’an and Hadith
Studies 137, no. ICQHS 2017 (2017): 131-36. https://doi.org/10.2991/icqhs-
17.2018.21.

. Pendekatan Ma 'na-Cum-Maghza Atas Al-Qur’an Dan Hadis: Menjawab
Problematika Sosial Keagamaan Di Era Kontemporer. 1st ed. Yogyakarta:
Lembaga Ladang Kata, 2020.

Taimiyyah, Ahmad bin. “Majmu’ Al-Fatawa.” In /6, 346. Saudi: Majma’ al-Malik
Fahd Litaba’ah al-Mushaf al-Syarif, 2004.

Tarabisi, Juraj. Mu jam Al-Falasifah. Beirit: Dar al-Tali’ah, 2006.

Tri Wijayanti, Yani. “Framing Faith and Fault: Media, Empathy, and
Accountability after the Al Khoziny School Collapse in Indonesia.” Media
Asia, 2025. https://doi.org/https://doi.org/10.1080/01296612.2025.2574909.

Wafa, Ali Abd al-Wahid. Al-Madinah Al-Fadilah Li Al-Farabi. Kairo: Nahzah
Misr, n.d.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. “Ibn Sina’s Concept of Wajib Al-Wujud.” Jurnal
TSAQAFAH 7,no. 2 (2011).

. Kausalitas: Hukum Alam Atau Tuhan Membaca Pemikiran Religio-
Saintifik Al-Ghazali. 1st ed. Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2018.

Zulfahani. “Konsep Tajrid Dalam Pemikiran Ibnu ’Athaillah As-Sakandari:
Perspektif Teologis.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022.

‘Abd al-Qadir, Mahmud. Al-Falsafah Al-Sifiyyah Fi Al-Islam: Masadiruha Wa

138



Nazariyatuha Wa Makanuha Min Al-Din Wa Al-Hayat. Kairo: Matba’ah al-
Ma'’rifat al-Imarat al-Ta’min, 1967.

‘Abd al-Salam, Izzuddin bin. “Tafsir AI-Quran.” In /. Beiriit: Dar Ibn Hazm, 1996.

‘Abdullah Khalafallah, Ahmad ‘Izzuddin. A/-Hikam Li Ibn ‘Ataillah Al-Sakandart.
Kairo: Al-Maktabah al-Azhariyyah li al-Turas, 2011.

‘Ajibah, Ibn. Mi’raj Al-Tasyawwuf lla Haqdiq Al-Tasawwuf Wa Yalihi Kitab Kasyf
Al-Nigab ‘an Sirr Lub Al-Albab. Maroko: Dar al-Baidha’, n.d.

‘Ali bin Muhammad bin ‘Ali, Al-Jurjant. A/-Ta rifat Li Al-Jurjani. Dar al-Dayyan
li al-Turas, n.d.

‘Arabi, Ibn. “Rahmat Min Al-Rahman Fi Tafstr Wa Isyarat Al-Quran.” In /.
Damaskus: Attaweel, 1989.

‘Atiyyah, ‘Abd al-Rahman bin Tamam bin. “Al-Muharrar Al-Wajiz F1 Tafsir Al-
Kitab Al-‘Aziz.” In 1, 1st ed. Beirit: Dar al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1422.

Abdul Baqi, Muhammad Fuad. AI-Mu jam Al-Mufahras Li Al-Alfadz Al-Qur’an Al-
Karim. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriah, 2016.

Abdullah. Berbagai Metodologi Dalam Penelitian Pendidikan Dan Manajemen. 1st
ed. Samata Gowa: Gunadarma Ilmu, 2018.

Abl Mansur al-Maturidi, Muhammad bin Muhammad bin Mahmiud. “Tafsir Al-
Maturidi Ta’wilat Ahl Al-Sunnah.” In 9, Ist ed. Beiriit: Dar al-Kutub al-
‘Alamiyyah, 2005.

Abt Muhammad bin ‘Abdurrahman, Miifiq al-Din. “Mursyid Al-Zawar I1a Qubiir
Al-Abrar.” Al-Madani: Dar al-Misriyyah al-Libnaniyyah, 1995.

Abi Ya’rib, Al-Marziql. Mafhim Al-Sababiyyah ‘Inda Al-Ghazali. 1st ed. Dar
Bisalamat Litaba’at wa al-Nasyr, n.d.

Ahmad al-Zamahsyari, Mahmid bin ‘Umar bin. “Al-Kasysyaf ‘an Haqaiq
Ghawamid Al-Tanzil Wa ‘Uytin Al-Agawil F1 Wujih Al-Ta’Wil.” In 4, 3rd
ed. Kairo: Dar al-Rayyan li al-Turas, 1987.

Al-‘Asqalani, Ibn Hajar. “Al-Durar Al-Kaminah F1 A’ayan Al-Miah Al-
Tsaminah.” In 6, 2nd ed. al-Hind: Dairah al-Ma’ arif al-Usmaniyyah, 1972.

Al-Andaliist, Ibn Hazm. “Rasail Ibn Hazm Al-Andaltsi.” In /, 2nd ed. Beirtt: Al-
Muassasah al-‘Arabiyyah li al-Dirasat wa al-Nasyr, 1987.

Al-Asatizah, Nuhbah min. Abit Al-‘Abbas Al-Qalqasyandt Wa Kitabuhii Subh Al-
A’Asya. Kairo: Al-Haiah al-Misriyah al-‘Usamah li al-Kitab, 1973.

Al-Asbahani, Ismail al-Taimi1. “Kitab Syarh Sahth Al-Buhari.” In /. Kuwait: Dar
Asfar, 2021.

Al-Asy’ar1, Abi Al-Hasan. Al-Ibanah ‘an ‘Usiil Al-Diyanah. 1st ed. Kairo: Dar al-

139



Ansar, 1397.

. Magalat Al-Islamiyyin Wa Ikhtilaf AI-Musallin. 1st ed. Kairo: Maktabah
al-Nahdah al-Masdariyah, 1950.

Al-Badawi, ‘Abd Al-Rahman. Al-Insan Al-Kamil Fi Al-Islam. Kuwait: Fahd al-
Salim, 1976.

Al-Baghawi, Muhammad bin al-Fara’. “Ma’alim Al-Tanzil.” In 3, 1st ed. Beirt:
Dar Thya’ al-Turas al-‘Arabi, 1420.

Al-Bustami, Abii Yazid. A/-Majmii‘ah Al-Siifiyyah Al-Kamilah. 1st ed. Beiriit: Al-
Mada Company, 2004.

Al-Bit1, Sa’id Ramadan. Al-Hikam Al-Ataiyyah Syarh Wa Al-Tahlil. Dimasyq: Dar
al-Fikr, 2003.

— . Kubra Al-Yaqiniyyat Al-Kauniyyah Wujid Al-Khaliqgi Wa Wazifat Al-
Makhlig. Beirit: Dar al-Fikr al-Mu’asir, 1997.

Al-Darqawi, Maulaya. Majmii’ah Rasdil Maulaya Al-Dargawi Tahqiq Bassam
Muhammad Barud. Abi Dabi: Al-Majma’ al-Saqafi, 1999.

Al-Fasi, Ahmad Zarriq. Hikam Ibn ‘Ataillah. Kairo: Dar al-Sya’b, 1985.

. Qawaid Al-Tasawwuf Wa Syawahid Al-Ta’arruf. Al-Markaz al-‘Arabi
Lilkitab al-Syarigah, n.d.

Al-Ghazali, Al-Imam. A/-Igtisad Fi Al-I tigad. 2nd ed. Beirtt: Dar al-Minhaj, 2019.

. “Ihya ‘Ulum Al-Din.” In 5, 356. Jiddah: Dar al-Minhaj li al-Nasyr wa al-
Tauzr’, 2011.

. Tahdfut Al-Falasifah. 9th ed. Kairo: Dar al-Ma‘arif, 2007.

Al-Harawi, Abdullah al-Ansari. Kitab Manazil Al-Sairin. Beiriit: Dar al-Kutub al-
‘Alamiyah, n.d.

Al-Hasani, Ibn ‘Ajibah. “Al-Bahr Al-Madid F1 Tafsir Al-Quran Al-Majid.” In 4,
n.d.

. Ib’ad Al-Ghumam ‘an Iqaz Al-Himam FT Syarh Al-Hikam. Beirit: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 2020.

Al-Jilani, ‘Abd al-Qadir. AI-Ghunyah Li Talibi Tarig Al-Hag. Beiriit: Dar al-Kutub
al-Alamiyah, 1997.

— “Tafsir Al-Jilani.” In 3. Pakistan: Al-Maktabah al-Ma’riifiyyah, 2010.

Al-Kindi, Ya’qub ibn Ishaq. Fi Al-Falsafat Al-Ula. 1st ed. Kairo: Dar Thya al-Kutub
al-‘Arabiyah, 1948.

Al-Naqart, Hamawi. Mu jam Mafahim ‘llm Al-Kalam Beirut. Beirtt: Al-Muassasah
al-‘Arabiyyah li al-Fikr wa al-Ibda,” 2016.

140



Al-Ntsabiir1, Abii al-Husain Muslim bin al-Hujjaj al-Qusyairt. “Sahth Muslim.” In
2. Kairo: Bab al-Halb, 1955.

Al-Qusyairi, ‘Abd al-Kartm. “Lataif Al-Isyarat.” In 3. Kairo: Al-Haiah al-
Misriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, n.d.

Al-Qusyairi, Abii Al-Qasim. Al-Risalah Al-Qusyairiyyah. Kairo: Dar al-Sya’b, n.d.

Al-Razi, Fakhr al-Din. “Al-Matalib Al-‘Aliyah Min Al-‘Ilm Al-Ilahi Juz 1 Cet 1
Beirut Dar Al-Kitab Al-‘Arabi 1987.” In /. Beirtt: Dar al-Kitab al-‘Arabi,
1987.

. “Mafatih Al-Ghaib Au Al-Tafsir Al-Kabir.” In 22. Beirtt: Dar Ihya al-
Turas al-‘Arabiy, 1420.

Al-Rundi, Ibn ‘Abbad al-Nafari. Al-Hikam Al-Ataiyah Li Ibn ‘Ataillah Al-
Sakandart Syarh Ibn ‘Abbad Al-Nafart Al-Rundi. 1st ed. Kairo: Markaz al-
Ahram li al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1988.

Al-Sakandari, Ibn ‘Ataillah. Lataif AI-Minan: Fi Mandqib Al-Syaikh Abt Al- ‘Abbds
Al-Murst Wa Syaikh Al-Syaziliy Abt Al-Hasan. Kairo: Maktabah al-Qahirah,
2004.

. Lataif Al-Minan Tahqiq Wa Ta’liq ‘Abd Al-Halim Mahmid. 3rd ed. Kairo:
Dar al-Ma’arif, 2006.

Al-Sakandari, Ibn Ataillah. ‘Unwan Al-Taufiq Fi Adab Al-Tariq. 1st ed. Suriah: Dar
al-Ghazali, 2002.

. Al-Tanwir Fi Isqat Al-Tadbir. Kairo: Al-Maktabah al-Azhariyyah, 2007.

Al-Sibagh, Ibn. Durrat Al-Asrar Wa Tuhfat Al-Abrar. Kairo: al-Maktabah al-
Azhariyah li al-Turats, 2001.

Al-Sulami, ‘Abdurrahman. “Haqaiq Al-Tafsir Tafsir Al-Qur‘an Al-‘Aziz.” In 2, 1st
ed. Beiriit: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2001.

Al-Syarntbi, ‘Abd al-Majid. Syarh Al-Hikam Al-‘Ataiyyah. Beirtt: Dar Ibn Kasir,
1989.

Al-Syarnubi, Abdul Majid. Syarh Al-Hikam Al-Athaiyyah. Beirut: Dar Ibn Katsir,
1989.

Al-Syarqawi, ‘Abdullah bin Hijazi. AI-Minah Al-Qudsiyyah ‘ala Al-Hikam Al-
‘Ataiyyah. Beirit: Dar al-Kotob al-Ilmiyah, 1971.

Al-Syirazi, Nasir Makarim. “Al-Amsal F1 Tafsir Kitabillah Al-Munazzal.” In 15.
Beirat: Muassasah al-A’lam1 Lilmatbd’at, n.d.

Al-Tabari, Ibn Jarir. “Jami’ Al-Bayan ‘an Ta’Wil Al-Qur’an.” In /8. Makkah: Dar
al-Tarbiyyah wa al-Turas, n.d.

Al-Taftazani, Abii al-Wafa. Ibn ‘Ataillah Al-Sakandart Wa Al-Tasawufuhii. 1st ed.

141



Kairo: Maktabah al-Qahirah al-Hadisah, 1958.

Al-Tus1, Nasir al-Din. Tajrid Al-‘Aqaid. Kairo: Dar al-Ma’rifah al-Jami’iyyabh,
1996.

Amstrong, Karen. A Short History of Myth. New Y ork: Canongate, 2005.

Asad al-Muhasibi, ‘Abdullah al-Haris bin. Al-Ri’ayah Li Hugugillah. 4th ed.
Beiriit: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d.

Bagus, Lorens. Kamus Filsafat: Lorens Bagus. 4th ed. Jakarta: PT Gramedia
Pustaka Utama, 2005.

Bajjah, Ibn. Tadbir Al-Mutawahhid. Ceres Edition, n.d.

Bakri, Syamsul. Akhlag Tasawuf: Dimensi Spiritual Dalam Kesejarahan Islam. 1st
ed. Sukoharjo: Efudepress, 2020.

Burhan al-Din, Ibn Farhiin. “Al-Dibaj Al-Mazhab F1 Ma’rifat A’yan ‘Ulama Al-
Mazhab.” In /. Kairo: Dar al-Turost li al-Thab’ wa al-Nasyr, n.d.

College, Ghazalia. 22. Ngaji Al-Iqtishad Fi Al-I'tigad | Gus Ulil Abshar Abdalla,
2023. https://www.youtube.com/live/INm-
Unw5zJE?si=IPiUGS7Z5tyD _zKM.

Danner, Victor. Mistisisme Ibnu "Atha’illah: Wacana Sufistik Kajian Kitab Al-
Hikam Terj Roudlon. 1st ed. Surabaya: Risalah Gusti, 1999.

Darat, Sholeh. Syarh Al-Hikam KH. Sholeh Darat: Maha Guru Para Ulama Besar
Nusantara (1820-1903 M). Depok: Sahifa, 2017.

Dughim, Sam1’. “Mausii’at Mustalahat ‘Ilm Al-Kalam.” In /. Beirtt: Maktabah
Lubnan Nasyiriin, 1998.

“Facebook Abdul ‘Wahab Ahmad,” n.d.
https://www.facebook.com/1718970307/posts/ptbid02tX8HBsRUAV3jlog])
1dsP8R42serTUWGJAgB2ZPDI9Hptn6w45Cx46k5hb8PXyAascl/.

Fakhry, Majid. “Islamic Occasionalism And Its Critique by Averroes and Aquinas.”
Oriens. New York: Routledge, 2008. https://doi.org/10.2307/1580212.

“Fakta-Fakta Di Balik Ambruknya Ponpes Al Khoziny Sidoarjo.” 2025.
https://www.detik.com/jatim/berita/d-8139062/fakta-fakta-di-balik-
ambruknya-ponpes-al-khoziny-sidoarjo.

Faurak, Muhammad bin al-Hasan bin. Mujarrad Maqalat Al-Syaikh Abi Al-Hasan
Al-Asy’art. Beiriit: Dar al-Masyriq al-Syam, 1982.

. Syarh Al-‘Alim Wa Al-Muta’Allim. 1st ed. Kairo: Maktabah al-Taqafah al-
Diniyyah, 2008.

Faza, Abrar M.Dawud. “Konsep Ketuhanan Ibn ’Atha’illah Al-Sakandari.”
Fakultas Ushuluddin Dan Studi Islam Universitas Islam Negeri Sumatera

142



Utara, 2021.

Fiantika, Feni Rita. Metodologi Penelitian Kualitatif. 1st ed. Padang Sumatera
Barat: PT. Global Eksekutif Teknologi, 2022.

Ghozali, Mahbub. Lebih Dekat Dengan Ma 'na-Cum-Maghza Sahiron Syamsuddin.
Ist ed. Yogyakarta: SUKA-Press, 2022.

Ghozi. “Ma’rifat Allah Menurut Ibn ’Ata’allah Al-Sakandari.” UIN Sunan Ampel
Surabaya, 2017.

H. Zuhri. Nalar Kalam Pertengahan. 1st ed. Yogyakarta: FA Press, 2015.

Ibn ‘Arabi, Abt Bakr Muhy al-Din Muhammad bin ‘Ali bin Muhammad bin
Ahmad bin ‘Abdullah al-Hatim1. “Al-Futthat Al-Makiyyah.” In 3. Beirat: Dar
al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1999.

Ihsan, Nur Hadi, Moh Isom Mudin, and Abdul Rohman. “Ma‘rifatullah of Ibn
‘Ata’lllah in The Face of ‘The Peak Experience’ Of Abraham Maslow.” Afkar
26, no. 1 (2024): 59-88. https://doi.org/10.22452/AFKAR.VOL26NO1.2.

Jum’ah, ‘Ali. Al-Tariq Ilallah. 2nd ed. Kairo: Syirkah al-Wabil al-Saib, 2008.

Kasir, Ibn. “Tafsir Al-Quran Al-‘Azim.” In 5, 1st ed. Saudi: Dar Ibn al-Jauzi li al-
Nasyr wa al-Tauz1’, 1431.

L. Ivry, Alfred. A/-Kindi’s Metaphysics A Trasnslation of Ya qiib Ibn Ishdq Al-
Kindis Treatise On First Philosophy. Albany: State University of New York
Press, 1974.

Machali, Imam. Metode Penelitian Kuantitatif: Panduan Praktis Merencanakan,
Melaksanakan Dan Analisis Dalam Penelitian Kuantitatif. 1st ed. Y ogyakarta:
Prodi Manajemen Pendidikan Islam bekerjasama dengan Perkumpulan
Program Studi Managemen Pendidikan Islam (PPMPI), 2018.

Mubarak, Zaki. Al-Tasawwuf Al-Islami F1 Al-Adab Wa Al-Ahlag. Kairo: Muassasah
al-Handawt, 2017.

Muhammad Waly Al-Khalidy, Muhibbuddin. A/-Hikam Hakikat Hikmah Tauhid
Dan Tasawuf. Aceh: Al-Waliyah Publishing, 2017.

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap.
Surabaya: Pustaka Progresif, 1997.

Muthhar, Moh. Asy’ari. The Ideal State: Perspektif Al-Farabi Tentang Konsep
Negara ldeal. Yogyakarta: Ircisod, 2018.

Norhafizah, and Che Zarrina Sa’ari. “Konsep Isqat Al-Tadbir Al-’Uyub Dalam
Mengurus Tekanan Pesakit Kanser Payudara.” Persidangan Antarabangsa
Sains Sosial & Kemanusiaan, 2017.

Pesantren Ambruk, Takdir Jadi Kambing Hitam | CHECK NOW!!!, 2025.
https://youtu.be/PIV909y4Ng0?si=SS13EF-hiM6J4q7U.

143



Rahman, Wasmukan dan Samson. A/-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf.
Surabaya: Risalah Gusti, 2002.

Rasic, Dunja. The Written World of God: The Cosmic Script and the Art of Lbn
‘Arabi. 1st ed. Oxford UK: Anga Publishing, 2021.

Rusyd, Ibn. Fasl Al-Magqal F1 Taqrir Ma Baina Al-Syariah Wa Al-Hikmah Min Al-
Ittisal Markaz. Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyyah, n.d.

Sa’1d, Jalal al-Din. Mu jam Al-Mustalahat Wa Al-Syawahid Al-Falsafiyyah. Tunis:
Dar al-Jantib 1i al-Nasyr, n.d.

Saliba, Jamil. “Al-Mu’jam Al-Falsafi Bi Al-Faz Al-‘Arabiyyah Wa Al-Faransiyyah
Wa Al-Injiliziyyah Wa Al-Latiniyyah.” In /. Beirat: Dar al-Kitab al-Bannani,
1982.

Su’ad Al-Hakim Al-Mu jam Al-Suft Al-Hikmat Fi Hudiud Al-Kalimat. 1st ed. Beirtt:
Dandarah, 1981.

Syamsuddin, Sahiron. “Ma’na-Cum-Maghza Approach To The Qur’an:
Interpretation of Q. 5:51.” International Conference on Qur’an and Hadith
Studies 137, no. ICQHS 2017 (2017): 131-36. https://doi.org/10.2991/icqhs-
17.2018.21.

. Pendekatan Ma’na-Cum-Maghza Atas Al-Qur’an Dan Hadis: Menjawab
Problematika Sosial Keagamaan Di Era Kontemporer. 1st ed. Yogyakarta:
Lembaga Ladang Kata, 2020.

Taimiyyah, Ahmad bin. “Majmi’ Al-Fatawa.” In /6, 346. Saudi: Majma’ al-Malik
Fahd Litaba’ah al-Mushaf al-Syarif, 2004.

Tarabist, Juraj. Mu jam Al-Falasifah. Beirut: Dar al-Tali’ah, 2006.

Tri Wijayanti, Yani. “Framing Faith and Fault: Media, Empathy, and
Accountability after the Al Khoziny School Collapse in Indonesia.” Media
Asia, 2025. https://doi.org/https://doi.org/10.1080/01296612.2025.2574909.

Wafa, Ali Abd al-Wahid. A/-Madinah Al-Fadilah Li Al-Farabi. Kairo: Nahzah
Misr, n.d.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. “Ibn Sina’s Concept of Wajib Al-Wujud.” Jurnal
TSAQAFAH 7,no. 2 (2011).

. Kausalitas: Hukum Alam Atau Tuhan Membaca Pemikiran Religio-
Saintifik Al-Ghazali. 1st ed. Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2018.

Zulfahani. “Konsep Tajrid Dalam Pemikiran Ibnu ’Athaillah As-Sakandari:
Perspektif Teologis.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022.

144



	AL-TAJRĪD DAN AL-ASBĀB DALAM PEMIKIRAN IBN ‘AṬĀILLĀH
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	PERNYATAAN KEASLIAN
	BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB VI
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran-saran

	DAFTAR PUSTAKA

