
i 

 

MASJID SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI SOSIAL: 

PRAKTIK PEMBERDAYAAN UMAT 

DI MASJID NURUL ASHRI YOGYAKARTA 

HALAMAN JUDUL 

 

 

 

Oleh: 

Amalia Cahya Rachmayanti 

NIM. 23205022005 

 

TESIS 

 

 

Diajukan kepada Program Studi Magister (S2) Studi Agama-Agama 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga 

untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh 

Gelar Magister Agama 

 

 

YOGYAKARTA  

2025 



ii 

HALAMAN PENGESAHAN 



 

iii 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 



 

iv 
 

PERNYATAAN BERJILBAB 

 

 



 

v 
 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 



 

vi 
 

NOTA DINAS PEMBIMBING 



 

vii 
 

MOTTO 

 
 

“Sesungguhnya Bersama Kesulitan itu Ada Kemudahan” 

 

(Q.S Al-Insyirah; 6) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

viii 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi adanya perhatian penulis terhadap 

transformasi peran masjid dalam masyarakat urban, khususnya Masjid Nurul 

Ashri Yogyakarta yang terletak di kawasan akademik Universitas Negeri 

Yogyakarta. Masjid ini menarik untuk dikaji karena tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat ibadah ritual tetapi juga berkembang menjadi pusat pemberdayaan sosial, 

ekonomi, dan pendidikan masyarakat. Keberagaman program sosial yang berjalan 

secara berkesinambungan seperti pengelolaan dana ZIS, dukungan ekonomi 

komunitas, dan layanan kemanusiaan menjadi pintu masuk untuk memahami 

bagaimana masjid modern memainkan peran strategis dalam meningkatkan 

kesejahteraan umat. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menelusuri 

bagaimana nilai-nilai teologi pembebasan Islam diimplementasikan dalam praktik 

kelembagaan Masjid Nurul Ashri serta bagaimana dinamika sosial di sekitarnya 

membentuk arah pemberdayaan tersebut. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif 

dengan pendekatan deskriptif. Pendekatan ini dimaksudkan untuk mengungkap 

secara mendalam pelaksanaan pemberdayaan umat melalui data empiris, observasi 

langsung, wawancara dengan takmir dan pengurus Baitul Maal, serta dokumentasi 

kegiatan masjid. Teologi Pembebasan Islam Asghar Ali Engineer digunakan 

sebagai kerangka analisis melalui tiga pilar utamanya yaitu tauhid sebagai prinsip 

keadilan sosial, ibadah sebagai aksi sosial, dan teologi sebagai gerakan 

emansipatoris. Kerangka teori ini digunakan untuk membaca bagaimana nilai-

nilai keislaman diterjemahkan ke dalam strategi pemberdayaan yang relevan 

dengan kebutuhan masyarakat urban yang heterogen. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemberdayaan sosial di Masjid 

Nurul Ashri bersifat multidimensional dan tidak hanya bertumpu pada fungsi 

ritual. Transformasi ini lahir dari pertemuan antara nilai teologis, kebutuhan 

jamaah urban, dan inovasi tata kelola modern. Program sosial yang dijalankan 

seperti bazar pangan, donasi barang, bantuan kebencanaan, kelas penguatan 

keluarga, dan pengembangan ekonomi produktif menunjukkan integrasi yang kuat 

antara spiritualitas dan aksi sosial. Melalui perspektif Teologi Pembebasan Islam 

terungkap bahwa praktik pemberdayaan di masjid ini merupakan wujud konkret 

dari nilai tauhid yang mendorong keadilan, solidaritas, dan kesejahteraan sosial. 

Dengan demikian, Masjid Nurul Ashri memperlihatkan bagaimana masjid dapat 

menjadi agen transformasi sosial yang adaptif dan progresif dalam konteks 

masyarakat urban. 

Kata kunci: Masjid Nurul Ashri, Teologi Pembebasan Islam, Pemberdayaan 

Sosial. 



 

ix 
 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

  

Tesis ini dengan tulus saya persembahkan kepada: 

• Diri saya sendiri yang mana telah berjuang dan membuktikan kepada diri ini 

dapat menyelesaikan tesis ini dengan keadaan sehat dan bahagia tanpa kurang 

suatu apapun. 

• Kepada kedua orang tuaku tercinta yang tanpa lelah menebarkan kasih sayang, 

memanjatkan do’a, dan memberikan dukungan di setiap langkah hidupku. 

Terima kasih atas segala pengorbanan, bahkan harta benda, demi masa depan 

anak-anakmu. Semoga Allah membalas setiap kebaikan dan pengorbanan yang 

telah Bapak dan Ibuk berikan.  

• Kepada kaka dan adiku yang senantiasa mendoakan, mendukung, menghibur, 

dan menyemangati peneliti, sehingga peneliti bisa sampai pada titik ini.  

• Kepada dosen pembimbing tesis saya dan dosen-dosen, almamater tercinta 

Magister Studi Agama-agama, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam serta 

teman-teman seperjuangan yang luar biasa dalam kebaikan dan 

kekompakannya dalam perjalanan magister saya. 

 

 



 

x 
 

KATA PENGANTAR 

 

 

Dengan mengucapkan Alhamdulillahirabbil’alamiin, puji syukur kepada 

Allah SWT, atas segala rahmat, taufik, dan hidayahnya, tesis ini dapat 

terselesaikan dengan baik. Segala puji bagi-Nya yang telah menguatkan langkah, 

menuntun pikiran, dan menenangkan hati selama proses penelitian ini. Shalawat 

dan salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, suri teladan 

sepanjang zaman. Semoga di akhirat kelak kita semua mendapatkan syafaatnya, 

Aamiin. 

Tesis ini diajukan sebagai salah satu syarat memperoleh gelar Magister 

Studi Agama-Agama, Konsentrasi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin dan 

Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Peneliti menyadari bahwa 

dalam proses penulisan tesis ini, banyak pihak yang terilbat dan mendukung. Oleh 

karena itu peneliti mengucapkan terimakasih dan memberikan penghargaan yang 

setinggi-tingginya kepada: 

1. Bapak Prof. Noorhaidi Hasan, M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Yogyakarta. 

2. Bapak Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum., selaku Dekan 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam Universitas Islam Negerii 

Yogyakarta. 

3.  Ibu Dr. Dian Nur Anna, S.Ag., M.A., selaku Ketua Program Studi 

Magister Studi Agama-Agama, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negerii Yogyakarta.  



 

xi 
 

4. Bapak Dr. Moh Soehadha, S.Sos., M.Hum., selaku dosen pembimbing 

akademik yang senantiasa meluangkan waktu, memberikan arahan, 

bimbingan, dan masukan berharga selama saya menempuh studi di 

Program Studi Agama-Agama, Konsentrasi Sosiologi Agama, Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas Islam Negeri Yogyakarta.  

5. Terimakasih penulis ucapkan kepada seluruh dosen Magister Studi 

Agama-Agama yang dengan penuh kesabaran telah membimbing dan 

mendidik saya hingga dapat mencapai tahap ini. Semoga Allah membalas 

setiap kebaikan dan pengabdian yang telah diberikan, wahai para dosen 

tercinta. 

6. Terimakasih penulis ucapkan kepada Ketua Takmir dan pengurus Baitul 

Mal Masjid Nurul Ashri Yogyakarta yang telah menerima peneliti dengan 

baik dan memberikan pengalaman pengabdian dan informasi data yang 

peneliti butuhkan. 

7. Penulis juga menyampaikan terima kasih kepada seluruh staf akademik 

dan staf perpustakaan yang senantiasa menunjukkan keramahan dan 

kesantunan dalam memberikan pelayanan serta merespons setiap 

kebutuhan mahasiswa. 

8. Kepada rekan-rekan seperjuangan di bangku kuliah Magister ini yang 

senantiasa memberikan motivasi, kritik, serta masukan berharga. 

Terimakasih atas kebersamaan, canda tawa, dan dukungan yang 

menguatkan hingga akhir perjalanan ini. 



 

xii 
 

9. Kepada Seluruh pihak yang telah membantu penyelesaian tesis ini yang 

tidak dapat disebutkan satu per satu. Semoga Tuhan Yang Maha Esa 

senantiasa membalas kebaikan seluruh pihak. Kritik dan saran yang 

membangun penulis harapkan agar bisa digunakan penulis sebagai acuan 

di kemudian hari. Semoga karya sederhana ini dapat bermanfaat bagi 

seluruh pihak.  

 

Yogyakarta, 20 November 2025 

Hormat saya, 

 

Amalia Cahya Rachmayanti, S.Sos 

NIM. 23205022005 

 

  



 

xiii 
 

DAFTAR ISI 

 
HALAMAN JUDUL ................................................................................................ i 

HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................. ii 

PERNYATAAN KEASLIAN ................................................................................. iii 

PERNYATAAN BERJILBAB ............................................................................... iii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ...................................................................... v 

NOTA DINAS PEMBIMBING .............................................................................. v 

MOTTO .................................................................................................................. vi 

ABSTRAK ........................................................................................................... viii 

HALAMAN PERSEMBAHAN ............................................................................ ix 

KATA PENGANTAR .............................................................................................. x 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xiii 

DAFTAR GAMBAR ............................................................................................ xv 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .............................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ....................................................................................... 5 

C. Tujuan Penelitian......................................................................................... 5 

D. Manfaat Penelitian ...................................................................................... 6 

E. Kajian Pustaka ............................................................................................. 7 

F. Kerangka Teori ........................................................................................... 11 

G. Metode Penelitian...................................................................................... 16 

1. Jenis Penelitian ...................................................................................... 16 

2. Data dan Sumber Data .......................................................................... 17 

3. Teknik Pengumpulan Data .................................................................... 18 

4. Teknik Pengelolaan Data ....................................................................... 19 

H. Sistematika Pembahasan ........................................................................... 21 

BAB II DINAMIKA MASJID SEBAGAI INSTITUSI ISLAM DAN POTRET 

MASJID NURUL ASHRI YOGYAKARTA ......................................................... 24 

A. Sejarah Awal Keberadaan Masjid di Dunia ............................................... 24 

B. Perkembangan Masjid dari Masa Khulafaur Rasyidin Hingga Abbasiyah 26 

C. Perkembangan Masjid di Indonesia: Dari Masa Islamisasi Awal Hingga 

Era Reformasi.................................................................................................... 29 

D. Masjid Sebagai Institusi Keagamaan ........................................................ 33 



 

xiv 
 

1. Masjid sebagai Fungsi Spiritual dan Ibadah ......................................... 34 

2. Fungsi Sosial Masjid ............................................................................. 38 

3. Fungsi Budaya Masjid .......................................................................... 41 

4. Fungsi Pendidikan Masjid ..................................................................... 45 

5. Fungsi Politik dan Kepemimpinan Masjid ............................................ 49 

6. Fungsi Ekonomi Masjid ........................................................................ 52 

E. Potret Masjid Nurul Ashri Yogyakarta ...................................................... 55 

1. Sejarah Masjid Nurul Ashri Yogyakarta ............................................... 55 

2. Visi dan Misi Masjid Nurul Ashri Yogyakarta ...................................... 60 

3. Tata Kelola Masjid Nurul Ashri ............................................................ 61 

BAB III TEOLOGI PEMBEBASAN SEBAGAI BASIS PEMBERDAYAN 

SOSIAL UMAT DI MASJID NURUL ASHRI YOGYAKARTA ........................ 66 

A. Tata Ruang Sebagai Arah Transformasi Kelembagaan ............................. 66 

1. Arsitektur Bangunan Masjid Nurul Ashri ............................................. 66 

2. Transformasi Fungsi Ruang dari Ritual ke Sosial ................................. 75 

3. Kelembagaan Masjid Sebagai Representasi Gerakan Sosial ................ 78 

B. Program-Program Pemberdayaan Di Masjid Nurul Ashri ........................ 81 

1. Kerangka Pemberdayaan dan Fungsi Baitul Maal ................................ 83 

2. Program Sosial Sebagai Manifestasi Teologi Pembebasan ................... 86 

BAB IV PENGELOLAAN MASJID NURUL ASHRI DALAM PERSPEKTIF 

TEOLOGI PEMBEBASAN ISLAM DAN PEMBERDAYAAN SOSIAL UMAT

 .............................................................................................................................. 117 

A. Teologi Pembebasan Islam dalam Praktik Pemberdayaan Masjid Nurul 

Ashri ................................................................................................................. 119 

B. Keadilan Sebagai Orientasi Kelembagaan dan Pengelolaan Sumber Daya

 124 

C. Keberpihakan Sosial dan Makna Pembebasan dalam Praktik Keagamaan 

di Masjid Nurul Ashri ..................................................................................... 128 

BAB V ................................................................................................................. 139 

PENUTUP ........................................................................................................... 139 

A. Kesimpulan ............................................................................................. 139 

B. Saran ........................................................................................................ 141 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 143 

LAMPIRAN ........................................................................................................ 148 

 



 

xv 
 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 2. 1 Masjid Quba di Madinah .................................................................. 25 

Gambar 2. 2 Masjid Nabawi ................................................................................. 27 

Gambar 2. 3 Masjid Ummayah Damaskus ........................................................... 28 

Gambar 2. 4 Masjid Menara kudus ....................................................................... 30 

Gambar 2. 5 Masjid Yayasan Amal bakti Pancasila .............................................. 31 

Gambar 2. 6 Program Qiyamul Lail Jama’i di Masjid Nurul Ashri ...................... 37 

Gambar 2. 7 Masjid Agung Demak ...................................................................... 43 

Gambar 2. 8 Grebeg Suro di Halaman Masjid Gede Kauman Yogyakarta ........... 44 

Gambar 2. 9 Kegiatan Kajian Moderasi Beragama Berasama Ustadz Hanan Attaki

 ............................................................................................................................... 48 

Gambar 2. 10 Kegiatan Pesantren Ramadhan di Masjid Nurul Ashri .................. 49 

Gambar 2. 11 Kegiatan Diskusi Kebangsaan di Masjid Jogokariyan ................... 51 

Gambar 2. 12 Peta Lokasi Masjid Nurul Ashri Yogyakarta .................................. 57 

Gambar 2. 13 Masjid Nurul Ashri Yogyakarta ...................................................... 59 

Gambar 3. 1 Denah Awal Masjid Nurul Ashri ...................................................... 68 

Gambar 3. 2 Sketsa Renovasi Pertama Masjid Nurul Ashri  Tahun 2011 ............. 69 

Gambar 3. 3 Sketsa Pemetaan Renovasi Lantai 1 Tahun 2013 ............................. 70 

Gambar 3. 4 Pemetaan Renovasi Lantai 2 ............................................................ 70 

Gambar 3. 5 Sketsa Pemetaan Basement Tahun 2015 .......................................... 71 

Gambar 3. 6 Sketsa Pemetaan Renovasi Lantai 1 Tahun 2015 ............................. 72 

Gambar 3. 7 Sketsa  Pemetaan Renovasi Lantai 2 Tahun 2015 ............................ 72 

Gambar 3. 8 Denah Tata Ruang Masjid Nurul Ashri Yogyakarta ......................... 73 

Gambar 3. 9 Kegiatan Bazar Sayur di Halaman Masjid Nurul Ashri Yogyakarta 87 

Gambar 3. 10 Kegiatan Borong Panen Singkong oleh Relawan Masjid Nurul 

Ashri Yogyakarta di Gunungkidul Yogyakarta ..................................................... 89 

Gambar 3. 11 Dokumentasi Hotline Program Bantu Makan oleh Masjid Nurul 

Ashri ...................................................................................................................... 92 

Gambar 3. 12 Kegiatan Program Makan Serbu .................................................... 94 

Gambar 3. 13 Kegiatan Penyerahan Penyaluran Air Bersih dan Pembangunan 

Sumur Bor ............................................................................................................. 96 

Gambar 3. 14 Kegiatan Pembangunan Sumur Bor ............................................... 97 

Gambar 3. 15 Dokumentasi Program Donasi Barang Layak Pakai Oleh Masjid 

Nurul Ashri .......................................................................................................... 102 

Gambar 3. 16 Kegiatan Pembuatan Keset dari Baju Donasi Berkah Bareng yang 

Sudah Tidak Layak Pakai. ................................................................................... 104 

Gambar 3. 17 Penyerahan Daging Kurban oleh Relawan Masjid dengan Warga 

Setempat di Nusa Tenggara Timur ...................................................................... 108 

Gambar 3. 18 Penyerahan Batuan Bencana Lewatobi Nusa Tenggara Timur ..... 113 

 



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Di tengah pesatnya perkembangan masyarakat urban, masjid seringkali 

terjebak dalam dilema antara pemeliharaan fungsi ritual-tradisional dan 

tuntutan untuk merespons persoalan sosial-ekonomi yang semakin kompleks. 

Meskipun secara normatif masjid diakui sebagai institusi pemberdayaan, 

namun pada realitasnya banyak lembaga keagamaan yang masih menghadapi 

kendala struktural, seperti keterbatasan jangkauan terhadap kelompok marginal 

yang paling rentan, ketergantungan pada figur kepemimpinan tertentu, hingga 

minimnya transparansi yang memicu konflik kepentingan dalam pengelolaan 

dana publik. Ketimpangan antara idealita masjid sebagai agen perubahan 

dengan fakta lapangan yang menunjukkan stagnasi fungsi sosial inilah yang 

menjadi persoalan serius dalam diskursus studi agama. Masjid Nurul Ashri 

Yogyakarta, dengan lokasinya yang strategis di kawasan akademik, hadir di 

tengah tegangan tersebut. 

Masjid merupakan tempat yang dipergunakan umat Islam untuk 

melaksanakan ibadah kepada Allah Swt. Fungsi utama masjid sebagai pusat 

ibadah menjadi identitas utamanya, menjalankan ibadah salat secara 

berjamaah, baik salat wajib lima waktu maupun salat Jumat yang memiliki 

nilai sosial keagamaan yang sangat tinggi.1 Selain itu, masjid juga digunakan 

untuk pelaksanaan ibadah pada momen-momen khusus seperti salat Idulfitri 

 
1 Moh E Ayub, Manajemen Masjid (Jakarta: Gema Insani, 1996), hlm. 30. 



 

2 

 

dan Iduladha yang melibatkan partisipasi umat secara luas.2 Kehadiran masjid 

sebagai tempat ibadah tidak hanya berperan dalam pembinaan spiritual 

individu, tetapi juga dalam menguatkan solidaritas dan kebersamaan di antara 

jamaah.3 Namun, dalam perkembangannya, masjid juga bertransformasi 

menjadi ruang sosial dan ekonomi yang memberikan kontribusi nyata terhadap 

kehidupan masyarakat. Masjid telah memainkan peran multidimensional dalam 

masyarakat Muslim, tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai 

pusat kegiatan pendidikan, sosial, dan ekonomi. Dalam konteks kontemporer, 

masjid menjadi institusi yang potensial dalam pemberdayaan masyarakat 

melalui berbagai program berbasis komunitas. Fungsi ini mencerminkan bahwa 

masjid dapat menjadi aktor sosial yang berperan aktif dalam menjawab 

berbagai tantangan umat, termasuk kemiskinan, kesenjangan sosial, dan 

ketimpangan ekonomi. 

Dalam kerangka pemberdayaan masyarakat, konsep empowerment 

menjadi relevan untuk menganalisis peran strategis masjid sebagai agen 

perubahan sosial.4 Pemberdayaan masyarakat dapat didefinisikan sebagai 

proses sistematis yang bertujuan untuk meningkatkan kapasitas individu dan 

kelompok dalam mengidentifikasi, menganalisis, dan mengatasi permasalahan 

yang mereka hadapi secara mandiri.5 Tujuan utama pemberdayaan masyarakat 

 
2 Al-Qaradhawi, Yusuf. Tuntunan Membangun Masjid. (Jakarta: Gema Insani, 2000). hlm 

45-46. 
3 H M Bahri Ghazali, Potret Kemakmuran Masjid: Dari Dakwah Kontemporer Hingga 

Filantropi Islam (Yogyakarta: Samudra Biru, 2024) hlm 57-58. 
4 Ulfa Masamah, “Masjid, Peran Sosial, Dan Pemberdayaan Masyarakat (Optimalisasi 

Peran Masjid Darussalam Kedungalar Ngawi Responsif Pendidikan Anak),” Mamba’ul’Ulum, 

2020, 69–92. 
5 Hendrawati Hamid, “Manajemen Pemberdayaan Masyarakat” (Makassar: De la macca, 

2018), hlm. 115. 



 

3 

 

meliputi peningkatan kemandirian komunitas, penguatan modal sosial, 

pengembangan keterampilan kepemimpinan lokal, serta penciptaan jaringan 

kolaboratif yang berkelanjutan untuk mewujudkan kesejahteraan bersama.6  

Sejauh pengamatan peneliti terhadap literatur yang ada, penelitian 

mengenai masjid umumnya masih didominasi oleh kajian manajemen teknis 

atau efektivitas program secara administratif. Masih sangat sedikit kajian yang 

membedah praktik pemberdayaan masjid menggunakan pisau analisis 

Teologi Pembebasan Islam secara kritis untuk melihat relasi kuasa dan 

keberpihakan ideologis pengelolanya. Penelitian ini tidak hanya bertujuan 

mendeskripsikan keberhasilan program, tetapi mengisi celah (research gap) 

tersebut dengan menguji sejauh mana spirit pembebasan dalam pemikiran 

Asghar Ali Engineer benar-benar beroperasi dalam memecahkan masalah 

struktural di Masjid Nurul Ashri, atau justru menghadapi keterbatasan-

keterbatasan tertentu yang selama ini luput dari pengamatan akademis. Melalui 

pendekatan partisipatif, masjid memfasilitasi proses pembelajaran kolektif 

yang memungkinkan masyarakat untuk mengembangkan kesadaran kritis 

terhadap kondisi sosial-ekonomi mereka. Implementasi pemberdayaan 

masyarakat berbasis masjid mencakup dimensi struktural, kultural, dan 

individual, yang secara sinergis berkontribusi pada transformasi sosial 

berkelanjutan di tingkat komunitas.7 Masjid dari sisi pemberdayaan sosial 

juga memiliki potensi besar untuk berkontribusi pada pemberdayaan sosial 

 
6 Efri Syamsul Bahri, Pemberdayaan Masyarakat Berkelanjutan (Kediri: Fam Publishing, 

2025), hlm. 13-14. 
7 Faiz Khudlari Mauludi, Ibrahim, Muh Syahril Sidik Rifaid, Muhammad Thoha, 

“Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat Islam Berbasis Masjid (Studi Kasus Pemberdayaan Yatim 

Masjid Ar Rahmah Surabaya),” Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah 22, no. 1 (2023): 1–12. 



 

4 

 

umat Islam di Indonesia.8 Salah satu peran sosial masjid yang paling menonjol 

adalah sebagai pusat kegiatan sosial kemasyarakatan dan pembinaan karakter 

umat. Kegiatan-kegiatan ini berfungsi sebagai mekanisme pengembangan 

kapasitas sosial yang efektif, membantu memperkuat kohesi sosial dan 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat secara holistik. Dengan pengelolaan 

yang baik, program-program sosial yang diselenggarakan oleh masjid dapat 

digunakan untuk mendukung berbagai kegiatan pemberdayaan sosial, seperti 

pendidikan non-formal, layanan konseling dan bimbingan, program kesehatan 

masyarakat, dan kegiatan pembinaan remaja dan keluarga.9 

Lokasi Masjid Nurul Ashri, terletak di Jl. Deresan 3 No. 21, Santren, 

Caturtunggal, Depok, Sleman, Yogyakarta, dengan posisi strategis di dekat 

kawasan Universitas Negeri Yogyakarta, turut menjadikan masjid ini sebagai 

tempat persinggungan antara komunitas akademik dan masyarakat lokal. Hal 

ini menciptakan ekosistem sosial yang heterogen dan terbuka terhadap inovasi 

sosial berbasis keagamaan. Masjid ini tidak hanya menjadi ruang ibadah tetapi 

juga pusat transformasi sosial berbasis nilai-nilai Islam yang inklusif dan 

progresif, menjadikannya representasi ideal untuk memahami dinamika 

community engagement dalam konteks masjid modern Indonesia. Meskipun 

memiliki berbagai program inovatif, Masjid Nurul Ashri tidak luput dari 

tantangan pengelolaan yang krusial. Tantangan seperti keberlanjutan program 

jangka panjang bagi masyarakat non-akademik di sekitarnya, potensi 

 
8 Muhammad Yasir Yusuf et al., “Ekonomi Kemasjidan, Sustainability (Switzerland),” 

Cetakan Pe, vol. 11 (Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2021). 
9 Enceng Iip Syaripudin et al., "Mosque as the Center of Economic Empowerment of the 

Millennial Generation in Garut Regency," IJIEF 3, no. 2 (2024): 29–40, 

https://doi.org/10.37680/ijief.v3i2.5386. 



 

5 

 

fragmentasi kepentingan dalam pengelolaan dana ZIS yang besar, serta 

bagaimana masjid menjaga kemandirian nilai di tengah tekanan sosial urban 

menjadi bagian penting yang harus diuji. Hal-hal inilah yang menjadikan 

Masjid Nurul Ashri sebagai fenomena yang problematik dan mendesak untuk 

diteliti, guna melihat apakah ia benar-benar berfungsi sebagai instrumen 

pembebasan sosial atau hanya sekadar lembaga sosial-keagamaan 

konvensional. 

 

B. Rumusan Masalah 

Berikut, rumusan masalah akan mengidentifikasi fokus penelitian yang 

lebih spesifik mengenai hal tersebut: 

1. Bagaimana nilai-nilai Teologi Pembebasan Islam diinternalisasikan sebagai 

basis transformasi kelembagaan dan program pemberdayaan umat di Masjid 

Nurul Ashri Yogyakarta? 

2. Bagaimana strategi pengelolaan Masjid Nurul Ashri mengimplementasikan 

prinsip tauhid, keadilan, dan pembebasan dalam menjaga keberlanjutan 

program pemberdayaan umat? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Sejalan dengan rumusan masalah yang telah ditetapkan, penelitian ini 

memiliki tujuan sebagai berikut: 

a. Untuk menganalisis internalisasi nilai-nilai Teologi Pembebasan 

Islam sebagai basis ideologis dalam transformasi kelembagaan dan 



 

6 

 

ragam program pemberdayaan sosial umat di Masjid Nurul Ashri 

Yogyakarta. 

b. Untuk membedah dan mendeskripsikan strategi pengelolaan Masjid 

Nurul Ashri yang berbasis pada prinsip tauhid, keadilan, dan 

pembebasan guna menjamin keberlanjutan dampak sosial bagi 

masyarakat urban. 

 

D. Manfaat Penelitian 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi secara 

teoretis maupun praktis dalam bidang Studi Agama-Agama, khususnya terkait 

aktivisme masjid: 

a. Manfaat Teoritis 

• Pengembangan Studi Agama dan Sosial: Memberikan 

kontribusi akademik bagi pengembangan diskursus 

mengenai fungsi sosial institusi keagamaan dalam konteks 

masyarakat urban modern.  

• Aplikasi Teologi Pembebasan: Memperkaya literatur 

mengenai aplikasi Teologi Pembebasan Islam (perspektif 

Asghar Ali Engineer) yang tidak hanya berhenti pada tataran 

wacana, melainkan diwujudkan dalam praksis manajemen 

organisasi keagamaan. 

 

 



 

7 

 

b. Manfaat Praktis 

• Bagi Pengelola Masjid (Takmir): Menjadi referensi atau 

model strategis dalam mengelola program pemberdayaan 

yang berkelanjutan, profesional, dan transparan agar 

terhindar dari stagnasi program. 

• Bagi Masyarakat dan Akademisi: Memberikan wawasan 

mengenai pentingnya kemandirian institusi masjid sebagai 

agen perubahan sosial yang mampu menjawab tantangan 

kemiskinan dan ketimpangan di tingkat local. 

• Bagi Kebijakan Filantropi Islam: Menjadi acuan bagi 

lembaga-lembaga amil zakat atau filantropi Islam lainnya 

dalam menyusun skema pemberdayaan yang bersifat 

struktural-transformatif, bukan sekadar karitatif. 

 

E. Kajian Pustaka 

Penelitian mengenai masjid telah menjadi perhatian banyak sarjana 

dalam berbagai disiplin ilmu, mencerminkan pentingnya institusi ini dalam 

kehidupan umat Islam. Keragaman pendekatan yang digunakan menunjukkan 

bahwa masjid tidak hanya dipahami sebagai tempat ibadah semata, melainkan 

juga sebagai entitas sosial, ekonomi, dan politik yang kompleks. Untuk 

mengidentifikasi pola-pola utama dalam penelitian tersebut, kajian pustaka ini 

akan mengelompokkan temuan-temuan sebelumnya ke dalam tiga fokus utama. 



 

8 

 

Pertama, masjid dilihat dari perspektif teologis yang menekankan 

fungsi spiritual dan normatifnya dalam ajaran Islam. Dalam fokus kajian ini 

terdapat penelitian milik Aisyah Harianto dkk., yang berjudul “Kemunduran 

Peranan Masjid dalam Pandangan Maqashid Syariah”. Penelitian ini mengkaji 

pergeseran fungsi masjid dalam konteks maqashid syariah, dari posisi 

tahsiniyah menuju dauriyah, yang berimplikasi pada penurunan peran sosial 

dan spiritual masjid di era modern. Melalui pendekatan kualitatif, ditemukan 

bahwa pembangunan dan pengelolaan masjid belum sepenuhnya memenuhi 

kebutuhan dasar umat Islam, menghambat terwujudnya kesejahteraan jamaah 

dan peran pemuka agama sebagaimana pada masa Nabi Muhammad SAW. 

Studi ini menawarkan konsep inovatif untuk merevitalisasi peran masjid 

berdasarkan prinsip-prinsip maqashid syariah.10 

Kemudian penelitian milik Rosidin yang berjudul “Reformulasi Peran 

Masjid dalam Perspektif Tafsir Tarbawi Tematik”. Penelitian ini 

menitikberatkan pada aspek teologis dan pendidikan masjid melalui 

pendekatan tafsir tematik, namun belum mengaitkannya secara langsung 

dengan praktik kelembagaan yang berbasis filantropi.11 Demikian pula, 

penelitian milik Syamsuddin dan Mu’minin mengangkat peran sosial masjid 

 
10 Aisyah Harianto et al., “Kemunduran Peranan Masjid dalam Pandangan Maqashid 

Syariah,” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 3 (2023): 1660–1669, 

https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp/article/view/24768/16631 
11 Rosidin, “Reformulasi Peran Masjid dalam Perspektif Tafsir Tarbawi Tematik,” 

Rabbayani: Jurnal Pendidikan dan Peradaban Islami 2, no. 2 (2022): 198–211. 

https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp/article/view/24768/16631


 

9 

 

melalui kegiatan remaja, tetapi tidak secara mendalam membahas struktur 

pengelolaan dana sosial keagamaan yang menopang kegiatan tersebut.12 

Kedua, masjid dikaji dari sudut pandang filantropi, khususnya 

peranannya dalam pengelolaan zakat, infak, sedekah, dan wakaf sebagai bagian 

dari pemberdayaan umat. Dalam fokus kajian ini terdapat penelitian milik Rika 

Mulyani, yang meneliti tentang “Pemberdayaan Ekonomi Umat Melalui 

Program Masjid Mandiri studi kasus di Masjid Jami’ Nurul Huda Bojongsoang 

Bandung”. Penelitian ini membahas pemberdayaan ekonomi umat melalui 

program Masjid Mandiri di Masjid Jami’ Nurul Huda Bojongsoang Bandung. 

Peneliti menyoroti bagaimana masjid tersebut berupaya mandiri secara 

finansial untuk kemudian mengalirkan manfaatnya kepada masyarakat sekitar. 

Program-program seperti pelatihan kewirausahaan, pendirian koperasi, dan 

bantuan modal usaha menjadi fokus utama dari pemberdayaan ekonomi 

berbasis masjid dalam studi ini. 

Ketiga, masjid dilihat melalui lensa politik, yang mencermati 

keterlibatan institusi ini dalam dinamika kekuasaan, mobilisasi sosial, dan 

praktik representasi di ruang publik. Dalam fokus kajian ini, penelitian milik 

Muhammad Wildan berjudul “Masjid, Dakwah Salafi, dan Radikalisme di 

Indonesia Pasca Orde Baru”. Penelitian ini menyoroti bagaimana masjid 

menjadi arena kontestasi ideologi pasca-reformasi, khususnya dalam 

penyebaran paham keagamaan puritan melalui jaringan dakwah Salafi. Wildan 

menunjukkan bahwa masjid bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga sarana 

 
12 Ahmad Syamsuddin dan Ikhwanul Mu’minin, “Mesjid dan Fungsi Teologis-Sosial: 

Upaya Aktualisasi Peran Remaja Mesjid,” Jurnal Bimas Islam 7, no. 2 (2023): 379–404, 

https://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/jbi/article/view/1184/0 

https://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/jbi/article/view/1184/0


 

10 

 

mobilisasi politik identitas yang potensial mempengaruhi stabilitas sosial dan 

arah kebijakan negara. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif dengan 

penekanan pada analisis wacana dan jaringan sosial.13 Penelitian Muhammad 

Wildan berfokus pada peran masjid sebagai sarana dakwah ideologis dan 

mobilisasi politik, khususnya dalam konteks penyebaran paham Salafi dan 

potensi radikalisme pasca-Orde Baru. Masjid dalam kajian tersebut diposisikan 

sebagai ruang kontestasi kekuasaan simbolik dan ideologis yang 

mempengaruhi arah gerakan sosial berbasis agama. Pendekatannya bersifat 

politis dan analitis terhadap relasi antara masjid, jaringan dakwah, dan struktur 

kekuasaan. 

Penelitian ini berbeda dengan studi-studi sebelumnya karena akan 

secara khusus menelaah praktik pemberdayaan masyarakat berbasis nilai-nilai 

teologis Islam melalui aktivitas filantropi yang dilakukan oleh Masjid Nurul 

Ashri, Yogyakarta. Dengan menjadikan masjid sebagai fokus studi, penelitian 

ini mengintegrasikan pendekatan teologis dan filantropis secara simultan, serta 

menelusuri bagaimana nilai-nilai keislaman direalisasikan dalam program-

program konkret pemberdayaan umat. Selain itu, pendekatan studi kasus 

memberikan kedalaman kontekstual yang memungkinkan analisis empiris atas 

praktik kelembagaan, manajemen dana sosial keagamaan, serta pengaruhnya 

terhadap transformasi sosial di tingkat komunitas lokal. Penelitian ini akan 

menganalisis peran Masjid Nurul Ashri Yogyakarta dalam pemberdayaan 

sosial-ekonomi umat secara lebih luas, termasuk peran masjid dalam 

 
13 Muhammad Wildan, “Masjid, Dakwah Salafi, dan Radikalisme di Indonesia Pasca 

Orde Baru,” Studia Islamika 22, no. 3 (2015): 405–448, https://doi.org/10.15408/sdi.v22i3.2344 

https://doi.org/10.15408/sdi.v22i3.2344


 

11 

 

membentuk jaringan sosial, membangun solidaritas komunitas, serta dampak 

sosiologis dari aktivitas pemberdayaan. Dengan kata lain, penelitian ini 

menggunakan pendekatan sosiologi-agama yang menelaah peran masjid 

sebagai agen perubahan sosial, tidak hanya dalam aspek ekonomi, tetapi juga 

dalam transformasi sosial umat secara holistik. 

 

F. Kerangka Teori 

Teologi pembebasan Islam yang dikembangkan oleh Asghar Ali 

Engineer (1939–2013) merupakan paradigma keagamaan yang berorientasi 

pada pembebasan manusia dari penindasan struktural, sosial, maupun 

ekonomi. Dalam pandangannya, Islam bukan sekadar sistem kepercayaan 

spiritual, tetapi juga ideologi pembebasan yang menegaskan nilai-nilai 

keadilan sosial (al-‘adalah al-ijtima‘iyyah), kesetaraan, dan kemaslahatan 

umat.14 

Menurut Engineer, tauhid merupakan landasan utama dari teologi 

pembebasan Islam.  Tauhid tidak hanya bermakna pengakuan terhadap 

keesaan Tuhan, tetapi juga mengandung dimensi sosial dan etis, hal ini 

berangkat dari kenyakinan bahwa ajaran Islam mengandung potensi 

transformative yang mampu mendorong perubahan sosial menuju 

masyarakat yang berkeadilan dan eligaliter.15 Oleh karena itu, agama tidak 

 
14 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ed. Mas‘ud (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2009), hlm. 21–23. 
15 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ed. Mas‘ud (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2009), hlm. 35-37. 



 

12 

 

seharusnya dipisahkan dari realitas sosial, sebab dimensi spiritual Islam 

justru menemukan maknanya Ketika berhubungan dengan perjuangan 

manusia melawan berbagai bentuk ketidakadilan. 

Teologi pembebasan yang ditawarkan oleh Engineer merupakan 

aksi terhadap praktik keberagamaan yang cenderung ritualistik dan 

ahistoris. Ia mengkritik pandangan keagamaan yang memusatkan perhatian 

pada aspek ibadah formal, tetapi mengabaikan persoalan kemiskinan, 

ketimpangan, dan ekploitasi sosial. Bagi Engineer, agama yang hanya 

beroientasi pada kehidupan akhirat dan mengabaikan penderitaan manusia 

di dunia telah kehilangan ruh profetiknya.16 Islam, menurut Engineer, 

mengandung pesan revolusioner dan etos keadilan yang berpihak kepada 

kelompok tertindas (mustad’afin), sekaligus menolak segala bentuk 

dominasi manusia atas manusia lainya. Dalam kerangka ini, tauhid 

dipahami bukan hanya sebagai doktrin teologis, melainkan juga sebagai 

landasan etika sosial dan politik yang menurut penghapusan struktuk sosial 

yang tidak adil.  

Engineer menolak pemaknaan agama yang semata-mata ritualistik 

dan menekankan bahwa agama harus berfungsi sebagai kekuatan 

transformatif untuk menghapus ketimpangan sosial.17 Ia berpendapat 

bahwa tauhid tidak hanya berarti pengakuan terhadap keesaan Tuhan, 

 
16 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ed. Mas‘ud (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2009), hlm. 78-82. 
17 Asghar Ali Engineer, “Toward a Theology of Liberation in Islam,” Islamic Studies 

Journal, Vol. 48, No. 3 (2011), hlm. 305–320. 



 

13 

 

tetapi juga memiliki dimensi sosial dan politik, yakni penolakan terhadap 

segala bentuk dominasi dan eksploitasi manusia oleh manusia. Dalam 

pandangan ini, tauhid menjadi dasar bagi terbentuknya tatanan sosial yang 

adil, egaliter, dan berorientasi pada kesejahteraan bersama (maslahah 

‘ammah).  

Kerangka teoritis ini tidak hanya memiliki nilai konseptual, tetapi 

juga relevansi praktis dalam konteks kelembagaan Islam di tingkat lokal. 

Teologi pembebasan Asghar Ali dibangun atas tiga prinsip utama:  

a. Tauhid sebagai Prinsip Keadilan Sosial 

Tauhid dimaknai sebagai dasar pembebasan manusia dari segala 

bentuk penindasan, baik politik, ekonomi, maupun sosial. Keesaan 

Tuhan menegaskan bahwa tidak ada manusia yang berhak 

mendominasi manusia lainnya. Tauhid bukan hanya konsep metafisik, 

tetapi prinsip etika sosial yang menuntut kesetaraan dan keadilan. 

Engineer menegaskan bahwa segala bentuk ketidakadilan adalah 

bentuk kemusyrikan sosial, karena menempatkan kekuasaan manusia 

di atas nilai ketuhanan. 

b. Ibadah sebagai Aksi Sosial 

Setiap praktik keagamaan memiliki implikasi sosial yang nyata. Zakat, 

infak, dan wakaf harus menjadi instrumen untuk redistribusi 

kesejahteraan dan penguatan ekonomi umat. Ibadah sejati, menurut 



 

14 

 

Engineer, adalah tindakan nyata untuk memperjuangkan hak-hak 

masyarakat lemah dan memperbaiki struktur sosial yang timpang.  

c. Teologi sebagai Gerakan emansipatoris 

Teologi dalam pandangan Engineer, bukan sekadar doktrin dogmatis, 

tetapi harus menjadi teologi aksi (action-oriented theology), yaitu 

teologi yang menuntut keterlibatan aktif dalam membebaskan manusia 

dari kemiskinan, ketertindasan, dan kebodohan. Di mana umat Islam 

terlibat aktif dalam mengorganisasi masyarakat dan menegakkan 

keadilan.18 Teologi pembebasan karenanya tidak berhenti pada 

kesadaran religius, tetapi menuntut perubahan konkret terhadap 

struktur sosial yang menindas. 

Dalam penelitian ini, gagasan Asghar Ali Engineer memiliki 

relevansi yang kuat untuk menganalisis peran Masjid Nurul Ashri 

Yogyakarta sebagai pusat pemberdayaan umat. Masjid ini tidak hanya 

berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai ruang sosio-religius 

yang menumbuhkan kesadaran kritis dan solidaritas sosial. Nilai-nilai 

Islam seperti ta‘awun (tolong-menolong), takaful ijtima‘i (tanggung jawab 

sosial), dan maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum) menunjukkan 

keselarasan epistemologis dengan prinsip-prinsip teologi pembebasan. 

 
18 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ed. Mas‘ud (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2009), hlm. 102-106. 



 

15 

 

Teologi pembebasan Islam memberikan kerangka analisis 

emansipatoris bagi penelitian ini, yang berfokus pada transformasi fungsi 

masjid dari sekadar tempat ritual menjadi pusat pengorganisasian umat 

community organizing center. Melalui sintesis antara nilai-nilai teologis dan 

praksis sosial, masjid dapat berperan sebagai agen perubahan sosial agent 

of social transformation yang menegakkan keadilan dan kemandirian 

masyarakat. 

Dalam konteks analisis terhadap Masjid Nurul Ashri, ketiga prinsip 

utama Teologi Pembebasan Asghar Ali Engineer tersebut menjadi pisau 

analisis untuk membedah orientasi gerakan masjid dalam merespons realitas 

sosial di sekitarnya. Keberpihakan kepada kaum mustadh’afin tercermin 

melalui mekanisme distribusi dana ZIS yang tidak hanya bersifat konsumtif, 

melainkan difokuskan pada pemberdayaan ekonomi yang memicu 

kemandirian kelompok marginal. Sementara itu, prinsip praksis 

transformatif terlihat pada pergeseran fungsi masjid yang melampaui batas 

ritualitas, di mana setiap aktivitas peribadatan diinternalisasikan ke dalam 

kerja-kerja kemanusiaan yang nyata dan berdampak sistemik bagi jamaah. 

Terakhir, semangat egaliter dalam pengelolaan masjid nampak pada 

keterbukaan akses informasi dan transparansi manajemen berbasis digital, 

yang secara tidak langsung meruntuhkan dominasi elitisme dalam 

pengambilan kebijakan keagamaan. Melalui pembacaan ini, tampak jelas 

bahwa praktik di Masjid Nurul Ashri merupakan pengejawantahan dari 



 

16 

 

teologi yang hidup, di mana agama berfungsi sebagai kekuatan kritis untuk 

mengoreksi ketimpangan sosial dan memperjuangkan martabat manusia. 

G. Metode Penelitian 

Metode penelitian merupakan metode di mana peneliti menggunakan 

sarana pengetahuan untuk mengumpulkan dan mengklarifikasi fakta-fakta di 

lokasi penelitian.19 Dalam setiap kegiatan penelitian tentu memerlukan sebuah 

metode yang akan digunakan untuk mencari, menemukan, menganalisis data 

penelitian, sehingga dapat diuraikan dengan baik dan tepat. 

1. Jenis Penelitian 

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan paradigma konstruktivisme. Pendekatan ini dipilih 

karena bertujuan untuk memahami secara mendalam makna, konteks, dan 

dinamika sosial yang hidup di lingkungan Masjid Nurul Ashri Yogyakarta, 

khususnya yang berkaitan dengan praktik pemberdayaan sosial umat 

berbasis nilai-nilai keislaman. 

Selama proses penelitian, peneliti berupaya menyelami 

pengalaman, pandangan, dan tindakan para aktor yang terlibat seperti 

takmir, pengurus Baitul Maal, relawan mahasiswa, serta jamaah untuk 

memperoleh pemahaman yang komprehensif tentang bagaimana mereka 

memaknai dan menjalankan fungsi sosial masjid. Melalui observasi 

 
19 Kontjaraningrat, Metode Penelitian Masyarakat (Jakarta: PT Gramedia Pustaka, 1987), 

hlm. 13. 



 

17 

 

langsung, wawancara mendalam, dan dokumentasi kegiatan, peneliti 

berusaha menangkap relasi dinamis antara dimensi teologis (nilai-nilai 

Islam), sosial (hubungan komunitas), dan praksis (pelaksanaan program 

pemberdayaan) yang berlangsung secara kontekstual dalam kehidupan 

keagamaan masyarakat.20 

2. Data dan Sumber Data 

Sumber data berguna untuk mempermudah proses analisis data dan 

mempermudah untuk memperoleh informasi yang tepat dan akurat. 

Penelitian ini menggunakan dua jenis data, yaitu sebagai berikut:  

a. Sumber Data Primer 

Data primer diperoleh langsung dari lapangan melalui wawancara 

mendalam dan observasi partisipatif. Informan utama meliputi 

pengurus Masjid Nurul Ashri, seperti Ketua Takmir, koordinator 

bidang sosial-ekonomi, dan pengelola unit pemberdayaan umat. Selain 

itu, wawancara juga dilakukan terhadap jamaah dan penerima manfaat 

dari program-program masjid, termasuk UMKM binaan, peserta 

pelatihan keterampilan, serta kelompok penerima bantuan modal atau 

usaha produktif. Observasi dilakukan terhadap kegiatan harian masjid, 

pelatihan, bazar, koperasi masjid, dan forum ekonomi jamaah. 

Dokumen internal seperti laporan kegiatan, data keuangan, dan arsip 

program turut menjadi bagian penting dari data primer. 

 
20 Tantang M. Arimin, Menyusun Rencana Penelitian (Jakarta: CV Rajawali, 1986), hlm. 

89. 



 

18 

 

b. Sumber Data Sekunder 

Data sekunder meliputi berbagai referensi ilmiah yang relevan, seperti 

buku, artikel jurnal, tesis, laporan penelitian, dan data yang tersedia 

secara daring melalui situs resmi Masjid Nurul Ashri atau media 

massa. Data ini digunakan untuk memperkuat analisis teoritis dan 

memberikan konteks yang lebih luas terhadap pemberdayaan 

masyarakat. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Metode pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan secara 

mendalam guna memperoleh data yang valid menggunakan cara sebagai 

berikut: 

a. Observasi Partisipatif 

Dalam teknik observasi ini peneliti melakukan observasi langsung 

terhadap berbagai kegiatan masjid, seperti kajian pekanan, pelatihan 

keterampilan, pasar murah, dan distribusi zakat. Observasi ini 

bertujuan untuk memahami secara konkret praktik pemberdayaan 

yang berlangsung, dapat melihat secara langsung dinamika sosial di 

antara aktor yang terlibat, serta konteks budaya-keagamaan yang 

melatarbelakangi kegiatan ini. 

b. Wawancara Mendalam (In-depth Interview) 

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan informan kunci, 

antara lain: pengurus Masjid Nurul Ashri (takmir dan pengelola unit 

sosial-ekonomi), pelaksana program pemberdayaan, serta penerima 



 

19 

 

manfaat seperti pelaku UMKM, jamaah, dan peserta pelatihan 

keterampilan. Tujuan wawancara ini adalah menggali narasi, motivasi, 

strategi, dan tantangan dalam implementasi program pemberdayaan 

umat. 

c. Dokumentasi 

Teknik dokumentasi diperoleh dari data sekunder yaitu dokumen 

internal masjid seperti laporan kegiatan, laporan keuangan zakat-

infaq-sedekah, brosur program, media sosial masjid, serta literatur 

pendukung dari artikel jurnal, tesis, dan laporan penelitian 

sebelumnya yang relevan. 

4. Teknik Pengelolaan Data 

Analisis data yang digunakan dalam penelitian ini dapat 

menafsirkan atau memberi makna yang mempunyai arti terhadap data 

yang akan dikumpulkan dengan langkah-langkah sebagai berikut: 

a. Pengumpulan Data 

Tahap pengumpulan data dilakukan secara sistematis dan 

berkelanjutan selama penelitian lapangan berlangsung. Setiap kali data 

diperoleh melalui wawancara, observasi, atau dokumentasi, saya 

segera melakukan pencatatan rinci dalam jurnal lapangan. Pendekatan 

ini memungkinkan peneliti untuk menjaga keutuhan data serta 

menghindari kehilangan informasi penting yang muncul secara spontan 

di lapangan. Sebagaimana dijelaskan oleh Moh. Soehadha, 

pengumpulan data dalam penelitian kualitatif harus disertai dengan 



 

20 

 

kepekaan interpretatif peneliti, agar mampu menangkap makna sosial 

yang tersirat di balik tindakan dan ucapan informan.21 

b. Reduksi Data 

Reduksi data merupakan tahap dari teknik analisis data kualitatif. 

Tahap reduksi ini dilakukan untuk pemilihan relevan atau tidaknya 

data dengan tujuan akhir.22 Dalam penelitian ini, reduksi data 

digunakan untuk memilih, mengategorikan, menyederhanakan data 

yang diperoleh dari hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi 

dengan narasumber. Serta untuk memfokuskan pada aspek-aspek yang 

relevan dengan rumusan masalah penelitian, serta bentuk 

pemberdayaan yang dijalankan. 

c. Display Data 

Display data atau penyajian data juga merupakan tahap dari teknik 

analisis data kualitatif. Bentuk penyajian data kualitatif bisa berupa 

teks naratif (berbentuk catatan lapangan), matriks, grafik, jaringan, 

ataupun bagan. Melalui penyajian data tersebut, maka nantinya data 

akan terorganisasikan dan tersusun dalam pola hubungan, sehingga 

akan semakin mudah dipahami dalam konteks pemberdayaan masjid. 

Penyajian ini akan membantu proses pemaknaan dan interpretasi data 

secara sistematis. 

d. Verifikasi Data 

 
21 Moh. Soehadha, Metode Penelitian Sosial Kualitatif untuk Studi Agama (Yogyakarta: 

SUKA Press, 2018), hlm. 118–121. 
22 Mely Novasari Harahap, “Analisis Data Penelitian Kualitatif Model Miles dan 

Huberman,” STAI USU 18, no. 1 (2021): 2463–2653, 

http://jurnal.staiuisu.ac.id/index.php/manhaj/article/view/5/9 

http://jurnal.staiuisu.ac.id/index.php/manhaj/article/view/5/9


 

21 

 

Verifikasi data merupakan tahap akhir dalam teknik analisis data 

kualitatif yang dilakukan untuk melihat hasil reduksi data tetap 

mengacu pada tujuan analisis yang hendak dicapai. Tahap ini bertujuan 

untuk mencari makna data yang dikumpulkan dengan mencari 

hubungan, persamaan, atau perbedaan untuk ditarik kesimpulan 

sebagai jawaban dari permasalahan yang ada.23 Dalam penelitian ini, 

verifikasi data dilakukan dengan cara peneliti mengaitkan data-data 

yang telah didapat di lapangan dari wawancara maupun observasi 

dengan asumsi-asumsi dari kerangka teoritis dan juga menemukan 

jawaban dari rumusan masalah. 

e. Kesimpulan 

Peninjauan kembali seorang peneliti terhadap catatan atau data yang 

telah dikumpulkan merupakan pengertian dari penarikan kesimpulan. 

Merupakan usaha menemukan makna dari unsur-unsur data yang 

disajikan dengan mencermati pola-pola, keteraturan, penjelasan, serta 

konfigurasi.24 

 

H. Sistematika Pembahasan 

Untuk memberikan pemahaman yang menyeluruh dan terstruktur 

terhadap fenomena pemberdayaan sosial berbasis agama khususnya di masjid, 

sistematika pembahasan dalam tesis ini disusun dalam lima bab yang saling 

 
23 Abdul Majid, Analisis Data Penelitian Kualitatif, Cetakan 1 (Surabaya: Penerbit 

Aksara Timur, 2017) 
24 Moh. Soehadha, Metode Penelitian Sosial Kualitatif untuk Studi Agama (Yogyakarta: 

SUKA Press, 2018), hlm. 118–121. 



 

22 

 

berkaitan secara logis dan fungsional. Pembagian ini bertujuan untuk 

menyusun alur pemikiran secara bertahap, mulai dari konteks umum hingga 

kesimpulan yang menjawab rumusan masalah. 

Bab Pertama, pendahuluan yang berisi latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan penelitian, kajian pustaka, kerangka teori, metode 

penelitian, dan sistematika pembahasan. Tujuan tersebut adalah untuk 

memberikan gambaran secara jelas tentang pembahasan penelitian ini. 

Bab Kedua, pada bab ini penulis akan menguraikan sejarah masjid, 

latar historis, visi, misi, dan perkembangan institusi Masjid Nurul Ashri 

Yogyakarta. Bagian ini penting untuk memberikan pemahaman kontekstual dan 

kerangka interpretatif terhadap temuan lapangan. 

Bab Ketiga, dalam bab ini menganalisis mengenai dasar teoretis 

keterlibatan Masjid Nurul Ashri dalam pemberdayaan umat di luar fungsi 

ibadah ritual. Dalam bab ini menjelaskan bagaimana nilai-nilai teologi 

pembebasan Islam menjadi landasan dalam membangun arah transformasi 

kelembagaan masjid dan pelaksanaan program-program pemberdayaan yang 

berorientasi pada keadilan sosial serta kesejahteraan jamaah. 

Bab Keempat, bab ini menyajikan hasil temuan lapangan mengenai 

strategi pengelolaan, dinamika, dan tantangan yang dihadapi Masjid Nurul 

Ashri dalam mengimplementasikan program-program pemberdayaan umat. 

Pembahasan diarahkan untuk menjelaskan bagaimana masjid dikelola sebagai 

lembaga sosial-keagamaan yang berperan aktif dalam peningkatan 



 

23 

 

kesejahteraan masyarakat, dengan mengacu pada nilai-nilai teologi 

pembebasan Islam sebagai landasan moral dan praksis sosial. 

Bab Kelima, penutup, berisi kesimpulan atas hasil temuan dan analisis 

yang telah dilakukan, serta rekomendasi untuk pengembangan lebih lanjut, 

baik secara akademik maupun praktis. Penutup ini menyatukan keseluruhan 

alur pemikiran dalam tesis dan menawarkan kontribusi konkret bagi studi 

agama sebagai kekuatan transformatif.  

 



 

139 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan temuan penelitian di lapangan, praktik pemberdayaan sosial 

di Masjid Nurul Ashri Yogyakarta dapat dibaca sebagai refleksi analitis 

terhadap nilai-nilai Teologi Pembebasan Islam yang digagas oleh Asghar Ali 

Engineer. Peneliti melihat bahwa meskipun masjid ini tidak secara formal 

mengadopsi teori Engineer sebagai model manajemen, namun substansi 

gerakannya menunjukkan keselarasan makna dalam mengubah cara memahami 

agama agar tidak terjebak pada dimensi ritual-individual semata. Aktivitas 

pemberdayaan yang dijalankan di sini merepresentasikan manifestasi 

spiritualitas yang diwujudkan melalui keberpihakan nyata terhadap kaum 

mustadh'afin guna merespons ketimpangan sosial di wilayah urban. 

penggunaan teknologi dan keterbukaan informasi di masjid Nurul Ashri 

Yogyakarta menjadi instrumen penting dalam menciptakan ruang partisipasi 

yang egaliter serta menghapus dominasi elitisme dalam institusi keagamaan. 

Melalui pembacaan ini, akan terlihat bagaimana orientasi keadilan sosial 

menjadi inti penggerak dari seluruh aktivitas yang dilakukan di Masjid Nurul 

Ashri. 

Pertama, Analisis terhadap berbagai program masjid mengungkapkan 

adanya pergeseran mendasar dari pandangan tradisional yang menganggap 

Islam hanya urusan ritual ke arah gerakan yang lebih transformatif. Peneliti 

membaca bahwa praktik di Masjid Nurul Ashri berupaya mematahkan 



 

140 

 

anggapan bahwa agama harus bersikap netral terhadap penindasan atau 

bahwa kesalehan cukup berhenti pada kesalehan pribadi. Dalam kacamata 

Teologi Pembebasan, iman harus memiliki dimensi sosial yang aktif dan 

menolak pasivitas terhadap realitas kemiskinan. Dengan demikian, masjid tidak 

lagi dipandang sebagai institusi yang sekadar melayani kebutuhan spiritual-

formal, melainkan sebagai pusat aksi di mana nilai-nilai keadilan 

diinternalisasikan ke dalam setiap program sosialnya. 

Kedua, dalam kerangka teologis tersebut, pemberdayaan tidak semata-

mata dilihat sebagai instrumen ekonomi untuk meningkatkan kesejahteraan 

fisik, melainkan sebagai manifestasi spiritual dari keimanan yang menolak 

segala bentuk ketimpangan. ini menunjukkan bahwa pengelolaan dana ZIS dan 

layanan kemanusiaan di Masjid Nurul Ashri merupakan refleksi untuk 

menjawab pertanyaan mendasar mengenai arah keberpihakan praktik 

keagamaan. Sesuai dengan kritik Engineer, spiritualitas sejati harus melahirkan 

aksi nyata yang membela mereka yang lemah secara struktural di tengah 

masyarakat. Hal ini sekaligus memberikan ruang negosiasi di mana teori teologi 

pembebasan yang ideal bertemu dengan praktik nyata kemanusiaan sebagai 

bentuk tanggung jawab iman. 

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menegaskan bahwa praktik 

pemberdayaan di Masjid Nurul Ashri Yogyakarta dapat dibaca sebagai 

manifestasi nyata dari teologi yang hidup, di mana nilai spiritual dan aksi sosial 

tidak lagi dipisahkan. Fenomena ini menunjukkan bahwa institusi keagamaan 



 

141 

 

memiliki potensi besar untuk bertransformasi menjadi ruang praksis 

pembebasan yang relevan dalam menjawab tantangan kemanusiaan di era 

modern. Alih-alih dipandang sebagai model teknis yang kaku, keberpihakan 

sosial yang ditunjukkan oleh masjid ini merefleksikan sebuah arah 

keberagamaan yang aktif, humanis, dan transformatif. Dengan demikian, 

melalui kacamata Teologi Pembebasan Islam, pengalaman Masjid Nurul Ashri 

memberikan gambaran bahwa ketika agama diletakkan sebagai pembela kaum 

mustadh'afin, ia mampu melampaui batas-batas ritualitas menuju terciptanya 

keadilan sosial yang substansial. 

B. Saran 

Berdasarkan hasil analisis dan kesimpulan yang telah diuraikan, peneliti 

merumuskan beberapa saran yang diharapkan dapat memberikan kontribusi 

bagi pengembangan praktik keagamaan yang transformatif. Bagi pengelola 

Masjid Nurul Ashri Yogyakarta, disarankan untuk terus merawat dan 

memperdalam basis nilai keberpihakan sosial yang telah berjalan agar tidak 

sekadar menjadi rutinitas bantuan materi semata. Penting bagi pengurus untuk 

secara berkala melakukan refleksi kritis terhadap arah program-program masjid 

guna memastikan bahwa setiap aktivitas tetap berorientasi pada pembelaan 

kaum mustadh’afin dan pemenuhan keadilan bagi umat. Selain itu, penguatan 

literasi sosial bagi jamaah perlu terus ditingkatkan melalui ruang-ruang diskusi, 

sehingga kesadaran akan pentingnya keterlibatan agama dalam menjawab 



 

142 

 

persoalan kemiskinan dan ketidakadilan dapat menjadi semangat kolektif yang 

berkelanjutan. 

Bagi para peneliti dan akademisi selanjutnya, disarankan untuk 

memperluas cakupan kajian mengenai Teologi Pembebasan Islam dengan 

menggunakan lokus penelitian yang lebih variatif, seperti di lingkungan 

masyarakat pedesaan atau kawasan industri yang memiliki tantangan 

ketidakadilan struktural yang berbeda. Mengingat penelitian ini lebih banyak 

berfokus pada pembacaan terhadap praktik dan kebijakan institusi masjid, 

maka studi mendatang diharapkan dapat menggali lebih dalam mengenai 

perspektif serta pengalaman subjektif dari kaum mustadh’afin itu sendiri 

sebagai penerima manfaat. Hal ini sangat penting guna melihat sejauh mana 

makna 'pembebasan' yang dirumuskan secara teoretis benar- benar 

terinternalisasi dan dirasakan dampaknya secara nyata oleh mereka yang 

terpinggirkan. Dengan demikian, diskursus mengenai teologi yang hidup 

(living theology) dalam konteks Indonesia dapat terus berkembang melalui data 

lapangan yang lebih kaya dan perspektif yang lebih beragam. 

 

 

 



 

143 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Afiat, Fathur, Besse Wediawati, and Lucky Enggrani Fitri. “Optimalisasi Fungsi 

Masjid sebagai Sentra Pemberdayaan Ekonomi Umat.” Najaha Iqtishod: 

Journal of Islamic Economic and Finance 1, no. 1 (2020): 10–19. 

https://doi.org/10.22437/jief.v1i1.11195. 

Akbar, Wahyu, Jefry Tarantang, and Noor Misna. Filantropi Islam (Regulasi dan 

Implementasi Zakat di Indonesia). K-Media, Yogyakarta. Yogyakarta: 

Penerbit K-Media, 2021. 

Alfian, M.A. “Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Masjid: Studi Manajemen 

ZISWAF di Masjid Jogokariyan Yogyakarta.” Al-Azhar Indonesia Journal 

of Islamic Economics, 10(2), 101–115. 2022. 

Al-Qaradhawi, Yusuf. Tuntunan Membangun Masjid. Jakarta: Gema Insani, 2000. 

Arimin, Tantang M. Menyusun Rencana Penelitian. Jakarta: CV. Rajawali, 1986. 

Ayub, Moh E. Manajemen Masjid. Jakarta: Gema Insani, 1996. 

Bahri, Efri Syamsul. Pemberdayaan Masyarakat Berkelanjutan. Kediri: Fam 

Publishing, 2025. 

DataIndonesia.id. “Data Jumlah Masjid di Indonesia Menurut Jenisnya per 7 

Maret 2024.” Ragam Data Indonesia, 2024. 

https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-masjid-di-indonesia-

menurut-jenisnya-per-7-maret-2024. 

Engineer, Asghar Ali. Islam dan Teologi Pembebasan, disunting oleh Masud. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Engineer, Asghar Ali. "Toward a Theology of Liberation in Islam." Islamic Studies 

Journal, Vol. 48, No. 3 305–320. 2011. 

Fadhlan, Muhammad. “Peran Masjid dalam Pemberdayaan Ekonomi Umat (Studi 

pada Masjid Nurul ‘Ashri Caturtunggal Depok Sleman).” Universitas 

Alma Ata Yogyakarta, 2020. http://elibrary.almaata.ac.id/2044/. 

Febriani, Anita, Nurhadi Syaifudin Zuhri, Muhammad Agus Salim Lutffi, and 

Agus Eko Sujianto. “Relevansi Filantropi Islam dalam Meningkatkan 

Kesejahteraan Masyarakat (Studi Kasus: Masyarakat di Sekitar Masjid Al 

https://doi.org/10.22437/jief.v1i1.11195
https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-masjid-di-indonesia-menurut-jenisnya-per-7-maret-2024
https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-masjid-di-indonesia-menurut-jenisnya-per-7-maret-2024
http://elibrary.almaata.ac.id/2044/


 

144 

 

Munawar Tulungagung).” MADANI: Jurnal Politik dan Sosial 

Kemasyarakatan 14, no. 3 (2022): 522–40. 

Fitriana, L. “Tantangan dan Peluang Masjid sebagai Lembaga Sosial Ekonomi.” 

Jurnal Bimas Islam, 14(1), 87–105. 2023. 

Ghazali, H M Bahri. Potret Kemakmuran Masjid: Dari Dakwah Kontemporer 

Hingga Filantropi Islam. Yogyakarta: Samudra Biru, 2024. 

Ghofur, A. “Reaktualisasi Peran Masjid dalam Pembangunan Sosial Masyarakat.” 

Jurnal Ilmu Dakwah, 43(1), 55–70. 2021. 

Gunawan, Imam. Metode Penelitian Kualitatif Teori & Praktik. Jakarta: PT Bumi 

Aksara, 2017. 

Hamid, Hendrawati. Manajemen Pemberdayaan Masyarakat. Makassar: De la 

macca, 2018. 

Harahap, Mely Novasari. “Analisis Data Penelitian Kualitatif Model Miles dan 

Huberman.” STAI USU 18, no. 1 (2021): 2463–2653. 

http://jurnal.staiuisu.ac.id/index.php/manhaj/article/view/5/9. 

Istiqomah. “Validitas Konstruk Alat Ukur Kesalehan Sosial.” Jurnal Ilmiah 

Psikologi Terapan 7, no. 1 (2019): 119–31. 

https://doi.org/10.22219/jipt.v7i1.7216. 

Jakarta Islamic Centre. "Mahakarya Masjid Agung Damaskus." 16 Mei 2016. 

https://islamic-center.or.id/mahakarya-masjid-agung-damaskus. Diakses 

17 November 2025. 

Jannah, Nurul. “Revitalisasi Masjid di Era Modern (Studi terhadap Peranannya di 

Era Modern).” Journal Analytica Islamica 5, no. 1 (2016): 125–48. 

Kholis, N., & Fanani, A. “Sinergi Lintas Sektor dalam Penguatan Peran Sosial 

Masjid.” Jurnal Sosiologi Agama, 9(2), 221–240. 2020. 

Komariyah, Nurul. “Optimalisasi Potensi dan Fungsi Masjid terhadap 

Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid (Studi Masjid Al-

Muflihin Kecamatan Sukabumi Kota Bandar Lampung).” UIN Raden 

Inten Lampung, 2022. 

http://jurnal.staiuisu.ac.id/index.php/manhaj/article/view/5/9
https://doi.org/10.22219/jipt.v7i1.7216


 

145 

 

Kontjaraningrat. Metode Penelitian Masyarakat. Jakarta: PT Gramedia Pustaka, 

1987. 

Kurnia, Tuti, and Wildan Munawar. “Potensi Pengembangan Peran Ekonomi 

Masjid di Kota Bogor.” Jurnal Iqtisaduna 4, no. 1 (2018): 62–81. 

https://doi.org/10.24252/iqtisaduna.v4i1.4951. 

Majid, Abdul. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Cetakan 1. Surabaya: Penerbit 

Aksara Timur, 2017. 

Makhrus. Dinamika dan Aktivisme Filantropi Islam dalam Pemberdayaan 

Masyarakat. Litera. Cetakan Pe. Yogyakarta: Litera, 2018. 

Masamah, Ulfa. “Masjid, Peran Sosial, Dan Pemberdayaan Masyarakat 

(Optimalisasi Peran Masjid Darussalam Kedungalar Ngawi Responsif 

Pendidikan Anak).” Mamba’ul’Ulum, 2020, 69–92. 

Mauludi, Ibrahim, Muh Syahril Sidik Rifaid, Muhammad Thoha, Ahmad Faiz 

Khudlari. “Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat Islam Berbasis Masjid 

(Studi Kasus Pemberdayaan Yatim Masjid Ar Rahmah Surabaya).” 

Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah 22, no. 1 (2023): 1–12. 

Moslehi, Shandiz, Arezoo Dehghani, Gholamreza Masoumi, Rahim Ali Sheikhi, 

and Fahimeh Barghi Shirazi. “The Role of the Mosque as an Emergency 

Shelter in Disasters: A Systematic Review.” Health in Emergencies and 

Disasters Quarterly 8, no. Special Issue (2023): 223–32. 

https://doi.org/10.32598/hdq.8.specialissue.310.4. 

Multazam, Muhammad Imam. “Persepsi Masyarakat terhadap Fungsi Edukasi 

Masjid di Desa Wonokromo Comal Pemalang.” UIN K.H. Abdurrahman 

Wahid Pekalongan, 2023. 

Muslim, Muslim bin al-Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāth al-

‘Arabī, tt. 

Nasr, Seyyed Hossein. The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. New 

York: HarperCollins Publishers, 2002. 

Nurhuda, Abid, Dewi Sinta, Inamul Hasan Ansori, and Nur Aini Setyaningtyas. 

“Flashback of the Mosque in History: From the Prophet’s Period to the 

Abasiyyah Dynasty.” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan 

Kebudayaan 17, no. 2 (2023): 241–50. 

https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v17i2.241-250. 

https://doi.org/10.24252/iqtisaduna.v4i1.4951
https://doi.org/10.32598/hdq.8.specialissue.310.4
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v17i2.241-250


 

146 

 

Rahardjo, Mudjia. “Metode Pengumpulan Data Penelitian Kualitatif.” www.uin-

malang.ac.id, 2011. 

Rahmawati, Theodora, and M. Makhrus Fauzi. Fikih Filantropi. Cetakan ke. 

Pamekasan: Duta Media Publishing, 2020. 

Rahemtulla, Syed Z. "The Future of Islamic Liberation Theology." Religions 14, 

no. 9 (2023): 1079. https://doi.org/10.3390/rel14091079 

Riadi, Haris. “Kesalehan Sosial sebagai Parameter Keberislaman (Ikhtiar Baru 

dalam Menggagas Mempraktekkan Tauhid Sosial).” Jurnal Pemikiran 

Islam 39, no. 1 (2014): 49–58. 

Ridho, Miftahur. “Showcasing Social Piety: Between Charity of the Haves and 

Rights of the Have-Nots.” Islamic Communication Journal 3, no. 2 

(2018): 168. https://doi.org/10.21580/icj.2018.3.2.2616. 

Safei, Agus Ahmad, and Paul Salahuddin Armstrong. “Mosque Management in 

Urban City: Bargaining between the Sacred and the Social Challenges.” 

Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya 8, no. 1 (2024): 43–

54. https://doi.org/10.15575/jw.v8i1.26049. 

Sholikhah, Ratna Junyekawati. “Pemberdayaan melalui Filantropi Islam Berbasis 

Masjid.” Jurnal Inovasi Penelitian 3, no. 1 (2022): 4281–88. 

Soehadha, Mohammad. Metode Penelitian Sosial Kualitatif untuk Studi Agama. 

Yogyakarta: SUKA Press UIN Sunan Kalijaga, 2012. 

———. Metodologi Penelitian Sosiologi Agama Kualitatif. Yogyakarta: Bidang 

Akademik, 2008. 

Soleh, Akhmad, Ahmad Shamsuri Muhamad, and Yuyun Libriyanti. “Inclusive 

Education Awareness: Muslim Community Response to the Jurisprudence 

of Disability in Yogyakarta.” Analisa: Journal of Social Science and 

Religion 9, no. 1 (2024): 128–44. 

https://doi.org/10.18784/analisa.v9i1.2266. 

Suredah. “Kesalehan Ritual, Sosial, dan Spiritual.” Istiqra’ 7, no. 2 (2020): 59–72. 

https://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/download/513/416/. 

Syaripudin, Enceng Iip, Siti Aliyah, Gini Gaussian, and Sasa Sunarsa. “Mosque as 

the Center of Economic Empowerment of the Millennial Generation in 

http://www.uin-malang.ac.id/
http://www.uin-malang.ac.id/
https://doi.org/10.21580/icj.2018.3.2.2616
https://doi.org/10.15575/jw.v8i1.26049
https://doi.org/10.18784/analisa.v9i1.2266
https://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/download/513/416/


 

147 

 

Garut Regency” 3, no. 2 (2024): 29–40. 

https://doi.org/10.37680/ijief.v3i2.5386. 

Wahab, Abdul Jamil, Farhan Muntafa, and Raudatul Ulum. Wajah Kesalehan 

Umat. Jakarta, 2023. 

https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/upload/files/Wajah_Kesalehan_Uma

t.pdf. 

Yusuf, Muhammad Yasir, Nazaruddin A. Wahid, Khairudin, Israk Ahamdsyah, Jen 

Surya, and Hafizh Maulana. Ekonomi Kemasjidan. Sustainability 

(Switzerland). Cetakan Pe. Vol. 11. Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2021. 

https://doi.org/10.37680/ijief.v3i2.5386
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/upload/files/Wajah_Kesalehan_Umat.pdf
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/upload/files/Wajah_Kesalehan_Umat.pdf

	HALAMAN JUDUL
	HALAMAN PENGESAHAN
	PERNYATAAN

KEASLIAN
	PERNYATAAN BERJILBAB
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	ABSTRAK
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR GAMBAR
	BAB

I

PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang M asalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. M anfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Kerangka Teori
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB V

PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



