MASJID SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI SOSIAL:
PRAKTIK PEMBERDAYAAN UMAT
DI MASJID NURUL ASHRI YOGYAKARTA

Qi)

Oleh:
Amalia Cahya Rachmayanti
NIM. 23205022005

TESIS

Diajukan kepada Program Studi Magister (S2) Studi Agama-Agama
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga
untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh

Gelar Magister Agama

YOGYAKARTA
2025



HALAMAN PENGESAHAN

(@«E} KEMENTERIAN AGAMA
@"ﬁf‘:}j UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
D\io FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
I J1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-2244/Un.02/DU/PP.00.9/12/2025

Tugas Akhir dengan judul :MASIJID SEBAGAI AGEN TRANFORMASI SOSIAL: PRAKTIK PEMBERDAYAAN
UMAT DI MASJID NURUL ASHRI YOGYAKARTA

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : AMALIA CAHYA RACHMAYANTI, S.Sos
Nomor Induk Mahasiswa : 23205022005

Telah diujikan pada : Senin, 15 Desember 2025

Nilai ujian Tugas Akhir T A-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

[El Ketua Sidang

i : Dr. Moh Soehadha, S.Sos.M.Hum.
v SIGNED

Dr. Mahatva Yoga Adi Pradana, M.Sos. 7
SIGNED s i BLfl MA., Ph.D.

Ch
Valid ID: 694387cb78741

0] Yogyakarta, 15 Desember 2025
I UIN Sunan Kalijaga
Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum.
SIGNED

1 19/12/2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Amalia Cahya Rachmayanti
NIM : 23205022005

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang : Magister S2

Program Studi : Studi Agama-Agama

menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya saya
sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya. Jika di kemudian hari terbukti
bahwa naskah tesis ini bukan karya saya sendiri, maka saya siap ditindak sesuai dengan
hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 20 November 2025
Saya yang menyatakan,

Amalia Cahya Rachmayanti.S.Sos
NIM. 23205022005



PERNYATAAN BERJILBAB

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Amalia Cahya Rachmayanti
NIM : 23205022005

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang : Magister S2

Program Studi : Studi Agama-Agama
Konsentrasi : Sosiologi Agama

Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa saya tidak akan menuntut Program Magister
Studi Agama-Agama Konsentrasi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran
Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta atas pemakaian jilbab dalam Ijazah Magister saya,
apabila suatu saat nanti terdapat instansi yang menolak Ijazah karena penggunaan jilbab.

Demikian surat ini saya buat dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran serta tanpa

paksaan dari pihak manapun.

Yogyakarta, 20 November 2025
Saya yang menyatakan,

.1 o s

Amalia Cahya Rachmayanti, S.Sos.
NIM. 23205022005



PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Amalia Cahya Rachmayanti
NIM : 23205022005

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang : Magister S2

Program Studi : Studi Agama-Agama

menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan benar-benar bebas dari plagiasi. Jika di
kemudian hari terbukti bahwa terdapat plagiasi di dalam naskah tesis ini, maka saya siap
ditindak sesuai dengan hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 20 November 2025
Saya yang menyatakan,

E"J::: ‘ & "f-f-“!.. ~
b v '3""',1

SEPULU KR RUPAN
e ¥ =

Amalia Cahya Rachmayanti.S.Sos
NIM. 23205022005



NOTA DINAS PEMBIMBING

Kepada Yth,,

Ketua Program Studi Magister (S2)

Studi Agama-Agama

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Assalamu "alaikum wr.wb.
Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap
penulisan tesis yang berjudul:
Masjid dan Pemberdayaan Sosial Umat di Masjid Nurul Ashri Yogyakarta dalam
Persepktif Teologi Pembebasan Islam.

Yang ditulis oleh
Nama : Amalia Cahya Rachmayanti
NIM : 23205022005
Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang : Magister S2
Program Studi : Studi Agama-Agama
Konsentrasi : sosiologi agama

Saya berpendapat bahwa naskah tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Program Studi
Magister (S2) Studi Agama-Agama Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan
Kalijaga untuk diajukan dalam rangka memperoleh gelar Magister Agama.

Wassalamu alaikum wr.wb.

Yogyakarta, 20 November 2025
Pembimbing,

Dr. dha. S.Sos.M.Hum
NIP. 119720417 199903 1 003

Vi



MOTTO

“Sesungguhnya Bersama Kesulitan itu Ada Kemudahan”

(Q.S Al-Insyirah; 6)

vii



ABSTRAK

Penelitian ini dilatarbelakangi adanya perhatian penulis terhadap
transformasi peran masjid dalam masyarakat urban, khususnya Masjid Nurul
Ashri Yogyakarta yang terletak di kawasan akademik Universitas Negeri
Yogyakarta. Masjid ini menarik untuk dikaji karena tidak hanya berfungsi sebagai
tempat ibadah ritual tetapi juga berkembang menjadi pusat pemberdayaan sosial,
ekonomi, dan pendidikan masyarakat. Keberagaman program sosial yang berjalan
secara berkesinambungan seperti pengelolaan dana ZIS, dukungan ekonomi
komunitas, dan layanan kemanusiaan menjadi pintu masuk untuk memahami
bagaimana masjid modern memainkan peran strategis dalam meningkatkan
kesejahteraan umat. Oleh Kkarena itu, penelitian ini berupaya menelusuri
bagaimana nilai-nilai teologi pembebasan Islam diimplementasikan dalam praktik
kelembagaan Masjid Nurul Ashri serta bagaimana dinamika sosial di sekitarnya
membentuk arah pemberdayaan tersebut.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif
dengan pendekatan deskriptif. Pendekatan ini dimaksudkan untuk mengungkap
secara mendalam pelaksanaan pemberdayaan umat melalui data empiris, observasi
langsung, wawancara dengan takmir dan pengurus Baitul Maal, serta dokumentasi
kegiatan masjid. Teologi Pembebasan Islam Asghar Ali Engineer digunakan
sebagai kerangka analisis melalui tiga pilar utamanya yaitu tauhid sebagai prinsip
keadilan sosial, ibadah sebagai aksi sosial, dan teologi sebagai gerakan
emansipatoris. Kerangka teori ini digunakan untuk membaca bagaimana nilai-
nilai keislaman diterjemahkan ke dalam strategi pemberdayaan yang relevan
dengan kebutuhan masyarakat urban yang heterogen.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemberdayaan sosial di Masjid
Nurul Ashri bersifat multidimensional dan tidak hanya bertumpu pada fungsi
ritual. Transformasi ini lahir dari pertemuan antara nilai teologis, kebutuhan
jamaah urban, dan inovasi tata kelola modern. Program sosial yang dijalankan
seperti bazar pangan, donasi barang, bantuan kebencanaan, kelas penguatan
keluarga, dan pengembangan ekonomi produktif menunjukkan integrasi yang kuat
antara spiritualitas dan aksi sosial. Melalui perspektif Teologi Pembebasan Islam
terungkap bahwa praktik pemberdayaan di masjid ini merupakan wujud konkret
dari nilai tauhid yang mendorong keadilan, solidaritas, dan kesejahteraan sosial.
Dengan demikian, Masjid Nurul Ashri memperlihatkan bagaimana masjid dapat
menjadi agen transformasi sosial yang adaptif dan progresif dalam konteks
masyarakat urban.

Kata kunci: Masjid Nurul Ashri, Teologi Pembebasan Islam, Pemberdayaan
Sosial.

viii



HALAMAN PERSEMBAHAN

Tesis ini dengan tulus saya persembahkan kepada:

Diri saya sendiri yang mana telah berjuang dan membuktikan kepada diri ini
dapat menyelesaikan tesis ini dengan keadaan sehat dan bahagia tanpa kurang
suatu apapun.

Kepada kedua orang tuaku tercinta yang tanpa lelah menebarkan kasih sayang,
memanjatkan do’a, dan memberikan dukungan di setiap langkah hidupku.
Terima kasih atas segala pengorbanan, bahkan harta benda, demi masa depan
anak-anakmu. Semoga Allah membalas setiap kebaikan dan pengorbanan yang
telah Bapak dan Ibuk berikan.

Kepada kaka dan adiku yang senantiasa mendoakan, mendukung, menghibur,
dan menyemangati peneliti, sehingga peneliti bisa sampai pada titik ini.

Kepada dosen pembimbing tesis saya dan dosen-dosen, almamater tercinta
Magister Studi Agama-agama, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam serta
teman-teman seperjuangan yang luar biasa dalam kebaikan dan

kekompakannya dalam perjalanan magister saya.



KATA PENGANTAR

Dengan mengucapkan Alhamdulillahirabbil alamiin, puji syukur kepada
Allah SWT, atas segala rahmat, taufik, dan hidayahnya, tesis ini dapat
terselesaikan dengan baik. Segala puji bagi-Nya yang telah menguatkan langkah,
menuntun pikiran, dan menenangkan hati selama proses penelitian ini. Shalawat
dan salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, suri teladan
sepanjang zaman. Semoga di akhirat kelak kita semua mendapatkan syafaatnya,
Aamiin.

Tesis ini diajukan sebagai salah satu syarat memperoleh gelar Magister
Studi Agama-Agama, Konsentrasi Sosiologi Agama, Fakultas Ushuluddin dan
Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Peneliti menyadari bahwa
dalam proses penulisan tesis ini, banyak pihak yang terilbat dan mendukung. Oleh
karena itu peneliti mengucapkan terimakasih dan memberikan penghargaan yang
setinggi-tingginya kepada:

1. Bapak Prof. Noorhaidi Hasan, M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor
Universitas Islam Negeri Yogyakarta.

2. Bapak Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum., selaku Dekan
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam Universitas Islam Negerii
Yogyakarta.

3. Ibu Dr. Dian Nur Anna, S.Ag., M.A., selaku Ketua Program Studi
Magister Studi Agama-Agama, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Universitas Islam Negerii Yogyakarta.



Bapak Dr. Moh Soehadha, S.Sos., M.Hum., selaku dosen pembimbing
akademik yang senantiasa meluangkan waktu, memberikan arahan,
bimbingan, dan masukan berharga selama saya menempuh studi di
Program Studi Agama-Agama, Konsentrasi Sosiologi Agama, Fakultas
Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas Islam Negeri Yogyakarta.

. Terimakasih penulis ucapkan kepada seluruh dosen Magister Studi
Agama-Agama yang dengan penuh kesabaran telah membimbing dan
mendidik saya hingga dapat mencapai tahap ini. Semoga Allah membalas
setiap kebaikan dan pengabdian yang telah diberikan, wahai para dosen
tercinta.

. Terimakasih penulis ucapkan kepada Ketua Takmir dan pengurus Baitul
Mal Masjid Nurul Ashri Yogyakarta yang telah menerima peneliti dengan
baik dan memberikan pengalaman pengabdian dan informasi data yang
peneliti butuhkan.

. Penulis juga menyampaikan terima kasih kepada seluruh staf akademik
dan staf perpustakaan yang senantiasa menunjukkan keramahan dan
kesantunan dalam memberikan pelayanan serta merespons setiap
kebutuhan mahasiswa.

Kepada rekan-rekan seperjuangan di bangku kuliah Magister ini yang
senantiasa memberikan motivasi, kritik, serta masukan berharga.
Terimakasih atas kebersamaan, canda tawa, dan dukungan yang

menguatkan hingga akhir perjalanan ini.

Xi



9. Kepada Seluruh pihak yang telah membantu penyelesaian tesis ini yang
tidak dapat disebutkan satu per satu. Semoga Tuhan Yang Maha Esa
senantiasa membalas kebaikan seluruh pihak. Kritik dan saran yang
membangun penulis harapkan agar bisa digunakan penulis sebagai acuan
di kemudian hari. Semoga karya sederhana ini dapat bermanfaat bagi

seluruh pihak.

Yogyakarta, 20 November 2025

Hormat saya,

Amalia Cahya Rachmayanti, S.Sos
NIM. 23205022005

Xii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL .....coiiiiiiie ettt [
HALAMAN PENGESAHAN........ccci it i
PERNYATAAN KEASLIAN ... .ottt ii
PERNYATAAN BERJILBAB ......c.ooiiiiieieieiee et iii
PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI......ccciiiiiieeie s %
NOTA DINAS PEMBIMBING .......ccciiiiiiinieieieie et %
71 1 I 5 TSRS Vi
ABSTRAK e Viil
HALAMAN PERSEMBAHAN ......oooiiiiiiie it IX
KATAPENGANTAR ...ttt ettt ettt sresnenneas X
DAFTAR IST ..ottt ettt bbb Xiii
DAFTAR GAMBAR ...ttt XV
BAB | PENDAHULUAN ..ottt enes 1
A. Latar Belakang Masalah...........ccccooviiiiiiiiiiiciicsi e 1
B. RUmMUSAN Masalah .........ccc.cooiiiiiiicecics e 5
C. TUujuan Penelitian. ..o 5
D. Manfaat Penelitian .......cccccviiiiiiiiiiieiicce e 6
E.  KaJian PUSEAKA.........cciiiiieiieiie ettt be e anne e 7
F.o Kerangka TEOM ....ccueiuiiiiiiiiiiiieie ittt 11
G. Metode Penelitian.........ccooiiiiiiiiiii s 16
1. JenisPenehitian...... . i i e e St 16
2. Data dan SUMDEr DAta ........cceiveieeiiiieieen e sie st 17
3. Teknik Pengumpulan Data............cccooevueieeiieiiieiecire i e e 18
4. Teknik Pengelolaan Data..........cccccoeiiiiiieiiis i 19
H. Sistematika Pembahasan ............c.cccveiviiiiiie e 21
BAB Il DINAMIKA MASJID SEBAGAI INSTITUSI ISLAM DAN POTRET
MASJID NURUL ASHRI YOGYAKARTA ...t 24
A. Sejarah Awal Keberadaan Masjid di Dunia............ccocevvrenieneniiiencninns 24

B. Perkembangan Masjid dari Masa Khulafaur Rasyidin Hingga Abbasiyah26

C. Perkembangan Masjid di Indonesia: Dari Masa Islamisasi Awal Hingga
Era REFOIMASH.....c.eiiiiiiiiiiceee s 29

D. Masjid Sebagai Institusi Keagamaan ...........cccocveviieiieiiieesinesieesee e 33

Xiii



1. Masjid sebagai Fungsi Spiritual dan Ibadah ...........ccccccoveiiiiiiiinnnnn 34

2. Fungsi Sosial Masjid..........ccceiveriiieiiese e 38

3. Fungsi Budaya Masjid ...........cccecvveiiiiiiiiienicie e 41

4. Fungsi Pendidikan Masjid..........ccceouiiiiiiininiiieeeeeee e 45

5. Fungsi Politik dan Kepemimpinan Masjid...........c.cccccevvverieiinnieinenenn, 49

6.  Fungsi EKONOMI MaSjid..........ccooviiiiieiiie e 52

E. Potret Masjid Nurul Ashri Yogyakarta..........cccoeerviiriiieniiieiienesie e 55

1. Sejarah Masjid Nurul Ashri Yogyakarta ............cccccceevveieiieincnesennn, 55

2. Visi dan Misi Masjid Nurul Ashri Yogyakarta.............ccccceeeververennnnnn. 60

3. Tata Kelola Masjid NUrul ASHIi ........ccooiiiiiiiiiiecc s 61
BAB Il TEOLOGI PEMBEBASAN SEBAGAI BASIS PEMBERDAYAN

SOSIAL UMAT DI MASJID NURUL ASHRI YOGYAKARTA ......coooviveiranne 66

A. Tata Ruang Sebagai Arah Transformasi Kelembagaan..............c.ccoccvvnnene 66

1. Arsitektur Bangunan Masjid Nurul Ashri...........cccooveviiiiiicceciesee, 66

2. Transformasi Fungsi Ruang dari Ritual ke Sosial.............c.ccccccovrnnnne. 75

3. Kelembagaan Masjid Sebagai Representasi Gerakan Sosial ................ 78

B. Program-Program Pemberdayaan Di Masjid Nurul Ashri ............c........... 81

1. Kerangka Pemberdayaan dan Fungsi Baitul Maal ...................cccco..... 83

2. Program Sosial Sebagai Manifestasi Teologi Pembebasan................... 86

BAB IV PENGELOLAAN MASJID NURUL ASHRI DALAM PERSPEKTIF
TEOLOGI PEMBEBASAN ISLAM DAN PEMBERDAYAAN SOSIAL UMAT

.............................................................................................................................. 117
A. Teologi Pembebasan Islam dalam Praktik Pemberdayaan Masjid Nurul
] 1 o PSSRSO 119
B. Keadilan Sebagai Orientasi Kelembagaan dan Pengelolaan Sumber Daya

124
C. Keberpihakan Sosial dan Makna Pembebasan dalam Praktik Keagamaan
di Masjid NUFUFASNIT .o s 128

BABV.. L. .00 U J. MmN AN 139

PENUTUP ..ottt ettt s ene e 139
AL KESIMPUIAN ... 139
B SAIAN....o e 141

DAFTAR PUSTAKA ...ttt ettt sttt 143

LAMPIRAN L.ttt e e e e et e e e s e e e e e nnbae e e e ssneaeeans 148

Xiv



DAFTAR GAMBAR

Gambar 2. 1 Masjid Quba di Madinah...........cccccevviiiiieiieie e 25
Gambar 2. 2 Masjid NADAWI ..........ccviiiiiieicic e 27
Gambar 2. 3 Masjid Ummayah Damaskus ............cccceiveereeiesiiesesieseese e 28
Gambar 2. 4 Masjid Menara KUAUS ..........ccooeiiiiiiniiisisceeeeeee e 30
Gambar 2. 5 Masjid Yayasan Amal bakti Pancasila..............cccccoovevviieinecninenne. 31
Gambar 2. 6 Program Qiyamul Lail Jama’i di Masjid Nurul Ashri............c......... 37
Gambar 2. 7 Masjid Agung Demak ...........cccooeiiiiiiiiiiiieieee e 43
Gambar 2. 8 Grebeg Suro di Halaman Masjid Gede Kauman Yogyakarta........... 44
Gambar 2. 9 Kegiatan Kajian Moderasi Beragama Berasama Ustadz Hanan Attaki
............................................................................................................................... 48
Gambar 2. 10 Kegiatan Pesantren Ramadhan di Masjid Nurul Ashri .................. 49
Gambar 2. 11 Kegiatan Diskusi Kebangsaan di Masjid Jogokariyan................... 51
Gambar 2. 12 Peta Lokasi Masjid Nurul Ashri Yogyakarta..............c.ccccceeeverunnne. 57
Gambar 2. 13 Masjid Nurul Ashri YogyaKarta...........ccccueevveiiiineneieninc s 59
Gambar 3. 1 Denah Awal Masjid NUrul ASNFi ......ccccoveiveiieiiiiccecc e 68
Gambar 3. 2 Sketsa Renovasi Pertama Masjid Nurul Ashri Tahun 2011............. 69
Gambar 3. 3 Sketsa Pemetaan Renovasi Lantai 1 Tahun 2013.............ccccevevrinene 70
Gambar 3. 4 Pemetaan Renovasi Lantai 2 .........ccoocvvveieeienieiieniee e 70
Gambar 3. 5 Sketsa Pemetaan Basement Tahun 2015 ..........cccocoveiiieieiinincnnns 71
Gambar 3. 6 Sketsa Pemetaan Renovasi Lantai 1 Tahun 2015...........c.cccccocvvinene 72
Gambar 3. 7 Sketsa Pemetaan Renovasi Lantai 2 Tahun 2015...............ccccevvnene 72
Gambar 3. 8 Denah Tata Ruang Masjid Nurul Ashri Yogyakarta...............cc.c...... 73

Gambar 3. 9 Kegiatan Bazar Sayur di Halaman Masjid Nurul Ashri Yogyakarta 87
Gambar 3. 10 Kegiatan Borong Panen Singkong oleh Relawan Masjid Nurul

Ashri Yogyakarta di Gunungkidul Yogyakarta ..............cccccevveevieiieiecie e, 89
Gambar 3. 11 Dokumentasi Hotline Program Bantu Makan oleh Masjid Nurul
] o T USRS 92
Gambar 3. 12 Kegiatan Program Makan Serbu ...........ccocooiiiiiiiiieiicnencne 94
Gambar 3. 13 Kegiatan Penyerahan Penyaluran Air Bersih dan Pembangunan
Sumur BoR ALY L b Lad eCMY M e SN I NS L L 96
Gambar 3. 14 Kegiatan Pembangunan Sumur Bor ...........cccceoveiiiiineiiece e, 97
Gambar 3. 15 Dokumentasi Program Donasi Barang Layak Pakai Oleh Masjid
INUPUT ASIT ettt re s 102
Gambar 3. 16 Kegiatan Pembuatan Keset dari Baju Donasi Berkah Bareng yang
Sudah Tidak Layak PaKal............ccccviiiiiiie i 104
Gambar 3. 17 Penyerahan Daging Kurban oleh Relawan Masjid dengan Warga
Setempat di Nusa Tenggara TIMUT ........c.cocveiiieiieiie e 108
Gambar 3. 18 Penyerahan Batuan Bencana Lewatobi Nusa Tenggara Timur .....113

XV



BAB I
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah

Di tengah pesatnya perkembangan masyarakat urban, masjid seringkali
terjebak dalam dilema antara pemeliharaan fungsi ritual-tradisional dan
tuntutan untuk merespons persoalan sosial-ekonomi yang semakin kompleks.
Meskipun secara normatif masjid diakui sebagai institusi pemberdayaan,
namun pada realitasnya banyak lembaga keagamaan yang masih menghadapi
kendala struktural, seperti keterbatasan jangkauan terhadap kelompok marginal
yang paling rentan, ketergantungan pada figur kepemimpinan tertentu, hingga
minimnya transparansi yang memicu konflik kepentingan dalam pengelolaan
dana publik. Ketimpangan antara idealita masjid sebagai agen perubahan
dengan fakta lapangan yang menunjukkan stagnasi fungsi sosial inilah yang
menjadi persoalan serius dalam diskursus studi agama. Masjid Nurul Ashri
Yogyakarta, dengan lokasinya yang strategis di kawasan akademik, hadir di
tengah tegangan tersebut.

Masjid merupakan tempat yang dipergunakan umat Islam untuk
melaksanakan ibadah kepada Allah Swt. Fungsi utama masjid sebagai pusat
ibadah menjadi identitas utamanya, menjalankan ibadah salat secara
berjamaah, baik salat wajib lima waktu maupun salat Jumat yang memiliki
nilai sosial keagamaan yang sangat tinggi.! Selain itu, masjid juga digunakan

untuk pelaksanaan ibadah pada momen-momen khusus seperti salat Idulfitri

1 Moh E Ayub, Manajemen Masjid (Jakarta: Gema Insani, 1996), him. 30.



dan Iduladha yang melibatkan partisipasi umat secara luas.? Kehadiran masjid
sebagai tempat ibadah tidak hanya berperan dalam pembinaan spiritual
individu, tetapi juga dalam menguatkan solidaritas dan kebersamaan di antara
jamaah.®> Namun, dalam perkembangannya, masjid juga bertransformasi
menjadi ruang sosial dan ekonomi yang memberikan kontribusi nyata terhadap
kehidupan masyarakat. Masjid telah memainkan peran multidimensional dalam
masyarakat Muslim, tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai
pusat kegiatan pendidikan, sosial, dan ekonomi. Dalam konteks kontemporer,
masjid menjadi institusi yang potensial dalam pemberdayaan masyarakat
melalui berbagai program berbasis komunitas. Fungsi ini mencerminkan bahwa
masjid dapat menjadi aktor sosial yang berperan aktif dalam menjawab
berbagai tantangan umat, termasuk kemiskinan, kesenjangan sosial, dan
ketimpangan ekonomi.

Dalam kerangka pemberdayaan masyarakat, konsep empowerment
menjadi relevan untuk menganalisis peran strategis masjid sebagai agen
perubahan sosial.* Pemberdayaan masyarakat dapat didefinisikan sebagai
proses sistematis yang bertujuan untuk meningkatkan kapasitas individu dan
kelompok dalam mengidentifikasi, menganalisis, dan mengatasi permasalahan

yang mereka hadapi secara mandiri.® Tujuan utama pemberdayaan masyarakat

2 Al-Qaradhawi, Yusuf. Tuntunan Membangun Masjid. (Jakarta: Gema Insani, 2000). him
45-46.

3 H M Bahri Ghazali, Potret Kemakmuran Masjid: Dari Dakwah Kontemporer Hingga
Filantropi Islam (Yogyakarta: Samudra Biru, 2024) him 57-58.

4 Ulfa Masamah, “Masjid, Peran Sosial, Dan Pemberdayaan Masyarakat (Optimalisasi
Peran Masjid Darussalam Kedungalar Ngawi Responsif Pendidikan Anak),” Mamba ul Ulum,
2020, 69-92.

> Hendrawati Hamid, “Manajemen Pemberdayaan Masyarakat” (Makassar: De la macca,
2018), him. 115.



meliputi peningkatan kemandirian komunitas, penguatan modal sosial,
pengembangan keterampilan kepemimpinan lokal, serta penciptaan jaringan
kolaboratif yang berkelanjutan untuk mewujudkan kesejahteraan bersama.®
Sejauh pengamatan peneliti terhadap literatur yang ada, penelitian
mengenai masjid umumnya masih didominasi oleh kajian manajemen teknis
atau efektivitas program secara administratif. Masih sangat sedikit kajian yang
membedah praktik pemberdayaan masjid menggunakan pisau analisis
Teologi Pembebasan Islam secara kritis untuk melihat relasi kuasa dan
keberpihakan ideologis pengelolanya. Penelitian ini tidak hanya bertujuan
mendeskripsikan keberhasilan program, tetapi mengisi celah (research gap)
tersebut dengan menguji sejauh mana spirit pembebasan dalam pemikiran
Asghar Ali Engineer benar-benar beroperasi dalam memecahkan masalah
struktural di Masjid Nurul Ashri, atau justru menghadapi keterbatasan-
keterbatasan tertentu yang selama ini luput dari pengamatan akademis. Melalui
pendekatan partisipatif, masjid memfasilitasi proses pembelajaran kolektif
yang memungkinkan masyarakat untuk mengembangkan kesadaran Kkritis
terhadap kondisi sosial-ekonomi mereka. Implementasi pemberdayaan
masyarakat berbasis masjid mencakup dimensi struktural, kultural, dan
individual, yang secara sinergis berkontribusi pada transformasi sosial
berkelanjutan di tingkat komunitas.” Masjid dari sisi pemberdayaan sosial

juga memiliki potensi besar untuk berkontribusi pada pemberdayaan sosial

6 Efri Syamsul Bahri, Pemberdayaan Masyarakat Berkelanjutan (Kediri: Fam Publishing,
2025), him. 13-14.

" Faiz Khudlari Mauludi, Ibrahim, Muh Syahril Sidik Rifaid, Muhammad Thoha,
“Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat Islam Berbasis Masjid (Studi Kasus Pemberdayaan Yatim
Masjid Ar Rahmah Surabaya),” Alhadharah: Jurnal IImu Dakwah 22, no. 1 (2023): 1-12.



umat Islam di Indonesia.® Salah satu peran sosial masjid yang paling menonjol
adalah sebagai pusat kegiatan sosial kemasyarakatan dan pembinaan karakter
umat. Kegiatan-kegiatan ini berfungsi sebagai mekanisme pengembangan
kapasitas sosial yang efektif, membantu memperkuat kohesi sosial dan
meningkatkan kesejahteraan masyarakat secara holistik. Dengan pengelolaan
yang baik, program-program sosial yang diselenggarakan oleh masjid dapat
digunakan untuk mendukung berbagai kegiatan pemberdayaan sosial, seperti
pendidikan non-formal, layanan konseling dan bimbingan, program kesehatan
masyarakat, dan kegiatan pembinaan remaja dan keluarga.®

Lokasi Masjid Nurul Ashri, terletak di JI. Deresan 3 No. 21, Santren,
Caturtunggal, Depok, Sleman, Yogyakarta, dengan posisi strategis di dekat
kawasan Universitas Negeri Yogyakarta, turut menjadikan masjid ini sebagai
tempat persinggungan antara komunitas akademik dan masyarakat lokal. Hal
ini menciptakan ekosistem sosial yang heterogen dan terbuka terhadap inovasi
sosial berbasis keagamaan. Masjid ini tidak hanya menjadi ruang ibadah tetapi
juga pusat transformasi sosial berbasis nilai-nilai Islam yang inklusif dan
progresif, menjadikannya representasi ideal untuk memahami dinamika
community engagement dalam konteks masjid modern Indonesia. Meskipun
memiliki berbagai program inovatif, Masjid Nurul Ashri tidak luput dari
tantangan pengelolaan yang krusial. Tantangan seperti keberlanjutan program

jangka panjang bagi masyarakat non-akademik di sekitarnya, potensi

8 Muhammad Yasir Yusuf et al., “Ekonomi Kemasjidan, Sustainability (Switzerland),”
Cetakan Pe, vol. 11 (Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2021).

® Enceng lip Syaripudin et al., "Mosque as the Center of Economic Empowerment of the
Millennial ~ Generation in  Garut Regency,” NIEF 3, no. 2 (2024): 29-40,
https://doi.org/10.37680/ijief.v3i2.5386.



fragmentasi kepentingan dalam pengelolaan dana ZIS yang besar, serta
bagaimana masjid menjaga kemandirian nilai di tengah tekanan sosial urban
menjadi bagian penting yang harus diuji. Hal-hal inilah yang menjadikan
Masjid Nurul Ashri sebagai fenomena yang problematik dan mendesak untuk
diteliti, guna melihat apakah ia benar-benar berfungsi sebagai instrumen
pembebasan sosial atau hanya sekadar lembaga sosial-keagamaan

konvensional.

B. Rumusan Masalah
Berikut, rumusan masalah akan mengidentifikasi fokus penelitian yang
lebih spesifik mengenai hal tersebut:
1. Bagaimana nilai-nilai Teologi Pembebasan Islam diinternalisasikan sebagai
basis transformasi kelembagaan dan program pemberdayaan umat di Masjid
Nurul Ashri Yogyakarta?
2. Bagaimana strategi pengelolaan Masjid Nurul Ashri mengimplementasikan
prinsip tauhid, keadilan, dan pembebasan dalam menjaga keberlanjutan

program pemberdayaan umat?

C. Tujuan Penelitian
Sejalan dengan rumusan masalah yang telah ditetapkan, penelitian ini
memiliki tujuan sebagai berikut:
a. Untuk menganalisis internalisasi nilai-nilai Teologi Pembebasan

Islam sebagai basis ideologis dalam transformasi kelembagaan dan



ragam program pemberdayaan sosial umat di Masjid Nurul Ashri

Yogyakarta.

b. Untuk membedah dan mendeskripsikan strategi pengelolaan Masjid

Nurul Ashri yang berbasis pada prinsip tauhid, keadilan, dan

pembebasan guna menjamin keberlanjutan dampak sosial bagi

masyarakat urban.

D. Manfaat Penelitian

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi secara

teoretis maupun praktis dalam bidang Studi Agama-Agama, khususnya terkait

aktivisme masjid:

a. Manfaat Teoritis

Pengembangan Studi Agama dan Sosial: Memberikan
kontribusi  akademik bagi pengembangan  diskursus
mengenai fungsi sosial institusi keagamaan dalam konteks
masyarakat urban modern.

Aplikasi Teologi Pembebasan: Memperkaya literatur
mengenai aplikasi Teologi Pembebasan Islam (perspektif
Asghar Ali Engineer) yang tidak hanya berhenti pada tataran
wacana, melainkan diwujudkan dalam praksis manajemen

organisasi keagamaan.



b. Manfaat Praktis

E. Kajian Pustaka

Bagi Pengelola Masjid (Takmir): Menjadi referensi atau
model strategis dalam mengelola program pemberdayaan
yang berkelanjutan, profesional, dan transparan agar
terhindar dari stagnasi program.

Bagi Masyarakat dan Akademisi: Memberikan wawasan
mengenai pentingnya kemandirian institusi masjid sebagai
agen perubahan sosial yang mampu menjawab tantangan
kemiskinan dan ketimpangan di tingkat local.

Bagi Kebijakan Filantropi Islam: Menjadi acuan bagi
lembaga-lembaga amil zakat atau filantropi Islam lainnya
dalam menyusun skema pemberdayaan yang bersifat

struktural-transformatif, bukan sekadar karitatif.

Penelitian mengenai masjid telah menjadi perhatian banyak sarjana

dalam berbagai disiplin ilmu, mencerminkan pentingnya institusi ini dalam

kehidupan umat Islam. Keragaman pendekatan yang digunakan menunjukkan

bahwa masjid tidak hanya dipahami sebagai tempat ibadah semata, melainkan

juga sebagai entitas sosial, ekonomi, dan politik yang kompleks. Untuk

mengidentifikasi pola-pola utama dalam penelitian tersebut, kajian pustaka ini

akan mengelompokkan temuan-temuan sebelumnya ke dalam tiga fokus utama.



Pertama, masjid dilihat dari perspektif teologis yang menekankan
fungsi spiritual dan normatifnya dalam ajaran Islam. Dalam fokus kajian ini
terdapat penelitian milik Aisyah Harianto dkk., yang berjudul “Kemunduran
Peranan Masjid dalam Pandangan Magashid Syariah”. Penelitian ini mengkaji
pergeseran fungsi masjid dalam konteks magashid syariah, dari posisi
tahsiniyah menuju dauriyah, yang berimplikasi pada penurunan peran sosial
dan spiritual masjid di era modern. Melalui pendekatan kualitatif, ditemukan
bahwa pembangunan dan pengelolaan masjid belum sepenuhnya memenuhi
kebutuhan dasar umat Islam, menghambat terwujudnya kesejahteraan jamaah
dan peran pemuka agama sebagaimana pada masa Nabi Muhammad SAW.
Studi ini menawarkan konsep inovatif untuk merevitalisasi peran masjid
berdasarkan prinsip-prinsip magashid syariah.'

Kemudian penelitian milik Rosidin yang berjudul “Reformulasi Peran
Masjid dalam Perspektif Tafsir Tarbawi Tematik”. Penelitian ini
menitikberatkan pada aspek teologis dan pendidikan masjid melalui
pendekatan tafsir tematik, namun belum mengaitkannya secara langsung
dengan praktik kelembagaan yang berbasis filantropi.!! Demikian pula,

penelitian milik Syamsuddin dan Mu’minin mengangkat peran sosial masjid

10 Aisyah Harianto et al., “Kemunduran Peranan Masjid dalam Pandangan Maqashid
Syariah,” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 3 (2023): 1660-1669,
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp/article/view/24768/16631

11 Rosidin, “Reformulasi Peran Masjid dalam Perspektif Tafsir Tarbawi Tematik,”
Rabbayani: Jurnal Pendidikan dan Peradaban Islami 2, no. 2 (2022): 198-211.


https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jrpp/article/view/24768/16631

melalui kegiatan remaja, tetapi tidak secara mendalam membahas struktur
pengelolaan dana sosial keagamaan yang menopang kegiatan tersebut.?

Kedua, masjid dikaji dari sudut pandang filantropi, Kkhususnya
peranannya dalam pengelolaan zakat, infak, sedekah, dan wakaf sebagai bagian
dari pemberdayaan umat. Dalam fokus kajian ini terdapat penelitian milik Rika
Mulyani, yang meneliti tentang ‘“Pemberdayaan Ekonomi Umat Melalui
Program Masjid Mandiri studi kasus di Masjid Jami’ Nurul Huda Bojongsoang
Bandung”. Penelitian ini membahas pemberdayaan ekonomi umat melalui
program Masjid Mandiri di Masjid Jami’ Nurul Huda Bojongsoang Bandung.
Peneliti menyoroti bagaimana masjid tersebut berupaya mandiri secara
finansial untuk kemudian mengalirkan manfaatnya kepada masyarakat sekitar.
Program-program seperti pelatihan kewirausahaan, pendirian koperasi, dan
bantuan modal usaha menjadi fokus utama dari pemberdayaan ekonomi
berbasis masjid dalam studi ini.

Ketiga, masjid dilihat melalui lensa politik, yang mencermati
keterlibatan institusi ini dalam dinamika kekuasaan, mobilisasi sosial, dan
praktik representasi di ruang publik. Dalam fokus kajian ini, penelitian milik
Muhammad Wildan berjudul “Masjid, Dakwah Salafi, dan Radikalisme di
Indonesia Pasca Orde Baru”. Penelitian ini menyoroti bagaimana masjid
menjadi arena kontestasi ideologi pasca-reformasi, khususnya dalam
penyebaran paham keagamaan puritan melalui jaringan dakwah Salafi. Wildan

menunjukkan bahwa masjid bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga sarana

12 Ahmad Syamsuddin dan Ikhwanul Mu’minin, “Mesjid dan Fungsi Teologis-Sosial:
Upaya Aktualisasi Peran Remaja Mesjid,” Jurnal Bimas Islam 7, no. 2 (2023): 379-404,
https://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/jbi/article/view/1184/0


https://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/jbi/article/view/1184/0

mobilisasi politik identitas yang potensial mempengaruhi stabilitas sosial dan
arah kebijakan negara. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif dengan
penekanan pada analisis wacana dan jaringan sosial.'® Penelitian Muhammad
Wildan berfokus pada peran masjid sebagai sarana dakwah ideologis dan
mobilisasi politik, khususnya dalam konteks penyebaran paham Salafi dan
potensi radikalisme pasca-Orde Baru. Masjid dalam kajian tersebut diposisikan
sebagai ruang kontestasi kekuasaan simbolik dan ideologis yang
mempengaruhi arah gerakan sosial berbasis agama. Pendekatannya bersifat
politis dan analitis terhadap relasi antara masjid, jaringan dakwah, dan struktur
kekuasaan.

Penelitian ini berbeda dengan studi-studi sebelumnya karena akan
secara khusus menelaah praktik pemberdayaan masyarakat berbasis nilai-nilai
teologis Islam melalui aktivitas filantropi yang dilakukan oleh Masjid Nurul
Ashri, Yogyakarta. Dengan menjadikan masjid sebagai fokus studi, penelitian
ini mengintegrasikan pendekatan teologis dan filantropis secara simultan, serta
menelusuri bagaimana nilai-nilai keislaman direalisasikan dalam program-
program konkret pemberdayaan umat. Selain itu, pendekatan studi kasus
memberikan kedalaman kontekstual yang memungkinkan analisis empiris atas
praktik kelembagaan, manajemen dana sosial keagamaan, serta pengaruhnya
terhadap transformasi sosial di tingkat komunitas lokal. Penelitian ini akan
menganalisis peran Masjid Nurul Ashri Yogyakarta dalam pemberdayaan

sosial-ekonomi umat secara lebih luas, termasuk peran masjid dalam

13 Muhammad Wildan, “Masjid, Dakwah Salafi, dan Radikalisme di Indonesia Pasca
Orde Baru,” Studia Islamika 22, no. 3 (2015): 405448, https://doi.org/10.15408/sdi.v22i3.2344

10


https://doi.org/10.15408/sdi.v22i3.2344

membentuk jaringan sosial, membangun solidaritas komunitas, serta dampak
sosiologis dari aktivitas pemberdayaan. Dengan kata lain, penelitian ini
menggunakan pendekatan sosiologi-agama yang menelaah peran masjid
sebagai agen perubahan sosial, tidak hanya dalam aspek ekonomi, tetapi juga

dalam transformasi sosial umat secara holistik.

F. Kerangka Teori

Teologi pembebasan Islam yang dikembangkan oleh Asghar Ali
Engineer (1939-2013) merupakan paradigma keagamaan yang berorientasi
pada pembebasan manusia dari penindasan struktural, sosial, maupun
ekonomi. Dalam pandangannya, Islam bukan sekadar sistem kepercayaan
spiritual, tetapi juga ideologi pembebasan yang menegaskan nilai-nilai
keadilan sosial (al- ‘adalah al-ijtima ‘iyyah), kesetaraan, dan kemaslahatan

umat.4

Menurut Engineer, tauhid merupakan landasan utama dari teologi
pembebasan Islam. Tauhid tidak hanya bermakna pengakuan terhadap
keesaan Tuhan, tetapi juga mengandung dimensi sosial dan etis, hal ini
berangkat dari kenyakinan bahwa ajaran Islam mengandung potensi
transformative yang mampu mendorong perubahan sosial menuju

masyarakat yang berkeadilan dan eligaliter.’® Oleh karena itu, agama tidak

14 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ed. Mas‘ud (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2009), him. 21-23.

15 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ed. Mas‘ud (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2009), him. 35-37.

11



seharusnya dipisahkan dari realitas sosial, sebab dimensi spiritual Islam
justru menemukan maknanya Ketika berhubungan dengan perjuangan

manusia melawan berbagai bentuk ketidakadilan.

Teologi pembebasan yang ditawarkan oleh Engineer merupakan
aksi terhadap praktik keberagamaan yang cenderung ritualistik dan
ahistoris. la mengkritik pandangan keagamaan yang memusatkan perhatian
pada aspek ibadah formal, tetapi mengabaikan persoalan kemiskinan,
ketimpangan, dan ekploitasi sosial. Bagi Engineer, agama yang hanya
beroientasi pada kehidupan akhirat dan mengabaikan penderitaan manusia
di dunia telah kehilangan ruh profetiknya.'® Islam, menurut Engineer,
mengandung pesan revolusioner dan etos keadilan yang berpihak kepada
kelompok tertindas (mustad’afin), sekaligus menolak segala bentuk
dominasi manusia atas manusia lainya. Dalam kerangka ini, tauhid
dipahami bukan hanya sebagai doktrin teologis, melainkan juga sebagai
landasan etika sosial dan politik yang menurut penghapusan struktuk sosial

yang tidak adil.

Engineer menolak pemaknaan agama yang semata-mata ritualistik
dan menekankan bahwa agama harus berfungsi sebagai kekuatan
transformatif untuk menghapus ketimpangan sosial.l’ la berpendapat

bahwa tauhid tidak hanya berarti pengakuan terhadap keesaan Tuhan,

16 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ed. Mas‘ud (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2009), him. 78-82.

17 Asghar Ali Engineer, “Toward a Theology of Liberation in Islam,” Islamic Studies
Journal, Vol. 48, No. 3 (2011), him. 305-320.

12



tetapi juga memiliki dimensi sosial dan politik, yakni penolakan terhadap
segala bentuk dominasi dan eksploitasi manusia oleh manusia. Dalam
pandangan ini, tauhid menjadi dasar bagi terbentuknya tatanan sosial yang
adil, egaliter, dan berorientasi pada kesejahteraan bersama (maslahah

‘ammah).

Kerangka teoritis ini tidak hanya memiliki nilai konseptual, tetapi
juga relevansi praktis dalam konteks kelembagaan Islam di tingkat lokal.

Teologi pembebasan Asghar Ali dibangun atas tiga prinsip utama:

a. Tauhid sebagai Prinsip Keadilan Sosial
Tauhid dimaknai sebagai dasar pembebasan manusia dari segala
bentuk penindasan, baik politik, ekonomi, maupun sosial. Keesaan
Tuhan menegaskan bahwa tidak ada manusia yang berhak
mendominasi manusia lainnya. Tauhid bukan hanya konsep metafisik,
tetapi prinsip etika sosial yang menuntut kesetaraan dan keadilan.
Engineer menegaskan bahwa segala bentuk ketidakadilan adalah
bentuk kemusyrikan sosial, karena menempatkan kekuasaan manusia

di atas nilai ketuhanan.

b. Ibadah sebagai Aksi Sosial
Setiap praktik keagamaan memiliki implikasi sosial yang nyata. Zakat,
infak, dan wakaf harus menjadi instrumen untuk redistribusi

kesejahteraan dan penguatan ekonomi umat. Ibadah sejati, menurut

13



Engineer, adalah tindakan nyata untuk memperjuangkan hak-hak

masyarakat lemah dan memperbaiki struktur sosial yang timpang.

c. Teologi sebagai Gerakan emansipatoris
Teologi dalam pandangan Engineer, bukan sekadar doktrin dogmatis,
tetapi harus menjadi teologi aksi (action-oriented theology), yaitu
teologi yang menuntut keterlibatan aktif dalam membebaskan manusia
dari kemiskinan, ketertindasan, dan kebodohan. Di mana umat Islam
terlibat aktif dalam mengorganisasi masyarakat dan menegakkan
keadilan.'® Teologi pembebasan karenanya tidak berhenti pada
kesadaran religius, tetapi menuntut perubahan konkret terhadap

struktur sosial yang menindas.

Dalam penelitian ini, gagasan Asghar Ali Engineer memiliki
relevansi yang kuat untuk menganalisis peran Masjid Nurul Ashri
Yogyakarta sebagai pusat pemberdayaan umat. Masjid ini tidak hanya
berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai ruang sosio-religius
yang menumbuhkan kesadaran kritis dan solidaritas sosial. Nilai-nilai
Islam seperti ta ‘awun (tolong-menolong), takaful ijtima ‘i (tanggung jawab
sosial), dan maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum) menunjukkan

keselarasan epistemologis dengan prinsip-prinsip teologi pembebasan.

18 Asghar Ali Engineer, Islam dan Teologi Pembebasan, ed. Mas‘ud (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2009), him. 102-106.

14



Teologi pembebasan Islam memberikan kerangka analisis
emansipatoris bagi penelitian ini, yang berfokus pada transformasi fungsi
masjid dari sekadar tempat ritual menjadi pusat pengorganisasian umat
community organizing center. Melalui sintesis antara nilai-nilai teologis dan
praksis sosial, masjid dapat berperan sebagai agen perubahan sosial agent
of social transformation yang menegakkan keadilan dan kemandirian

masyarakat.

Dalam konteks analisis terhadap Masjid Nurul Ashri, ketiga prinsip
utama Teologi Pembebasan Asghar Ali Engineer tersebut menjadi pisau
analisis untuk membedah orientasi gerakan masjid dalam merespons realitas
sosial di sekitarnya. Keberpihakan kepada kaum mustadh afin tercermin
melalui mekanisme distribusi dana ZIS yang tidak hanya bersifat konsumtif,
melainkan difokuskan pada pemberdayaan ekonomi yang memicu
kemandirian kelompok marginal. Sementara itu, prinsip praksis
transformatif terlihat pada pergeseran fungsi masjid yang melampaui batas
ritualitas, di mana setiap aktivitas peribadatan diinternalisasikan ke dalam
kerja-kerja kemanusiaan yang nyata dan berdampak sistemik bagi jamaah.
Terakhir, semangat egaliter dalam pengelolaan masjid nampak pada
keterbukaan akses informasi dan transparansi manajemen berbasis digital,
yang secara tidak langsung meruntuhkan dominasi elitisme dalam
pengambilan kebijakan keagamaan. Melalui pembacaan ini, tampak jelas

bahwa praktik di Masjid Nurul Ashri merupakan pengejawantahan dari

15



teologi yang hidup, di mana agama berfungsi sebagai kekuatan kritis untuk

mengoreksi ketimpangan sosial dan memperjuangkan martabat manusia.

G. Metode Penelitian

Metode penelitian merupakan metode di mana peneliti menggunakan

sarana pengetahuan untuk mengumpulkan dan mengklarifikasi fakta-fakta di

lokasi penelitian.’® Dalam setiap kegiatan penelitian tentu memerlukan sebuah

metode yang akan digunakan untuk mencari, menemukan, menganalisis data

penelitian, sehingga dapat diuraikan dengan baik dan tepat.

1.

Jenis Penelitian

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dengan paradigma konstruktivisme. Pendekatan ini dipilih
karena bertujuan untuk memahami secara mendalam makna, konteks, dan
dinamika sosial yang hidup di lingkungan Masjid Nurul Ashri Yogyakarta,
khususnya yang berkaitan dengan praktik pemberdayaan sosial umat

berbasis nilai-nilai keislaman.

Selama proses penelitian, peneliti  berupaya menyelami
pengalaman, pandangan, dan tindakan para aktor yang terlibat seperti
takmir, pengurus Baitul Maal, relawan mahasiswa, serta jamaah untuk
memperoleh pemahaman yang komprehensif tentang bagaimana mereka

memaknai dan menjalankan fungsi sosial masjid. Melalui observasi

him. 13.

19 Kontjaraningrat, Metode Penelitian Masyarakat (Jakarta: PT Gramedia Pustaka, 1987),

16



langsung, wawancara mendalam, dan dokumentasi kegiatan, peneliti
berusaha menangkap relasi dinamis antara dimensi teologis (nilai-nilai
Islam), sosial (hubungan komunitas), dan praksis (pelaksanaan program
pemberdayaan) yang berlangsung secara kontekstual dalam kehidupan

keagamaan masyarakat.?

Data dan Sumber Data

Sumber data berguna untuk mempermudah proses analisis data dan
mempermudah untuk memperoleh informasi yang tepat dan akurat.
Penelitian ini menggunakan dua jenis data, yaitu sebagai berikut:

a. Sumber Data Primer
Data primer diperoleh langsung dari lapangan melalui wawancara
mendalam dan observasi partisipatif. Informan utama meliputi
pengurus Masjid Nurul Ashri, seperti Ketua Takmir, koordinator
bidang sosial-ekonomi, dan pengelola unit pemberdayaan umat. Selain
itu, wawancara juga dilakukan terhadap jamaah dan penerima manfaat
dari program-program masjid, termasuk UMKM binaan, peserta
pelatihan keterampilan, serta kelompok penerima bantuan modal atau
usaha produktif. Observasi dilakukan terhadap kegiatan harian masjid,
pelatihan, bazar, koperasi masjid, dan forum ekonomi jamaah.
Dokumen internal seperti laporan kegiatan, data keuangan, dan arsip

program turut menjadi bagian penting dari data primer.

89.

20 Tantang M. Arimin, Menyusun Rencana Penelitian (Jakarta: CV Rajawali, 1986), him.

17



b. Sumber Data Sekunder
Data sekunder meliputi berbagai referensi ilmiah yang relevan, seperti
buku, artikel jurnal, tesis, laporan penelitian, dan data yang tersedia
secara daring melalui situs resmi Masjid Nurul Ashri atau media
massa. Data ini digunakan untuk memperkuat analisis teoritis dan
memberikan konteks yang lebih luas terhadap pemberdayaan

masyarakat.

3. Teknik Pengumpulan Data

Metode pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan secara
mendalam guna memperoleh data yang valid menggunakan cara sebagai
berikut:

a. Observasi Partisipatif
Dalam teknik observasi ini peneliti melakukan observasi langsung
terhadap berbagai kegiatan masjid, seperti kajian pekanan, pelatihan
keterampilan, pasar murah, dan distribusi zakat. Observasi ini
bertujuan untuk memahami secara konkret praktik pemberdayaan
yang berlangsung, dapat melihat secara langsung dinamika sosial di
antara aktor yang terlibat, serta konteks budaya-keagamaan yang
melatarbelakangi kegiatan ini.

b. Wawancara Mendalam (In-depth Interview)
Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan informan kunci,
antara lain: pengurus Masjid Nurul Ashri (takmir dan pengelola unit

sosial-ekonomi), pelaksana program pemberdayaan, serta penerima

18



manfaat seperti pelaku UMKM, jamaah, dan peserta pelatihan
keterampilan. Tujuan wawancara ini adalah menggali narasi, motivasi,
strategi, dan tantangan dalam implementasi program pemberdayaan
umat.
c. Dokumentasi

Teknik dokumentasi diperoleh dari data sekunder yaitu dokumen
internal masjid seperti laporan kegiatan, laporan keuangan zakat-
infag-sedekah, brosur program, media sosial masjid, serta literatur
pendukung dari artikel jurnal, tesis, dan laporan penelitian

sebelumnya yang relevan.

4. Teknik Pengelolaan Data

Analisis data yang digunakan dalam penelitian ini dapat
menafsirkan atau memberi makna yang mempunyai arti terhadap data
yang akan dikumpulkan dengan langkah-langkah sebagai berikut:

a. Pengumpulan Data
Tahap pengumpulan data dilakukan secara sistematis dan
berkelanjutan selama penelitian lapangan berlangsung. Setiap kali data
diperoleh melalui wawancara, observasi, atau dokumentasi, saya
segera melakukan pencatatan rinci dalam jurnal lapangan. Pendekatan
ini memungkinkan peneliti untuk menjaga keutuhan data serta
menghindari kehilangan informasi penting yang muncul secara spontan
di lapangan. Sebagaimana dijelaskan oleh Moh. Soehadha,

pengumpulan data dalam penelitian kualitatif harus disertai dengan

19



kepekaan interpretatif peneliti, agar mampu menangkap makna sosial
yang tersirat di balik tindakan dan ucapan informan.?

b. Reduksi Data
Reduksi data merupakan tahap dari teknik analisis data kualitatif.
Tahap reduksi ini dilakukan untuk pemilihan relevan atau tidaknya
data dengan tujuan akhir.?? Dalam penelitian ini, reduksi data
digunakan untuk memilih, mengategorikan, menyederhanakan data
yang diperoleh dari hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi
dengan narasumber. Serta untuk memfokuskan pada aspek-aspek yang
relevan dengan rumusan masalah penelitian, serta bentuk
pemberdayaan yang dijalankan.

c. Display Data
Display data atau penyajian data juga merupakan tahap dari teknik
analisis data kualitatif. Bentuk penyajian data kualitatif bisa berupa
teks naratif (berbentuk catatan lapangan), matriks, grafik, jaringan,
ataupun bagan. Melalui penyajian data tersebut, maka nantinya data
akan terorganisasikan dan tersusun dalam pola hubungan, sehingga
akan semakin mudah dipahami dalam konteks pemberdayaan masjid.
Penyajian ini akan membantu proses pemaknaan dan interpretasi data
secara sistematis.

d. Verifikasi Data

21 Moh. Soehadha, Metode Penelitian Sosial Kualitatif untuk Studi Agama (Yogyakarta:
SUKA Press, 2018), him. 118-121.

22 Mely Novasari Harahap, “Analisis Data Penelitian Kualitatif Model Miles dan
Huberman,” STAI usu 18, no. 1 (2021): 2463-2653,
http://jurnal.staiuisu.ac.id/index.php/manhaj/article/view/5/9

20


http://jurnal.staiuisu.ac.id/index.php/manhaj/article/view/5/9

Verifikasi data merupakan tahap akhir dalam teknik analisis data
kualitatif yang dilakukan untuk melihat hasil reduksi data tetap
mengacu pada tujuan analisis yang hendak dicapai. Tahap ini bertujuan
untuk mencari makna data yang dikumpulkan dengan mencari
hubungan, persamaan, atau perbedaan untuk ditarik kesimpulan
sebagai jawaban dari permasalahan yang ada.?® Dalam penelitian ini,
verifikasi data dilakukan dengan cara peneliti mengaitkan data-data
yang telah didapat di lapangan dari wawancara maupun observasi
dengan asumsi-asumsi dari kerangka teoritis dan juga menemukan
jawaban dari rumusan masalah.
e. Kesimpulan

Peninjauan kembali seorang peneliti terhadap catatan atau data yang
telah dikumpulkan merupakan pengertian dari penarikan kesimpulan.
Merupakan usaha menemukan makna dari unsur-unsur data yang
disajikan dengan mencermati pola-pola, keteraturan, penjelasan, serta

konfigurasi.?

H. Sistematika Pembahasan
Untuk memberikan pemahaman yang menyeluruh dan terstruktur
terhadap fenomena pemberdayaan sosial berbasis agama khususnya di masjid,

sistematika pembahasan dalam tesis ini disusun dalam lima bab yang saling

23 Abdul Majid, Analisis Data Penelitian Kualitatif, Cetakan 1 (Surabaya: Penerbit
Aksara Timur, 2017)

24 Moh. Soehadha, Metode Penelitian Sosial Kualitatif untuk Studi Agama (Yogyakarta:
SUKA Press, 2018), him. 118-121.

21



berkaitan secara logis dan fungsional. Pembagian ini bertujuan untuk
menyusun alur pemikiran secara bertahap, mulai dari konteks umum hingga
kesimpulan yang menjawab rumusan masalah.

Bab Pertama, pendahuluan yang berisi latar belakang masalah,
rumusan masalah, tujuan penelitian, kajian pustaka, kerangka teori, metode
penelitian, dan sistematika pembahasan. Tujuan tersebut adalah untuk
memberikan gambaran secara jelas tentang pembahasan penelitian ini.

Bab Kedua, pada bab ini penulis akan menguraikan sejarah masjid,
latar historis, visi, misi, dan perkembangan institusi Masjid Nurul Ashri
Yogyakarta. Bagian ini penting untuk memberikan pemahaman kontekstual dan
kerangka interpretatif terhadap temuan lapangan.

Bab Ketiga, dalam bab ini menganalisis mengenai dasar teoretis
keterlibatan Masjid Nurul Ashri dalam pemberdayaan umat di luar fungsi
ibadah ritual. Dalam bab ini menjelaskan bagaimana nilai-nilai teologi
pembebasan Islam menjadi landasan dalam membangun arah transformasi
kelembagaan masjid dan pelaksanaan program-program pemberdayaan yang
berorientasi pada keadilan sosial serta kesejahteraan jamaah.

Bab Keempat, bab ini menyajikan hasil temuan lapangan mengenai
strategi pengelolaan, dinamika, dan tantangan yang dihadapi Masjid Nurul
Ashri dalam mengimplementasikan program-program pemberdayaan umat.
Pembahasan diarahkan untuk menjelaskan bagaimana masjid dikelola sebagai

lembaga sosial-keagamaan yang berperan aktif dalam peningkatan

22



kesejahteraan masyarakat, dengan mengacu pada nilai-nilai teologi
pembebasan Islam sebagai landasan moral dan praksis sosial.

Bab Kelima, penutup, berisi kesimpulan atas hasil temuan dan analisis
yang telah dilakukan, serta rekomendasi untuk pengembangan lebih lanjut,
baik secara akademik maupun praktis. Penutup ini menyatukan keseluruhan
alur pemikiran dalam tesis dan menawarkan kontribusi konkret bagi studi

agama sebagai kekuatan transformatif.

23



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan temuan penelitian di lapangan, praktik pemberdayaan sosial
di Masjid Nurul Ashri Yogyakarta dapat dibaca sebagai refleksi analitis
terhadap nilai-nilai Teologi Pembebasan Islam yang digagas oleh Asghar Ali
Engineer. Peneliti melihat bahwa meskipun masjid ini tidak secara formal
mengadopsi teori Engineer sebagai model manajemen, namun substansi
gerakannya menunjukkan keselarasan makna dalam mengubah cara memahami
agama agar tidak terjebak pada dimensi ritual-individual semata. Aktivitas
pemberdayaan yang dijalankan di sini merepresentasikan manifestasi
spiritualitas yang diwujudkan melalui keberpihakan nyata terhadap kaum
mustadh'afin guna merespons ketimpangan sosial di wilayah urban.
penggunaan teknologi dan keterbukaan informasi di masjid Nurul Ashri
Yogyakarta menjadi instrumen penting dalam menciptakan ruang partisipasi
yang egaliter serta menghapus dominasi elitisme dalam institusi keagamaan.
Melalui pembacaan ini, akan terlihat bagaimana orientasi keadilan sosial
menjadi inti penggerak dari seluruh aktivitas yang dilakukan di Masjid Nurul

Ashri.

Pertama, Analisis terhadap berbagai program masjid mengungkapkan
adanya pergeseran mendasar dari pandangan tradisional yang menganggap
Islam hanya urusan ritual ke arah gerakan yang lebih transformatif. Peneliti

membaca bahwa praktik di Masjid Nurul Ashri berupaya mematahkan

139



anggapan bahwa agama harus bersikap netral terhadap penindasan atau
bahwa kesalehan cukup berhenti pada kesalehan pribadi. Dalam kacamata
Teologi Pembebasan, iman harus memiliki dimensi sosial yang aktif dan
menolak pasivitas terhadap realitas kemiskinan. Dengan demikian, masjid tidak
lagi dipandang sebagai institusi yang sekadar melayani kebutuhan spiritual-
formal, melainkan sebagai pusat aksi di mana nilai-nilai keadilan

diinternalisasikan ke dalam setiap program sosialnya.

Kedua, dalam kerangka teologis tersebut, pemberdayaan tidak semata-
mata dilihat sebagai instrumen ekonomi untuk meningkatkan kesejahteraan
fisik, melainkan sebagai manifestasi spiritual dari keimanan yang menolak
segala bentuk ketimpangan. ini menunjukkan bahwa pengelolaan dana ZIS dan
layanan kemanusiaan di Masjid Nurul Ashri merupakan refleksi untuk
menjawab pertanyaan mendasar mengenai arah keberpihakan praktik
keagamaan. Sesuai dengan kritik Engineer, spiritualitas sejati harus melahirkan
aksi nyata yang membela mereka yang lemah secara struktural di tengah
masyarakat. Hal ini sekaligus memberikan ruang negosiasi di mana teori teologi
pembebasan yang ideal bertemu dengan praktik nyata kemanusiaan sebagai

bentuk tanggung jawab iman.

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini menegaskan bahwa praktik
pemberdayaan di Masjid Nurul Ashri Yogyakarta dapat dibaca sebagai
manifestasi nyata dari teologi yang hidup, di mana nilai spiritual dan aksi sosial

tidak lagi dipisahkan. Fenomena ini menunjukkan bahwa institusi keagamaan

140



memiliki potensi besar untuk bertransformasi menjadi ruang praksis
pembebasan yang relevan dalam menjawab tantangan kemanusiaan di era
modern. Alih-alih dipandang sebagai model teknis yang kaku, keberpihakan
sosial yang ditunjukkan oleh masjid ini merefleksikan sebuah arah
keberagamaan yang aktif, humanis, dan transformatif. Dengan demikian,
melalui kacamata Teologi Pembebasan Islam, pengalaman Masjid Nurul Ashri
memberikan gambaran bahwa ketika agama diletakkan sebagai pembela kaum
mustadh'afin, ia mampu melampaui batas-batas ritualitas menuju terciptanya

keadilan sosial yang substansial.

. Saran

Berdasarkan hasil analisis dan kesimpulan yang telah diuraikan, peneliti
merumuskan beberapa saran yang diharapkan dapat memberikan kontribusi
bagi pengembangan praktik keagamaan yang transformatif. Bagi pengelola
Masjid Nurul Ashri Yogyakarta, disarankan untuk terus merawat dan
memperdalam basis nilai keberpihakan sosial yang telah berjalan agar tidak
sekadar menjadi rutinitas bantuan materi semata. Penting bagi pengurus untuk
secara berkala melakukan refleksi kritis terhadap arah program-program masjid
guna memastikan bahwa setiap aktivitas tetap berorientasi pada pembelaan
kaum mustadh’afin dan pemenuhan keadilan bagi umat. Selain itu, penguatan
literasi sosial bagi jamaah perlu terus ditingkatkan melalui ruang-ruang diskusi,

sehingga kesadaran akan pentingnya keterlibatan agama dalam menjawab

141



persoalan kemiskinan dan ketidakadilan dapat menjadi semangat kolektif yang

berkelanjutan.

Bagi para peneliti dan akademisi selanjutnya, disarankan untuk
memperluas cakupan kajian mengenai Teologi Pembebasan Islam dengan
menggunakan lokus penelitian yang lebih variatif, seperti di lingkungan
masyarakat pedesaan atau kawasan industri yang memiliki tantangan
ketidakadilan struktural yang berbeda. Mengingat penelitian ini lebih banyak
berfokus pada pembacaan terhadap praktik dan kebijakan institusi masjid,
maka studi mendatang diharapkan dapat menggali lebih dalam mengenai
perspektif serta pengalaman subjektif dari kaum mustadh’afin itu sendiri
sebagai penerima manfaat. Hal ini sangat penting guna melihat sejauh mana
makna ‘pembebasan’ yang dirumuskan secara teoretis benar- benar
terinternalisasi dan dirasakan dampaknya secara nyata oleh mereka yang
terpinggirkan. Dengan demikian, diskursus mengenai teologi yang hidup
(living theology) dalam konteks Indonesia dapat terus berkembang melalui data

lapangan yang lebih kaya dan perspektif yang lebih beragam.

142



DAFTAR PUSTAKA

Afiat, Fathur, Besse Wediawati, and Lucky Enggrani Fitri. “Optimalisasi Fungsi
Masjid sebagai Sentra Pemberdayaan Ekonomi Umat.” Najaha Iqtishod:
Journal of Islamic Economic and Finance 1, no. 1 (2020): 10-19.
https://doi.org/10.22437/jief.v1i1.11195.

Akbar, Wahyu, Jefry Tarantang, and Noor Misna. Filantropi Islam (Regulasi dan
Implementasi Zakat di Indonesia). K-Media, Yogyakarta. Yogyakarta:
Penerbit K-Media, 2021.

Alfian, M.A. “Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Masjid: Studi Manajemen
ZISWAF di Masjid Jogokariyan Yogyakarta.” Al-Azhar Indonesia Journal
of Islamic Economics, 10(2), 101-115. 2022.

Al-Qaradhawi, Yusuf. Tuntunan Membangun Masjid. Jakarta: Gema Insani, 2000.
Arimin, Tantang M. Menyusun Rencana Penelitian. Jakarta: CV. Rajawali, 1986.
Ayub, Moh E. Manajemen Masjid. Jakarta: Gema Insani, 1996.

Bahri, Efri Syamsul. Pemberdayaan Masyarakat Berkelanjutan. Kediri: Fam
Publishing, 2025.

Datalndonesia.id. “Data Jumlah Masjid di Indonesia Menurut Jenisnya per 7
Maret 2024.” Ragam Data Indonesia, 2024.
https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-masjid-di-indonesia-
menurut-jenisnya-per-7-maret-2024.

Engineer, Asghar Ali. Islam dan Teologi Pembebasan, disunting oleh Masud.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 20009.

Engineer, Asghar Ali. "Toward a Theology of Liberation in Islam.” Islamic Studies
Journal, Vol. 48, No. 3 305-320. 2011.

Fadhlan, Muhammad. “Peran Masjid dalam Pemberdayaan Ekonomi Umat (Studi
pada Masjid Nurul ‘Ashri Caturtunggal Depok Sleman).” Universitas
Alma Ata Yogyakarta, 2020. http://elibrary.almaata.ac.id/2044/.

Febriani, Anita, Nurhadi Syaifudin Zuhri, Muhammad Agus Salim Lutffi, and
Agus Eko Sujianto. “Relevansi Filantropi Islam dalam Meningkatkan
Kesejahteraan Masyarakat (Studi Kasus: Masyarakat di Sekitar Masjid Al

143


https://doi.org/10.22437/jief.v1i1.11195
https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-masjid-di-indonesia-menurut-jenisnya-per-7-maret-2024
https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-masjid-di-indonesia-menurut-jenisnya-per-7-maret-2024
http://elibrary.almaata.ac.id/2044/

Munawar Tulungagung).” MADANI: Jurnal Politik dan Sosial
Kemasyarakatan 14, no. 3 (2022): 522-40.

Fitriana, L. “Tantangan dan Peluang Masjid sebagai Lembaga Sosial Ekonomi.”
Jurnal Bimas Islam, 14(1), 87-105. 2023.

Ghazali, H M Bahri. Potret Kemakmuran Masjid: Dari Dakwah Kontemporer
Hingga Filantropi Islam. Yogyakarta: Samudra Biru, 2024.

Ghofur, A. “Reaktualisasi Peran Masjid dalam Pembangunan Sosial Masyarakat.”
Jurnal llmu Dakwah, 43(1), 55-70. 2021.

Gunawan, Imam. Metode Penelitian Kualitatif Teori & Praktik. Jakarta: PT Bumi
Aksara, 2017.

Hamid, Hendrawati. Manajemen Pemberdayaan Masyarakat. Makassar: De la
macca, 2018.

Harahap, Mely Novasari. “Analisis Data Penelitian Kualitatif Model Miles dan
Huberman.”  STAl  USU 18, no. 1 (2021): 2463-2653.
http://jurnal.staiuisu.ac.id/index.php/manhaj/article/view/5/9.

Istigomah. “Validitas Konstruk Alat Ukur Kesalehan Sosial.” Jurnal limiah
Psikologi Terapan 7, no. 1 (2019): 119-31.
https://doi.org/10.22219/jipt.v7i1.7216.

Jakarta Islamic Centre. "Mahakarya Masjid Agung Damaskus."” 16 Mei 2016.
https://islamic-center.or.id/mahakarya-masjid-agung-damaskus.  Diakses
17 November 2025.

Jannah, Nurul. “Revitalisasi Masjid di Era Modern (Studi terhadap Peranannya di
Era Modern).” Journal Analytica Islamica 5, no. 1 (2016): 125-48.

Kholis, N., & Fanani, A. “Sinergi Lintas Sektor dalam Penguatan Peran Sosial
Masjid.” Jurnal Sosiologi Agama, 9(2), 221-240. 2020.

Komariyah, Nurul. “Optimalisasi Potensi dan Fungsi Masjid terhadap
Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat Berbasis Masjid (Studi Masjid Al-
Muflihin Kecamatan Sukabumi Kota Bandar Lampung).” UIN Raden
Inten Lampung, 2022.

144


http://jurnal.staiuisu.ac.id/index.php/manhaj/article/view/5/9
https://doi.org/10.22219/jipt.v7i1.7216

Kontjaraningrat. Metode Penelitian Masyarakat. Jakarta: PT Gramedia Pustaka,
1987.

Kurnia, Tuti, and Wildan Munawar. “Potensi Pengembangan Peran Ekonomi
Masjid di Kota Bogor.” Jurnal Igtisaduna 4, no. 1 (2018): 62-81.
https://doi.org/10.24252/igtisaduna.v4i1.4951.

Majid, Abdul. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Cetakan 1. Surabaya: Penerbit
Aksara Timur, 2017.

Makhrus. Dinamika dan Aktivisme Filantropi Islam dalam Pemberdayaan
Masyarakat. Litera. Cetakan Pe. Yogyakarta: Litera, 2018.

Masamah, Ulfa. “Masjid, Peran Sosial, Dan Pemberdayaan Masyarakat
(Optimalisasi Peran Masjid Darussalam Kedungalar Ngawi Responsif
Pendidikan Anak).” Mamba 'ul’Ulum, 2020, 69-92.

Mauludi, Ibrahim, Muh Syahril Sidik Rifaid, Muhammad Thoha, Ahmad Faiz
Khudlari. “Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat Islam Berbasis Masjid
(Studi Kasus Pemberdayaan Yatim Masjid Ar Rahmah Surabaya).”
Alhadharah: Jurnal IImu Dakwah 22, no. 1 (2023): 1-12.

Moslehi, Shandiz, Arezoo Dehghani, Gholamreza Masoumi, Rahim Ali Sheikhi,
and Fahimeh Barghi Shirazi. “The Role of the Mosque as an Emergency
Shelter in Disasters: A Systematic Review.” Health in Emergencies and
Disasters Quarterly 8, no. Special Issue (2023): 223-32.
https://doi.org/10.32598/hdq.8.specialissue.310.4.

Multazam, Muhammad Imam. “Persepsi Masyarakat terhadap Fungsi Edukasi
Masjid di Desa Wonokromo Comal Pemalang.” UIN K.H. Abdurrahman
Wahid Pekalongan, 2023.

Muslim, Muslim bin al-Hajjaj. Sahith Muslim. Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-
‘Arabi, tt.

Nasr, Seyyed Hossein. The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. New
York: HarperCollins Publishers, 2002.

Nurhuda, Abid, Dewi Sinta, Inamul Hasan Ansori, and Nur Aini Setyaningtyas.
“Flashback of the Mosque in History: From the Prophet’s Period to the
Abasiyyah Dynasty.” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan
Kebudayaan 17, no. 2 (2023): 241-50.
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v17i2.241-250.

145


https://doi.org/10.24252/iqtisaduna.v4i1.4951
https://doi.org/10.32598/hdq.8.specialissue.310.4
https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v17i2.241-250

Rahardjo, Mudjia. “Metode Pengumpulan Data Penelitian Kualitatif.” www.uin-
malang.ac.id, 2011.

Rahmawati, Theodora, and M. Makhrus Fauzi. Fikih Filantropi. Cetakan ke.
Pamekasan: Duta Media Publishing, 2020.

Rahemtulla, Syed Z. "The Future of Islamic Liberation Theology." Religions 14,
no. 9 (2023): 1079. https://doi.org/10.3390/rel14091079

Riadi, Haris. “Kesalehan Sosial sebagai Parameter Keberislaman (Ikhtiar Baru
dalam Menggagas Mempraktekkan Tauhid Sosial).” Jurnal Pemikiran
Islam 39, no. 1 (2014): 49-58.

Ridho, Miftahur. “Showcasing Social Piety: Between Charity of the Haves and
Rights of the Have-Nots.” Islamic Communication Journal 3, no. 2
(2018): 168. https://doi.org/10.21580/icj.2018.3.2.2616.

Safei, Agus Ahmad, and Paul Salahuddin Armstrong. “Mosque Management in
Urban City: Bargaining between the Sacred and the Social Challenges.”
Wawasan: Jurnal llmiah Agama dan Sosial Budaya 8, no. 1 (2024): 43—
54. https://doi.org/10.15575/jw.v8i1.26049.

Sholikhah, Ratna Junyekawati. “Pemberdayaan melalui Filantropi Islam Berbasis
Masjid.” Jurnal Inovasi Penelitian 3, no. 1 (2022): 4281-88.

Soehadha, Mohammad. Metode Penelitian Sosial Kualitatif untuk Studi Agama.
Yogyakarta: SUKA Press UIN Sunan Kalijaga, 2012.

. Metodologi Penelitian Sosiologi Agama Kualitatif. Yogyakarta: Bidang
Akademik, 2008.

Soleh, Akhmad, Ahmad Shamsuri Muhamad, and Yuyun Libriyanti. “Inclusive
Education Awareness: Muslim Community Response to the Jurisprudence
of Disability in Yogyakarta.” Analisa: Journal of Social Science and
Religion 9, no. 1 (2024): 128-44.
https://doi.org/10.18784/analisa.v9i1.2266.

Suredah. “Kesalehan Ritual, Sosial, dan Spiritual.” Istigra’ 7, no. 2 (2020): 59-72.
https://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istigra/article/download/513/416/.

Syaripudin, Enceng lip, Siti Aliyah, Gini Gaussian, and Sasa Sunarsa. “Mosque as
the Center of Economic Empowerment of the Millennial Generation in

146


http://www.uin-malang.ac.id/
http://www.uin-malang.ac.id/
https://doi.org/10.21580/icj.2018.3.2.2616
https://doi.org/10.15575/jw.v8i1.26049
https://doi.org/10.18784/analisa.v9i1.2266
https://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/download/513/416/

Garut Regency” 3, no. 2 (2024): 29-40.
https://doi.org/10.37680/ijief.v3i2.5386.

Wahab, Abdul Jamil, Farhan Muntafa, and Raudatul Ulum. Wajah Kesalehan

Umat. Jakarta, 2023.
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/upload/files/Wajah_Kesalehan_Uma
t.pdf.

Yusuf, Muhammad Yasir, Nazaruddin A. Wahid, Khairudin, Israk Ahamdsyah, Jen
Surya, and Hafizh Maulana. Ekonomi Kemasjidan. Sustainability
(Switzerland). Cetakan Pe. Vol. 11. Banda Aceh: Ar-Raniry Press, 2021.

147


https://doi.org/10.37680/ijief.v3i2.5386
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/upload/files/Wajah_Kesalehan_Umat.pdf
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/upload/files/Wajah_Kesalehan_Umat.pdf

	HALAMAN JUDUL
	HALAMAN PENGESAHAN
	PERNYATAAN

KEASLIAN
	PERNYATAAN BERJILBAB
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	ABSTRAK
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR GAMBAR
	BAB

I

PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang M asalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. M anfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Kerangka Teori
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB V

PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



