
 

 

PARADIGMA EKOTEOLOGI MUHAMMADIYAH 

(Analisis terhadap Hadis-hadis dalam Fikih Air dan Fikih 

Kebencanaan) 

 

Oleh: 

Haringun Trisiwi Adhi Rachmawati 

23205032028 

 

TESIS 

Diajukan Kepada Program Magister (S2) Ilmu Al-Qur`an 

dan Tafsir  

Fakultas  Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta   

Untuk  Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh 

Gelar Magister Agama(M.Ag) 

 

YOGYAKARTA 

2025 



 

 

ii 
 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

  



 

 

iii 
 

PERNYATAAN KEASLIAN  

 

  



 

 

iv 
 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI  

 

 

  



 

 

v 
 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

  

Yth. 

Ketua Program studi Magister (S2) 

Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

 

  

Assalamu’alaikum wr. wb.   

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan 

koreksi terhadap penulisan tesis yang berjudul: 

PARADIGMA EKOTEOLOGI MUHAMMADIYAH(Analisis terhadap 

hadis-hadis dalam Fikih Air dan Fikih Kebencanaan) 

Yang ditulis oleh :  

`    Nama : Haringun Trisiwi Adhi Rachmawati 

     NIM : 23205032028 

     Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

     Jenjang  : Magister  

     Program Studi  : Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir 

     Konsentrasi  : Studi Ilmu Hadis 

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada 

Program Studi Magister (S2) Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam 

rangka memperoleh gelar Magister Agama 

 

Yogyakarta,    5   Desember  2025 

Pembimbing 

 

 

 

(Dr. Agung Danarta, S.Ag., M.Ag.) 

NIP. 196801241994031001 



 

 

vi 
 

ABSTRAK 

 

Krisis lingkungan global yang terjadi saat ini tidak lagi hanya 

berdimensi ekologis-fisik, tetapi juga moral-spiritual, 

sehingga menuntut akan perlunya respons aktif yang teologis 

dari berbagai pihak termasuk institusi keagamaan. 

Muhammadiyah, melalui Majelis Tarjih dan Tajdid (MTT), 

merespons ini dengan merumuskan produk ijtihad 

kontemporer berupa Fikih Air dan Fikih Kebencanaan. 

Penelitian ini bertujuan mengisi kekosongan akademik dengan 

menganalisis secara epistemologis konstruksi ekoteologi yang 

mendasari produk-produk tersebut, khususnya ditinjau dari 

aspek interpretasi hadis sebagai salah satu sumber normative 

yang diigunakannya. Rumusan masalah utama penelitian ini 

adalah (1) Bagaimana hadis-hadis dalam produk Fikih Air dan 

Fikih Kebencanaan diinterpretasikan dan diposisikan dalam 

merespon krisis ekologis? dan (2) Bagaimana konstruksi 

paradigma ekoteologi Muhammadiyah berbasis hadis dari 

kedua produk fikih tersebut?. Tujuan penelitian ini adalah 

untuk menganalisis interpretasi hadis dalam merespons krisis 

ekologis, serta mengkonstruksi paradigma ekoteologi 

Muhammadiyah berbasis hadis. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

kerangka kerja filosofis Hermenutika Environmentalisme 

yang memposisikan krisis ekologis sebagai imperatif 

hermeneutis. Kerangka teoritis utama yang digunakan adalah 

Muslim Environmentalism untuk menganalisis kaitan antara 

nilai keagamaan dan praktik lingkungan , dan Teori Paradigma 

Islam Kuntowijoyo untuk sintesis-konseptual paradigma. Alur 

analisis dilakukan secara sistematis: Pertama, dilakukan 

Analisis Hermeneutika Environmentalisme terhadap hadis-

hadis kunci dalam Fikih Air dan Fikih Kebencanaan, meliputi 

uji validitas hadis (takhrij) dan analisis interpretasi 

kelembagaan MTT, untuk menemukan makna relevan 

(kontekstualisasi). Dari proses ini, diekstraksi tiga pilar nilai 



 

 

vii 
 

ekoteologis fundamental: Nilai Intrinsik, Nilai 

Keterhubungan, dan Nilai Kebertanggungjawaban. Kedua, 

dilakukan Konstruksi Paradigma melalui proses objektifikasi 

nilai-nilai tersebut menjadi sebuah ilmu atau kerangka kerja 

pengetahuan yang memiliki landasan ontologis dan 

epistemologis fungsional. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa hadis-hadis dalam kedua 

produk fikih tersebut diinterpretasikan dan diposisikan tidak 

sekadar sebagai dalil justifikasi statis, melainkan sebagai 

fondasi epistemik yang generatif untuk membangun kerangka 

etika teologis-praktis. Temuan utama adalah terkonstruksinya 

etika lingkungan Muhammadiyah yang bersandar pada tiga 

pilar nilai: Nilai Intrinsik (mengakui nilai esensial setiap 

elemen kosmos), Nilai Keterhubungan (menegaskan 

hubungan integralistik dan kausalitas antar-elemen kosmos), 

dan Nilai Kebertanggungjawaban (menuntut aktualisasi etika 

dalam praktik ekologis yang sistemik). Konstruksi Paradigma 

Ekoteologi Muhammadiyah yang dihasilkan adalah kerangka 

kerja yang dinamis, berorientasi praktis, dan bersifat 

integralistik, dengan tujuan akhir yang jelas: “ecotheology 

promoting environmental sustainability”. Paradigma ini 

berfungsi mentransformasi kesadaran teologis (deep structure) 

menjadi kesadaran kognitif yang secara determinan 

mengorientasi praktik ekologis. Batasan penelitian ini secara 

spesifik hanya berfokus pada analisis hadis dalam dua produk 

putusan Majelis Tarjih dan Tajdid: Fikih Air dan Fikih 

Kebencanaan. 

Kata Kunci: Environmentalisme, Ekoteologi, Fikih 

Muhammadiyah dan Hadis.   

  



 

 

viii 
 

MOTTO 

 

جِيبُ دَعْوَةَ 
ُ
ى قَرِيبٌۖ  أ ِ

ى فَإِن  كَ عِبَادِى عَن ِ
َ
ل
َ
اعِ ٱوَإِذَا سَأ   ۖ دَعَانِ  إِذَا  لدَّ

 
 
يَسْتَجِيبُوا

ْ
  لِى فَل

 
يُؤْمِنُوا

ْ
هُمْ يَرْشُدُونَ   بِى وَل

َّ
عَل
َ
ل  

“Dan Ketika hambaku bertanya tentangku, jawablah(wahai 

muhammad) bahwasanya aku dekat. Aku akan menjawab 

seruan orang yang memohon kepada-Ku ketika mereka 

melakukanya. Maka (sampaikanlah kepada mereka), agar 

hendaknya mereka memenuhi perintah-Ku, dan juga beriman 

kepada-Ku, agar mereka selalu mendapatkan petunjuk yang 

benar” 

(QS Al-Baqarah: 2: 186 ) 

لِحِيْنَ   قْنِيْ بِالصّٰ حِ
ْ
ل
َ
ا مًا وَّ

ْ
 رَب ِ هَبْ لِيْ حُك

“Wahai rabbku, berikanlah oleh-Mu untukku ilmu dan 

hikmah, serta pertemukanlah aku dengan orang-orang yang 

baik” 

(Asy-Syu’ara` :26 :83) 

  



 

 

ix 
 

PERSEMBAHAN 

Tulisan ini saya persembahkan untuk,  Ayahanda 

Jamingun S.H., M.H. dan Ibunda Sri Hartati. Engkaulah 

sumber motivasi hidup yang luar biasa bagiku. Ucapan terima 

kasih tak terhingga atas seluruh doa yang menguatkan, kasih 

sayang yang senantiasa menerangi setiap jalan, serta dukungan 

yang tiada henti. Mengingat wajah kalian sedetik saja, mampu 

menghadirkan energi dan tanggung jawab yang begitu besar 

untuk bangkit, berjuang, dan menyelesaikan amanah 

kehidupan, termasuk tesis ini. Teruntuk saudara-saudariku 

terkasih, Haringun Ali Zulkarnaen, Haringun Khusnul Aulia, 

Haringun Nur Adha, Haringun Nur Arafah, dan Haringun Nur 

Julisyaviatni Rosesita. Kalian adalah tim dan sumber kekuatan 

yang senantiasa hadir, berbagi suka dan duka perjuangan, serta 

menjadi penyemangat diri. Dukungan kebersamaan yang tulus 

dari kalian menjadi motivasi tak terhingga bagi penulis untuk 

menjadi pribadi dan saudara yang lebih kuat. 

Teruntuk Suamiku Gaes Rizka Nugraha, sahabat hidupku 

yang paling aku hormati sekaligus aku sayangi. Terima kasih 

yang tak terhingga karena telah menjadi pendukung, saksi, 

sekaligus penopang di balik setiap proses penyelesaian tesis 

ini. Engkau selalu menggenggam erat tanganku ketika 

keraguan melanda, mengusap air mataku saat aku merasa tak 

mampu lagi melangkah, dan menenangkanku dengan logika 

yang jernih ketika emosi gelap menyelimuti diri ini. Untuk 

semua perjuangan dan, pengorbanan Semoga Allah SWT 

membalas segala keikhlasan dan perjuanganmu berlipat 

ganda.  

 



 

 

x 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Transliterasi kata Arab-Latin yang dipakai dalam 

penyusunan Risalah ini berpedoman pada Surat Keputusan 

Bersama Menteri Agama RI, Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan RI No. 158/1987 dan No. 0543b/U/1987 

tertanggal 22 Januari 1988.  

I. Konsonan Tunggal  

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Nama 

 Alif ا
tidak 

dilambangkan 

tidak 

dilambangkan 

 Bā’ b Be ب

 Tā t Te ت

 Ṡā ṡ ث
es (dengan 

titik di atas) 

 Jīm j Je ج

 Ḥā’ ḥ ح

ha (dengan 

titik di 

bawah) 

 Khā’ kh ka dan ha خ

 Dāl d De د

 Żāl ż ذ
ze (dengan 

titik di atas) 

 Rā’ r Er ر

 Zā’ z Zet ز

 Sīn s Es س

 Syīn sy es dan ze ش

 Ṣād ṣ ص

es (dengan 

titik di 

bawah) 



 

 

xi 
 

 Ḍād ḍ ض

de (dengan 

titik di 

bawah) 

 Ṭā’ ṭ ط

te (dengan 

titik di 

bawah) 

 Ẓā’ ẓ ظ

zet (dengan 

titik di 

bawah) 

 ‘ Aīn‘ ع
koma terbalik 

ke atas 

 Gaīn g Ge غ

 Fā’ f Ef ف

 Qāf q Qi ق

 Kāf k Ka ك

 Lām l El ل

 Mīm m Em م

 Nūn n En ن

 Wawū w We و

 Hā’ h Ha ه

 Hamzah ‘ Apostrof ء

 Yā’ y Ye ي

 

II. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap  

 Ditulis Mutaʻaddidah متعددة 

 Ditulis ‘iddah عدة

 

III. Ta’ Marbutah di akhir kata  

a. Bila dimatikan tulis h 

 Ditulis Ḥikmah حكمة



 

 

xii 
 

 Ditulis Jizyah جزية

 (Ketentuan ini tidak diperlukan, bila kata-kata Arab 

yang sudah terserap ke dalam Bahasa Indonesia, seperti 

zakat, salat dan sebagainya, kecuali bila dikehendaki 

lafal aslinya) 

b. Bila ta’ marbūţah diikuti dengan kata sandang “al” 

serta bacaan ke dua itu terpisah, maka ditulis dengan 

h  

 ’Ditulis Karâmah al-auliyā كرامة الأولياء 

 

c. Bila ta’ marbūţah hidup atau dengan harakat, fathah, 

kasrah dan dammah ditulis t  

 Ditulis Zakāt al-fiţr زكاة الفطر

IV. Vokal Pendek  

........َ...... Fatḥạh Ditulis a 

.....ِ........ Kasrah Ditulis i 

.......ُ...... Ḍammah Ditulis u 

 

V. Vocal Panjang  

1. 
Fatḥah + alif 

 جاهلية

Ditulis 

Ditulis 

ā 

Jāhiliyyah 

2. 

Fatḥạh  + ya’ 

mati 

 تنسى 

Ditulis 

Ditulis 

ā 

Tansā 

3. 

Kasrah + ya’ 

mati 

 كريم

Ditulis 

Ditulis 

ī 

Karīm 

4. 

Ḍammah + 

wawu mati 

 فروض

Ditulis 

Ditulis 

ū 

Furūḍ 

 



 

 

xiii 
 

VI. Vocal Rangkap  

1. fatḥạh  + ya’ 

mati  

 بينكم 

Ditulis 

Ditulis 

Ai 

Bainakum 

2. fatḥạh + 

wawu mati 

 قول 

Ditulis 

Ditulis 

Au 

Qaul 

 

VII.  Vocal Pendek yang berurutan dalam satu kata dipisahkan 

dengan apostrop  

 Ditulis A’antum أأنتم

 Ditulis Uʻiddat أعدت 

 Ditulis La’in syakartum لئن شكرتم

 

VIII. Kata Sandang Alif + Lam  

a. Bila diikuti huruf Qamariyyah  

 Ditulis al-Qur’ān القرآن 

  Ditulis al-Qiyās القياس 

 

b. Bila diikuti huruf   Syamsiyyah ditulis dengan 

menggunakan huruf Syamsiyyah yang mengikutinya, 

serta menghilangkan huruf l (el) nya.  

 ’Ditulis as-Samā السماء 

 Ditulis asy-Syams الشمس 

 

IX. Penulisan Kata-kata dalam rangkaian kalimat  

Ditulis menurut bunyi atau pengucapannya.  

 Ditulis żawi al-furūḍ ذوى الفروض  

  Ditulis ahl as-Sunnah أهل السنة  

 

  



 

 

xiv 
 

KATA PENGANTAR 

سْتَغْفِرُهُ وَنَعُوْذُ بِالِله مِنْ 
َ
سْتَعِيْنُهُ وَن

َ
مَدُهُ وَن حْ

َ
حَمْدَ لِله ن

ْ
نْفُسِنَا  إِنَّ ال

َ
شُرُوْرِ أ

هُ,  
َ
ا هَادِيَ ل

َ
هُ فَل

ْ
هُ وَمَنْ يُضْلِل

َ
 ل
َّ
ا مُضِل

َ
عْمَالِنَا مَنْ يَهْدِ الُله فَل

َ
ئَاتِ أ ِ

وَمِنْ سَي 

دًا عَبْدُهُ  نَّ مُحَمَّ
َ
شْهَدُ أ

َ
هُ, وَ أ

َ
ا شَرِيْكَ ل

َ
ا الله وَحْدَهُ ل

َّ
هَ إِل

َ
ا إِل

َ
نْ ل

َ
شْهَدُ أ

َ
وَأ

هُ 
ُ
 وَرَسُوْل

Segala puji dan syukur yang setinggi-tingginya senantiasa 

dipanjatkan ke hadirat Allah SWT, Pemilik Mutlak Kekuasaan 

atas segala sesuatu. Hanya sebab limpahan nikmat-Nya yang 

tak terhitung mulai dari karunia Islam dan Iman, kesehatan, 

hingga kesempatan akademik yang berharga penyusun dapat 

menyelesaikan tesis ini. Melalui Rahmat dan Rahim-Nya, 

penyusun diberi kelancaran untuk menuntaskan penelitian ini 

sebagai wujud pertanggungjawaban ilmiah. 

Shalawat serta salam tak luput tercurah kepada junjungan 

kita, Rasulullah Muhammad SAW, sang pembawa risalah dan 

teladan utama etika lingkungan. Beliau adalah motivator umat 

melalui perantara hadis dan sunnahnya telah meletakkan 

fondasi kesadaran lingkungan yang integral dengan tauhid. 

Curahan berkah ini juga ditujukan kepada keluarganya, para 

sahabat, tabi’in, dan tabi’ut tabi’in yang telah berjasa dalam 

menyebarkan ajaran Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Serta 

para penyampai ilmu, dan akademisi yang hingga saat ini terus 

menghidupkan ajarannya dengan penuh kesabaran dan 

ketekunan. 

Tesis yang berjudul PARADIGMA EKOTEOLOGI 

MUHAMMADIYAH (Analisis terhadap Hadis-hadis dalam 



 

 

xv 
 

Fikih Air dan Fikih Kebencanaan) ini, utamanya ditulis untuk 

memenuhi salah satu syarat memperoleh gelar Magister 

Agama dengan konsentrasi studi Ilmu Hadis di Universitas 

Islam Negri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Dalam proses penyusunannya, peneliti sangat menyadari 

bahwa dapat terselesaikannya skripsi ini tidak lepas dari 

bantuan begitu banyak pihak. Baik yang bersifat fisik maupun 

non fisik. Baik yang berupa pengorbanan materi maupun non 

materi. Semoga segala yang telah diberikan, hingga pada 

akhirnya tesis ini dapat terselesaikan sesuai pada waktunya. 

Oleh karena itu, penulis mengucapkan terimakasih kepada: 

1. Bapak  Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., 

Ph.D. Selaku Rektror UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

2. Bapak Prof. Dr. Robby Habiba Abror S.Ag., M.Hum. 

Selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

3. Bapak Dr. Ali Imran, S.Th.I., M.S.I. dan Dr. Muhammad 

Akmaluddin, M.S.I. selaku ketua dan sekretaris Program 

Studi Magister Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

4. Bapak  Dr. Agung Danarta, S.Ag., M.Ag. selaku Dosen 

Pembimbing Tesis. Ucapan terima kasih dan apresiasi 

tertinggi disampaikan atas kesediaan beliau yang telah 

meluangkan waktu, dan pikiran untuk memberikan 

bimbingan, arahan, kritik konstruktif, serta saran-saran 

perbaikan yang esensial, sehingga penyusunan laporan 

penelitian ini dapat diselesaikan dengan baik dan 

terstruktur. 



 

 

xvi 
 

5. Bapak Dr. Imam Iqbal, S.Fil.I, M.S.I selaku sekertaris dan 

penguji, serta Prof. Dr. Nurun Najwah, M.Ag. selaku 

penguji, yang telah memberikan saran- saran serta arahan  

yang menyempurnakan substansi dan struktur tesis ini.   

6. Bapak Prof. Dr.Phil. Sahiron, M.A. selaku Dosen 

Penasihat Akademik (DPA) yang telah menyampaikan 

bimbingan dan arahan akademik yang strategis sejak pada 

awal, dalam membantu penetapan tema sentral dan 

perumusan fokus penelitian tugas akhir ini. Ibu  Dr. 

Subkhani Kusuma Dewi, M.A selaku Dosen Mata Kuliah 

Seminar Proposal, atas masukan, koreksi, dan arahan 

mendalam yang diberikan pada tahap awal perancangan 

dan penyusunan proposal tesis, memastikan kerangka 

penelitian ini memiliki landasan yang kuat dan terarah. 

7. Seluruh Dosen dan Guru Besar di Program Studi Magister 

Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir yang dengan dedikasinya telah 

membagi khazanah keilmuan. Kontribusi keilmuan dan 

pandangan visioner yang beliau-beliau berikan telah 

membuka jendela referensi dan pengenalan tentang ragam 

ranah kajian, secara khusus pada dimensi-dimensi yang 

mungkin untuk diteliti dalam perspektif Studi Hadis.  

8. Seluruh Civitas Akademika Program Studi Magister Ilmu 

Al-Qur`an dan Tafsir, yang telah memberikan lingkungan 

akademik yang kondusif. Terkhusus kepada Ibu Miftakhul 

Intan Na’imah, yang dengan sigap dan dedikasi tinggi 

selalu siap sedia memberikan dan mengarahkan informasi 

yang dibutuhkan, baik selama masa perkuliahan maupun 

sepanjang proses penyelesaian tesis ini. 

Dengan segala kerendahan hati, penulis menyampaikan 

penghargaan dan terima kasih yang tulus kepada semua pihak 

yang telah memberikan kontribusi, dalam penyelesaian karya 



 

 

xvii 
 

ini, sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya. Semoga 

segala bantuan dan kebaikan yang telah dicurahkan menjadi 

catatan amal saleh di sisi-Nya. Akhir kata, kami memohon 

ridho Allah SWT agar karya ini dapat memberikan manfaat 

dan maslahat yang sebesar-besarnya. Aamiin ya Rabbal 

‘alamin. 

 

  

Yogyakarta,   05 Desember   2025 

 

 

 

(Haringun Trisiwi Adhi Rachmawati) 

NIM. 23205032028 



 

 

xviii 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN PENGESAHAN ....................................................... ii 

PERNYATAAN KEASLIAN ...................................................... iii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ......................................... iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ................................................... iv 

ABSTRAK ..................................................................................... v 

MOTTO ...................................................................................... viii 

PERSEMBAHAN ......................................................................... ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ........................ x 

KATA PENGANTAR ................................................................ xiv 

DAFTAR ISI ............................................................................. xviii 

BAB I PENDAHULUAN .............................................................. 1 

A. Latar Belakang ................................................................... 1 

B. Rumusan masalah............................................................... 8 

C. Tujuan dan kegunaan penelitian ......................................... 8 

D. Studi Literatur .................................................................. 10 

E. Kerangka teori .................................................................. 21 

F. Metode Penelitian............................................................. 24 

G. Sistematika Pembahasan .................................................. 31 

BAB II LANDASAN KONSEPTUAL ....................................... 35 

A. Islam dan lingkungan ....................................................... 47 

B. Ekoteologi ........................................................................ 55 

C. Konstruksi paradigma ...................................................... 60 

BAB III HERMENUTIKA ENVIRONMENTALISME ......... 66 

A. Analisis kritik historis ...................................................... 72 

1. Analisis kritik historis hadis- hadis fikih air ................ 75 



 

 

xix 
 

2. Analisis kritik historis hadis-hadis dalam fikih 

kebencanaan .......................................................................... 93 

B. Analisis realitas historis ................................................. 107 

1. Fikih air ...................................................................... 108 

1. 1 Hadis Jabir bin ‘Abdillah tentang fungsi air ... 108 

1. 2 Hadis Ibnu ‘Abbās tentang fungsi air ............. 109 

1. 3 Hadis ‘Ali ibn Abi Ṭālib tentang meninggalkan 

yang tidak bermanfaat ..................................... 111 

1. 4 Hadis Abū Hurairah tentang ancaman dari 

perilaku monopoli sumber air ......................... 112 

1. 5 Hadis Uṡman tentang kesadaran terhadap 

kebutuhan sosial akan air ................................ 113 

1. 6 Hadis Uṡman tentang motivasi untuk berwakaf 

dengan sumber air ........................................... 113 

1. 7 Hadis Abū Hurairah tentang kepedulian akan 

keberlangsungan ekosistem ............................ 114 

1. 8 Hadis Abū Hurairah tentang air laut dan skala 

prioritas ........................................................... 116 

1. 9 Hadis Anas tentang anjuran berhemat dalam 

penggunaan sumber daya air ........................... 117 

1. 10 Hadis Jabir tentang larangan melakukan tindakan 

merusak sumber daya air ................................ 118 

1. 11 Hadis Mu’āż bin Jabal tentang ancaman perusakan 

sumber daya air ............................................... 119 

1. 12 Hadis Anas tentang meningkatkan fungsi  

kawasan ........................................................... 120 

1. 13 Hadis Ibnu ‘Abbās tentang kepemilikan sumber 

daya ................................................................. 120 

1. 14 Hadis al-Muhājirīn tentang regulasi kepemilikan 

sumber daya .................................................... 122 

1. 15 Hadis ‘Ubadah Ibn aṣ-Ṣāmit tentang larangan 

bertindak membahayakan ............................... 124 



 

 

xx 
 

1. 16 Hadis Anas bin Malik tentang distribusi sumber 

daya air ............................................................ 124 

2. Fikih kebencanaan ..................................................... 126 

2. 1 Hadis Ṣuhaib tentang bencana sebagai  

muṣibah ........................................................ 126 

2. 2 Hadis Anas bin Malik tentang tentang bencana 

adalah balā’ .................................................. 127 

2. 3 Hadis Jābir bin ‘Abdullāh Al Anṣāri tentang 

bencana adalah fitnah ................................... 128 

2. 4 Hadis Abū Hurairah tentang bencana adalah 

‘ażāb ............................................................. 130 

2. 5 Hadis ‘Aisyah Hadis ‘Aisyah tentang bencana 

adalah halak .................................................. 131 

2. 6 Hadis Anas bin Malik tentang bencana adalah 

‘iqab ............................................................. 132 

2. 7 Hadis Abi Said dan Abi Hurairah tentang 

memandang bencana sebagai  raḥmah ......... 134 

2. 8 Hadis Abdullah tentang tanggung jawab 

pemerintah dalam menyikapi bencana ......... 135 

2. 9 Hadis Mu’awiyah tentang besarnya tugas 

pemimpin dalam penangganan kebencanaan 135 

2. 10 Hadis Ibnu ‘Abbās tentang kesabaran adalah 

bentuk sikap dalam menghadapi bencana .... 136 

2. 11 Hadis Ibnu Sa’īd tentang bentuk kesabaran 

adalah sabar dalam perbuatan ....................... 137 

2. 12 Hadis ‘Abdullah bin ‘Umar tentang upaya 

membangun kemampuan setempat dalam 

merespon bencana ........................................ 138 

2. 13 Hadis Abū Hurairah tentang anjuran 

mengulurkan bantuan ................................... 139 

2. 14 Hadis Aisyah  tentang peniadaan ketimpangan 

fungsi perempuan dalam melakukan rehabilitasi 

dan rekonstruksi ........................................... 140 



 

 

xxi 
 

2. 15 Hadis ‘Ammār tentang tatacara tayamum 

sebagai bentuk keringanan dalam masalah 

ibadah ........................................................... 142 

2. 16 Hadis tentang syarat kesucian pakaian yang 

dikenakan untuk shalat dan keringanannya saat 

terjadi bencana .............................................. 143 

2. 17 Hadis Abū Hurairah tentang tertutup 

sempurnanya aurat sebagai syarat dalam shalat 

dan keringanannya  saat terjadi bencana ...... 144 

2. 18 Hadis Ibnu ‘Abbās tentang teknis pelaksanaan 

shalat dalam situasi bencana ......................... 145 

2. 19 Hadis Abī Qatadah tentang pelaksanaan shalat 

setelah efakuasi............................................. 147 

2. 20 Hadis Ibnu ‘Abbās tentang batas waktu jamak 

qasar ............................................................. 148 

2. 21 Hadis Ibnu ‘Abbās tentang kebolehan jamak  

qasar selama ada masyaqqah ........................ 149 

2. 22 Hadis Salamah tentang shalat gaib sebagai solusi 

pada kasus kehilangan dalam situasi  

bencana ......................................................... 150 

2. 23 Hadis Abū Hurairah tentang teknis shalat 

jenazah dalam situasi bencana ...................... 152 

C. Metodologi hermeneutis ................................................. 153 

D. Analsisi kontekstualisasi ................................................ 157 

1. Fikih air ...................................................................... 158 

2. Fikih kebencanaan ..................................................... 189 

E. Nilai Ekoteologi ............................................................. 264 

1. Nilai intrinsik (Intrinsic Value) .................................. 266 

2. Nilai Keterhubungan (Interconnectedness) ............... 279 

3. Nilai kebertanggungjawaban (Responsibility) ........... 282 

BAB IV KONSTRUKSI PARADIGMA EKOTEOLOGI 

MUHAMMADIYAH ................................................................ 289 

A. Ekoteologi Muhammadiyah berbasis hadis .................... 290 



 

 

xxii 
 

B. Integralisasi ekoteologi .................................................. 292 

C. Objektifikasi paradigma ekoteologi ............................... 294 

1. Konstruksi ontologis .................................................. 294 

2. Konstruksi Epistimologis ........................................... 297 

3. Ekoteologi Muhamadiyah berbasis hadis sebagai sebuah 

paradigma ............................................................................ 300 

BAB V PENUTUP ..................................................................... 306 

A. Simpulan ........................................................................ 306 

B. Batasan ........................................................................... 309 

C. Saran ............................................................................... 310 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................ 312 

LAMPIRAN 1: HADIS-HADIS DALAM FIKIH AIR .......... 335 

LAMPIRAN 2: HADIS-HADIS DALAM FIKIH 

KEBENCANAAN ..................................................................... 343 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .................................................. 356 



 
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Krisis lingkungan global telah menjadi isu 

multidimensi.1 Isu ini tidak hanya berkaitan dengan 

kerusakan ekologis, tetapi juga spiritualitas manusia 

modern yang tercerabut dari kesadaran kosmiknya 

terhadap alam. Krisi yang mengkhawatirkan ini menuntut 

adanya tanggapan lintas sektor, 2 termasuk dari institusi 

keagamaan. Dalam konteks ini, agama memiliki posisi 

strategis untuk menanamkan nilai-nilai ekologis yang 

bersumber dari teks dan etika teologis, sehingga dapat 

berkontribusi dalam membentuk kesadaran ekologis yang 

tidak hanya teknis, tetapi juga moral. 

Muhammadiyah, sebagai organisasi Islam modernis 

dengan infrastruktur kelembagaan yang luas, telah 

menunjukkan respons aktif terhadap krisis ekologi 

melalui pendekatan normatif sekaligus praksis. Salah satu 

 
1 Ach. Syaiful Islam, Suhermanto Ja`far, and Ahmad Sunwari Long, 

“Islam and Eco-Theology : Perspectives and Strategies of Muhammadiyah 

in Addressing the Environmental Crisis,” FIKRI: Jurnal Kajian Agama 

Sosial Dan Budaya 9, no. 2 (2024): 170–81, 

https://doi.org/https://doi.org/10.25217/jf.v9i2.4821. 
2 Mary Evelyn Tucker and John Grim, “The Movement of Religion 

and Ecology,” in Routledege Handbook of Religiond and Ecology, ed. 

Willis Jenkins, Mary Evelyn Tucker, and John Grim, 1st ed. (Routledge, 

n.d.). 



2 
 

 
 

wujud nyata dari komitmen ini adalah dirumuskannya 

sejumlah produk ijtihad keagamaan oleh Majelis Tarjih 

dan Tajdid, seperti Fikih Air (Munas Tarjih ke-28, 

Palembang 2014),3 Fikih Kebencanaan (Munas Tarjih ke-

29, Yogyakarta 2015), dan Fikih Agraria(Munas Tarjih ke-

31, Gersik 2020)4 yang kemudian melengkapi perspektif 

Islam dalam pengelolaan sumber daya alam dan keadilan 

ekologis. 

Melihat langkah-langkah strategis Muhammadiyah 

dalam merespons krisis lingkungan melalui produk 

tersebut, 5 menjadi penting untuk menelaah secara lebih 

mendalam konstruksi ekoteologi yang mendasari gerakan 

tersebut. Paradigma ekoteologi Muhammadiyah 

 
3 Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah, “Fikih 

Air,” Suara Muhammadiyah, 2024, 

https://suaramuhammadiyah.id/read/fikih-air#:~:text=Fikih Air ini 

merupakan Keputusan Musyawarah Nasional Tarjih,Nasri%29 

Sumber%3A Majalah SM Edisi 22 Tahun 2021; Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah, Berita Resmi Muhammadiyah Nomor 08/2010-

2015/Syawal 1436H/Agustus 2015 M (Yogyakarta: Kantor Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah, 2015). 
4 Adam, “Munas Tarjih Ke-31 Berikan Beberapa Catatan Baru Di 

HPT,” Muhammadiyah.or.id, 2021, 

https://muhammadiyah.or.id/2020/12/munas-tarjih-ke-31-berikan-

beberapa-catatan-baru-di-hpt/; Niki Alma Febriana Fauzi, “Isu-Isu Penting 

Yang Akan Dibahas Di Munas Tarjih Ke-31,” tarjih.or.id, 2020, 

https://tarjih.or.id/isu-isu-penting-yang-akan-dibahas-di-munas-tarjih-ke-

31/. 
5 Hilman Latief and Haedar Nashir, “Local Dynamics and Global 

Engagements of the Islamic Modernist Movement in Contemporary 

Indonesia : The Case of Muhammadiyah ( 2000-2020 ),” Journal of 

Current Southeaest Asian Affairs 39, no. 2 (2020): 290–309, 

https://doi.org/10.1177/1868103420910514. 



3 
 

 
 

merupakan bentuk pemikiran keagamaan kontemporer 

yang memadukan teks-teks normatif dengan kepekaan 

terhadap isu-isu ekologis. Paradigma ini tidak muncul 

dalam ruang hampa, melainkan merupakan hasil dari 

dinamika kelembagaan yang secara aktif merumuskan 

pandangan keagamaan berbasis ijtihad kolektif dan 

pendekatan metodologis khas. 

Dalam konteks ini, hadis sebagai salah satu sumber 

normatif, memainkan peran sentral dalam membentuk 

etika lingkungan yang menjadi dasar bagi gerakan 

pelestarian alam yang diusung Muhammadiyah. Konsep 

ekoteologi sendiri menghubungkan ajaran agama(teologi) 

dengan isu ekologi.6 Krisis ekologi memiliki keterkaitan 

erat dengan krisis spiritual, di mana manusia modern 

mengalami keterputusan hubungan dengan alam.7 Oleh 

karena itu, kesadaran ekologis selain bersifat teknis,8 juga 

memiliki dimensi spiritual yang mendalam.9  

 
6 Sayyed Hossein Nasr, Man and Nature (The Spiritual Crisis In 

Modern Man) (London: Unwin Paperbacks, 1990). 
7 Sayyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (New York: 

Oxford University Press, 1996). Hlm. 270.  
8 Wasil and Muizudin, “Ekoteologi Dalam Menyikapi Krisis Ekologi 

Di Indonesia Perspektif Seyyed Hossein Nasr,” Refleksi 22, no. 1 (2023): 

179–202, https://doi.org/10.15408/ref.v22i1.31403. 
9 Taufik Hidayatulloh, Ahmad Sunawari, and Theguh Saumantri, 

“Eco-Theology in Islamic Thought : Religious Moderation and 

Organizational Roles in Mining Management in Indonesia,” 

PROGRESIVA: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 13, no. 3 (2024): 

385–98, https://doi.org/https://doi.org/10.22219/progresiva.v13i03.37102. 



4 
 

 
 

Sejak awal, Muhammadiyah dikenal dengan 

komitmennya pada pembaruan pemikiran Islam (tajdid) 

yang kontekstual, termasuk dalam merespons tantangan 

kontemporer.10 Majelis Tarjih dan Tajdid, sebagai otoritas 

penentu kebijakan keagamaan Muhammadiyah,11 telah 

menghasilkan sejumlah produk yang mengintegrasikan 

nilai-nilai ekologis. Produk-produk ini tidak hanya 

merujuk pada Al-Qur’an, tetapi juga hadis-hadis Nabi 

Muhammad SAW yang dijadikan dasar argumentasi 

teologis untuk membangun kesadaran ekologis. 

Sayangnya, kajian terhadap paradigma ekoteologi 

dalam Muhammadiyah selama ini lebih banyak terfokus 

pada aspek kelembagaan atau gerakan praksisnya, seperti 

melalui Majelis Lingkungan Hidup, sementara sisi 

epistemologis berbasis hadis yang tertuang dalam produk-

produk Majelis Tarjih dan Tajdid belum banyak 

dieksplorasi. Padahal, dalam dokumen-dokumen seperti 

Fikih Air, Fikih Kebencanaan, dan Fikih Agraria, terdapat 

 
10 Jarman Arroisi, Martin PutraPerdana, and Achmad Reza hutama Al-

Faruqi, “PEMBAHARUAN PEMIKIRAN ISLAM MODEL 

MUHAMMADIYAH DAN NAHDATUL ULAMA,” Jurnal Islam 

Nusantara 4, no. 2 (2020): 172–88, 

https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i2.223; Majelis Tarjih dan 

Pengembangan Pemikiran Islam, Tajdid Muhammadiyah Untuk 

Pencerahan Peradaban, ed. Mifedwil Jandra and M. Safar Nasir, 1st ed. 

(Yogyakarta: UAD Press, 2006). 
11 M. Hidayat Ediz and Yecki Bus, “Majelis Tarjih Dan Tajdid Sebagai 

Pemegang Otoritas Fatwa Muhammadiyah,” Journal Al-Ahkam 21, no. 1 

(2020): 149–68. 



5 
 

 
 

penggunaan dan interpretasi hadis-hadis Nabi SAW yang 

dikontekstualisasikan untuk mendukung prinsip keadilan 

ekologis. Oleh karena itu, penelitian terhadap paradigma 

ekoteologi Muhammadiyah melalui analisis terhadap 

hadis-hadis dalam produk Majelis Tarjih tidak hanya akan 

mengisi kekosongan akademik, tetapi juga 

memperlihatkan bagaimana teks-teks keagamaan bekerja 

secara institusional untuk merespons isu kontemporer,12 

termasuk krisis lingkungan secara sistemik dan 

berkelanjutan. 

Penekanan pada kajian hadis dalam produk Majelis 

Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah bukan tanpa alasan. 

Majelis ini bukan sekadar lembaga fatwa, tetapi 

diposisikan sebagai jantung ideologis sekaligus 

epistemologis Muhammadiyah.13 Sejak awal berdirinya, 

Majelis Tarjih memainkan peran sentral dalam 

merumuskan arah pemikiran keislaman Muhammadiyah 

melalui metode ijtihad kolektif yang rasional dan 

kontekstual.14 Seluruh interpretasi keagamaan yang 

 
12 M Amin Abdullah, “Tajdid Muhammadiyah Di Abad II,” Jurnal 

TARJIH 12, no. 2 (2014): 207–29. 
13 Ilham, “Berikut Tiga Tugas Pokok Majelis Tarjih Dan Tajdid 

Muhammadiyah,” Muhammadiyah.or.id, 2021, 

https://muhammadiyah.or.id/2021/09/berikut-tiga-tugas-pokok-majelis-

tarjih-dan-tajdid-muhammadiyah/. 
14 Niki Alma Febriana Fauzi, “FATWA DI INDONESIA: 

PERUBAHAN SOSIAL, PERKEMBANGAN, DAN 

KEBERAGAMAN,” Jurnal Hukum NOVELTY 8, no. 1 (2017), 

https://doi.org/10.26555/novelty.v8i1.a5524. 



6 
 

 
 

membentuk orientasi gerakan sosial, pendidikan, dan 

termasuk respon ekologis Muhammadiyah bersumber dari 

produk-produk Majelis ini.15 

Sebelum melalui proses seminar proposal, objek 

penelitian ini ditetapkan secara umum pada produk 

Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah. Namun, 

setelah mendapatkan masukan dan diskusi akademis, 

fokus penelitian dibatasi pada dua produk putusan, yaitu 

Fikih Air dan Fikih Kebencanaan. Level kedua produk ini 

dalam kelembagaan   Majelis Tarjih bersifat mengikat, 

serta telah melalui proses ijtihad kolektif dengan 

mekanisme structural yang sangat ketat, mulai dari kajian 

mendalam, pembahasan berlapis, hingga pengesahan 

resmi sebelum diumumkan kepada publik. Karakter 

formal dan otoritatif dari putusan ini menjadikannya 

sumber yang valid secara akademis. Dengan demikian, 

fokus pada Fikih Air dan Fikih Kebencanaan menjadi 

representatif untuk merumuskan paradigma ekoteologi 

Muhammadiyah karena keduanya merefleksikan 

pandangan kelembagaan terhadap isu lingkungan melalui 

kerangka normatif yang mapan. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis paradigma 

ekoteologi Muhammadiyah melalui analisis kritis 

 
15 Niki Alma Febriana Fauzi, “Muhammadiya’s New Fiqh Reasoning: 

Constructing a Holistic Islamic Law Paradigm,” AFKARUNA 15, no. 1 

(2019): 32–52, https://doi.org/10.18196/AIIJIS.2019.0094.32-54. 



7 
 

 
 

terhadap hadis-hadis yang digunakan oleh Majelis Tarjih 

dan Tajdid. Pertanyaan mendasarnya adalah: Bagaimana 

konstruksi paradigma ekoteologi Muhammadiyah 

dibentuk melalui interpretasi terhadap hadis-hadis yang 

terdapat dalam produk Majelis Tarjih dan Tajdid 

Muhammadiyah(Fikih Air dan Fikih Kebencanaan)? 

Dengan menjawab pertanyaan ini, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi akademis dalam 

memperkaya diskusi ekoteologi Islam, sekaligus 

merefleksikan peran organisasi keagamaan dalam 

menjawab krisis lingkungan melalui pendekatan teologis 

yang berbasis teks dan konteks. 

Mengingat bahwa Majelis Tarjih tidak hanya 

menyampaikan pandangan agama, tetapi juga 

merepresentasikan ijtihad institusional dalam menjawab 

tantangan zaman,16 maka penelaahan terhadap hadis 

bertema lingkungan dalam produk Majelis ini akan 

membuka wawasan tentang bagaimana suatu teks 

normatif ditransformasikan menjadi paradigma ekologis 

yang relevan dengan krisis lingkungan kontemporer. 

Dengan kata lain, hadis-hadis dalam produk Tarjih adalah 

pintu masuk untuk memahami bagaimana 

Muhammadiyah membumikan spiritualitas Islam dalam 

praksis ekologis yang sistemik dan berkelanjutan. 

 
16 Abdullah, “Tajdid Muhammadiyah Di Abad II.” 



8 
 

 
 

B. Rumusan masalah 

1. Bagaimana Muhammadiyah memposisikan dan 

menginterpretasikan hadis-hadis dalam Fikih Air dan 

Fikih Kebencanaan untuk merespon krisis ekologis? 

2. Bagaimana konstruksi paradigma ekoteologi 

Muhammadiyah berbasis hadis-hadis yang ada dalam 

produk Fikih Air dan Fikih Kebencanaan? 

C. Tujuan dan kegunaan penelitian 

Tujuan dari penelitian ini adalah: 

1. Untuk menganalisis bagaimana hadis-hadis dalam 

produk Fikih Air dan Fikih Kebencanaan 

diinterpretasikan dan diposisikan dalam merespon 

krisis ekologis. 

2. Untuk menganalisis bagaimana konstruksi paradigma 

ekoteologi Muhammadiyah berbasis hadis-hadis 

dalam produk Fikih Air dan Fikih Kebencanaan. 

Sementara kegunaan dari penelitian ini adalah: 

1. Kegunaan Praktis 

Bagi mahasiswa dalam konsentrasi studi hadis, 

Penelitian ini memberikan referensi akademik 

tentang bagaimana hadis-hadis bertema lingkungan 

diinterpretasikan dengan menerapkan teori yang 

relevan terhadap tantangan kontemporer. Model 



9 
 

 
 

analisis ini dapat menjadi acuan metodologis bagi 

mahasiswa dalam mengembangkan studi hadis 

tematik yang kontekstual dan responsif terhadap isu-

isu aktual. 

Bagi Masyarakat, penelitian ini menyediakan 

landasan teologis dan etis yang kuat untuk 

mendorong kesadaran dan partisipasi aktif 

masyarakat dalam mengatasi persoalan lingkungan. 

Dengan menjadikan hadis sebagai sumber normatif, 

penelitian ini menegaskan bahwa pelestarian 

lingkungan merupakan bagian integral dari amanah 

keagamaan. Selain itu, penelitian ini memberikan 

panduan aplikatif untuk menginternalisasikan nilai-

nilai ekoteologi Islam dalam kehidupan sehari-hari, 

sehingga kesadaran ekologis tidak hanya menjadi 

wacana, tetapi terwujud dalam perilaku dan kebijakan 

komunitas Muslim. 

2. Kegunaan Teoritis 

Penelitian ini memberikan kontribusi signifikan 

bagi pengembangan keilmuan studi hadis 

kontemporer dengan menghadirkan model analisis 

hadis bertema lingkungan yang memadukan analisis 

interpretasi kelembagaan, teori Muslim 

Environmentalism, dan konstruksi paradigma 



10 
 

 
 

berbasis teks hadis. Pendekatan ini tidak hanya 

memperluas metodologi kajian hadis tematik pada 

isu-isu aktual, tetapi juga menempatkan hadis sebagai 

sumber pengetahuan yang hidup dan relevan untuk 

menjawab tantangan krisis lingkungan global. 

Dalam ranah kajian ekoteologi Islam, penelitian 

ini memperkaya wacana yang ada dengan menjadikan 

dimensi hadis sebagai fondasi epistemologis yang 

melengkapi studi-studi sebelumnya. Jika penelitian 

terdahulu lebih banyak berfokus pada tafsir Al-

Qur’an atau analisis kelembagaan, penelitian ini 

justru menempatkan hadis sebagai pusat analisis. 

Penelitian ini juga berkontribusi dalam 

mengembangkan model analisis integratif antara teks 

hadis dan konteks sosial-ekologis. Melalui 

pendekatan ini, hadis dibaca secara dialektis dengan 

realitas kontemporer, sehingga relevansinya tidak 

berhenti pada tataran doktrinal, tetapi menjangkau 

dimensi ilmu yang responsive terhadap tantangan 

zaman. 

D. Studi Literatur 

Setelah melakukan penelusuran terhadap pustaka 

terdahulu, dalam tinjauan pustaka ini peneliti kemudian 

memetakan literatur yang tersedia, mengidentifikasi 



11 
 

 
 

cakupan kajian yang telah dilakukan, serta menemukan 

celah penelitian yang dapat dikembangkan lebih lanjut. 

Terdapat kendala yang peneliti hadapi dalam 

menyelesaikan tahap ini, sebab berdasarkan penelusuran 

yang telah dilakukan, penelitian tentang ekoteologi masih 

sangat jarang dilakukan terlebih dalam lingkup hadis. 

Namun yang menjadi tantangan utama adalah, kajian 

tentang Ekoteologi dihadapkan pada berbagai istilah yang 

memiliki kemiripan dalam beberapa aspek.  

Dalam tema Isu lingkungan dan agama, Green 

Deen,17 Green Islam,18 Islamic Environmentalism,19 

Muslim Environmentalism,20 Eco-Islam,21 Eco-Theology 

of Islam, dan Fiqh al-Bi’ah,22 sering kali digunakan secara 

tumpang tindih, meskipun memiliki perbedaan nuansa 

 
17 Ibrahim Abdul Matin, Green Deen: What Islam Teaches About 

Protecting the Planet, 1st ed. (San Francisco: Berrett Koehler Publishers, 

2010). 
18 “Protecting the Nature of Islam,” n.d., https://www.greenislam.org/. 
19 Meara Sharma, “Fazlun Khalid Shows How Environmentalism Is 

Intrinsic To Islam,” Religion Unplugged, 2021, 

https://religionunplugged.com/news/2021/2/19/fazlun-khalid-shows-how-

environmentalism-is-intrinsic-to-islam; Maera Priyanka Sharma, “Fazlun 

Khalid: Environmentalism Is Intrinsic To Islam,” Center for Religion and 

Civic Culture: USC University of Southern California, March 2021. 
20 Anna M Gade, Muslim Environmentalism(Religious and Social 

Foundation) (New York: Columbia University Press, 2019). 
21 Dr. Muhamed Ali and Dr. Muaz Agushi, “Eco-Islam: Integrating 

Islamic Ethics into Environmental Policy for Sustainable Living,” 

International Journal of Religion 5, no. 9 (June 2, 2024): 949–57, 

https://doi.org/10.61707/gq0we205. 
22 Yusuf Al-Qarādhawi, Ri’ayah Al-Bi`ah Fi Syari’ah Al-Islamiyah 

(Kairo: Dar al- Syuruq, 2001). 



12 
 

 
 

dan pendekatan. Dampaknya adalah kemunculan 

ambiguitas terminologis, di mana istilah-istilah tersebut 

terkadang tidak memiliki batasan definisi yang tegas. 

Literatur yang tersebar juga  menggunakan istilah yang 

tidak seragam, sehingga diperlukan analisis yang cermat 

untuk mengklasifikasikan dan membandingkan gagasan 

yang sejalan dengan paradigma ekoteologi yang sedang 

dikaji. 

Maka pada akhirnya, peta tinjauan pustaka ini hanya 

membantu dalam memahami kajian hadis terkait 

ekoteologi telah dibahas dalam berbagai sumber yang 

terfragmentasi,sekaligus sebagai eksplorasi awal terhadap 

berbagai konsep, metode, dan perspektif yang telah 

digunakan dalam penelitian sebelumnya.  

3. Memiliki keserupaan dari aspek analisis paradigma 

ekoteologi Muhammadiyah, Hendy Setiawan, nanang 

Indra Kurniawan, Purwo Santoso (2022) dalam The 

Ecotheological Movement of the Muhammadiyah 

Environmental Council in Responding to the 

Environmental Governance Crisis,23 melakukan 

penelitian dengan menjadikan komunitas sebagai 

 
23 Hendy Setiawan, Nanang Indra Kurniawan, and Purwo Santoso, 

“The Ecotheological Movement of the Muhammadiyah Enviromental 

Council in Responding to the Enviromental Governance Crisis,” Millah: 

Journal of Religious Studies 21, no. 3 (2022): 639–70, 

https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss3.art2. 



13 
 

 
 

objek materialnya. Penelitian ini meneliti gerakan 

ekoteologi yang ada dalam Majelis Lingkungan 

Hidup (MLH) Muhammadiyah. Tulisan ini memiliki 

fokus kajian menganalisis konteks historis kesadaran 

ekologis dalam Muhammadiyah untuk kemudian 

mencatat akar teologisnya.  

Penelitian ini memberikan kontribusi penting 

dalam membangun pemahaman tentang bagaimana 

paradigma ekoteologi dalam Muhammadiyah tidak 

hanya bersifat wacana, tetapi juga terejawantah dalam 

bentuk gerakan sosial melalui MLH.  

1. Ahmad Zumaro (2020) dalam disertasinya 

Ekoteologi Islam(Studi Konsep Pelestarian 

Lingkungan Dalam Hadis),24memiliki kesamaan 

objek formal sekaligus irisan pada objek material. 

Hanya saja, Zumaro menggunakan metode tematik 

untuk mengumpulkan hadis-hadis dengan  muatan 

lingkungan dari kutub at-Tis’ah, bukan dari produk-

produk MTT Muhammadiyah. Zumaro kemudian 

merumuskan tentang bagaimana argumentasi teologis 

konservasi lingkungan, teori serta praktek konservasi, 

 
24 Ahmad Zumaro, “Ekoteologi Islam(Studi Konsep Pelestarian 

Lingkungan Dalam Hadis Nabi Saw)” (Universitas Islam Negri Sunan 

Kalijaga, 2020). 



14 
 

 
 

serta refleksi teologis konservasi lingkungan dengan 

metode hermeneutika hadis.  

Disertasi ini memiliki irisan penting dengan 

penelitian saya, terutama dalam hal objek formal 

berupa analisis hadis bertema lingkungan. Namun, 

objek material Zumaro lebih luas karena mencakup 

hadis dari Kutub at-Tis’ah secara umum, sementara 

penelitian saya lebih spesifik menelaah produk-

produk Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah. 

Disertasi ini memberikan kontribusi dalam bentuk 

landasan konseptual dan metodologis tentang 

bagaimana hadis dianalisis untuk membangun 

paradigma ekoteologi. Kelebihan lainnya adalah 

penggunaan pendekatan hermeneutika hadis yang 

memperkaya khazanah metodologi studi hadis 

lingkungan. Namun, ruang untuk kontribusi baru 

masih terbuka, terutama dalam hal pendekatan 

organisasi keagamaan seperti Muhammadiyah dalam 

membingkai dan merumuskan hadis-hadis bertema 

lingkungan. 

2. Syakir Jamaluddin (2020) dalam disertasinya Metode 

Kritik Hadis Tarjih Muhammadiyah Dalam 

Menghadapi Hadis-Hadis Mukhtalaf Fīh(Studi Atas 



15 
 

 
 

Putusan Dan Fatwa Majelis Tarjih), 25  memiliki 

kesamaan pada aspek objek material penelitiannya. 

Syakir, Melakukan analisis metode kritik hadis yang 

digunakan oleh MTT Muhammadiyah dalam 

menyeleksi hadis yang mukhtalaf fih. Hadis yang 

dijadikan objek material oleh Syakir secara spesifik 

merupakan hadis- hadis yang muncul dalam produk 

MTT Muhammadiyah, seputar  ibadah dan akidah, 

dalam kurun waktu 1929- 2018.  

Kontribusi utama dari penelitian Syakir adalah 

pada aspek metodologi tarjih dan kritik hadis dalam 

tubuh Muhammadiyah. Hal ini sangat penting karena 

memberikan landasan bagaimana pemilihan dan 

pemaknaan hadis dilakukan secara institusional oleh 

MTT. 

Namun, disertasi ini terbatas pada kajian hadis-

hadis seputar ibadah dan akidah, dan belum 

menyentuh dimensi etika lingkungan atau ekoteologi. 

Oleh karena itu, penelitian saya akan melengkapi 

ruang ini dengan menelaah produk MTT yang berisi 

hadis-hadis bertema lingkungan hidup. Penelitian 

 
25 Syakir Jamaluddin, “METODE KRITIK HADIS TARJIH 

MUHAMMADIYAH DALAM MENGHADAPI HADIS-HADIS 

MUKHTALAF FĪH(Studi Atas Putusan Dan Fatwa Tarjih)” (Universitas 

Islam Negri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020). 



16 
 

 
 

saya juga berupaya mengaitkan hasil tarjih tersebut 

dengan narasi ekoteologi Islam, serta menganalisis 

bagaimana konstruksi ekologis dibangun melalui 

pendekatan tarjih dalam konteks Muhammadiyah. 

3. Mohammad Hotibul Umam (2023) dalam tesis 

Komparasi Pemikiran Ekoteologi Badiuzzaman Said 

Nursi Dan Sayyed Hossein Nasr, 26memiliki irisan 

objek formal dengan penelitian yang akan dilakukan. 

Umam melakukan analisis pemikiran tokoh muslim 

terhadap konsep ekoteologi. Dalam hal ini, Umam 

melakukan komparasi pemikiran sekaligus analisis 

imlikasi konsep tersebut terhadap krisis ekologi.  

Umam memberikan kontribusi penting dalam 

memperkaya pemahaman mengenai varian pemikiran 

ekoteologi dalam tradisi Islam, terutama melalui 

pendekatan tokoh. Hal ini memberi konteks filosofis 

dan normatif yang berguna dalam memahami 

keberagaman pendekatan terhadap isu lingkungan 

dalam Islam. 

Namun, tesis ini tidak membahas konstruksi 

ekoteologi berbasis institusi Islam modern seperti 

Muhammadiyah, dan juga tidak menelaah hadis 

 
26 Mohammad Hotibul Umam, “Komparasi Pemikiran Ekoteologi 

Badiuzzaman Said Nursi Dan Sayyed Hossein Nasr” (Universitas islam 

Negri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2023). 



17 
 

 
 

sebagai sumber primer dalam merumuskan 

ekoteologi. Oleh karena itu, penelitian saya hadir 

untuk mengisi kekosongan ini dengan fokus pada 

produk Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah 

sebagai bentuk praksis ekoteologi berbasis hadis. 

Penelitian ini memperkaya wacana ekoteologi Islam 

dari sisi kelembagaan dan basis teks normatif 

keislaman yang konkret. 

4. Badru Tamam(2021), dengan judul Ekoteologi 

Dalam Tafsir Kontemporer. 27 Berbeda dengan objek 

penelitian yang akan dilakukan, Tamam melakukan 

pengkajian konsep ekoteologi bukan terhadap hadis, 

melainkan terhadap 10 kitab tafsir era kontemporer, 

dengan rincian 5 tafsir kontemporer Indonesia dan 5 

tafsir kontemporer Timur Tengah. Dengan metode 

konten analisis, Tamam kemudian merumuskan term 

al-Qur`an terkait ekoteologi dan deskripsi ekoteologi 

dalam tafsir kontemporer. Sebagai hasil dari 

penelitian yang dilakukan, Tamam kemudian 

menyimpulkan fungsi serta tujuan penafsiran 

ekoteologi qur`ani dalam membangun kesadaran 

ekoteologis manusia.  

 
27 Badru Tamam, “Ekoteologi Dalam Tafsir Kontemporer” 

(Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021). 



18 
 

 
 

Disertasi ini memperkaya wacana ekoteologi 

Islam pada level objek formal, yakni membahas 

konstruksi teologis atas isu lingkungan dari sudut 

pandang teks keagamaan. Tamam memberikan 

kontribusi penting dalam menegaskan bahwa teks-

teks agama (dalam hal ini, Al-Qur’an melalui tafsir) 

dapat menjadi sumber konseptual bagi pembangunan 

kesadaran ekoteologis. 

Disertasi ini tidak mengkaji hadis maupun 

produk institusi keagamaan modern seperti 

Muhammadiyah. Fokus dalam penelitian saya. adalah 

mengkaji bagaimana ekoteologi dibangun melalui 

interpretasi hadis dalam produk Majelis Tarjih dan 

Tajdid Muhammadiyah, serta bagaimana tafsir 

tersebut tidak hanya membentuk wacana normatif, 

tetapi juga mengarah pada praksis dan kebijakan 

berbasis keagamaan dalam konteks kelembagaan 

Islam modern. 

5. Pustaka terakhir yang memiliki irisan objek formal 

dengan rencana penelitian yang akan dilakukan 

adalah disertasi Rahmat Alamsyah (2024), dengan 

judul Ekoteologi Muhammadiyah(Prinsip-Prinsip 



19 
 

 
 

Teologi Lingkungan Hidup Muuhammadiyah).28 

Disertasi ini secara khusus mengkaji ekoteologi 

dalam bingkai kelembagaan Muhammadiyah, dengan 

menyoroti aspek teologis, historis, struktural, serta 

strategi gerakan lingkungan hidup. Penelitian ini 

memberikan kontribusi signifikan dalam 

mengidentifikasi bagaimana gagasan ekoteologi 

diartikulasikan secara kelembagaan oleh 

Muhammadiyah melalui Majelis Lingkungan Hidup 

dan program-program praksis yang dilandasi prinsip 

teologi Islam. Dengan menggunakan pendekatan 

sosiologis, ekologis, dan keagamaan, penelitian ini 

menunjukkan bahwa Muhammadiyah memiliki 

potensi besar sebagai aktor sosial-keagamaan dalam 

membangun kesadaran ekologis berbasis nilai-nilai 

Islam. 

Namun demikian, fokus utama disertasi ini lebih 

banyak menekankan aspek kelembagaan dan praksis 

gerakan, serta belum secara khusus menggali 

konstruksi ekoteologi dari sisi epistemologi normatif 

yang berbasis pada hadis-hadis dalam produk Majelis 

Tarjih dan Tajdid. Oleh karena itu, penelitian saya 

menawarkan perluasan fokus dengan mengkaji 

 
28 Rahmat Alamsyah, “Ekoteologi Muhammadiyah(Prinsip- Prinsip 

Teologi Lingkungan Hidup Muhammadiyah)” (2024). 



20 
 

 
 

dimensi yang lebih spesifik pada normatif-formal dari 

produk keagamaan Muhammadiyah yang berbasis 

hadis. Fokus ini tidak hanya memperkaya wacana 

ekoteologi Islam dari sisi kelembagaan, tetapi juga 

memberikan fondasi tekstual atas nilai-nilai 

ekoteologi yang bersumber dari hadis sebagai pijakan 

otoritatif dalam Islam. 

Dari keseluruhan studi literatur yang telah dikaji, 

tampak bahwa belum ada penelitian yang secara 

spesifik mengangkat paradigma ekoteologi dalam 

produk-produk Majelis Tarjih dan Tajdid 

Muhammadiyah. Spesifik pada dua produk putusan 

tarjih Fikih Air dan Fikih Kebencanaan, dengan 

menjadikan hadis sebagai sumber normatif utama. 

Maka dari itu, penelitian ini hadir untuk mengisi celah 

tersebut dengan menawarkan fokus pada konstruksi 

ekoteologi berbasis hadis yang diformulasikan dalam 

produk kelembagaan MTT Muhammadiyah. 

Kontribusi utama dari penelitian ini terletak pada 

upayanya membangun jembatan antara normativitas 

teks hadis dan otoritas kelembagaan keagamaan 

seperti MTT Muhammadiyah, terhadap tantangan 

ekologis kontemporer. 



21 
 

 
 

Kebaruan (novelty) penelitian ini tampak pada 

tiga aspek utama. Pertama, obejk kajian yang lebih 

spesifik. Kedua, pendekatan, penelitian ini tidak 

hanya menafsirkan hadis, tetapi juga menelusuri 

bagaimana hadis tersebut dipilih, dan 

dikontekstualisasikan pada  ranah kelembagaan 

dengan teori muslim Environmentalism. Ketiga, 

Paradigma Ekoteologi berbasis teks hadis, Penelitian 

ini menyusun paradigma ekoteologi berbasis hadis 

dalam tubuh organisasi keagamaan modern. 

Kebaruan terletak pada upaya menyatukan 

normativitas teks dan kelembagaan. hadis tidak lagi 

diposisikan sekadar sebagai teks klasik, melainkan 

sebagai basis diskursif untuk konstruksi nilai dan arah 

kebijakan institusional. 

E. Kerangka teori 

Kerangka teoritik adalah sarana epistimologis untuk 

membangun, membatasi, dan menguji validitas 

pengetahuan dalam penelitian secara sistematis dan 

ilmiah. Karena pengetahuan dalam penelitian dibangun 

secara terstruktur, maka kerangka teoritik memberikan 

struktur berfikir yang runtut untuk Menyusun arah 

penelitian yang jelas dan meningkatkan kredibilitas 

penelitian. 



22 
 

 
 

Dalam menentukan kerangka teoritik yang tepat 

untuk sebuah penelitian, diperlukan serangkaian langkah 

sistematis yang memastikan bahwa teori yang dipilih 

relevan, koheren, dan mendukung secara langsung tujuan 

penelitian. Berdasarkan pertimbangan terhadap prinsip-

prinsip tersebut serta keselarannya dengan objek atau 

ranah kajian yang akan dilakukan, kami menetapkan teori 

Muslim Environmentalisms yang dikembangkan oleh 

Anna M. Gade sebagai landasan teoritik ekoteologi 

integratif dalam penelitian ini. Pemilihan ini didasarkan 

pada variable penelitian yang ada, serta hubungan 

konseptual yang memungkinkan untuk dibangun. Teori ini 

memungkinkan adanya integrasi antara dimensi teks, 

etika, simbolik, dan praktis. 

Teori Muslim Environmentalis mengangkat cara 

pandang Islam sebagai sistem pengetahuan yang valid.29 

Islam sebagai sebuah system pengetahuan yang valid 

berarti, pendekatan ini akan melihat Islam sebagai system 

kepercayaan sekaligus sumber pengetahuan yang 

kontekstual mampu memberikan interpretasi kontekstual 

dan relevan terhadap isu kontemporer termasuk 

lingkungan hidup. Pendekatan ini akan menekankan 

pemahaman terhadap teks dan tradisi keagamaan dengan 

 
29 Gade, Muslim Environmentalism(Religious and Social 

Foundation). Hal. 37.  



23 
 

 
 

menggunakan kerangka hermeneutik untuk mengkaji 

aktivitas lingkungan dalam konteks sosial 

Muhammadiyah. 30 

Muslim Environmentalisms, menjelaskan bahwa nilai 

dan keyakinan keagamaan akan mendasari perilaku dan 

praktik suatu komponen sosial. Sehingga dalam hal ini, 

pondasi religious berfungsi sebagai kerangka moral dan 

etis yang mengarahkan tindakan terhadap lingkungan, 

sebagai respon kesadaran.31 Pemahaman terhadap ajaran 

agama akan memotivasi dan membentuk norma sosial 

yang terkait dengan perlindungan alam dan pengelolaan 

lingkungan.32  

Setelah analisis tersebut dilakukan, sintesis-

konseptual Paradigma akan dibangun menggunakan Teori 

Kuntowijoyo.33 Teori Paradigma Islam memandang 

wahyu (Al-Qur’an dan hadis) bukan semata sebagai 

sumber normatif-teologis, tetapi juga sebagai fondasi 

epistemologis yang dapat melahirkan konstruksi ilmu 

yang fungsional.34 Melalui pendekatan sintetik-analitik, 

nilai-nilai normatif hadis akan diterjemahkan ke dalam 

 
30 Gade. 13. 
31 Gade. 11. 
32 Gade. 12.  
33 Kuntowijoyo, Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi (Jakarta: 

Mizan, 1993). 
34 Muhammad Zainal Abidin, Paradigma Islam Dalam 

Pengembangan Ilmu Integralistik: Membaca Pemikiran Kuntowijoyo, 1st 

ed. (Banjarmasin: IAIN Antasari Press, 2016). Hal. 119. 



24 
 

 
 

konstruksi konseptual yang bersifat teoritis, sehingga 

ekoteologi Muhammadiyah tidak berhenti pada tataran 

teologi atau ideologi saja, tetapi termanifestasi pada level 

ilmu yang aplikatif, kontekstual, dan berorientasi 

transformasi sosial.35 Dengan teori ini juga konstruksi 

paradigma ekoteologi akan mampu terbaca dengan nuansa 

sosiologis, Di mana ilmu akan dimaknai sebagai sebuah 

kebudayaan.36  

F. Metode Penelitian 

1. Jenis penelitian 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif, 

karena bertujuan menggali dan menganalisis hadis-

hadis ekologis dalam produk Majelis Tarjih dan 

Tajdid Muhammadiyah serta menginterpretasi hadis 

tersebut dalam membentuk paradigma ekoteologi. 

Metode ini dipilih karena memungkinkan peneliti 

memahami teks (hadis) bukan hanya secara normatif, 

tetapi juga sebagai bagian dari dinamika makna yang 

hidup dalam konteks institusional Muhammadiyah. 

2. Sumber data penelitian 

 
35 Abidin. Hal. 116. 
36 Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, Dan 

Etika (Jakarta: Teraju, 2005). 



25 
 

 
 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua 

kategori utama, yaitu data primer dan data sekunder. 

Data primer berasal dari produk-produk resmi 

Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah, yakni 

Fikih Air,37 dan Fikih Kebencanaan.38 Penelitian ini 

menetapkan Fikih Air dan Fikih Kebencanaan 

sebagai objek primer karena keduanya telah melewati 

tahap tanfidz dan secara resmi berlaku mengikat bagi 

warga Muhammadiyah. Penetapan putusan tersebut 

bukan sekadar bersifat normatif, melainkan 

merupakan hasil dari proses panjang ijtihad 

kelembagaan yang melibatkan dinamika diskursus, 

musyawarah tarjih, serta pengesahan institusional 

oleh Majelis Tarjih dan Tajdid Muhammadiyah. 

Keberlakuan Fikih Air dan Fikih Kebencanaan 

sebagai produk hukum kolektif menjadikannya 

representasi otoritatif dari pemikiran keagamaan 

Muhammadiyah dalam merespons isu-isu ekologis. 

Oleh karena itu, keduanya memiliki posisi strategis 

sebagai objek kajian utama untuk menganalisis 

 
37 Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 

Himpunan Putusan Tarjih 3, ed. M. A. Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, 1st ed. 

(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2018). 
38 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, “Berita Resmi Muhammadiyah 

Nomor 03/2015-2020/ Rabi’ul Akhir 1439H/Januari 2018M,” in 

Musyawarah Nasional Tarjih Ke-29 (Yogyakarta: Gramasurya, 2018). 



26 
 

 
 

paradigma ekoteologi dalam konstruksi keilmuan 

Islam yang ditawarkan Muhammadiyah. 

Sementara itu, data sekunder dalam penelitian ini 

mencakup berbagai literatur pendukung yang 

memperkuat analisis teoritis dan metodologis. Di 

antaranya adalah: 

a. Kategori data rujukan teoritik yakni tulisan Anna 

M. Gade Muslim Environmentalisms: Religious 

and Social Foundations,39 buku The Structure of 

Scientific Revolutions karya Thomas Samuel 

Kuhn,40 dan buku Paradigma Islam Interpretasi 

untuk Aksi karya Kuntowijoyo.41  

b. kategori data berupa buku dan artikel akademik 

yang mengulas respons keagamaan terhadap 

ekologi, ekoteologi, Muhammadiyah, Majelis 

tarjih dan tajdid, serta studi kritis hadis. Ini 

digunakan untuk memperkaya  teoritik dan 

memberikan landasan konseptual terhadap 

pemaknaan relasi antara agama, lingkungan, dan 

institusi keagamaan. 

 
39 Gade, Muslim Environmentalism(Religious and Social 

Foundation). 
40 Thomas Samuel Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, 3rd 

ed. (Chicago: The University of Chicago Press, 1996). 
41 Kuntowijoyo, Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi. 



27 
 

 
 

c. Kategori data berupa referensi dari disiplin ilmu 

hadis seperti kitab hadis primer(untuk keperluan 

takhrij) seperti sahih Bukhari, sahih Muslim dst. 

Kitab hadis skunder(untuk keperluan 

interpretasi), seperti kitab syarah al-Hadis, Kitab 

‘Ilal al-Hadis. 

3. Teknik pengumpulan data 

Teknik pengumpulan data primer dalam 

penelitian ini dilakukan melalui tahapan yang 

sistematis. Langkah pertama adalah mengidentifikasi 

dan mengumpulkan seluruh dokumen resmi yang 

termasuk dalam produk Majelis Tarjih dan Tajdid 

(MTT) Muhammadiyah yang secara khusus 

membahas tema lingkungan. Setelah itu, dokumen-

dokumen tersebut diseleksi dan dibatasi berdasarkan 

pertimbangan argumentasi akademis yang relevan 

dengan fokus penelitian. Selanjutnya, dokumen yang 

telah terpilih digunakan sebagai sumber data primer, 

yang kemudian dianalisis menggunakan metode 

analisis konten. Melalui proses ini, hadis-hadis yang 

terkandung di dalam dokumen berhasil dipilah dan 

dikompilasi sehingga siap untuk dianalisis lebih 

lanjut sesuai dengan tujuan penelitian tesis. 



28 
 

 
 

Teknik pengumpulan data sekunder dalam 

penelitian ini dilakukan melalui rangkaian langkah 

yang terstruktur. Tahap awal dimulai dengan 

menelusuri berbagai sumber tertulis yang relevan 

dengan fokus penelitian, seperti buku, artikel ilmiah, 

dan karya akademis lainnya yang membahas tema 

ekoteologi, metodologi studi hadis, serta kerangka 

teoretik yang digunakan. Sumber-sumber tersebut 

kemudian dipilih berdasarkan relevansi, kredibilitas, 

dan kontribusinya terhadap kerangka konseptual 

penelitian. Setelah terkumpul, isi dari setiap sumber 

dianalisis secara kritis untuk mengidentifikasi 

gagasan, temuan, dan konsep kunci yang mendukung 

fokus kajian. Hasil analisis tersebut selanjutnya 

disusun menjadi narasi yang terintegrasi, sehingga 

dapat berfungsi sebagai landasan teoritis dan 

referensi pendukung dalam proses analisis data 

primer. 

4. Teknik analisis data 

Teknik analisis data primer dalam penelitian ini 

dilakukan melalui serangkaian tahapan yang 

sistematis dan sesuai dengan kaidah akademis dalam 

penelitian hadis. Data primer yang menjadi fokus 

adalah hadis-hadis yang terdapat dalam fikih air dan 

fikih kebencanaan. Sebagai langkah awal, uji 



29 
 

 
 

validitas hadis menjadi prosedur pertama yang harus 

dilakukan untuk memastikan kelayakan hadis sebagai 

sumber data. Proses ini dilaksanakan dengan 

memanfaatkan Maktabah Syamelah 

(https://shamela.ws) melalui fitur Baḥts al-Ḥadīth 

untuk menelusuri teks hadis dan menemukan varian 

matan yang serupa. Tahap selanjutnya adalah 

melakukan takhrij guna mengidentifikasi siapa saja 

yang meriwayatkan hadis tersebut, sehingga dapat 

memperkuat posisi validitasnya. Dalam praktiknya, 

terdapat dua metode utama. Pertama, apabila hadis 

ditemukan diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari dan 

Muslim, penelusuran dilanjutkan dengan mencari 

jalur periwayatan lain menggunakan fitur Baḥts fī 

Naṭāq al-Muḥaddad (pencarian dengan batasan 

tertentu) pada kategori at-Takhrīj wa al-Āṭrāf. Kedua, 

apabila hadis tidak diriwayatkan oleh keduanya, 

maka analisis diperluas melalui penelusuran pada 

literatur Syurūḥ al-Ḥadīth dan al-’Ilal wa as-Suʾālāt 

fī al-Ḥadīthiyyah untuk mendalami konteks, kualitas 

sanad, dan potensi cacat periwayatan. Dengan alur 

ini, proses uji validitas dilakukan secara 

komprehensif, mulai dari penelusuran teks hingga 

pengujian keaslian dan kekuatan sanad, sehingga data 

https://shamela.ws/


30 
 

 
 

primer yang digunakan terjamin ketepatan dan 

kredibilitasnya. 

Teknik analisis data sekunder dalam penelitian 

ini dilaksanakan melalui prosedur akademis yang 

terstruktur guna memastikan relevansi, kredibilitas, 

dan kontribusinya terhadap kerangka penelitian. 

Tahap pertama dimulai dengan mengidentifikasi 

berbagai sumber literatur yang berkaitan langsung 

dengan topik kajian, mencakup buku, artikel jurnal, 

prosiding, dan karya akademis lainnya yang 

membahas ekoteologi, studi hadis, metodologi tarjih 

Muhammadiyah, serta kerangka teoritik Muslim 

Environmentalism. Sumber-sumber ini dipilih 

berdasarkan kriteria kualitas akademik, reputasi 

penulis atau penerbit, serta keterkaitannya dengan 

fokus penelitian. 

Setelah terpilih, setiap sumber dianalisis melalui 

pembacaan kritis (critical reading) untuk 

mengidentifikasi gagasan utama, argumen, serta 

temuan-temuan yang dapat memperkaya kerangka 

konseptual dan analisis. Selanjutnya, hasil analisis 

dikategorikan ke dalam tema-tema konseptual, 

seperti landasan ekoteologi dalam Islam, pendekatan 

analisis hadis tematik, dan metodologi ijtihad 

Muhammadiyah. 



31 
 

 
 

5. Pendekatan yang digunakan 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

ekoteologi yang secara spesifik menggunakan teori 

Muslim Environmetalism Anna M Gade, yang 

berorientasi pada pemahaman utuh terhadap teks 

hadis dan konteks pemanfaatannya dalam konstruksi 

paradigma ekoteologi Muhammadiyah. 

Pendekatan ini memungkinkan penelitian 

mengobservasi penggunaan hadis dalam produk 

Majelis Tarjih secara menyeluruh: mulai dari aspek 

teks, konteks pemaknaan, narasi institusional, hingga 

implikasi nilai terhadap konstruksi paradigma 

ekoteologi Muhammadiyah. Dengan demikian, 

kerangka kerja ini mampu melihat paradigma 

ekteologi Muhammadiyah sebagai hasil dari interaksi 

antara ajaran keagamaan, pengalaman sosial, dan 

komitmen etis yang hidup dalam komunitas Muslim 

modern. 

G. Sistematika Pembahasan 

1. BAB I: PENDAHULUAN 

Bab ini memuat latar belakang masalah, rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan 

pustaka, kerangka teoritik, metode penelitian, serta 

sistematika penulisan. Bab ini menjadi fondasi 



32 
 

 
 

penting untuk menjelaskan mengapa tema ekoteologi 

Muhammadiyah perlu diteliti, bagaimana relevansi 

hadis dalam membangun kesadaran ekoteologis, serta 

menjelaskan posisi penelitian ini di tengah kajian-

kajian sebelumnya melalui tahap kajian pustaka. 

Penjabaran teori Muslim Environmentalisms karya 

Anna M. Gade dan pendekatan yang digunakan juga 

dimasukkan sebagai kerangka kerja konseptual 

penelitian. 

2. BAB II: LANDASAN TEORITIK DAN KAJIAN 

EKOTEOLOGI ISLAM 

Bab ini menguraikan konsep-konsep dasar 

ekoteologi-Islam, serta pendekatan teoritik yang 

digunakan dalam penelitian ini. Fokus utama 

diarahkan pada pemahaman ekoteologi sebagai 

gabungan antara dimensi spiritual, etis, dan ekologis. 

Teori Muslim Environmentalisms dijelaskan secara 

komprehensif untuk menunjukkan bagaimana teks-

teks agama (dalam hal ini hadis) menjadi landasan 

bagi pembentukan paradigma ekologis dalam 

komunitas Muslim.  

3. BAB III: ANALISIS HERMENEUTIKA 

ENVIRONTMENTALISME 



33 
 

 
 

Bab ini memuat analisis mendalam terhadap 

hadis-hadis yang terdapat dalam produk fikih air dan 

fikih kebencanaan, dengan menggunakan kerangka 

teoritik Muslim Environmentalism. Pembahasan 

diawali dengan analisis kritik historis yakni 

melakukan uji validitas terhadap teks hadis dengan 

melakukan takhrij hadis. Analisis kedua dalam bab 

ini adalah menganalisis realitas historis hadis baik 

yang mikro maupun yang makro. Kemudian analisis 

dilanjutkan dengan melakukan analisis 

kontekstualisasi terhadap hadis berdasarkan 

interpretasi yang terdapat di dalam fikih air dan fikih 

kebencanaan. Terakhir analisis nilai ekoteologi, 

yakni melakukan reduksi dari temuan analisis 

sebelumnya untuk menemukan nilai- nilai ekoteologi 

yang termuat di dalam hadis-hadis yang terdapat 

dalam fikih air dan fikih kebencanaan. 

4. BAB IV: KONSTRUKSI PARDIGMA 

EKOTEOLOGI ISLAM  

Bab ini melakukan konstruksi paradigma 

ekoteologi Muhammadiyah berdasarkan data yang 

telah diperoleh dari hasil analisis yang dilakukan di 

dalam bab tiga. Tahapan konstruksi ini meliputi, 

argumen paradigma yang berbasi teks hadis, 

kemudian integralisasi, yakni membangun argument 



34 
 

 
 

mengenai keterhubungan wahyu, sebagai sumber 

nilai primer dan akal sebagai alat interpretasi, 

kontekstualisasi dan ijtihad, menjadi satu kesatuan 

sumber pengetahuan yang koheren dalam Menyusun 

paradigma ekoteologi. Kemudian tahapan kontruski 

objektifikasi yakni menganalisis landasan ontologis, 

epistemologis dari ekoteologi Muhammadiyah yang 

berbasis hadis dalam penelitian ini.  

5. BAB V: KESIMPULAN, SARAN, BATASAN 

Bab ini menyajikan rangkuman temuan 

penelitian yang disusun secara ringkas, padat, dan 

terstruktur sesuai dengan tujuan penelitian. 

Kesimpulan disusun berdasarkan hasil analisis pada 

Bab III dan konstruksi paradigma pada Bab IV, 

sehingga memberikan gambaran menyeluruh tentang 

kontribusi hadis dalam membentuk paradigma 

ekoteologi Muhammadiyah. Bagian saran memuat 

rekomendasi yang bersifat aplikatif maupun 

pengembangan kajian, Sementara itu, bagian batasan 

penelitian menjelaskan keterbatasan lingkup, data, 

maupun pendekatan yang digunakan, sehingga 

menjadi pijakan bagi penelitian lanjutan yang lebih 

komprehensif. 



 

306 

 

BAB V 

PENUTUP 

Bab ini merupakan bagian akhir dari penelitian tesis yang 

berjudul “Paradigma Ekoteologi Muhammadiyah: Analisis 

terhadap Hadis-Hadis dalam Produk Fikih Air dan Fikih 

Kebencanaan”. Sebagai bab penutup, bagian ini akan 

menyajikan tiga komponen utama:  temuan penelitian, 

keterbatasan penelitian, serta rekomendasi, yang berisi saran-

saran untuk penelitian selanjutnya guna mengembangkan 

kajian di bidang ini. 

A. Simpulan  

Sebagaimana yang disampaikan dalam latar 

belakang, rumusan masalah yang ingin dijawab adalah 

bagiamana Muhammadiyah menginterpretasi dan 

memposisikan hadis-hadis dalam produk Fikih air dan 

Fikih kebencanaan dalam merespon krisis ekologis. 

Berdasarkan temuan penelitian yang sebagaimana yang 

diurai dalam bab iii, menunjukkan bahwa hadis- hadis 

dalam produk Fikih air dan Fikih kebencanaan diposisikan 

tidak sekedar sebagai dalil justifikasi yang statis. Melalui 

metodologi Majelis Tarjih dan Tajdid yang dianalisis 

menggunakan pendekatan Hermeneutika 

Environmentalisme, ditemukan bahwa hadis- hadis dalam 

produk ini juga dapat diposisikan sebagai fondasi 



307 

 

 

epistemic yang generatif untuk membangun kerangka 

etika.  

Interpretasi hadis dalam kedua produk Fikih ini, 

menghasilkan etika-etika teologis praktis yang integral. 

Etika ini dengan pendekatan fenomenologis juga berhasil 

diungkap bahwa ini, tidak berakar dari dogma abstrak 

melainkan pada pengalaman sadar yang terstruktur. 

Secara spesifik, dari hasil analisis yang memadukan 

hermeneutika dan fenomenologi ini, diperoleh abstraksi 

berupa nilai-nilai fundamental yang menjadi basis respon 

ekologis manusia yang berdasarkan kepada kognisi 

teologis.  

Nilai tersebut adalah, nilai intrinsik, yang 

menegaskan bahwa setiap elemen ekologis yang berasal 

dari hadis-hadis dalam produk ini memiliki nilai esensial. 

Nilai keterhubungan, yang mengungkap peta relasi 

teoekosistemik yang mengikat secara resiprokal antara 

Allah, manusia dan alam. Nilai kebertanggungjawaban, 

yang memuat konstruksi nilai teologis yang bersifat 

multilevel, bergerak dari taanggung jawab personal 

hingga tanggung jawab yuridis institusional yang bersifat 

kolektif dan harus diemban sebagai anggota dalam 

struktur sosial dari yang paling sederhana hingga yang 

paling kompleks yakni peradaban.  



308 

 

 

Untuk menjawab rumusan masalah ke dua, peneliti 

melakukan analisis di bab iv, untuk mengkonstruksi 

paradigma ekoteologi Muhammadiyah berbasis hadis. 

Temuannya adalah, ketiga nilai yang sebelumnya 

dihasilkan dari tahap analisis pada bab iii, dijadikan 

sebagai materi esensial yang kemudian digunakan untuk 

membangun paradigma ekoteologi Muhammadiyah.  

Hasilnya, paradigma ekoteologi Muhammadiyah ini 

merupakan paradigma yang bukan sekedar terdiri dari 

kode etik, melainkan sebuah kerangka kerja yang dinamis 

dengan tujuan akhir yang jelas ecotheology promoting 

environmental sustainability. Karakteristik paradigma 

ekoteologi Muhammadiyah adalah, berorientasi praktis, 

paradigma ini difungsikan sebagai pengetahuan untuk 

mengubah kondisi yang ada (krisis ekologis) menjadi 

kondisi yang lebih baik, dengan menerapkan prinsip-

prinsip fundamental (teologis) untuk mencapai tujuan 

praktis, seperti pengelolaan sumber daya, mitigasi 

bencana, dan pemenuhan kesejahteraan kolektif. 

Paradigma ini juga tidak berhenti pada kesalehan individu 

. Ia mentransformasi kesadaran nilai menjadi sebuah 

sistem produktif yang terstruktur. Paradigma ini 

mendorong produktivitas manusia sebagai hamba dan 

khalifah yang menuntut keterlibatan sistemik dari 



309 

 

 

berbagai level, individu, komunitas, institusi (seperti 

Muhammadiyah), hingga negara dan peradaban. 

B. Batasan 

Peneliti menyadari bahwa penelitian ini memiliki 

beberapa keterbatasan yang perlu disampaikan secara 

jujur dan terbuka. Keterbatasan ini sekaligus dapat 

menjadi penanda bagi peluang penelitian di masa depan. 

1. Fokus Sumber Teks, penelitian ini secara sadar dan 

sengaja memfokuskan analisisnya pada hadis-hadis, 

sebagai sumber material utama. Meskipun produk 

Majelis Tarjih juga merujuk pada ayat-ayat Al-Qur’an 

dan kaidah ushul fiqh, penelitian ini tidak melakukan 

analisis mendalam terhadap sumber-sumber tersebut, 

demi menjaga ketajaman fokus pada peran hadis 

dalam konstruksi paradigma. 

2. Lingkup Objek Material, Konstruksi paradigma 

ekoteologi yang dihasilkan dalam tesis ini didasarkan 

pada analisis yang terbatas pada dua produk fikih 

spesifik, yaitu Fikih air dan Fikih kebencanaan. 

3. Sifat Konstruksi, implikasi dari dua poin di atas 

adalah bahwa paradigma ekoteologi yang 

dirumuskan dalam penelitian ini merupakan sebuah 

konstruksi yang spesifik berdasarkan ruang lingkup 

yang terbatas tersebut. Hasil ini tidak dapat diklaim 



310 

 

 

sebagai representasi utuh atau final dari keseluruhan 

pandangan ekoteologi Muhammadiyah, yang 

mungkin termanifestasi dalam produk-produk atau 

gerakan kelembagaan lainnya. 

C. Saran 

Berangkat dari temuan dan keterbatasan penelitian 

yang telah dipaparkan, peneliti mengajukan beberapa 

rekomendasi untuk penelitian selanjutnya guna 

menyempurnakan dan memperkaya khazanah studi 

ekoteologi Islam, khususnya dalam konteks 

Muhammadiyah. 

1. Bagi peneliti fikih dan pemikiran islam. Konstruksi 

paradigma dalam penelitian ini didasarkan pada objek 

yang terbatas. Oleh karena itu, penelitian lanjutan 

sangat diperlukan untuk menyempurnakan konstruksi 

paradigma ekoteologi Muhammadiyah dengan 

melakukan analisis pada produk-produk fikih Majelis 

Tarjih dan Tajdid lainnya yang sangat relevan. 

Penelitian mendesak yang dapat dilakukan 

adalah analisis serupa terhadap Fikih Agraria, yang 

secara langsung bersinggungan dengan isu keadilan 

ekologis. Selain itu, analisis juga dapat diperluas ke 

produk fikih lain seperti Fikih Informasi (lingkungan 

media), atau bahkan Fikih Keluarga dan Fikih Zakat 



311 

 

 

(untuk melihat bagaimana nilai-nilai ekologis 

diintegrasikan dalam unit sosial terkecil dan dalam 

instrumen keadilan sosial-ekonomi). Metodologi dan 

pendekatan yang digunakan dalam tesis ini diyakini 

dapat diterapkan untuk menganalisis produk-produk 

tersebut. 

2. Bagi peneliti ilmu al-Qur’an, penelitian ini 

mengambil hadis sebagai objek material utamanya. 

Hal ini membuka peluang besar bagi para peneliti 

yang berkonsentrasi dalam studi Ilmu Al-Qur’an. 

Direkomendasikan adanya penelitian paralel 

untuk membangun paradigma ekoteologi 

Muhammadiyah yang konstruksinya didasarkan pada 

analisis ayat-ayat Al-Qur’an yang digunakan dalam 

produk-produk fikih terkait (Fikih Air, Kebencanaan, 

Agraria, dll). 

Penelitian semacam ini akan memberikan 

gambaran yang lebih komprehensif tentang 

bagaimana Muhammadiyah secara epistemologis 

mengintegrasikan kedua sumber wahyu (Al-Qur’an 

dan Hadis) dalam merumuskan respons teologis-

praktisnya terhadap krisis lingkungan kontemporer. 

 



312 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Iyāḍ, Al-Qāḍī. Ikmāl Al-Mu’lim Bi Fawā’idi Muslim Syarḥ 

Ṣaḥīḥ Muslim. Vol. 8. Mesir: Dār al-Wafā’ li at-Ṭibā’ah 

wa al-Nasyr wa at-Tauzī’, 1998. 

A’yuni, Siti Qurrotul, and Radia Hijrawan. “Membaca 

Pemikiran Kuntowijoyo Dalam Hubungan Ilmu Dan 

Agama Perspektif Islam.” Qalamuna: Jurnal Pendidikan, 

Sosial, Dan Agama 13, no. 1 (June 30, 2021): 129–44. 

https://doi.org/10.37680/qalamuna.v13i1.568. 

Abdullah, Amin. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi. Edited 

by Adib Abdushomad. 3rd ed. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2012. 

Abdullah, M Amin. “Tajdid Muhammadiyah Di Abad II.” 

Jurnal TARJIH 12, no. 2 (2014): 207–29. 

Abdurrahman, Asjmuni. Manhaj Tarjih Muhammadiyah; 

Metodologi Dan Aplikasi. Edited by Susiknan Azhari. 6th 

ed. Pustaka Pelajar, 2012. 

Abidin, Muhammad Zainal. Paradigma Islam Dalam 

Pengembangan Ilmu Integralistik: Membaca Pemikiran 

Kuntowijoyo. 1st ed. Banjarmasin: IAIN Antasari Press, 

2016. 

Abū al-Qāsim Ismā’īl bin Muḥammad at-Taimī al-Aṣbihānī. 

Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Vol. 4. Kuwait: Dār Asfār, 2021. 

Abu Sayem, Md. “Lynn White Jr.’s Critical Analysis of 

Environmental Degradation in Relation to Faith 

Traditions: Is His ‘The Historical Roots of Our 

Ecological Crisis’ Still Relevant?” Journal of Ecumenical 

Studies 56, no. 1 (2021): 1–23. 

https://doi.org/10.1353/ECU.2021.0004. 

Ad-Dāraquṭnī, Abul-Ḥasan ‘Alī bin ‘Umar. Al-’Ilal Al-

Wāridah Fī Al-Aḥādīṡ an-Nabawiyyah. 1st ed. Vol. 12. 

Dammām: Dār Ibn al-Jauzī, 2006. 



313 

 

 

Ad-Dāruquṭny, Abū Al-Ḥasan ‘Ali bin ‘Umar bin Aḥmad bin 

Mahdiy bin Mas’ud bin an-Nu’mān bin Dīnār al-

Baghdādy. Al-’Ilāl Al- Wāridah Fī Al-Aḥādīṡi an-

Nabawiyyah. Vol. 10. Riyāḍ: Dār Ṭoibah, 1985. 

Adam. “Munas Tarjih Ke-31 Berikan Beberapa Catatan Baru 

Di HPT.” Muhammadiyah.or.id, 2021. 

https://muhammadiyah.or.id/2020/12/munas-tarjih-ke-

31-berikan-beberapa-catatan-baru-di-hpt/. 

Al-’Asqalānī, Abū al-Faḍl Aḥmad bin ‘Alī bin Muḥammad bin 

Aḥmad bin Ḥajar. Bulūg Al-Marām Min Adillah Al-

Aḥkām. Riyāḍ: Dār al-Qabas linnasyr wa al-Tauzī’, 2014. 

Al-’Asqalāniy, Aḥmad bin ‘Ali bin Muḥammad bin Hajar. Al-

Maṭālibu Al-’Āliyatu Bi Zawā`idi Al-Masānīdi Aṡ-

Ṡamāniyah. Vol. 11. Riyāḍ: Dār Al-Ghaits wa at-Tauzī’, 

1998. 

———. At-Talkhīṣ Al-Ḥabīr Fī Takhrīj Aḥādīṡ Ar-Rāfi’ī Al-

Kabīr. 1st ed. Vol. 1. Beirut: Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah, 

1998. 

———. At-Talkhīṣ Al-Ḥabīr Fī Takhrīj Aḥādīṡ Ar-Rāfi’ī Al-

Kabīr. 1st ed. Vol. 1. Beirut: Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah, 

1998. 

———. At-Talkhīṣ Al-Ḥabīr Fī Takhrīj Aḥādīṡ Ar-Rāfi’ī Al-

Kabīr. 1st ed. Vol. 2. Beirut: Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah, 

1998. 

———. At-Talkhīṣ Al-Ḥabīr Fī Takhrīj Aḥādīṡ Ar-Rāfi’ī Al-

Kabīr. 1st ed. Vol. 4. Beirut: Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah, 

1998. 

———. Fatḥ Al-Bārī Bi Syarḥ Al-Bukhārī. Vol. 5. Mesir: 

Maktabah as-Salafiyyah, 1970. 

———. Hidāyah Ar-Ruwāh Ilā Takhrīj Aḥādīṡ Al-Maṣābīḥ 

Wa Al-Misykāh. 1st ed. Vol. 3. Beirut: Dār Ibni al-

Qayyim linnasyri wa at-Tauzī’, 2001. 



314 

 

 

———. Hidāyah Ar-Ruwāh Ilā Takhrīj Aḥādīṡ Al-Maṣābīḥ 

Wa Al-Misykāh. Vol. 2. Beirut: Dār Ibni al-Qayyim 

linnasyri wa at-Tauzī’, 2001. 

———. Hidāyah Ar-Ruwāh Ilā Takhrīj Aḥādīṡ Al-Maṣābīḥ 

Wa Al-Misykāh. 1st ed. Vol. 1. Beirut: Dār Ibni al-

Qayyim linnasyri wa at-Tauzī’, 2001. 

———. Itḥāf Al-Maharah Bi Al-Fawā`idi Al- Mubtakarah 

Min `Aṭrāf Al-’Asyirah. Vol. 19. Madinah: Kompleks 

percetakan Al-Quran King Fahd, dan Pusat layanan 

Sunnah dan sirah Nabawiyyah Universitas Madinah al- 

Munawwarah, 1996. 

———. Itḥāf Al-Maharah Bil Fawā`idi Al- Mubtakarah Min 

`Aṭrāf Al-’Asyirah. Vol. 8. Madinah: Kompleks 

percetakan Al-Quran King Fahd, dan Pusat layanan 

Sunnah dan sirah Nabawiyyah Universitas Madinah al- 

Munawwarah, 1996. 

Al-’Uṡaimīn, Muḥammad bin Ṣāliḥ bin Muḥammad. Syarḥ Al-

Arbaʻīn Al-Nawawiyyah. Beirut: Dār al-Ṡurayyā li al-

Nasyri, 2010. 

———. Syarḥ Riyāḍ Aṣ-Ṣāliḥīn. Riyāḍ: Dār al-Waṭan 

linnasyri, 2005. 

———. Syarḥ Riyāḍ Aṣ-Ṣāliḥīn. Vol. 6. Riyāḍ: Dār al-Waṭan 

linnasyri, 2005. 

———. Syarḥ Riyāḍ Aṣ-Ṣāliḥīn. Vol. 1. Riyāḍ: Dār al-Waṭan 

linnasyri, 2005. 

———. Syarḥ Riyāḍ Aṣ-Ṣāliḥīn. Vol. 3. Riyāḍ: Dār al-Waṭan 

linnasyri, 2005. 

———. Syarḥ Riyāḍ Aṣ-Ṣāliḥīn. Vol. 2. Riyāḍ: Dār al-Waṭan 

linnasyri, 2005. 

Al- Azhary, Sulaiman bin Al- `Asy’ab. Sunan Abī Dāwud Juz 

1. Beirut: Al- Maktabah Al- Asriyya, 2009. 



315 

 

 

———. Sunan Abī Dāwud Juz 5. Beirut: Al- Maktabah Al- 

Asriyya, 2009. 

Al-A’ẓamī, Abū Aḥmad Muḥammad ‘Abdullāh. Al-Jāmi’ Al-

Kāmil Fī Al-Ḥadīṡ Aṣ-Ṣaḥīḥ Asy-Syāmil Al-Murattab ‘alā 

Abwāb Al-Fiqh. 1st ed. Vol. 5. Riyāḍ: Dār as-Salām 

linnasyri wa at-Tauzī’, 2016. 

Al-Albānī, Muḥammad Nāṣiruddīn. Silsilah Al-Aḥādīṡ Aṣ-

Ṣahīhah Wa Syai`min Fiqhihā Wa Fawā`idihā. Vol. 6. 

Riyāḍ: Maktabah al-Ma’ārif Linnasyr wa at-Tauzī’, 2002. 

Al-Albāniy, Muḥammad Nāṣiruddīn. At-Ta’līqāt Al-Ḥisān 

‘alā Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān. Vol. 2. Jeddah: Dār Bi Awzīr 

linnasyri wa at-Tauzī’, 2003. 

———. Irwā’ Al-Ghalīl Fī Takhrīj Aḥādīṡ Manār as-Sabīl. 

2nd ed. Vol. 3. Beirut: al-Maktab al-Islāmīy, 1985. 

———. Kitāb Mukhtaṣar Ṣahīh Al-Imām Al-Bukhāriy. Vol. 2. 

Riyāḍ: Maktabah al-Ma’ārif linnsyri wa at-Tauzī’, 2002. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Jāmi’ Aṣ-Ṣaghīr Wa Ziyādatuh. 3rd ed. Vol. 

1. Beirut: Al-Maktab al-Islāmīy, 1987. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Jāmi’ Aṣ-Ṣaghīr Wa Ziyādatuh. 2nd ed. Vol. 

2. Beirut: Al-Maktab al-Islāmīy, 1987. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Jāmi’ Aṣ-Ṣaghīr Wa Ziyādatuh. 3rd ed. Vol. 

2. Beirut: Al-Maktab al-Islāmīy, 1987. 

———. Ṣaḥīḥ At-Targhīb Wa At-Tarhīb. 1st ed. Vol. 2. Riyāḍ: 

Maktabah al-Ma’ārif linnsyri wa at-Tauzī’, 2000. 

———. Ṣaḥīḥ At-Targhībi Wa At-Tarhībi. 1st ed. Vol. 1. 

Riyāḍ: Maktabah Al-Ma’ārif Linnasyri wa at-Tauzī’, 

2000. 

———. Ṣaḥīḥ At-Targīb Wa at-Tarhīb. Vol. 3. Riyāḍ: 

Maktabah al-Ma’ārif linnasyr wa at-Tauzī’, 2000. 

———. Ṣaḥīḥ Sunan Abī Dāwud. Vol. 1. Kuwait: Mu`assasah 

gharās linnasyr wa at-tauzī’, 2002. 



316 

 

 

———. Ṣaḥīḥ Sunan Abī Dāwūd. Vol. 8. Kuwait: Mu`assasah 

gharās linnasyr wa at-tauzī’, 2002. 

———. Silsilah Al-Aḥādīṡ Aṣ-Ṣaḥīḥah Wa Syai’ Min Fiqhihā 

Wa Fawā’idihā. 1st ed. Vol. 6. Riyāḍ: Maktabah al-

Ma’ārif linnasyri wa at-Tauzī’, 1997. 

———. Silsilah Al-Aḥādīṡ Aṣ-Ṣaḥīḥah Wa Syai’ Min Fiqhihā 

Wa Fawā’idihā. 1st ed. Vol. 6. Riyāḍ: Maktabah Al-

Ma’ārif Linnasyri wa at-Tauzī’, 2002. 

———. Silsilah Al-Aḥādīṡ Aṣ-Ṣahīhah Wa Syai`min Fiqhihā 

Wa Fawā`idihā. Vol. 7. Riyāḍ: Maktabah Al-Ma’ārif 

Linnasyri wa At-Tauzī’, 2002. 

———. Silsilah Al-Aḥādīṡ Aṣ-Ṣahīhah Wa Syai`min Fiqhihā 

Wa Fawā`idihā. 1st ed. Vol. 4. Beirut: Maktabah Al-

Ma’ārif Linnasyri wa At-Tauzī’, 2002. 

———. Silsilah Al-Aḥādīṡ Aṣ-Ṣahīhah Wa Syai`min Fiqhihā 

Wa Fawā`idihā. Vol. 2. Riyāḍ: Maktabah Al-Ma’ārif 

Linnasyri wa At-Tauzī’, 2002. 

Al-Albānīy, Muḥammad Nāṣiruddīn. Irwā’ Al-Galīl Fī Takhrīj 

Aḥādīṡ Manār as-Sabīl. 3rd ed. Vol. 2. Beirut: Al-Maktab 

al-Islāmīy, 1975. 

———. Irwā’ Al-Galīl Fī Takhrīj Aḥādīṡ Manār as-Sabīl. 3rd 

ed. Vol. 5. Beirut: Al-Maktab al-Islāmīy, 1975. 

———. Irwā’ Al-Galīl Fī Takhrīj Aḥādīṡ Manār as-Sabīl. 2nd 

ed. Vol. 1. Beirut: Al-Maktab al-Islāmīy, 1985. 

———. Irwā’ Al-Galīl Fī Takhrīj Aḥādīṡ Manār as-Sabīl. 2nd 

ed. Vol. 1. Beirut: Al-Maktab al-Islāmīy, 1985. 

Al-Andalusy, Asy- Syaikh Al-Jalīl Al-’ālim Abī Al-’Abbas 

Aḥmad bin Ṭāhir Ad-Dāniy. Kitāb Al-Imā` Ilā Aṣrāfi 

Aḥādītsi Kitāb Al-Muwaṭṭa`. Vol. 5. Riyaḍ: Maktabah Al-

Ma’ārif Linnasyri wa Al-Tauzī’, 2003. 

Al-Anṣārī, Muḥammad bin Aḥmad bin Zakariyyā. Minḥah Al-



317 

 

 

Bārī Bi Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Vol. 5. Riyāḍ: Maktabah 

ar-Rusyd linnasyri wa al-Tauzī’, 2005. 

———. Minḥah Al-Bārī Bi Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Vol. 5. 

Riyāḍ: Maktabah ar-Rusyd linnasyri wa at-Tauzī’, 2005. 

———. Minḥah Al-Bārī Bi Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Vol. 1. 

Riyāḍ: Maktabah ar-Rusyd linnasyri wa at-Tauzī’, 2005. 

Al-Aṣbihānī, Abū al-Qāsim Ismā’īl bin Muḥammad at-Taimī. 

Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Vol. 2. Kuwait: Dār Asfār, 2021. 

Al-Baihaqīy, Abn Bakr Aḥmad bin al-Ḥusain bin ‘ali. Al-

Sunan Al-Kabīr. Vol. 6. Libanon: Dār Al- Kutub Al-

’Ilmiyyah, 2003. 

———. Al-Sunan Al-Kabīr. Vol. 2. Beirut: Markaz Hijr li al-

Buḥūṡ wa al-Dirāsāt al-’Arabiyyah wa al-Islāmiyyah, 

2011. 

Al-Barr, Ibnu ‘Abdi. At-Tamhīd Limā Fī Al-Muwaṭṭa’ Min Al-

Ma’ānī Wa Al-Asānīd. Vol. 8. London: Mu’assasah al-

Furqān li al-Turāṡ al-Islāmīy, 2017. 

———. At-Tamhīd Limā Fī Al-Muwaṭṭa’ Min Al-Ma’ānī Wa 

Al-Asānīd Fī Ḥadīṡ Rasūlillāh. Vol. 22. Magrib: Wizārah 

‘Umūm al-Auqāf wa asy-Syu’ūn al-Islāmiyyah, 1987. 

———. At-Tamhīd Limā Fī Al-Muwaṭṭa’ Min Al-Ma’ānī Wa 

Al-Asānīdi Fī Ḥadīṡi Rasūlillāh. Vol. 6. London: 

Mu’assasah al-Furqān li at-Turāṡ al-Islāmīy, 2017. 

———. At-Tamhīd Limā Fī Al-Muwaṭṭa’ Min Al-Ma’ānī Wa 

Al-Asānīdi Fī Ḥadīṡi Rasūlillāh. Vol. 13. London: 

Mu’assasah al-Furqān li al-Turāṡ al-Islāmīy, 2017. 

———. At-Tamhīd Limā Fī Al-Muwaṭṭa’ Min Al-Ma’ānī Wa 

Al-Asānīdi Fī Ḥadīṡi Rasūlillāh. Vol. 2. London: 

Mu’assasah al-Furqān li al-Turāṡ al-Islāmīy, 2017. 

Al-Bukhārī, Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Ismā’īl bin 

Ibrāhīm bin al-Mugīrah al-Ju’fī. At-Tārīkh Al-Kabīr. 1st 



318 

 

 

ed. Vol. 6. Riyāḍ: Al-Nāsyir al-Mutamayyiz li aṭ-Ṭibā’ah 

wa al-Nasyr wa at-Tauzī’, 2019. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 1993. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 3. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 3. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 1. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 4. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 4. Kairo: Dār at-Ta’ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 3. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 2. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 3. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 1. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 2. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 2. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

———. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 1st ed. Vol. 3. Kairo: Dār at-Ta`ṣīl, 

2012. 

Al-Ḥākim, Abi ‘Abdillah Muḥammad bin ‘Abdillah. Al-

Mustadrak ‘Ala Aṣ-Ṣaḥīḥaini. Vol. 4. Beirut: Dār al-



319 

 

 

Kutub al-’Ilmiyyah, 2002. 

Al-Ḥalaby, Burhānuddīn Ibrāhīm bin Muḥammad bin Khalīl. 

Al-Ḥawāsyiy ‘Ala Sunan Ibnu Mājah. 1st ed. Vol. 3. 

Riyāḍ: Dār Aṭlas al-Khaḍrā`, n.d. 

Al-Ḥanbalīy, Ibn Rajab. Al-Qā’idah Aż-Żahabiyyah Fī Al-

Mu’āmalāt Al-Islāmiyyah Lā Ḍarar Wa Lā Ḍirār. Vol. 1. 

Beirut: Dār al-Kitāb al-’Arabīy, 1990. 

———. Fatḥ Al-Bārī Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Vol. 6. 

Madinah: Maktabah al-Ghurabā’ al-Athariyyah, 1996. 

Al-Hararī, Muhammad al-Amīn. Mursyid Żawī Al-Ḥijā Wa Al-

Ḥājah Ilā Sunan Ibn Mājah. Vol. 24. Jeddah: Dār al-

Minhāj, 2018. 

Al-Ḥusainī, Burhānuddīn Ibnu Ḥamzah. Al-Bayān Wa Al-

Ta’rīf Fī Asbāb Wurūd Al-Ḥadīṡ Al-Syarīf. Vol. 1. Beirut: 

Dār al-Kitāb al-’Arabīy, 2018. 

Al-Khaṭṭābī, Abū Sulaimān Ḥamd bin Muḥammad. A’lām Al-

Ḥadīṡ. Vol. 2. Madinah: Jāmi’ah Umm al-Qurā, 1988. 

Al-Khaṭṭābiiy, Abū Sulaimān Aḥmad bin Muḥammad. `I’lām 

Al-Ḥadīṡ. Vol. 1. Jāmi’ah Umm al-Qurā: Markaz al-

Buḥūṡ al-’Ilmiyyah wa Iḥyā’ al-Turāṡ al-Islāmīy, 1988. 

Al-Khuḍair, ‘Abd al-Karīm bin ‘Abdullāh bin ‘Abdurraḥmān 

bin Ḥamad. Syarḥ Al-Muwaṭṭa’. Vol. 12. Riyāḍ: Dâr Ihyâ 

al-Turâts al-`Arâbî, 2011. 

Al-Magribi, Al-Ḥusain bin Muḥammad. Al-Badr at-Tamām 

Syarḥ Bulūg Al-Marām. Vol. 10. Beirut: Dār Hajar, 2008. 

Al-Malik, Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Khalaf bin ‘Abd. Syarḥ Ṣaḥīḥ 

Al-Bukhārī Li Ibni Baṭṭāl. Vol. 6. Riyāḍ: Maktabah ar-

Rusyd linnasyri wa al-Tauzī’, 2003. 

Al-Mizzī, Jamāluddīn Abul-Ḥajjāj Yūsuf. Tuḥfat Al-Asyrāf Bi 

Ma’rifat Al-Aṭrāf. Vol. 6. Beirut: Al-Maktab al-Islāmīy, 

1983. 



320 

 

 

Al-Munāwī, Muḥammad bin Ibrāhīm As-Silmī. Kasyf Al-

Manāhij Wa at-Tanāqīḥ Fī Takhrīj Aḥādīṡ Al-Maṣābīḥ. 

Vol. 2. Beirut: Dār al-’Arabiyyah li al-Mausū’āt, 2004. 

Al-Munżirī, Zakiyyuddīn ‘Abdul ‘Aẓīm. At-Targīb Wa at-

Tarhīb. Kairo: Dār al-Fajr li at-Turāṡ, 2000. 

Al-Nās, Ibnu Sayyid. An-Nafḥ Asy-Syażī Fī Syarḥ Jāmi’ Al-

Tirmiżī. Vol. 1. Riyāḍ: Dār al-’Āṣimah, 1989. 

Al-Qāhirī, Ḥasan bin ‘Alī bin. Fatḥ Al-Qarīb Al-Mujīb ‘alā at-

Targīb Wa at-Tarhīb Li Al-Imām Al-Munżirī. Vol. 13. 

Riyāḍ: Maktabah Dār as-Salām, 2018. 

———. Fatḥ Al-Qarīb Al-Mujīb ‘alā Al-Targīb Wa Al-Tarhīb 

Li Al-Imām Al-Munżirī. Vol. 13. Riyāḍ: Maktabah Dār al-

Salām, 2018. 

Al-Qarādhawi, Yusuf. Ri’ayah Al-Bi`ah Fi Syari’ah Al-

Islamiyah. Kairo: Dar al- Syuruq, 2001. 

Al-Qasṭallānī, Syihāb ad-Dīn Abū al-’Abbās Aḥmad bin 

Muḥammad. Irsyād Al-Sārī Li Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 

Vol. 2. Beirut: Dār ‘Aṭā’āt al-’Ilm, 2021. 

———. Irsyād As-Sārī Li Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Vol. 5. 

Beirut: Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1996. 

———. Irsyād As-Sārī Li Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Vol. 5. 

Beirut: Dār al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1996. 

Al-Sahāranfūrī, Khalīl Aḥmad. Bażl Al-Majhūd Fī Ḥall Sunan 

Abī Dāwūd. Vol. 2. India: Markaz al-Syaikh Abī al-Ḥasan 

al-Nadwī li al-Buḥūṡ wa al-Dirāsāt al-Islāmiyyah, 2006. 

Alamsyah, Rahmat. “Ekoteologi Muhammadiyah(Prinsip- 

Prinsip Teologi Lingkungan Hidup Muhammadiyah),” 

2024. 

Ali, Dr. Muhamed, and Dr. Muaz Agushi. “Eco-Islam: 

Integrating Islamic Ethics into Environmental Policy for 

Sustainable Living.” International Journal of Religion 5, 



321 

 

 

no. 9 (June 2, 2024): 949–57. 

https://doi.org/10.61707/gq0we205. 

Ali, Rijal, Nada Rahmatina, and Muhammad Torieq Abdillah. 

“Ecotheology Nuances in Tafsir Al-Miṣbah: Alternative 

Solutions to Environmental Problems in Indonesia.” 

Hermeneutik 17, no. 2 (December 27, 2023): 311. 

https://doi.org/10.21043/hermeneutik.v17i2.19054. 

An-Nawawī, Abū Zakariyyā Muḥyiddīn Yaḥyā bin Syarf. Al-

Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim Bin Al-Ḥajjāj. Vol. 16. 

Beirut: Dār Iḥyā’ at-Turāth al-’Arabī, 1972. 

An-Nawawī, Yaḥyā bin Syaraf. Al-Ījāz Fī Syarḥ Sunan Abī 

Dāwud as-Sijistānī. ‘Ammān: Dār al-Aṡariyyah, 2008. 

An-Naysābūrī, Abū al-Ḥusain Muslim bin al-Ḥajjāj al-

Qusyayrī. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 1. Kairo: Dār Iḥyā’ 

at-Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 4. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 3. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 4. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 3. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 4. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 4. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 1. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 1. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 



322 

 

 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 2. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 1955. 

———. Ṣaḥīḥ Muslim. 1st ed. Vol. 6. Kairo: Dār Iḥyā’ at-

Turāṡ al-’Arabī, 2011. 

Anas, Mālik bin. Al- Muwaṭṭha. Beirut: Dār al- Ihya wa at- 

Turaṡ al- `Araby, 1985. 

Anwar, Syamsul. Manhaj Tarjih Muhammadiyah. Edited by 

Amirudin. Yogyakarta: Panitia Musyawarah Nasional 

Tarjih Muhammadiyah XXX, 2018. 

Ar-Rājiḥī, ‘Abd al-’Azīz bin ‘Abdullāh. Taufīq Ar-Rabb Al-

Mun’im Bi Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Imām Muslim. Vol. 1. Mesir: 

Markaz ‘Abd al-’Azīz bin ‘Abd Allāh ar-Rājiḥ, 2018. 

———. Taufīq Ar-Rabb Al-Mun’im Bi Syarḥ Ṣaḥīḥ Al-Imām 

Muslim. Vol. 8. Mesir: Markaz ‘Abd al-’Azīz bin ‘Abd 

Allāh ar-Rājiḥī, 2018. 

Arroisi, Jarman, Martin PutraPerdana, and Achmad Reza 

hutama Al-Faruqi. “PEMBAHARUAN PEMIKIRAN 

ISLAM MODEL MUHAMMADIYAH DAN 

NAHDATUL ULAMA.” Jurnal Islam Nusantara 4, no. 

2 (2020): 172–88. 

https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i2.223. 

Arslān, Syihāb ad-Dīn bin. Syarḥ Sunan Abī Dāwud. Vol. 1. 

Mesir: Dār al-Falāḥ li al-Baḥṡ al-’Ilmī wa Taḥqīq at-

Turāṡ, 2016. 

As-Sā’ātī, Aḥmad bin ‘Abd ar-Raḥmān bin Muḥammad al-

Bannā. Al-Fatḥ Ar-Rabbānī Li Tartīb Musnad Al-Imām 

Aḥmad Bin Ḥanbal Asy-Syaibānī Wa Ma’ahū Bulūg Al-

Amānī Min Asrār Al-Fatḥ Ar-Rabbānī. Vol. 17. Beirut: 

Dār Iḥyā’ at-Turāṡ al-’Arabī, 1997. 

As-Saffārīnī, Syamsuddīn Abū al-’Awn Muḥammad bin 

Aḥmad bin Sālim al-Ḥanbalīy. Kasyf Al-Lithām Syarḥ 

‘Umdat Al-Aḥkām. Vol. 6. Kuwait: Wizārah al-Awqāf wa 



323 

 

 

asy-Syu’ūn al-Islāmiyyah, 2007. 

Aṣ-Ṣan’ānī, Muḥammad bin Ismā’īl al-Amīr. At-Taḥbīr Li 

Īḍāḥ Ma’ānī at-Taisīr. Vol. 3. Riyāḍ: Maktabah ar-Rusyd 

linnasyri wa at-Tauzī’, 2012. 

———. At-Taḥbīr Li Īḍāḥ Maʻānī at-Taisīr. Vol. 1. Riyāḍ: 

Maktabah ar-Rusyd linnsyri wa at-Tauzī’, 2012. 

———. At-Tanwīr Syarḥ Al-Jāmi’ Aṣ-Ṣagīr. Vol. 9. Riyāḍ: 

Maktabah Dār as-Salām, 2011. 

———. At-Tanwīr Syarḥ Al-Jāmi’ Aṣ-Ṣagīr. Vol. 1. Riyāḍ: 

Maktabah Dār as-Salām, 2011. 

———. At-Tanwīr Syarḥ Al-Jāmi’ Aṣ-Ṣagīr. Vol. 10. Riyāḍ: 

Maktabah Dār as-Salām, 2011. 

———. Subul As-Salām Al-Mūṣilah Ilā Bulūg Al-Marām. 

Vol. 8. As-Sa’ūdiyyah: Dār Ibn al-Jauzī linnasyr wa at-

Tauzī’, 2012. 

As-Sijistānī, Abū Dāwūd Sulaimān bin al-Asy’aṡ. Sunan Abī 

Dāwūd. Vol. 4. Beirut: Dār ar-Risālah al-’Ālamiyyah, 

2009. 

———. Sunan Abī Dāwūd. Vol. 1. Beirut: Dār ar-Risālah al-

’Ālamiyyah, 2009. 

As-Sindī, Abū al-Ḥasan. Fatḥ Al-Wadūd Fī Syarḥ Sunan Abī 

Dāwud. Vol. 1. Madinah: Maktabah Aḍwā’ al-Manār, 

2010. 

As-Sindī, Nūruddīn. Kifāyah Al-Ḥājah Fī Syarḥ Sunan Ibn 

Mājah. Vol. 2. Beirut: Dār al-Jīl, 2010. 

As-Suyūṭy, Jalāluddīn. Al-Fatḥ Al-Kabīr Fī Ḍamm Az-

Ziyādah Ilā Al-Jāmi’i Aṣ-Ṣagīr. 1st ed. Vol. 3. Lubnān: 

Dār al-Fikr, 2003. 

———. Al-Luma’ Fī Asbāb Wurūd Al-Ḥadīṡ. Vol. 1. Beirut: 

Maktab al-Buḥūṡ wa al-Dirāsāt fī Dār al-Fikr, 1996. 



324 

 

 

———. Al-Luma’ Fī Asbāb Wurūd Al-Hadīṡ. Vol. 1. Beirut: 

Maktab al-Buḥūṡ wa al-Dirāsāt fī Dār al-Fikr, 1996. 

———. Jam’u Al-Jawāmi’ Al-Ma’rūfu Bi Al-Jāmi’i Al-

Kabīri. 2nd ed. Vol. 7. Kairo: Al-Azhar asy-Syarīf, 2005. 

———. Jam’u Al-Jawāmi’ Al-Ma’rūfu Bi Al-Jāmi’i Al-

Kabīri. 2nd ed. Vol. 3. Kairo: Al-Azhar asy-Syarīf, 2005. 

———. Jam’u Al-Jawāmi’ Al-Ma’rūfu Bi Al-Jāmi’i Al-

Kabīri. 2nd ed. Vol. 4. Kairo: Al-Azhar asy-Syarīf, 2005. 

———. Jam’u Al-Jawāmi’ Al-Ma’rūfu Bi Al-Jāmi’i Al-

Kabīri. 2nd ed. Vol. 19. Kairo: Al-Azhar asy-Syarīf, 

2005. 

———. Jam’u Al-Jawāmi’ Al-Ma’rūfu Bi Al-Jāmi’i Al-

Kabīri. 2nd ed. Vol. 2. Kairo: Al-Azhar asy-Syarīf, 2005. 

———. Jam’u Al-Jawāmi’ Al-Ma’rūfu Bi Al-Jāmi’i Al-

Kabīri. 2nd ed. Vol. 12. Kairo: Al-Azhar asy-Syarīf, 

2005. 

———. Jam’u Al-Jawāmi’ Al-Ma’rūfu Bi Al-Jāmi’i Al-

Kabīri. 2nd ed. Vol. 8. Kairo: Al-Azhar asy-Syarīf, 2005. 

———. Jam’u Al-Jawāmi’ Al-Ma’rūfu Bi Al-Jāmi’i Al-

Kabīri. 2nd ed. Vol. 10. Kairo: Al-Azhar asy-Syarīf, 

2005. 

———. Kitab At-Tausyīḥ Syarh Al-Jami’ Aṡ- Ṣaḥīḥ. Vol. 9. 

Riyāḍ: Maktabah al-Rusyd, 1998. 

———. Mirqāh Aṣ-Ṣu’ūd Ilā Sunan Abī Dāwud. Vol. 2. 

Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 2012. 

Asy-Syaukānī, Muḥammad bin ‘Alī. Nailu Al-Auṭār Min 

Asrār Muntaqā Al-Akhbār. Vol. 1. As-Sa’ūdiyyah: Dār 

Ibn al-Jauzī linnasyr wa at-Tauzī’, 2006. 

———. Nailu Al-Auṭār Min Asrār Muntaqā Al-Akhbār. Vol. 

2. As-Sa’ūdiyyah: Dār Ibn al-Jauzī linnasyr wa at-Tauzī’, 

2006. 



325 

 

 

———. Nailu Al-Auṭār Min Asrār Muntaqā Al-Akhbār. Vol. 

7. As-Sa’ūdiyyah: Dār Ibn al-Jauzī linnasyr wa at-Tauzī’, 

2008. 

At-Ṭabrāniy, Abū Al-Qāsim Sulaimān bin Aḥmad. Mu’jam 

Al-Ausaṭ Liṭṭabrāniy. Vol. 5. Kairo: Dār al-Ḥaramain, 

1995. 

At-Tirmiżīy, Abū ‘Īsā Muḥammad bin ‘Īsā. Al-Jāmi’ Al-Kabīr. 

Vol. 4. Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmīy, 1996. 

———. Al-Jāmi’ Al-Kabīr. Vol. 4. Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmīy, 1996. 

———. Al-Jāmi’ Al-Kabīr. Vol. 1. Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī, 1996. 

———. Al-Jāmi’ Al-Kabīr. Vol. 1. Beirut: Dār ar-Risālah al-

’Ālamiyyah, 2009. 

———. Al-Jāmi’ Al-Kabīr. Vol. 1. Beirut: Dār ar-Risālah al-

’Ālamiyyah, 2009. 

Aż-Żahabīy, Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Aḥmad bin 

‘Uṡmān. Al-Muhażżab Fī Ikhtiṣār as-Sunan Al-Kabīr. 1st 

ed. Vol. 1. Beirut: Dār al-Waṭan linnasyr, 2001. 

———. Al-Muhażżab Fī Ikhtiṣār as-Sunan Al-Kabīr. 1st ed. 

Vol. 5. Beirut: Dār al-Waṭan linnasyr, 2001. 

Az-Zurqānī, Muḥammad bin ‘Abd al-Bāqī. Syarḥ Az-Zurqānī 

‘Alā Muwaṭṭa’ Al-Imām Mālik. Vol. 4. Mesir: Maktabah 

aṡ-Ṡaqāfah ad-Dīniyyah, 2003. 

Baihaqīy, Abū bakr Al-. Al-Madkhal Ila Sunan Al-Kubrā. Vol. 

2. Kuwait: Dār Al-Khulafā` li al-kitābi al-Islāmiy, 1984. 

Basri, Syahrul, Yudi Adnan, Lilis Widiastuty, Muhammad 

Asrul Syamsul, and Indar Indar. “Islamic Environmental 

Ethics: A Cultural Framework for Sustainable Resource 

Management and Global Ecological Stewardship.” 

Diversity: Disease Preventive of Research Integrity 5, no. 



326 

 

 

2 (December 16, 2024): 86–93. 

https://doi.org/10.24252/diversity.v5i2.52342. 

Batavia, Chelsea, Jeremy T. Bruskotter, and Michael Paul 

Nelson. “Pathways from Environmental Ethics to Pro-

Environmental Behaviours? Insights from Psychology.” 

Environmental Values 29, no. 3 (June 1, 2020): 317–37. 

https://doi.org/10.3197/096327119X15579936382572. 

Bishara. “On the Precedence of Understanding Over Method.” 

Al Muntaqa 2, no. 1 (2019): 89. 

https://doi.org/10.31430/almuntaqa.2.1.0089. 

Brockelman, Paul. “With New Eyes: Seeing the Environment 

as a Spiritual Issue.” In Many Heavens, One Earth: 

Readings on Religion and the Environment, edited by 

Clifford Chalmers Cain. United Kingdom: Lexington 

books, 2012. 

Burge, S R. “The Search for Meaning: ‘Tafsīr’, Hermeneutics, 

and Theories of Reading.” Arabica 62, no. 1 (October 17, 

2015): 53–73. 

Ediz, M. Hidayat, and Yecki Bus. “Majelis Tarjih Dan Tajdid 

Sebagai Pemegang Otoritas Fatwa Muhammadiyah.” 

Journal Al-Ahkam 21, no. 1 (2020): 149–68. 

Fauzi, Niki Alma Febriana. “FATWA DI INDONESIA: 

PERUBAHAN SOSIAL, PERKEMBANGAN, DAN 

KEBERAGAMAN.” Jurnal Hukum NOVELTY 8, no. 1 

(2017). https://doi.org/10.26555/novelty.v8i1.a5524. 

———. “Muhammadiya’s New Fiqh Reasoning: Constructing 

a Holistic Islamic Law Paradigm.” AFKARUNA 15, no. 1 

(2019): 32–52. 

https://doi.org/10.18196/AIIJIS.2019.0094.32-54. 

Fisk, Anna, Mark Bennet, and Nicola Slee. “Conference Issue 

2021: Practical Theology as Ecotheology.” Practical 

Theology 15, no. 5 (September 3, 2022): 405–8. 

https://doi.org/10.1080/1756073X.2022.2126917. 



327 

 

 

Fountoulakis, Georgios, and Khader I. Alkhouri. “Ecological 

Self: Integrating Environmental Psychology, 

Ecopsychology, and Ecotheology in the Anthropocene.” 

Περιβαλλοντική Εκπαίδευση Για Την Αειφορία 6, no. 1 

(January 20, 2025): 22–35. 

https://doi.org/10.12681/ees.38255. 

Gade, Anna M. Muslim Environmentalism(Religious and 

Social Foundation). New York: Columbia University 

Press, 2019. 

Gottlieb, Roger S. A Greener Faith(Religious 

Environtmentalism and Our Planet’s Future). Oxford 

University Press. United States: Oxford University Press, 

2006. 

https://doi.org/10.7208/chicago/9780226367415.003.00

01. 

Halim, Abdul, Muhammad Rafii, and Edy Kusnadi. 

“Ecotheology In Promoting Environmental 

Sustainability: Conserving The Eco-Friendly Islamic 

Doctrine In Jambi Province.” Jurnal Ilmiah Ilmu 

Ushuluddin 22, no. 2 (December 30, 2023): 171–78. 

https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i2.10069. 

Ḥanbal, Abū ‘Abdillah Aḥmad bin. Al-Jāmi’ Li’ulūm Al-Imām 

Aḥmad ‘Ilalul Ḥadiṡ. Vol. 2. Mesir: Dār Al-Falāh Li al-

baḥṡu al-’Ilmiy wa Taḥqīq At-Tūraṡ, 2009. 

Ḥanbal, Aḥmad bin Muḥammad bin. Musnad Al- Imām Ahmad 

Bin Ḥanbal Juz 4. Beirut: Mu`assasah ar-Risālah, 2001. 

———. Musnad Li Al-Imām Aḥmad Bin Ḥanbal. 1st ed. Vol. 

2. Beirut: Dār al-Ḥadīs, 1995. 

———. Musnad Li Al-Imām Aḥmad Bin Ḥanbal. 1st ed. Vol. 

3. Beirut: Dār al-Ḥadīs, 1995. 

———. Musnad Li Al-Imām Aḥmad Bin Ḥanbal. 1st ed. Vol. 

5. Beirut: Mu`assasah ar-Risālah, 2001. 



328 

 

 

Ḥanīfah, Abū. Al-Fiqh Al-Absaṭ(Asy-Syarḥ Al-Muyassar Li 

Al-Fiqh Al-Absaṭ Al-Mansūb Li Abī Ḥanīfah, Riwayah 

Abī Muṭī’ Al-Balkhī). 1st ed. Emirat ‘Arab: Maktabah al-

Furqān, 1999. 

Ḥasan, Muḥammad al-Amīn bin ‘Abd Allāh bin Yūsuf. Al-

Qaul Al-Muktafā ‘alā Sunan Al-Muṣṭafā. Vol. 18. Jeddah: 

Dār al-Minhāj, 2018. 

Hauqola, Nurkholis. “Hermeneutika Hadis: Upaya Memecah 

Kebekuan Teks.” Jurnal THEOLOGIA 24, no. 1 (March 

2, 2016): 261–84. 

https://doi.org/10.21580/teo.2013.24.1.324. 

Hidayatulloh, Taufik, Ahmad Sunawari, and Theguh 

Saumantri. “Eco-Theology in Islamic Thought : 

Religious Moderation and Organizational Roles in 

Mining Management in Indonesia.” PROGRESIVA: 

Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 13, no. 3 (2024): 

385–98. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22219/progresiva.v13i0

3.37102. 

Ibn al-Mulaqqin, Sirāj al-Dīn Abū Ḥafṣ ‘Umar bin ‘Alī bin 

Aḥmad al-Syāfi’ī al-Miṣrī. Khulāṣah Al-Badr Al-Munīr. 

1st ed. Vol. 1. Beirut: Maktabah ar-Rusyd linnasyri wa al-

Tauzī’, 1989. 

Ibn Mājah, Abū ‘Abdillāh Muḥammad Yazīd. Sunan Ibn 

Mājah. Kairo: Dār al-Ṣiddīq linnasyr, 2014. 

Ikram, Adli Dzil. “Ismail Raji Al-Faruqi’s Ecotheology: The 

Concept of Environmental Sustainability Faith Based.” 

Islamic Thought Review 1, no. 2 (December 30, 2023): 

119. https://doi.org/10.30983/itr.v1i2.7455. 

Ilham. “Berikut Tiga Tugas Pokok Majelis Tarjih Dan Tajdid 

Muhammadiyah.” Muhammadiyah.or.id, 2021. 

https://muhammadiyah.or.id/2021/09/berikut-tiga-tugas-

pokok-majelis-tarjih-dan-tajdid-muhammadiyah/. 



329 

 

 

Islam, Ach. Syaiful, Suhermanto Ja`far, and Ahmad Sunwari 

Long. “Islam and Eco-Theology : Perspectives and 

Strategies of Muhammadiyah in Addressing the 

Environmental Crisis.” FIKRI: Jurnal Kajian Agama 

Sosial Dan Budaya 9, no. 2 (2024): 170–81. 

https://doi.org/https://doi.org/10.25217/jf.v9i2.4821. 

Islam, Majelis Tarjih dan Pengembangan Pemikiran. Tajdid 

Muhammadiyah Untuk Pencerahan Peradaban. Edited 

by Mifedwil Jandra and M. Safar Nasir. 1st ed. 

Yogyakarta: UAD Press, 2006. 

Izza, Farah Nuril. “Hermeneutika:Arah Baru Interpretasi 

Hadis (Studi Analisis Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi 

Dalam Fatwa-Fatwanya).” KOMUNIKA: Jurnal Dakwah 

Dan Komunikasi 8, no. 2 (January 1, 1970): 192–220. 

https://doi.org/10.24090/komunika.v8i2.756. 

Jabko, Nicolas, and Sebastian Schmidt. “Paradigms and 

Practice(Theory Note).” International Studies Quarterly 

65, no. 3 (2021): 565–72. 

https://doi.org/10.1093/isq/sqab028. 

Jamaluddin, Syakir. “METODE KRITIK HADIS TARJIH 

MUHAMMADIYAH DALAM MENGHADAPI 

HADIS-HADIS MUKHTALAF FĪH(Studi Atas Putusan 

Dan Fatwa Tarjih).” Universitas Islam Negri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2020. 

Kuhn, Thomas Samuel. The Structure of Scientific 

Revolutions. 3rd ed. Chicago: The University of Chicago 

Press, 1996. 

Kuntowijoyo. Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, 

Dan Etika. Jakarta: Teraju, 2005. 

———. Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi. Jakarta: 

Mizan, 1993. 

L, Benchekroune, and Touaf L. “Making the Case for the 

Humanities’ Take on the Crucial Issue of Ecological 



330 

 

 

Crisis.” Quantum Journal of Social Sciences and 

Humanities 5, no. 1 (2024): 195–208. 

https://doi.org/10.55197/qjssh.v5i1.320. 

Lāsyīn, Mūsā Syāhīn. Fatḥ Al-Mun’im Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim. 

Vol. 2. Beirut: Dār asy-Syurūq, 2002. 

Latief, Hilman, and Haedar Nashir. “Local Dynamics and 

Global Engagements of the Islamic Modernist Movement 

in Contemporary Indonesia : The Case of 

Muhammadiyah ( 2000-2020 ).” Journal of Current 

Southeaest Asian Affairs 39, no. 2 (2020): 290–309. 

https://doi.org/10.1177/1868103420910514. 

Mājah, Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Yazīd Ibn. Sunan Ibn 

Mājah. Vol. 2. al-’Arabiyyah: Dār Iḥyā’ al-Kutub, 1968. 

Masoga, Mogomme A. “The Pragmatism of Practical 

Theology in the Conservation of the Natural Habitat: An 

Ecotheology Perspective.” Pharos Journal of Theology 

105, no. 5 (2024): 1–13. 

https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.56. 

Masri, Al-Hafiz B A. Islam and Ecology. Edited by Fazlun M 

Khalid and Joanne O’Brien. 1st ed. London: Cassell 

Publishers, 1992. 

Matin, Ibrahim Abdul. Green Deen: What Islam Teaches 

About Protecting the Planet. 1st ed. San Francisco: 

Berrett Koehler Publishers, 2010. 

———. Green Deen(What Islam Teaches About Protecting 

the Planet). San Francisco: Berrett Koehler Publishers, 

2010. 

Moran, Dermot. Introduction to Phenomenology. 1st ed. 

London: Routledge, 1999. 

Muammar, Arief, Marhaban, Miswari Miswari, and Ismail 

Fahmi Arrauf Nasution. “Kuntowijoyo’s Social 

Prophetics and The Theological Paradigms in Islam.” Al-



331 

 

 

Ulum 21, no. 2 (December 11, 2021): 362–87. 

https://doi.org/10.30603/au.v21i2.2274. 

Muḥammad bin ‘Alī asy-Syaukānī. Nailu Al-Auṭār. Vol. 5. 

Mesir: Dār al-Ḥadīṡ, 1993. 

Muhammadiyah, Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat. 

“Fikih Air.” Suara Muhammadiyah, 2024. 

https://suaramuhammadiyah.id/read/fikih-

air#:~:text=Fikih Air ini merupakan Keputusan 

Musyawarah Nasional Tarjih,Nasri%29 Sumber%3A 

Majalah SM Edisi 22 Tahun 2021. 

———. Himpunan Putusan Tarjih 3. Edited by M. A. Prof. 

Dr. H. Syamsul Anwar. 1st ed. Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah, 2018. 

Muhammadiyah, Pimpinan Pusat. “Berita Resmi 

Muhammadiyah Nomor 03/2015-2020/ Rabi’ul Akhir 

1439H/Januari 2018M.” In Musyawarah Nasional Tarjih 

Ke-29. Yogyakarta: Gramasurya, 2018. 

———. Berita Resmi Muhammadiyah Nomor 08/2010-

2015/Syawal 1436H/Agustus 2015 M. Yogyakarta: 

Kantor Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2015. 

Nasr, Sayyed Hossein. An Introduction to Islamic 

Cosmological Doctrines (Conceptions Of Nature and 

Methods Used For Its Study By The Ikhwān Al-Ṣafā, Al-

Bīrūnī, and Ibn Sīnā). 2nd ed. Great Britain: Thames and 

Hudson, 1978. 

———. Man and Nature (The Spiritual Crisis In Modern 

Man). London: Unwin Paperbacks, 1990. 

———. Religion and the Order of Nature. New York: Oxford 

University Press, 1996. 

Nasr, Seyyed Hossein. “Seyyed Hossein Nasr(Religion and 

the Resacralization of Nature).” In Many Heavens One 

Earth(Reading on Religion and The Environment). 



332 

 

 

Lanham: Lexington books, 2012. 

Niki Alma Febriana Fauzi. “Isu-Isu Penting Yang Akan 

Dibahas Di Munas Tarjih Ke-31.” tarjih.or.id, 2020. 

https://tarjih.or.id/isu-isu-penting-yang-akan-dibahas-di-

munas-tarjih-ke-31/. 

Nottingham, Elizabeth K. Agama Dan Masyarakat Suatu 

Pengantar Sosiologi Agama. Jakarta: Rajawali, 1985. 

Nūruddīn as-Sindī. Kifāyah Al-Ḥājah Fī Syarḥ Sunan Ibn 

Mājah. Vol. 2. Beirut: Dār al-Jīl, 2010. 

“Protecting the Nature of Islam,” n.d. 

https://www.greenislam.org/. 

Rakhmat, Aulia. “Islamic Ecotheology: Understanding The 

Concept of Khalifah and The Ethical Responsibility of 

The Environment.” Academic Journal of Islamic 

Principles and Philosophy 3, no. 1 (June 30, 2022): 1–24. 

https://doi.org/10.22515/ajipp.v3i1.5104. 

Rappaport, Roy A. Ecology Meaning and Religion. Richmond 

California: North atlantic books, 1979. 

Renger, Almut barbara, Juliane Stork, and Philipp Öhlmann. 

Religion and Ecology(Perspectives on Environment and 

Sustainability Across Religious Traditions). Edited by 

Almut barbara Renger, Juliane Stork, and Philipp 

Öhlmann. 1st ed. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 

2024. https://doi.org/10.13109/9783666500763. 

Richard C, Martin. Approaches to Islam in Religion Studies. 

The University of Arizona Press, 1985. 

Robin, Libby. “Environmental Humanities and Climate 

Change: Understanding Humans Geologically and Other 

Life Forms Ethically.” WIREs Climate Change 9, no. 1 

(January 24, 2018): 7–9. 

https://doi.org/10.1002/wcc.499. 

Roger S. Gottlieb. “Religion and Ecology(What Is the 



333 

 

 

Connection and Why Does It Matter).” In The Oxford 

Handbooks Of Religion and Ecology, edited by Roger S. 

Gottlieb. New York: Oxford University Press, 2006. 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195178722.003.0

001. 

Sayem, Md Abu. “Islam and Environmental Ethics.” Islamic 

Studies 60, no. 2 (June 30, 2021): 157–72. 

https://doi.org/10.52541/isiri.v60i2.1438. 

Setiawan, Hendy, Nanang Indra Kurniawan, and Purwo 

Santoso. “The Ecotheological Movement of the 

Muhammadiyah Enviromental Council in Responding to 

the Enviromental Governance Crisis.” Millah: Journal of 

Religious Studies 21, no. 3 (2022): 639–70. 

https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss3.art2. 

Sharma, Maera Priyanka. “Fazlun Khalid: Environmentalism 

Is Intrinsic To Islam.” Center for Religion and Civic 

Culture: USC University of Southern California, March 

2021. 

Sharma, Meara. “Fazlun Khalid Shows How 

Environmentalism Is Intrinsic To Islam.” Religion 

Unplugged, 2021. 

https://religionunplugged.com/news/2021/2/19/fazlun-

khalid-shows-how-environmentalism-is-intrinsic-to-

islam. 

Sherkat, Darren E., and Christopher G. Ellison. “Structuring 

the Religion-Environment Connection: Identifying 

Religious Influences on Environmental Concern and 

Activism.” Journal for the Scientific Study of Religion 46, 

no. 1 (2007): 71–85. https://doi.org/10.1111/j.1468-

5906.2007.00341.x. 

Tamam, Badru. “Ekoteologi Dalam Tafsir Kontemporer.” 

Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2021. 



334 

 

 

Tucker, Mary Evelyn, and John Grim. “The Movement of 

Religion and Ecology.” In Routledege Handbook of 

Religiond and Ecology, edited by Willis Jenkins, Mary 

Evelyn Tucker, and John Grim, 1st ed. Routledge, n.d. 

Umam, Mohammad Hotibul. “Komparasi Pemikiran 

Ekoteologi Badiuzzaman Said Nursi Dan Sayyed Hossein 

Nasr.” Universitas islam Negri Maulana Malik Ibrahim 

Malang, 2023. 

Victoria, Argo, and Abdullah Kelib. “Kontroversi 

Hermenutika Sebagai Manhaj Tafsir.” Jurnal Hukum 

Khaira Ummah 12, no. 1 (2017): 97–106. 

https://doi.org/10.30659/jhku.v12i1.1829. 

Wasil, and Muizudin. “Ekoteologi Dalam Menyikapi Krisis 

Ekologi Di Indonesia Perspektif Seyyed Hossein Nasr.” 

Refleksi 22, no. 1 (2023): 179–202. 

https://doi.org/10.15408/ref.v22i1.31403. 

Whitney, Elspeth. “Lynn White Jr.’s ‘The Historical Roots of 

Our Ecologic Crisis’ After 50 Years.” History Compass 

13, no. 8 (August 28, 2015): 396–410. 

https://doi.org/10.1111/hic3.12254. 

Zainuddin. “Examining the Development of Hadith 

Interpretation.” Esensia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 

24, no. 2 (July 20, 2023): 112–23. 

https://doi.org/10.14421/esensia.v24i2.5349. 

Zuhdi, Ahmad, M. Agus Muhtadi Bilhaq, and Lusiana 

Rahmadani Putri. “Islamic Philosophy’s Approach to 

Environmental Ethics: An Analysis of the Teachings of 

the Qur’an and Hadith.” Journal of Noesantara Islamic 

Studies 1, no. 4 (October 15, 2024): 198–213. 

https://doi.org/10.70177/jnis.v1i4.1392. 

Zumaro, Ahmad. “Ekoteologi Islam(Studi Konsep Pelestarian 

Lingkungan Dalam Hadis Nabi Saw).” Universitas Islam 

Negri Sunan Kalijaga, 2020.


	HALAMAN COVER
	HALAMAN PENGESAHAN
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	ABSTRAK
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan masalah
	C. Tujuan dan kegunaan penelitian
	D. Studi Literatur
	E. Kerangka teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Simpulan
	B. Batasan
	C. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

