
 

KONSEP NEGARA KHILAFAH DALAM PEMIKIRAN 

ABUL A’LA AL-MAUDUDI 1941-1979 M 

 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Magister Sejarah Peradaban Islam 

Fakultas Adab dan Ilmu Budaya  

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta  

Sebagai syarat guna memperoleh gelar 

Magister Humaniora (M.Hum) 

 

Disusun Oleh: 

Siti Sarah 

NIM: 21201022006 

 

Dosen Pembimbing: 

Dr. Nurul Hak, S,Ag., M.Hum 

NIP. 1970001171999031001 

 

 

PROGRAM MAGISTER SEJARAH PERADABAN ISLAM  

FAKULTAS ADAB DAN ILMU BUDAYA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2024   



ii 

 

 



 

iii 

NOTA DINAS 

 

Kepada Yth, 

Dekan Fakultas Adab dan 

Ilmu Budaya 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum wr.wb 

Setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap naskah 

Tesis berjudul: 

Konsep Negara Khilafah dalam Pemikiran Abul A’la Al-

Maududi 1941-1979 M. 

Yang ditulis oleh: 

Nama : Siti Sarah 

NIM : 21201022006 

Jurusan : Magister Sejarah Peradaban Islam  

Saya berpendapat bahwa Tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada 

Fakultas Adab dan Ilmu Budaya UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

untuk diujikan dalam sidang munaqosyah.  

Wassalamu’alaikum wr.wb 

 

Yogyakarta, 17 Oktober 2024 

Pembimbing 

 

Dr. Nurul Hak, S,Ag., M.Hum 

NIP. 1970001171999031001 

 



 

iv 

  



 

v 

MOTTO 

 

Every day is a new opportunity to grow, make every moment count on 

your journey to achieving the life you desire. 

Setiap hari adalah kesempatan baru untuk tumbuh jadilah setiap momen 

berarti dalam perjalanan mencapai kehidupan yang diinginkan.  



 

vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN  

 

Dengan hati yang penuh rasa terima kasih, saya mempersembahkan 

tugas akhir ini kepada:  Fakultas Adab dan Ilmu Budaya Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. Orang Tua penulis, Bapak 

Alm. Malik Ibrahim dan ibu Nur Hasni, kakakku Alm. Sainul Rahman, 

S.Hum., M.A. dan Istri Fahriani, S.Hum, adikku  Karniati A.Md.Kes 

(Rad), si bungsu Ahmad Ismail dan keponakanku Ali Wafi Aulia 

Rahman serta saudara dan saudariku yang lainnya. 

 

  



 

vii 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas konsep negara khilafah dalam pemikiran Abul 

A‟la Al-Maududi pada periode 1941-1979 M. Abul A‟la Al-Maududi 

atau yang sering disapa dengan Al-Maududi adalah seorang 

cendekiawan Islam yang besar di India dan Pakistan. Al-Maududi 

terkenal dengan konsistensi pemikiranya yang melihat Islam sebagai 

sebuah sistem yang menyeluruh dan harus diterapkan oleh umat Islam 

dalam kehidupan politik dan sosial. Menurutnya, sebuah negara Islam 

harus dipimpin oleh seorang khalifah yang memiliki otoritas penuh 

untuk menjalankan pemerintahan sesuai dengan ajaran Islam. 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami konsep negara khilafah 

menurut Al-Maududi dan pengaruh pemikirannya pada pembentukan 

Jamaat-e-Islami. Adapun penelitian ini menggunakan pendekatan 

biografi dengan menjadikan teori sejarah intelektual menurut R.G. 

Collingwood sebagai alat analisis dengan penelitian kualitatif yang 

fokus pada analisis teks dari tulisan-tulisan Al-Maududi mengenai 

konsep negara khilafah. Analisis ini didukung oleh kajian kepustakaan 

(library research) sementara dalam usaha penyusunan menghimpun 

data digunakan empat langkah penelitian atau lazim disebut metodologi 

sejarah di antaranya heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan 

historiografi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Al-

Maududi tentang konsep negara khilafah memiliki pengaruh yang 

signifikan dalam dunia Islam, terutama dalam konteks kebangkitan 

Islamisme pada abad ke-20. Al-Maududi berhasil mengartikulasikan 

sebuah model pemerintahan Islam yang menolak ide-ide Barat seperti 

demokrasi sekuler, kapitalisme, dan nasionalisme. Pemikirannya 

menjadi inspirasi bagi berbagai gerakan Islam, juga termasuk 

implementasi dalam gerakan Jamaat-e-Islami di Inida, Pakistan, 

Bangladesh,  dan diberbagai negara Islam lainnya. 

 

Kata Kunci: Negara Khilafah, Al-Maududi, Jamaat-e-Islami. 

  



 

viii 

ABSTRACT 

This study discusses the concept of the caliphate state in the thoughts of 

Abul A’la Al-Maududi in the period 1941-1979 AD. Abul A’la Al-

Maududi or often called Al-Maududi was a great Islamic scholar in 

India and Pakistan. Al-Maududi is famous for the consistency of his 

thinking which sees Islam as a comprehensive system and must be 

applied by Muslims in political and social life. According to him, an 

Islamic state must be led by a caliph who has full authority to run the 

government in accordance with Islamic teachings. This study aims to 

understand the concept of the caliphate state according to Al-Maududi 

and trace the influence of his thinking on the formation of Jamaat-e-

Islami. This study uses a biographical approach by using the theory of 

intellectual history according to R.G. Collingwood as an analytical tool 

with qualitative research that focuses on text analysis of Al-Maududi's 

writings regarding the concept of the caliphate state. This analysis is 

supported by a literature study (library research) while in the effort to 

compile data collection, four research steps are used or commonly 

called historical methodology including heuristics, source criticism, 

interpretation, and historiography. The results of the study show that 

Al-Maududi's thoughts on the concept of the caliphate state have a 

significant influence in the Islamic world, especially in the context of 

the rise of Islamism in the 20th century. Al-Maududi succeeded in 

articulating a model of Islamic government that rejects Western ideas 

such as secular democracy, capitalism, and nationalism. His thoughts 

became an inspiration for various Islamic movements, including the 

implementation of the Jamaat-e-Islami movement in India, Pakistan, 

Bangladesh, and other islamic countries. 

Keywords: Caliphate State, Al-Maududi, Jamaat-e-Islami. 

 

  



 

ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor 158/1987 dan 0543b/1987, 

tanggal 10 September 1987.  

A. Konsonan Tunggal 

Huruf 

Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 alif ا
Tidak 

dilambangkan 
Tidak dilambangkan 

 ba’ B Be ة

 ta’ T Te ث

 Ṡa’ Ṡ د
Es (dengan titik di 

atas) 

 jim J Je ج

 ḥa ḥ ح
Ha (dengan titik di 

bawah) 

 Kha Kh Ka dan Ha ر

 Dal D De د

 Ẓal Ẓ ر
Zet (dengan titik di 

atas) 

 Ra’ r Er س

 Zai  z Zet ص

 Sin  S Es ط



 

x 

 Syin  sy Es dan ye ػ

 ṡad ṡ ص
es (dengan titik di 

bawah) 

 ḍad ḍ ض
de (dengan titik di 

bawah) 

 ṭa’ ṭ ط
te (dengan titik di 

bawah) 

 Ẓa’ Ẓ ظ
Zet (dengan titik di 

bawah) 

 ain  ‘ Koma terbalik di atas‘ ع

 Gain  G Ge غ

 Fa’ F Ef ف

 Qof  Q Qi ق

 Kaf  K Ka ك

 Lam  L El ه

ً Mim M Em 

ُ Nun  N En 

ٗ Wau  W We 

ٓ Ha’ H Ha 

 hamzah ‘ Apostrof ء

ٛ Ya’ Y Ye  



 

xi 

B. Konsonan Rangkap Karena Syaddah di Tulis Rangkap 

 Di tulis Muta‟aqqidin يتعقديٍ

 Di tulis „iddah عدة

 

C. Ta‟ Marbutah 

1. Bila dimatikan di tulis h 

 Di tulis hibbah هبت

 Di tulis Jizyat جسيت
 

ketentuan ini tidak diperlakukan terhadap kata-kata Arab yang sudah 

terserap ke dalam bahas Indonesia, seperti Salat, Zakat dan sebagainya, 

kecuali bila dikehendaki lafal aslinya.  

2. Bila diikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua itu 

terpisah, maka di tulis dengan “h”. 

الاونيبء كرايه  Di tulis Karamah al-auliyah 

 

3. Bila ta‟ marbutah hidup atau dengan harkat, fathah, kasrah dan 

dammah di tulis “t”. 

انفطر زكبة  Di tulis Zakatul fitri 

 

D. Vokal Pendek  

 
 
 

Kasrah 

Fathah 

Dammah 

Di tulis 

Di tulis 

Di tulis 

i 

a 

u 

 

 



 

xii 

E. Vokal Panjang 

Fathah + alif 

 

 جبههت

 

Fathah + ya‟ mati 

 

 يسعى

 

Kasrah + ya‟ mati 

 

 كريى

 

Dammah + wawu 

mati 

 

 فروض

 

Di tulis 

 

Di tulis 

 

Di tulis 

 

Di tulis 

 

Di tulis 

 

Di tulis 

 

Di tulis 

 

Di tulis 

ā 

 

jāhiliyyah 

 

ā 

 

yas‟ā 

 

ī 

 

karīm 

 

Ū 

 

Furūd 

 

F. Vokal Rangkap 

 

Fathah + ya‟ mati 

 

 بيُكى

 

Fathah + wawu mati 

 

 قول

 

Di tulis  

 

Di tulis 

 

Di tulis 

 

Di tulis 

Ai 

 

Bainakum 

 

Au 

 

Qaulum 

 

G. Vokal Pendek yang berurutan dalam satu kata di pisahkan dengan 

Apostrof 

 ااَتى

 

 اعدث

 

 نئٍ شكر تى

 

Di tulis 

 

Di tulis 

 

Di tulis 

a‟antum 

 

u‟idat 

 

la‟in syakartum 



 

xiii 

H. Kata Sandang Alif + Lam 

1. Bila diikuti huruf Qomariyah 

 

 انقراٌ

 

 انقيبو

Di tulis 

 

Di tulis 

al-Qur‟ān 

 

al-Qiyās 

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyah di tulis dengan menggunakan 

huruf Syamsiyah yang mengikutinya serta menghilangkan huruf 

l (el)-nya.  

 

 انسًبء

 

 انشًس

Di tulis 

 

Di tulis 

al-samā‟ 

 

asy-Syams 

 

I. Penelitian Kata-kata dalam Rangkaian Kalimat 

 ذوي انفروض

 

 اهم انسُت

Di tulis 

 

Di tulis 

Ẓawī al-furūd 

 

Ahl as-sunnah 

 

  



 

xiv 

KATA PENGANTAR 

 

Puji syukur saya panjatkan ke hadirat Tuhan Yang Maha Esa, karena 

berkat rahmat dan karunia-nya, saya dapat menyelesaikan tugas akhir 

ini dengan baik. Tugas akhir yang berjudul Konsep Negara Khilafah 

dalam Pemikiran Abul A‟la Al-Maududi 1941-1979 M ini disusun 

sebagai salah satu syarat untuk menyelesaikan program studi Magister 

Sejarah Peradaban Islam di Fakultas Adab dan Ilmu Budaya UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta.  

Dalam penulisan tugas akhir ini, saya telah berusaha semaksimal 

mungkin untuk menyajikan hasil penelitian yang berkulitas dan 

bermanfaat. Tugas akhir ini bertujuan untuk menambah pemahaman 

dan listrasi tentang sejarah Islam. saya harap hasil dari penelitian ini 

dapat memberikan kontribusi positif bagi pengembangan ilmu 

pengetahuan serta menjadi refrensi bagi penelitian selanjutnya. 

Saya menyadari bantuan bahwa tugas penyusunan akhir ini tidak lepas 

dari dan dukungan berbagi pihak. Oleh karena itu, saya ingin 

mengucapkan terima kasih kepada: 

1. Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., MA, M.Phil., Ph.D. selaku 

Rektor Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

2024-2028 

2. Prof. Dr. Nurdin, S.Ag., SS., MA. selaku Dekan Fakultas adab 

dan ilmu budaya (fadib) uin sunan kalijaga yogyakarta 

3. Bapak Dr. Nurul Hak, S.Ag., M.Hum, selaku Dosen 

Pembimbing saya atas bimbingan, arah, dan ilmu yang telah 

diberikan selama proses penyusunan tugas akhir ini. Tanpa 

bimbingan dan dukungan bapak, saya tidak akan dapat 

menyelesaikan tugas ini dengan baik.  



 

xv 

4. Para Bapak/Ibu Dosen Sejarah Peradaban Islam yang 

memberikan ilmu yang bermanfaat. Tampa Bapak/ibu Dosen 

semua mungkin penulis tidak bisa sampai ditahap ini.   

5. Segenap pegawai Tata Usaha dan para jajaran yang ada di 

Fakultas Adab dan Ilmu Budaya yang telah senang hati 

membantu dan mengarahkan penulis.  

6. Kepada kedua orang tua saya, Bapak Alm. Malik Ibrahm dan 

Ibu Nurhasni serta Kakak terbaiku Alm. Sainul Rahman, 

S.Hum., M.A. dan Istrinya Fahriani, S.Hum, dan juga adik-

adikku Karniati A.Md.Kes (Rad), dan adik bungsuku Ahmad 

Ismail, serta keponakanku Ali Wafi Aulia Rahman.  

7. Teman-teman Sejarah Peradaban Islam yang tidak dapat 

disebutkan satu-satu, dan pihak-pihak lain yang tidak dapat 

penulis sebutkan sekali lagi terima kasih.   

Semoga usaha, do‟a jasa dari bapak/ibu dan teman-teman semua 

menjadi amal ibadah yang diridoi Allah SWT dapat membalasnya 

dengan sesuatu yang lebih baik. Amin Ya Robbal’lamiin. Saya 

menyadari bahwa tesis ini masih banyak kekuranganya dalam 

penyusunannya. Oleh karena itu, kami sangat mengharapkan saran 

demi perbaikan dan kesempurnaan tesis ini selanjutnya. Kami 

mengucapkan terima kasih kepada berbagi pihak yang telah membantu 

dalam proses penelitian tesis ini. semoga tesis ini dapat bermanfaat bagi 

peneliti atau akademisi seterusnya.  

     Yogyakarta, 17 Oktober 2024.   



 

xvi 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL  ...........................................................................   i 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ................................................   ii 

NOTA DINAS ......................................................................................   iii 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR .......................................................   iv 

MOTTO ................................................................................................   v 

HALAMAN PERSEMBAHAN ...........................................................   vi 

ABSTRAK ...........................................................................................   vii 

PEDOMAN TRANSLITRASI .............................................................   ix 

KATA PENGANTAR ..........................................................................   xiv 

DAFTAR ISI ........................................................................................   xvi 

 

BAB I: PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang  ..................................................................   1 

B. Rumusan dan Batasan Masalah .........................................   4 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ..........................................   5 

D. Kajian Pustaka ...................................................................   6 

E. Kerangka Teori ..................................................................   15 

F. Metode Penelitian ..............................................................   18 

G. Sistematika Penulisan  .......................................................   22 

 

BAB II: BIOGRAFI ABUL A’LA AL-MAUDUDI 

A. Geografi dan Sejarah India ................................................   24 

B. Biografi Singkat Al-Maududi ............................................   26 

1. Latar Belakang Keluarga Al-Maududi ..........................   26 

2. Pendidikan Al-Maududi ................................................   29 



 

xvii 

3. Aktivitas Al-Maududi semasa Hidup............................   32 

3.1 Mendirikan Majalah Terjumah al-Quran ................   34 

3.2 Mendirikan Jamaat-e-Islami ...................................   36 

C. Karya-karya Tulis Al-Maududi .........................................   39 

 

BAB III: KONSEP NEGARA KHILAFAH MENURUT 

ABUL A’LA AL-MAUDUDI   

A. Latar Belakang Sosial-Historis Negara Khilafah ..............   48 

1. Berbasis Pada Doktrin Al-Qur‟an dan Hadis ................   49 

2. Fakta dalam Sejarah Islam Klasik.................................   58 

3. Fenomena Sekularisme dan Konsep Modernisme 

Barat ..............................................................................   64 

B. Respon Al-Maududi Tentang Sistem Pemerintahan 

Modern ...............................................................................   68 

1. Pandangan Al-Maududi tentang Sekularisme ...............   69 

2. Kritik Al-Maududi pada Demokrasi Barat ...................   74 

C. Konsep Negara Khilafah Al-Maududi ...............................   80 

1. Khilafah sebagai Sistem Pemerintahan Ideal ................   84 

2. Penerapan Konsep Negara Khilafah Al-Maududi ........   87 

 

BAB IV: GERAKAN JAMAAT-E-ISLAMI SEBAGAI 

IMPLEMENTASI ATAS KONSEP NEGARA KHILAFAH  

ABUL A’LA AL-MAUDUDI 

A. Profil Jamaat-e-Islami Sebagai upaya Implementasi .........   94 

1. Latar Belakang Gerakan Jamaat-e-Islami .....................   94 

2. Visi-Misi dan Tujuan Jamaat-e-Islami ..........................   98 

3. Struktur Organisasi Jamaat-e-Islami .............................   99 



 

xviii 

B. Bentuk Gerakan Jamaat-e-Islami .......................................   104 

1. Gerakan di Bidang Sosial..............................................   105 

2. Gerakan di Bidang Pendidikan .....................................   106 

3. Gerakan di Bidang Ekonomi .........................................   108 

C. Kesesuaian Jamaat-e-Islami dalam Konsep Negara 

Khilafah .............................................................................   109 

1. Penerapan dalam Kepemimpinan .................................   110 

2. Syariah Islam sebagai Dasar Hukum Negara ................   114 

D. Tokoh Pro dan Kontra pada Jamaat-e-Islami ....................   118 

 

BAB V: PENUTUP   

A. Kesimpulan ........................................................................   122 

B. Saran ..................................................................................   124 

DAFTAR PUSTAKA ...........................................................................   125 

LAMPIRAN .........................................................................................   131



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 

A. Latar Belakang 

Pada awal abad ke-20, sebagian besar negara-negara Muslim 

terjajah di bawah kekuasaan kolonial Eropa, dalam konteks penjajahan 

Barat dan gejolak politik yang mengiringinya. Era modern juga 

disaksikan oleh gelombang perjuangan kemerdekaan di sejumlah 

negara Islam.
1
 Hal ini menimbulkan ketidak puasan dan perlawanan 

terhadap penindasan politik, ekonomi, dan budaya yang dilakukan oleh 

kekuatan asing. Gerakan nasionalisme mulai muncul di berbagai negara 

Muslim sebagai respons terhadap kolonialisme. Tokoh-tokoh seperti 

Mustafa Kemal Ataturk di Turki dan Gamal Abdel Nasser di Mesir 

memimpin perjuangan untuk mendapatkan kemerdekaan dari 

penjajahan. Perlawanan ini akhirnya membuahkan hasil, dan banyak 

negara Muslim berhasil meraih kemerdekaan mereka pada pertengahan 

abad ke-20. 

Seketika, ideologi-ideologi Barat seperti nasionalisme, 

sosialisme, dan kapitalisme mulai menyebar di dunia Muslim. Dalam 

sejarah manusia, telah muncul beberapa ideologi besar yang memiliki 

dampak signifikan, seperti liberalisme, sosialisme, komunisme, dan 

fasisme.
2
 Meskipun demikian, tidak semua segmen Muslim menerima 

ideologi-ideologi ini, dan ada usaha untuk merumuskan pandangan 

alternatif yang sejalan dengan prinsip-prinsip Islam.

                                                      
1
Bagus Surodipo Muhammad Basri, „Penjajahan Barat atas Dunia Islam dan 

Perjuangan Kemerdekaan Negara-Negara Islam‟, 2024. hlm. 19 
2
Dhanar Fachreza, „Pergerakan Fasisme Dan Nasionalis-Sosialis Di Pulau 

Jawa Tahun 1933-1945‟, 10.3 (2021), hlm. 2 



 

 

2 

 Beberapa pemimpin Muslim, seperti Sayyid Qutb dan Ayatollah 

Khomeini, mulai mengenalkan ideologi politik Islam yang menekankan 

nilai-nilai agama dan keadilan sosial. Mereka menolak ideologi Barat 

dan mengusulkan sistem pemerintahan yang berdasarkan prinsip-

prinsip Islam. Perkembangan ini mencerminkan kompleksitas dalam 

proses modernisasi di dunia Muslim, di mana terdapat usaha untuk 

menyatukan nilai-nilai tradisional dengan konsep-konsep baru yang 

diperkenalkan oleh Barat. 

Di tengah ketegangan antara kolonialisme dan modernisme Barat, 

muncul pemikiran reformis dalam dunia Muslim yang berusaha 

membangun kembali kekuatan politik, sosial, dan ekonomi umat Islam 

berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam yang otentik. Pemikiran 

reformis ini menegaskan pentingnya menjaga identitas dan 

keberlanjutan budaya Islam sambil juga berupaya mengadopsi elemen-

elemen modernitas untuk memperoleh keunggulan kompetitif dalam 

era globalisasi.
3
 

Konsep lain dari pembaruan adalah islah atau reformasi, yang 

bertujuan untuk menghilangkan faktor-faktor luar yang merusak, 

memengaruhi keberagamaan Muslim, dan nilai-nilai etis, serta praktik-

praktik yang merusak moral masyarakat. Dengan demikian, pemikiran 

reformis ini menjadi upaya untuk mencari keseimbangan antara tradisi 

dan modernitas, antara keislaman otentik dan tuntutan zaman. Para 

pemikir reformis berharap dapat membawa umat Islam menuju 

kejayaan baru yang didasarkan pada nilai-nilai universal Islam yang 

relevan dengan zaman. 

                                                      
3
 M Azzam Manan, „Pemikiran Pembaruan Dalam Islam: Pertarungan Antara 

Mazhab Konservatif Dan Aliran Reformis‟, hlm. 238. 



 

 

3 

Abul A'la Al-Maududi, seorang intelektual dan aktivis Islam dari 

India, menonjol sebagai salah satu tokoh utama dalam gerakan 

pembaruan Islam pada abad ke-20. Pemikirannya berakar pada konsep 

Islam sebagai agama yang merangkul semua bidang kehidupan, 

termasuk politik, di tengah perdebatan dan transformasi hasil 

perkembangan modern di dunia Barat. Sebagian mengagungkan 

demokrasi Barat dan menegaskan bahwa demokrasi semacam itu sesuai 

dengan Islam, sementara yang lain melihat teokrasi di Eropa sebagai 

gambaran Islam.  

Di tengah kebingungan semacam itu, Al-Maududi mengusulkan 

sistem negara Islam dengan konsep-konsep baru seperti teodemokrasi 

dan teokrasi Islam serta menjelaskan secara rinci tentang struktur 

negara. Abul A'la Al-Maududi juga dikenal karena pandangannya 

tentang negara khilafah, yang merupakan bentuk pemerintahan yang 

berlandaskan prinsip-prinsip Islam dan dipimpin oleh seorang khalifah 

yang menerapkan syariah Islam.
4
 Bagi Al-Maududi, negara khilafah 

adalah model pemerintahan ideal yang akan membawa kemakmuran 

dan keadilan bagi umat Islam. Dengan konsep ini, Al-Maududi 

berupaya menyatukan tradisi Islam yang otentik dengan tuntutan zaman 

modern, sehingga umat Islam dapat mencapai kejayaan baru sesuai 

dengan ajaran agama mereka. 

Al-Maududi mengembangkan gagasan tentang negara khilafah 

sebagai sistem politik yang berakar pada prinsip-prinsip Islam. 

Sementara itu, banyak intelektual Muslim telah mencetuskan gagasan 

tentang negara ideal dan kenegaraan, termasuk demokrasi, yang 

diilhami oleh keyakinan teologis mereka yang bersumber dari ajaran 

                                                      
4
 Agustina Damanik, „Konsep Negara Menurut Abu A‟la Al-Maududi‟, 5.1 

(2019), hlm. 96. 



 

 

4 

Ilahi.
5
 Baginya, khilafah bukan sekadar bentuk pemerintahan, 

melainkan suatu sistem yang meliputi hukum, ekonomi, dan sosial, 

dengan tujuan utama mencapai keadilan sosial dan moral. Al-Maududi 

percaya bahwa dengan menerapkan konsep negara khilafah, umat Islam 

akan dapat menikmati kehidupan dalam masyarakat yang adil dan 

makmur.  

Menurut Al-Maududi, khilafah bukan hanya entitas politik, 

melainkan sistem yang mengatur seluruh aspek kehidupan umat Islam. 

Dalam pandangannya, negara khilafah menjadi wahana untuk 

mewujudkan keadilan sosial dan moral sesuai ajaran Islam. Al-

Maududi yakin bahwa dengan menerapkan prinsip-prinsip Islam dalam 

negara khilafah, umat Islam akan mencapai kejayaan baru dan 

memperoleh kemakmuran yang sejati. 

Dalam konteks sejarah, pada tahun 1941 M, Al-Maududi 

mendirikan Jamaat-e-Islami di India sebagai gerakan Islam politik yang 

bertujuan untuk mewujudkan visi Islam dalam segala aspek kehidupan 

masyarakat.
6
 Konsep negara khilafah yang diperkenalkan oleh Al-

Maududi menjadi landasan utama bagi Jamaat-e-Islami, yang 

menekankan pentingnya Islam sebagai fondasi bagi negara dan 

masyarakat, serta mendorong penerapan hukum syariah. 

 

B. Rumusan Dan Batasan Masalah 

Berikut rumusan masalah terkait penelitian dengan judul Konsep 

Negara Khilafah dalam Pemikiran Abul A‟la Al-Maududi 1941-1979 

ialah: 

                                                      
5
 Damanik, hlm. 2. 

6
 Ismail Marzuki, „Diskursus Khilafah Dalam Kajian Fiqh Siyasah Klasik Dan 

Kontemporer‟, Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 15.2 (2021), hlm. 338. 



 

 

5 

1. Bagaimana Konsep Negara Khilafah Abul A‟la Al-Maududi? 

2. Bagaimana Latar Belakang Konsep Negara Khilafah Abul A‟la 

Al-Maududi?  

3. Bagaimana Implementasi Konsep Negara Khilafah Abul A‟la Al-

Maududi? 

Penelitian ini membatasi analisis pada periode tahun 1941 hingga 

1979 mencakup periode signifikan dalam pemikiran Al-Maududi dan 

perkembangan gerakan Islam di dunia. Fokus utama penelitian ini 

adalah konsepsi Al-Maududi tentang negara khilafah dalam Islam. Ini 

akan menyoroti pemikiran-pemikiran Al-Maududi yang mengaruhi 

dalam konteks tersebut. Tahun 1941 dipilih sebagai batas awal 

penelitian ini karena merupakan tahun pembentukan gerakan Jamaat-e-

Islami di India, sebuah peristiwa penting yang menandai awal pengaruh 

Al-Maududi. Sebaliknya, tahun 1979 dipilih sebagai batas akhir 

penelitian ini karena menandai akhir perjalanan hidup Al-Maududi, 

memberikan kerangka waktu yang jelas untuk mengkaji evolusi 

pemikirannya. 

 

C. Tujuan Dan Manfaat Penelitian 

Tujuan utama dalam penelitian ini sebagai berikut: 

1. Menjelaskan bagaimana Abul A‟la Al-Maududi mendefinisikan 

dan merumuskan konsep negara khilafah  

2. Menganalisis fakta-fakta pengaruh Al-Maududi terhadap 

memunculkan konsep negara khilafah 

Manfaat dalam penelitian ini: 

1. Memberikan pemahaman lebih dalam tentang konsep negara 

khilafah dalam pemkiran Al-Maududi 



 

 

6 

2. Mengungkap pentingnya pengaruh pemikiran Al-Maududi dalam 

literatur tentang negara khilafah dan pemikiran politik Islam. 

Dengan tujuan dan kegunaan ini, diharapkan dapat memberikan 

pemahaman yang komprehensif tentang konsep negara khilafah 

menurut Al-Maududi, pengaruhnya terhadap politik Islam dan 

relevansinya dalam konteks sejarah pada saat itu.  

 

D. Kajian Pustaka  

Kajian Pustaka yang relevan terkait dengan “Konsep Negara 

Khilafah dalam Pemikiran Abul A‟la Al-Maududi 1941-1979 M”. Di 

antaranya adalah sebagai berikut: 

Karya Pertama, Karangan Abul A‟la Al-Maududi, dari “Mujaz 

Tajdid Ad-Diin Wa Ihya’ih,” Beirut, Lebanon, 1968.
7
 Yang 

diterjemhkan oleh Dadang Kahmad & Afif Mohammad, Bandung: 

Pustaka Salman Insitusi Teknologi Bandung, 1984. Buku ini 

memberikan pandangan yang komprehensif tentang pembaruan dan 

kebangkitan dalam Islam menurut perspektif Al-Maududi, serta 

bagaimana ide-ide ini diimplementasikan dalam konteks sosial-politik 

modern melalui gerakan Jamaat-e-Islami. Al-Maududi menjelaskan 

konteks historis dan perlunya revitalisasi agama dalam kehidupan umat 

Muslim. Pembaruan sebagai upaya mengembalikan ajaran Islam 

kepada kemurniannya yang asli, menghapus penyimpangan dan inovasi 

yang tidak sesuai dengan ajaran Islam. Adapun keterkaitan dalam 

penelitian ini, karya ini bisa menjadi acuan dalam penelitian ini. 

Bagaimana peneliti dapat memahami dan mempelajari konsep negara 

yang dipahami oleh Al-Maududi. Kemudian yang menjadi kesamaan 

                                                      
7
 Abul A‟la Al-Maududi, “Mujaz Tajdid Ad-Diin Wa Ihya’ih,” Beirut, 

Lebanon, 1968.  



 

 

7 

dan perbedaan dalam penelitian ini adalah kesamaan terdapat pada 

subjek utama  kedua karya membahas pemikiran Abul A'la Al-

Maududi, dan Fokus pada ide-ide pembaruan dan kebangkitan dalam 

Islam serta implementasinya dalam konteks sosial-politik melalui 

gerakan Jamaat-e-Islami. Keduanya menyoroti pentingnya revitalisasi 

agama dan upaya mengembalikan ajaran Islam kepada kemurniannya 

dan Kedua mencakup bagaimana pemikiran Al-Maududi diterapkan 

dalam gerakan Jamaat-e-Islami. Perbedaan: "Mujaz Tajdid ad-Diin wa 

Ihya’ih" fokus pada konsep pembaruan dan kebangkitan dalam Islam 

secara umum dan teoritis. Sedangkan Peneliti fokus spesifik pada 

konsep negara khilafah menurut Al-Maududi dan sejarah serta 

perkembangan gerakan Jamaat-e-Islami selama periode 1941-1979.  

"Mujaz Tajdid ad-Diin wa Ihya’ih" menyediakan pandangan yang 

komprehensif tentang pembaruan dan kebangkitan, serta strategi untuk 

mencapai tujuan tersebut. Sedangkan peneliti Menganalisis secara 

mendalam konsep negara khilafah dan bagaimana pemikiran ini 

mempengaruhi pembentukan dan evolusi Jamaat-e-Islami. 

Karya Kedua, oleh Sayyid Abul A‟la Maududi, “The Islamic Law 

And Contitution”, Islamic Publication Ltd, Lahore, Pakistan, 1975.
8
 

Yang diterjemkan oleh Asep Hikmat, dengan judul Hukum dan 

Konstitusi Sistem Politik Islam Abul A‟la Al-Maududi” Bandung: 

Mizan, 1995. Buku ini memberikan pandangan yang komprehensif 

tentang bagaimana hukum dan konstitusi Islam harus diterapkan dalam 

konteks negara modern, serta prinsip-prinsip dasar yang harus menjadi 

landasan bagi sistem politik Islam. Pengantar tentang pentingnya 

memahami hukum dan konstitusi dalam kerangka Islam. Penjelasan 

                                                      
8
 Sayyid Abul A‟la Maududi, “The Islamic Law And Contitution”, Islamic 

Publication Ltd, Lahore, Pakistan, 1975. 



 

 

8 

tentang sifat dan karakteristik hukum Islam yang bersifat komprehensif 

dan universal. Uraian tentang konsep negara menurut Islam, termasuk 

definisi dan tujuan negara Islam. Penjelasan tentang prinsip-prinsip 

dasar yang harus diikuti oleh sebuah negara Islam, seperti keadilan, 

kebebasan, dan persamaan. Adapun yang menjadi tujuan dalam 

menggunkan karya ini adalah agar dapat memahami dan 

mendeskripsikan bagaimana ide-ide yang terdapat dalam karya ini 

dapat digunakan dalam penelitan ini. yang kemudian menjadi kesamaan 

dan perbedaan dalam penelitian ini adalah. Keduaanya membahas 

pemikiran Abul A‟la Al-Maududi, yang merupakan pemikir Islam 

terkemuka abad ke-20 dan fokus pada ide-ide Al-Maududi tentang 

hukum, konstitusi, dan konsep negara Islam. Keduanya mengeksplorasi 

gagasan-gagasan politik Islam, termasuk konsep negara khilafah dan 

implementasinya dalam gerakan Jamaat-e-Islami dan membahas 

prinsip-prinsip dasar hukum dan konstitusi Islam serta bagaimana 

mereka dapat diimplementasikan dalam kehidupan sosial-politik. Yang 

membedakan dala penelitian ini "The Islamic Law and Constitution" 

lebih berfokus pada konsep hukum dan konstitusi dalam Islam serta 

penerapannya dalam negara modern. Sedangkan Peneliti lebih terfokus 

pada perkembangan gerakan politik Jamaat-e-Islami dan bagaimana 

pemikiran Al-Maududi tentang negara khilafah mempengaruhi 

pembentukannya. 

Karya Ketiga, karya Al-Maududi “Waqi’ul Muslimin Sabil An-

Nuhudh Bihim”. Terbitan Dar al-Fikr al-Hadits, Birut, 1968.
9
 Yang 

diterjakan kedalam bahasa Indonesia oleh Afif Mohammad, dengan 

judul “Kemerosotan Ummat Islam dan Upaya Pembangkitan” 

                                                      
9
 Abul A‟la Maududi “Waqi’ul Muslimin Sabil An-Nuhudh Bihim”. Terbitan 

Dar al-Fikr al-Hadits, Birut, 1968. 



 

 

9 

Bandung: Pustaka Salman Insitusi Teknologi Bandung, 1984. Buku Al-

Maududi ini bertujuan untuk memberikan wawasan mendalam tentang 

penyebab kemerosotan umat Islam serta memberikan panduan dan 

strategi yang dapat diadopsi untuk membangkitkan kembali kekuatan 

dan kejayaan umat tersebut. Al-Maududi menawarkan pandangan 

optimis tentang kemungkinan pemulihan dan kebangkitan umat Islam 

jika mereka mampu mengambil tindakan yang tepat. Menumbuhkan 

harapan dan semangat perjuangan dalam membangkitkan umat Islam. 

Menegaskan pentingnya umat Islam untuk memahami dan 

memperjuangkan nilai-nilai Islam yang sejati sebagai solusi terhadap 

kemerosotan. Mendorong umat Islam untuk memperbaiki diri sendiri 

dan bersatu dalam menghadapi tantangan zaman. Kegunaan dalam 

karya ini menjadikan peneliti dapat menambah pemahaman tentang 

sejarah perpolitian umat Islam. Terdapat kesamaan dan perbedaan 

dalam karya ini dengan peneliti sebagai berikut kedua karya ini 

merupakan hasil pemikiran Abul A‟la Al-Maududi, seorang tokoh 

pemikir Islam terkemuka abad ke-20. Membahas tantangan yang 

dihadapi umat Islam dan memberikan solusi atau strategi untuk 

mengatasi masalah tersebut. Baik "Waqi‟ul Muslimin Sabil An-Nuhudh 

Bihim" maupun peneliti membahas fenomena kemerosotan umat Islam. 

Maududi menganalisis faktor-faktor yang menyebabkan kemerosotan 

dan mencari solusi untuk mengatasi tantangan tersebut. "Waqi‟ul 

Muslimin Sabil An-Nuhudh Bihim" lebih berfokus pada analisis 

kemerosotan umat Islam dan upaya pembangkitannya. Penelitian lebih 

terfokus pada konsep negara khilafah dalam pemikiran Al-Maududi 

dan perkembangan gerakan Jamaat-e-Islami selama periode 1941-1979. 

Dan lebih mendalam menganalisis konsep negara khilafah dalam 



 

 

10 

pemikiran Al-Maududi dan bagaimana ide tersebut diimplementasikan 

dalam gerakan Jamaat-e-Islami. 

Karya Keempat, oleh Abul A‟al Al-Maududi, “Islam Today” 

penerbit Chiragh-E-Rah Publications, Karachi. Diterjemahkan oleh S. 

Soemarsono, dengan judul “Islam Dewasa Ini”, Jakarta: Bulan Bintang, 

1974.
10

 Buku ini membahas bagaimana Islam menghadapi tantangan 

zaman modern. Al-Maududi menganalisis masalah-masalah sosial, 

politik, dan ekonomi yang dihadapi oleh umat Islam di era modern dan 

menawarkan solusi berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Al-Maududi 

menekankan pentingnya pendidikan dalam Islam dan bagaimana 

pendidikan harus diarahkan untuk menciptakan individu yang saleh dan 

berpengetahuan luas. Dia juga berbicara tentang pentingnya pencerahan 

dan reformasi dalam pendidikan untuk memenuhi kebutuhan umat 

Islam di zaman modern. Al-Maududi mengkritik budaya dan peradaban 

Barat yang menurutnya bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Dia 

melihat sekularisme, materialisme, dan liberalisme sebagai ancaman 

bagi umat Islam dan mengajak untuk kembali kepada ajaran Islam yang 

murni. Terjemahan oleh S. Soemarsono ini berusaha menyampaikan 

pemikiran Al-Maududi dengan setia, sehingga pembaca di Indonesia 

dapat memahami pandangan-pandangan Al-Maududi tentang 

bagaimana Islam harus dihidupi dan diamalkan dalam konteks dunia 

modern. 

Karya Kelima, oleh Abul A‟la Al-Maududi, yang diterjemahkan 

oleh Osman Raliby, “Pokok-pokok Pandangan Hidup Muslin”, Jakarta: 

                                                      
10

Abul A‟al Al-Maududi, “Islam Today” penerbit Chiragh-E-Rah Publications, 

Karachi. Diterjemahkan S. Soemarsono, Jakarta: Bulan Bintang, 1974. 



 

 

11 

Bulan Bintang, 1967.
11

 Menguraikan berbagai prinsip dan pandangan 

hidup yang seharusnya dipegang oleh seorang Muslim. Buku ini 

bertujuan untuk memberikan pemahaman mendalam tentang 

bagaimana Islam memandang kehidupan dan bagaimana ajaran-

ajarannya diterapkan dalam berbagai aspek kehidupan sehari-hari. Al-

Maududi menekankan pentingnya tauhid, yaitu keyakinan bahwa Allah 

adalah satu-satunya Tuhan yang berhak disembah. Konsep ini menjadi 

dasar dari seluruh pandangan hidup seorang Muslim dan 

mempengaruhi semua aspek kehidupannya. Manusia dianggap sebagai 

khalifah atau wakil Allah di bumi. Hal ini berarti bahwa setiap Muslim 

memiliki tanggung jawab untuk memelihara dan mengelola bumi 

sesuai dengan ajaran Allah dan mengupayakan keadilan serta kebaikan 

di masyarakat. Al-Maududi menekankan bahwa syariah, atau hukum 

Islam, harus menjadi pedoman utama dalam kehidupan seorang 

Muslim. Syariah mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk 

ibadah, etika, hukum, dan hubungan sosial. Buku ini menguraikan 

pentingnya akhlak yang mulia dalam kehidupan seorang Muslim. Al-

Maududi membahas berbagai nilai dan kebajikan yang harus dimiliki 

oleh seorang Muslim, seperti kejujuran, kesabaran, kedermawanan, dan 

keadilan. Terjemahan oleh Osman Raliby bertujuan untuk 

menyampaikan pandangan-pandangan Al-Maududi kepada pembaca di 

Indonesia, sehingga mereka dapat memahami dan mengaplikasikan 

prinsip-prinsip Islam dalam kehidupan sehari-hari dengan lebih baik. 

Buku ini menjadi salah satu referensi penting bagi umat Islam yang 

ingin memperdalam pemahaman mereka tentang ajaran Islam dan 

bagaimana menerapkannya dalam konteks modern. 

                                                      
11

Abul A‟la Al-Maududi, yang diterjemahkan oleh Osman Raliby, “Pokok-

pokok Pandangan Hidup Muslin”, Jakarta: Bulan Bintang, 1967.  



 

 

12 

Karya Keenam, oleh A. Mukti Ali, “Alam Pikiran Islam Modern 

di India dan Pakistan. Bandung: Mizan, 1996.
12

 Di dalam karya ini 

membahas beberapa isu-isu seperti, Sejarah dan Perkembangan Islam 

Modern di India dan Pakistan, Profil dan kontribusi para pemikir Islam 

modernis di India dan Pakistan, seperti Sir Syed Ahmad Khan, 

Muhammad Iqbal, dan Abul Ala Maududi. Analisis terhadap karya-

karya mereka dan dampaknya terhadap masyarakat Muslim. 

Pembentukan dan perkembangan organisasi-organisasi Islam seperti 

Jama‟at al-Islami dan Deobandi. Peran dan pengaruh gerakan-gerakan 

ini dalam konteks sosial dan politik. Pembahasan tentang konsep-

konsep seperti modernisasi, reformasi, dan hubungan antara agama dan 

negara. Upaya untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan 

tantangan modernitas. Interaksi antara pemikiran Islam dan dinamika 

politik di India dan Pakistan. Pengaruh pemikiran Islam terhadap 

kebijakan-kebijakan negara dan gerakan politik. Karya A. Mukti Ali, 

“Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan” (1996), dapat 

memberikan berbagai kegunaan bagi peneliti yang mengkaji konsep 

negara khilafah dalam pemikiran Al-Maududi periode 1941-1979. 

Beberapa kegunaan tersebut antara lain menyediakan latar belakang 

historis dan sosial mengenai perkembangan pemikiran Islam modern di 

India dan Pakistan, yang sangat relevan untuk memahami lingkungan 

di mana Al-Maududi mengembangkan gagasannya. Mengidentifikasi 

pengaruh pemikiran Al-Maududi terhadap gerakan Islam di India dan 

Pakistan, serta dampaknya pada perkembangan politik dan sosial, yang 

berguna untuk memahami signifikansi dan penerimaan gagasannya. 

Menawarkan perbandingan antara pemikiran Al-Maududi dengan 

                                                      
12

 A. Mukti Ali, “Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan. Bandung: 

Mizan, 1996. 



 

 

13 

pemikir-pemikir Islam lainnya di India dan Pakistan, sehingga peneliti 

dapat mengeksplorasi keunikan dan kontribusi khusus Al-Maududi 

dalam konteks yang lebih luas. Dengan menggunakan karya A. Mukti 

Ali sebagai sumber referensi, peneliti dapat mengembangkan 

pemahaman yang lebih komprehensif dan mendalam tentang konsep 

negara khilafah dalam pemikiran Al-Maududi, serta konteks historis 

dan sosial di mana pemikiran tersebut berkembang. Berikut adalah 

kesamaan dan perbedaan antara karya A. Mukti Ali, “Alam Pikiran 

Islam Modern di India dan Pakistan” (1996) dengan penelitian kedua 

karya ini sama-sama fokus pada pemikiran Islam, khususnya dalam 

konteks modernisasi dan reformasi di anak benua India. Kedua 

penelitian membahas pemikiran Al-Maududi. Mukti Ali mengkaji 

pemikirannya dalam konteks yang lebih luas, sementara penelitian 

khusus tentang konsep negara khilafah berfokus pada aspek tertentu 

dari pemikiran Al-Maududi. Keduanya menempatkan analisis dalam 

konteks geografis yang sama, yakni India dan Pakistan, yang penting 

untuk memahami lingkungan sosial dan politik yang mempengaruhi 

pemikiran Al-Maududi. Perbedaannya karya A. Mukti Ali memiliki 

cakupan yang lebih luas, membahas pemikiran Islam modern secara 

umum di India dan Pakistan, termasuk berbagai tokoh dan gerakan 

lainnya. Sedangkan peneliti tentang konsep negara khilafah dalam 

pemikiran Al-Maududi lebih terfokus pada satu aspek spesifik dari 

pemikiran satu tokoh. Mukti Ali membahas berbagai tokoh selain Al-

Maududi, seperti Sir Syed Ahmad Khan dan Muhammad Iqbal. Peneliti 

hanya berfokus pada satu tokoh utama yaitu Al-Maududi. 

Karya Ketujuh, oleh Fauzi Rahman & Miftahuddin, “Upaya Al 

Maududi Memurnikan Pemahaman Islam”, Diterbitkan di Yogyakarta 



 

 

14 

oleh Titian Ilahi Press pada tahun 1993.
13

 Karya ini membahas berbagai 

aspek terkait dengan upaya Al-Maududi dalam memurnikan dan 

mereformasi pemahaman Islam. Beberapa poin utama yang dibahas 

dalam karya ini Penulis memberikan konteks historis dan biografis 

tentang Al-Maududi, termasuk latar belakang pendidikan dan 

pengaruh-pengaruh intelektual yang membentuk pemikirannya. 

Analisis terhadap kritik Al-Maududi terhadap kondisi umat Islam pada 

zamannya, termasuk penyimpangan-penyimpangan dari ajaran Islam 

yang menurutnya perlu diluruskan. Penjelasan tentang konsep 

pemurnian Islam menurut Al-Maududi, termasuk usaha untuk kembali 

kepada ajaran murni Al-Qur'an dan Sunnah serta menolak praktik-

praktik yang dianggap bid'ah atau tidak autentik. Karya ini memberikan 

analisis mendalam tentang bagaimana Al-Maududi berusaha untuk 

mengembalikan umat Islam kepada ajaran Islam yang dianggapnya 

autentik, serta dampak dari upaya tersebut pada masyarakat Islam. Ini 

termasuk diskusi mengenai relevansi pemikiran Al-Maududi dalam 

konteks kontemporer dan bagaimana ide-idenya terus mempengaruhi 

gerakan Islam di berbagai belahan dunia. Berikut adalah kesamaan dan 

perbedaan antara karya Fauzi Rahman & Miftahuddin, “Upaya Al-

Maududi Memurnikan Pemahaman Islam” (1993) dengan kesamaan 

dengan peneliti, kedua karya ini berfokus pada pemikiran Al-Maududi 

dan usahanya dalam mereformasi dan menghidupkan kembali ajaran 

Islam yang autentik. Kedua karya mempertimbangkan konteks historis 

dan sosial tempat Al-Maududi mengembangkan gagasannya, meskipun 

dengan fokus yang berbeda. Perbedaan, tujuan karya Rahman & 

                                                      
13

 Fauzi Rahman & Miftahuddin, “Upaya Al Maududi Memurnikan 

Pemahaman Islam”, Diterbitkan di Yogyakarta oleh Titian Ilahi Press pada tahun 

1993. 



 

 

15 

Miftahuddin adalah untuk menunjukkan bagaimana Al-Maududi 

berusaha memurnikan ajaran Islam dan mengembalikannya ke akar-

akarnya. Sedangkan penelitian tentang negara khilafah bertujuan untuk 

menguraikan secara rinci bagaimana Al-Maududi memandang dan 

memformulasikan konsep negara khilafah. Fauzi Rahman membahas 

isu-isu yang lebih luas dan umum terkait pemurnian ajaran Islam. 

sedangkan peneliti tentang konsep negara khilafah lebih terfokus pada 

isu politik dan struktur negara menurut Al-Maududi.  

Dengan memahami kesamaan dan perbedaan ini, peneliti dapat 

lebih jelas dalam memahami bagaimana setiap karya memberikan 

kontribusi pada pemahaman tentang pemikiran Al-Maududi, serta 

bagaimana karya-karya ini dapat saling melengkapi dalam studi tentang 

reformasi dan politik Islam. Karya-karya di atas di harapkan dapat 

menjadi acuan dalam penelitian ini juga sebagai bahan informasi dan 

sebagai pembanding untuk menemukan perbedaan dari isi keseluruhan 

karya ilmiah. Selain itu juga sebagai bentuk kebaruan dari karya-karya 

tersebut.  

 

E. Kerangka Teori 

Peneliti ini menggunakan pendekatan biografi dengan analisis 

wacana atau teks untuk menganalisis pikiran dari seorang tokoh yaitu 

Al-Maududi, penelitian ini akan memberikan gambaran yang 

komprehensif dan mendalam tentang bagaimana pemikiran Al-

Maududi tentang negara khilafah berkembang dalam konteks 

kehidupannya, pengalaman pribadinya, dan dinamika sosial serta 

politik pada masa itu. Dengan menggunakan pendekatan ini akan 

membantu mengungkap bagaimana latar belakang dan pengalaman 



 

 

16 

hidup Al-Maududi membentuk pandangannya, serta dampak dan 

warisan pemikirannya dalam sejarah dan politik Islam. Secara umum, 

biografi adalah penulisan sebuah riwayat kehidupan seorang tokoh. 

Untuk dapat memperlihatkan penulisan biografi dalam kajian sejarah, 

peneliti mengemukakan pandangan dari Kuntowijoyo terhadap 

biografi. Menurutnya biografi adalah sebuah catatan tentang kehidupan 

seseorang yang meliputi peristiwa sejarah yang memiliki pengaruh 

sosial, politik, dan budaya yang penting. Seperti halnya Al-Maududi, 

yang merupakan tokoh Muslim dari India dengan pemikirannya tentang 

konsep negara khilafah.  

Dari urian diatas ini, peneliti mengunakan dua konsep yaitu 

negara Islam dan ideologi yang dianggap relevan pada penelitian ini: 

Pertama, Konsep Negara Islam adalah gagasan tentang 

pemerintahan yang didasarkan pada prinsip-prinsip Islam, di mana 

hukum dan kebijakan negara diatur sesuai dengan ajaran dan hukum 

syariah. Negara Islam bertujuan untuk menciptakan masyarakat yang 

hidup sesuai dengan nilai-nilai dan norma-norma Islam, serta 

menerapkan hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam 

aspek sosial, politik, ekonomi, maupun budaya. Negara Islam juga 

memiliki tujuan untuk melindungi hak-hak asasi manusia, mendorong 

keadilan sosial, dan mempromosikan kesetaraan di antara seluruh 

warganya. Dengan demikian, konsep negara Islam tidak hanya 

mengatur hubungan antara individu dengan Tuhan, tetapi juga antara 

individu dengan individu lainnya. Selain itu, negara Islam juga 

berupaya untuk menciptakan lingkungan yang aman, damai, dan 

harmonis bagi seluruh warganya, tanpa diskriminasi berdasarkan 

agama, ras, atau etnis. 



 

 

17 

Kedua,  Konsep Ideologi merujuk pada sekumpulan ide, 

keyakinan, nilai, dan prinsip yang menjadi dasar bagi cara pandang 

seseorang atau kelompok terhadap dunia dan bagaimana mereka 

seharusnya menjalani kehidupan. Ideologi sering kali digunakan untuk 

membentuk dasar pemikiran politik, ekonomi, dan sosial suatu 

masyarakat. Ideologi juga dapat menjadi landasan bagi pembentukan 

kebijakan publik, peraturan hukum, dan tindakan kolektif yang diambil 

oleh suatu negara atau organisasi. Dalam konteks politik, ideologi 

sering kali menjadi panduan bagi partai politik dalam merumuskan visi, 

misi, dan program kerja mereka. Selain itu, ideologi juga dapat menjadi 

alat untuk membedakan antara kelompok-kelompok yang memiliki 

pandangan dan tujuan yang berbeda dalam suatu masyarakat.   

Kemudian dalam penelitian ini peneliti menggunakan teori 

sejarah intelektual sebagai alat analisis. Sejarah intelektual disebut juga 

dengan sejarah pemikiran (Intellectual History) dan sejarah gagasan 

(The History of Ideas). Pada dasarnya istilah tersebut pada cakupan 

makna yang sama, seluruhnya mengacu pada data sejarah yang 

berkenaan dengan ide atau pikiran manusia sebagai salah satu 

penggerak sejarah. Secara operasional seluruh istilah tersebut 

menggarah kepada kajian atas transformasi dari masa ke masa.
14

 

Sejarah Intelektual yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

sejarah intelektual menurut R.G Collingwood dalam karyanya the idea 

of history mengatakan bahwa sejarah adalah studi tentang pemikiran 

manusia. Collingwood menekankan bahwa untuk memahami peristiwa 

sejarah, kita harus memahami cara berpikir orang-orang pada waktu itu. 

Ini melibatkan analisis teks, dokumen, dan artefak yang mencerminkan 

                                                      
14

 Mertika Zed, “Apakah Sejarah Pemikiran?” dalam Hanout, (Universitas 

Negeri Padang, 2015), Hlm, 2. 



 

 

18 

pikiran dan keyakinan mereka. Menurut Collingwood, tugas sejarawan 

adalah untuk melakukan kembali pikiran masa lalu itu. Jenis pemikiran 

itu bisa bermacam-macam  bisa mengenai politik, agama, ekonomi, 

sosial, hukum dan sebagainya yang bisa disebut dengan pemikiran 

teoritis.
15

 

Dalam hal ini, penulisan yang dimaksud dengan sejarah 

intelektual adalah Abul A‟la Al-Maududi merupakan seorang pemikir 

yang memberikan pemahaman gagasan-gagasanya tentang konsep 

negara khilafah di India pada saat itu dan juga menjadi tokoh yang 

terkenal atas kontribusinya dalam pembentukan negara Islam juga atas 

karya-karyanya dalam duni akademik. 

 

F. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan fokus 

pada analisis teks dari tulisan-tulisan Al-Maududi mengenai konsep 

negara khilafah pada periode 1941 hingga 1979, ini memungkinkan 

untuk memahami secara mendalam pandangan Al-Maududi terhadap 

konsep negara khilafah. Kemudian kajian ini didukung dengan 

penelitian kepustakaan (library research). Penelitian ini berupa 

ekspanasi masa lalu sehingga dipergunakan metode sejarah. Metode 

sejarah adalah sebuah cara atau teknik yang digunakan dalam 

menganalisis suatu permasalahan secara sistematis dan obyektif. 

Metode sejarah (historical methad ) adalah metode atau cara yang 

digunakan sebagai pedoman dalam melaukan penelitian peristiwa 

sejarah dan permasalahannya atau dengan kata lain metode penelitian 

sejarah adalah instrumen untuk merekontruksi peristiwa sejarah 

                                                      
15

 R.G Collingwood, “The Idea Of History”, Oxford university press, 1993. 

Hlm 10.  



 

 

19 

historical as written.
16

 Menurut kuntowijoyo, metode penelitian sejarah 

memiliki beberapa tahap diantaranya satu tahap persiapan dan empat 

tahap pelaksanaan. Penelitian diawali dengan pemilihan tema atau topik 

selanjutnya diteruskan pada tahap pencarian atau penemuan sumber 

sampai dengan penulisan. Sementara dalam usaha penyusunan 

menghimpun data digunakan empat langkah penelitian atau lazim 

disebut metodologi sejarah di antaranya heuristik, kritik sumber, 

interpretasi, dan historiografi.
17

 Dalam hal ini metodologi penelitian itu 

diantaranya sebagai berikut: 

1. Heuristik 

Berasal dari bahasa Yunani heuristiken yang berarti 

menemukan atau mengumpulkan sumber.
18

 Heuristik merupakan 

kegiatan untuk mencari dan menghimpun data serta sumber-sumber 

sejarah atau bahan untuk bukti sejarah, seperti dokumen, naskah, 

arsip, surat kabar, maupun buku referensi lainnya yang berkaitan 

dengan permasalahan yang akan diteliti. Pada tahap ini, peneliti 

mengunjungi tempat yang diyakini memiliki buku, tesis, desertasi 

dan jurnal, seperti perpustakaan UIN Sunan Kalijaga, toko buku, 

serta sumber buku berbentuk e-book di aplikasi Ipusnas atau 

semacamnya. 

Dalam penelitian ini data diklasifikasikan kedalam dua bagian 

yaitu sumber primer dan sumber skunder. Sumber Primer adalah 

sumber yang langsung terkait dengan peristiwa, waktu, atau tokoh 

yang sedang diteliti. Ini mencakup dokumen asli, artefak, catatan 

                                                      
16

 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah, (Yogyakarta: Pt. Bentang Pustaka 

1997), Hlm, 81. 
17

 Kuntowijoyo, 1997. hlm, 120-122. 
18

 M. Dien Majid Johan Wahyudhi, ilmu Sejarah, (Jakarta, Kencana, 2014). 

hlm. 219. 



 

 

20 

pribadi, wawancara langsung, pidato, dan sumber-sumber lain yang 

langsung berasal dari periode atau tokoh yang diteliti. Contoh: 

Misalnya, tulisan-tulisan Al-Maududi tentang konsep negara 

khilafah, pidato-pidatonya, atau surat-surat yang ditulisnya. Sumber-

sumber primer ini memberikan pandangan langsung dari sudut 

pandang penulis atau tokoh yang sedang dipelajari. Sedangkan, 

Sumber Sekunder adalah sumber yang menyajikan interpretasi, 

analisis, atau sintesis dari sumber-sumber primer. Ini termasuk buku 

teks, artikel jurnal, biografi, dan kajian-kajian historis atau analitis 

lainnya yang menggunakan sumber-sumber primer sebagai dasar. 

Contoh: Buku-buku tentang sejarah politik Islam, analisis kebijakan, 

atau artikel jurnal yang menggunakan tulisan-tulisan Al-Maududi 

sebagai referensi untuk membangun argumen atau teori baru. 

2. Verifikasi (Kritik Sumber). 

Kritik sumber merupakan sumber-sumber yang telah 

dikumpulkan tersebut baik berupa, sumber tertulis maupun sumber 

lisan kemudian diverifikasi atau diuji melalui serangkaian kritik, 

baik yang bersifat ekstern maupun intern.
19

 Tahap ini penting untuk 

mengubah sumber data menjadi fakta. Teknik analisis data ini 

menggunakan dua tahap kritik sumber, yaitu: kritik eksternal, 

berkaitan dengan evaluasi terhadap konteks dan asal usul sumber 

yang digunakan. Ini termasuk pertimbangan terhadap bagaimana 

faktor eksternal seperti konteks historis, politik, sosial, dan budaya 

dapat mempengaruhi atau membatasi interpretasi terhadap sumber-

sumber primer. Penerapanya dalam penelitian ini, peneliti harus 

mempertimbangkan bagaimana konteks eksternal seperti situasi 

                                                      
19

M. Dien Majid Johan Wahyudhi, ilmu Sejarah. hlm.223. 



 

 

21 

politik di India dan Pakistan pada periode 1941-1979 mempengaruhi 

pemikiran Al-Maududi tentang negara khilafah. Hal ini dapat 

mencakup pengaruh kolonialisme, gerakan nasionalis, dan dinamika 

politik lokal yang memengaruhi cara Al-Maududi memandang dan 

merumuskan konsep tersebut. 

Kritik internal melibatkan evaluasi terhadap keandalan, 

konsistensi, dan keakuratan sumber primer yang digunakan dalam 

penelitian. Fokusnya adalah pada ketepatan informasi yang disajikan 

dalam dokumen atau tulisan langsung yang dihasilkan oleh Al-

Maududi. Proses kritik internal melibatkan uji perbandingan 

relevansi data dengan konteks terkait. Jika isi sumber data tidak 

sesuai dengan konteks dan topik yang diteliti, maka data tersebut 

tidak valid untuk dijadikan sumber penelitian. Penerapannya dalam 

penelitian ini, kritik sumber internal dapat diterapkan dengan 

mempertimbangkan faktor-faktor seperti keabsahan tulisan Al-

Maududi, konsistensi dalam argumen yang diajukan, dan apakah ada 

bias atau tujuan tertentu dalam penyampaian pemikiran tentang 

konsep negara khilafah. 

3. Interpretasi 

Setelah fakta-fakta disusun, kemudian dilakukan interpretasi.
20

 

Interpretasi merupakan tahap pemberian makna dan arti pada fakta 

yang masih mentah. Meskipun data yang telah melalui tahap 

verifikasi dapat disebut sebagai fakta, data tersebut tetap bersifat 

mentah. Data yang belum diberikan makna dan penjelasan dapat 

membuat narasi penulisan menjadi kacau. Runtutan konsep dan 

fokus penelitian harus diikuti oleh pengolahan data yang 

                                                      
20

 M. Dien Majid Johan Wahyudhi, ilmu Sejarah. hlm 225. 



 

 

22 

interpretatif. Data harus disesuaikan dengan topik yang diangkat. 

Selain diberi makna dan tafsiran, data tersebut juga harus melalui 

proses klasifikasi agar tertata sesuai dengan pertanyaan penelitian 

yang disusun. 

4. Historiografi 

Historiografi merupakan upaya penulisan kembali hasil data 

yang sudah melalui tahap interpretasi. Tahap interpretasi hanya 

menyajikan data yang telah diberi makna dan diklasifikasi. Data 

tersebut kemudian harus melebur dengan perspektif peneliti untuk 

membentuk narasi yang kohesif. Narasi ini selanjutnya dituangkan 

oleh peneliti ke dalam historiografi sejarah. Historiografi, dalam arti 

praktisnya, adalah upaya menulis kembali data yang sudah 

terkumpul dan dibentuk secara kronologis dan naratif. Proses ini 

melibatkan penyusunan data secara sistematis dan logis sehingga 

menghasilkan gambaran sejarah yang komprehensif. Historiografi 

tidak hanya mencatat peristiwa, tetapi juga menganalisis penyebab, 

konteks, dan dampaknya, serta mempertimbangkan berbagai sudut 

pandang dan interpretasi yang ada. Dengan demikian, historiografi 

berfungsi untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan 

menyeluruh mengenai peristiwa-peristiwa sejarah yang diteliti. 

 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan bertujuan untuk memudahkan pembaca 

dalam memahami isi dan alur pemikiran penulis. Berikut adalah 

deskripsi rinci untuk setiap bagian dari Bab I hingga Bab V dalam 

penelitian berjudul "Konsep Negara Khilafah dalam Pemikiran Abul 

A‟la Al-Maududi 1941-1979 M”. 



 

 

23 

Dalam Bab I, Pendahuluan akan membahas latar belakang 

penelitian yang menguraikan konteks dan relevansi topik yang akan 

dibahas. Kemudian, akan dipaparkan rumusan masalah dan batasannya 

untuk memberikan fokus yang jelas terhadap permasalahan yang akan 

diselesaikan. Tujuan dan manfaat penelitian juga akan dijelaskan untuk 

mengidentifikasi arah dan dampak hasil penelitian terhadap bidang 

yang bersangkutan. Kajian pustaka bagian ini akan melibatkan tinjauan 

literatur yang relevan terhadap topik penelitian serta studi-studi 

sebelumnya yang terkait. Kerangka teori akan menjadi landasan teoritis 

yang digunakan sebagai basis analisis dengan mengidentifikasi konsep-

konsep kunci yang akan menjadi fokus. Metode penelitian untuk 

menjelaskan dengan rinci mengenai pendekatan, pengumpulan, dan 

analisis data yang akan diterapkan. Terakhir sistematika penulisan akan 

memberikan gambaran umum tentang bagaimana bab-bab dan sub-bab  

yang akan disusun, serta penjelasan singkat tentang isi setiap bagian 

dari penelitian. Substansi kemudian berlanjut ke BAB II hingga BAB 

V, yang membahas mengenai tentang konsep negara khilafah dalam 

pemikiran Abul A‟la Al- Maududi, kemudian terkait pendektan 

terhadap tokoh yang akan mengulik mulai dari kehidupan keluarga, 

pendidikan, aktivitas semasa hidupnya hingga karya-karya populernya, 

serta implementasi dari konsep negara khilafah Al-Maududi dalam 

gerakan Jamaat-e-Islami dan terakhir penutup yang merangkum temuan 

dan hasil penelitian atau berupa kesimpulan dan saran, serta 

menyajikan daftar pustaka yang digunakan sebagai referensi. 

Kemduian beberapa catatan dan gambar-gambar yang berkaitan dang 

penelitian ini yang dituangkan dalam sebuah lampiran. 

  



 

 

122 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Sejarah negara khilafah klasik bermula dari era setelah wafatnya 

Nabi Muhammad, di mana sistem ini menjadi model pemerintahan 

Islam yang menggabungkan kepemimpinan religius dan politik. Seiring 

berjalannya waktu konsep khilafah mengalami berbagai perubahan 

khususnya pada masa Ottoman yang mengadopsi elemen-elemen 

modernisasi. Namun, dengan runtuhnya kekhalifahan Ottoman pada 

awal abad ke-20 konsep khilafah memasuki masa krisis, di mana umat 

Muslim menghadapi tantangan globalisasi dan modernisasi yang 

dipimpin oleh kekuatan Barat. 

Abul A'la Al-Maududi sebagai salah satu tokoh yang paling vokal 

dalam mengkritik sistem pemerintahan modern, khususnya demokrasi 

dan sekularisme yang ia pandang bertentangan dengan prinsip-prinsip 

Islam. Al-Maududi menolak demokrasi sekuler karena ia meyakini 

bahwa sistem ini menempatkan kedaulatan di tangan manusia, bukan 

Allah. Menurutnya, demokrasi sekuler menjauhkan umat Islam dari 

hukum syariat dan mendorong degradasi moral dengan menyingkirkan 

agama dari kehidupan publik. Ia melihat sekularisme sebagai ancaman 

bagi identitas Islam dan integritas moral masyarakat Muslim. 

Sebagai alternatif, Al-Maududi mengusulkan gagasan yang 

serupa yaitu "TheoDemokrasi," di mana sistem pemerintahan mengakui 

kedaulatan Allah namun tetap melibatkan partisipasi rakyat melalui 

proses musyawarah (shura). Dalam TheoDemokrasi, hukum syariat 

menjadi landasan utama negara, dan khalifah atau pemimpin negara 



 

 

123 

bertanggung jawab untuk menegakkan hukum-hukum Allah sambil 

mendengarkan aspirasi rakyat yang dia pimpin. Al-Maududi percaya 

bahwa model ini adalah bentuk pemerintahan yang paling sesuai 

dengan ajaran Islam. 

Abul A'la Al-Maududi mengusulkan konsep negara khilafah 

sebagai sistem pemerintahan yang berdasarkan syariat Islam secara 

menyeluruh. Menurutnya, negara khilafah harus dipimpin oleh seorang 

khalifah yang menjalankan hukum-hukum Allah dan bertindak sebagai 

wakil Allah di muka bumi. Al-Maududi menekankan bahwa khilafah 

bukan sekadar sistem politik, tetapi juga mencakup seluruh aspek 

kehidupan sosial, ekonomi, dan budaya yang diatur sesuai dengan 

prinsip-prinsip Islam. Dia percaya bahwa hanya dengan penerapan 

penuh syariat Islam dalam negara khilafah, umat Muslim dapat 

mencapai keadilan dan kesejahteraan. 

Pemikiran Al-Maududi tentang konsep negara khilafah memiliki 

pengaruh yang signifikan dalam dunia Islam, terutama dalam konteks 

kebangkitan Islamisme pada abad ke-20. Al-Maududi berhasil 

mengartikulasikan sebuah model pemerintahan Islam yang menolak 

ide-ide Barat seperti demokrasi sekuler, kapitalisme, dan nasionalisme. 

Pemikirannya menjadi inspirasi bagi berbagai gerakan Islam, termasuk 

Jamaat-e-Islami di Inida dan Pakistan dan gerakan-gerakan Islamis 

lainnya di dunia Muslim. Pengaruhnya terlihat dalam upaya beberapa 

kelompok Islam untuk mendirikan negara yang menerapkan hukum 

syariat, dan dalam debat global tentang peran Islam dalam politik 

modern. Kesimpulannya, Abul A'la Al-Maududi menawarkan sistem 

khalifah sebagai alternatif teokratis yang bertujuan mengintegrasikan 



 

 

124 

agama dan negara, yang telah mempengaruhi arah banyak gerakan 

Islamisme di dunia. 

 

B. Saran 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk melakukan studi 

perbandingan antara konsep khilafah Al-Maududi dengan model 

khilafah lainnya dalam sejarah Islam, seperti khilafah menurut Sunni 

tradisional, versi Syiah, dan pemikiran tokoh-tokoh kontemporer 

seperti Hasan al-Banna, Sayyid Qutb, atau bahkan ISIS yang 

mengklaim model khilafah modern. Perbandingan ini akan 

memperkaya pemahaman dan mengidentifikasi keunikan maupun 

kelemahan dari konsep Al-Maududi. Selanjutnya disarankan untuk 

mengeksplorasi bagaimana penerimaan konsep khilafah Al-Maududi di 

kalangan umat Islam di berbagai negara. Apakah ide ini diterima secara 

luas di luar Pakistan? Bagaimana respon gerakan-gerakan Islamis di 

negara-negara seperti Mesir, Indonesia, Turki, atau Malaysia terhadap 

pemikiran Maududi? Penelitian ini akan membantu menjelaskan 

bagaimana konsep khilafah Maududi dipandang oleh gerakan Islamis 

internasional dan sejauh mana relevansinya dalam konteks global. 

Dengan saran ini, diharapkan penelitian tentang Konsep Negara 

Khilafah Menurut Al-Maududi dapat memberikan kontribusi yang 

mendalam, kritis, dan relevan dalam studi pemikiran politik Islam. 

  



 

 

125 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Dzarrin al-Hamidy, Landscape Pemikiran Abu Al-A‟La Al-Maududi 

(1903-1979) tentang Konsep Negara Islam, al-Daulah, Jurnal Hukum 

dan Perundangan Islam Vol.1, No.2, (2011). 

Ahmad, Khurshid dan Zafar Ishaq Ansan, ed. Mawdudi: An 

Introduction to His Life and Thought. London: The Islamic 

Foundation, (1986). 

Al-Hamidy, Abu Dzarrin. “Landscape Pemikiran Abu Al-A‟La Al-

Maududi (1903-1979) tentang Konsep Negara Islam.” Al-Daulah: 

Jurnal Hukum dan Perundangan Islam, Vol.1, No.2, (2011). 

Ali, A. Mukti, Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan. 

Bandung: Mizan, (1996). 

Al-Maududi, Abul A‟la, diterjemahkan oleh Osman Raliby, Pokok-

pokok Pandangan Hidup Muslim. Jakarta: Bulan Bintang, (1967). 

Al-Maududi, Abul A‟la, Islam Today, diterjemahkan oleh S. 

Soemarsono. Jakarta: Bulan Bintang, (1974). 

Al-Maududi, Abul A‟la, Mujaz Tajdid Ad-Diin Wa Ihya‟ih. Beirut, 

Lebanon, 1968. 

Al-Maududi, Abul A‟la, Waqi‟ul Muslimin Sabil An-Nuhudh Bihim. 

Beirut: Dar al-Fikr al-Hadits, (1968). 

Al-Maududi Abul A‟la, Manhaj Hidup Muslim. 

Al-Maududi Abul A‟la, The Islamic Law. 

Anggreini, Zahra Shella, Silviana Nur Indah Sari, dan Abdullah Zahid 

Zidny. "Pemikiran Ekonomi Islam Abu A‟la Al-Maududi." Ad-

Deenar: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, 6.01 (2022). 

Arifin, Zaib. “Khilafah dalam Islam.” Al-Idarah: Jurnal Manajemen 

dan Administrasi Islam, Vol.3, No.1, (2019). 

Asad, Ghilani. Mawdudi: Thought and Movement. Lahore: Islamic 

Publications, (1984). 



 

 

126 

Azzam M Manan, „Pemikiran Pembaruan Dalam Islam: Pertarungan Antara 

Mazhab Konservatif Dan Aliran Reformis.  

Baco, Wally Sarluf Usman. "Theo-Demokrasi Dalam Pandangan Abu 

A‟la Al-Maududi." Dialektika, 8.1 (2014). 

Basri, Bagus Surodipo Muhammad, „Penjajahan Barat atas Dunia Islam 

dan Perjuangan Kemerdekaan Negara-Negara Islam, (2024). 

Choiri, Muhammad. Relevansi Pemikiran Konsep Negara Ideal 

Menurut Abul A'la Al-Maududi. Diss. Universitas Islam Negeri 

Sumatera Utara, (2017). 

Collingwood, R.G., The Idea of History. Oxford: Oxford University 

Press, (1993). 

Damanik, Agustina, „Konsep Negara Menurut Abu A‟la Al-Maududi‟, 

5.1 (2019). 

Daud Rasyid, Al-Mawdudi, Da‟I dan Pemikiran Muslim Kontemporer, UIN 

Syarif Hidayatullah, Jakarta. (2014) 

Fachreza, Dhanar, „Pergerakan Fasisme Dan Nasionalis-Sosialis Di 

Pulau Jawa Tahun 1933-1945‟.10.3 (2021). 

Fridiyanto, Konsep Kepemimpinan dalam Islam, Jurnal al-Hadi, Vol.5, No.1, 

(2019) 

Ghilani, Asad. Mawdudi: Thought and Movement. Lahore: Islamic 

Publications, (1984). 

Him, Reformasi Pendidikan Hukum Dalam Perspektif Abu Al-A‟la Al-

Maududi. Potensia: Jurnal Kependidikan Islam, Vol. 2, No. 2, 

Desember (2016). 

Isputaminingsih. Sejarah Islam: Kasus Sekularisme Turki. FKIP 

Universitas Sriwijaya. 

Jaenudin, Jaenudin. "Hubungan Antara Agama Dan Negara Dalam 

Pemikiran Kontemporer Menurut Abul A‟la Al-Maududi." Al-

Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial, 2.03 (2014). 



 

 

127 

Karim, A. Abdul. Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam. Yogyakarta: 

Pustaka Book Publisher, (2019). 

Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Pt. Bentang 

Pustaka, (1997). 

Ma‟mur, Ilzamuddin. “Abul A‟la Maududi: Sketsa Biografi Ideologi 

Gerakan Revivalis di Pakistan.” Al-Qalam, No 67/XIII/ (1997). 

Ma'arif, Bambang Saiful. „Demokrasi Dalam Islam Pandangan Al-

Maududi‟. Mimbar: Jurnal Sosial Dan Pembangunan, 19.2 

(2003). 

Manan, M. Azzam, „Pemikiran Pembaruan Dalam Islam: Pertarungan 

Antara Mazhab Konservatif Dan Aliran Reformis‟. 

Maududi, Sayyid Abul A‟la, The Islamic Law and Constitution. 

Lahore, Pakistan: Islamic Publications Ltd, (1975). 

Marzuki Ismail, „Diskursus Khilafah Dalam Kajian Fiqh Siyasah 

Klasik Dan Kontemporer‟, Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum 

Islam, 15.2 (2021). 

Nasr, Seyyed Vali Reza. “Mawdudi, Sayyid Abu al-A'la.” dalam The 

Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World. Vol. 3. Ed. 

John L. Esposito, et al. New York: Oxford University Press, 

(1995). 

Nurkhalis, syura dalam pemikiran Nurcholis Madjid, substantia, Vol.12, No.1, 

(2010). 

Pachoer, Rd. Datoek A. Sekularisasi dan Sekularisme Agama. 

Religious: Jurnal Agama dan Lintas Budaya, Vol.1, No.1, (2016). 

Rahman, Fauzi, & Miftahuddin, Upaya Al Maududi Memurnikan 

Pemahaman Islam. Yogyakarta: Titian Ilahi Press, (1993). 

Rahnema, Ali. Para Perintis Zaman Baru Islam. Bandung: Mizan, 

(1998). 

Rasyid, Daud. Al-Mawdudi, Da‟I dan Pemikiran Muslim Kontemporer. 

UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, (2014). 



 

 

128 

Ridho Riyanto, Pembahruan Pendidikian Menurut Muhammad Iqbal, 

Jurnal Pendidikan Islam Ta‟dibuna, Vol.11, No.04. (2022). 

Rizki, Wahyu. Sistem Kedaulatan Negara dalam Persepsi Al-Maududi 

dan Fazlur Rahman. Diss. UIN Ar-Raniry Banda Aceh, (2017). 

Rofi, Ahmad Usmani. Ensiklopedia Tokoh Muslim. Mizan Publishing, 

(2022). 

Sarluf, Wally Baco Usman. "Theo-Demokrasi Dalam Pandangan Abu 

A‟la Al-Maududi." Dialektika, 8.1 (2014). 

Sucilawati, The Concept of Shura in Islamic Governance Practice of Shura 

during the Caliph Umar Bin Khattab, International Journal of Politics 

and Sociology Research, IJOBSOR, 8.1. (2020). 

Saipul Hamdi, Dakwah Jamaah Tabligh di Asia Tenggara:Negosiasi Mazhab, 

Transformasi Pendidikan dan Fasilitator Konflik Politik-Keagamaan. 

Jurnal Review Politik, Vol.11, No.01, 2021. 

Shonia, Chindy Ayu. "Pemikiran Politik Abu A‟la Al-Maududi." Jurnal 

ISTIGHNA, Vol. 3, No.1, (2020). 

Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam, Nina M. Armando (et al). Jakarta: 

Ichtiar Baru Van Hoeve, (2005). 

Usman, Ahmad Rofi. Ensiklopedia Tokoh Muslim. Mizan Publishing, 

(2022). 

Wahyudhi, M. Dien Majid Johan, Ilmu Sejarah. Jakarta: Kencana, 

(2014). 

Zaib, Arifin. “Khilafah dalam Islam.” Al-Idarah: Jurnal Manajemen 

dan Administrasi Islam, Vol.3, No.1, (2019). 

Zed, Mertika, „Apakah Sejarah Pemikiran?‟ dalam Hanout (Universitas 

Negeri Padang, 2015). 

 

 

 



 

 

129 

INTERNET: 

https://p2k.stekom.ac.id/ensiklopedia/Jamaat-e-Islami. Diakses 25/09/2024. 

Jamaat-e-Islam majelis Islam Pakistan. Oleh 

GlobalSecurity.org  

https:/ /www.globalsecurity.org/military/world/pakistan/ji.h

tm#google_vignette .  Diakses 25/09/2024 

Roland Gunawan, Abu al-A‟la Al-Maududi, Pelopor ideologi Jihad Radikal 

Islam.1 Juni 2016. https://rumahkitab.com/abu-al-ala-al-maududi-

pelopor-ideologi-jihad-radikal-islam/. 25/09/2024. 

Imam Khowin, Mengintegrasikan Nila-nilai Islam dalam Kurikulum 

Pendidikan Modern. https://ejurnal.iaipd-

nganjuk.ac.id/index.php/innovative/article/view/1090. Diakses 

25/09/2024. 

Ilham Jaya Abdurrauf, Implementasi Nilai-nilai Islam dalam Dunia 

Pendidikan. https://wahdah.or.id/implementasi-nilai-nilai-islam-dalam-

dunia-pendidikan/. diakses 25/09/2024. 

Gerakan Jamaat-e-Islami, Wikipedia. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Jamaat_e_Islami. Diakses, 25/09/2024. 

Ade H. Mulyana, Pembentukan Majlis Syura oleh Umar Bin Khaththab untuk 

Menyelesaikan Pemilihan Khalifah. file:///E:/ARTIKEL-AL-

MAUDUDI/Negara%20khilafah/18-2.pdf. 

Asif Luqman Qazi, senior leader-Jamaat-e-Islami Pakistan, How to Islamize 

an Islamic Republic: Jamaat-e-Islami in its own words, 

https://www.brookings.edu/articles/how-to-islamize-an-islamic-

republic-jamaat-e-islami-in-its-own-words/. Diakses, 13/10/2024.  

Ridho Riyanto, Pembahruan Pendidikian Menurut Muhammad Iqbal, Jurnal 

Pendidikan Islam Ta‟dibuna, Vol.11, No.04. 2022. 

https://media.neliti.com/media/publications/58165-ID-none.pdf. 

Diakses, 27/09/2024. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Jamaat_e_Islami. Diakses, 25/09/2024. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Jamaat-e-Islami_Pakistan. Diakses, 

26/09/2024. 

https://p2k.stekom.ac.id/ensiklopedia/Jamaat-e-Islami
https://www.globalsecurity.org/military/world/pakistan/ji.htm#google_vignette
https://www.globalsecurity.org/military/world/pakistan/ji.htm#google_vignette
https://rumahkitab.com/abu-al-ala-al-maududi-pelopor-ideologi-jihad-radikal-islam/
https://rumahkitab.com/abu-al-ala-al-maududi-pelopor-ideologi-jihad-radikal-islam/
https://ejurnal.iaipd-nganjuk.ac.id/index.php/innovative/article/view/1090.%20Diakses%2025/09/2024
https://ejurnal.iaipd-nganjuk.ac.id/index.php/innovative/article/view/1090.%20Diakses%2025/09/2024
https://ejurnal.iaipd-nganjuk.ac.id/index.php/innovative/article/view/1090.%20Diakses%2025/09/2024
https://wahdah.or.id/implementasi-nilai-nilai-islam-dalam-dunia-pendidikan/
https://wahdah.or.id/implementasi-nilai-nilai-islam-dalam-dunia-pendidikan/
https://id.wikipedia.org/wiki/Jamaat_e_Islami
file:///E:/ARTIKEL-AL-MAUDUDI/Negara%20khilafah/18-2.pdf
file:///E:/ARTIKEL-AL-MAUDUDI/Negara%20khilafah/18-2.pdf
https://www.brookings.edu/articles/how-to-islamize-an-islamic-republic-jamaat-e-islami-in-its-own-words/
https://www.brookings.edu/articles/how-to-islamize-an-islamic-republic-jamaat-e-islami-in-its-own-words/
https://media.neliti.com/media/publications/58165-ID-none.pdf
https://id.wikipedia.org/wiki/Jamaat_e_Islami
https://en.wikipedia.org/wiki/Jamaat-e-Islami_Pakistan


 

 

130 

https://en.wikipedia.org/wiki/Abul_Hasan_Ali_Hasani_Nadwi. Diakses, 26/09/2024. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Muhammad_Yusuf_Islahi. Diakses, 

26/09/2024 

https://www.britannica.com/biography/Abul-Kalam-Azad. Diakses 

27/09/2024. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Abul_Kalam_Azad. Diakses 27/09/2024. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Hussain_Ahmed_Madani. Dikases, 

27/09/2024. 

https://cmsadmin.amritmahotsav.nic.in/district-reopsitory-

detail.htm.Diakses, 27/09/2024. 

https:/ /media.neliti .com/media/publications/58165 -ID-

none.pdf. Diakses,  27/09/2024.  

Hendri K, Pemikiran Muhammad Iqbal dan Pengaruhnya Terhadap Pembaruan Hukum 

Islam,  https://media.neliti.com/media/publications/58165-ID-none.pdf. Diakses 

27/09/2024. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Hudud_Ordinances. Diakses 08/10/2024 

https://islamicmarkets.com/education/hudood-ordinances. Diakses 

08/10/2024. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Jamaat-e-Islami_Pakistan. Diakses 

08/10/2024. 

http://www.dakta.com/news/22660/pt-best-tawarkan-bisnis-islami-

bebas-utang-dan-riba. Diakses 08/10/2024.  

https://www.dawn.com/news/1811961. Diakses 08/10/2024. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Jamaat-e-Islami_Pakistan. Diakses 

08/10/2024. 

https://ruangjuang.wordpress.com/2013/07/18/biografi-abul-ala-al maududi/. Diakses 

27/09/2024. 

   

https://en.wikipedia.org/wiki/Abul_Hasan_Ali_Hasani_Nadwi
https://en.wikipedia.org/wiki/Muhammad_Yusuf_Islahi
https://www.britannica.com/biography/Abul-Kalam-Azad
https://id.wikipedia.org/wiki/Abul_Kalam_Azad
https://en.wikipedia.org/wiki/Hussain_Ahmed_Madani
https://cmsadmin.amritmahotsav.nic.in/district-reopsitory-detail.htm
https://cmsadmin.amritmahotsav.nic.in/district-reopsitory-detail.htm
https://media.neliti.com/media/publications/58165-ID-none.pdf
https://media.neliti.com/media/publications/58165-ID-none.pdf
https://media.neliti.com/media/publications/58165-ID-none.pdf
https://en.wikipedia.org/wiki/Hudud_Ordinances
https://islamicmarkets.com/education/hudood-ordinances
https://en.wikipedia.org/wiki/Jamaat-e-Islami_Pakistan
http://www.dakta.com/news/22660/pt-best-tawarkan-bisnis-islami-bebas-utang-dan-riba
http://www.dakta.com/news/22660/pt-best-tawarkan-bisnis-islami-bebas-utang-dan-riba
https://www.dawn.com/news/1811961
https://en.wikipedia.org/wiki/Jamaat-e-Islami_Pakistan
https://ruangjuang.wordpress.com/2013/07/18/biografi-abul-ala-al%20maududi/.%20Diakses%2027/09/2024
https://ruangjuang.wordpress.com/2013/07/18/biografi-abul-ala-al%20maududi/.%20Diakses%2027/09/2024

	HALAMAN JUDUL

	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN

	NOTA DINAS
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR

	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Dan Batasan Masalah
	C. Tujuan Dan Manfaat Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Penulisan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



