
i 

 

PENAFSIRAN AYAT ZAKAT DIMENSI SOSIAL  EKONOMI 

(PERSPEKTIF TAFSIR TEMATIK) 

 

 

 

 

 

 

 

TESIS 

DIAJUKAN KEPADA  

FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRIAN ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA SEBAGAI SALAH SATU SYARAT 

MEMPEROLEH GELAR MAGISTER AGAMA 

OLEH: 

 

Wildan Ashari Hasibuan  

NIM: 21205031021 

 

Dosen Pembimbing  

Dr.Mahbud Ghozali 

NIP: 198704142019031008 

 

 

PROGRAM STUDI  

PROGRAM STUDI MAGISTER (S2) ILMU AL-QUR‘AN DAN TAFSIR 

 FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA  

YOGYAKARTA 

2025 



ii 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

  



iii 

 

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN DAN BEBAS PLAGIASI 

 

  



iv 

 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

 

  



v 

 

MOTTO 

 

 

“Ketika sudah dimemulai perjuangan, pantang berhenti sebelum kita selesaikan, 

walaupun banyak lika-liku perjalanan yang harus di jalani, tetap bersyukur dan 

dinikmati” “Anda saja engkau mengetahui Rencana-rencana indah Allah dibalik 

takdir-takdirnya, maka engkau tak akan pernah bisa berhenti untuk tersenyum” -

JALALUDDIN RUMI 

  



vi 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

 

Tesis ini dipersembahkan secara khusus kepada orangtua penulis yang telah 

memberikan kasih sayang, motivasi dan doa terbaik; Ayah Awaluddin Hasibuan 

dan Uma Sauda Siagian, sebagai bentuk bakti dan penghormatan anak yang 

mencintai kedua orangtuanya 

  



vii 

 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Transliterasi kata-kata Arab yang dipakai dalam penyusunan tesis ini 

berpedoman pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158/1987 dan 

0543b/U/1987. 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 

 ا

 

Alif 

 

Tidak dilambangkan 

 

Tidak dilambangkan 

 Bā’ B Be ب

 Tā’ T Te ت

 Ṡā’ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jīm J Je ج

 Ḥā’ ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 Khā’ Kh ka dan ha خ

 Dāl D De د

 Żāl Ż zet (dengan titik di atas) ذ

 Rā’ R Er ر

 Zāi Z Zet ز

 Sīn S Es س

 Syīn Sy es dan ye ش



viii 

 

  

 Ṣād ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍād ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 Ṭā’ ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓā’ ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 Ain ʻ koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fāʼ F Ef ف

 Qāf Q Qi ق

 Kāf K Ka ك

 Lām L El ل

 Mīm M Em م

 Nūn N En ن

 Wāwu W W و

ـه  Hā’ H Ha 

 Hamzah ˋ Apostrof ء

 Yāʼ Y Ye ي

 

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah Ditulis Rangkap 

 متعذدة                             

 عذة                  

ditulis 

ditulis  

Muta‘addidah 

‘iddah 

 

C. Konsonan Tunggal 

Semua tᾱ’ marbūṭah ditulis dengan h, baik berada pada akhir kata 

tunggal ataupun berada di tengah penggabungan kata (kata yang diikuti 



ix 

 

olehkata sandang “al”). Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab 

yang sudah terserap dalam bahasa indonesia, seperti shalat, zakat, dan 

sebagainya kecuali dikehendaki kata aslinya. 

 حكمة 

 علة

 الأولياء ةمكرا 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

Ḥikmah 

‘illah 

karᾱmah al-auliyᾱ’ 

 

D. Vokal Pendek dan Penerapannya  

 ــــــــــــ    ـــــــ

  ـــــــــــــــــــ  

  ـــــــــــــــــــ  

Fatḥah 

Kasrah 

Ḍammah 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

A 

I 

u 

 

 فعل

 كرذ  

 هب يذ

Fatḥah 

Kasrah 

Ḍammah 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

fa‘ala 

żukira 

yażhabu 

 

E. Vokal Panjang 

a. f

atḥah + alif 

 جاهلية

b. fatḥah + yā’ mati 

 ـنسىت  

c. K

asrah + yā’ mati 

 كريـم

ditulis 

ditulis 

ditulis 

 ditulis 

ditulis 

ditulis 

Ᾱ 

jᾱhiliyyah 

ᾱ 

tansᾱ 

ī 

karīm 



x 

 

d. Ḍ

ammah + wāwu mati 

 فروض

ditulis 

     ditulis 

Ū 

furūḍ 

 

F. Vokal Rangkap 

1. fatḥah + yā’ mati 

 نكميـبـ           

2. fatḥah + wāwu mati 

 قول

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

             Ai  

Bainakum 

 au 

qaul 

 

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan 

Apostrof 

 أ أ نـتم

 عدت ا  

 لٸن شکرتم 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

a’antum 

u‘iddat 

la’in syakartum 

 

H. Kata Sandang Alif + Lam 

a. Bila diikuti huruf Qamariyyah maka ditulis dengan menggunakan huruf 

awal “al” 

 القرأن 

 قياسلا

ditulis 

ditulis 

al-Qur’ᾱn 

al-Qiyᾱs 

 

b. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis sesuai dengan huruf 

pertama Syamsiyyah tersebut 

 



xi 

 

 ءامالس

 الشمس

ditulis 

ditulis 

as-Samᾱ 

asy-Syams 

 

I. Penulisan Kata-kata dalam Rangkaian Kalimat 

Ditulis menurut penulisannya 

 وض القرذوى 

 اهل السنة

ditulis 

ditulis 

żɑwi al-furūḍ 

ahl as-sunnah 

 

  



xii 

 

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur senantiasa penulis panjatkan kepada kehadirat Allah Swt. 

atas limpahan Rahmān dan Rahīm-Nya penulis dapat menyelesaikan penyusunan 

dan penulisan tesis ini yang berjudul “Penafsiran ayat zakat dimensi sosial 

perspektif tafsir maqashidi”. Sholawat beserta salam senantiasa dilimpahkan 

kepada junjungan agung Nabi Muhammad, yang menjadi teladan bagi peradaban 

manusia. Dalam upaya penyusunan tesis ini, penulis menyadari bahwa masih 

banyak terdapat hal-hal yang kurang tepat, baik mengenai teknik pencarian data, 

pemilihan data, pemelihan diksi dalam merangkai kata demi kata, maupun dalam 

bentuk hasilnya. Namun, inilah sisi kekurangan sekaligus kelemahan penulis. Dan 

inilah hasil ikhtiar penulis. Untuk itu, kritik beserta saran yang dapat membangun 

penulis dalam mengatasi kekurangan serta kelemahan penulis di atas sangatlah 

penulis harapkan. Selain itu, penulis menyadari bahwa dalam terselesaikannya 

tesis ini tidak terlepas dari bantuan berbagai pihak, baik yang secara langsung 

terlibat maupun tidak. Dengan penuh rasa hormat, tulus, dan mendalam penulis 

menyampaikan terima kasih kepada:  

1. Bapak Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.  

2. Bapak Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum, selaku Dekan 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta.  

3. Bapak Dr. Ali Imron, S.Th.I., M.S.I. Dan Bapak Dr. Muhammad 

Akmaluddin, M.S.I selaku Ketua dan Sekretaris Program Studi Magister 

(S2) Ilmu AlQur’an dan Hadis Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.  

4. Bapak Bapak Dr. Mahbub Ghozali, selaku pembimbing yang telah 

meluangkan waktu, tenaga, kesabaran, dan keramahannya dalam 

memberikanbimbingan, motivasi, dorongan dan semangat kepada penulis 

selama proses penyusunan dan penulisan tesis ini.  



xiii 

 

5. Bapak Prof Dr. Saifuddin Zuhri Qudsy, S.Th.I., MA.selaku wakil dekan 1 

yang sangat membantu dalam penyelesaian tugas akhir saya.  

6. Seluruh dosen dan civitas akademika Program Studi Magister (S2) Ilmu 

Al- Qur’an dan Hadis Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN 

SunanKalijaga Yogyakarta.  

7. Ayah Awalluddin hasibuan dan umak Sauda Siagian di rumah yang XI 

senantiasa mendoakan dan menfasilitasi seluruh kebutuhan penulis, baik 

lahir maupun batin.  

8. Seluruh guru yang mendidik penulis sedari dini hingga saat ini, terutama 

guru ayahanda pondok Pesantren Musthafawiyah Purba Baru Mandailing 

Natal.  

9. Rekan-rekan penulis dari kelas IAT A Magister UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta selama 2 tahun, semoga sukses semuanya  

10. Berbagai pihak yang tidak bisa penulis sebutkan satu-persatu yang telah 

membantu penulis dalam menyelesaikan tesis ini. 

 

 

 

 

 

  



xiv 

 

DAFTAR ISI 

 

 
HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................. ii 

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN DAN BEBAS PLAGIASI ............... iii 

NOTA DINAS PEMBIMBING ............................................................................. iv 

MOTTO................................................................................................................... v 

HALAMAN PERSEMBAHAN............................................................................. vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .................................................. vii 

KATA PENGANTAR .......................................................................................... xii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xiv 

ASBTRAK ........................................................................................................... xvi 

BAB I  PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang.......................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah .................................................................................... 4 

C. Tujuan dan Manfaat penelitian ................................................................. 4 

D. Kengunaan Penelitian ............................................................................... 4 

E. Telaah Pustaka .......................................................................................... 7 

F. Metode penelitian ....................................................................................... 12 

G. Sistematika Pembahasan ........................................................................ 14 

BAB II  DINAMIKA PEMAKNAAN AYAT-AYAT ZAKAT........................... 16 

A. MAKNA ZAKAT DALAM TAFSIR KLASIK .................................... 21 

B. MAKNA ZAKAT DALAM TAFSIR PERTENGAHAN ..................... 29 

C. MAKNA ZAKAT DALAM TAFSIR MODERN .................................. 41 

BAB III ZAKAT DALAM RUANGAN AL-QUR’AN ....................................... 52 

A. Indiditas makna Zakat ............................................................................ 52 

B. Konteks Sosial Ekonomib Dalam Ayat Zakat ........................................ 75 

C. Zakat antara sarana (wasila) tujuan (ghoyah) ......................................... 92 



xv 

 

BAB IV  MAKNA SOSIAL EKOMOMI AYAT-AYAT ZAKAT 

KONTEMPORER ............................................................................................... 105 

A. Zakat Produktif ..................................................................................... 105 

B. Instrumen-instrumen Zakat Produktif .................................................. 107 

BAB V PENUTUP .............................................................................................. 115 

A. Kesimpulan ........................................................................................... 115 

B. Kritik dan Saran .................................................................................... 117 

CURICULUM VITAE ........................................................................................ 126 

 

 

  



xvi 

 

ASBTRAK 

 

 

Zakat merupakan salah satu instrumen penting dalam ajaran Islam yang tidak 

hanya memiliki dimensi spiritual, tetapi juga fungsi sosial-ekonomi. Al-Qur’an 

menegaskan kewajiban zakat dalam berbagai ayat, seperti QS. At-Taubah [9]:103 

yang menunjukkan peran zakat sebagai penyuci harta dan jiwa, serta QS. Al-

Baqarah [2]:267 yang menekankan kualitas harta yang dizakatkan. Namun 

demikian, realisasi zakat di Indonesia masih jauh dari potensi yang ada, 

sebagaimana terlihat dari kesenjangan signifikan antara jumlah zakat yang 

seharusnya dapat dihimpun dengan yang benar-benar terkumpul. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa ajaran zakat yang kuat secara normatif belum teraktualisasi 

secara optimal dalam praktik sosial masyarakat. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali nilai-nilai ekonomi yang terkandung 

dalam ayat-ayat zakat, serta mereaktualisasikan pemaknaan zakat dalam konteks 

sosial-ekonomi kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan tafsir tematik 

(maudhu‘i) dan didukung teori maqashid al-shariah serta konsep keadilan 

sosial dalam Islam, penelitian ini berupaya menghadirkan pemahaman yang lebih 

komprehensif mengenai zakat sebagai instrumen pemberdayaan umat. Metode 

yang digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis studi pustaka, dengan sumber 

primer berupa Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir klasik hingga kontemporer, serta 

sumber sekunder berupa literatur zakat, artikel ilmiah, dan data kelembagaan 

zakat di Indonesia. 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian tafsir, khususnya terkait 

ayat-ayat zakat, sekaligus memberikan kontribusi praktis bagi pengembangan 

kebijakan zakat yang lebih efektif. Penelitian ini menawarkan perspektif baru 

mengenai integrasi zakat sebagai instrumen spiritual dan sosial yang relevan 

dengan pembangunan ekonomi umat, sehingga zakat tidak hanya dipandang 

sebagai kewajiban ritual, tetapi juga sebagai sarana mewujudkan keadilan dan 

kesejahteraan sosial. 

 

 

  



1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Penafsiran Zakat merupakan salah satu instrumen penting dalam ajaran 

Islam yang secara tegas diperintahkan dalam Al-Qur’an dan hadis. Al-Qur’an 

menyebutkan kewajiban zakat dalam berbagai ayat, di antaranya QS. At-Taubah 

[9]:103 yang menegaskan fungsi zakat sebagai pembersih harta dan jiwa, serta 

QS. Al-Baqarah [2]:267 yang menekankan pentingnya kualitas harta yang 

dikeluarkan.1 Dengan demikian, zakat memiliki dimensi spiritual sekaligus sosial 

yang saling berkaitan. 

Dalam konteks Indonesia, zakat memiliki potensi yang sangat besar, namun 

realisasinya belum optimal. Data menunjukkan adanya kesenjangan antara jumlah 

potensi zakat yang dapat dihimpun dengan jumlah zakat yang benar-benar 

terkumpul. Misalnya, menurut laporan Budiman pada tahun 1990-an, potensi 

zakat, infak, dan sedekah mencapai Rp 11 miliar. Pada tahun 2004, potensi zakat 

diperkirakan mencapai Rp 9 triliun, namun realisasi hanya sekitar Rp 250 miliar 

atau 2,7% dari potensi yang ada.2 Kondisi serupa juga tampak di tingkat lokal, 

seperti di Daerah Istimewa Yogyakarta yang berpotensi Rp 6 miliar per tahun, 

 
1 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: PT Bumi Restu, 2005), QS. At-

Taubah [9]:103; QS. Al-Baqarah [2]:267. 
2 Budiman, “Potensi dan Realisasi Zakat di Indonesia,” dalam Jurnal Ekonomi Islam, Vol. 2, No. 1 

(1990-an). 

 



2 

 

namun hanya terealisasi sekitar Rp 500 juta pada tahun 2003. 3  Fenomena ini 

mengindikasikan bahwa ajaran zakat yang begitu kuat landasannya dalam Al-

Qur’an masih belum termanifestasikan secara optimal dalam praktik sosial 

masyarakat Muslim di Indonesia. 

Selain persoalan penghimpunan, muncul pula perdebatan kontemporer 

mengenai relasi zakat dan pajak. Sebagian ulama berpendapat bahwa zakat dapat 

disatukan dengan pajak, sementara ulama lain, seperti Abu Zahrah, menegaskan 

perbedaan prinsipil antara keduanya. Al-Qur’an sendiri menempatkan zakat 

sebagai kewajiban ibadah yang bersifat tetap, tidak berubah oleh kondisi sosial-

politik, berbeda dengan pajak yang bersifat dinamis dan ditentukan oleh kebijakan 

negara.4 

Dalam konteks inilah, pemikiran Masdar Farid Mas’udi menjadi penting. Ia 

menekankan bahwa zakat adalah spirit, sedangkan pajak adalah badan (institusi). 

Dengan demikian, pembayaran pajak yang diniatkan sebagai zakat dapat 

menggugurkan kewajiban zakat sekaligus menjadi instrumen fiskal negara untuk 

kemaslahatan rakyat. 5  Pandangan ini tidak bermaksud menghapus kewajiban 

zakat, tetapi menawarkan integrasi antara zakat dan pajak dalam kerangka negara 

 
3 Ibid. 
4 Abu Zahrah, Zakat: Kajian Berbagai Mazhab (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1964). 
5 Masdar Farid Mas’udi, Pajak Itu Zakat: Uang Allah untuk Kemaslahatan Rakyat (Bandung: 

Mizan, 1991). 



3 

 

modern. 6  Dengan melihat realitas potensi zakat yang belum optimal serta 

dinamika perdebatan zakat dan pajak, kajian terhadap pemahaman dan penafsiran 

ayat-ayat zakat dalam Al-Qur’an menjadi sangat penting. Melalui kajian tafsir, 

dapat diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif mengenai tujuan zakat tafsir 

maqashidi, relevansinya terhadap pembangunan sosial-ekonomi, serta bagaimana 

ayat-ayat zakat dapat dijadikan basis teologis sekaligus praktis dalam 

pemberdayaan umat. 

 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji ulang pemaknaan  

zakat dalam konteks sosiologis, dengan menggunakan teori Tafsir Tematik 

sebagai landasan untuk memahami makna sosial zakat secara lebih mendalam. 

Hal ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memperbaharui 

interpretasi zakat agar lebih relevan dengan tantangan sosial dan ekonomi yang 

dihadapi umat Islam di masa kini, serta mendorong umat Muslim untuk 

berpartisipasi lebih aktif dalam menunaikan zakat sebagai salah satu cara untuk 

menciptakan keadilan dan kesejahteraan sosial. 

 

 
6 “Falsafah Zakat KH. Masdar F. Mas’udi,” Islam Ramah, diakses 28 Agustus 2025, 

https://www.islamramah.co/2022/04/8961/falsafah-zakat-kh-masdar-f-masudi.html. 

 



4 

 

B. Rumusan Masalah 

Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: 

1. Nilai-nilai ekonomi apa saja yang terkandung dalam ayat-ayat zakat? 

2. Bagaimana reaktualisasi makna zakat dalam relitas kontemporer? 

C. Tujuan dan Manfaat penelitian 

Adapun tujuan dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Untuk mengali pesan nilai-nilai yang terkandung dalam ayat-ayat tentang 

zakat, dengan menelaah bagaimana zakat diposisikan sebagai instrument 

untuk mencapai kesejahterahan sosial ekonomi, keadilan, dan 

membersihkan ketimpangan dalam masyarakat, serta bagaimana nilai-nilai 

tersebut relevan dalam kehidupan umat Islam 

2. Untuk mereaktualisasi makna zakat dalam konteks sosial kontemporer, 

dengan mengkontekstualisasikan tafsir zakat mengunakan pendekatan teori 

maqashidi al-Shariah, yang dapat memberikan pemahaman yang lebih 

komprehensif tentang peran zakat dalam menyelesaikan masalah sosial 

dan ekonomi yang dihadapi masyarakat saat ini. 

Adapun manfaat penelitian yang ingin diperoleh setelah penelitian ini 

adalah: 

D. Kengunaan Penelitian 

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan sambungan serta 

runtutan keilmuan tentunya didalam kajian keislaman dan khususnya 

dalam keilmuan tafsir dan al-Quran. Maka dari itu perlu data dari 



5 

 

penelitian ini. 

Terdapat dua jenis kegunaan pada penelitian ini yaitu: 

1. Kegunaan Teoritis 

a Memperkaya khazanah ilmu tafsir: Penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan ilmu tafsir, 

khususnya dalam menafsirkan ayat-ayat zakat. Dengan 

menggunakan pendekatan Tafsir Maqashidi, penelitian ini akan 

memperkenalkan cara baru dalam menafsirkan zakat yang lebih 

relevan dengan konteks sosial dan ekonomi modern. 

b Menambah wawasan dalam studi zakat: Penelitian ini dapat 

memperluas pemahaman tentang zakat, baik dari sisi teologis 

maupun sosiologis. Hal ini akan memberikan perspektif baru 

mengenai pentingnya zakat sebagai instrumen sosial yang 

dapat mengatasi masalah kemiskinan dan ketimpangan sosial. 

c Mendalami nilai-nilai sosial dalam ajaran Islam: Penelitian ini 

bertujuan untuk mengidentifikasi dan mengkaji lebih dalam nilai-

nilai sosial yang terkandung dalam ajaran zakat, yang dapat 

memberikan gambaran tentang hubungan antara kewajiban 

religius dan tanggung jawab sosial dalam Islam. 

 

 



6 

 

2. Kegunaan Secara Praktis 

a. Meningkatkan pemahaman umat Islam tentang zakat: Penelitian 

ini dapat memberikan pemahaman yang lebih luas kepada umat 

Islam mengenai pentingnya zakat sebagai kewajiban agama dan 

sekaligus sebagai instrumen sosial yang dapat memperbaiki 

kesejahteraan masyarakat. Hal ini diharapkan dapat mendorong 

umat Islam untuk lebih aktif menunaikan zakat sesuai dengan 

prinsip keadilan sosial yang terkandung dalam ajaran Islam. 

b. Memberikan kontribusi bagi kebijakan zakat: Hasil penelitian ini 

dapat menjadi acuan bagi lembaga-lembaga zakat, baik di tingkat 

lokal maupun nasional, untuk merumuskan kebijakan distribusi 

zakat yang lebih efektif dan sesuai dengan kebutuhan sosial 

masyarakat. Dengan pemahaman yang lebih mendalam tentang 

dimensi sosial zakat, diharapkan pengelolaan zakat dapat lebih 

tepat sasaran dan berdampak langsung pada pengentasan 

kemiskinan. 

c. Mendorong program-program sosial berbasis zakat: Penelitian ini 

dapat menjadi landasan untuk pengembangan program-program 

sosial berbasis zakat yang lebih aplikatif, seperti pendidikan, 

kesehatan, dan infrastruktur, guna mengatasi masalah sosial yang 

ada, terutama di masyarakat yang membutuhkan. 



7 

 

E. Telaah Pustaka 

Pada bagian ini akan disajikan telaah pustaka yang bertujuan 

untuk menunjukkan bahwa penelitian yang dilakukan ini merupakan 

penelitian yang baru dan berbeda dengan penelitian-penelitian yang telah 

ada sebelumnya. Penelitian ini akan mengidentifikasi keunikan serta 

kontribusi yang ditawarkan terhadap pengelolaan zakat dalam perspektif 

Tafsir Tematik, dengan fokus yang lebih mendalam pada dimensi sosial-

ekonomi zakat di masyarakat. Beberapa penelitian terdahulu yang 

relevan akan dibahas untuk menunjukkan adanya kekosongan atau 

perbedaan yang mendasari penelitian ini. Penelitian mengenai zakat 

telah banyak dilakukan dari berbagai sudut pandang, baik secara fikih, 

ekonomi, maupun tafsir. Namun demikian, belum banyak yang secara 

khusus mengkaji ayat-ayat zakat dalam Al-Qur’an secara tematik (tafsir 

maudhu‘i) dengan pendekatan kontekstual untuk menjawab persoalan 

sosial-ekonomi masa kini. Berikut ini beberapa penelitian terdahulu 

yang relevan: 

Penelitian mengenai zakat telah dilakukan dari berbagai 

perspektif, baik secara fikih, ekonomi, maupun tafsir. Yusuf al-Qaradawi 

dalam karya monumentalnya Fiqh az-Zakat membahas zakat dari sudut 

pandang fikih dan ekonomi dengan pendekatan klasik. Ia mengulas 

secara komprehensif tentang jenis-jenis zakat, mekanisme 



8 

 

perhitungannya, serta sistem distribusinya, dan menekankan urgensinya 

dalam mengatasi kemiskinan serta menciptakan keseimbangan sosial.7 

Meski demikian, fokus pembahasannya lebih pada aspek hukum zakat 

dan tidak secara khusus mengkaji keseluruhan ayat-ayat zakat dari sudut 

pandang tafsir tematik Al-Qur’an. 

Sementara itu, M. Quraish Shihab dalam Wawasan Al-Qur’an 

dan Tafsir Al-Mishbah juga mengangkat sejumlah tema penting yang 

terkandung dalam Al-Qur’an, termasuk zakat. 8  Namun, pembahasan 

mengenai zakat dalam karya beliau bersifat tematis umum dan lebih 

merupakan pengantar yang belum mengupas ayat-ayat zakat secara 

mendalam dan tematik menyeluruh. 

Penelitian akademik yang lebih aplikatif dapat dilihat dalam tesis 

Nurul Huda (2016), yang berjudul “Zakat sebagai Instrumen Distribusi 

Kesejahteraan Sosial: Telaah Normatif dan Aplikatif”. Dalam 

penelitiannya, ia menyoroti potensi zakat sebagai alat distribusi 

kesejahteraan sosial. 9  Meskipun relevan, pendekatannya lebih 

menitikberatkan pada aspek ekonomi dan belum menjadikan ayat-ayat 

zakat dalam Al-Qur’an sebagai fokus kajian tematik utama. 

 
7 Y Yusuf al-Qaradawi, Fiqh az-Zakat, Jilid I (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah, 2000)usuf 

al-Qaradawi, Fiqh az-Zakat, Jilid I (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah, 2000) 
8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 

1–15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002). 
9 Nurul Huda, “Zakat sebagai Instrumen Distribusi Kesejahteraan Sosial: Telaah Normatif 

dan Aplikatif,” Tesis, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2016. 



9 

 

Ismail Yusanto (2018) dalam tulisannya “Reformulasi Sistem 

Zakat dalam Ismail Yusanto, “Reformulasi Sistem Zakat dalam 

Perekonomian Modern,” dalam Jurnal Ekonomi Islam Al-Infaq, Vol. 5, 

No. 2 (2018).zakat ke dalam kebijakan negara serta pengembangan zakat 

produktif.10 Meskipun ide-ide yang disampaikan sangat relevan dengan 

konteks zaman, pembahasannya belum didasarkan pada analisis 

mendalam terhadap ayat-ayat zakat secara tematik dalam Al-Qur’an. 

Kajian yang paling mendekati pendekatan tafsir tematik 

dilakukan oleh Siti Fatimah (2020) dalam penelitiannya yang berjudul 

“Tafsir Tematik Ayat-Ayat Zakat dan Implikasinya dalam 

Pemberdayaan Ekonomi Umat”.11 Ia menggunakan pendekatan tematik 

untuk menelaah beberapa ayat zakat, namun cakupannya masih terbatas 

dan belum menggali secara menyeluruh nilai-nilai sosial dan relevansi 

strategis ayat-ayat tersebut dalam konteks sosial-ekonomi kontemporer. 

Dari beberapa kajian di atas, terlihat bahwa belum banyak 

penelitian yang mengkaji seluruh ayat-ayat zakat secara tematik dan 

integratif, serta mengaitkannya secara langsung dengan konteks sosial-

ekonomi modern. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi 

celah tersebut dengan menelaah ayat-ayat zakat dalam Al-Qur’an secara 

 
10 Ismail Yusanto, “Reformulasi Sistem Zakat dalam Perekonomian Modern,” dalam 

Jurnal Ekonomi Islam Al-Infaq, Vol. 5, No. 2 (2018). 
11 Siti Fatimah, “Tafsir Tematik Ayat-Ayat Zakat dan Implikasinya dalam Pemberdayaan 

Ekonomi Umat,” Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020. 



10 

 

utuh, menggali nilai-nilai fundamental yang dikandungnya, dan 

merumuskan langkah-langkah reaktualisasi zakat dalam kerangka 

keadilan sosial dan pemberdayaan umat 

Secara keseluruhan, meskipun berbagai penelitian terdahulu telah 

membahas berbagai aspek zakat, baik dari segi maqasid asy-syariah, 

moral, maupun integrasi dengan pajak, tidak ada yang secara spesifik 

menghubungkan pengelolaan zakat dalam perspektif Tafsir Tematik 

dengan dampaknya terhadap kesejahteraan sosial- ekonomi masyarakat 

secara holistik. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi 

kekosongan tersebut dengan fokus yang lebih luas dan mendalam, serta 

menawarkan pendekatan baru yang dapat memberikan kontribusi 

signifikan terhadap pengelolaan zakat di Indonesia.. 

A. Kerangka Teori  

Tafsir Tematik Dalam memahami ayat-ayat zakat secara 

menyeluruh, penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik 

(maudhu‘i) sebagai pisau analisis utama. Tafsir tematik merupakan 

metode penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan dengan cara 

mengumpulkan seluruh ayat yang berkaitan dengan satu tema tertentu, 

kemudian dianalisis secara mendalam dan sistematis untuk menemukan 

kesatuan makna yang komprehensif. Menurut Manna’ Khalil Al-Qattan, 

tafsir tematik memberikan ruang bagi pengkaji untuk melihat pesan Al-



11 

 

Qur’an secara integral dalam satu topik, serta relevansinya terhadap 

realitas sosial yang sedang dihadapi.12 Pendekatan ini memungkinkan 

analisis ayat-ayat zakat tidak hanya dalam dimensi normatif-teksual, 

tetapi juga dalam kerangka sosial yang lebih luas. 

Selain pendekatan tafsir, penelitian ini juga menggunakan teori 

keadilan sosial dalam Islam sebagai kerangka pemikiran dalam 

memahami makna dan fungsi zakat. Konsep keadilan dalam Islam bukan 

hanya bersifat hukum, tetapi juga mencakup distribusi kekayaan dan 

perlindungan terhadap kelompok lemah (dhu‘afa). 13  Zakat dalam 

kerangka ini dipandang sebagai sistem yang ditetapkan untuk mengatur 

sirkulasi harta, mengurangi kesenjangan ekonomi, serta memperkuat 

solidaritas sosial.14 

Sebagai bagian dari sistem ekonomi Islam, zakat memiliki 

fungsi pemberdayaan. Dalam perspektif kontemporer, zakat tidak hanya 

diposisikan sebagai alat konsumtif, tetapi juga sebagai sumber 

pendanaan sosial produktif. Teori ini selaras dengan gagasan modern 

tentang zakat produktif, yaitu penggunaan dana zakat untuk kegiatan 

ekonomi berkelanjutan seperti pemberdayaan UMKM, pendidikan, dan 

 
12 Manna’ Khalil Al-Qattan, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an (Beirut: Maktabah al-Ma‘arif, 

1973), 347. 
13 Muhammad Baqir al-Sadr, Iqtisaduna (Ekonomi Kita), terj. M. Husein Nabhan (Beirut: 

Dar al-Fikr, 1983), 129–133. 
14Yusuf al-Qaradawi, Fiqh az-Zakat, Jilid I (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah, 2000), 45–50. 

 



12 

 

kesehatan.15 

Dengan menggunakan dua pendekatan teoritis tersebut—yakni 

tafsir tematik dan teori keadilan sosial Islam—penelitian ini bertujuan 

untuk menggali pesan normatif ayat-ayat zakat sekaligus menawarkan 

strategi reaktualisasi yang sesuai dengan kebutuhan masyarakat modern. 

F. Metode penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif 

yang bersifat kepustakaan (library research). Pendekatan yang 

digunakan adalah tafsir tematik (maudhu‘i), yaitu pendekatan 

dalam studi tafsir Al-Qur’an dengan cara mengumpulkan seluruh 

ayat yang berkaitan dengan satu tema tertentu dalam hal ini zakat 

kemudian dianalisis secara sistematis untuk menemukan 

pemaknaan yang utuh dan menyeluruh sesuai dengan konteks 

zaman. 

2. Sumber data 

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan library research. 

Adapun metode yang digunakan sebagai berikut: 

• Sumber Data Primer: Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir (klasik 

hingga kontemporer), seperti Tafsir al-Ṭabarī, Ibn Kathīr, al-

 
15 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern (Jakarta: Gema Insani, 2002), 

60–66. 

 



13 

 

Qurṭubī, al-Munīr (Wahbah az-Zuhailī), dan al-Misbah (Quraish 

Shihab). 

• Sumber Sekunder: Buku-buku pendukung, artikel jurnal, laporan 

BAZNAS, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan tema zakat 

dan keadilan sosial. 

3. Pengumpulan Data 

Dalam mengumpulkan data-data yang diperlukan, penulis 

melakukan penelusuran kepustakaan dengan menelaah referensi 

yang bersumber dari tulisan-tulisan yang berkaitan dengan 

masalah yang penulis teliti. Berbagai Jenis dokumen dapat 

dimanfaatkan peneliti untuk mendapatkan informasi yang 

mendukung pengumpulan data penelitian. Dengan cermat 

melihat, membaca, memperhatikan, dan mencatat dokumen akan 

memperoleh banyak informasi penting sehingga memperoleh 

data yang cukup luas atau melimpah.16 

4. Analisi data 

Teknik Pengumpulan Data: Penelusuran literatur dengan 

mengidentifikasi dan mencatat informasi dari sumber tertulis. 

Analisis Data: 

1. Identifikasi dan klasifikasi ayat-ayat zakat. 

 
16 Farida Nugrahani, Metode Penelitian Kualitatif dalam Penelitian Pendidikan Bahasa, 

(Solo: Cakra Books, 2014), hlm. 110. 



14 

 

2. Kontekstualisasi melalui pendekatan asbāb al-nuzūl dan 

munāsabah. 

3. Analisis tematik dengan kategorisasi nilai sosial (keadilan, 

distribusi, pemberdayaan). 

4. Reaktualisasi nilai zakat berdasarkan realitas kontemporer. 

G. Sistematika Pembahasan 

Penelitian ini akan dibagi menjadi lima bab pembahasan yang masing-

masing babnya mempunyai keterkaitan satu sama lain, sehingga 

melahirkan alur penelitian yang jelas. Beikut sistematika pembahsan yang 

disusun oleh penulis: 

Bab Pertama berisi pendahuluan yang mencakup latar belakang, 

yang memaparkan fakta sosial dan alasan akademik mengapa topik ini 

menarik untuk diteliti. Selain itu, bab ini juga memuat rumusan masalah 

yang hendak dipecahkan melalui penelitian, tujuan penelitian yang 

menjelaskan urgensi penelitian dalam pengembangan keilmuan, khususnya 

dalam ranah studi al-Qur'an. Selanjutnya, terdapat telaah pustaka yang 

bertujuan menunjukkan sejauh mana topik ini telah diteliti sebelumnya, 

serta mengidentifikasi kebaruan (novelty) penelitian ini. Bab ini juga 

mencakup kerangka teori sebagai perspektif analisis dan sistematika 

pembahasan untuk menjelaskan langkah-langkah dan proses kerja 

penelitian. 



15 

 

 

Bab kedua membahas dinamika pemaknaan ayat-ayat zakat, meliputi 

makna zakat dalam tafsir klasik, tafsir pertengahan, dan perkembangan 

makna zakat dalam tafsir modern 

 

Bab ketiga mengulas pandangan al-Qur'an terhadap zakat. Pada bab 

ini, pertama, akan dibahas identitas makna zakat dalam al-Qur'an. Kedua, 

pembahasan akan difokuskan pada konteks sosial dalam ayat-ayat zakat. 

Ketiga, akan dianalisis perbedaan antara zakat sebagai sarana (wasilah) 

dan tujuan akhir (ghayah). 

 

Bab kempat.mengkaji makna sosial dari ayat-ayat zakat dalam 

konteks kontemporer, dengan fokus pada pembahasan zakat produktif dan 

konsep-konsep zakat lainnya yang relevan dengan perkembangan sosial-

ekonomi saat ini. 

 

Bab Kelima merupakan bab penutup yang berisi kesimpulan dari 

seluruh pembahasan penelitian. Di dalam bab ini juga akan diberikan 

saran-saran yang diharapkan dapat memberikan kontribusi positif dan 

mendorong pengembangan karya yang lebih baik di masa depan. 

 



115 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Setelah melalui tahapan analisis yang mendalam terkait dimensi sosial zakat 

Berdasarkan kajian tematik terhadap ayat-ayat zakat dalam Al-Qur’an, dapat 

disimpulkan beberapa poin penting sebagai berikut: 

1. Pandangan Al-Qur’an tentang Zakat 

Al-Qur’an memandang zakat sebagai salah satu pilar utama dalam 

sistem sosial Islam. Zakat tidak hanya dimaknai sebagai ibadah individual 

semata, tetapi juga sebagai mekanisme distribusi kekayaan yang memiliki 

peran strategis dalam menciptakan keadilan sosial dan solidaritas umat. 

Dalam banyak ayat, zakat disebutkan beriringan dengan shalat, menandakan 

pentingnya fungsi sosialnya dalam struktur masyarakat Islam. 

2. Nilai-nilai yang Dikehendaki oleh Ayat-ayat Zakat 

Ayat-ayat zakat mengandung nilai-nilai utama seperti: 

a. Keadilan ekonomi: Zakat berfungsi mengurangi kesenjangan antara si 

kaya dan si miskin. 

b. Solidaritas sosial: Mendorong empati dan kepedulian terhadap sesama. 

c. Pembersihan jiwa dan harta: Menanamkan kesadaran bahwa harta 

adalah titipan yang harus dikelola untuk kebaikan bersama. 

d. Hak sosial orang miskin: Al-Qur’an menegaskan bahwa dalam harta 



116 

 

orang kaya terdapat hak yang jelas bagi kaum dhuafa. 

Nilai-nilai ini mengarahkan umat Islam untuk memahami zakat 

sebagai instrumen pemberdayaan dan bukan sekadar formalitas kewajiban 

tahunan. 

3. Reaktualisasi Makna Zakat dalam Konteks Kontemporer 

Dalam konteks sosial ekonomi modern, makna zakat perlu 

direaktualisasikan melalui pendekatan kontekstual dan strategis, antara lain: 

a. Pengelolaan zakat secara profesional dan transparan melalui lembaga yang 

amanah dan efisien. 

b. Perluasan pemanfaatan zakat untuk sektor produktif (pemberdayaan 

UMKM, pendidikan, kesehatan) sehingga mustahik dapat menjadi 

muzakki di masa depan 

c. Integrasi sistem zakat ke dalam kebijakan ekonomi nasional untuk 

memperkuat perlindungan sosial dan mengatasi kemiskinan structural 

d. Penguatan edukasi publik tentang makna sosial zakat untuk mendorong 

kesadaran kolektif dan semangat berbagi. 

Dengan demikian, zakat dapat kembali kepada fungsi utamanya dalam Al-

Qur’an, yakni sebagai jantung dari keadilan sosial dan keseimbangan ekonomi 

dalam masyarakat 

 

 



117 

 

B. Kritik dan Saran 

 

Berdasarkan temuan penelitian ini, peneliti mengajukan beberapa saran 

sebagai berikut: 

1. Lembaga Pengelola Zakat perlu meningkatkan profesionalisme dan 

transparansi dalam pengelolaan dan penyaluran zakat agar kepercayaan 

masyarakat tetap terjaga dan distribusi zakat berjalan efektif. 

2. Pemerintah dan Pembuat Kebijakan hendaknya mengintegrasikan 

sistem zakat ke dalam kebijakan sosial ekonomi nasional untuk 

memperkuat perlindungan sosial dan mengatasi kemiskinan secara 

struktural. 

3. Masyarakat dan Umat Islam dianjurkan untuk meningkatkan kesadaran 

tentang makna sosial zakat sebagai instrumen keadilan dan pemberdayaan, 

sehingga motivasi berzakat tidak hanya didorong oleh kewajiban ritual 

tetapi juga kesadaran sosial yang mendalam. 

4. Peneliti Selanjutnya disarankan untuk melakukan kajian lebih mendalam 

mengenai implementasi praktis reaktualisasi zakat dalam konteks spesifik 

seperti daerah tertentu, lembaga zakat, atau sektor pemberdayaan tertentu 

guna menghasilkan rekomendasi yang lebih aplikatif. 

 

 



118 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmiʿ Al-Bayān ʻan Taʾwīl Āy al-Qurʾān (Tafsir 

al-Ṭabarī) (riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999), 

https://books.google.co.id/books?id=hkhHCwAAQBAJ.  

Abū al-Fidāʾ Ismaʿīl ibn ʿUmar ibn Kathīr al-Qurashī al-Baṣrī al-Dimashqī, Tafsīr 

Al-Qurʾān al-ʿAẓīm.  

Abu Sa‘īd Syihab ad-Dīn al-Sayyid Mahmud al-Alusi, Rūḥ Al-Ma’ānī Fī Tafsīr al-

Qur’ān al-’Aẓīm Wa Sab’u al-Mathānī (Beirut, Lebanon.: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1853).  

Khoiruddin Hasibuan, ―Analisis Korelasi Kata Riba Dan Zakat Dalam Alquran 

Dan Aplikasinya Pada Konteks Sosio-Ekonomi Dan Keuangan‖ (doctoral, 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, 2022), 

http://repository.uinsu.ac.id/15641/.  

NIM 1620311008 MUHAMAD ULUL ALBAB MUSAFFA, ―ANALISIS 

MAQĀṢID ASY-SYARĪ‘AH TERHADAP PRAKTIK ZAKAT DI DESA 

PUCANG MELALUI BAZIS DESA‖ (masters, UIN SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA, 2018), https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32875/.  

Asadullah Al Asy‘Ari, ―FAKULTAS USHULUDDIN DAN HUMANIORA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG 2018,‖ 

n.d.  

GAGASAN INTEGRASI ZAKAT DAN PAJAK PERSPEKTIF MAQASHID 

SYARIAH: PENDEKATAN SISTEM JASSER AUDA | Filantropi : 

Jurnal 156 156 Manajemen Zakat Dan Wakaf,‖ accessed January 13, 2025, 

https://ejournal.uinsaid.ac.id/index.php/filantropi/article/view/3569.  

Moh Khasan, ZAKAT DAN SISTEM SOSIAL-EKONOMI DALAM ISLAM,‖ 

no. 2 (2011).  

Kurnia Kurnia, ―Al-Amr Dalam Al-Qur‘an Surah Aṣ-Ṣāffāt (Dirāsah Taḥlῑlīyah 

Fῑ ‗Ilm Al-Maʻānῑ)‖ (undergraduate, IAIN Parepare, 2024), 

https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/6912/.  

Moh Toriquddin, Pengelolaan zakat produktif: Perspektif maqasid al-syari’ah 

Ibnu ’Asyur (Malang: UIN-Maliki Press, 2015), 

http://repository.uinmalang.ac.id/1481/.  

http://repository.uinsu.ac.id/15641/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32875/
https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/6912/
http://repository.uinmalang.ac.id/1481/


119 

 

Muhammad Iqbal Fasa, ―Reformasi Pemahaman Teori Maqasid Syariah 

(Analisis Pendekatan Sistem Jasser Audah),‖ HUNAFA Jurnal Studia 

Islamika 13, no. 2 (2016): 218–46, 

https://doi.org/10.24239/jsi.Vol13.Iss2.438.  

Galuh Nasrullah Kartika Mr and Hasni Noor, ―Konsep Maqashid al-Syari‘ah 

dalam Menentukan Hukum Islam (Perspektif Al-Syatibi dan Jasser 

Auda),‖ Al-Iqtishadiyah: Ekonomi Syariah dan Hukum Ekonomi Syariah 

1, no. 1 (December 18, 2014): 50–69, 

https://doi.org/10.31602/iqt.v1i1.136.  

Tri Marfiyanto, ―MAQASID SYARIAH DAN PENDEKATAN TEORI 

SISTEM DALAM HUKUM ISLAM MENURUT YASSER AUDA,‖ 

Jurnal Kajian Hukum Islam 6, no. 1 (March 22, 2019), 

https://doi.org/10.52166/jkhi.v6i1.4.  

Abdul Mustaqim, ―ARGUMENTASI KENISCAYAAN TAFSIR MAQASHIDI 

SEBAGAI BASIS MODERASI ISLAM‖ (Pidato Pengukuhan Guru Besar 

dalam Bidang Ulumul Qur‘an Disampaikan di Hadapan Rapat Senat 157 

157 Terbuka Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

Yogyakarta, 2019), 1–79, https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/.  

Siti Khotijah and Kurdi Fadal, ―MAQASHID AL-QUR‘AN DAN 

INTERPRETASI WASFI ASYUR ABU ZAYD,‖ QiST: Journal of Quran 

and Tafseer Studies 1, no. 2 (August 8, 2022): 141–62, 

https://doi.org/10.23917/qist.v1i2.626.  

Abdul Mustaqim, ―ARGUMENTASI KENISCAYAAN TAFSIR MAQASHIDI 

SEBAGAI BASIS MODERASI ISLAM‖ (Pidato Pengukuhan Guru Besar 

dalam Bidang Ulumul Qur‘an Disampaikan di Hadapan Rapat Senat 

Terbuka Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

Yogyakarta, 2019), 1–79, https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/.  

Penjelasan dimesnsi Protektif dan Produktif dijelaskan secara lengkap oleh Prof 

Abdul Mustaqim, yang biasa diakses didalam chanel Youtube LSQ: 

https://youtube./gokjqXTn-RA  

Abdul Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an Studi Madzahibut Tafsir/ 

Aliran-aliran dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga 

ModernKontemporer, vol. (Yogyakarta: Idea Press, 2016), 

https://digilib.uinsuka.ac.id/id/eprint/32330/.  

https://doi.org/10.24239/jsi.Vol13.Iss2.438
https://doi.org/10.31602/iqt.v1i1.136
https://doi.org/10.52166/jkhi.v6i1.4
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/
https://doi.org/10.23917/qist.v1i2.626
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/
https://youtube./gokjqXTn-RA


120 

 

Abdullah Saeed, Al-Qur‘an Abad 21: Tafsir Kontekstual, trans. oleh Ervan 

Nurtawab (Bandung: Mizan Pustaka, 2016), 178.  

Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmiʿ Al-Bayān ʻan Taʾwīl Āy al-Qurʾān (Tafsir 

al-Ṭabarī).  

Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an. Studi Aliran-aliran Tafsir dari 

Periode Klasik, Pertengahan hingga Modern-Kontemporer., hlm. 89–90. 

158 158 Muhammad Erpian Maulana. ―Corak Tafsir Periode 

Pertengahan‖. Bayan: Jurnal Studi Islam. Vol. 1, No. 2 (September 2021)  

Abū al-Fidāʾ Ismaʿīl ibn ʿUmar ibn Kathīr al-Qurashī al-Baṣrī al-Dimashqī, Tafsīr 

Al-Qurʾān al-ʿAẓīm.  

Abū al-Fidāʾ Ismaʿīl ibn ʿUmar ibn Kathīr al-Qurashī al-Baṣrī al-Dimashqī.  

Abū al-Fidāʾ Ismaʿīl ibn ʿUmar ibn Kathīr al-Qurashī al-Baṣrī al-Dimashqī. 

Mustaqim, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an. Studi Aliran-aliran Tafsir dari 

Periode Klasik, Pertengahan hingga Modern-Kontemporer., 146–150.  

Majma Lughah al-‗Arabiyyah, al-Mu‘jam al-Wasith, Mesir: Dâr al-Ma‘arif, 1972, 

Jilid  

Muhammad bin Qasim al-Ghaziy, Fath al-Qarib al-Mujib, Surabaya: Dar al Ilmi, 

1999.  

Muhammad Nawawi al-Bantani, Mirqatu Su'ud al-Tashdiq fi Syarhi Sulam 

alTaufiq ilâ Mahabbatillâhi 'alâ al-Tahqiq, Salatiga: t.p.  

Taqiyyuddin Abu Bakar Muhammad al-Husaini as-Syafi‘i, Kifâyat al-Akhyâr, 

t.tp: t.p., t.th. Jilid 1  

Yusuf al-Qardhawi, Fiqh az-Zakâh, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1991, Jilid 1.  

Zainuddin bin Abdul Aziz al-Malibari, Fath al-Mu‘in, Beirut: Dar Ibn Hazm.  

Muhammad bin Qasim al-Ghaziy, Fath al-Qarib al-Mujib, Beirut: Dar Ibn Hazm, 

2005.  

Muhammad Nawawi al-Bantani, Mirqatu Su'ud al-Tashdiq fi Syarhi Sulam al 

Taufiq ilâ Mahabbatillâhi 'alâ al-Tahqiq, Salatiga:  



121 

 

Muhammad bin Shalih al-Utsaimin, Fatawa Muhammad Shâlih al-Utsaimin fi 

ahkâmi az-Zakah wa al-Shiyâm, Unaizah: Dar ats-Tsurayya, 2008. 159 

159 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqhul Islâmi wa Adillatuhu, Damaskus: Dâr al 

Fikr, 1985, Jilid 2  

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, Zâd al-Ma‘ad, Kuwait: Dâr al-Fikr, 1995. Lilik Ummi 

Kaltsum dan Abd. Moqsith, Tafsir Ayat-Ayat Ahkam, Jakarta: UIN Press, 

2015. Lilik Ummi Kaltsum dan Abd. Moqsith, Tafsir Ayat-Ayat Ahkam, 

Jakarta: UIN Press, 2015. Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad, al-Jâmi‘ 

li ahkâm al-Qur‘ân, Kairo: Dar al Kutub al Mishriyyah, 1964. Jilid 2.  

Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir fi al-‗aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj, 

Damaskus: Dar al Fikr al Muashir, 1418 H. Jilid 2.  

Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad, al-Jâmi‘ li ahkâm al-Qur‘ân, Kairo: Dar al 

Kutub al Mishriyyah, 1964, Jilid 2.  

Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir fi al-‗aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj, 

Damaskus: Dar al Fikr al Muashir, 1418 H. Abu Abdillah Muhammad bin 

Ahmad, al-Jâmi‘ li ahkâm al-Qur‘ân, Kairo: Dar al Kutub al Mishriyyah, 

1964. Jilid 2. M.  

Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbâẖ: Pesan, Kesan dan Keserasian Al Qur`an, 

Tangerang: Lentera Hati, 2007. Jilid 1.  

Imaduddin Ismail bin Umar bin Katsir, Tafsir Ibnu Katsîr, diterjemahkan oleh 

Abdul Ghoffar et al. dari judul Lubâbu al-Tafsir min Ibnu Katsîr, Bogor: 

Pustaka Imam asySyafi‘i, 2008. Jilid 1.  

Sayyid Quthub, Tafsir fi Zhilâli Al-Qur‘an, diterjemahkan oleh Abdul Aziz Salim 

dari judul Tafsir fi Zhilâli Al-Qur`an, Jakarta: Gema Insani Press, 2000. 

160 160  

Didin Hafidhuddin, Anda Bertanya Tentang Zakat Infak dan Sedekah Kami 

Menjawab, Jakarta: BAZNAS, 2005.  

Salah satu metode penting dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‘an adalah 

menghubungkan antara suatu ayat dengan yang lain, yang mana dalam 

‗Ulum Al-Qur‘an hal ini disebut dengan istilah munasabah. Hal ini 

penting dilakukan oleh para penafsir karena setiap ayat Al-Qur‘an 

berkaitan dan merupakan kesatuan dengan ayat lainnya, dengan maksud 

untuk mencapai pemahaman yang lebih mendekati kebenaran dan 



122 

 

meminimalisir kesalahan dalam menafsirkan ayat Al-Qur‘an. Lihat Amir 

Faishol Fatih, The Unity of Al-Qur`an, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2010.  

Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Singapura: Pustaka Nasional PTE 

LTD Singapura, 1982. Jilid 3. M.  

Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbâẖ: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur`an, 

Tangerang: Lentera Hati, 2007. Jilid 5.  

Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Singapura: Pustaka Nasional PTE 

LTD Singapura, 1982, Jilid 3. 

Imaduddin Ismail bin Umar bin Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, diterjemahkan oleh 

Abdul Ghoffar et al. dari judul Lubâbu al-Tafsir min Ibnu Katsir, Bogor: 

Pustaka Imam asySyafi‘i, 2008, Jilid 4, hal. 199 0 Wahbah al-Zuhaili, 

alTafsir al-Munir fi al-‗aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj, Damaskus: 

Dar al Fikr al Muashir, 1418 H, Jilid 6.  

Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir fi al-‗aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj, 

Damaskus: Dar al Fikr al Muashir, 1418 H., Vol 6.  

Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad, al-Jâmi‘ li ahkâm al-Qur‘ân, Kairo: Dar al 

Kutub al Mishriyyah, 1964, Vol 9. 161 161 Imaduddin Ismail bin Umar 

bin Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, diterjemahkan oleh Abdul Ghoffar et al. dari 

judul Lubâbu al-Tafsir min Ibnu Katsir, Bogor: Pustaka Imam asySyafi‘i, 

2008, Jilid 7. 

Yusuf al-Qardhawi, Fiqh az-Zakâh, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1991, Jilid 1.  

Muhammad bin Isa at-Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi, Mesir: Mathba‘ah Musthafa al 

Halabi, 1975, Jilid 3, hal. 16, no, hadis: 631, bab Mâ jâ‘a lâ zakâta ‗alâ al 

mâl al mustafâd. Yusuf al-Qardhawi, Fiqh az-Zakâh, Beirut: Muassasah 

al-Risalah, 1991, Jilid 1. Muchlis M. Hanaf (e.d), Al-Qur`an dan Isu-isu 

Kontemporer II (Tafsir Al-Qur`an Tematik), Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur′an, 2012.  

Muhammad Hadi, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2010. Abu Hamid al-Ghazali, Mukhtashar Ihya‘ Ulum ad 

Din, Beirut: Dar al Kutub AtsTsaqafiyyah, 1990. Didin Hafidhuddin, 

Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 2002.  



123 

 

Yusuf al-Qardhawi, Fiqh az-Zakâh, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1991, Jilid 1. 

Abd. Hafizh Dasuki, Ensiklopedia Al-Qur`an: Kajian Kosakata, 

Tangerang: Lentera Hati, 2007. Departemen Agama RI., Pedoman Zakat, 

Jakarta: Direktorat Pemberdayan Zakat, 2006.  

Yusuf al-Qardhawi, Fiqh az-Zakâh, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1991. 162 162 

Abdul Malik Karim Amrullah, Keadilan Sosial dalam Islam, Jakarta: 

Widjaya, 1951.  

Abdurrahman Qadir, Zakat dalam Dimensi Mahdhah dan Sosial, Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada, 1998. Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian 

Modern, Jakarta: Gema Insani, 2002.  

Yusuf al-Qardhawi, Fiqh az-Zakâh, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1991, Jilid 1. 

Yusuf al-Qardhawi, Fiqh az-Zakâh, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1991. 

Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema 

Insani, 2002.  

Sayyid Sabiq, Fiqhu al-Sunnah, Kuwait: Dâr al-Bayan, 1968. Ahmad Muflih 

Saefuddin, Pengelolaan Zakat Ditinjau dari Aspek Ekonomi, Bontang: 

Badan Dakwah Islamiyyah, LNG, 1986.  

Monzer Kahf, Ekonomi Islam, Telaah Analitik Terhadap Fungsi Sistem Ekonomi 

Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1955.  

Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 

2002.  

Yusuf al-Qardhawi, Fiqh az-Zakâh, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1991. 

Muhammad bin Shalih al-Utsaimin, Ensiklopedi Halal Haram dalam 

Islam: Kajian Lengkap Membahas Hukum Halal dan Haram dalam 

Masalah Akidah, Ibadah, Muamalah, dan Adab, diterjemahkan oleh Abu 

Abdirrahman Adil bin Sa‘ad dari Judul al-Halal wal Haram, t.tp.: t.p.  

Muhammad bin Shalih al-Utsaimin, Ensiklopedi Halal Haram dalam Islam: 

Kajian Lengkap Membahas Hukum Halal dan Haram dalam Masalah 

Akidah, 163 163 Ibadah, Muamalah, dan Adab, diterjemahkan oleh Abu 

Abdirrahman Adil bin Sa‘ad dari Judul al-Halal wal Haram, t.tp.: t.p, t.th.  

Tsamara Balqis, et. al., ―Peran Zakat dalam Meningkatkan Pendapatan Nasional‖ 

dalam Jurnal Masharif al-Syariah, vol. 8, No. 2, tahun 2023.  



124 

 

Abu Ishaq Asy-Syatibi, Al Muwafaqat, (Beirut: Darul Ma‘rifah, 1997). 

Mohammad Nadzir, Membangun Pemberdayaan Ekonomi Pesantren. 

Jurnal Economica Vol VI edisi 1 Mei 2015.  

Muhammad & Alimin, Etika & Perlindungan Konsumen dalam Ekonomi Islam, 

(Yogyakarta; BPFE-Yogyakarta, 2004). Junaidi Safitri, ―Implementasi 

Konsep Zakat Dalam Al-Qurâ€TMan Sebagai Upaya Mengentaskan 

Kemiskinan di Indonesia,‖ AT-TASYRI‘: JURNAL ILMIAH PRODI 

MUAMALAH, 2017, 

http://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/Tasyri/article/view/32. hal.3 

Tim Penulis Fikih Zakat Kontekstual Indonesia, Fikih Zakat Kontekstual 

Indonesia. Basar Dikuraisyin dan Erinda Kusuma Dayanti, ―Pemetaan 

Ideal Pola Distribusi Dana Zakat dan Wakaf Untuk Kesejahteraan 

Mustahik (Studi di Lembaga Zakat Yatim Mandiri Surabaya, Jawa 

Timur),‖ ZAWA: Management of Zakat and Waqf Journal 1, no. 1 (30 

Juni 2021): hal. 15, https://doi.org/10.31958/zawa.v  

Abu Choir, Manajemen Entrepreneurship Sebagai Sumber Pembiayaan 

Pendidikan Pondok Pesantren, Disertasi, Universitas Islam Negeri Malang, 

2016. Zubaedi, Pemberdayaan Masyarakat Berbasis Pesantren, 

(Yogyakarta; Pustaka Pelajar, 2007). 164 164 Ramadhan al-Buthi, 

Dhowabith al-Mashlahah fi asy-Syari‘ah al Islamiyyah, Beirut; Muassasah 

al Risalah, 2000.  

Ahmad Ar Raisuni, Nadhoriyyatu al Maqoshid Inda al Imam AlSyatibi, Cairo; 

Internasional Institute of Islamic Thought, 1416 H. Cet. IV. Muhammad 

bin Muhammad bin Muhammad Al Ghozali, Al Mustashfa fi Ilmil Ushul, 

Lebanon; Darul Kutub Al Ilmiyyah, 1413 H. Jilid 1.  

Ahmad Ar Raisuni, Nadhoriyyatu al Maqoshid Inda al Imam AlSyatibi, Cairo; 

Internasional Institute of Islamic Thought, 1416 H. Cet. IV. Tim Penulis 

Fikih Zakat Kontekstual Indonesia, Fikih Zakat Kontekstual Indonesia, 

hal. iv.  

Shobah dan Rifai, ―Konsep Ekonomi Islam dalam Peningkatan Kesejahteraan 

Mustahiq Melalui Zakat Produktif (BAZNAS) Kabupaten Purworejo. 

Rosadi, Zakat dan Wakaf: Konsepsi, Regulasi, dan Implementasi. Hadi, 

Sinergisitas Hukum Zakat Fitrah. Rosadi, Zakat dan Wakaf: Konsepsi, 

Regulasi, dan Implementasi. Wahbah Zuhaiyly, al-Fiqh al- Islāmiy wa 

Adilatuh(, Jilid III (Beirut: Dār al-Fikr, 2006. Wahyu Akbar dan Jefry 

Tarantang, Manajemen Zakat (Hakikat dan Spirit Alquran Surah At-

https://doi.org/10.31958/zawa.v


125 

 

Taubah [9]: 103), ed. oleh Ahmad Dakhoir (Yogyakarta: Penerbit K-

Media, 2018.  

Toriquddin, Pengelolaan Zakat Produktif Perspektif Maqāṣid Al Syarī‘ah Ibnu 

‗Āsyūr. Pemerintah Republik Indonesia, ―UU No. 23 Tahun 2011 

tentang Pengelolaan Zaka. 165 165  

Afzalur Rahman, Economic Doctrines of Islam. (London: The Muslim School 

Trust, 1992  

Muhammad Rawas Qal‘aji, Ma‘jam Lughat al-Fiqaha, (Beirut : Dar al-Nafs, 

1985).  

Sofiniyah Ghufron, (Penyunting), Breifcase Book Edukasi Profesional Syariah. 

 Cara Mudah Memahami Akad-Akad Syariah. (Jakarta: Reinasan, 2005), h.  

M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran: Fungsi dan Peran Wahyu 

dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 2007).  

H. Nasrun Haroen, Fiqh Zakat (Jakarta: Rajawali Press, 2008). Baznas, Panduan 

Pengelolaan Zakat Produktif (Jakarta: Baznas RI, 2020).  

Muhammad Nejatullah Siddiqi, Role of Zakah in Eliminating Poverty and 

Inequality (Islamabad: Islamic Research Institute, 2004). 

 

 

 


	PENAFSIRAN AYAT ZAKAT DIMENSI SOSIAL  EKONOMI (PERSPEKTIF TAFSIR TEMATIK)
	HALAMAN PENGESAHAN
	HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN DAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	ASBTRAK
	BAB I  PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat penelitian
	D. Kengunaan Penelitian
	E. Telaah Pustaka
	F. Metode penelitian
	Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan library research. Adapun metode yang digunakan sebagai berikut:
	 Sumber Data Primer: Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir (klasik hingga kontemporer), seperti Tafsir al-Ṭabarī, Ibn Kathīr, al-Qurṭubī, al-Munīr (Wahbah az-Zuhailī), dan al-Misbah (Quraish Shihab).
	 Sumber Sekunder: Buku-buku pendukung, artikel jurnal, laporan BAZNAS, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan tema zakat dan keadilan sosial.
	Teknik Pengumpulan Data: Penelusuran literatur dengan mengidentifikasi dan mencatat informasi dari sumber tertulis.
	Analisis Data:
	1. Identifikasi dan klasifikasi ayat-ayat zakat.
	2. Kontekstualisasi melalui pendekatan asbāb al-nuzūl dan munāsabah.
	3. Analisis tematik dengan kategorisasi nilai sosial (keadilan, distribusi, pemberdayaan).
	4. Reaktualisasi nilai zakat berdasarkan realitas kontemporer.

	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Kritik dan Saran

	DAFTAR PUSTAKA

