
SIMBOLISME HIJAB DALAM MISYKAT AL-ANWAR 

KARYA ABU HAMID AL-GHAZALI (W. 1111 M) 

ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND BARTHES   

  

  

 

 

SKRIPSI 

Diajukan kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam  

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta  

Untuk Memenuhi Sebagian Syarat Memperoleh Gelar  

Sarjana Aqidah dan Filsafat Islam  

  

Oleh:  

Fuji Gilang Rahmatullah  

NIM. 22105010042 

  

JURUSAN AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA  

2025 



   

 
 

i 
 

SURAT PENGESAHAN TUGAS AKHIR 

 



   

 
 

ii 
 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

 



   

 
 

iii 
 

NOTA DINAS 

 



   

 
 

iv 
 

MOTTO 

 

 والوقائع غير متناهية، ولا يمكن أن يحيط المتناهي بغير المتناهي،النصوص متناهية 

 فتظهر ضرورة الفلسفة الإسلامية 

“Teks-teks (Nash) itu terbatas, sedangkan realitas/kejadian tidak terbatas, 

dan sesuatu yang terbatas tidak mungkin mencakup yang tidak terbatas, 

Karena itu tampaklah urgensi Filsafat Islam”   



   

 
 

v 
 

PERSEMBAHAN 

Puji syukur saya panjatkan kepada Allah SWT yang senantiasa 

melimpahkan kasih sayang-Nya dan memberikan kemudahan dalam setiap 

langkah. Skripsi ini merupakan persembahan kecil sebagai tanda cinta dan 

terima kasih kepada orang-orang yang telah membuat hidup saya berharga dan 

bermakna. Dengan penuh tulus, saya persembahkan kepada: 

Kedua orang tua yang sangat saya sayangi dan banggakan, Ayah 

Muhammad Ali dan Ibu Unaenah, yang dengan ketulusan luar biasa selalu 

mendoakan, menasihati, dan memberi semangat tanpa henti. Terima kasih atas 

tangan yang selalu terbuka, bahu yang selalu siap menjadi sandaran, serta segala 

bentuk dukungan baik moral maupun material yang tidak pernah terputus. 

Pengorbanan, kasih sayang, dan ridha Ayah dan Ibu menjadi kekuatan terbesar 

yang mengantarkan saya menyelesaikan proses ini. 

Saudara-saudara yang saya sayangi dan banggakan, adik-adikku Naoval 

Aulia Faqih dan Nur Daffa Tsabit Qeis, yang selalu memberikan dukungan, 

semangat, dan keceriaan yang membuat perjalanan ini terasa lebih ringan. 

Kehadiran kalian menjadi pengingat bahwa keluarga adalah tempat bertumbuh 

yang penuh kehangatan. 

Keluarga besar, yang selalu menyertai langkah saya dengan doa, 

semangat, dan dukungan. Terima kasih atas perhatian serta kepercayaan yang 

kalian berikan, yang membuat saya merasa tidak pernah berjalan sendirian. 

 

  



   

 
 

vi 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pedoman Transliterasi Arab Latin yang merupakan hasil keputusan 

bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan R.I. 

Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987. 

A. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan 

dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi 

dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus.  

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan 

huruf latin: 

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di ح

bawah) 

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Żal ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (dengan titik di ض

bawah) 



   

 
 

vii 
 

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di ظ

bawah) 

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن 

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

B. Vokal  

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

Tabel 0.2: Tabel Transliterasi Vokal Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ

 



   

 
 

viii 
 

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf sebagai berikut: 

Tabel 0.3: Tabel Transliterasi Vokal Rangkap 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya ai a dan u يَْ...

  Fathah dan wau au a dan u وَْ...

Contoh: 

 kataba  كَتَبَ  -
 fa`ala  فَ عَلَ  -
 suila  سُئِلَ  -
 kaifa  كَيْفَ  -
 haula حَوْلَ  -

C. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut: 

Tabel 0.4: Tabel Transliterasi Maddah 

Huruf Arab Nama Huruf 

Latin 

Nama 

 Fathah dan alif atau اَ...ىَ...

ya 

ā a dan garis di atas 

 Kasrah dan ya ī i dan garis di atas ىِ...

 Dammah dan wau ū u dan garis di atas وُ...

Contoh: 

 qāla  قاَلَ  -
 ramā  رَمَى -

 qīla  قِيْلَ  -
 yaqūlu  يَ قُوْلُ  -

D. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

2. Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, 

dan dammah, transliterasinya adalah “t”. 

3. Ta’ marbutah mati 

4. Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, 

transliterasinya adalah “h”. 



   

 
 

ix 
 

5. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata 

yang menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu 

terpisah, maka ta’ marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

طْفَالِ لَ رَؤْضَةُ ا -   raudah al-atfāl/raudahtul atfāl 

 al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul munawwarah  الْمَدِيْ نَةُ الْمُنَ وَّرةَُ  -

 talhah   طلَْحَةْ  -

E. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, 

yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 

 nazzala  نَ زَّلَ  -

 al-birr  البِر  -

F. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, 

yaitu ال, namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas: 

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

2. Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah 

ditransliterasikan sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “l” 

diganti dengan huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu. 

3. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

4. Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah 

ditransliterasikan dengan sesuai dengan aturan yang digariskan 

di depan dan sesuai dengan bunyinya. 

 Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang 

ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa 

sempang. 

Contoh: 

 ar-rajulu  الرَّجُلُ  -

 al-qalamu الْقَلَمُ  -

 asy-syamsu الشَّمْسُ  -

لُ الَْْلَ  -  al-jalālu 

G. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya 

berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara 

hamzah yang terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab 

berupa alif. 

Contoh: 

 ta’khużu تََْخُذُ  -

 syai’un شَيئ   -



   

 
 

x 
 

 an-nau’u الن َّوْءُ  -
 inna إِنَّ  -

 

H. Penulisan Kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, 

maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang 

mengikutinya. 

Contoh: 

 /Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn  وَ إِنَّ اَلله فَ هُوَ خَيُْْ الرَّازقِِيَْ  -

Wa innallāha lahuwa khairurrāziqīn 

 Bismillāhi majrehā wa mursāhā  بِسْمِ اِلله مََْراَهَا وَ مُرْسَاهَا -

I. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 

apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri 

itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap 

huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

 /Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn  الْْمَْدُ لِله رَبِ  العَْالَمِيَْ  -

Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

 Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm   الرَّحْْنِ الرَّحِيْمِ  -

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam 

tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan 

dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf 

kapital tidak dipergunakan. 

Contoh: 

 Allaāhu gafūrun rahīm  اللهُ غَفُوْر  رَحِيْم   -

ي ْعًا لُ لِلِِ  ا - مُوْرُ جََِ   Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru jamī`an 

J. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 

  



   

 
 

xi 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji simbolisme hijab dalam Misykat al-Anwar karya 

Abu Hamid al-Ghazali dengan pendekatan semiotika Roland Barthes. Selama 

ini, kajian akademik lebih menekankan simbol cahaya, sementara hijab 

cenderung diposisikan sebagai elemen sekunder atau bahkan dipertanyakan 

otentisitasnya. Penelitian ini menunjukkan bahwa hijab justru berfungsi sebagai 

kategori epistemologis penting dalam struktur pemikiran al-Ghazali. Dengan 

menggunakan kerangka Barthes yakni denotasi, konotasi, dan mitos. Hijab 

dianalisis sebagai sistem tanda berlapis yang menghubungkan dimensi spiritual, 

epistemologis, dan kosmologis. Pada tataran denotatif, hijab bermakna tabir 

atau penghalang. Pada tingkat konotatif, hijab merepresentasikan keterbatasan 

akal dan kondisi batin yang menghalangi manusia dari penyaksian Ilahi. 

Sementara pada tingkat mitos, hijab membentuk narasi teologis bahwa 

perjalanan menuju kebenaran menuntut penyingkapan tabir secara bertahap. 

Untuk memperdalam analisis epistemologis, penelitian ini 

memanfaatkan konsep hambatan epistemologis dari Gaston Bachelard. Hijab 

dipahami bukan sebagai penghalang mutlak, tetapi sebagai mekanisme 

pedagogis yang justru memungkinkan pemurnian kesadaran. Integrasi kedua 

teori ini memperlihatkan bahwa simbolisme hijab dalam Misykat al-Anwar 

mengandung struktur makna yang dinamis, yang menempatkan keterbatasan 

sebagai bagian inheren dari proses mengenal Tuhan.  

Penelitian ini menunjukkan bahwa hijab merupakan elemen sentral 

dalam epistemologi sufistik al-Ghazali, bukan hanya sebagai metafora spiritual, 

tetapi sebagai struktur pengetahuan yang mengatur proses penyingkapan dan 

ketersembunyian cahaya Ilahi. Dalam Misykat al-Anwar, hijab tampil sebagai 

simbol yang dinamis dan terus diproduksi ulang melalui interaksi antara 

pengalaman ruhani, refleksi filosofis, dan konstruksi makna. Dengan 

menggabungkan perspektif tasawuf al-Ghazali dan semiotika Roland Barthes, 

penelitian ini mengungkap bahwa hijab berfungsi sebagai tanda berlapis yang 

beroperasi pada tingkat denotasi, konotasi, hingga pembentukan mitos 

epistemologis. Temuan ini menawarkan kontribusi bagi kajian interdisipliner 

filsafat Islam, tasawuf, dan teori semiotika, serta menegaskan bahwa simbol 

hijab dapat menjadi perangkat analitis untuk memahami dinamika makna dalam 

tradisi intelektual Islam. 

Kata kunci: Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hijab, semiotika Roland 

Barthes, epistemologi, simbolisme sufistik. 

  



   

 
 

xii 
 

ABSTRACT 

 

This study ecamines the symbolism of the hijab in Abu Hamid al-

Ghazali’s Misykat al-Anwar through the semiotic framework of Roland 

Barthes. Previous scholarship has predominantly emphasized the symbol of 

light, while the hijab has often been treated as a secondary element or its 

authenticity questioned. This research demonstrates that the hijab functions as 

a crucial epistemological category within al-Ghazali’s intellectual structure. 

Employing Barthes’ tripartite model denotation, connotation, and myth. the 

hijab is analyzed as a multilayered sign system connecting spiritual, 

epistemological, and cosmological dimensions. At the denotative level, the 

hijab signifies a veil or barrier. At the connotative level, it represents the 

limitations of human intellect and the inner conditions that obstruct the vision 

of the Divine. At the level of myth, the hijab constructs a theological narrative 

in which the journey toward truth requires a gradual unveiling of the veil. 

To deepen the epistemological analysis, this study incorporates Gaston 

Bachelard’s concept of epistemological obstacles. The hijab is thus understood 

not as an absolute obstruction but as a pedagogical mechanism that enables the 

purification of consciousness. The synthesis of these theoretical approaches 

reveals that the symbolism of the hijab in Misykat al-Anwar contains a dynamic 

structure of meaning that positions human limitation as an inherent part of the 

process of knowing God. 

The findings affirm that the hijab constitutes a central element in al-

Ghazali’s Sufi epistemology not merely as a spiritual metaphor but as a 

knowledge-structure governing the interplay between disclosure and 

concealment of Divine light. Within Misykat al-Anwar, the hijab emerges as a 

dynamic symbol continually reproduced through the interaction of spiritual 

ecperience, philosophical reflection, and meaning-making. By integrating al-

Ghazali’s Sufi perspective with Barthesian semiotics, this study reveals that the 

hijab functions as a multilayered sign operating across levels of denotation, 

connotation, and myth-making. These findings contribute to interdisciplinary 

scholarship in Islamic philosophy, Sufism, and semiotic theory, and 

demonstrate that the symbol of the hijab can serve as an analytical tool for 

understanding the dynamics of meaning within the Islamic intellectual tradition. 

Keyword: Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hijab, Roland Barthes 

semiotics, epistemology, simbolism of sufisme.  



   

 
 

xiii 
 

KATA PENGANTAR 

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabaraktuh  

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam, yang dengan Cahaya-

Nya membuka tabir-tabir batin dan menuntun hati manusia menuju pemahaman 

yang lebih jernih tentang hakikat keberadaan. Shalawat dan salam semoga 

senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, teladan bagi para pencari 

hikmah yang mengajarkan pentingnya berpikir, merenung, dan menjaga 

kejernihan hati dalam membaca tanda-tanda Ilahi. 

Skripsi ini disusun sebagai bagian dari pemenuhan syarat akademik 

untuk memperoleh gelar sarjana, dengan judul: “Simbolisme Hijab dalam Kitab 

Misykat al-Anwar Karya Abu Hamid al-Ghazali (Analisis Semiotika Roland 

Barthes).” Fokus ini berangkat dari kegelisahan penulis terhadap problem krisis 

makna yang melanda manusia modern, yakni keterputusan dari dimensi batin 

yang seharusnya menjadi pusat orientasi hidup. Dalam situasi seperti ini, 

konsep hijab yang dirumuskan al-Ghazali tidak sekadar menjadi metafora 

spiritual, tetapi dapat dibaca sebagai struktur epistemologis yang menjelaskan 

bagaimana kesadaran manusia tertata, terhalangi, dan akhirnya dapat 

ditransformasikan. 

Pemilihan pendekatan semiotika Roland Barthes bertujuan untuk 

membedah simbol hijab sebagai tanda yang memuat lapisan makna berjenjang: 

mulai dari tingkat denotatif, konotatif, hingga mitos. Analisis ini sekaligus 

membantu menunjukkan bahwa hijab dalam Misykat al-Anwar merupakan 

simbol yang bergerak, menghasilkan makna baru, dan merefleksikan perjalanan 



   

 
 

xiv 
 

batin seorang salik. Sebagai pelengkap reflektif, sejumlah gagasan epistemik 

Gaston Bachelar turut dihadirkan bukan untuk mengaburkan karakter sufistik 

al-Ghazali, tetapi untuk memperlihatkan bahwa keresahan terhadap 

keterhalangan manusia dari dirinya sendiri dan Tuhannya merupakan persoalan 

lintas tradisi. Dengan demikian, skripsi ini berupaya membuka ruang dialog 

antara filsafat Islam klasik, tasawuf, dan wacana pemikiran modern. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa karya ini memiliki keterbatasan, 

baik dari segi data, keterjangkauan literatur, maupun keluasan analisis. Namun 

dengan segala kerendahan hati, skripsi ini dihadirkan sebagai ikhtiar untuk 

memberikan kontribusi akademik terhadap kajian al-Ghazali, khususnya 

mengenai fungsi epistemologis hijab dalam kerangka pencerahan spiritual. 

Dalam kesempatan ini, penulis menyampaikan terima kasih yang sedalam-

dalamnya kepada: 

1. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, serta seluruh wakil dekan 

dan pejabat fakultas yang menciptakan iklim akademik yang kondusif bagi 

pertumbuhan intelektual dan spiritual mahasiswa Ushuluddin dan 

Pemikiran Islam Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga.  

2. Dosen pembimbing yang penuh dedikasi, Bapak Prof. Dr. H. Zuhri, S.Ag. 

M.Ag., atas bimbingan, ketelitian, dan arahannya yang membuka jalan bagi 

kedalaman nalar dan ketajaman makna dalam penyusunan skripsi ini. 

3. Dosen penguji yang telah menguji penulisan skripsi penulis, Bapak Prof. 

Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag, M,Hum dan Ibu Rosi Islamiyati, S.Ag, 

M.Ag. yang sekaligus menjadi Dosen Pembimbing Akademik Penulis. 



   

 
 

xv 
 

4. Seluruh dosen dan staf pengajar Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, yang telah membekali penulis 

dengan ilmu, inspirasi, dan teladan sepanjang proses pembelajaran.  

5. Kedua orang tua tercinta, Muhammad Ali dan Unaenah, yang telah menjadi 

cahaya, kekuatan, dan sumber doa yang tak pernah padam serta 

pengorbanan yang telah diberikan baik materil maupun non-materil. Dan 

juga kepada seluruh keluarga yang tidak bisa saya sebutkan satu-satu. 

6. Pengasuh Komplek-H KH. Afif Muhammad yang telah menjadi sumber 

pengetahuan dan membimbing baik melewati sorogan, ngaji, maupun 

sowan. 

7. Orang yang istimewa di hidup saya, yang telah menemani penulis untuk 

menuslis skripsi ini, kepada Zihan Qurrota Ainin yang telah senantiasa 

menyemangati penulis dalam membuat skripsi ini. 

8. Seluruh sahabat dan teman-teman Komplek-H yang tidak dapat disebutkan 

satu per satu terima kasih atas persahabatan, obrolan tengah malam, 

perdebatan, keheningan bersama, dan semua bentuk kebaikan yang telah 

menjadi bagian dari proses penempaan diri ini. Terkhusus kepada warga 

Lorong 2 Timur, Adib, Fazal, Nauval, Akbar, Yafi, Lintang, Wildan, Alif, 

Rizki, Husen, Anom, Nobel, Seva, Dll. 

9. Kepada Teman Ngopi dan Musyawarah saya, yang selalu memberikan 

diskusi yang membantu dalam menulis skripsi ini, kepada Gibran, Basri, 

Makrifat, Rifanda, Ayik, Dll. 



   

 
 

xvi 
 

Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari sempurna. Namun 

demikian, semoga ia dapat menjadi bekal awal dalam percakapan filsafat yang 

lebih dalam, serta sebagai laku kecil dalam membangun kesadaran akan 

keberadaan, keheningan, dan makna yang sejati.  

Akhir kata, semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat, baik sebagai 

sumbangsih ilmiah maupun sebagai bahan renungan dalam memahami 

keberadaan manusia yang senantiasa mencari makna, dalam diam, dalam 

keheningan, dalam terang yang tak berbunyi. 

 

Wassalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh 

 

 

Yogyakarta, 8 Desember 2025 

 

 

Fuji Gilang Rahmatullah 

 NIM 22105010042 

  



   

 
 

xvii 
 

DAFTAR ISI 

 
SURAT PENGESAHAN ....................................................................................... i 

SURAT PERNYATAAN SKRIPSI ..................................................................... ii 

NOTA DINAS ....................................................................................................... iii 

MOTTO ................................................................................................................ iv 

PERSEMBAHAN ................................................................................................... v 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... vi 

ABSTRAK ............................................................................................................ xi 

ABSTRACT ......................................................................................................... xii 

KATA PENGANTAR ........................................................................................ xiii 

DAFTAR ISI ...................................................................................................... xvii 

BAB I ....................................................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah ..................................................................................... 17 

C. Tujuan Penelitian ...................................................................................... 17 

D. Manfaat Penelitian .................................................................................... 17 

E. Tinjauan Pustaka ...................................................................................... 18 

F. Landasan Teori.......................................................................................... 21 

G. Metode Penelitian ...................................................................................... 29 

H. Sistematika Pembahasan .......................................................................... 32 

BAB II ................................................................................................................... 35 

A. Definisi Hijab Secara Umum .................................................................... 35 

B. Hijab Menurut Para Sufi .......................................................................... 40 

BAB III .................................................................................................................. 46 

A. Riwayat Hidup Abu Hamid al-Ghazali ................................................... 46 

B. Karya-karya Abu Hamid al-Ghazali ....................................................... 49 

C. Mishkat al-Anwar Dalam Kajian ............................................................ 53 

D. Hijab Menurut Al-Ghazali Dalam Mishkat al-Anwar ........................... 56 



   

 
 

xviii 
 

BAB IV .................................................................................................................. 68 

A. Simbolisme Hijab dalam Misykat al-Anwar ............................................ 68 

B. Hijab Sebagai Sistem Tanda ..................................................................... 77 

C. Hijab Sebagai Keterhalangan Epistemologis .......................................... 86 

BAB V .................................................................................................................... 92 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 92 

B. Saran-Saran ............................................................................................... 94 

Daftar Pustaka ...................................................................................................... 97 

 



   

 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah  

Salah satu karya penting Abu Hamid al-Ghazali (w. 1111 M) dalam 

ranah filsafat dan tasawuf adalah Misykat al-Anwar, sebuah risalah pendek yang 

berupaya menafsirkan secara mendalam ayat cahaya dalam al-Qur’an (Q.S. al-

Nūr: 35). Karya ini sering disebut sebagai teks paling mistis dalam korpus al-

Ghazali, karena di dalamnya ia berusaha menggabungkan epistemologi, 

kosmologi, dan pengalaman sufistik melalui medium simbol cahaya. Karya ini 

dalam literatur Barat, pertama kali diperkenalkan secara sistematis oleh D. B. 

Macdonald yang menekankan posisinya sebagai teks kunci dalam memahami 

sisi esoteris al-Ghazali, meskipun kemudian W. H. T. Gairdner justru 

mengkritisi konsistensi pemikirannya dan mempertanyakan “Ghazali Problem” 

dalam hubungan antara filsafat, ortodoksi, dan mistisisme1. Kajian lanjutan oleh 

Wensinck juga memperlihatkan bahwa Misykat harus dipahami tidak hanya 

sebagai tafsir atas satu ayat, tetapi juga sebagai peta intelektual yang 

menempatkan cahaya sebagai asas bagi seluruh realitas.2 Berdasarkan 

penjelasan terlihat bahwa sejak awal teks ini sudah menimbulkan diskusi luas, 

baik di kalangan sarjana Muslim maupun orientalis.  

 
1 Duncan B. Macdonald, “The Life of al-Ghazzālī, with Especial Reference to His 

Religious Ecperiences and Opinions”, Source: Journal of the American Oriental Society, vol. 20 

(1899), https://about.jstor.org/terms. 
2 Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights). 



   

 
 

2 
 

Misykat al-Anwar secara struktur dibangun atas kerangka simbolik yang 

menjelaskan relasi antara Tuhan, kosmos, dan manusia dengan bahasa kiasan. 

Al-Ghazali menggunakan metafora lampu, kaca, minyak, dan cahaya berlapis 

(nūr ‘alā nūr) sebagai model hierarki wujud, di mana Tuhan diposisikan sebagai 

sumber tunggal segala cahaya. Al-Ghazali dalam proses ini, ia menafsirkan 

“niche” (Misykat) sebagai wadah spiritual, “lampu” (miṣbāḥ) sebagai akal atau 

hati yang tercerahkan, dan “kaca” (zujājah) sebagai jiwa yang bening. 

Pandangan ini memiliki paralel dengan tafsir sufi klasik, misalnya karya Sulamī 

dan Qusyairī yang juga membagi simbol-simbol ayat cahaya ke dalam elemen 

spiritual.3 Akan tetapi, berbeda dari tafsir bi al-ma’tsūr seperti al-Ṭabarī, al-

Ghazali lebih menekankan aspek mistis-filosofis dengan mengembangkan 

lapisan-lapisan makna yang menuntun pembaca dari level lahiriah menuju 

batiniah.4 Gerhard Bowering menyebut bahwa Mishkat al-Anwar ini 

mengandung dua dimensi sekaligus: analisis Qur’ani intratekstual dan 

reinterpretasi sufistik yang memperluas cakrawala makna ayat an-Nūr.5 Dengan 

demikian, struktur kitab ini lebih menyerupai risalah metafisis daripada tafsir 

konvensional.  

Misykat al-Anwar Dari segi fungsi bukan hanya sekadar tafsir simbolik, 

melainkan refleksi epistemologis tentang bagaimana manusia mengenal Tuhan 

melalui tanda-tanda yang terhijab. Hal ini terlihat dalam cara al-Ghazali 

 
3 al-Imam Abi Abd ar-Rahman Muhammad ibn Husain ibn Musa al-Azdi Al-Sulami, 

Haqaiq al-Tafsir (Beirut: daar al-Kitab al-Ilmiyyah, 2001). 
4 Abi Ja’far Muhammad obn Jarir Al-Thabari, Jami’ al-Bayan an Ta’wil al-Qur’an : 

Tafsir al-Thabari (daar al-Hadits, 2010). 
5 Gerhard Böwering, “The Light Verse: Qurʾānic Tect and Sūfī Interpretation”, Source: 

Oriens, vol. 36 (2001). 



   

 
 

3 
 

menghubungkan konsep cahaya dengan proses pengenalan, yaitu bahwa setiap 

pengetahuan adalah pantulan dari cahaya Ilahi, namun sekaligus dibatasi oleh 

hijab yang menutupi hakikat tertinggi. Pandangan ini dikaji secara kritis oleh 

Ms. Zora Hesova yang menekankan orisinalitas al-Ghazali dalam 

mengombinasikan aspek kosmologi filosofis dengan pengalaman spiritual.6 

Sementara itu, W. Montgomery Watt melihat Misykat sebagai bukti bahwa al-

Ghazali tidak sepenuhnya meninggalkan filsafat, melainkan justru 

mengintegrasikan metafisika Avicennian dengan tasawuf.7 Dalam konteks 

sejarah tafsir sufistik, Eric Ormsby menegaskan bahwa risalah ini 

memperlihatkan fleksibilitas al-Ghazali dalam menggunakan bahasa simbol 

untuk menjembatani teologi, filsafat, dan mistisisme.8 Dengan kata lain, 

Misykat menjadi saksi dari dinamika intelektual Islam abad pertengahan, di 

mana teks sufi tidak bisa dipisahkan dari perdebatan teologis dan filosofis pada 

masanya.  

Pembahasan mengenai cahaya dalam Misykat al-Anwar tidak dapat 

dilepaskan dari kerangka Qur’ani yang menjadi fondasinya. Ayat 35 dari Surah 

al-Nūr menjadi pusat perhatian, di mana Allah secara eksplisit digambarkan 

sebagai “Cahaya langit dan bumi”. Al-Ghazali menempatkan ayat ini sebagai 

pintu masuk untuk memahami struktur realitas, sebab bagi dirinya cahaya 

 
6 Zora Hesova, “The Notion of Illumination in the Perspective of Ghazali’s Mishkat al-

Anwar”, Journal of Islamic Thought and Civilization, vol. 02, no. 02 (University of Management 

and Technology, 2012), pp. 65–85. 
7 W. Montgomery Watt, “The Authenticity of the Works Attributed to al-Ghazali”, The 

Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland (1952), 

https://about.jstor.org/terms. 
8 Eric L... Ormsby, Ghazali : the revival of Islam (Oneworld, 2012). 



   

 
 

4 
 

adalah simbol paling universal dan fundamental dalam menggambarkan 

eksistensi Tuhan serta relasi-Nya dengan kosmos. Gerhard Bowering 

menunjukan dalam konteks Qur’an bahwa kata nūr muncul sebanyak 43 kali 

dengan makna beragam, adakalanya merujuk pada wahyu, adakalanya 

menunjuk kepada Nabi sebagai sirāj munīr, dan adakalanya pada fenomena 

kosmik.9 Hanya dalam ayat ini kata cahaya secara langsung dikaitkan dengan 

Tuhan, sehingga memberikan legitimasi bagi al-Ghazali untuk menjadikannya 

dasar kosmologi spiritual. Dengan kerangka itu, cahaya dipahami bukan 

sekadar fenomena fisik, tetapi prinsip metafisis yang melandasi seluruh wujud.  

Al-Ghazali dalam teksnya, membedakan cahaya inderawi dengan 

cahaya spiritual. Cahaya inderawi adalah yang ditangkap mata melalui 

perantaraan matahari, bulan, atau lampu, sementara cahaya spiritual adalah 

yang menerangi hati sehingga mampu mengenal hakikat.10 Aaron Hughes 

menekankan bahwa pembedaan ini erat kaitannya dengan fungsi imajinasi 

sebagai perantara: cahaya fisik menjadi simbol yang mengarahkan pada cahaya 

metafisis yang tak terindra.11 Oleh karena itu, ketika seseorang bermimpi atau 

mengalami visi spiritual, cahaya yang muncul bukan sekadar efek psikis, 

melainkan ikon simbolik yang menyingkap dimensi transenden. Al-Ghazali 

dalam hal ini, seolah memperluas epistemologi dengan menempatkan cahaya 

sebagai medium yang menghubungkan indera, akal, dan wahyu, sebuah langkah 

 
9 Böwering, “The Light Verse: Qurʾānic Tect and Sūfī Interpretation”. 
10 Abu Hamid Al-Ghazali, “Mishkat al-Anwar”, in Majmu’ah Rasail al-Ghazali (Mesir: 

Maktabah al-Taufiqiyyah, 1986). 
11 Aaron Hughes, Imagining the Divine: Ghazali on Imagination, Dreams, and Dreaming 

(2002). 



   

 
 

5 
 

yang membedakannya dari para filsuf Muslim seperti al-Farabi yang cenderung 

menurunkan derajat imajinasi.  

Wensinck menafsirkan bahwa lapisan-lapisan cahaya yang dijelaskan 

al-Ghazali dalam Misykat sebenarnya merupakan hierarki ontologis. Tuhan 

adalah Cahaya Mutlak, sementara seluruh ciptaan hanyalah refleksi berjenjang 

dari cahaya tersebut.12 Niche (Misykat), lampu (miṣbāḥ), kaca (zujājah), dan 

minyak dari pohon zaitun yang diberkahi, semuanya menjadi simbol tentang 

bagaimana cahaya ilahi memancar dan dipantulkan melalui berbagai tingkatan 

realitas. Pandangan ini mengingatkan pada neoplatonisme yang mengenal 

konsep “emanasi”, tetapi al-Ghazali memberinya corak Qur’ani dengan 

menegaskan bahwa pancaran cahaya tetap bergantung sepenuhnya pada 

kehendak Tuhan, bukan sekadar hukum kosmik.13 Watt melihat hal ini sebagai 

upaya al-Ghazali mengharmonisasikan filsafat Avicennian dengan ortodoksi 

teologi Sunni, sehingga Misykat bisa diterima dalam arus utama Islam meskipun 

sarat dengan simbolisme filosofis.14  

Dimensi mistis dari konsep cahaya ini semakin jelas ketika dikaitkan 

dengan tafsir sufi, seperti yang diteliti Bowering, Al-Ghazali menafsirkan 

cahaya sebagai pengalaman batiniah yang diberikan kepada hati Nabi dan para 

wali.15 Al-Ghazali mengadopsi kerangka itu, tetapi menambahkan dimensi 

epistemologis berupa cahaya bukan hanya pengalaman individual, melainkan 

juga prinsip kognitif yang memungkinkan akal menangkap realitas. Eric 

 
12 Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights). 
13 Ibid. 
14 W.H... Gairdner, al-Ghazali Mishjat al-Anwar and the Ghazali Problem. 
15 Böwering, “The Light Verse: Qurʾānic Tect and Sūfī Interpretation”. 



   

 
 

6 
 

Ormsby menyebut bahwa al-Ghazali dengan demikian memposisikan cahaya 

sebagai jembatan ganda: kosmologis sekaligus epistemologis.16 Cahaya tidak 

berhenti pada fungsi metaforis, tetapi juga menjadi kategori pengetahuan yang 

menentukan validitas pengalaman spiritual. Berdasarkan penjelasan diatas, 

pembahasan tentang cahaya dalam Misykat tidak bisa dilepaskan dari konsep 

hijab, sebab justru melalui hijab cahaya itu dimediasi dan disaring sebelum 

dapat ditangkap manusia.  

Jika cahaya dalam Misykat al-Anwar diposisikan sebagai simbol 

universal dari realitas ilahi, maka hijab hadir sebagai perangkat simbolik yang 

mengatur bagaimana manusia berhubungan dengan cahaya tersebut. Hijab 

digambarkan bukan semata-mata sebagai penghalang, melainkan sebagai 

lapisan-lapisan yang menyaring intensitas cahaya agar dapat diakses manusia 

secara bertahap.17 Dalam hadis “tujuh puluh hijab” yang dikutip al-Ghazali, 

setiap hijab menjadi tingkatan epistemologis sekaligus spiritual yang 

menentukan sejauh mana seseorang mampu menyingkap hakikat.18 Dengan 

cara ini, hijab tidak dimaknai sebagai penutupan mutlak, tetapi sebagai media 

yang bersifat mendidik yang menahan sekaligus mengarahkan, melindungi 

sekaligus membuka jalan.  

Klasifikasi manusia yang disusun al-Ghazali dalam kerangka hijab 

menempatkan umat manusia dalam spektrum berlapis. Gairdner menunjukkan 

bahwa al-Ghazali membagi tabir ke dalam tiga kategori utama yakni tabir 

 
16 Ormsby, Ghazali : the revival of Islam. 
17 Al-Ghazali, “Mishkat al-Anwar”. 
18 Ibid. 



   

 
 

7 
 

kegelapan, tabir campuran, dan tabir cahaya.19 Mereka yang terjebak dalam 

materialisme dan ateisme masuk dalam tabir kegelapan sementara penyembah 

berhala, kelompok antropomorfis, maupun sebagian teolog rasionalis 

ditempatkan dalam tabir campuran. Adapun tabir cahaya justru lebih subtil, 

karena ia menggambarkan kebenaran parsial yang tetap belum sempurna. 

Dengan klasifikasi ini, hijab menjadi cermin epistemologis: setiap manusia, 

bahkan kelompok Muslim sendiri, tetap berada di bawah tabir, kecuali para 

wāṣilūn (orang yang sampai) yang mampu menembus semua hijab.  

Dimensi hijab dalam Misykat juga memperlihatkan kedekatannya 

dengan peta spiritual kaum sufi. Nikmatun Nadhiro, dalam kajiannya, 

menunjukkan bahwa hijab dipahami sebagai kondisi batin yang menghalangi 

kashf (penyingkapan langsung).20 Pandangan ini sejalan dengan warisan 

sufistik sebelumnya, seperti al-Tustarī yang menekankan hijab sebagai lapisan 

ilusi yang diciptakan hawa nafsu, atau al-Hallāj yang melihat hijab sebagai 

jarak antara syariat lahiriah dan hakikat batiniah.21 Dengan demikian, al-

Ghazali tidak memunculkan konsep hijab dalam ruang hampa, melainkan 

memperluas tradisi simbolik sufi yang sudah ada, sekaligus memberinya 

kerangka kosmologis yang sistematis melalui metafora cahaya.  

Keaslian bab hijab dalam Misykat al-Anwar tidak lepas dari perdebatan 

akademik. Wensinck, dalam studinya, meragukan apakah bagian tentang hijab 

 
19 Gairdner, al-Ghazali Mishjat al-Anwar and the Ghazali Problem. 
20 Nikmatun Nadhiro, Makna Nur Dalam Surat an-Nur Ayat 35: Analisis Semiotika 

Roland Barthes (2025), https://digilib.uinkhas.ac.id/43555/1/Nikmatun  Nadhiro 

212104010037.pdf. 
21 Ahmad Ali Fikri and Yusuf Rahman, “Pandangan Sahl al-Tustarī terhadap Al-Qur’an 

dalam Tafsīr Al-Qur’ān al-’Aẓīm”, Refleksi, vol. 22, no. 1 (2023), pp. 49–78. 



   

 
 

8 
 

benar-benar berasal dari pena al-Ghazali.22 Ia berargumen bahwa gaya bahasa 

dan sistematika bab ini menunjukkan kemungkinan adanya interpolasi atau 

tambahan dari murid-murid sufi setelah wafatnya al-Ghazali. Pandangan 

skeptis ini diperkuat oleh sebagian orientalis yang melihat adanya ketegangan 

antara nuansa filsafat emanasi dalam bab hijab dengan penolakan al-Ghazali 

terhadap filsafat dalam Tahāfut al-Falāsifah. Meski demikian, Ormsby 

menekankan bahwa perbedaan itu tidak harus dibaca sebagai bukti 

ketidakotentikan, melainkan sebagai indikasi kerumitan intelektual al-Ghazali 

yang bergerak antara ortodoksi kalam dan esoterisme sufi.23  

Kontroversi ini menunjukkan bahwa hijab24 dalam Misykat tidak 

sekadar topik sekunder, melainkan inti yang menentukan cara pembacaan 

terhadap keseluruhan teks. Bila bab hijab dianggap otentik, maka ia 

menegaskan konsistensi al-Ghazali dalam membangun epistemologi cahaya-

hijab. Sebaliknya, bila dianggap sebagai interpolasi, maka Misykat harus 

dipahami sebagai teks berlapis yang berkembang melalui komunitas sufi. Hijab, 

apapun posisinya tetap menjadi simbol penting yang menghubungkan antara 

aspek mistis pengalaman dengan kerangka filsafat agama. Di sinilah letak 

signifikansinya: hijab berfungsi sebagai ruang transisi yang menguji 

keterbatasan akal dan membuka jalan bagi dimensi transenden.  

Perkembangan berikutnya setelah pemaknaan hijab dalam Misykat al-

Anwar ditempatkan dalam kerangka kosmologis dan epistemologis, 

 
22 Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights). 
23 Ormsby, Ghazali : the revival of Islam. 
24  



   

 
 

9 
 

menunjukkan bahwa istilah hijab mengalami pergeseran dan diversifikasi 

makna di dalam tradisi Islam. Dalam ranah sufistik, hijab terus dipahami 

sebagai lapisan yang memisahkan manusia dari realitas ilahi. Ibn ‘Arabi, 

misalnya, memperluas konsep hijab dengan melihatnya sebagai “al-ḥijāb al-

nūrānī” (hijab cahaya) yang menutupi tajalli Tuhan agar manusia tidak musnah 

oleh intensitas-Nya.25 Sementara dalam konteks etika, al-Sarraj dan al-Qushairi 

menekankan hijab sebagai refleksi dari sifat batin yang menghalangi hati 

menerima cahaya kebenaran. Hal ini menunjukkan kesinambungan dari 

pemikiran al-Ghazali, sekaligus memperlihatkan bahwa hijab menjadi kategori 

penting dalam kerangka epistemologi mistis Islam.  

Dalam kerangka epistemologis, simbol hijab sebagaimana dibahas al-

Ghazali dalam Misykat al-Anwar dapat dibaca paralel dengan konsep 

“hambatan epistemologis” yang diperkenalkan oleh Gaston Bachelard. Menurut 

Bachelard, setiap bentuk pengetahuan selalu dimulai dari keterbatasan manusia 

tidak serta-merta mencapai kebenaran, tetapi harus melampaui rintangan-

rintangan intelektual yang menutup jalan menuju pengetahuan yang lebih 

murni. Hijab dalam pengertian ini berfungsi sebagai representasi spiritual dari 

hambatan epistemologisyakni batas-batas yang muncul bukan dari luar, 

melainkan dari dalam kesadaran manusia itu sendiri. Seperti halnya ilmuwan 

yang harus melawan prasangka empiris untuk menemukan kebenaran ilmiah, 

seorang sufi juga harus menyingkap lapisan-lapisan hijab yang menghalangi 

pancaran cahaya Ilahi. Dengan demikian, hijab tidak hanya bersifat metafisis, 

 
25 Ibnu Arabi, Futuhat al-Makiyyah (Beirut: daar al-Kitab al-Ilmiyyah). 



   

 
 

10 
 

tetapi juga epistemologis: ia menandai momen krisis pengetahuan di mana 

manusia dihadapkan pada ketidakmampuannya memahami realitas secara 

langsung. 

Lebih lanjut, Bachelard menyatakan bahwa kemajuan pengetahuan 

hanya mungkin terjadi melalui “pemutusan epistemologis” (rupture 

épistémologique), yaitu keberanian untuk meninggalkan cara berpikir lama 

yang menghambat pemahaman baru. Dalam konteks Misykat al-Anwar, konsep 

ini menemukan relevansinya ketika al-Ghazali memaknai hijab bukan sebagai 

penghalang absolut, melainkan sebagai tahapan pembelajaran spiritual. Proses 

menyingkap hijab sejalan dengan lompatan epistemik: dari pengetahuan 

inderawi menuju pengetahuan intelektual, lalu menuju intuisi ruhani. Bachelard 

membantu kita memahami bahwa perjalanan ini bukan hanya mistik, tetapi juga 

logiskarena setiap tahap penyingkapan menuntut dekonstruksi terhadap bentuk 

pengetahuan sebelumnya. Dengan demikian, penyingkapan hijab bukan 

sekadar pengalaman mistis, tetapi juga transformasi epistemik, di mana 

kesadaran manusia direkonstruksi untuk mencapai bentuk pengetahuan yang 

lebih reflektif dan objektif. 

Dengan mengaitkan hijab pada teori Bachelard, dapat disimpulkan 

bahwa simbol tersebut bekerja dalam dua ranah sekaligus: spiritual dan 

epistemologis. Secara spiritual, hijab berfungsi sebagai mekanisme pedagogis 

yang melindungi manusia dari intensitas cahaya Ilahi secara epistemologis, ia 

berperan sebagai “hambatan kreatif” yang menantang subjek untuk berpikir 

ulang tentang hakikat kebenaran. Di sinilah titik temu antara al-Ghazali dan 



   

 
 

11 
 

Bachelard: keduanya menempatkan keterbatasan bukan sebagai kegagalan, 

melainkan sebagai syarat bagi kemajuan pengetahuan. Dengan pemahaman ini, 

penelitian dapat melihat Misykat al-Anwar bukan hanya sebagai teks sufistik, 

tetapi juga sebagai model epistemologi yang kompleks. Integrasi konsep hijab 

dengan teori Bachelard ini selanjutnya membuka jalan bagi analisis semiotika 

Roland Barthesyang akan menguraikan bagaimana simbol tersebut membentuk 

struktur makna berlapis dalam teks dan budaya Islam. 

Namun, di luar lingkup tasawuf, makna hijab bergeser menjadi simbol 

sosial-religius, khususnya dalam kaitannya dengan praktik keagamaan dan 

hukum Islam. Dalam tafsir klasik, hijab kerap dikaitkan dengan ayat-ayat al-

Qur’an yang mengatur batas interaksi antara laki-laki dan perempuan (misalnya 

QS. al-Ahzab [33]:53). Penafsiran inilah yang kemudian berkembang menjadi 

norma berpakaian, yang di masa kontemporer banyak disimplifikasi hanya pada 

persoalan jilbab perempuan.26 Penelitian Ms. Zora Hesova menunjukkan bahwa 

penyempitan makna hijab menjadi sekadar atribut pakaian menimbulkan 

reduksi dari dimensi filosofis-mistis yang kaya dalam tradisi klasik.27 Dengan 

demikian, hijab mengalami transformasi dari simbol epistemologis menjadi 

norma sosial, yang kadang menutup lapisan makna spiritual yang lebih 

mendalam.  

Para sarjana modern berusaha menengahi ketegangan antara makna 

hijab yang sufistik dan yang sosial. Ormsby menilai bahwa hijab tidak pernah 

 
26 Al-Thabari, Jami’ al-Bayan an Ta’wil al-Qur’an : Tafsir al-Thabari. 
27 Ms Zora Hesova, “THE NOTION OF ILLUMINATION IN THE PERSPECTIVE OF 

GHAZALI’S MISHKĀT AL-ANWĀR”, Crossref Journal of Islamic Thought and Civilization Fall, 

vol. 2, no. 2 (2012), pp. 65–85, https://doi.org/10.32350/jitc. 



   

 
 

12 
 

benar-benar hilang makna mistisnya, melainkan “berlapis”: satu sisi berfungsi 

sebagai norma hukum, sisi lain tetap menyimpan muatan metafisik28. Hal ini 

dapat dilihat pada praktik masyarakat Muslim di berbagai era, di mana hijab 

dipahami secara simultan sebagai batas lahiriah sekaligus tanda batiniah. Dari 

perspektif semiotika, sebagaimana dibahas Barthes dalam kerangka makna 

denotatif dan konotatif, hijab dapat dibaca sebagai tanda yang selalu bergerak 

antara regulasi sosial dan simbolisme spiritual.29 Dengan demikian, 

perkembangan historis hijab memperlihatkan dinamika ganda: ia adalah simbol 

yang konkret sekaligus abstrak, legal sekaligus mistis.  

Pergeseran makna hijab ini juga memperlihatkan adanya ketegangan 

metodologis dalam studi Islam. Sebagian akademisi, seperti Wensinck, lebih 

menekankan kritik filologis terhadap otentisitas teks sehingga hijab dipandang 

dalam kerangka keraguan tekstual.30 Sementara penelitian kontemporer yang 

lebih hermeneutis, seperti karya Hesova, menekankan relevansi simbolik hijab 

dalam konteks modern, termasuk dalam kajian gender dan representasi sosial.31 

Dengan demikian, perkembangan makna hijab tidak hanya mencerminkan 

dinamika internal tradisi Islam, tetapi juga dipengaruhi oleh cara akademisi 

modern memetakan dan menafsirkan simbol ini.  

Setelah menelusuri perkembangan makna hijab baik dalam dimensi 

sufistik klasik maupun sosial kontemporer, tahap berikutnya adalah 

 
28 Ormsby, Ghazali : the revival of Islam. 
29 Roland Barthes, Mythologies (New York: The noonday press, 1991). 
30 Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights). 
31 Zora Hesova, “THE NOTION OF ILLUMINATION IN THE PERSPECTIVE OF 

GHAZALI’S MISHKĀT AL-ANWĀR”. 



   

 
 

13 
 

memperkenalkan perangkat metodologis yang akan digunakan dalam penelitian 

ini, yaitu semiotika Roland Barthes. Barthes, seorang pemikir strukturalis dan 

pascastrukturalis Perancis, menekankan bahwa tanda (sign) tidak pernah 

bersifat netral, melainkan selalu berada dalam jaringan makna yang berlapis.32 

Dalam pandangannya, tanda terdiri atas dua tingkat utama: denotasi, yakni 

makna literal atau langsung, dan konotasi, yaitu makna yang muncul melalui 

asosiasi budaya, ideologis, maupun emosional. Lebih lanjut, Barthes 

memperkenalkan konsep mitos sebagai lapisan ketiga, di mana tanda yang 

sudah bermuatan konotasi kemudian dinaturalisasi sehingga tampak “alami” 

dan diterima sebagai kebenaran kolektif.33  

Dalam konteks simbol hijab, kerangka ini sangat relevan untuk 

membongkar struktur makna yang terkandung di dalamnya. Pada tingkat 

denotatif, hijab dapat dipahami sekadar sebagai penutup kepala atau tabir. 

Namun, pada tingkat konotatif, hijab membawa makna religius (kesalehan, 

kepatuhan), sosial (identitas kelompok), hingga politik (resistensi terhadap 

kolonialisme, simbol perlawanan terhadap Islamofobia). Sedangkan pada 

tingkat mitos, hijab sering dipandang sebagai representasi “keunikan” atau 

“kesakralan” Islam itu sendiri, sehingga tampil sebagai simbol ideologis yang 

melampaui makna literalnya. Dengan demikian, teori Barthes memungkinkan 

peneliti untuk melacak bagaimana hijab dalam Misykat al-Anwar 

 
32 Sri Iswidayati, ROLAND BARTHES DAN MITHOLOGI. 
33 Barthes, Mythologies. 



   

 
 

14 
 

bertransformasi dari tanda metafisis dalam kerangka sufistik menjadi tanda 

kultural dengan resonansi sosial-politik.  

Kerangka Barthes juga berguna untuk membandingkan teks klasik 

dengan realitas kontemporer. Misykat al-Anwar menghadirkan hijab sebagai 

tabir cahaya yang menghalangi manusia mencapai realitas Ilahi, suatu makna 

yang bersifat kosmologis dan spiritual. Akan tetapi, dalam masyarakat modern, 

hijab telah memperoleh lapisan makna baru, yang sebagian besar tidak terkait 

dengan mistisisme. Analisis semiotika dapat menunjukkan kesinambungan 

sekaligus pergeseran: dari hijab sebagai tanda keterbatasan epistemologis 

dalam tradisi al-Ghazali, menuju hijab sebagai tanda identitas kultural yang 

dikapitalisasi dalam industri fashion global. Dengan kata lain, Barthes 

membantu memperlihatkan bahwa simbol tidak pernah statis, melainkan terus 

diproduksi ulang dalam konteks yang berbeda.34  

Semiotika Barthes juga menekankan bahwa tanda-tanda tidak dapat 

dipisahkan dari kekuasaan dan ideologi. Hijab dalam teks sufistik dapat dibaca 

sebagai instrumen epistemologis untuk mengingatkan manusia akan 

keterbatasannya.35 Namun dalam konteks sosial, hijab sering dijadikan alat 

untuk membingkai identitas, mengontrol representasi perempuan, atau bahkan 

memobilisasi agenda politik tertentu. Pemahaman ini relevan karena 

memperluas horizon analisis: hijab tidak hanya berfungsi sebagai simbol 

religius, tetapi juga menjadi arena pertarungan makna di ruang publik. Di titik 

 
34 Iswidayati, ROLAND BARTHES DAN MITHOLOGI. 
35 Ibid. 



   

 
 

15 
 

inilah penelitian ini akan memanfaatkan semiotika Barthes untuk menjembatani 

antara simbolisme klasik al-Ghazali dengan dinamika kontemporer.  

Jika ditinjau dari literatur yang ada, tampak bahwa kajian mengenai 

Misykat al-Anwar lebih banyak berpusat pada simbol cahaya. Gairdner 

menafsirkan teks ini sebagai puncak doktrin iluminasi Ghazali, sementara 

Hesova menekankan orisinalitasnya dalam menyatukan filsafat dan tasawuf, 

sehingga lahirlah dominasi “paradigma cahaya” dalam studi Ghazali. Namun, 

simbol hijab kerap hanya ditempatkan sebagai motif sekunder atau bahkan 

dianggap interpolasi yang diragukan keasliannya, padahal analisis semiotik 

menunjukkan bahwa hijab berfungsi sebagai kategori kritis yang 

memungkinkan Ghazali memetakan keterbatasan manusia dalam mencapai 

kebenaran. Tren penelitian serupa juga terlihat dalam studi terhadap QS. An-

Nūr ayat 35, di mana Nadhiro menekankan makna nūr melalui kerangka 

semiotika Roland Barthes dengan mengurai lapisan denotasi, konotasi, dan 

mitos, sedangkan Harfi menyoroti cahaya sebagai metafora spiritual yang 

mengandung bimbingan Ilahi, keduanya menunjukkan relevansi semiotika 

Barthes dalam menyingkap lapisan makna simbolik Al-Qur’an. Sementara itu, 

Romdhoni mengaitkan langsung ayat cahaya dengan Misykat al-Anwar dan 

menegaskan bahwa Ghazali tidak hanya memandang cahaya sebagai simbol 

metaforis, tetapi juga menempatkan cahaya dan hijab sebagai medium 

epistemologis dalam perjalanan menuju kebenaran Ilahi. Dari telaah ini terlihat 

bahwa meskipun kajian terdahulu menekankan aspek cahaya, simbol hijab 

justru masih menyisakan ruang analisis yang signifikan, baik sebagai kategori 



   

 
 

16 
 

epistemologis maupun sebagai pintu masuk baru untuk memahami konstruksi 

pemikiran Ghazali secara lebih menyeluruh. 

Urgensi penelitian ini juga diperkuat oleh konteks akademik 

kontemporer. Sebagian sarjana mempertanyakan keaslian bab hijab, sehingga 

kerap dianggap sebagai teks marginal. Dengan menganalisisnya menggunakan 

kerangka Barthes, penelitian ini menunjukkan bahwa sekalipun terdapat 

perdebatan historis, makna semiotik hijab tetap relevan untuk menyingkap 

struktur pemikiran Ghazali. Justru di titik inilah letak kebaruan penelitian: 

memperlakukan simbol hijab bukan sekadar persoalan tekstual, melainkan 

medan semiotik yang produktif untuk memahami epistemologi sufistik. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan bisa mengisi celah literatur dengan 

menawarkan pembacaan alternatif yang memusatkan perhatian pada hijab, 

bukan hanya cahaya.  

Berdasarkan dari penelitian-penelitian terdahulu, pemilihan judul 

“Simbolisme Hijab dalam Misykat al-Anwar karya Abu Hamid al-Ghazali (W. 

1111 M): Analisis Semiotika Roland Barthes” menurut penulis memiliki dasar 

argumen yang kuat. Pertama, tema ini masih jarang disentuh, terutama dari 

perspektif semiotika Barthes. Kedua, hijab dalam Misykat al-Anwar tidak 

sekadar dipahami sebagai penutup fisik, melainkan simbol yang memiliki 

kedalaman filosofis dan spiritual, khususnya dalam kerangka sufistik. Ketiga, 

penelitian ini ingin menegaskan relevansi Barthes sebagai teori modern untuk 

membaca teks klasik Islam, sehingga menghasilkan perspektif interdisipliner 

antara ilmu agama, filsafat, dan kajian budaya. Dengan demikian, penelitian ini 



   

 
 

17 
 

tidak hanya melanjutkan kajian terdahulu, tetapi juga menawarkan kontribusi 

baru yang unik.  

B. Rumusan Masalah    

1. Bagaimana Al-Ghazali mengonstruksi simbol hijab dalam Misykat al-

Anwar, apakah hijab hanya sekadar metafora sekunder, atau justru kategori 

epistemologis yang menentukan struktur pemikirannya?  

2. Bagaimana simbolisme hijab dalam teks ini dapat dianalisis melalui 

kerangka semiotika Roland Barthes, khususnya dengan membedakan antara 

denotasi, konotasi, dan mitos?  

C. Tujuan Penelitian 

Sejalan dengan perumusan masalah di atas, penelitian ini bertujuan untuk:  

1. Mendeskripsikan secara mendalam makna simbol hijab dalam Misykat al-

Anwar karya Al-Ghazali.  

2. Menganalisis simbol hijab dengan pendekatan semiotika Roland Barthes, 

sehingga terungkap lapisan makna denotatif, konotatif, dan mitologis dalam 

teks tersebut.  

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoretis  

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi 

pengembangan kajian filsafat Islam, khususnya dalam studi al-Ghazali. Selama 

ini, wacana akademik lebih menitikberatkan pada simbol cahaya dalam Misykat 

al-Anwar, sementara simbol hijab cenderung diposisikan sebagai sekunder atau 

bahkan dipertanyakan keasliannya. Dengan menjadikan hijab sebagai fokus 



   

 
 

18 
 

kajian, penelitian ini memperkaya pemahaman epistemologi sufistik al-Ghazali, 

sekaligus memperluas horizon tafsir filosofis terhadap teks tersebut. Di sisi lain, 

penelitian ini juga memberi sumbangan metodologis dengan menghadirkan 

semiotika Roland Barthes sebagai pendekatan alternatif yang jarang digunakan 

dalam studi tasawuf. Hal ini berimplikasi pada terbukanya ruang interdisipliner 

antara studi Islam klasik, teori tanda modern, dan kajian budaya.  

2. Manfaat Praktis  

Secara praktis, penelitian ini dapat membantu mahasiswa, peneliti, 

maupun masyarakat akademik yang tertarik pada simbolisme Islam untuk 

melihat bahwa teks klasik tidak hanya relevan secara historis, tetapi juga 

produktif dalam membentuk pemahaman keagamaan kontemporer. Simbol 

hijab yang dianalisis melalui kerangka Barthes dapat memberi perspektif baru 

tentang bagaimana simbol-simbol sufistik membentuk narasi tentang 

keterbatasan manusia, pengalaman spiritual, dan bahkan identitas religius. 

Lebih jauh, penelitian ini juga dapat menjadi bahan refleksi kritis bagi diskursus 

sosial-keagamaan di era modern, di mana hijab sering kali diperdebatkan dalam 

konteks hukum, identitas, atau politik. Dengan menghubungkan simbol hijab 

dalam karya al-Ghazali dengan pembacaan semiotik, penelitian ini 

menghadirkan ruang dialog antara tradisi klasik dengan tantangan kontemporer 

secara lebih konstruktif.  

E. Tinjauan Pustaka  

Kajian mengenai QS An-Nur ayat 35 atau yang dikenal sebagai Ayat 

an-Nūr telah melahirkan berbagai penelitian dengan pendekatan simbolik. 



   

 
 

19 
 

Nikmatun Nadhiro, misalnya, dalam penelitiannya Makna Nūr dalam Surat An-

Nur Ayat 35: Analisis Semiotika Roland Barthes, menekankan pentingnya 

pemaknaan semiotik terhadap istilah nūr. Ia menjelaskan bahwa cahaya dalam 

ayat ini tidak hanya dipahami secara fisik, melainkan sarat makna spiritual, 

simbolis, hingga mitologis. Melalui kerangka semiotika Roland Barthes, 

Nadhiro berhasil mengurai lapisan denotasi, konotasi, dan mitos yang 

terkandung dalam ayat tersebut, sehingga menegaskan betapa kaya simbolisme 

dalam teks Al-Qur’an. Penelitian ini menjadi salah satu pijakan metodologis 

bahwa semiotika Barthes mampu membuka ruang interpretasi baru terhadap 

teks keagamaan.36   

Penelitian lain dilakukan oleh Muhammad Harfi melalui tulisannya 

Konsep Cahaya Allah dalam QS. An-Nur 24:35 (Analisis Semiotika Roland 

Barthes). Harfi berupaya memahami metafora cahaya Allah sebagai sumber 

petunjuk dan kebenaran melalui tiga lapisan makna semiotik Barthes. 

Kesimpulan yang diperoleh ialah bahwa cahaya dalam ayat tersebut bukan 

hanya simbol fisik, melainkan juga simbol spiritual yang menyiratkan 

bimbingan Ilahi bagi manusia. Pendekatan ini memperlihatkan relevansi teori 

semiotika dalam membaca ayat Al-Qur’an yang sarat dengan simbolisme 

metaforis. Dari sini terlihat bahwa semiotika Barthes memberi peluang bagi 

pembacaan kontekstual dan spiritual yang mendalam, serta relevan bagi 

kehidupan keagamaan kontemporer.37 

 
36 Nadhiro, Makna Nur Dalam Surat an-Nur Ayat 35: Analisis Semiotika Roland Barthes. 
37 Muhammad Harfi, “Konsep Cahaya Allah dalam Q.S An-Nur 24:35 (Analisis 

Semiotika Roland Barthes)”, Pengkajian Al-Qur`an & At-Turats, vol. 02 (2024), pp. 76–85. 



   

 
 

20 
 

Selain itu, ada penelitian dari Ali Romdhoni yang langsung mengaitkan 

QS An-Nur ayat 35 dengan kitab Misykat al-Anwar karya al-Ghazali. Penelitian 

ini menyoroti bahwa al-Ghazali tidak sekadar memahami nūr sebagai cahaya 

metaforis, tetapi mengaitkannya dengan konsep tasawuf dan filsafat esoteris. 

Dengan metode simbolisme, ia menunjukkan bahwa cahaya dan hijab 

merupakan medium epistemologis dalam perjalanan manusia menuju 

kebenaran Ilahi. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa Misykat al-Anwar 

memiliki kekayaan simbolik yang dapat diteliti dengan berbagai sudut pandang, 

termasuk semiotika. Akan tetapi, fokus penelitian terdahulu lebih menekankan 

pada konsep cahaya dibandingkan simbol hijab, sehingga ruang analisis atas 

hijab sebagai simbol masih terbuka lebar untuk digali secara akademik.38 

Berangkat dari penelitian-penelitian terdahulu, pemilihan judul “Hijab 

sebagai Simbol dalam Misykat al-Anwar: Analisis Semiotika Roland Barthes” 

memiliki dasar argumen yang kuat. Pertama, tema ini masih jarang disentuh, 

terutama dari perspektif semiotika Barthes. Kedua, hijab dalam Misykat al-

Anwar tidak sekadar dipahami sebagai penutup fisik, melainkan simbol yang 

memiliki kedalaman filosofis dan spiritual, khususnya dalam kerangka sufistik. 

Ketiga, penelitian ini ingin menegaskan relevansi Barthes sebagai teori modern 

untuk membaca teks klasik Islam, sehingga menghasilkan perspektif 

interdisipliner antara ilmu agama, filsafat, dan kajian budaya. Dengan demikian, 

 
38 Ali Romdhon, “TAFSIR QS. AL-NUR AYAT 35 DALAM KITAB MISYKAT AL-

ANWAR KARYA AL-GHAZALI (Telaah Tafsir Sufistik)”, Fakultas Ushuluddin, Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta (2009). 



   

 
 

21 
 

penelitian saya tidak hanya melanjutkan kajian terdahulu, tetapi juga 

menawarkan kontribusi baru yang unik.   

Persamaan penelitian saya dengan karya-karya terdahulu terletak pada 

kerangka teoritis yang sama, yaitu penggunaan semiotika Roland Barthes 

dengan tiga tahapan analisis: denotasi, konotasi, dan mitos. Namun, 

perbedaannya jelas terletak pada objek kajian. Nadhiro dan Harfi 

menitikberatkan analisis pada simbol cahaya dalam QS An-Nur 24:35, 

sedangkan penelitian saya menyoroti simbol hijab dalam Misykat al-Anwar. 

Dengan demikian, penelitian saya tidak hanya memperluas cakupan 

penggunaan semiotika Barthes pada teks Islam, tetapi juga memperkaya 

pemahaman tentang simbol hijab yang kerap dipandang secara normatif. Fokus 

pada hijab ini menjadikan penelitian saya orisinal dan mampu memberikan 

kontribusi ilmiah dalam ranah kajian interdisipliner.  

F. Landasan Teori  

Landasan teori yang digunakan dalam penelitian ini berporos pada dua 

pendekatan utama. Pertama, pandangan Abu Ḥāmid Al-Ghazali mengenai 

simbol hijab dalam Misykat al-Anwar akan dikaji melalui perspektif 

epistemologi keterhalangan yang dirumuskan oleh Gaston Bachelard. Teori ini 

digunakan untuk menafsirkan bagaimana hijab tidak hanya berfungsi sebagai 

metafora spiritual, tetapi juga sebagai kategori epistemologis yang 

merepresentasikan keterbatasan manusia dalam menjangkau hakikat 

pengetahuan Ilahi. Dengan demikian, konsep hijab dipahami sebagai bentuk 



   

 
 

22 
 

“hambatan epistemologis” yang justru menjadi sarana bagi subjek untuk 

mencapai pencerahan melalui proses penyingkapan dan transendensi. 

Kedua, penelitian ini juga menggunakan kerangka semiotika Roland 

Barthes untuk menjawab pertanyaan rumusan masalah kedua, yakni bagaimana 

makna hijab dikonstruksi dan dimaknai dalam lapisan tanda-tanda simbolik. 

Pendekatan Barthes, melalui tiga tataran makna, yakni denotasi, konotasi, dan 

mitos yang akan digunakan untuk menelusuri bagaimana simbol hijab dalam 

teks Misykat al-Anwar membentuk sistem representasi yang kompleks: dari 

makna literal hingga ideologis, dari tanda linguistik menuju mitos teologis. 

Kedua landasan teori ini memiliki benang merah yang kuat dan saling 

melengkapi. Jika Bachelard membantu menjelaskan struktur epistemologis 

keterhalangan yang melekat pada simbol hijab, maka Barthes memperluasnya 

ke ranah semiotik, yakni bagaimana simbol tersebut bekerja dalam produksi 

makna dan sistem penandaan. Melalui integrasi kedua pendekatan ini, 

penelitian diharapkan dapat mengungkap hijab tidak hanya sebagai konsep 

teologis, tetapi juga sebagai struktur epistemik dan semiotik yang membentuk 

cara manusia memahami realitas cahaya Ilahi. 

A. Gaston Bachelard 

Gaston Bachelard (1884–1962) dikenal sebagai filsuf sains Prancis yang 

menekankan pentingnya memahami ilmu pengetahuan bukan sebagai sesuatu 

yang statis, melainkan sebagai proses dinamis yang selalu mengalami koreksi. 

Salah satu gagasan sentralnya adalah konsep “hambatan epistemologis” 

(obstacle épistémologique). Menurut Bachelard, perkembangan pengetahuan 



   

 
 

23 
 

manusia selalu terhambat oleh struktur berpikir tertentu, baik berupa imajinasi, 

prasangka, tradisi, maupun konsep lama yang membatasi terobosan baru. 

Dengan kata lain, pengetahuan tidak berkembang secara linear, melainkan 

melalui proses konflik, koreksi, dan revolusi epistemologis.39 Dalam kerangka 

penelitian ini, pemikiran Bachelard menjadi penting karena Misykat al-Anwar 

menyingkap dialektika antara keterbatasan manusia dan kebenaran Ilahi. 

Simbol hijab yang diangkat al-Ghazali dapat dibaca sebagai bentuk “hambatan 

epistemologis” yakni pengakuan bahwa manusia tidak bisa langsung menembus 

hakikat, tetapi harus melewati tabir-tabir tertentu yang justru melatih 

kesadarannya. Dengan demikian, teori Bachelard memungkinkan kita 

menempatkan hijab bukan sekadar sebagai metafora sufistik, tetapi sebagai 

struktur epistemologis yang relevan dalam filsafat ilmu. 

Dalam kerangka Bachelard, hambatan epistemologis bukan berarti 

penghalang mutlak, melainkan titik kesadaran yang mendorong manusia untuk 

melakukan refleksi lebih mendalam terhadap proses mengetahui. Hambatan 

dapat berupa kecenderungan indrawi, bias pengalaman, bahkan kecenderungan 

mistis yang tidak dikritisi. Namun, Bachelard justru melihat hambatan itu 

sebagai syarat lahirnya lompatan epistemologis: dengan menyadari 

keterbatasan, manusia terdorong untuk mencari bentuk pengetahuan baru.40 Jika 

diproyeksikan ke pemikiran al-Ghazali, hijab berfungsi serupa: ia bukan hanya 

penghalang yang memutus akses langsung kepada kebenaran Ilahi, tetapi juga 

 
39 Fakultas Ilmu et al., Ilmu-Ilmu Islam : Perenungan Epistemologis dan Teori 

Klasifikasi, vol. 1, no. 1 (2020), pp. 115–49. 
40 Gaston Bachelard, The Formation of the Scientific Mind (Manchester: Clinamen Press, 

2002). 



   

 
 

24 
 

momen epistemologis yang mengajarkan kerendahan hati intelektual. Al-

Ghazali menekankan bahwa cahaya kebenaran hanya dapat dipahami secara 

bertahap, melalui disiplin spiritual dan perenungan. Maka, teori Bachelard 

memberi landasan filosofis bahwa hijab dapat ditafsirkan sebagai simbol 

hambatan epistemologis yang menstruktur pengalaman mengetahui dalam 

tradisi sufistik. Analisis ini memperkaya pemahaman kita: hijab bukan sekadar 

motif mistis, melainkan titik kritis dalam epistemologi. 

Salah satu keunggulan pendekatan Bachelard adalah kemampuannya 

mengaitkan dimensi imajinasi dengan epistemologi. Dalam bukunya La 

Formation de l’Esprit Scientifique, ia menekankan bahwa perkembangan sains 

membutuhkan pembebasan dari imajinasi lama yang mengikat.41 Hal ini sejajar 

dengan bagaimana al-Ghazali memposisikan cahaya dan hijab. Cahaya menjadi 

simbol pencerahan kebenaran, sementara hijab melambangkan batas 

epistemologis yang harus disingkap secara bertahap. Jika dibaca dengan 

Bachelard, hijab adalah bentuk “imajinasi epistemologis” yang membatasi 

manusia agar tidak jatuh pada klaim absolut. Hijab mengajarkan bahwa 

pengetahuan tidak langsung hadir secara total, melainkan berlapis-lapis seperti 

proses pemurnian dalam epistemologi Bachelard. Dialektika cahaya dan hijab 

di sini menunjukkan bahwa pengalaman spiritual al-Ghazali memiliki 

kesesuaian dengan logika epistemologis modern: bahwa setiap capaian 

pengetahuan selalu berada dalam tensi antara keterbukaan (cahaya) dan 

keterbatasan (hijab). Dengan demikian, teori hambatan epistemologis 

 
41 Gaston Bachelard, LA FORMATION (1934). 



   

 
 

25 
 

membantu menjelaskan dimensi epistemologi dalam simbolisme sufistik 

Ghazali. 

Penerapan teori Bachelard pada pemikiran al-Ghazali memang bukan 

tanpa tantangan. Pertama, Bachelard berbicara dalam kerangka filsafat sains 

modern, sedangkan al-Ghazali berada dalam horizon sufistik dan teologi abad 

pertengahan. Namun, justru di sinilah letak kekayaan perbandingan. Bachelard 

menekankan bahwa pengetahuan berkembang dengan menyadari hambatan, 

sementara al-Ghazali menekankan bahwa perjalanan menuju Allah hanya 

mungkin dengan melewati tabir-tabir (hijab). Keduanya bertemu dalam 

gagasan bahwa hambatan bukan sesuatu yang negatif, melainkan jalan menuju 

pemurnian pengetahuan.42 Maka, dengan meminjam konsep Bachelard, 

penelitian ini berusaha mengangkat hijab sebagai “hambatan epistemologis” 

dalam kerangka sufistik al-Ghazali. Analisis ini penting karena literatur 

terdahulu lebih menekankan simbol cahaya tanpa memberi bobot epistemologis 

pada simbol hijab. Dengan kerangka ini, penelitian berusaha memperlihatkan 

bahwa simbol hijab dapat diposisikan sebagai kategori epistemologis yang 

kritis dalam struktur pemikiran Ghazali. 

B. Roland Barthes 

Roland Barthes (1915–1980) dikenal sebagai salah satu pemikir 

strukturalis dan post-strukturalis yang mengembangkan semiotika sebagai 

metode analisis kebudayaan dan teks.43 Semiotika Barthes menekankan bahwa 

 
42 Bachelard, The Formation of the Scientific Mind. 
43 Muhammad Fadhillah, KONSEP SEMIOTIKA ROLAND BARTHES DAN 

APLIKASINYA TERHADAP KAJIAN AL-QURAN, vol. 3, no. 1, pp. 28–37. 



   

 
 

26 
 

setiap tanda memiliki tiga lapis makna: denotasi, konotasi, dan mitos. Denotasi 

merujuk pada makna literal konotasi merujuk pada makna yang diperkaya oleh 

budaya, ideologi, dan pengalaman sedangkan mitos merujuk pada sistem tanda 

yang telah dilembagakan sebagai narasi ideologis.44 Teori Barthes sangat 

relevan untuk membaca simbolisme hijab dalam Misykat al-Anwar. Pada level 

denotasi, hijab memang berarti “tabir” atau “penghalang.” Namun, al-Ghazali 

memberi makna konotatif: hijab adalah simbol epistemologis, spiritual, dan 

kosmologis. Lebih jauh lagi, hijab juga berfungsi sebagai mitos, yaitu narasi 

teologis yang membentuk cara umat memahami hubungan antara Tuhan, 

manusia, dan pengetahuan. Dengan kerangka Barthes, penelitian ini dapat 

mengurai simbol hijab sebagai sistem tanda yang kompleks, bukan sekadar 

motif sastra atau sufistik. 

Pada tingkat denotasi, hijab dalam bahasa Arab merujuk pada makna 

literal: penutup, tirai, atau pembatas. Dalam teks Misykat al-Anwar, hijab 

digunakan al-Ghazali untuk menggambarkan tabir yang menghalangi manusia 

dari realitas Ilahi.45 Dengan analisis semiotika Barthes, denotasi ini penting 

sebagai fondasi awal untuk memahami lapisan simbolik berikutnya. Jika hanya 

berhenti pada denotasi, hijab memang tampak sekadar penghalang. Tetapi 

Barthes menekankan bahwa tanda tidak pernah berhenti pada makna literal ia 

selalu membuka kemungkinan konotasi yang lebih kaya. Oleh karena itu, 

pemaknaan denotatif hijab menjadi titik berangkat untuk membaca dimensi 

 
44 Roland Barthes, Mythologies (New York: The noonday press, 1991).p. 117 
45 Al-Ghazali, “Mishkat al-Anwar”. 



   

 
 

27 
 

epistemologis dan spiritualnya. Hal ini sejalan dengan gagasan Bachelard: 

bahwa hambatan literal bisa menjadi pintu menuju pengetahuan yang lebih 

mendalam. Maka, denotasi hijab bukanlah titik akhir, melainkan pintu masuk 

ke lapisan makna konotatif dan mitologis. 

Pada level konotasi, hijab melampaui makna literal. Dalam kerangka al-

Ghazali, hijab adalah tabir yang menyingkap sekaligus menyembunyikan. Ia 

menyimbolkan keterbatasan epistemologis manusia dalam menjangkau 

kebenaran Ilahi. Barthes menyebut konotasi sebagai makna yang diperkaya oleh 

konteks budaya dan ideologi.46 Dalam konteks Islam sufistik, hijab 

mengandung makna spiritual: manusia perlu melalui disiplin, penyucian jiwa, 

dan pembelajaran epistemologis untuk melewati hijab menuju cahaya. Lebih 

jauh, hijab juga berfungsi sebagai simbol epistemologis: ia menjadi struktur 

yang mengingatkan manusia bahwa pengetahuan selalu berlapis, tidak pernah 

langsung total. Dengan pendekatan Barthes, penelitian ini akan menafsirkan 

hijab sebagai tanda konotatif yang sarat makna, menyatukan dimensi ontologis, 

spiritual, epistemologis, dan kosmologis dalam satu struktur simbolik yang 

kaya. 

Level terakhir dalam semiotika Barthes adalah mitos. Mitos tidak 

sekadar fantasi, tetapi narasi ideologis yang memberi makna kolektif pada 

simbol tertentu.47 Dalam kerangka ini, hijab berfungsi sebagai mitos dalam 

tradisi Islam: ia membentuk pemahaman bahwa manusia tidak bisa langsung 

 
46 Ibid. 
47 Ibid. 



   

 
 

28 
 

menatap Allah, bahwa ada hierarki kosmologis, dan bahwa perjalanan spiritual 

selalu melalui tahapan tabir-tabir. Dengan kata lain, hijab menjadi narasi 

ideologis yang membentuk epistemologi kolektif umat Islam. Ia tidak sekadar 

metafora individual, tetapi struktur kosmologis yang diterima dalam budaya 

religius. Barthes membantu menyingkap bahwa simbol hijab dalam Misykat al-

Anwar bukan hanya konstruksi sufistik, tetapi juga sistem tanda yang 

memproduksi makna kolektif. Mitos hijab dengan demikian menegaskan 

keterbatasan manusia dan superioritas kebenaran Ilahi, sekaligus memberi 

legitimasi bagi epistemologi sufistik Ghazali. 

Mengintegrasikan Bachelard dan Barthes berarti memadukan dua 

horizon: epistemologi filsafat ilmu dan analisis simbolik. Dari Bachelard, 

penelitian ini memperoleh perangkat untuk membaca hijab sebagai hambatan 

epistemologis yang produktif, yaitu sebagai titik kesadaran yang justru 

memungkinkan pemurnian pengetahuan. Dari Barthes, penelitian ini 

mendapatkan kerangka untuk membaca hijab sebagai sistem tanda dengan 

lapisan makna yang beragam. Integrasi ini memungkinkan analisis yang lebih 

komprehensif: hijab bukan hanya motif mistis, tetapi sekaligus simbol 

epistemologis yang terstruktur dan narasi ideologis yang membentuk kesadaran 

kolektif. Dengan demikian, penelitian ini menempatkan hijab di persimpangan 

epistemologi dan semiotika: ia adalah hambatan epistemologis sekaligus tanda 

simbolis. 

Kerangka teoritis ini memberikan landasan yang kokoh untuk 

menganalisis Misykat al-Anwar secara kritis. Dengan teori hambatan 



   

 
 

29 
 

epistemologis Bachelard, penelitian mampu melihat bagaimana al-Ghazali 

mengonstruksi hijab sebagai kategori epistemologis yang mengajarkan 

keterbatasan manusia dalam mengetahui. Dengan semiotika Barthes, penelitian 

dapat mengurai simbol hijab sebagai sistem tanda yang kaya makna, dari 

denotasi hingga mitos. Integrasi keduanya tidak hanya melengkapi, tetapi juga 

memperluas horizon penelitian: hijab tidak lagi dipandang sebagai motif 

sekunder, melainkan sebagai pintu masuk utama untuk memahami epistemologi 

Ghazali. Kerangka ini sekaligus membuka ruang dialog antara filsafat ilmu 

modern dan tradisi sufistik Islam, menunjukkan bahwa simbolisme mistis dapat 

dianalisis dengan pendekatan kritis kontemporer. Dengan demikian, penelitian 

ini diharapkan menawarkan kontribusi teoretis, yakni memperlihatkan bahwa 

simbol hijab dapat menjadi kategori epistemologis sekaligus semiotik yang 

mendalam.  

G. Metode Penelitian  

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan hermeneutik-

filosofis yang berpadu dengan analisis semiotik.48 Pilihan metodologis ini lahir 

dari kesadaran bahwa pemikiran Al-Ghazali, khususnya dalam Misykat al-

Anwar, tidak dapat dipahami melalui instrumen empiris yang dangkal, 

melainkan melalui penafsiran simbolik yang menyingkap dimensi terdalam dari 

makna. Dunia akademik modern kerap terjebak pada representasi rasional, 

padahal simbol, dalam pandangan sufistik, justru berfungsi sebagai jembatan 

 
48 Prof. Dr. Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, 19th edition 

(Bandung: Penerbit Alfabeta, 2013). 



   

 
 

30 
 

antara akal dan hakikat. Karena itu, penelitian ini menempatkan simbolisme 

hijab bukan sebagai metafora estetis semata, melainkan sebagai struktur 

epistemologis yang menuntun kesadaran manusia menuju lapisan realitas yang 

lebih subtil. Dengan demikian, metode ini berupaya menghidupkan kembali 

semangat filsafat Islam sebagai pencarian makna melalui simbol, bukan sekadar 

analisis teks yang beku. 

Objek material penelitian ini adalah konsep hijab dalam Misykat al-

Anwar karya Abu Hamid al-Ghazali, yang di dalamnya hijab dimaknai sebagai 

tabir yang menyingkap sekaligus menyembunyikan realitas Ilahi. Sedangkan 

objek formalnya adalah kerangka semiotika Roland Barthes dan epistemologi 

keterhalangan Gaston Bachelard, dua teori modern yang membantu membaca 

simbolisme hijab dalam horizon makna baru. Melalui Barthes, simbol hijab 

dibaca sebagai sistem tanda yang bekerja pada dua lapisan makna, yakni 

denotasi dan konotasi. Sementara Bachelard memberi instrumen konseptual 

untuk memahami hijab sebagai bentuk keterhalangan epistemologis yang justru 

produktif. Dengan memadukan keduanya, penelitian ini tidak hanya menafsir 

makna hijab secara tekstual, tetapi juga menyingkap dinamika epistemologis 

yang melatarbelakangi konstruksi simbolik al-Ghazali tentang hubungan 

manusia dan Tuhan. 

Paradigma yang digunakan adalah paradigma interpretatif, di mana 

subjektivitas peneliti bukanlah gangguan, tetapi instrumen penyingkapan 

makna.49 Dalam paradigma ini, pemahaman tidak lahir dari jarak objektif antara 

 
49 Ibid. 



   

 
 

31 
 

peneliti dan teks, melainkan dari dialog batin yang terbentuk melalui 

pengalaman hermeneutik. Peneliti hadir bukan sekadar sebagai pengamat 

rasional, tetapi sebagai mufassir yang terlibat dalam pencarian makna. Oleh 

karena itu, penelitian ini menuntut keterbukaan spiritual dan keberanian 

intelektual untuk menafsir simbol hijab bukan hanya sebagai wacana 

konseptual, tetapi sebagai pengalaman eksistensial. Dengan demikian, 

paradigma interpretatif memungkinkan pembacaan terhadap Misykat al-Anwar 

tidak berhenti pada makna literalnya, tetapi menembus hingga lapisan metafisis 

di mana bahasa menjadi cermin realitas Ilahi. 

Pendekatan yang digunakan adalah hermeneutika filosofis.50 

Hermeneutika di sini tidak sekadar teknik membaca teks, melainkan jalan 

reflektif untuk memahami bagaimana makna bekerja di dalam bahasa dan 

simbol. Dalam konteks penelitian ini, Misykat al-Anwar dibaca sebagai teks 

yang membuka ruang dialog antara dua horizon: tradisi mistik Islam dan teori 

simbol modern. Dengan hermeneutika, karya al-Ghazali dan pemikiran Roland 

Barthes dibawa ke ruang tafsir yang saling menyinari, di mana simbol hijab 

menjadi locus pertemuan antara spiritualitas dan struktur tanda. Proses 

penafsiran dilakukan secara dinamis, dari teks ke konteks, dari makna ke makna 

yang lebih dalam, hingga diperoleh pemahaman yang reflektif tentang 

bagaimana simbol bekerja sebagai medium epistemologis dan ontologis 

sekaligus. 

 
50 Ibid. 



   

 
 

32 
 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan 

menelusuri teks-teks primer dan sekunder yang relevan.51 Teks primer 

mencakup karya al-Ghazali seperti Misykat al-Anwar, Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, dan 

al-Munqidz min al-Ḍalāl, sedangkan sumber sekunder meliputi karya Barthes 

seperti Mythologies dan Elements of Semiology, serta tulisan Bachelard seperti 

The Poetics of Space dan The Formation of the Scientific Mind. Data dianalisis 

menggunakan pendekatan analitik-reflektif, yakni membaca, mengklasifikasi, 

dan menafsir simbol-simbol hijab dalam konteks relasi antara manusia, 

pengetahuan, dan Tuhan. Dengan metode ini, penelitian ini tidak hanya 

menghasilkan deskripsi teoritis, tetapi juga membuka ruang kontemplatif bagi 

pembaca untuk memahami simbol hijab sebagai ekspresi kesadaran yang 

menghubungkan yang tampak dan yang tersembunyi, yang empiris dan yang 

transenden. 

H. Sistematika Pembahasan  

A) Bab I: Pendahuluan  

Bab pertama berfungsi sebagai pintu masuk penelitian. Bagian ini 

memuat latar belakang masalah yang menjelaskan urgensi akademik dan 

kontekstual penelitian tentang simbol hijab dalam Misykat al-Anwar. Di 

dalamnya juga dipaparkan rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat teoritis 

maupun praktis, serta tinjauan pustaka dari penelitian-penelitian terdahulu. 

Metode penelitian yang digunakan, yaitu pendekatan kualitatif kepustakaan 

dengan analisis semiotika Roland Barthes, turut dijelaskan pada bab ini. Dengan 

 
51 Ibid. 



   

 
 

33 
 

demikian, Bab I memberikan gambaran umum dan arah penelitian agar 

pembaca memahami kerangka awal yang mendasari pembahasan.  

 

B) Bab II:  Hijab dalam Wacana Sufstik  

Dalam bab kedua mengenai Hijab dalam Wacana Sufistik akan 

dijelaskan secara komprehensif bagaimana konsep hijab (tabir atau penghalang) 

memainkan peranan sentral dalam tradisi tasawuf Islam. Pembahasan ini akan 

mengeksplorasi hijab bukan hanya sebagai penutup fisik, tetapi sebagai dimensi 

spiritual yang kompleks dalam perjalanan salik menuju kedekatan dengan Allah 

Swt. Bab ini juga akan menguraikan berbagai tingkatan hijab yang menghalangi 

manusia dari cahaya Ilahi, mulai dari hijab kegelapan murni yang bersumber 

dari syahwat dan ketidaktahuan, hingga hijab cahaya murni yang ironisnya juga 

dapat menjadi penghalang bagi pencari kebenaran. 

 

C) Bab III: Profil Pemikiran al-Ghazali dan Kitab Misykat al-Anwar  

Bab ini menguraikan biografi intelektual al-Ghazali, latar belakang 

kehidupannya, serta kedudukannya dalam tradisi keilmuan Islam. Selanjutnya, 

dijelaskan pula secara rinci posisi Misykat al-Anwar dalam karya-karya al-

Ghazali, struktur kitab, dan tema-tema utamanya. Bagian ini penting untuk 

memahami konteks penulisan kitab, baik dari sisi historis, filosofis, maupun 

sufistik. Dengan menelaah profil penulis dan karya, penelitian ini memiliki 

fondasi yang kuat untuk mengkaji simbol hijab dalam kerangka pemikiran al-

Ghazali.  



   

 
 

34 
 

 

D) Bab IV: Analisis Simbol Hijab dalam Misykat al-Anwar  

Bab keempat merupakan inti penelitian. Di sini, simbol hijab yang 

ditemukan dalam Misykat al-Anwar dianalisis menggunakan kerangka 

semiotika Roland Barthes. Tahap pertama adalah mengidentifikasi makna 

denotatif hijab dalam teks. Tahap kedua adalah menguraikan makna konotatif 

yang muncul dari simbol tersebut dalam konteks sufistik. Tahap ketiga adalah 

menyingkap lapisan mitos, yakni makna ideologis dan spiritual yang 

menjadikan hijab sebagai simbol penghalang sekaligus penghubung antara 

manusia dan realitas Ilahi. Analisis ini juga akan dibandingkan dengan kajian 

terdahulu agar terlihat kontribusi baru dari penelitian ini.  

 

E) Bab V: Penutup dan Kesimpulan 

Bab terakhir berisi kesimpulan dari hasil analisis penelitian. Kesimpulan 

ini merangkum temuan utama tentang makna simbol hijab dalam Misykat al-

Anwar dan relevansinya melalui semiotika Barthes. Selain itu, bab ini juga 

menyajikan saran untuk penelitian selanjutnya, baik dalam ranah studi Islam, 

semiotika, maupun kajian interdisipliner lainnya. Dengan adanya penutup, 

penelitian ini tidak hanya menghasilkan jawaban atas rumusan masalah, tetapi 

juga membuka ruang bagi pengembangan akademik di masa mendatang.  

  



   

 
 

92 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berangkat dari dua rumusan masalah dan keseluruhan analisis yang 

telah dilakukan, penelitian ini sampai pada kesimpulan umum bahwa Misykat 

al-Anwar tidak dapat dibaca secara memadai jika simbol hijab hanya 

diperlakukan sebagai metafora spiritual yang bersifat ilustratif. Hijab justru 

tampil sebagai struktur konseptual yang menata relasi manusia dengan cahaya 

Ilahi, sekaligus sebagai kunci untuk memahami cara al-Ghazali membangun 

epistemologi sufistiknya. Pembacaan yang menggabungkan pendekatan filsafat 

Islam dan teori semiotika menunjukkan bahwa simbol-simbol dalam teks ini 

bekerja secara sistematis, berlapis, dan dinamis. Makna tidak hadir secara 

langsung, melainkan melalui proses penyingkapan bertahap yang selalu dibatasi 

oleh kesiapan subjek pengetahuannya. Dalam kerangka ini, hijab bukanlah 

anomali dalam epistemologi cahaya, melainkan justru mekanisme yang 

membuat pengetahuan tentang Tuhan tetap mungkin tanpa mereduksi 

transendensi-Nya. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa 

simbolisme hijab berfungsi sebagai jembatan antara dimensi rasional, simbolik, 

dan spiritual, sekaligus membuka ruang dialog antara tradisi tasawuf klasik dan 

pendekatan teoritis kontemporer. Kesimpulan umum ini menjadi landasan 

untuk merumuskan jawaban yang lebih terfokus terhadap masing-masing 

rumusan masalah yang diajukan sejak awal penelitian. 



   

 
 

93 
 

Menjawab rumusan masalah pertama, penelitian ini menyimpulkan 

bahwa al-Ghazali mengonstruksi hijab dalam Misykat al-Anwar sebagai 

kategori epistemologis yang menentukan cara manusia mengetahui dan 

berhubungan dengan cahaya Ilahi. Hijab tidak sekadar berfungsi sebagai 

metafora penghalang, melainkan sebagai struktur konseptual yang menjelaskan 

mengapa pengetahuan tentang Tuhan selalu bersifat bertingkat dan tidak pernah 

hadir secara telanjang. Melalui hijab, al-Ghazali menegaskan adanya jarak 

epistemik antara subjek dan realitas transenden, tanpa menjadikan jarak tersebut 

sebagai tanda kegagalan pengetahuan. Justru, hijab berperan sebagai 

mekanisme pengaturan intensitas ketersingkapan cahaya sesuai dengan 

kapasitas batin manusia. Analisis semiotik menunjukkan bahwa hijab bergerak 

dari makna lahiriah menuju makna konotatif yang lebih dalam, seiring dengan 

transformasi spiritual subjek yang mengalaminya. Dengan demikian, hijab 

tidak bersifat statis, tetapi merupakan dinamika batin yang membentuk 

perjalanan ruhani seorang sālik. Kesimpulan ini menegaskan bahwa hijab 

adalah pusat narasi epistemologi cahaya al-Ghazali, bukan elemen periferal, 

karena darinyalah struktur mengetahui, menyaksikan, dan memahami realitas 

Ilahi dibangun secara sistematis. 

Menjawab rumusan masalah kedua, penelitian ini menyimpulkan bahwa 

penggunaan semiotika Roland Barthes yang diperkaya dengan refleksi 

epistemologis Gaston Bachelard memberikan kerangka analitis yang efektif 

untuk membaca simbol hijab tanpa mereduksi kedalaman mistik Misykat al-

Anwar. Pendekatan Barthes memungkinkan penelusuran bagaimana hijab 



   

 
 

94 
 

beroperasi sebagai tanda yang bergerak dari tingkat denotasi menuju konotasi, 

hingga membentuk sistem makna yang menyerupai mitos spiritual dalam 

kerangka sufistik. Dengan cara ini, simbolisme al-Ghazali dapat dianalisis 

secara ilmiah, bukan untuk menundukkan pengalaman mistik pada rasionalitas 

semata, tetapi untuk memahami logika internal pembentukan maknanya. 

Sementara itu, konsep obstacle épistémologique dari Bachelard membantu 

melihat hijab sebagai hambatan yang bersifat produktif, yakni penghalang yang 

justru mendidik dan membentuk kesadaran pengetahuan. Kombinasi kedua 

pendekatan ini menunjukkan bahwa hijab tidak dimaksudkan untuk dihapus 

sepenuhnya, melainkan diolah dan dipahami sebagai bagian dari arsitektur 

pengetahuan ruhani. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa 

semiotika dapat berfungsi sebagai alat hermeneutik yang dialogis dengan 

tasawuf, bukan sebagai instrumen reduksionis terhadap pengalaman spiritual. 

B. Saran-Saran 

Setelah melalui proses kajian, analisis semiotik, serta penelaahan 

mendalam terhadap simbol hijab dalam Misykat al-Anwar karya al-Ghazali, 

maka dalam rangka pengembangan penelitian lanjutan dan pendalaman wacana 

epistemologi sufistik, beberapa saran perlu disampaikan, yaitu: 

Pertama, penelitian terhadap pemikiran al-Ghazalimengenai 

simbolisme cahaya dan hijab masih membuka ruang eksplorasi yang sangat 

luas. Oleh karena itu, penulis menyarankan agar penelitian selanjutnya 

mengkaji lebih dalam pemikiran-pemikiran al-Ghazaliyang terkait dengan 

epistemologi cahaya, baik melalui karya-karya lain seperti Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, 



   

 
 

95 
 

al-Munqidz min al-Dhalāl, maupun Ma‘ārij al-Quds, sehingga dapat 

memperkaya pemahaman mengenai hubungan antara struktur pengetahuan, 

ketersingkapan, dan kondisi batin manusia dalam tradisi intelektual Islam 

klasik. Kajian komparatif dengan tokoh-tokoh lain seperti Suhrawardī atau Ibn 

‘Arabī juga dapat memberi perspektif baru dalam melihat posisi epistemologi 

hijab dalam peta filsafat Islam secara lebih menyeluruh. 

Kedua, pendekatan semiotika yang diterapkan dalam penelitian ini 

masih dapat diperluas dengan menggunakan perangkat analisis lain, seperti 

hermeneutika filosofis, fenomenologi kesadaran, atau teori diskursus modern. 

Mengingat Misykat al-Anwar merupakan teks yang kaya simbol dan multilapis, 

penggunaan pendekatan interdisipliner akan membantu membuka keluasan 

makna sehingga pembacaan atas istilah cahaya, kegelapan, hijab, dan 

ketersingkapan dapat dipahami secara lebih integral. Dengan demikian, studi 

lanjutan diharapkan mampu mempertemukan kajian tasawuf klasik dengan 

teori-teori kontemporer tanpa menghilangkan kedalaman spiritual teks tersebut. 

Akhirnya, penulis menyadari bahwa penyusunan skripsi ini memiliki 

keterbatasan dalam hal cakupan literatur, keluasan teks pembanding, serta 

metode analisis yang digunakan. Oleh karena itu, penulis sangat terbuka 

terhadap kritik dan masukan konstruktif dari berbagai pihak agar penelitian 

mengenai pemikiran al-Ghazali, khususnya dalam Misykat al-Anwar dapat 

terus berkembang dan memberikan kontribusi yang lebih signifikan dalam 

wacana filsafat Islam, epistemologi sufistik, serta kajian-kajian interdisipliner 

modern. 



   

 
 

96 
 

Sebagai penutup, penulis menyadari bahwa segala upaya dalam 

menyusun skripsi ini tidak lain merupakan bentuk kecil dari proses panjang 

pencarian ilmu yang tidak pernah selesai. Kajian atas simbol hijab dalam 

Misykat al-Anwar hanyalah satu langkah dari perjalanan intelektual yang jauh 

lebih luas dalam memahami kedalaman pemikiran al-Ghazali dan kekayaan 

tradisi filsafat Islam. Setiap perjumpaan dengan gagasan-gagasannya membuka 

cakrawala baru yang menuntut kerendahan hati, ketekunan, dan kesiapan untuk 

terus belajar. Oleh karena itu, penulis berharap bahwa penelitian ini, betapapun 

sederhana, dapat memberikan manfaat bagi pengembangan kajian epistemologi 

sufistik serta menjadi pijakan awal bagi penelitian-penelitian selanjutnya. 

Semoga Allah senantiasa melimpahkan taufik dan hidayah-Nya, menguatkan 

langkah setiap pencari ilmu, dan menjadikan proses ini sebagai amal yang 

membawa keberkahan, baik bagi penulis sendiri maupun bagi siapa saja yang 

membaca dan memanfaatkannya. 

  



   

 
 

97 
 

Daftar Pustaka 

Abshor, M. Ulil, “Trandentialisme dalam Tafsir Sufi (Studi Tafsir al-Qur’an al-

’Azim karya Ibn Abdullah Sahl al-Tustari”, UIN Sunan Kalijaga, 2021. 

Ahadah, Anindita, Yovik Iryana, and Eni Zulaiha, Bayani : Jurnal Studi Islam 

Manhaj Tafsir Lathaif Al-Isyarah Karya Imam Al- Qusyairi, vol. 2, no. 1, 

2022, pp. 78–91. 

Al-Ghazali, Abu Hamid, Tahafut al-Falasifah, 8th edition, ed. by Doktor Sulaiman 

Dunya, Beirut: daar al-ma’arif, 1972. 

----, “Mishkat al-Anwar”, in Majmu’ah Rasail al-Ghazali, Mesir: Maktabah al-

Taufiqiyyah, 1986. 

----, Minhaj al-Abidin, 3rd edition, ed. by doktor Muhammad Musthofa Khalawi, 

Beirut: daar al-basyar al-islami, 2001. 

----, Mutiara Ihya’ Ulumuddin Terjemah, Bandung: Mizan Pustaka, 2008. 

Al-Malibari, Zainuddin ibn Abd al-Aziz, Fath al-Mu’in bi Syarh Qurrat al-A’in, 

Beirut: Daar ibn hazm, 2004. 

Al-Qosim, al-Raghib al-Ashfihani Abu, Mufradat alfadz al-Qur’an, Damaskus: 

Daar al-Nashr. 

Al-Sulami, al-Imam Abi Abd ar-Rahman Muhammad ibn Husain ibn Musa al-Azdi, 

Haqaiq al-Tafsir, Beirut: daar al-Kitab al-Ilmiyyah, 2001. 

Al-Thabari, Abi Ja’far Muhammad obn Jarir, Jami’ al-Bayan an Ta’wil al-Qur’an : 

Tafsir al-Thabari, daar al-Hadits, 2010. 

Amin, Munir, Kisah Sejuta Hikmah Kaum Suf, Jakarta: Sinar Grafika Offset, 2008. 

Arabi, Ibnu, Futuhat al-Makiyyah, Beirut: daar al-Kitab al-Ilmiyyah. 

Attar, Fariduddin, Tadzkiratul Auliya’ Kisah-Kisah Ajaib dan Sarat Hikmah para 

Wali Allah, 1st edition, Yogyakarta: Penerbit Titah Surga, 2015. 

Bachelard, Gaston, LA FORMATION, 1934. 

----, The Formation of the Scientific Mind, Manchester: Clinamen Press, 2002. 

Barthes, Roland, Mythologies, New York: The noonday press, 1991. 

----, Mythologies, New York: The noonday press, 1991. 

Böwering, Gerhard, “The Light Verse: Qurʾānic Tect and Sūfī Interpretation”, 

Source: Oriens, vol. 36, 2001. 

Deprtemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Kudus: Menara Kudus, 2006. 

Dr. Idrus al-Kaf, MA, Jejak-jejak Cinta Kaum Sufi, Yogyakarta: Idea Press 

Yogyakrta, 2019. 

Fadhillah, Muhammad, KONSEP SEMIOTIKA ROLAND BARTHES DAN 

APLIKASINYA TERHADAP KAJIAN AL-QURAN, vol. 3, no. 1, pp. 28–37. 

Fikri, Ahmad Ali and Yusuf Rahman, “Pandangan Sahl al-Tustarī terhadap Al-

Qur’an dalam Tafsīr Al-Qur’ān al-’Aẓīm”, Refleksi, vol. 22, no. 1, 2023, pp. 

49–78 [https://doi.org/10.15408/ref.v22i1.25233 ]. 

Gairdner, W.H..., al-Ghazali Mishjat al-Anwar and the Ghazali Problem. 

Harfi, Muhammad, “Konsep Cahaya Allah dalam Q.S An-Nur 24:35 (Analisis 

Semiotika Roland Barthes)”, Pengkajian Al-Qur`an & At-Turats, vol. 02, 

2024, pp. 76–85. 

Hesova, Zora, “The Notion of Illumination in the Perspective of Ghazali’s Mishkat 

al-Anwar”, Journal of Islamic Thought and Civilization, vol. 02, no. 02, 



   

 
 

98 
 

University of Management and Technology, 2012, pp. 65–85 

[https://doi.org/10.32350/jitc.22.04 ]. 

Hughes, Aaron, Imagining the Divine: Ghazali on Imagination, Dreams, and 

Dreaming, 2002. 

Ihasan, “Karakter Pemikiran Ushul Fiqih Imam al-Ghazali dalam Kitab al-Mustasfa 

min Ilm al-Usul”, Jurnal Keislaman, vol. 1, no. 1, 2000, p. 113. 

Ilmu, Fakultas et al., Ilmu-Ilmu Islam : Perenungan Epistemologis dan Teori 

Klasifikasi, vol. 1, no. 1, 2020, pp. 115–49. 

Iswidayati, Sri, ROLAND BARTHES DAN MITHOLOGI. 

Macdonald, Duncan B., “The Life of al-Ghazzālī, with Especial Reference to His 

Religious Ecperiences and Opinions”, Source: Journal of the American 

Oriental Society, vol. 20, 1899, https://about.jstor.org/terms. 

Magdy, Prof and Mohamed Ibrahim, Sufi Ecperience and Symbolic Language, pp. 

805–18. 

Manẓūr, Ibn, Lisānul ’Arab [Vol. 1], vol. 1, 1984, p. 298. 

Mujieb, Ensiklopedia Tasawuf Imam Al-Ghazali, Jakarta: Hikmah, 2009. 

Murata, Sachiko, The Tao of Islam, State University of New York Press, 1992. 

Nadhiro, Nikmatun, Makna Nur Dalam Surat an-Nur Ayat 35: Analisis Semiotika 

Roland Barthes, 2025, https://digilib.uinkhas.ac.id/43555/1/Nikmatun  

Nadhiro 212104010037.pdf. 

Nasr, Seyyed Hossein, K NOWLEDGE AND S ACRED THE, 1989. 

Ormsby, Eric L..., Ghazali : the revival of Islam, Oneworld, 2012. 

Prof. Dr. Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, 19th 

edition, Bandung: Penerbit Alfabeta, 2013. 

Purwanti, Ratna, Hadis tentang Jilbab Perspektif Psikologi dan Kesehatan 

Perempuan dalam Masyarakat Modern, 2024, p. 2. 

Rihanah, Siti, “Biografi dan Pemikiran Rabi’ah al-Adawiyyah”, UIN Syarif 

Hidayatullah, 2011. 

Romdhon, Ali, “TAFSIR QS. AL-NUR AYAT 35 DALAM KITAB MISYKAT 

AL-ANWAR KARYA AL-GHAZALI (Telaah Tafsir Sufistik)”, Fakultas 

Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2009 

[https://doi.org/10.1088/1751-8113/44/8/085201 ]. 

Roni, Siti Mu’awiyah, Penafsiran Jilbab dalam pandangan KH. M. Quraish 

Shihab, 2019, p. 6. 

Sinai, Nicolai, Nicolai Sinai Al-Suhrawardī ’ s Philosophy of Illumination and al-

Ghazali, 2012, pp. 48–63. 

Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedia Islam Indonesia, Jakarta: 

Djambatan, 1992. 

Watt, W. Montgomery, “The Authenticity of the Works Attributed to al-Ghazali”, 

The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, 1952, 

https://about.jstor.org/terms. 

Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights). 

Zaenal Abidin Ahmad, Riwayat Hidup Imam Al-Ghazali, Surabaya: Bulan Bintanf, 

1975. 

Zora Hesova, Ms, “THE NOTION OF ILLUMINATION IN THE PERSPECTIVE 

OF GHAZALI’S MISYKAT AL-ANWAR”, Crossref Journal of Islamic 



   

 
 

99 
 

Thought and Civilization Fall, vol. 2, no. 2, 2012, pp. 65–85 

[https://doi.org/10.32350/jitc ]. 

 

  


	SIMBOLISME HIJAB DALAM MISYKAT AL-ANWAR
	SURAT PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
	NOTA DINAS
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Tinjauan Pustaka
	F. Landasan Teori
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	A. Kesimpulan
	B. Saran-Saran

	Daftar Pustaka

