SIMBOLISME HIJAB DALAM MISYKAT AL-ANWAR
KARYA ABU HAMID AL-GHAZALI (W. 1111 M)
ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND BARTHES

[R5l

Iii\\f

‘\ I‘,.

Qi

SKRIPSI

Diajukan kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
Untuk Memenuhi Sebagian Syarat Memperoleh Gelar
Sarjana Aqidah dan Filsafat Islam

Oleh:
Fuji Gilang RahmatuHah
NIM. 22105010042

JURUSAN AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM
FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA
2025



SURAT PENGESAHAN TUGAS AKHIR

KEMENTERIAN AGAMA
@ UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
m FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM
JI. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-2202/Un.02/DU/PP.00.9/12/2025

Tugas Akhir dengan judul :SIMBOLISME HIJAB DALAM MISYKAT AL-ANWAR KARYA ABU HAMID AL-
GHAZALI (W.1111 M) ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND BARTHES

yang dipersiapkan dan disusun olch:

Nama : FUJI GILANG RAHMATULLAH
Nomor Induk Mahasiswa : 22105010042

Telah diujikan pada : Senin, 08 Desember 2025

Nilai ujian Tugas Akhir A

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR
2 Ketua Sidang/Penguji |

Prof. Dr. H. Zuhri, S.Ag. M.Ag.
SIGNED

= Penguji 111

Rosi Islamiyati, S.Ag.. M.Ag.
SIGNED

ngy ak ma. sember 2025

unan
Faku Ushul;[l‘in d;Anikimn Islam

ot Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum.
* & SIGNED
Valid ID: 694365¢ 1ac28d

1 18/12/2025



SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

3§W Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Fuji Gilang Rahmatullah

NIM 122105010042

Program Studi : Agidah dan Filsafat Islam
Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam

Dengan ini menyatakan bahwa skripsi saya yang berjudul Simbolisme Hijab dalam Kitab
Misykat al-Anwar Karya Abu Hamid Al-Ghazali (Analisis Semiotika Roland Barthes) adalah asli hasil
karya penulisan saya sendiri dan bukan plagiasi dari karya orang lain, kecuali pada bagian-
bagian yang menjadi sumber rujukan, namun dengan tetap mencantumkan nama penulis

aslinya.

Yogyakarta, 26 November 2025
Yang menyatakan

Fuji Gilang Rahmatullah
NIM: 22105010042

il



NOTA DINAS

S Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI

Hal : Persetujuan Skripsi
Lampiran : 1 (satu) lembar
Kepada
Yth. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Di Yogyakarta

Assalamu’alaikum wr. wb.

Setelah membaca, meneliti, memberikan petunjuk, dan mengoreksi, serta mengadakan
perbaikan seperlunya, maka kami selaku pembimbing berpendapat bahwa skripsi saudara :

Nama : Fuji Gilang Rahmatullah

NIM 122105010042

Judul Skripsi : Simbolisme Hijab Dalam Kitab Misykat al-Anwar Karya Abu Hamid Al-Ghazali
(Analisis Semiotika Roland Barthes)

Sudah dapat diajukan kepada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas
Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta sebagai salah satu syarat
untuk memperoleh gelar Sarjana Strara Satu (S1)

Dengan ini kami berharap agar skripsi/tugas akhir saudara tersebut dapat
dimunaqasyahkan. Atas perhatiannya kami'sampaikan terima kasih.

Wassalamu’alaikun wr. wb.

Yogyakarta, 26 November 2025
Pembimbing

= 9
)

Prof. Dr. H. Zuhri, S.Ag. M.Ag
NIP. 19700711200112 1 001

il



MOTTO

(AU iy AL Jaay o) (Sas ¥ g Aaliia p aild gl g Lalita o guail)
Apadlal) Abuadl) B ) g i yglind
“Teks-teks (Nash) itu terbatas, sedangkan realitas/kejadian tidak terbatas,
dan sesuatu yang terbatas tidak mungkin mencakup yang tidak terbatas,

Karena itu tampaklah urgensi Filsafat Islam”

v



PERSEMBAHAN

Puji syukur saya panjatkan kepada Allah SWT yang senantiasa
melimpahkan kasih sayang-Nya dan memberikan kemudahan dalam setiap
langkah. Skripsi ini merupakan persembahan kecil sebagai tanda cinta dan
terima kasih kepada orang-orang yang telah membuat hidup saya berharga dan
bermakna. Dengan penuh tulus, saya persembahkan kepada:

Kedua orang tua yang sangat saya sayangi dan banggakan, Ayah
Muhammad Ali dan Ibu Unaenah, yang dengan ketulusan luar biasa selalu
mendoakan, menasihati, dan memberi semangat tanpa henti. Terima kasih atas
tangan yang selalu terbuka, bahu yang selalu siap menjadi sandaran, serta segala
bentuk dukungan baik moral maupun material yang tidak pernah terputus.
Pengorbanan, kasih sayang, dan ridha Ayah dan Ibu menjadi kekuatan terbesar
yang mengantarkan saya menyelesaikan proses ini.

Saudara-saudara yang saya sayangi dan banggakan, adik-adikku Naoval
Aulia Faqih dan Nur Daffa Tsabit Qeis, yang selalu memberikan dukungan,
semangat, dan keceriaan yang _membuat perjalanan ini-terasa lebih ringan.
Kehadirankalian menjadi pengingat bahwa keluarga adalah tempat bertumbuh
yang penuh kehangatan.

Keluarga besar, yang selalu menyertai langkah saya dengan doa,
semangat, dan dukungan. Terima kasih atas perhatian serta kepercayaan yang

kalian berikan, yang membuat saya merasa tidak pernah berjalan sendirian.



PEDOMAN TRANSLITERASI

Pedoman Transliterasi Arab Latin yang merupakan hasil keputusan
bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan R.I.
Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987.

A. Konsonan

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab
dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan
dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi
dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus.

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan
huruf latin:

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama

i Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan

- Ba B Be

o Ta i Te

o Sa § es (dengan titik di atas)

c Jim J Je

c Ha h ha (dengan titik di
bawah)

¢ Kha Kh ka dan ha

5 Dal d De

5 Zal ) Zet (dengan titik di atas)

5 Ra r er

B Zai z zet

o Sin S es

o Syin sy es dan ye

e Sad S es (dengan titik di bawah)

o2 Dad d de (dengan titik di
bawah)

vi



b Ta t te (dengan titik di bawah)
5 Za z zet (dengan titik di
bawah)
¢ ‘ain ) koma terbalik (di atas)
¢ Gain g ge
o Fa f ef
8 Qaf q ki
B Kaf k ka
J Lam 1 el
. Mim m em
0 Nun n en
9 Wau w we
2 Ha h ha
. Hamzah ¢ apostrof
¢ Ya y ye
B. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal
tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.
1. Vokal Tunggal

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat,
transliterasinya sebagai berikut:
Tabel 0.2: Tabel Transliterasi Vokal Tunggal

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
- Fathah a a
— Kasrah i 1

-2 Dammah u u

vil



2. Vokal Rangkap

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara
harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf sebagai berikut:
Tabel 0.3: Tabel Transliterasi Vokal Rangkap

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
L Fathah dan ya ai adanu
5 Fathah dan wau au adanu
Contoh:
- X kataba
- e fa'ala
-k suila
- &% kaifa
- J¥  haula
C. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf,
transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut:
Tabel 0.4: Tabel Transliterasi Maddah

Huruf Arab Nama Huruf Nama
Latin
) Fathah dan alif atau a a dan garis di atas
ya
T Kasrah dan ya 1 1 dan garis di atas
.} Dammah dan wau i u/dan garis di atas
Contoh:
-6 qala
- & rama
- & qila

- Jk  yaqilu
D. Ta’ Marbutah

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu:
1. Ta’ marbutah hidup
2. Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah,
dan dammabh, transliterasinya adalah “t”.
3. Ta’ marbutah mati
4. Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun,
transliterasinya adalah “h”.

viii



5. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata
yang menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu
terpisah, maka ta’ marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”.

Contoh:
BN AR 5 raudah al-atfal/raudahtul atfal
- bl al-madinah al-munawwarah/al-madinatul munawwarah
- il talhah

E. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan
sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf;,
yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu.

Contoh:
- 33 nazzala
A al-birr

F. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf,
yaitu J, namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas:

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah

2. Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah
ditransliterasikan sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “1”
diganti dengan huruf yang langsung mengikuti kata sandang itu.
Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah

4. Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah

ditransliterasikan dengan sesuai dengan aturan yang digariskan
di depan dan sesuai dengan bunyinya.

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang
ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa
sempang.

Contoh:
- ) ar-rajulu

(O8]

- 48 al-qalamu
- 233 asy-syamsu
- Jd aljalalu

G. Hamzah

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya
berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara
hamzah yang terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab
berupa alif.

Contoh:

- &% ta’khuzu

- il syai’un

X



- 49 an-nau’u

- inna

H. Penulisan Kata

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah.
Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim
dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan,
maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang
mengikutinya.

Contoh:
- BB W 3; 3 Wa innallaha lahuwa khair ar-raziqin/

Wa innallaha lahuwa khairurrazigin
- LU 5 BEE S Bismillahi majreha wa mursaha
I. Huruf Kapital

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam
transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti
apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk
menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri
itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap
huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya.

Contoh:
- Gedud o 4 dad Alhamdu lillahi rabbi al-'alamin/
Alhamdu lillahi rabbil ‘alamin
- =) géfJ' Ar-rahmanir rahim/Ar-rahman ar-rahim

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam
tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalaujpenulisan itu disatukan
dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang.dihilangkan, huruf
kapital tidak dipergunakan.

Contoh:
- e Allaahu gaftirun rahim
-owsva Lillahi al-amru jam1 an/Lillahil-amru jamT an
J. Tajwid

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman
transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid.
Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman
tajwid.



ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji simbolisme Aijab dalam Misykat al-Anwar karya
Abu Hamid al-Ghazali dengan pendekatan semiotika Roland Barthes. Selama
ini, kajian akademik lebih menekankan simbol cahaya, sementara hijab
cenderung diposisikan sebagai elemen sekunder atau bahkan dipertanyakan
otentisitasnya. Penelitian ini menunjukkan bahwa hijab justru berfungsi sebagai
kategori epistemologis penting dalam struktur pemikiran al-Ghazali. Dengan
menggunakan kerangka Barthes yakni denotasi, konotasi, dan mitos. Hijab
dianalisis sebagai sistem tanda berlapis yang menghubungkan dimensi spiritual,
epistemologis, dan kosmologis. Pada tataran denotatif, hijab bermakna tabir
atau penghalang. Pada tingkat konotatif, hijab merepresentasikan keterbatasan
akal dan kondisi batin yang menghalangi manusia dari penyaksian Ilahi.
Sementara pada tingkat mitos, Aijab membentuk narasi teologis bahwa
perjalanan menuju kebenaran menuntut penyingkapan tabir secara bertahap.

Untuk memperdalam analisis  epistemologis, penelitian ini
memanfaatkan konsep hambatan epistemologis dari Gaston Bachelard. Hijab
dipahami bukan sebagai penghalang mutlak, tetapi sebagai mekanisme
pedagogis yang justru memungkinkan pemurnian kesadaran. Integrasi kedua
teori ini memperlihatkan bahwa simbolisme hijab dalam Misykat al-Anwar
mengandung struktur makna yang dinamis, yang menempatkan keterbatasan
sebagai bagian inheren dari proses mengenal Tuhan.

Penelitian ini menunjukkan bahwa hijab merupakan elemen sentral
dalam epistemologi sufistik al-Ghazali, bukan hanya sebagai metafora spiritual,
tetapi sebagai struktur pengetahuan yang mengatur proses penyingkapan dan
ketersembunyian cahaya Ilahi. Dalam Misykat al-Anwar, hijab tampil sebagai
simbol yang dinamis dan terus diproduksi ulang melalui interaksi antara
pengalaman ruhani, refleksi filosofis, dan konstruksi makna. Dengan
menggabungkan perspektif tasawuf al-Ghazali dan semiotika Roland Barthes,
penelitian intymengungkap bahwa hijab berfungst sebagai tanda berlapis yang
beroperasi pada _tingkat denotasi, Konotasi, _hingga pembentukan mitos
epistemologis. Temuan ini.menawarkan kontribusi bagi kajian interdisipliner
filsafat [slam, tasawuf, dan teori semiotika, 'serta mencgaskan bahwa simbol
hijab dapatmenjadi perangkat analitis untuk meémahami dinamika makna dalam
tradisi intelektual Islam.

Kata kunci: Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hijab, semiotika Roland
Barthes, epistemologi, simbolisme sufistik.

X1



ABSTRACT

This study ecamines the symbolism of the Aijab in Abu Hamid al-
Ghazali’s Misykat al-Anwar through the semiotic framework of Roland
Barthes. Previous scholarship has predominantly emphasized the symbol of
light, while the hijab has often been treated as a secondary element or its
authenticity questioned. This research demonstrates that the hijab functions as
a crucial epistemological category within al-Ghazali’s intellectual structure.
Employing Barthes’ tripartite model denotation, connotation, and myth. the
hijab is analyzed as a multilayered sign system connecting spiritual,
epistemological, and cosmological dimensions. At the denotative level, the
hijab signifies a veil or barrier. At the connotative level, it represents the
limitations of human intellect and the inner conditions that obstruct the vision
of the Divine. At the level of myth, the hijab constructs a theological narrative
in which the journey toward truth requires a gradual unveiling of the veil.

To deepen the epistemological analysis, this study incorporates Gaston
Bachelard’s concept of epistemological obstacles. The /4ijab is thus understood
not as an absolute obstruction but as a pedagogical mechanism that enables the
purification of consciousness. The synthesis of these theoretical approaches
reveals that the symbolism of the hijab in Misykat al-Anwar contains a dynamic
structure of meaning that positions human limitation as an inherent part of the
process of knowing God.

The findings affirm that the hijab constitutes a central element in al-
Ghazali’s Sufi epistemology not merely as a spiritual metaphor but as a
knowledge-structure governing the interplay between disclosure and
concealment of Divine light. Within Misykat al-Anwar, the hijab emerges as a
dynamic symbol continually reproduced through the interaction of spiritual
ecperience, philosophical reflection, and, meaning-making. By integrating al-
Ghazali’s Sufl perspective with Barthesian semiotics, this.study reveals that the
hijab functions as a multilayered sign operating across levels of denotation,
connotation, and myth-making. These findings contribute to interdisciplinary
scholarship/in/ Islamic philosophy, Sufism, and semiotic theory, and
demonstrate that the symbol of the Aijab can serve as an analytical tool for
understanding the dynamics of meaning within the Islamic intellectual tradition.

Keyword: Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, hijab, Roland Barthes
semiotics, epistemology, simbolism of sufisme.

Xil



KATA PENGANTAR
Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabaraktuh

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam, yang dengan Cahaya-
Nya membuka tabir-tabir batin dan menuntun hati manusia menuju pemahaman
yang lebih jernih tentang hakikat keberadaan. Shalawat dan salam semoga
senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, teladan bagi para pencari
hikmah yang mengajarkan pentingnya berpikir, merenung, dan menjaga
kejernihan hati dalam membaca tanda-tanda Ilahi.

Skripsi ini disusun sebagai bagian dari pemenuhan syarat akademik
untuk memperoleh gelar sarjana, dengan judul: “Simbolisme Hijab dalam Kitab
Misykat al-Anwar Karya Abu Hamid al-Ghazali (Analisis Semiotika Roland
Barthes). ” Fokus ini berangkat dari kegelisahan penulis terhadap problem krisis
makna yang melanda manusia modern, yakni keterputusan dari dimensi batin
yang seharusnya menjadi pusat orientasi hidup. Dalam situasi seperti ini,
konsep hijab yang dirumuskan al-Ghazali tidak sekadar menjadi metafora
spiritual, tetapi dapat dibaca sebagai struktur epistemologis yang menjelaskan
bagaimana“ kesadaran manusia tertata, terhalangi, dan” akhirnya dapat
ditransformasikan.

Pemilihan pendekatan semiotika Roland Barthes bertujuan untuk
membedah simbol Aijab sebagai tanda yang memuat lapisan makna berjenjang:
mulai dari tingkat denotatif, konotatif, hingga mitos. Analisis ini sekaligus
membantu menunjukkan bahwa hijab dalam Misykat al-Anwar merupakan

simbol yang bergerak, menghasilkan makna baru, dan merefleksikan perjalanan

xiii



batin seorang salik. Sebagai pelengkap reflektif, sejumlah gagasan epistemik

Gaston Bachelar turut dihadirkan bukan untuk mengaburkan karakter sufistik

al-Ghazali, tetapi untuk memperlihatkan bahwa keresahan terhadap

keterhalangan manusia dari dirinya sendiri dan Tuhannya merupakan persoalan
lintas tradisi. Dengan demikian, skripsi ini berupaya membuka ruang dialog
antara filsafat Islam klasik, tasawuf, dan wacana pemikiran modern.

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa karya ini memiliki keterbatasan,
baik dari segi data, keterjangkauan literatur, maupun keluasan analisis. Namun
dengan segala kerendahan hati, skripsi ini dihadirkan sebagai ikhtiar untuk
memberikan kontribusi akademik terhadap kajian al-Ghazali, khususnya
mengenai fungsi epistemologis /iijab dalam kerangka pencerahan spiritual.
Dalam kesempatan ini, penulis menyampaikan terima kasih yang sedalam-
dalamnya kepada:

1. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, serta seluruh wakil dekan
dan pejabat fakultas yang menciptakan iklim akademik yang kondusif bagi
pertumbuhan _ intelektual dan spiritual mahasiswa, Ushuluddin dan
Pemikiran Islam Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga.

2. Dosen pembimbing yang penuh dedikasi, Bapak Prof. Dr. H. Zuhri, S.Ag.
M.Ag., atas bimbingan, ketelitian, dan arahannya yang membuka jalan bagi
kedalaman nalar dan ketajaman makna dalam penyusunan skripsi ini.

3. Dosen penguji yang telah menguji penulisan skripsi penulis, Bapak Prof.
Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag, M,Hum dan Ibu Rosi Islamiyati, S.Ag,

M.Ag. yang sekaligus menjadi Dosen Pembimbing Akademik Penulis.

Xiv



Seluruh dosen dan staf pengajar Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, yang telah membekali penulis
dengan ilmu, inspirasi, dan teladan sepanjang proses pembelajaran.

. Kedua orang tua tercinta, Muhammad Ali dan Unaenah, yang telah menjadi
cahaya, kekuatan, dan sumber doa yang tak pernah padam serta
pengorbanan yang telah diberikan baik materil maupun non-materil. Dan
juga kepada seluruh keluarga yang tidak bisa saya sebutkan satu-satu.

. Pengasuh Komplek-H KH. Afif Muhammad yang telah menjadi sumber
pengetahuan dan membimbing baik melewati sorogan, ngaji, maupun
sowan.

Orang yang istimewa di hidup saya, yang telah menemani penulis untuk
menuslis skripsi ini, kepada Zihan Qurrota Ainin yang telah senantiasa
menyemangati penulis dalam membuat skripsi ini.

Seluruh sahabat dan teman-teman Komplek-H yang tidak dapat disebutkan
satu per satu terima kasih atas persahabatan, obrolan tengah malam,
perdebatan, keheningan bersama, dan semua bentuk kebaikan yang telah
menjadi bagian” dari proses penempaan diri ini. Terkhusus kepada warga
Lorong 2 Timur, Adib, Fazal, Nauval, Akbar, Yafi, Lintang, Wildan, Alif,
Rizki, Husen, Anom, Nobel, Seva, DII.

. Kepada Teman Ngopi dan Musyawarah saya, yang selalu memberikan
diskusi yang membantu dalam menulis skripsi ini, kepada Gibran, Basri,

Makrifat, Rifanda, Ayik, DILI.

XV



Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari sempurna. Namun
demikian, semoga ia dapat menjadi bekal awal dalam percakapan filsafat yang
lebih dalam, serta sebagai laku kecil dalam membangun kesadaran akan
keberadaan, keheningan, dan makna yang sejati.

Akhir kata, semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat, baik sebagai
sumbangsih ilmiah maupun sebagai bahan renungan dalam memahami
keberadaan manusia yang senantiasa mencari makna, dalam diam, dalam

keheningan, dalam terang yang tak berbunyi.

Wassalamu alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Yogyakarta, 8 Desember 2025

Fuji Gilang Rahmatullah

NIM 22105010042

Xvi



DAFTAR ISI

SURAT PENGESAHAN ...uuiiiiitiiiinninninntesssesnssecsssssssesssesssssssssssssesssassssssssases i
SURAT PERNYATAAN SKRIPSI ...iiniiniiininniinsniissninssicsssisssnssssssssssssssossens ii
INOTA DINAS . .coitiiiintintinticsneessseissessssesssessssesssssssssssssssssssssassssssssassssssssasssssesss iii
MOTTO ...ccoceurvesneresess STTammmmammmns. A0 shs s TEETTEETEETET s o sov0s0sessessonsssssssessorssssonsassosss v
PERSEMBAHAN......ciiniiniiisiinninnnicsssiesssisssicsssssssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssass \%
PEDOMAN TRANSLITERASTI ....ccovuiiiiiiisinsinneiieisnecssensssesssecsssecssessssseses vi
ABSTRAK ....cocccrreee o 2SR TRAR. DB T .. ...oeeecnenenensncesseaassonces xi
ABSTRACT ....uuuiiiiiiinsnecsisnnicsnisssnssnsissseesssessstssassssssesssssssssssssssssssssssssssssssesases xii
KATA PENGANTAR .....uiiiiiiniiisinnnicsniissneissnncssnnssnissseesssesssessssssssssssassssassses xiii
DAFTAR ISLccuuuiiiiiiienenencncnnicssssiessasisssnsecssssecsssissassessossessossesssssessssssssssssssssess xvii
|37, 2 T 1
A. Latar Belakang Masalah .............cccvieneiinniiiiiiinnnnninnnnnicnnnnicssnncssnnessnssene 1
B. Rumusan Masalah........cciieiiiiicnicnniiineiinneiisssnnensnecssnescsssescssssscsssenes 17
C. Tujuan Penelitian..........cceeeiceenccsssniesceicssneicssaessssnnscsssssssssssssasssssasssssasssss 17
D. Manfaat Penelitian.................... cors SRR oo oooceessssssssnssssssssssssssssees 17
E. TinjanaD R uStako ai. oo au sy a6 i e i titaaissoesssssessesssssessssaasases 18
F. Landasan T e0ri. s ..o ..ceeeisessocessoeestiorsessosiiosesssreesssssvueessioscesssncssasssssesss 21
G. Metode Penelitiani...... .o oot tiodeeecttecssanncsanessesseresabesssansossbesccsboscesessessosseses 29
H. Sistematika Pembahasan.........cw...cieiiisiieniiniciosieninneecnseecssseccssannens 32
BAB I c.uuiiiiiiiiitinnninnnnnincnsnecsnesssnssassssessssessssssssssssessssssssssssassssassssssssssssassssassss 35
A. Definisi Hijab Secara UmMUI .....cueeveecrenssnensnenssnecsanssssesssecsssesssnssssesssacses 35
B. Hijab Menurut Para Sufi.......ceiiiiiivniicniisnnnicssssnniscsssssnncsssssssessssssssssans 40
BAB IIL...uucooiiiiiiinecniinsnensnnensnecssnnsssnsssacsssessssscssnssssssssassssssssssssassssassssssssssssassssasess 46
A. Riwayat Hidup Abu Hamid al-Ghazali............ccueieevevericciisnerccscsnnnecees 46
B. Karya-karya Abu Hamid al-Ghazali..........cccccoovverervnrcscnercssnrcssnnccsanecns 49
C. Mishkat al-Anwar Dalam Kajian .....eeeeneenieennencsennsnensecssnecsenssnennn 53
D. Hijab Menurut Al-Ghazali Dalam Mishkat al-Anwar............cccoeevueeeenee 56

XVii



BAB IV ereeeenttnntnnneenninasssssssanssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassssassses 68

A. Simbolisme Hijab dalam Misykat al-ARWaAF ...........cceueueresuercssuercssnnecsnnee 68
B. Hijab Sebagai Sistem Tanda.........cccovvvericiissnricssssnnecsssnsnecssssssessssssssssssns 77
C. Hijab Sebagai Keterhalangan Epistemologis.........cccccceeevercrcnnrcscneccssancens 86
BAB V.uiiiitiiinnninnininnnnnsissinsiisisssisesssisssssssssssssssssssstsssssssssssssssssssssasssssssssses 92
WA WU S0 111 0] 11 21 92
B.  Saran-Saramn.......eeeieiiniiiiiiiiiiisiiiisiisiissisisssiesssssssesss 94
Daftar PusStaka.......ciiiiisiinssiinsnicssnnesssncsssnsssnsnsssnsecsssnnessssncssssssssssscsssssssssscsens 97

XViil



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Salah satu karya penting Abu Hamid al-Ghazali (w. 1111 M) dalam
ranah filsafat dan tasawuf adalah Misykat al-Anwar, sebuah risalah pendek yang
berupaya menafsirkan secara mendalam ayat cahaya dalam al-Qur’an (Q.S. al-
Nir: 35). Karya ini sering disebut sebagai teks paling mistis dalam korpus al-
Ghazali, karena di dalamnya ia berusaha menggabungkan epistemologi,
kosmologi, dan pengalaman sufistik melalui medium simbol cahaya. Karya ini
dalam literatur Barat, pertama kali diperkenalkan secara sistematis oleh D. B.
Macdonald yang menekankan posisinya sebagai teks kunci dalam memahami
sisi esoteris al-Ghazali, meskipun kemudian W. H. T. Gairdner justru
mengkritisi konsistensi pemikirannya dan mempertanyakan “Ghazali Problem”
dalam hubungan antara filsafat, ortodoksi, dan mistisisme'. Kajian lanjutan oleh
Wensinek juga memperlihatkan bahwa Misykat harus.dipahami tidak hanya
sebagai tafsir atas satu ayat, tetapi juga sebagai peta intelektual yang
menempatkan cahaya sebagai asas bagi seluruh realitas.”> Berdasarkan
penjelasan terlihat bahwa sejak awal teks ini sudah menimbulkan diskusi luas,

baik di kalangan sarjana Muslim maupun orientalis.

' Duncan B. Macdonald, “The Life of al-Ghazzali, with Especial Reference to His
Religious Ecperiences and Opinions”, Source: Journal of the American Oriental Society, vol. 20
(1899), https://about.jstor.org/terms.

2 Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights).



Misykat al-Anwar secara struktur dibangun atas kerangka simbolik yang
menjelaskan relasi antara Tuhan, kosmos, dan manusia dengan bahasa kiasan.
Al-Ghazali menggunakan metafora lampu, kaca, minyak, dan cahaya berlapis
(nutr ‘ala niir) sebagai model hierarki wujud, di mana Tuhan diposisikan sebagai
sumber tunggal segala cahaya. Al-Ghazali dalam proses ini, ia menafsirkan
“niche” (Misykat) sebagai wadah spiritual, “lampu” (misbah) sebagai akal atau
hati yang tercerahkan, dan ‘“kaca” (zujajah) sebagai jiwa yang bening.
Pandangan ini memiliki paralel dengan tafsir sufi klasik, misalnya karya Sulamt
dan Qusyair1 yang juga membagi simbol-simbol ayat cahaya ke dalam elemen
spiritual.> Akan tetapi, berbeda dari tafsir bi al-ma’tsiir seperti al-Tabari, al-
Ghazali lebih menekankan aspek mistis-filosofis dengan mengembangkan
lapisan-lapisan makna yang menuntun pembaca dari level lahiriah menuju
batiniah.* Gerhard Bowering menyebut bahwa Mishkat al-Anwar ini
mengandung dua dimensi sekaligus: analisis Qur’ani intratekstual dan
reinterpretasi sufistik yang memperluas cakrawala makna ayat an-Niir.’ Dengan
demikian, struktur Kitab ini lebih menyerupai risalah metafisis daripada tafsir
konvensional.

Misykat al-Anwar Dari segi fungsi bukan hanya sekadar tafsir simbolik,
melainkan refleksi epistemologis tentang bagaimana manusia mengenal Tuhan

melalui tanda-tanda yang terhijab. Hal ini terlihat dalam cara al-Ghazali

3 al-Imam Abi Abd ar-Rahman Muhammad ibn Husain ibn Musa al-Azdi Al-Sulami,
Hagqaiq al-Tafsir (Beirut: daar al-Kitab al-Ilmiyyah, 2001).

4 Abi Ja’far Muhammad obn Jarir Al-Thabari, Jami’ al-Bayan an Ta'wil al-Qur’an :
Tafsir al-Thabari (daar al-Hadits, 2010).

3 Gerhard Bowering, “The Light Verse: Qur’anic Tect and Sifi Interpretation”, Source:
Oriens, vol. 36 (2001).



menghubungkan konsep cahaya dengan proses pengenalan, yaitu bahwa setiap
pengetahuan adalah pantulan dari cahaya Ilahi, namun sekaligus dibatasi oleh
hijab yang menutupi hakikat tertinggi. Pandangan ini dikaji secara kritis oleh
Ms. Zora Hesova yang menekankan orisinalitas al-Ghazali dalam
mengombinasikan aspek kosmologi filosofis dengan pengalaman spiritual .’
Sementara itu, W. Montgomery Watt melihat Misykat sebagai bukti bahwa al-
Ghazali tidak sepenuhnya meninggalkan filsafat, melainkan justru
mengintegrasikan metafisika Avicennian dengan tasawuf.” Dalam konteks
sejarah tafsir sufistik, Eric Ormsby menegaskan bahwa risalah ini
memperlihatkan fleksibilitas al-Ghazali dalam menggunakan bahasa simbol

untuk menjembatani teologi, filsafat, dan mistisisme.®

Dengan kata lain,
Misykat menjadi saksi dari dinamika intelektual Islam abad pertengahan, di
mana teks sufi tidak bisa dipisahkan dari perdebatan teologis dan filosofis pada
masanya.

Pembahasan mengenai cahaya dalam Misykat al-Anwar tidak dapat
dilepaskan dati kerangka Qur’ani yang menjadi fondasinya, Ayat 35 dari Surah
al-Nir menjadi pusat perhatian, di ‘mana Allah secara eksplisit digambarkan

sebagai “Cahaya langit dan bumi”. Al-Ghazali menempatkan ayat ini sebagai

pintu masuk untuk memahami struktur realitas, sebab bagi dirinya cahaya

¢ Zora Hesova, “The Notion of Illumination in the Perspective of Ghazali’s Mishkat al-

Anwar”, Journal of Islamic Thought and Civilization, vol. 02, no. 02 (University of Management
and Technology, 2012), pp. 65-85.

7 W. Montgomery Watt, “The Authenticity of the Works Attributed to al-Ghazali”, The

Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland (1952),
https://about.jstor.org/terms.

8 Eric L... Ormsby, Ghazali : the revival of Islam (Oneworld, 2012).



adalah simbol paling universal dan fundamental dalam menggambarkan
eksistensi Tuhan serta relasi-Nya dengan kosmos. Gerhard Bowering
menunjukan dalam konteks Qur’an bahwa kata nizr muncul sebanyak 43 kali
dengan makna beragam, adakalanya merujuk pada wahyu, adakalanya
menunjuk kepada Nabi sebagai siraj munir, dan adakalanya pada fenomena
kosmik.” Hanya dalam ayat ini kata cahaya secara langsung dikaitkan dengan
Tuhan, sehingga memberikan legitimasi bagi al-Ghazali untuk menjadikannya
dasar kosmologi spiritual. Dengan kerangka itu, cahaya dipahami bukan
sekadar fenomena fisik, tetapi prinsip metafisis yang melandasi seluruh wujud.

Al-Ghazali dalam teksnya, membedakan cahaya inderawi dengan
cahaya spiritual. Cahaya inderawi adalah yang ditangkap mata melalui
perantaraan matahari, bulan, atau lampu, sementara cahaya spiritual adalah
yang menerangi hati sehingga mampu mengenal hakikat.'"® Aaron Hughes
menekankan bahwa pembedaan ini erat kaitannya dengan fungsi imajinasi
sebagai perantara: cahaya fisik menjadi simbol yang mengarahkan pada cahaya
metafisis yang tak terindra."! Oleh karena itu, Ketika sescorang bermimpi atau
mengalami visi spiritual, cahaya yang 'muncul "bukan-sekadar efek psikis,
melainkan ikon simbolik yang menyingkap dimensi transenden. Al-Ghazali
dalam hal ini, seolah memperluas epistemologi dengan menempatkan cahaya

sebagai medium yang menghubungkan indera, akal, dan wahyu, sebuah langkah

° Bowering, “The Light Verse: Qur’anic Tect and Sifi Interpretation”.

19 Abu Hamid Al-Ghazali, “Mishkat al-Anwar”, in Majmu’ah Rasail al-Ghazali (Mesir:
Maktabah al-Taufiqiyyah, 1986).

' Aaron Hughes, Imagining the Divine: Ghazali on Imagination, Dreams, and Dreaming
(2002).



yang membedakannya dari para filsuf Muslim seperti al-Farabi yang cenderung
menurunkan derajat imajinasi.

Wensinck menafsirkan bahwa lapisan-lapisan cahaya yang dijelaskan
al-Ghazali dalam Misykat sebenarnya merupakan hierarki ontologis. Tuhan
adalah Cahaya Mutlak, sementara seluruh ciptaan hanyalah refleksi berjenjang
dari cahaya tersebut.!? Niche (Misykat), lampu (misbah), kaca (zujajah), dan
minyak dari pohon zaitun yang diberkahi, semuanya menjadi simbol tentang
bagaimana cahaya ilahi memancar dan dipantulkan melalui berbagai tingkatan
realitas. Pandangan ini mengingatkan pada neoplatonisme yang mengenal
konsep “emanasi”, tetapi al-Ghazali memberinya corak Qur’ani dengan
menegaskan bahwa pancaran cahaya tetap bergantung sepenuhnya pada
kehendak Tuhan, bukan sekadar hukum kosmik.'? Watt melihat hal ini sebagai
upaya al-Ghazali mengharmonisasikan filsafat Avicennian dengan ortodoksi
teologi Sunni, sehingga Misykat bisa diterima dalam arus utama Islam meskipun
sarat dengan simbolisme filosofis.'

Dimensi mistis dari konsep cahaya ini semakin jelas ketika dikaitkan
dengan tafsir sufi,” seperti yang diteliti Bowering, Al-Ghazali menafsirkan
cahaya sebagai pengalaman batiniah yang diberikan kepada hati Nabi dan para
wali.'® Al-Ghazali mengadopsi kerangka itu, tetapi menambahkan dimensi
epistemologis berupa cahaya bukan hanya pengalaman individual, melainkan

juga prinsip kognitif yang memungkinkan akal menangkap realitas. Eric

12 Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights).

13 Ibid.

14 W.H... Gairdner, al-Ghazali Mishjat al-Anwar and the Ghazali Problem.
15 Bowering, “The Light Verse: Qur’anic Tect and Stfi Interpretation”.



Ormsby menyebut bahwa al-Ghazali dengan demikian memposisikan cahaya
sebagai jembatan ganda: kosmologis sekaligus epistemologis.!® Cahaya tidak
berhenti pada fungsi metaforis, tetapi juga menjadi kategori pengetahuan yang
menentukan validitas pengalaman spiritual. Berdasarkan penjelasan diatas,
pembahasan tentang cahaya dalam Misykat tidak bisa dilepaskan dari konsep
hijab, sebab justru melalui hijab cahaya itu dimediasi dan disaring sebelum
dapat ditangkap manusia.

Jika cahaya dalam Misykat al-Anwar diposisikan sebagai simbol
universal dari realitas ilahi, maka Aijab hadir sebagai perangkat simbolik yang
mengatur bagaimana manusia berhubungan dengan cahaya tersebut. Hijab
digambarkan bukan semata-mata sebagai penghalang, melainkan sebagai
lapisan-lapisan yang menyaring intensitas cahaya agar dapat diakses manusia
secara bertahap.!” Dalam hadis “tujuh puluh Zijab” yang dikutip al-Ghazali,
setiap hijab menjadi tingkatan epistemologis sekaligus spiritual yang

menentukan sejauh mana seseorang mampu menyingkap hakikat.'®

Dengan
cara_ini, hijab_ tidak dimaknai sebagai penutupan mutlak, tetapi sebagai media
yang-bersifat mendidik "'yang menahan ‘sekaligus mengarahkan, melindungi
sekaligus membuka jalan.

Klasifikasi manusia yang disusun al-Ghazali dalam kerangka hijab

menempatkan umat manusia dalam spektrum berlapis. Gairdner menunjukkan

bahwa al-Ghazali membagi tabir ke dalam tiga kategori utama yakni tabir

16 Ormsby, Ghazali : the revival of Islam.
17 Al-Ghazali, “Mishkat al-Anwar”.
18 Ibid.



kegelapan, tabir campuran, dan tabir cahaya.'” Mereka yang terjebak dalam
materialisme dan ateisme masuk dalam tabir kegelapan sementara penyembah
berhala, kelompok antropomorfis, maupun sebagian teolog rasionalis
ditempatkan dalam tabir campuran. Adapun tabir cahaya justru lebih subtil,
karena ia menggambarkan kebenaran parsial yang tetap belum sempurna.
Dengan klasifikasi ini, #ijab menjadi cermin epistemologis: setiap manusia,
bahkan kelompok Muslim sendiri, tetap berada di bawah tabir, kecuali para
wasiliin (orang yang sampai) yang mampu menembus semua hijab.

Dimensi hijab dalam Misykat juga memperlihatkan kedekatannya
dengan peta spiritual kaum sufi. Nikmatun Nadhiro, dalam kajiannya,
menunjukkan bahwa hijab dipahami sebagai kondisi batin yang menghalangi
kashf (penyingkapan langsung).?® Pandangan ini sejalan dengan warisan
sufistik sebelumnya, seperti al-TustarT yang menekankan Aijab sebagai lapisan
ilusi yang diciptakan hawa nafsu, atau al-Hallaj yang melihat Zijab sebagai
jarak antara syariat lahiriah dan hakikat batiniah.?! Dengan demikian, al-
Ghazali tidak. memunculkan konsep. hijab dalam. ruang. hampa, melainkan
memperluas tradisi simbolik sufi “yang sudah ‘ada, sekaligus memberinya
kerangka kosmologis yang sistematis melalui metafora cahaya.

Keaslian bab hijab dalam Misykat al-Anwar tidak lepas dari perdebatan

akademik. Wensinck, dalam studinya, meragukan apakah bagian tentang hijab

19 Gairdner, al-Ghazali Mishjat al-Anwar and the Ghazali Problem.

20 Nikmatun Nadhiro, Makna Nur Dalam Surat an-Nur Ayat 35: Analisis Semiotika
Roland Barthes (2025), https://digilib.uinkhas.ac.id/43555/1/Nikmatun Nadhiro
212104010037.pdf.

2l Ahmad Ali Fikri and Yusuf Rahman, “Pandangan Sahl al-Tustari terhadap Al-Qur’an
dalam Tafstr Al-Qur’an al-’Azim”, Refleksi, vol. 22, no. 1 (2023), pp. 49-78.



benar-benar berasal dari pena al-Ghazali.?? Ia berargumen bahwa gaya bahasa
dan sistematika bab ini menunjukkan kemungkinan adanya interpolasi atau
tambahan dari murid-murid sufi setelah wafatnya al-Ghazali. Pandangan
skeptis ini diperkuat oleh sebagian orientalis yang melihat adanya ketegangan
antara nuansa filsafat emanasi dalam bab hijab dengan penolakan al-Ghazali
terhadap filsafat dalam Tahafut al-Falasifah. Meski demikian, Ormsby
menekankan bahwa perbedaan itu tidak harus dibaca sebagai bukti
ketidakotentikan, melainkan sebagai indikasi kerumitan intelektual al-Ghazali
yang bergerak antara ortodoksi kalam dan esoterisme sufi.?®

Kontroversi ini menunjukkan bahwa hijab** dalam Misykat tidak
sekadar topik sekunder, melainkan inti yang menentukan cara pembacaan
terhadap keseluruhan teks. Bila bab hijab dianggap otentik, maka ia
menegaskan konsistensi al-Ghazali dalam membangun epistemologi cahaya-
hijab. Sebaliknya, bila dianggap sebagai interpolasi, maka Misykat harus
dipahami sebagai teks berlapis yang berkembang melalui komunitas sufi. Hijab,
apapun posisinya tetap menjadi simbol penting yang menghubungkan antara
aspek mistis pengalaman dengan kerangka filsafat agama. Di sinilah letak
signifikansinya: ~hijab berfungsi sebagai ruang transisi yang menguji
keterbatasan akal dan membuka jalan bagi dimensi transenden.

Perkembangan berikutnya setelah pemaknaan hijab dalam Misykat al-

Anwar ditempatkan dalam kerangka kosmologis dan epistemologis,

22 Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights).

2 Ormsby, Ghazali : the revival of Islam.
24



menunjukkan bahwa istilah Aijab mengalami pergeseran dan diversifikasi
makna di dalam tradisi Islam. Dalam ranah sufistik, Aijab terus dipahami
sebagai lapisan yang memisahkan manusia dari realitas ilahi. Ibn ‘Arabi,
misalnya, memperluas konsep Zijab dengan melihatnya sebagai “al-hijab al-
nirant” (hijab cahaya) yang menutupi tajalli Tuhan agar manusia tidak musnah
oleh intensitas-Nya.?> Sementara dalam konteks etika, al-Sarraj dan al-Qushairi
menekankan hijab sebagai refleksi dari sifat batin yang menghalangi hati
menerima cahaya kebenaran. Hal ini menunjukkan kesinambungan dari
pemikiran al-Ghazali, sekaligus memperlihatkan bahwa hijab menjadi kategori
penting dalam kerangka epistemologi mistis Islam.

Dalam kerangka epistemologis, simbol kijab sebagaimana dibahas al-
Ghazali dalam Misykat al-Anwar dapat dibaca paralel dengan konsep
“hambatan epistemologis” yang diperkenalkan oleh Gaston Bachelard. Menurut
Bachelard, setiap bentuk pengetahuan selalu dimulai dari keterbatasan manusia
tidak serta-merta mencapai kebenaran, tetapi harus melampaui rintangan-
rintangan intelektual. yang menutup jalan menuju pengetahuan yang lebih
murni. Hijab dalam pengertian ini berfungsi sebagai representasi spiritual dari
hambatan epistemologisyakni batas-batas yang muncul bukan dari luar,
melainkan dari dalam kesadaran manusia itu sendiri. Seperti halnya ilmuwan
yang harus melawan prasangka empiris untuk menemukan kebenaran ilmiah,
seorang sufi juga harus menyingkap lapisan-lapisan hijab yang menghalangi

pancaran cahaya Ilahi. Dengan demikian, Aijab tidak hanya bersifat metafisis,

2 Ibnu Arabi, Futuhat al-Makiyyah (Beirut: daar al-Kitab al-Ilmiyyah).



tetapi juga epistemologis: ia menandai momen krisis pengetahuan di mana
manusia dihadapkan pada ketidakmampuannya memahami realitas secara
langsung.

Lebih lanjut, Bachelard menyatakan bahwa kemajuan pengetahuan
hanya mungkin terjadi melalui “pemutusan epistemologis” (rupture
épistémologique), yaitu keberanian untuk meninggalkan cara berpikir lama
yang menghambat pemahaman baru. Dalam konteks Misykat al-Anwar, konsep
ini menemukan relevansinya ketika al-Ghazali memaknai Aijab bukan sebagai
penghalang absolut, melainkan sebagai tahapan pembelajaran spiritual. Proses
menyingkap hijab sejalan dengan lompatan epistemik: dari pengetahuan
inderawi menuju pengetahuan intelektual, lalu menuju intuisi ruhani. Bachelard
membantu kita memahami bahwa perjalanan ini bukan hanya mistik, tetapi juga
logiskarena setiap tahap penyingkapan menuntut dekonstruksi terhadap bentuk
pengetahuan sebelumnya. Dengan demikian, penyingkapan #ijab bukan
sekadar pengalaman mistis, tetapi juga transformasi epistemik, di mana
kesadaran manusia direkonstruksi untuk mencapai bentuk pengetahuan yang
lebihrreflektif'dan objektif.

Dengan mengaitkan hijab pada teori Bachelard, dapat disimpulkan
bahwa simbol tersebut bekerja dalam dua ranah sekaligus: spiritual dan
epistemologis. Secara spiritual, ijab berfungsi sebagai mekanisme pedagogis
yang melindungi manusia dari intensitas cahaya Ilahi secara epistemologis, ia
berperan sebagai “hambatan kreatif” yang menantang subjek untuk berpikir

ulang tentang hakikat kebenaran. Di sinilah titik temu antara al-Ghazali dan

10



Bachelard: keduanya menempatkan keterbatasan bukan sebagai kegagalan,
melainkan sebagai syarat bagi kemajuan pengetahuan. Dengan pemahaman ini,
penelitian dapat melihat Misykat al-Anwar bukan hanya sebagai teks sufistik,
tetapi juga sebagai model epistemologi yang kompleks. Integrasi konsep hijab
dengan teori Bachelard ini selanjutnya membuka jalan bagi analisis semiotika
Roland Barthesyang akan menguraikan bagaimana simbol tersebut membentuk
struktur makna berlapis dalam teks dan budaya Islam.

Namun, di luar lingkup tasawuf, makna Aijab bergeser menjadi simbol
sosial-religius, khususnya dalam kaitannya dengan praktik keagamaan dan
hukum Islam. Dalam tafsir klasik, Aijab kerap dikaitkan dengan ayat-ayat al-
Qur’an yang mengatur batas interaksi antara laki-laki dan perempuan (misalnya
QS. al-Ahzab [33]:53). Penafsiran inilah yang kemudian berkembang menjadi
norma berpakaian, yang di masa kontemporer banyak disimplifikasi hanya pada
persoalan jilbab perempuan.?® Penelitian Ms. Zora Hesova menunjukkan bahwa
penyempitan makna hijab menjadi sekadar atribut pakaian menimbulkan
reduksi dari dimensi filosofis-mistis yang kaya dalam tradisi klasik.?” Dengan
demikian, 4ijab mengalami transformasi dari_simbol epistemologis menjadi
norma sosial, yang kadang menutup lapisan makna spiritual yang lebih
mendalam.

Para sarjana modern berusaha menengahi ketegangan antara makna

hijab yang sufistik dan yang sosial. Ormsby menilai bahwa #Aijab tidak pernah

26 Al-Thabari, Jami’ al-Bayan an Ta 'wil al-Qur’an : Tafsir al-Thabari.

27 Ms Zora Hesova, “THE NOTION OF ILLUMINATION IN THE PERSPECTIVE OF
GHAZALI’S MISHKAT AL-ANWAR?”, Crossref Journal of Islamic Thought and Civilization Fall,
vol. 2, no. 2 (2012), pp. 65-85, https://doi.org/10.32350/jitc.

11



benar-benar hilang makna mistisnya, melainkan “berlapis™: satu sisi berfungsi
sebagai norma hukum, sisi lain tetap menyimpan muatan metafisik?®. Hal ini
dapat dilihat pada praktik masyarakat Muslim di berbagai era, di mana hijab
dipahami secara simultan sebagai batas lahiriah sekaligus tanda batiniah. Dari
perspektif semiotika, sebagaimana dibahas Barthes dalam kerangka makna
denotatif dan konotatif, sijab dapat dibaca sebagai tanda yang selalu bergerak
antara regulasi sosial dan simbolisme spiritual.”’ Dengan demikian,
perkembangan historis Aijab memperlihatkan dinamika ganda: ia adalah simbol
yang konkret sekaligus abstrak, legal sekaligus mistis.

Pergeseran makna hijab ini juga memperlihatkan adanya ketegangan
metodologis dalam studi Islam. Sebagian akademisi, seperti Wensinck, lebih
menekankan kritik filologis terhadap otentisitas teks sehingga sijab dipandang
dalam kerangka keraguan tekstual.>° Sementara penelitian kontemporer yang
lebih hermeneutis, seperti karya Hesova, menekankan relevansi simbolik hijab
dalam konteks modern, termasuk dalam kajian gender dan representasi sosial.>!
Dengan_demikian, perkembangan makna #4ijadb tidak hanya mencerminkan
dinamika“internal tradisi Islam, tetapi juga dipengaruhi-oleh cara akademisi
modern memetakan dan menafsirkan simbol ini.

Setelah menelusuri perkembangan makna hijab baik dalam dimensi

sufistik klasik maupun sosial kontemporer, tahap berikutnya adalah

28 Ormsby, Ghazali : the revival of Islam.

29 Roland Barthes, Mythologies (New York: The noonday press, 1991).

30 Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights).

31 Zora Hesova, “THE NOTION OF ILLUMINATION IN THE PERSPECTIVE OF
GHAZALI’S MISHKAT AL-ANWAR”.

12



memperkenalkan perangkat metodologis yang akan digunakan dalam penelitian
ini, yaitu semiotika Roland Barthes. Barthes, seorang pemikir strukturalis dan
pascastrukturalis Perancis, menekankan bahwa tanda (sign) tidak pernah
bersifat netral, melainkan selalu berada dalam jaringan makna yang berlapis.*?
Dalam pandangannya, tanda terdiri atas dua tingkat utama: denotasi, yakni
makna literal atau langsung, dan konotasi, yaitu makna yang muncul melalui
asosiasi budaya, ideologis, maupun emosional. Lebih lanjut, Barthes
memperkenalkan konsep mitos sebagai lapisan ketiga, di mana tanda yang
sudah bermuatan konotasi kemudian dinaturalisasi sehingga tampak “alami”
dan diterima sebagai kebenaran kolektif.*

Dalam konteks simbol #4ijab, kerangka ini sangat relevan untuk
membongkar struktur makna yang terkandung di dalamnya. Pada tingkat
denotatif, hijab dapat dipahami sekadar sebagai penutup kepala atau tabir.
Namun, pada tingkat konotatif, hjjab membawa makna religius (kesalehan,
kepatuhan), sosial (identitas kelompok), hingga politik (resistensi terhadap
kolonialisme, . simbol perlawanan terhadap_ Islamofobia). Sedangkan pada
tingkat mitos, hijab sering dipandang sebagai representasi “keunikan” atau
“kesakralan” Islam itu sendiri, sehingga tampil sebagai simbol ideologis yang
melampaui makna literalnya. Dengan demikian, teori Barthes memungkinkan

peneliti untuk melacak bagaimana hijab dalam Misykat al-Anwar

32 Sri Iswidayati, ROLAND BARTHES DAN MITHOLOGI.
33 Barthes, Mythologies.

13



bertransformasi dari tanda metafisis dalam kerangka sufistik menjadi tanda
kultural dengan resonansi sosial-politik.

Kerangka Barthes juga berguna untuk membandingkan teks klasik
dengan realitas kontemporer. Misykat al-Anwar menghadirkan hijab sebagai
tabir cahaya yang menghalangi manusia mencapai realitas Ilahi, suatu makna
yang bersifat kosmologis dan spiritual. Akan tetapi, dalam masyarakat modern,
hijab telah memperoleh lapisan makna baru, yang sebagian besar tidak terkait
dengan mistisisme. Analisis semiotika dapat menunjukkan kesinambungan
sekaligus pergeseran: dari hijab sebagai tanda keterbatasan epistemologis
dalam tradisi al-Ghazali, menuju hijab sebagai tanda identitas kultural yang
dikapitalisasi dalam industri fashion global. Dengan kata lain, Barthes
membantu memperlihatkan bahwa simbol tidak pernah statis, melainkan terus
diproduksi ulang dalam konteks yang berbeda.>*

Semiotika Barthes juga menekankan bahwa tanda-tanda tidak dapat
dipisahkan dari kekuasaan dan ideologi. Hijab dalam teks sufistik dapat dibaca
sebagai . insttumen _ epistemologis _untuk . mengingatkan . manusia akan
keterbatasannya.>® Namun dalam Kontekssosial, sijab-sering dijadikan alat
untuk membingkai identitas, mengontrol representasi perempuan, atau bahkan
memobilisasi agenda politik tertentu. Pemahaman ini relevan karena
memperluas horizon analisis: hijab tidak hanya berfungsi sebagai simbol

religius, tetapi juga menjadi arena pertarungan makna di ruang publik. Di titik

34 Iswidayati, ROLAND BARTHES DAN MITHOLOGI.
35 Ibid.

14



inilah penelitian in1 akan memanfaatkan semiotika Barthes untuk menjembatani
antara simbolisme klasik al-Ghazali dengan dinamika kontemporer.

Jika ditinjau dari literatur yang ada, tampak bahwa kajian mengenai
Misykat al-Anwar lebih banyak berpusat pada simbol cahaya. Gairdner
menafsirkan teks ini sebagai puncak doktrin iluminasi Ghazali, sementara
Hesova menekankan orisinalitasnya dalam menyatukan filsafat dan tasawuf,
sehingga lahirlah dominasi “paradigma cahaya” dalam studi Ghazali. Namun,
simbol hijab kerap hanya ditempatkan sebagai motif sekunder atau bahkan
dianggap interpolasi yang diragukan keasliannya, padahal analisis semiotik
menunjukkan bahwa hijab berfungsi sebagai kategori kritis yang
memungkinkan Ghazali memetakan keterbatasan manusia dalam mencapai
kebenaran. Tren penelitian serupa juga terlihat dalam studi terhadap OS. An-
Nir ayat 35, di mana Nadhiro menekankan makna nir melalui kerangka
semiotika Roland Barthes dengan mengurai lapisan denotasi, konotasi, dan
mitos, sedangkan Harfi menyoroti cahaya sebagai metafora spiritual yang
mengandung bimbingan_ Tlahi, keduanya menunjukkan.relevansi semiotika
Barthes dalam menyingkap lapisan makna simbolik Al-Qur’an. Sementara itu,
Romdhoni mengaitkan langsung ayat cahaya dengan Misykat al-Anwar dan
menegaskan bahwa Ghazali tidak hanya memandang cahaya sebagai simbol
metaforis, tetapi juga menempatkan cahaya dan hijab sebagai medium
epistemologis dalam perjalanan menuju kebenaran Ilahi. Dari telaah ini terlihat
bahwa meskipun kajian terdahulu menekankan aspek cahaya, simbol hijab

justru masih menyisakan ruang analisis yang signifikan, baik sebagai kategori

15



epistemologis maupun sebagai pintu masuk baru untuk memahami konstruksi
pemikiran Ghazali secara lebih menyeluruh.

Urgensi penelitian ini juga diperkuat oleh konteks akademik
kontemporer. Sebagian sarjana mempertanyakan keaslian bab hijab, sehingga
kerap dianggap sebagai teks marginal. Dengan menganalisisnya menggunakan
kerangka Barthes, penelitian ini menunjukkan bahwa sekalipun terdapat
perdebatan historis, makna semiotik Aijab tetap relevan untuk menyingkap
struktur pemikiran Ghazali. Justru di titik inilah letak kebaruan penelitian:
memperlakukan simbol hijab bukan sekadar persoalan tekstual, melainkan
medan semiotik yang produktif untuk memahami epistemologi sufistik. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan bisa mengisi celah literatur dengan
menawarkan pembacaan alternatif yang memusatkan perhatian pada hijab,
bukan hanya cahaya.

Berdasarkan dari penelitian-penelitian terdahulu, pemilihan judul
“Simbolisme Hijab dalam Misykat al-Anwar karya Abu Hamid al-Ghazali (W.
1111L.M): Analisis Semiotika Roland Barthes” menurut penulis memiliki dasar
argumen yang kuat. Pertama, tema ini masih jarang disentuh, terutama dari
perspektif semiotika Barthes. Kedua, hijab dalam Misykat al-Anwar tidak
sekadar dipahami sebagai penutup fisik, melainkan simbol yang memiliki
kedalaman filosofis dan spiritual, khususnya dalam kerangka sufistik. Ketiga,
penelitian ini ingin menegaskan relevansi Barthes sebagai teori modern untuk
membaca teks klasik Islam, sehingga menghasilkan perspektif interdisipliner

antara ilmu agama, filsafat, dan kajian budaya. Dengan demikian, penelitian ini

16



tidak hanya melanjutkan kajian terdahulu, tetapi juga menawarkan kontribusi

baru yang unik.

. Rumusan Masalah

1. Bagaimana Al-Ghazali mengonstruksi simbol hijab dalam Misykat al-
Anwar, apakah hijab hanya sekadar metafora sekunder, atau justru kategori
epistemologis yang menentukan struktur pemikirannya?

2. Bagaimana simbolisme hijab dalam teks ini dapat dianalisis melalui
kerangka semiotika Roland Barthes, khususnya dengan membedakan antara
denotasi, konotasi, dan mitos?

. Tujuan Penelitian

Sejalan dengan perumusan masalah di atas, penelitian ini bertujuan untuk:

1. Mendeskripsikan secara mendalam makna simbol 4ijab dalam Misykat al-
Anwar karya Al-Ghazali.

2. Menganalisis simbol 4ijab dengan pendekatan semiotika Roland Barthes,
sehingga terungkap lapisan makna denotatif, konotatif, dan mitologis dalam
teks tersebut.

. Manfaat Penelitian

1. Manfaat Teoretis

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi
pengembangan kajian filsafat Islam, khususnya dalam studi al-Ghazali. Selama
ini, wacana akademik lebih menitikberatkan pada simbol cahaya dalam Misykat
al-Anwar, sementara simbol Aijab cenderung diposisikan sebagai sekunder atau

bahkan dipertanyakan keasliannya. Dengan menjadikan hijab sebagai fokus

17



kajian, penelitian ini memperkaya pemahaman epistemologi sufistik al-Ghazali,
sekaligus memperluas horizon tafsir filosofis terhadap teks tersebut. Di sisi lain,
penelitian ini juga memberi sumbangan metodologis dengan menghadirkan
semiotika Roland Barthes sebagai pendekatan alternatif yang jarang digunakan
dalam studi tasawuf. Hal ini berimplikasi pada terbukanya ruang interdisipliner
antara studi Islam klasik, teori tanda modern, dan kajian budaya.

2. Manfaat Praktis

Secara praktis, penelitian ini dapat membantu mahasiswa, peneliti,
maupun masyarakat akademik yang tertarik pada simbolisme Islam untuk
melihat bahwa teks klasik tidak hanya relevan secara historis, tetapi juga
produktif dalam membentuk pemahaman keagamaan kontemporer. Simbol
hijab yang dianalisis melalui kerangka Barthes dapat memberi perspektif baru
tentang bagaimana simbol-simbol sufistik membentuk narasi tentang
keterbatasan manusia, pengalaman spiritual, dan bahkan identitas religius.
Lebih jauh, penelitian ini juga dapat menjadi bahan refleksi kritis bagi diskursus
sosial-keagamaan di era modern, di mana hijab sering kali diperdebatkan dalam
konteks hukum,-identitas, atau politik. Dengan,menghubungkan simbol Aijab
dalam karya al-Ghazali dengan pembacaan semiotik, penelitian ini
menghadirkan ruang dialog antara tradisi klasik dengan tantangan kontemporer
secara lebih konstruktif.

. Tinjauan Pustaka
Kajian mengenai QS An-Nur ayat 35 atau yang dikenal sebagai Ayat

an-Nir telah melahirkan berbagai penelitian dengan pendekatan simbolik.

18



Nikmatun Nadhiro, misalnya, dalam penelitiannya Makna Niir dalam Surat An-
Nur Ayat 35: Analisis Semiotika Roland Barthes, menekankan pentingnya
pemaknaan semiotik terhadap istilah nir. Ia menjelaskan bahwa cahaya dalam
ayat ini tidak hanya dipahami secara fisik, melainkan sarat makna spiritual,
simbolis, hingga mitologis. Melalui kerangka semiotika Roland Barthes,
Nadhiro berhasil mengurai lapisan denotasi, konotasi, dan mitos yang
terkandung dalam ayat tersebut, sehingga menegaskan betapa kaya simbolisme
dalam teks Al-Qur’an. Penelitian ini menjadi salah satu pijakan metodologis
bahwa semiotika Barthes mampu membuka ruang interpretasi baru terhadap
teks keagamaan.*¢

Penelitian lain dilakukan oleh Muhammad Harfi melalui tulisannya
Konsep Cahaya Allah dalam QS. An-Nur 24:35 (Analisis Semiotika Roland
Barthes). Harfi berupaya memahami metafora cahaya Allah sebagai sumber
petunjuk dan kebenaran melalui tiga lapisan makna semiotik Barthes.
Kesimpulan yang diperoleh ialah bahwa cahaya dalam ayat tersebut bukan
hanya, simbol fisik, melainkan juga simbol spiritual. yang menyiratkan
bimbingan Tlahi bagi manusia. Pendekatan ini memperlihatkan relevansi teori
semiotika dalam membaca ayat Al-Qur’an yang sarat dengan simbolisme
metaforis. Dari sini terlihat bahwa semiotika Barthes memberi peluang bagi
pembacaan kontekstual dan spiritual yang mendalam, serta relevan bagi

kehidupan keagamaan kontemporer.*’

36 Nadhiro, Makna Nur Dalam Surat an-Nur Ayat 35: Analisis Semiotika Roland Barthes.
37 Muhammad Harfi, “Konsep Cahaya Allah dalam Q.S An-Nur 24:35 (Analisis
Semiotika Roland Barthes)”, Pengkajian Al-Qur an & At-Turats, vol. 02 (2024), pp. 76-85.

19



Selain itu, ada penelitian dari Ali Romdhoni yang langsung mengaitkan
QS An-Nur ayat 35 dengan kitab Misykat al-Anwar karya al-Ghazali. Penelitian
ini menyoroti bahwa al-Ghazali tidak sekadar memahami niir sebagai cahaya
metaforis, tetapi mengaitkannya dengan konsep tasawuf dan filsafat esoteris.
Dengan metode simbolisme, ia menunjukkan bahwa cahaya dan hijab
merupakan medium epistemologis dalam perjalanan manusia menuju
kebenaran Ilahi. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa Misykat al-Anwar
memiliki kekayaan simbolik yang dapat diteliti dengan berbagai sudut pandang,
termasuk semiotika. Akan tetapi, fokus penelitian terdahulu lebih menekankan
pada konsep cahaya dibandingkan simbol Aijab, sehingga ruang analisis atas
hijab sebagai simbol masih terbuka lebar untuk digali secara akademik.*®

Berangkat dari penelitian-penelitian terdahulu, pemilihan judul “Hijab
sebagai Simbol dalam Misykat al-Anwar: Analisis Semiotika Roland Barthes”
memiliki dasar argumen yang kuat. Pertama, tema ini masih jarang disentuh,
terutama dari perspektif semiotika Barthes. Kedua, hijab dalam Misykat al-
Anwar tidak sekadar dipahami sebagai penutup. fisik, melainkan simbol yang
memiliki kedalaman filosofis dan spiritual, khususnya datam kerangka sufistik.
Ketiga, penelitian ini ingin menegaskan relevansi Barthes sebagai teori modern
untuk membaca teks klasik Islam, sehingga menghasilkan perspektif

interdisipliner antara ilmu agama, filsafat, dan kajian budaya. Dengan demikian,

38 Ali Romdhon, “TAFSIR QS. AL-NUR AYAT 35 DALAM KITAB MISYKAT AL-
ANWAR KARYA AL-GHAZALI (Telaah Tafsir Sufistik)”, Fakultas Ushuluddin, Universitas
Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta (2009).

20



penelitian saya tidak hanya melanjutkan kajian terdahulu, tetapi juga
menawarkan kontribusi baru yang unik.

Persamaan penelitian saya dengan karya-karya terdahulu terletak pada
kerangka teoritis yang sama, yaitu penggunaan semiotika Roland Barthes
dengan tiga tahapan analisis: denotasi, konotasi, dan mitos. Namun,
perbedaannya jelas terletak pada objek kajian. Nadhiro dan Harfi
menitikberatkan analisis pada simbol cahaya dalam QS An-Nur 24:35,
sedangkan penelitian saya menyoroti simbol hijab dalam Misykat al-Anwar.
Dengan demikian, penelitian saya tidak hanya memperluas cakupan
penggunaan semiotika Barthes pada teks Islam, tetapi juga memperkaya
pemahaman tentang simbol Aijab yang kerap dipandang secara normatif. Fokus
pada hijab ini menjadikan penelitian saya orisinal dan mampu memberikan

kontribusi ilmiah dalam ranah kajian interdisipliner.

. Landasan Teori

Landasan teori yang digunakan dalam penelitian ini berporos pada dua
pendekatan ;utama. Pertama, pandangan, Abu Hamid Al-Ghazali mengenai
simbol hijab dalam Misykat al-Anwar akan dikaji~ melalui perspektif
epistemologi keterhalangan yang dirumuskan oleh Gaston Bachelard. Teori ini
digunakan untuk menafsirkan bagaimana Aijab tidak hanya berfungsi sebagai
metafora spiritual, tetapi juga sebagai kategori epistemologis yang
merepresentasikan  keterbatasan manusia dalam menjangkau hakikat

pengetahuan Ilahi. Dengan demikian, konsep hijab dipahami sebagai bentuk

21



“hambatan epistemologis” yang justru menjadi sarana bagi subjek untuk
mencapai pencerahan melalui proses penyingkapan dan transendensi.

Kedua, penelitian ini juga menggunakan kerangka semiotika Roland
Barthes untuk menjawab pertanyaan rumusan masalah kedua, yakni bagaimana
makna hijab dikonstruksi dan dimaknai dalam lapisan tanda-tanda simbolik.
Pendekatan Barthes, melalui tiga tataran makna, yakni denotasi, konotasi, dan
mitos yang akan digunakan untuk menelusuri bagaimana simbol Aijab dalam
teks Misykat al-Anwar membentuk sistem representasi yang kompleks: dari
makna literal hingga ideologis, dari tanda linguistik menuju mitos teologis.
Kedua landasan teori ini memiliki benang merah yang kuat dan saling
melengkapi. Jika Bachelard membantu menjelaskan struktur epistemologis
keterhalangan yang melekat pada simbol hijab, maka Barthes memperluasnya
ke ranah semiotik, yakni bagaimana simbol tersebut bekerja dalam produksi
makna dan sistem penandaan. Melalui integrasi kedua pendekatan ini,
penelitian diharapkan dapat mengungkap hijab tidak hanya sebagai konsep
teologis,. tetapi juga sebagai struktur epistemik dan semiotik yang membentuk
cara manusia memahami realitas cahaya Ilahi.

A. Gaston Bachelard

Gaston Bachelard (1884—-1962) dikenal sebagai filsuf sains Prancis yang
menekankan pentingnya memahami ilmu pengetahuan bukan sebagai sesuatu
yang statis, melainkan sebagai proses dinamis yang selalu mengalami koreksi.
Salah satu gagasan sentralnya adalah konsep “hambatan epistemologis”

(obstacle épistémologique). Menurut Bachelard, perkembangan pengetahuan

22



manusia selalu terhambat oleh struktur berpikir tertentu, baik berupa imajinasi,
prasangka, tradisi, maupun konsep lama yang membatasi terobosan baru.
Dengan kata lain, pengetahuan tidak berkembang secara linear, melainkan
melalui proses konflik, koreksi, dan revolusi epistemologis.*® Dalam kerangka
penelitian ini, pemikiran Bachelard menjadi penting karena Misykat al-Anwar
menyingkap dialektika antara keterbatasan manusia dan kebenaran Ilahi.
Simbol hijab yang diangkat al-Ghazali dapat dibaca sebagai bentuk “hambatan
epistemologis” yakni pengakuan bahwa manusia tidak bisa langsung menembus
hakikat, tetapi harus melewati tabir-tabir tertentu yang justru melatih
kesadarannya. Dengan demikian, teori Bachelard memungkinkan kita
menempatkan hijab bukan sekadar sebagai metafora sufistik, tetapi sebagai
struktur epistemologis yang relevan dalam filsafat ilmu.

Dalam kerangka Bachelard, hambatan epistemologis bukan berarti
penghalang mutlak, melainkan titik kesadaran yang mendorong manusia untuk
melakukan refleksi lebih mendalam terhadap proses mengetahui. Hambatan
dapat.berupa kecenderungan indrawi, bias pengalaman, bahkan kecenderungan
mistis’ yang tidak dikritisi. Namun, Bachelard justru melihat hambatan itu
sebagai syarat lahirnya lompatan epistemologis: dengan menyadari
keterbatasan, manusia terdorong untuk mencari bentuk pengetahuan baru.*’ Jika
diproyeksikan ke pemikiran al-Ghazali, Aijab berfungsi serupa: ia bukan hanya

penghalang yang memutus akses langsung kepada kebenaran Ilahi, tetapi juga

3 Fakultas Ilmu et al., Ilmu-Ilmu Islam: Perenungan Epistemologis dan Teori
Klasifikasi, vol. 1, no. 1 (2020), pp. 115-49.

40 Gaston Bachelard, The Formation of the Scientific Mind (Manchester: Clinamen Press,
2002).

23



momen epistemologis yang mengajarkan kerendahan hati intelektual. Al-
Ghazali menekankan bahwa cahaya kebenaran hanya dapat dipahami secara
bertahap, melalui disiplin spiritual dan perenungan. Maka, teori Bachelard
memberi landasan filosofis bahwa hijab dapat ditafsirkan sebagai simbol
hambatan epistemologis yang menstruktur pengalaman mengetahui dalam
tradisi sufistik. Analisis ini memperkaya pemahaman kita: 4ijab bukan sekadar
motif mistis, melainkan titik kritis dalam epistemologi.

Salah satu keunggulan pendekatan Bachelard adalah kemampuannya
mengaitkan dimensi imajinasi dengan epistemologi. Dalam bukunya La
Formation de [’Esprit Scientifique, ia menekankan bahwa perkembangan sains

membutuhkan pembebasan dari imajinasi lama yang mengikat.*!

Hal ini sejajar
dengan bagaimana al-Ghazali memposisikan cahaya dan /ijab. Cahaya menjadi
simbol pencerahan kebenaran, sementara Aijab melambangkan batas
epistemologis yang harus disingkap secara bertahap. Jika dibaca dengan
Bachelard, hijab adalah bentuk “imajinasi epistemologis” yang membatasi
manusia. agar. tidak jatuh pada klaim absolut. Hijab.mengajarkan bahwa
pengetahuan tidak langsung hadir secara total, melainkan-berlapis-lapis seperti
proses pemurnian dalam epistemologi Bachelard. Dialektika cahaya dan hijab
di sini menunjukkan bahwa pengalaman spiritual al-Ghazali memiliki
kesesuaian dengan logika epistemologis modern: bahwa setiap capaian

pengetahuan selalu berada dalam tensi antara keterbukaan (cahaya) dan

keterbatasan (hijab). Dengan demikian, teori hambatan epistemologis

41 Gaston Bachelard, LA FORMATION (1934).

24



membantu menjelaskan dimensi epistemologi dalam simbolisme sufistik
Ghazali.

Penerapan teori Bachelard pada pemikiran al-Ghazali memang bukan
tanpa tantangan. Pertama, Bachelard berbicara dalam kerangka filsafat sains
modern, sedangkan al-Ghazali berada dalam horizon sufistik dan teologi abad
pertengahan. Namun, justru di sinilah letak kekayaan perbandingan. Bachelard
menekankan bahwa pengetahuan berkembang dengan menyadari hambatan,
sementara al-Ghazali menekankan bahwa perjalanan menuju Allah hanya
mungkin dengan melewati tabir-tabir (hijab). Keduanya bertemu dalam
gagasan bahwa hambatan bukan sesuatu yang negatif, melainkan jalan menuju
pemurnian pengetahuan.** Maka, dengan meminjam konsep Bachelard,
penelitian ini berusaha mengangkat /ijab sebagai “hambatan epistemologis”
dalam kerangka sufistik al-Ghazali. Analisis ini penting karena literatur
terdahulu lebih menekankan simbol cahaya tanpa memberi bobot epistemologis
pada simbol hijab. Dengan kerangka ini, penelitian berusaha memperlihatkan
bahwa simbol %ijab dapat diposisikan sebagai kategori.epistemologis yang
kritis-dalam struktur pemikiran Ghazali.

B. Roland Barthes

Roland Barthes (1915-1980) dikenal sebagai salah satu pemikir

strukturalis dan post-strukturalis yang mengembangkan semiotika sebagai

metode analisis kebudayaan dan teks.* Semiotika Barthes menekankan bahwa

42 Bachelard, The Formation of the Scientific Mind.
4 Muhammad Fadhillah, KONSEP SEMIOTIKA ROLAND BARTHES DAN
APLIKASINYA TERHADAP KAJIAN AL-QURAN, vol. 3, no. 1, pp. 28-37.

25



setiap tanda memiliki tiga lapis makna: denotasi, konotasi, dan mitos. Denotasi
merujuk pada makna literal konotasi merujuk pada makna yang diperkaya oleh
budaya, ideologi, dan pengalaman sedangkan mitos merujuk pada sistem tanda
yang telah dilembagakan sebagai narasi ideologis.** Teori Barthes sangat
relevan untuk membaca simbolisme hijab dalam Misykat al-Anwar. Pada level
denotasi, hijab memang berarti “tabir” atau “penghalang.” Namun, al-Ghazali
memberi makna konotatif: hijab adalah simbol epistemologis, spiritual, dan
kosmologis. Lebih jauh lagi, hijab juga berfungsi sebagai mitos, yaitu narasi
teologis yang membentuk cara umat memahami hubungan antara Tuhan,
manusia, dan pengetahuan. Dengan kerangka Barthes, penelitian ini dapat
mengurai simbol hijab sebagai sistem tanda yang kompleks, bukan sekadar
motif sastra atau sufistik.

Pada tingkat denotasi, hijab dalam bahasa Arab merujuk pada makna
literal: penutup, tirai, atau pembatas. Dalam teks Misykat al-Anwar, hijab
digunakan al-Ghazali untuk menggambarkan tabir yang menghalangi manusia
dari _realitas [lahi,*> Dengan, analisis semiotika_Barthes, denotasi ini penting
sebagai fondasi awal untuk memahami lapisan simbolik berikutnya. Jika hanya
berhenti pada denotasi, hijab memang tampak sekadar penghalang. Tetapi
Barthes menekankan bahwa tanda tidak pernah berhenti pada makna literal ia
selalu membuka kemungkinan konotasi yang lebih kaya. Oleh karena itu,

pemaknaan denotatif hijab menjadi titik berangkat untuk membaca dimensi

4 Roland Barthes, Mythologies (New York: The noonday press, 1991).p. 117
4 Al-Ghazali, “Mishkat al-Anwar”.

26



epistemologis dan spiritualnya. Hal ini sejalan dengan gagasan Bachelard:
bahwa hambatan literal bisa menjadi pintu menuju pengetahuan yang lebih
mendalam. Maka, denotasi Aijab bukanlah titik akhir, melainkan pintu masuk
ke lapisan makna konotatif dan mitologis.

Pada level konotasi, hijab melampaui makna literal. Dalam kerangka al-
Ghazali, hijab adalah tabir yang menyingkap sekaligus menyembunyikan. Ia
menyimbolkan keterbatasan epistemologis manusia dalam menjangkau
kebenaran Ilahi. Barthes menyebut konotasi sebagai makna yang diperkaya oleh
konteks budaya dan ideologi.*® Dalam konteks Islam sufistik, hijab
mengandung makna spiritual: manusia perlu melalui disiplin, penyucian jiwa,
dan pembelajaran epistemologis untuk melewati /ijab menuju cahaya. Lebih
jauh, hijab juga berfungsi sebagai simbol epistemologis: ia menjadi struktur
yang mengingatkan manusia bahwa pengetahuan selalu berlapis, tidak pernah
langsung total. Dengan pendekatan Barthes, penelitian ini akan menafsirkan
hijab sebagai tanda konotatif yang sarat makna, menyatukan dimensi ontologis,
spiritual, epistemologis, dan kosmologis. dalam satu struktur simbolik yang
kaya:

Level terakhir dalam semiotika Barthes adalah mitos. Mitos tidak
sekadar fantasi, tetapi narasi ideologis yang memberi makna kolektif pada
simbol tertentu.*’ Dalam kerangka ini, Aijab berfungsi sebagai mitos dalam

tradisi Islam: ia membentuk pemahaman bahwa manusia tidak bisa langsung

46 Ipid.
47 Ibid.

27



menatap Allah, bahwa ada hierarki kosmologis, dan bahwa perjalanan spiritual
selalu melalui tahapan tabir-tabir. Dengan kata lain, hijab menjadi narasi
ideologis yang membentuk epistemologi kolektif umat Islam. Ia tidak sekadar
metafora individual, tetapi struktur kosmologis yang diterima dalam budaya
religius. Barthes membantu menyingkap bahwa simbol hijab dalam Misykat al-
Anwar bukan hanya konstruksi sufistik, tetapi juga sistem tanda yang
memproduksi makna kolektif. Mitos hijab dengan demikian menegaskan
keterbatasan manusia dan superioritas kebenaran Ilahi, sekaligus memberi
legitimasi bagi epistemologi sufistik Ghazali.

Mengintegrasikan Bachelard dan Barthes berarti memadukan dua
horizon: epistemologi filsafat ilmu dan analisis simbolik. Dari Bachelard,
penelitian ini memperoleh perangkat untuk membaca hijab sebagai hambatan
epistemologis yang produktif, yaitu sebagai titik kesadaran yang justru
memungkinkan pemurnian pengetahuan. Dari Barthes, penelitian ini
mendapatkan kerangka untuk membaca hijab sebagai sistem tanda dengan
lapisan makna yang beragam. Integrasi ini memungkinkan analisis yang lebih
komprehensif: hijab ‘bukan hanya motif mistis, tetapi ‘sekaligus simbol
epistemologis yang terstruktur dan narasi ideologis yang membentuk kesadaran
kolektif. Dengan demikian, penelitian ini menempatkan hijab di persimpangan
epistemologi dan semiotika: ia adalah hambatan epistemologis sekaligus tanda
simbolis.

Kerangka teoritis ini memberikan landasan yang kokoh wuntuk

menganalisis Misykat al-Anwar secara kritis. Dengan teori hambatan

28



epistemologis Bachelard, penelitian mampu melihat bagaimana al-Ghazali
mengonstruksi hijab sebagai kategori epistemologis yang mengajarkan
keterbatasan manusia dalam mengetahui. Dengan semiotika Barthes, penelitian
dapat mengurai simbol hijab sebagai sistem tanda yang kaya makna, dari
denotasi hingga mitos. Integrasi keduanya tidak hanya melengkapi, tetapi juga
memperluas horizon penelitian: Aijab tidak lagi dipandang sebagai motif
sekunder, melainkan sebagai pintu masuk utama untuk memahami epistemologi
Ghazali. Kerangka ini sekaligus membuka ruang dialog antara filsafat ilmu
modern dan tradisi sufistik Islam, menunjukkan bahwa simbolisme mistis dapat
dianalisis dengan pendekatan kritis kontemporer. Dengan demikian, penelitian
ini diharapkan menawarkan kontribusi teoretis, yakni memperlihatkan bahwa
simbol hijab dapat menjadi kategori epistemologis sekaligus semiotik yang

mendalam.

G. Metode Penelitian
Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan hermeneutik-
filosofis.yangberpadu dengan analisis semiotik.*® Pilihan-metodologis ini lahir
dari kesadaran bahwa pemikiran Al-Ghazali, khususnya dalam Misykat al-
Anwar, tidak dapat dipahami melalui instrumen empiris yang dangkal,
melainkan melalui penafsiran simbolik yang menyingkap dimensi terdalam dari
makna. Dunia akademik modern kerap terjebak pada representasi rasional,

padahal simbol, dalam pandangan sufistik, justru berfungsi sebagai jembatan

48 Prof. Dr. Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, 19th edition
(Bandung: Penerbit Alfabeta, 2013).

29



antara akal dan hakikat. Karena itu, penelitian ini menempatkan simbolisme
hijab bukan sebagai metafora estetis semata, melainkan sebagai struktur
epistemologis yang menuntun kesadaran manusia menuju lapisan realitas yang
lebih subtil. Dengan demikian, metode ini berupaya menghidupkan kembali
semangat filsafat Islam sebagai pencarian makna melalui simbol, bukan sekadar
analisis teks yang beku.

Objek material penelitian ini adalah konsep hijab dalam Misykat al-
Anwar karya Abu Hamid al-Ghazali, yang di dalamnya hijab dimaknai sebagai
tabir yang menyingkap sekaligus menyembunyikan realitas Ilahi. Sedangkan
objek formalnya adalah kerangka semiotika Roland Barthes dan epistemologi
keterhalangan Gaston Bachelard, dua teori modern yang membantu membaca
simbolisme /ijab dalam horizon makna baru. Melalui Barthes, simbol hijab
dibaca sebagai sistem tanda yang bekerja pada dua lapisan makna, yakni
denotasi dan konotasi. Sementara Bachelard memberi instrumen konseptual
untuk memahami 4ijab sebagai bentuk keterhalangan epistemologis yang justru
produktif. Dengan memadukan keduanya, penelitian ini.tidak_hanya menafsir
makna hijab secara tekstual, tetapi juga menyingkap dinamika epistemologis
yang melatarbelakangi konstruksi simbolik al-Ghazali tentang hubungan
manusia dan Tuhan.

Paradigma yang digunakan adalah paradigma interpretatif, di mana
subjektivitas peneliti bukanlah gangguan, tetapi instrumen penyingkapan

makna.*’ Dalam paradigma ini, pemahaman tidak lahir dari jarak objektif antara

4 Ibid.

30



peneliti dan teks, melainkan dari dialog batin yang terbentuk melalui
pengalaman hermeneutik. Peneliti hadir bukan sekadar sebagai pengamat
rasional, tetapi sebagai mufassir yang terlibat dalam pencarian makna. Oleh
karena itu, penelitian ini menuntut keterbukaan spiritual dan keberanian
intelektual untuk menafsir simbol hijab bukan hanya sebagai wacana
konseptual, tetapi sebagai pengalaman eksistensial. Dengan demikian,
paradigma interpretatif memungkinkan pembacaan terhadap Misykat al-Anwar
tidak berhenti pada makna literalnya, tetapi menembus hingga lapisan metafisis
di mana bahasa menjadi cermin realitas Ilahi.

Pendekatan yang digunakan adalah hermeneutika filosofis.*
Hermeneutika di sini tidak sekadar teknik membaca teks, melainkan jalan
reflektif untuk memahami bagaimana makna bekerja di dalam bahasa dan
simbol. Dalam konteks penelitian ini, Misykat al-Anwar dibaca sebagai teks
yang membuka ruang dialog antara dua horizon: tradisi mistik Islam dan teori
simbol modern. Dengan hermeneutika, karya al-Ghazali dan pemikiran Roland
Barthes dibawa ke ruang tafsir_yang saling menyinari, di_mana simbol hijab
menjadi locus pertemuan antara ‘spiritualitas ‘dan struktur ‘tanda. Proses
penafsiran dilakukan secara dinamis, dari teks ke konteks, dari makna ke makna
yang lebih dalam, hingga diperoleh pemahaman yang reflektif tentang
bagaimana simbol bekerja sebagai medium epistemologis dan ontologis

sekaligus.

30 1hid.

31



Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dengan
menelusuri teks-teks primer dan sekunder yang relevan.’! Teks primer
mencakup karya al-Ghazali seperti Misykat al-Anwar, Thya’ ‘Uliim al-Din, dan
al-Munqidz min al-Dalal, sedangkan sumber sekunder meliputi karya Barthes
seperti Mythologies dan Elements of Semiology, serta tulisan Bachelard seperti
The Poetics of Space dan The Formation of the Scientific Mind. Data dianalisis
menggunakan pendekatan analitik-reflektif, yakni membaca, mengklasifikasi,
dan menafsir simbol-simbol Aijab dalam konteks relasi antara manusia,
pengetahuan, dan Tuhan. Dengan metode ini, penelitian ini tidak hanya
menghasilkan deskripsi teoritis, tetapi juga membuka ruang kontemplatif bagi
pembaca untuk memahami simbol hijab sebagai ekspresi kesadaran yang
menghubungkan yang tampak dan yang tersembunyi, yang empiris dan yang

transenden.

. Sistematika Pembahasan

A) Bab I: Pendahuluan

Bab pertama berfungsi sebagai pintu masuk/ penelitian. Bagian ini
memuat latar belakang masalah yang menjelaskan urgensi akademik dan
kontekstual penelitian tentang simbol hijab dalam Misykat al-Anwar. Di
dalamnya juga dipaparkan rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat teoritis
maupun praktis, serta tinjauan pustaka dari penelitian-penelitian terdahulu.
Metode penelitian yang digunakan, yaitu pendekatan kualitatif kepustakaan

dengan analisis semiotika Roland Barthes, turut dijelaskan pada bab ini. Dengan

51 Ibid.

32



demikian, Bab I memberikan gambaran umum dan arah penelitian agar

pembaca memahami kerangka awal yang mendasari pembahasan.

B) Bab II: Hijab dalam Wacana Sufstik

Dalam bab kedua mengenai Hijab dalam Wacana Sufistik akan
dijelaskan secara komprehensif bagaimana konsep /ijab (tabir atau penghalang)
memainkan peranan sentral dalam tradisi tasawuf [slam. Pembahasan ini akan
mengeksplorasi 4ijab bukan hanya sebagai penutup fisik, tetapi sebagai dimensi
spiritual yang kompleks dalam perjalanan salik menuju kedekatan dengan Allah
Swt. Bab ini juga akan menguraikan berbagai tingkatan sijab yang menghalangi
manusia dari cahaya Ilahi, mulai dari Aijab kegelapan murni yang bersumber
dari syahwat dan ketidaktahuan, hingga hijab cahaya murni yang ironisnya juga

dapat menjadi penghalang bagi pencari kebenaran.

C) Bab III: Profil Pemikiran al-Ghazali dan Kitab Misykat al-Anwar

Bab ini menguraikan biografi intelektual al-Ghazali, latar belakang
kehidupannya, serta kedudukannya dalam/tradisi keilmuan Islam. Selanjutnya,
dijelaskan pula secara rinci posisi Misykat al-Anwar dalam karya-karya al-
Ghazali, struktur kitab, dan tema-tema utamanya. Bagian ini penting untuk
memahami konteks penulisan kitab, baik dari sisi historis, filosofis, maupun
sufistik. Dengan menelaah profil penulis dan karya, penelitian ini memiliki
fondasi yang kuat untuk mengkaji simbol /ijab dalam kerangka pemikiran al-

Ghazali.

33



D) Bab IV: Analisis Simbol Hijab dalam Misykat al-Anwar

Bab keempat merupakan inti penelitian. Di sini, simbol #Aijab yang
ditemukan dalam Misykat al-Anwar dianalisis menggunakan kerangka
semiotika Roland Barthes. Tahap pertama adalah mengidentifikasi makna
denotatif hijab dalam teks. Tahap kedua adalah menguraikan makna konotatif
yang muncul dari simbol tersebut dalam konteks sufistik. Tahap ketiga adalah
menyingkap lapisan mitos, yakni makna ideologis dan spiritual yang
menjadikan hijab sebagai simbol penghalang sekaligus penghubung antara
manusia dan realitas Ilahi. Analisis ini juga akan dibandingkan dengan kajian

terdahulu agar terlihat kontribusi baru dari penelitian ini.

E) Bab V: Penutup dan Kesimpulan

Bab terakhir berisi kesimpulan dari hasil analisis penelitian. Kesimpulan
ini merangkum temuan.utama tentang makna simbol 4ijab dalam Misykat al-
Anwar. dan relevansinya melalui semiotika Barthes. Selain itu, bab ini juga
menyajikan saran untuk penelitian selanjutnya, baik dalam ranah studi Islam,
semiotika, maupun kajian interdisipliner lainnya. Dengan adanya penutup,
penelitian ini tidak hanya menghasilkan jawaban atas rumusan masalah, tetapi

juga membuka ruang bagi pengembangan akademik di masa mendatang.

34



BAB YV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berangkat dari dua rumusan masalah dan keseluruhan analisis yang
telah dilakukan, penelitian ini sampai pada kesimpulan umum bahwa Misykat
al-Anwar tidak dapat dibaca secara memadai jika simbol #ijab hanya
diperlakukan sebagai metafora spiritual yang bersifat ilustratif. Hijab justru
tampil sebagai struktur konseptual yang menata relasi manusia dengan cahaya
Ilahi, sekaligus sebagai kunci untuk memahami cara al-Ghazali membangun
epistemologi sufistiknya. Pembacaan yang menggabungkan pendekatan filsafat
Islam dan teori semiotika menunjukkan bahwa simbol-simbol dalam teks ini
bekerja secara sistematis, berlapis, dan dinamis. Makna tidak hadir secara
langsung, melainkan melalui proses penyingkapan bertahap yang selalu dibatasi
oleh kesiapan subjek pengetahuannya. Dalam kerangka ini, Aijab bukanlah
anomaliy, dalam epistemologi ,cahaya, melainkan, justru. mekanisme yang
membuat pengetahuan tentang Tuhan tetap mungkin tanpa mereduksi
transendensi-Nya. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa
simbolisme Aijab berfungsi sebagai jembatan antara dimensi rasional, simbolik,
dan spiritual, sekaligus membuka ruang dialog antara tradisi tasawuf klasik dan
pendekatan teoritis kontemporer. Kesimpulan umum ini menjadi landasan
untuk merumuskan jawaban yang lebih terfokus terhadap masing-masing

rumusan masalah yang diajukan sejak awal penelitian.

92



Menjawab rumusan masalah pertama, penelitian ini menyimpulkan
bahwa al-Ghazali mengonstruksi #hijab dalam Misykat al-Anwar sebagai
kategori epistemologis yang menentukan cara manusia mengetahui dan
berhubungan dengan cahaya Ilahi. Hijab tidak sekadar berfungsi sebagai
metafora penghalang, melainkan sebagai struktur konseptual yang menjelaskan
mengapa pengetahuan tentang Tuhan selalu bersifat bertingkat dan tidak pernah
hadir secara telanjang. Melalui hijab, al-Ghazali menegaskan adanya jarak
epistemik antara subjek dan realitas transenden, tanpa menjadikan jarak tersebut
sebagai tanda kegagalan pengetahuan. Justru, hijab berperan sebagai
mekanisme pengaturan intensitas ketersingkapan cahaya sesuai dengan
kapasitas batin manusia. Analisis semiotik menunjukkan bahwa hijab bergerak
dari makna lahiriah menuju makna konotatif yang lebih dalam, seiring dengan
transformasi spiritual subjek yang mengalaminya. Dengan demikian, hijab
tidak bersifat statis, tetapi merupakan dinamika batin yang membentuk
perjalanan ruhani seorang salik. Kesimpulan ini menegaskan bahwa hijab
adalah pusat narasi epistemologi cahaya al-Ghazali, bukan elemen periferal,
karena darinyalah struktur mengetahui, menyaksikan, dan memahami realitas
Ilahi dibangun secara sistematis.

Menjawab rumusan masalah kedua, penelitian ini menyimpulkan bahwa
penggunaan semiotika Roland Barthes yang diperkaya dengan refleksi
epistemologis Gaston Bachelard memberikan kerangka analitis yang efektif
untuk membaca simbol Zijab tanpa mereduksi kedalaman mistik Misykat al-

Anwar. Pendekatan Barthes memungkinkan penelusuran bagaimana hijab

93



beroperasi sebagai tanda yang bergerak dari tingkat denotasi menuju konotasi,
hingga membentuk sistem makna yang menyerupai mitos spiritual dalam
kerangka sufistik. Dengan cara ini, simbolisme al-Ghazali dapat dianalisis
secara ilmiah, bukan untuk menundukkan pengalaman mistik pada rasionalitas
semata, tetapi untuk memahami logika internal pembentukan maknanya.
Sementara itu, konsep obstacle épistémologique dari Bachelard membantu
melihat hijab sebagai hambatan yang bersifat produktif, yakni penghalang yang
justru mendidik dan membentuk kesadaran pengetahuan. Kombinasi kedua
pendekatan ini menunjukkan bahwa hijab tidak dimaksudkan untuk dihapus
sepenuhnya, melainkan diolah dan dipahami sebagai bagian dari arsitektur
pengetahuan ruhani. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa
semiotika dapat berfungsi sebagai alat hermeneutik yang dialogis dengan

tasawuf, bukan sebagai instrumen reduksionis terhadap pengalaman spiritual.

B. Saran-Saran

Setelah melalui proses kajian, analisis semiotik, serta penelaahan
mendalam tethadap simbol Aijab dalam Misykat al-Anwar karya al-Ghazali,
maka dalam rangka pengembangan penelitian lanjutan dan pendalaman wacana
epistemologi sufistik, beberapa saran perlu disampaikan, yaitu:

Pertama, penelitian terhadap pemikiran  al-Ghazalimengenai
simbolisme cahaya dan Aijab masih membuka ruang eksplorasi yang sangat
luas. Oleh karena itu, penulis menyarankan agar penelitian selanjutnya
mengkaji lebih dalam pemikiran-pemikiran a/-Ghazaliyang terkait dengan

epistemologi cahaya, baik melalui karya-karya lain seperti /hya’ ‘Uliim al-Din,

94



al-Munqidz min al-Dhalal, maupun Ma‘arij al-Quds, sehingga dapat
memperkaya pemahaman mengenai hubungan antara struktur pengetahuan,
ketersingkapan, dan kondisi batin manusia dalam tradisi intelektual Islam
klasik. Kajian komparatif dengan tokoh-tokoh lain seperti Suhrawardt atau Ibn
‘Arabi juga dapat memberi perspektif baru dalam melihat posisi epistemologi
hijab dalam peta filsafat Islam secara lebih menyeluruh.

Kedua, pendekatan semiotika yang diterapkan dalam penelitian ini
masih dapat diperluas dengan menggunakan perangkat analisis lain, seperti
hermeneutika filosofis, fenomenologi kesadaran, atau teori diskursus modern.
Mengingat Misykat al-Anwar merupakan teks yang kaya simbol dan multilapis,
penggunaan pendekatan interdisipliner akan membantu membuka keluasan
makna sehingga pembacaan atas istilah cahaya, kegelapan, hijab, dan
ketersingkapan dapat dipahami secara lebih integral. Dengan demikian, studi
lanjutan diharapkan mampu mempertemukan kajian tasawuf klasik dengan
teori-teori kontemporer tanpa menghilangkan kedalaman spiritual teks tersebut.

Akhirnya, penulis menyadari bahwa penyusunan.skripsi ini memiliki
keterbatasan dalam hal ‘cakupan literatur,” keluasan teks pembanding, serta
metode analisis yang digunakan. Oleh karena itu, penulis sangat terbuka
terhadap kritik dan masukan konstruktif dari berbagai pihak agar penelitian
mengenai pemikiran al-Ghazali, khususnya dalam Misykat al-Anwar dapat
terus berkembang dan memberikan kontribusi yang lebih signifikan dalam
wacana filsafat Islam, epistemologi sufistik, serta kajian-kajian interdisipliner

modern.

95



Sebagai penutup, penulis menyadari bahwa segala upaya dalam
menyusun skripsi ini tidak lain merupakan bentuk kecil dari proses panjang
pencarian ilmu yang tidak pernah selesai. Kajian atas simbol hijab dalam
Misykat al-Anwar hanyalah satu langkah dari perjalanan intelektual yang jauh
lebih luas dalam memahami kedalaman pemikiran a/-Ghazali dan kekayaan
tradisi filsafat Islam. Setiap perjumpaan dengan gagasan-gagasannya membuka
cakrawala baru yang menuntut kerendahan hati, ketekunan, dan kesiapan untuk
terus belajar. Oleh karena itu, penulis berharap bahwa penelitian ini, betapapun
sederhana, dapat memberikan manfaat bagi pengembangan kajian epistemologi
sufistik serta menjadi pijakan awal bagi penelitian-penelitian selanjutnya.
Semoga Allah senantiasa melimpahkan taufik dan hidayah-Nya, menguatkan
langkah setiap pencari ilmu, dan menjadikan proses ini sebagai amal yang
membawa keberkahan, baik bagi penulis sendiri maupun bagi siapa saja yang

membaca dan memanfaatkannya.

96



Daftar Pustaka

Abshor, M. Ulil, “Trandentialisme dalam Tafsir Sufi (Studi Tafsir al-Qur’an al-
’Azim karya Ibn Abdullah Sahl al-Tustari”, UIN Sunan Kalijaga, 2021.
Ahadah, Anindita, Yovik Iryana, and Eni Zulaiha, Bayani : Jurnal Studi Islam
Manhaj Tafsir Lathaif Al-Isyarah Karya Imam Al- Qusyairi, vol. 2, no. 1,

2022, pp. 78-91.

Al-Ghazali, Abu Hamid, Tahafut al-Falasifah, 8th edition, ed. by Doktor Sulaiman
Dunya, Beirut: daar al-ma’arif, 1972.

----, “Mishkat al-Anwar”, in Majmu’ah Rasail al-Ghazali, Mesir: Maktabah al-
Taufiqiyyah, 1986.

----, Minhaj al-Abidin, 3rd edition, ed. by doktor Muhammad Musthofa Khalawi,
Beirut: daar al-basyar al-islami, 2001.

----, Mutiara Thya’ Ulumuddin Terjemah, Bandung: Mizan Pustaka, 2008.

Al-Malibari, Zainuddin ibn Abd al-Aziz, Fath al-Mu’in bi Syarh Qurrat al-A’in,
Beirut: Daar ibn hazm, 2004.

Al-Qosim, al-Raghib al-Ashfihani Abu, Mufradat alfadz al-Qur’an, Damaskus:
Daar al-Nashr.

Al-Sulami, al-Imam Abi Abd ar-Rahman Muhammad ibn Husain ibn Musa al-Azdi,
Hagqaiq al-Tafsir, Beirut: daar al-Kitab al-Ilmiyyah, 2001.

Al-Thabari, Abi Ja’far Muhammad obn Jarir, Jami’ al-Bayan an Ta 'wil al-Qur’an :
Tafsir al-Thabari, daar al-Hadits, 2010.

Amin, Munir, Kisah Sejuta Hikmah Kaum Suf, Jakarta: Sinar Grafika Offset, 2008.

Arabi, Ibnu, Futuhat al-Makiyyah, Beirut: daar al-Kitab al-Iimiyyah.

Attar, Fariduddin, Tadzkiratul Auliya’ Kisah-Kisah Ajaib dan Sarat Hikmah para
Wali Allah, 1st edition, Yogyakarta: Penerbit Titah Surga, 2015.

Bachelard, Gaston, LA FORMATION, 1934.

----, The Formation of the Scientific Mind, Manchester: Clinamen Press, 2002.

Barthes, Roland, Mythologies, New York: The noonday press, 1991.

----, MythologiesyNewrY orki The noonday press, 1991

Bowering, Gerhard, “The Light Verse: Qur anic Tect and.Sufi, Interpretation”,
Souree: Oriens, vol. 36,2001.

Deprtemen Agama RI, 'A/-Our’an dan Terjemahnya, Kudus: Menara Kudus, 2006.

Dr. Idrus al-Kaf, MA, Jejak+jejak Cinta Kaum Sufi, Yogyakarta: Idea Press
Yogyakrta, 2019.

Fadhillah, Muhammad, KONSEP SEMIOTIKA ROLAND BARTHES DAN
APLIKASINYA TERHADAP KAJIAN AL-QURAN, vol. 3, no. 1, pp. 28-37.

Fikri, Ahmad Ali and Yusuf Rahman, “Pandangan Sahl al-TustarT terhadap Al-
Qur’an dalam Tafsir Al-Qur’an al->’Azim”, Refleksi, vol. 22, no. 1, 2023, pp.
49-78 [https://doi.org/10.15408/ref.v22i11.25233].

Gairdner, W.H..., al-Ghazali Mishjat al-Anwar and the Ghazali Problem.

Harfi, Muhammad, “Konsep Cahaya Allah dalam Q.S An-Nur 24:35 (Analisis
Semiotika Roland Barthes)”, Pengkajian Al-Qur'an & At-Turats, vol. 02,
2024, pp. 76-85.

Hesova, Zora, “The Notion of [llumination in the Perspective of Ghazali’s Mishkat
al-Anwar”, Journal of Islamic Thought and Civilization, vol. 02, no. 02,

97



University of Management and Technology, 2012, pp. 65-85
[https://doi.org/10.32350/jitc.22.04].

Hughes, Aaron, Imagining the Divine: Ghazali on Imagination, Dreams, and
Dreaming, 2002.

Ihasan, “Karakter Pemikiran Ushul Fiqih Imam al-Ghazali dalam Kitab al-Mustasfa
min [lm al-Usul”, Jurnal Keislaman, vol. 1, no. 1, 2000, p. 113.

Ilmu, Fakultas et al., l/mu-Ilmu Islam : Perenungan Epistemologis dan Teori
Klasifikasi, vol. 1, no. 1, 2020, pp. 115-49.

Iswidayati, Sri, ROLAND BARTHES DAN MITHOLOGI.

Macdonald, Duncan B., “The Life of al-Ghazzali, with Especial Reference to His
Religious Ecperiences and Opinions”, Source: Journal of the American
Oriental Society, vol. 20, 1899, https://about.jstor.org/terms.

Magdy, Prof and Mohamed Ibrahim, Sufi Ecperience and Symbolic Language, pp.
805-18.

Manzir, Ibn, Lisanul "Arab [Vol. 1], vol. 1, 1984, p. 298.

Mujieb, Ensiklopedia Tasawuf Imam Al-Ghazali, Jakarta: Hikmah, 2009.

Murata, Sachiko, The Tao of Islam, State University of New York Press, 1992.

Nadhiro, Nikmatun, Makna Nur Dalam Surat an-Nur Ayat 35: Analisis Semiotika
Roland  Barthes, 2025, https://digilib.uinkhas.ac.id/43555/1/Nikmatun
Nadhiro 212104010037.pdf.

Nasr, Seyyed Hossein, K NOWLEDGE AND S ACRED THE, 1989.

Ormsby, Eric L..., Ghazali : the revival of Islam, Oneworld, 2012.

Prof. Dr. Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, 19th
edition, Bandung: Penerbit Alfabeta, 2013.

Purwanti, Ratna, Hadis tentang Jilbab Perspektif Psikologi dan Kesehatan
Perempuan dalam Masyarakat Modern, 2024, p. 2.

Rihanah, Siti, “Biografi dan Pemikiran Rabi’ah al-Adawiyyah”, UIN Syarif
Hidayatullah, 2011.

Romdhon, Ali, “TAFSIR QS. AL-NUR AYAT 35 DALAM KITAB MISYKAT
AL-ANWAR KARYA | AL-GHAZALIL (Telaah Tafsit- Sufistik)”, Fakultas
Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2009
[https://doi.org/10.1088/1751-8113/44/8/085201 ].

Roni, Siti Mu’awiyah, Penafsiran Jilbab dalam.' pandangan "KH. M. Quraish
Shihab, 2019, p.6.

Sinai, Nicolai, Nicolai Sinai Al-Suhrawardi * s Philosophy of lllumination and al-
Ghazali, 2012, pp. 48-63.

Tim Penulis TAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedia Islam Indonesia, Jakarta:
Djambatan, 1992.

Watt, W. Montgomery, “The Authenticity of the Works Attributed to al-Ghazali”,
The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, 1952,
https://about.jstor.org/terms.

Wensinck, Ghazali’s Mishkat al-Anwar (Niche of Lights).

Zaenal Abidin Ahmad, Riwayat Hidup Imam Al-Ghazali, Surabaya: Bulan Bintanf,
1975.

Zora Hesova, Ms, “THE NOTION OF ILLUMINATION IN THE PERSPECTIVE
OF GHAZALI'S MISYKAT AL-ANWAR”, Crossref Journal of Islamic

98



Thought and Civilization Fall, vol. 2, no. 2, 2012, pp. 65-85
[https://doi.org/10.32350/itc].

Lo

STATE ISLAMIC UNIVERSITY

SUNAN KALIJAGA

YOGYAKARTA




	SIMBOLISME HIJAB DALAM MISYKAT AL-ANWAR
	SURAT PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
	NOTA DINAS
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Tinjauan Pustaka
	F. Landasan Teori
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	A. Kesimpulan
	B. Saran-Saran

	Daftar Pustaka

