SISTEM TEOKRASI DAN DEMOKRASI; KRITIK TEOLOGIS DAN
SOSIOLOGIS TERHADAP SISTEM VELAYAT-E FAQIH DAN DEMOKRASI
DI IRAN

I?/\
@_|

al’p,

Oleh:
Faruq Alkafi
NIM: 23200012025
TESIS

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga

Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh Gelar Master of Arts
(M.A)

Program Studi Iterdisciplinary Islamic Studies

Konsentrasi Kajian Timur Tengah

YOGYAKARTA
2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan dibawah ini:

Nama : Faruq Alkafi
NIM : 23200012025
Jenjang : Magister

Program Studi : Interdisciplinary Islamic Studies

Konsentrasi : Kajian Timur Tengah

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara kescluruhan adalah hasil penellitian/karya sendiri,
kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya.

Yogyakarta, 04 Desember 2025
Saya yang menyatakan,

Farug Atkafi
NIM. 23200012025



PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME

Yang bertanda tangan dibawah ini:

Nama : Faruq Alkafi
NIM : 23200012025
Jenjang : Magister

Program Studi : Interdisciplinary Islamic Studies

Konsentrasi  : Kajian Timur Tengah

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan benar-benar bebas dari plagiasi. Jika di
kemudian hari terbukti melakukan plagiasi, maka saya siap ditindak sesuai ketentuan hukum yang

berlaku.

Yogyakarta, 04 Desember 2025
Saya yang menyatakan,

SEPULUM RIBU RUPIAH

Farug Alkafi
NIM. 23200012025



JZ‘:“] KEMENTERIAN AGAMA
& J UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA

uo PASCASARJANA
J1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 519709 Fax. (0274) 557978 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-1461/Un.02/DPPs/PP.00.9/12/2025

Tugas Akhir dengan judul : Sistem Teokrasi dan Demokrasi: Kritik Teologis dan Sosiologis Terhadap Sistem Velayat-
E Faqih dan Demokrasi di Iran

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : FARUQ ALKAFI, S.Ag.
Nomor Induk Mahasiswa : 23200012025

Telah diujikan pada : Senin, 15 Desember 2025
Nilai ujian Tugas Akhir T A-

dinyatakan telah diterima oleh Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

:} ; ' Ketua Sidang/Penguji 1

7C] Dr. Suhadi, S.Ag., M.A.
EEE SIGNED

@B Penguji Il = "‘~:r,:‘; e El Penguji 11

? Dr. Subaidi, S.Ag., M.Si.
SIGNED

Prof. Dr. H. Ibnu Burdah, S.Ag. MLA.
SIGNED

Valid ID: 6944786772456

Yogyakarta, 15 Desember 2025
€ UIN Sunan Kalijaga
Dircktur Pascasarjana

8 3% Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag.. MA.
RGNS SIGNED
Vahd ID: 6944049399428

1/1 19/12/2025



NOTA DINAS PEMBIMBING
Kepada Yth.,
Direktur Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta
Assalamu’alaikum Wr. Wh.

Setelah melakukan bimbingan, arahan dan koreksi terhadap penelitian Tesis yang berjudul:

SISTEM TEOKRASI DAN DEMOKRASI; KRITIK TEOLOGIS DAN SOSIOLOGIS
TERHADAP SISTEM VELAYAT-E FAQIH DAN DEMOKRASI DI IRAN

Yang ditulis oleh:

Nama : Faruq Alkafi
NIM : 23200012025
Jenjang : Magister

Program Studi : Interdisciplinary Islamic Studies
Konsentrasi  : Kajian Timur Tengah

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada program Pascasarjana UIN
Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam rangka memperoleh gelar Master of Art (M.A.).

Wassalamu 'alaikum Wr. Wh.

Yogyakarta, 26 November 2025
Pembimbing

Prof. Dr. H. Ibnu Burdah, S.Ag.. M.A.
NIP. 19761203 200003 1 001




ABSTRAK

Penelitian ini bermula dari fenomena mengemukanya gelombang protes
masyarakat Iran dalam beberapa tahun terakhir, yang mencapai puncaknya dalam
Gerakan Woman, Life, Freedom pascawafatnya Mahsa Amini pada tahun 2022.
Fenomena ini merepresentasikan dinamika teodemokrasi di Iran, sebuah sistem yang
dibangun di atas transmisi klaim pengawasan ilahi dan mekanisme elektoral.
Ketegangan yang berulang antara kedaulatan Tuhan yang diwujudkan melalui doktrin
velayat-e faqih dan aspirasi partisipasi politik masyarakat memunculkan peluang
pembelajaran mendasar mengenai penguatan legitimasi, keinginan, dan masa depan
tatanan politik Iran.

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis fondasi struktural dalam
konstitusi dan praktik politik Iran yang menyatukan otoritas keulamaan dengan prinsip-
prinsip demokrasi, serta mengkaji bagaimana dinamika tersebut memperkaya
legitimasi politik yang semakin kokoh dalam gelombang protes kontemporer.
Penelitian ini juga bertujuan untuk menelaah cara gerakan sosial mengartikulasikan
aspirasi yang memperkuat sistem teokrasi. Penelitian ini menggunakan teori Post-
Islamisme dari Asef Bayat dan teori Sekularitas Keagamaan dari Naser Ghobadzadeh
sebagai kerangka analisis utama, dengan didukung oleh konsep Guardian Regimes
yang dikembangkan oleh Payam Mohseni yang direinterpretasi sebagai mekanisme
ketahanan rezim. Metode yang diterapkan adalah kualitatif melalui pendekatan studi
kepustakaan (library research) yang diperkaya dengan analisis wacana terhadap
konstitusi, doktrin velayat-e faqih, teks-teks akademis, serta dokumen-dokumen terkait
gerakan sosial di Iran.

Temuan penelitian ini mengungkap beberapa hal berikut: Pertama, konstitusi
Iran secara sistematis menginstitusionalisasikan sinergi antara kedaulatan ilahi dan
kedaulatan rakyat, yang pada akhirnya menciptakan stabilitas politik yang adaptif dan
berkelanjutan. Kedua, dalam praktiknya, doktrin velayat-e fagih mengalami proses
birokratisasi dan politisasi yang memperkuat legitimasi spiritual para ulama serta
mempercepat integrasi agama di ruang publik secara dinamis. Ketiga, Gerakan
Woman, Life, Freedom menjadi bukti empiris atas kemampuan rezim dalam mengelola
dan mengabsorpsi aspirasi masyarakat. Keempat, demokrasi substantif menawarkan
penguatan transformasi politik Iran menuju sistem teokrasi yang lebih inklusif, melalui
sinkronisasi wacana keagamaan dan pemberdayaan lembaga sosial masyarakat.

Kata kunci: Teodemokrasi Iran, Velayat-e fagih, Ketahanan Rezim, Integrasi
Kedaulatan

VI



ABSTRACT

This research stems from the phenomenon of the emergence of a wave of
protests by the Iranian people in recent years, which reached its peak in the Woman,
Life, Freedom Movement following the death of Mahsa Amini in 2022. This
phenomenon represents the dynamics of theodemocracy in Iran, a system built on the
transmission of divine oversight and electoral mechanisms. The recurring tension
between the sovereignty of God, embodied in the doctrine of velayat-e faqih, and the
aspirations for political participation among the people presents a fundamental learning
opportunity regarding the strengthening of legitimacy, desires, and the future of Iran's
political order.

The objective of this research is to analyze the structural foundations in Iran's
constitution and political practices that unite clerical authority with democratic
principles, as well as to examine how these dynamics enrich increasingly solid political
legitimacy in the wave of contemporary protests. This study also aims to examine how
social movements articulate aspirations that strengthen the theocratic system. This
study uses Asef Bayat's Post-Islamism theory and Naser Ghobadzadeh's Religious
Secularism theory as the main analytical framework, supported by Payam Mohseni's
concept of Guardian Regimes, reinterpreted as a mechanism of regime resilience. The
method applied is qualitative through a library research approach enriched with
discourse analysis of the constitution, the doctrine of velayat-e faqth, academic texts,
and documents related to social movements in Iran.

The findings of this study reveal the following: First, the Iranian constitution
systematically institutionalizes the synergy between divine sovereignty and popular
sovereignty, which ultimately creates adaptive and sustainable political stability.
Second, in practice, the doctrine of velayat-e faqth has undergone a process of
bureaucratization and politicization that strengthens the spiritual legitimacy of the
clergy and accelerates the dynamic integration of religion into the public sphere. Third,
the Woman, Life, Freedom Movement is empirical evidence of the regime's ability to
manage and absorb the aspirations of the people. Fourth, substantive democracy offers
a strengthening of Iran's political transformation towards a more inclusive theocracy,
through the synchronization of religious discourse and the empowerment of social
institutions.

Keywords: Iranian theocracy, Velayat-e faqih, regime resilience, sovereignty
integration

Vil



MOTTO

x50 alall ) 31 Gy afia ) 35l i 0 @
“Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-
orang yang diberi ilmu beberapa derajat.”

(Q.S. Al-Mujadilah : 11)

300 A3 W) 40 £33 e Ol ¥ AR £33 Ba 1 5 Y
Janganlah kamu berputus asa dari rahmat Allah. Sesungguhnya tidak ada yang
berputus asa dari rahmat Allah, kecuali kaum yang kafir.

(Q.S. Yusuf : 87)

VIl



HALAMAN PERSEMBAHAN

Penulis mempersembahkan karya ini untuk diri sendiri dan untuk keluarga yang

senantiasa memberikan do’a dan dukungan yang tak ternilai harganya kepada penulis.

1. Kepada kedua orang tua tercinta, bapak Abdul Aziz dan ibu Marwiyah yang

senantiasa mendo’akan dan memberikan dukungan berupa biaya dan tenaga

yang tak terkira nilainya, semoga bapak dan ibu bangga atas penyelesaian
penulisan tesis ini.

2. Kepada dua kakak perempuan tercinta, Qurrotul Aini dan Hulal Hayya dan adik
perempuan tersayang, Dwi Suci Mega Sari yang senantiasa mendo’akan dan
memberikan dukungan sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini.

3. Kepada kedua abang penulis, Ilham Arifi dan Hazig Hazmi yang senantiasa
mendo’akan dan memberikan dukungan sehingga penulis dapat menyelesaikan
tesis ini.

4. Kepada Ketua Takmir dan jajaran pengurus Takmir Masjid Tunas Melati
Yogyakarta yang senantiasa mendo’akan, memberikan dukungan, serta tempat
tinggal bagi penulis di Yogyakarta untuk menyelesaikan tesis ini.

5. Kepada seluruh teman-teman seangkatan Prodi Interdisciplinary Islamic
Studies Konsentrasi Kajian Timur Tengah Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

6. Kepada seluruh teman-teman pemikir dan aktifis organik di seluruh Indonesia
maupun dunia yang masih setia berpegang teguh dalam membela kebenaran
dan keadilan.



KATA PENGANTAR

Segala puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah Swt, yang telah
memberikan kemudahan dalam proses penulisan tesis yang berjudul: Sistem Teokrasi
Dan Demokrasi; Kritik Teologis Dan Sosiologis Terhadap Sistem Velayat-E Fagih
Dan Demokrasi Di Iran. Atas ridho dan pertolongan-Nya penulisan tesis ini dapat
berjalan dengan lancar. Salawat beserta salam pun selalu tercurahkan kepada Nabi

Muhammad Saw.

Berkat ikhtiar penulis dengan segala proses bimbingan, pengarahan maupun
bantuan dari berbagai pihak penyusunan tesis ini dapat selesai sebagaimana mestinya.
Oleh karenanya, dengan segala kerendahan hati, penulis ingin mengucapkan rasa

terima kasih kepada:

1. Prof. Noorhaidi, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D. Rektor Universitas Islam Negeri
Sunan Kalijaga Yogyakarta periode 2024-2028 beserta para jajarannya.

2. Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A. Direktur Sekolah Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta periode 2024-2028 beserta
para jajarannya.

3. Najib Kailani, S.Fil.l., M.A., Ph.D. Ketua Program Studi Interdisciplinary
Islamic Studies Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta periode 2024-2028 beserta para jajarannya.

4. Prof. Dr. H. lbnu Burdah, S.Ag., M.A. Pembimbing Tesis yang sangat
menginspirasi saya dan tanpa lelah selalu memberikan masukan-masukan yang
sangat luar biasa sehingga saya dapat menyelesaikan penulisan tesis ini.

5. Seluruh Civitas akademika Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri

Sunan Kalijaga Yogyakarta.



10.

11.

12.

13.

14.

Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS RI), yang telah memberikan bantuan
biaya pendidikan riset tugas akhir pada tahun 2025.

Kedua orang tua (Ayah Abdul Aziz dan lbu Marwiyah) dan dua kakak
perempuan saya (Qurrotul Aini dan Hulal Hayya) juga adik perempuan saya
(Dwi Suci Mega Sari) serta kedua abang saya (llham Arifi dan Haziq Hazmi)
yang telah memberikan dukungan, motivasi dan senantiasa mendo’akan penulis
agar segera terselesaikannya penulisan tesis ini.

Pengurus takmir masjid Tunas Melati Yogyakarta yang senantiasa mendo’akan,
memberikan dukungan, dan tempat tinggal kepada penulis selama menempuh
pendidikan di Yogyakarta.

Ahmad Jazuli selaku paman yang terus memberikan dukungan maupun bantuan
moral dan spiritual kepada penulis.

Seluruh teman-teman dan keluarga besar alumni IAT 2019, khususnya
Muchammad Faz Tazakka, S. Ag yang selalu menemani dan mendukung agar
penulis semangat dalam menyelesaikan tesis ini.

Seluruh teman-teman seangkatan Prodi Interdisciplinary Islamic Studies 2024
dan sahabat karib saya, Bangkit Adi Saputra di kelas Konsentrasi Kajian Timur
Tengah angkatan 2024.

Rekan marbot di masjid Tunas Melati, Khikam Alwinaja yang sama-sama
berjuang di perantauan mengurus masjid.

Teman kuliner, ngopi dan jalan-jalan, Arifatush Sholihah dan Hanifatul Irbah
yang terus memberikan dukungan dan semangat untuk mengerjakan tesis ini.

Seluruh teman-teman saya yang tidak bisa saya sebutkan satu persatu.

Xl



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN ..ottt 1
PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME .......ccoooiiiiiiieieie e i
HALAMAN PENGESAHAN TUGAS AKHIR ....ccccoiiiiiiiec e v
NOTA DINAS PEMBIMBING.........cooiiiieiii et Vv
A B ST R AK et e e re e e e e e anree e Vi
A B ST R A CT e e e e e nnae s VII
(VO8I L O NV A AR 7 A . VI
HALAMAN PERSEMBAHAN ..ottt IX
KATA PENGANTAR ..ottt ettt saeseene e X
D e Y G 1 USSR X1
2N = SRR 1
PENDAHULUAN . ...ttt si e st e e st e e e et e e e s sbaa e e e s nnnneee s 1
A, Latar BelaKang ... 1
B. Rumusan Masalah...........ccccooiiiiiiiiiec e 11
C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian ..............c.ccocoioiniiiiiic e 11
D. KaJian PUSTAKA .......cciiiiiiieieeie ettt re e nas 16
E. Kerangka TEOFELIS.....ccciiiieiieie ettt 23
1. Teori post-islamisme Asef Bayat..........ccoccooieiieiiieieeseic e 24

2. Teori religious secularity Naser Ghobadzadeh...............cccccooeviiiennennne 26

F. Metode Penelitian.........ccoooiiiiiiiiiieseeeie e 30
G. Sistematika Pembahasan ...........cccccieiieie i 32
BAB I e 35
KRITIK TEOLOGIS TERHADAP TEOKRASI IRAN ... 35
A. Konstitusionalisme Iran dalam Perspektif Sejarah dan Teori Politik...... 36

1. Genealogi konstitusionalisme Iran dari Konsitusi 1906 menuju teokrasi
KONSEITUSIONAL 1979 ... s 36

Xl



2. Posisi Iran dalam perdebatan teori politik global tentang teokrasi

VEISUS OBIMOKIASI. ..vveviirieieie ittt bbbttt sttt ereas 43
3. Konstitusi sebagai instrumen legitimasi dan mekanisme kontrol
KEKUBSAAN ... bbbttt bbb 50
B. Konstruksi Konstitusional Iran dan Dualisme Kekuasaan........................ 56
1. Velayat-e faqth sebagai pilar konstitusional..............cccccoovviiiiniinnnnnnn 57
2. Perkembangan praktik pasca-Revolusi 1979.........ccccccovvviiiininniinnnnnnnns 60
C. Fenomena-fenomena di Iran kontemporer sebagai representasi kritik
terhadap sistem POltIK Iran ... 64
1. Penolakan terhadap otoritas ulama..........cccccoereiiiiniiniiiic e 65
2. Tuntutan pemisahan Negara-agama...........cccoerererieeeiieiene e 67

D. Kritik Terhadap Legitimasi Konstitusional dan Alternatif Reformulasi.69

1. Dekonstruksi ulama-ulama dalam politik Iran.............c.ccccooevieinnnnn 71
2. Konsep religious secularity sebagai alternatif .................cccooveviiiennenne 75
3. Keterbatasan kritis dan tantangan implementasi religious secularity
dalam konteks iran KONtEMPOIEr ...........cooviiiiiieiieieee e 79
2N = T I 1 SRR 88
KRITIK SOSIOLOGIS TERHADAP SISTEM TEOKRASI ......c.ccoovvirirernnn, 88
A. Dinamika Hubungan Konstitusional Teokrasi dan Mekanisme Partisipasi
Sosial dalam Velayat-e Faqih..........................cccooiviiiiiiiiiiiiiiiiiiieieie s 88
1. Post-Islamisme dan tantangan velayat-e faqih .....................c.cc.ccoouuuene... 89
2. Upaya mengontrol masyarakat ...t 92
B. Artikulasi Konstitusional Identitas Kultural-Religius dan Dinamika
Gerakan Sosial KONTEMPOIEr ..o 97
1. Gerakan sosial sebagai mekanisme kontrol konstitusional terhadap
(01T 010 U = 7= SRR 98
2. Retensi identitas islami-kultural masyarakat Iran .............ccccocvevnenne 101
3. Bentuk-bentuk gerakan perlawanan masyarakat...............c.cccccvernennnn. 104

C. Mobilisasi dan Artikulasi Kepentingan Kolektif dalam Gerakan Sosial
(0] 1 (10 0] 0To ] =T USRI 107

1. Peran generasi muda dan perempuan dalam memperkuat akuntabilitas
KONSTITUSIONAL ... 109

X1



2. Slogan dan simbol perlawanan dalam atikulasi gerakan sosial........... 112
D. Keterbatasan kritis teori post-islamisme Asef Bayat dalam menganalisis

dinamika gerakan sosial iran KONteEMPOrer..........cccccvevvviieveeve e 116
BAB TV .o bbb 126
VIABILITAS DAN PROSPEK SISTEM POLITIK IRAN REKONSTRUKSI
MENUJU MODEL ALTERNATIF MASA DEPAN........ccccccoiiiivie e, 126

A. Fondasi Konstitusional Velayat-e Faqih dan Revitalisasi Legitimasi Publik

127
1. Rekonstruksi epistemologi teokrasi konstitusional sebagai penguatan
basis legitimasi religius-Normatif ............cccoceiiiiiiiiiiice s 128
2. Integrasi partisipasi bottom-up sebagai penguatan legitimasi organik
SIStEM tEOKIAST ITAN ... e 136
B. Sinkronisasi Nilai Revolusioner dan Aspirasi Kontemporer Secara
[o]1111] QRUUORRN B W @ I A 143
1. Revitalisasi prinsip-prinsip revolusi Iran 1979 dengan relevansi
ideologis bagi generasi KONTEMPOIEr.........c.covieiiiiiiiiii e 144
2. Penguatan mekanisme demokratis konstitusional untuk memperdalam
kualitas partisipasi dan repPreSentasi..........c.cooeeereririresieieesese e 150
C. Sistem Politik Iran sebagai Model Alternatif dan Kontribusi Teoritis bagi
Studi Politik Islam GIobal ..o 158
1. Kontribusi epistemologis sistem politik Iran dalam melampaui dikotomi
SeKUIariSME-ISIAMISIME ..o 159
2. Prospek masa depan viabilitas model Iran sebagai alternatif bagi
negara-negara mayoritas Muslim ..........cccooveviieiieic e 165
BABV. . I J I NN ANV B AALE 170
PenUIUD ... s g e ffeee oo B pfocneeafliore e TR e T e e o fleeevenenesenenssanensnans 170

AL KESIMPUIAN L 170

B. SAKAN .o e 172
DAFTAR PUSTAKA ettt e e e e snae e snae e nee s 174
DAFTAR RIWAYAT HIDUP ...ttt 186

XV



BAB I
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Munculnya berbagai gerakan protes masyarakat Iran dalam beberapa tahun terakhir
mencerminkan ketegangan yang terus meningkat terhadap sistem politik hibridal
antara teokrasi dan demokrasi yang diberlakukan sejak Revolusi 1979 sehingga
menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai legitimasi dan keberlanjutan sistem
tersebut dalam konteks perubahan sosial dan tuntutan demokratisasi. Iran mengalami
sejarah panjang dari pemerintahan dinasti selama 25 abad sampai berevolusi menjadi
Republik Islam Iran pada tahun 1979 yang dipimpin oleh Ayatollah Khomeini. Sistem
perpolitikan Iran mengalami perubahan berdasarkan ijtihad politik yang dilakukan oleh
Ayatollah Khomeini yaitu sistem velayat-e fagih dengan doktrin Imamah dalam Syiah

imamiah.

Sistem politik Iran menampilkan karakteristik yang unik dalam tata
pemerintahannya, yaitu dengan peran sentral Mullah dalam kepemimpinan negara,
suatu model yang sejalan dengan konsep teodemokrasi yang digagas oleh Abu al-A'la
al-Maududi (1903-1979). Konstruksi politik ini berbeda secara fundamental dari
gagasan islamisasi kehidupan sosial dan politik seperti yang diuraikan oleh Sayyid

Qutb (1906-1966) dalam karyanya Ma ‘alim fi at Tarig, maupun dari konsep islamisme

! Larry Jay Diamond, “Thinking About Hybrid Regimes,” Journal of Democracy 13, no. 2
(2002): 2135, https://doi.org/10.1353/jod.2002.0025.



yang dikemukakan oleh Tagiuddin al-Nabhani (1909-1977). Terbentuknya Republik
Islam Iran berlandaskan pada komitmen negara dan pemerintah untuk menegakkan
syariat islam dengan mengupayakan sistem demokrasi yang tidak bertentangan dengan

islam sehingga antara keduanya dapat dijalankan secara beriringan.?

Perubahan paradigma dalam pemerintahan Iran yang paling terlihat adalah bahwa
pra revolusi negara Iran merupakan negara sekuler, yaitu pemisahan antara agama dan
pemerintahan. Sedangkan pasca revolusi negara Iran menjadi negara teokrasi, dimana
kepemimpinan banyak dipegang oleh Mullah. Konstitusi Iran mengatur tempat bagi
seorang fagih untuk menjadi pemimpin yang diakui oleh rakyat yaitu orang yang
berhak mengatur urusan-urusan karena alim tentang Allah sehingga dipercaya dalam
urusan yang melibatkan kehalalan dan keharaman sesuai aturan syariat. Konsep sistem
velayat-e faqih dalam hirarkinya bahwa kedaulatan tertinggi adalah Allah SWT,
kemudian Imam Mahdi yang menjadi pemegang kekuasaan penuh tercatat dalam masa
Ghaybat-e Kubra. Sedangkan otoritas keagamaan (ulama/wali fagih) menjadi

pemegang kekuasaan pada masa kegaiban Imam Mahdi.?

Struktur konsep pemerintahan Iran merupakan penggabungan dua konsep

pemerintahan, yakni demokrasi barat dengan konsep Imamah syiah imamiah. Dua

2 Wisnu Fachrudin Sumarno, “Sejarah Politik Republik Islam Iran Tahun 1905-1979,”
SANGKEP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan 3, no. 2 (24 Juli 2020): 146-147.

3 Neil Shevlin, “Velayat-E Fagih In The Constitution Of Iran: The Implementation Of
Theocracy,” Journal of Constitutional Law 1, no. 2 (1998): 358-85,
https://www.docdroid.net/EIPN7Vg/neil-shevlin-velayat-e-fagih-in-the-constitution-of-iran-
pdf#page=25.



konsep ini dapat diidentifikasi dengan adanya konsep trias politika dalam pelaksanaan
pemerintahan. Sedangkan konsep Imamah Syiah dapat dilihat berdasarkan
kepemimpinan tertinggi dalam kekuasaan dipegang oleh pemimpin spiritual.* Hasil
penggabungan keduanya, konsep tersebut dapat terlaksana dalam ruang lingkup
perpolitikan di Iran pasca revolusi 1979 dan menjadi konsep baru dalam paradigma

hubungan demokrasi dan islam.

Demokrasi secara umum dapat didefinisikan bahwa kekuasaan berada pada
kehendak rakyat. David Owen menganggap definisi tersebut adalah pandangan
minimal sehingga masih ada harapan yang lebih besar dari sebuah demokrasi. David
Owen memberikan tawaran konsep formal demokrasi, yaitu sebuah cara bagaimana
semua anggota pemerintah setara dan mempunyai kapasitas untuk memerintah secara
kolektif dalam hal untuk kepentingan bersama.® Konsep formal ini dapat dilihat melalui
dua ciri yang dianggap mendasar dalam sebuah demokrasi. Dua ciri tersebut adalah
kesetaraan politik warga negara dan gagasan pemerintahan mandiri kolektif. Maka,
terbentuknya lembaga-lembaga demokrasi mempunyai komitmen untuk memberikan
jaminan kesetaraan politik warga negara dan memberikan fasilitas pemerintahan

mandiri kolektif.

Pada abad ke-20 gagasan demokrasi banyak diselewengkan. Berbagai macam jenis

demokrasi muncul setelah perang dunia Il berakhir. Banyak orang mengklaim

# Sumarno, “Sejarah Politik Republik Islam Iran Tahun 1905-1979,” 145-58.
5> David Owen, Political concepts (Manchester University Press, t.t.), 1067,
https://www.jstor.org/stable/j.ctt155jbcx.13.



mendukung dan berupaya untuk melestarikan demokrasi. Akibatnya muncul berbagai
macam demokrasi meliputi demokrasi sosial, demokrasi elit, demokrasi mayoritas,
demokrasi massa, demokrasi terbatas dan demokrasi rakyat yang menunjukkan bahwa
istilah-istilah ini tumpang tindih. Namun, pada dasarnya terdapat konsensus global
bahwa demokrasi bertujuan untuk mewujudkan tatanan pemerintahan yang berpihak
pada kebaikan publik.® Berdasarkan munculnya beberapa jenis istilah demokrasi, maka
memberikan pemahaman bahwa demokrasi dalam praktiknya memiliki berbagai

macam versi yang secara mendasar melibatkan rakyat dalam politik pemerintahan.

Ada tiga faktor yang menyebabkan demokrasi masih terhambat di negara-negara
Islam. Pertama, peraturan dan regulasi yang berasal dari tuhan tidak dapat dilanggar,
sehingga badan legislatif tidak punya kuasa mengubah aturan tersebut. Kedua, hukum
syariah lebih mempertimbangkan kepentingan umum dan masyarakat daripada
individu sehingga warga negara tidak mendapat perlakuan yang sama, sehingga hukum
syariah memberikan perlakuan yang berbeda terhadap individu sesuai dengan tanggung
jawab mereka. Ketiga, menggabungkan hukum syariah kedalam hukum negara
sehingga dapat menyebabkan pemerintahan otokratis.” Berdasarkan ketiga faktor

tersebut maka dapat dilihat kurang berkembangnya demokrasi di negara-negara Islam.

® Conrad P. Waligorski, The Political Theory of Conservative Economists (Pers
Universitas Kansas, 1990), 101.

" Fatima Z. Rahman, “Determinants of Democracy in the Muslim World,” Polity 45, no. 4
(Oktober 2013): 554-579.



Khususnya di negara Iran nila-nilai ketuhanan sangat melekat dalam ideologi

pemerintah sehingga mempengaruhi model sistem politik pemerintahan.

Polemik terjadi dibeberapa negara Timur Tengah yang melakukan reformasi
pemerintahan menjadi sistem demokrasi memunculkan banyak konflik di negaranya.
Berbagai macam penolakan dari beberapa tokoh Islam konservatif seperti Sayyid Qutb
(1906-1966) salah satu ideolog utama Ikhwanul Muslimin dan pemikir radikal, Abu
al-A'la al-Maududi (1903-1979) pendiri Jamaat-e-Islami di Pakistan, Tagiuddin al-
Nabhani (1909-1977) pendiri Hizbut Tahrir, menjadi hambatan berkembangnya
demokrasi di negara-negara timur tengah. Mereka beranggapan bahwa demokrasi
merupakan produk barat yang tidak sesuai dengan ajaran islam. Negara yang
mempunyai tingkat religiusitas yang tinggi seperti Arab Saudi, maka dukungan

terhadap demokrasi sangat sedikit, namun tidak keseluruhan.®

Negara Iran sebelum berevolusi menjadi Republik Islam Iran merupakan negara
sekuler yang memisahkan agama dan politik pemerintahan.® Namun, Ayatollah
Khomeini berhasil merubah stigma negatif antara politik dan agama dalam ijtihad
politiknya menjadikan Iran dengan sistem pemerintahan teodemokrasi berupa velayat-
e fagih. Hal ini merupakan sebuah paradigma yang mempengaruhi perubahan berfikir

masyarakat islam yang anti demokrasi.

8 Dana El Kurd, “Religiosity and Its Political Effects,” AlMuntaga 1, no. 2 (2018): 84.

® Syamsun Ni’am, “Dari Monarki Menuju Republik Islam: Menengok Iran Masa Lalu dan
Masa Modern,” Al-’4Adalah 16, no. 1 (2022): 139-50,
https://aladalah.uinkhas.ac.id/aladalah/article/view/179.



Konsep penggabungan antara Islam dan demokrasi sebenarnya telah terjadi
perdebatan di kalangan ulama. Dalam hal ini pandangan ulama terhadap islam dan
demokrasi dapat digolongkan ke dalam tiga kelompok ulama, yakni pertama,
kelompok yang menolak dan menganggap mustahil Islam dan demokrasi memiliki
kesamaan. Diantara ulama yang termasuk dalam kelompok ini adalah Syaikh Fadillah
Nuri, Thabathabai, dan Sayyid Qutb. Kedua, kelompok yang setuju bahwa dalam islam
terdapat prinsip-prinsip demokrasi meski tetap ada perbedaan. Kelompok ini didukung
oleh Maududi di Pakistan dan Imam Khomeini dari Iran. Ketiga, kelompok yang
mengakui dan menerima secara keseluruhan bahwa Islam sangat demokratis dan
menyetujui struktur demokrasi yang ada. Diantara yang mendukung kelompok ini
adalah Muhammad Husain Haikal dari Mesir, Rashid al-Ghannouchi, pemikir politik

asal Tunisia, serta Bani Sadr dan Mehdi Bazargan dari Iran.*®

Penggabungan Islam dan demokrasi ini menjadi perdebatan dalam perkembangan
ilmu pengetahuan. Sistem politik pemerintah Iran mengklaim representasi ilahi, tetapi
menurut Ghobadzadeh, agama dan politik harus dipisahkan secara fungsional. la
mengusung konsep religious secularity dimana nilai-nilai agama bisa hidup dalam

demokrasi tanpa dominasi institusi keagamaan atas negara. la menyatakan bahwa

10 Zulkarnen Zulkarnen, “Budaya Struktur Pemerintahan Republik Islam Iran,” Jurnal Al-
Azhar Indonesia Seri Humaniora 3, no. 1 (20 Desember 2017): 1-19.



teokrasi Iran merusak partisipasi politik dengan mengabsahkan otoritas ulama di atas

suara rakyat.!!

Penggabungan teokrasi dan demokrasi menciptakan ketegangan yang tidak bisa
disatukan. Kedaulatan rakyat yang diwujudkan melalui pemilu selalu dibatasi oleh
institusi keagamaan yang tidak dipilih secara demokratis, seperti pemimpin tertinggi
(Rahbar-e Mo'azzam) dan korps pengawal revolusi islam (Sepah-e Pasdaran-e
Engelab-e Eslami), yaitu kekuatan militer independen yang loyal kepada Rahbar.
Sistem ini hanya menciptakan ilusi demokrasi karena partisipasi politik masyarakat

dikendalikan oleh segelintir elit ulama yang bersifat otoriter.

Meskipun Revolusi Islam 1979 menghadirkan transformasi radikal dalam struktur
kekuasaan, sistem teokrasi hibrida yang dikembangkan Iran telah menunjukkan
kemampuan adaptif dalam mengelola ketegangan sosial dan mempertahankan
stabilitas institusional. Munculnya gelombang protes yang beragam—termasuk
gerakan yang melibatkan perempuan, mahasiswa, dan kelompok sosial lainnya—justru
dapat diinterpretasikan sebagai indikasi dari ruang politik yang cukup tersegmentasi
dan mekanisme kontrol yang efektif dalam mencegah konsolidasi oposisi skala besar
yang terorganisir secara nasional.'? Fenomena ini mencerminkan bahwa sistem telah

mengembangkan strategi differensiasi sosial yang mengizinkan ruang untuk

11 Naser Ghobadzadeh, Religious Secularity: A Theological Challenge to the Islamic State
(Oxford University Press, 2015), 95.
12 Asef Bayat, Social Movements and the Post-Islamist Turn (Stanford University Press,
2007), 137, https://doi.org/doi:10.1515/9781503626485.



ketidakpuasan parsial sambil mempertahankan kerangka struktural fundamental,

sehingga mencegah runtuhnya sistem secara keseluruhan.

Analisis terhadap post-Islamisme menunjukkan bahwa meskipun terjadi negosiasi
ideologis antara identitas religius pribadi dan partisipasi politik formal, pemerintah Iran
telah berhasil memperkuat mekanisme sosial yang memisahkan aspirasi kelompok-
kelompok ini dari aksi kolektif yang dapat mengancam stabilitas rezim. Ketahanan
sistem dalam menghadapi kritik terhadap velayat-e fagqith—melalui saluran
institusional, mekanisme represif yang terukur, dan penyesuaian retorika kebijakan—
membuktikan bahwa model hibrida teokrasi-demokratis mampu mengabsorpsi tekanan
internal tanpa mengalami transformasi fundamental. Dengan demikian, teodemokrasi
Iran dapat dipandang sebagai proyek yang berhasil dalam menciptakan stabilitas

jangka panjang di tengah heterogenitas sosial yang kompleks.

Gerakan "Woman, Life, Freedom" pada 2022—-2023, meskipun merupakan ekspresi
signifikan dari ketidakpuasan publik terhadap kebijakan tertentu, justru membuktikan
kapasitas sistem dalam mengontrol dan membatasi dampak protes sebelum mencapai
titik kritis transformatif., gerakan yang dipicu oleh kematian Mahsa Amini ini,
meskipun melibatkan partisipasi lintas etnis dan generasi,’* menjadi tantangan paling
signifikan terhadap legitimasi pemerintahan teokrasi Iran sejak Revolusi 1979. tidak

berhasil melampaui kritik terhadap isu-isu spesifik menuju konsolidasi oposisi sistemik

13 Amnesty International, “Iran: Death in Custody of Mahsa Amini Must Be Criminally
Investigated,” Amnesty International (London), 2022,
https://www.amnesty.org/en/documents/mde13/5034/2022/en/.



yang mampu menggoyahkan fondasi velayat-e faqih secara fundamental. Para
demonstran, meskipun menggunakan retorika penolakan terhadap kekuasaan ulama
dengan seruan seperti "Marg bar Dictator",* terbukti tetap terikat dalam kerangka
institusional yang mengizinkan ekspresi protestatif tetapi membatasi konversi aspirasi
tersebut menjadi reorganisasi kekuasaan. Fakta bahwa gerakan ini sebagian besar
didorong oleh perempuan muda dari wilayah perkotaan dengan dukungan lintas etnis,*®
menunjukkan bahwa fragmentasi demografis protes itu sendiri menjadi mekanisme
yang mencegah pembentukan basis oposisi terpadu. Generasi Z Iran yang
menginginkan pemisahan agama dari urusan negara,'® tetap beroperasi dalam konteks
institusional di mana saluran-saluran alternatif untuk aspirasi tersebut telah dibangun,

mengurangi potensi destabilisasi radikal.

Evaluasi empiris terhadap gerakan "Woman, Life, Freedom" mengungkapkan
bahwa sistem politik Iran berhasil mempertahankan legitimasi melalui diferensiasi
antara legitimasi teologis pada tingkat makro dan toleransi terhadap praktik religius
dan budaya privat pada tingkat mikro. Pendekatan teologis yang dikemukakan oleh
Naser Ghobadzadeh!’ menunjukkan bahwa negara telah mengembangkan narasi

keagamaan yang fleksibel, memungkinkan individu untuk memelihara identitas

14 BBC Persian Service, “Chanting ‘Death to the Dictator’: Iran’s Protest Slogans
Decoded,” BBC News, 5 Oktober 2022, https://www.bbc.com/news/world-middle-east-63156324.

15 Human Rights Activists News Agency (HRANA), Demographic Analysis of Iran’s
2022-2023 Protest Movement (HRANA, 2023), 12-15.

18 Djavad Salehi-Isfahani, Iran’s Generation Z and the Crisis of Legitimacy, 305 (Middle
East Report, 2023), 14-17.

17 Ghobadzadeh, Religious Secularity, 89-102.



religius personal sambil tetap berada dalam kerangka otoritas rezim.'® Pandangan
sosiologis Asef Bayat'® mengkonfirmasi bahwa karakteristik gerakan—yang menolak
formulasi negara terhadap Islam namun tetap memelihara identitas religius dan budaya
secara pribadi—justru mencerminkan keberhasilan sistem dalam menciptakan ruang
kognitif di mana oposisi ideologis tidak dialihkan menjadi mobilisasi politik yang
mengancam. Dengan kata lain, ketegangan antara represi negara dan perlawanan
masyarakat dalam aksi ini menunjukkan keseimbangan dinamis yang telah dicapai

sistem untuk mempertahankan stabilitas di tengah pluralisme sosial.

Sistem politik hibrida Iran, yang menggabungkan teokrasi dengan mekanisme
demokratis, telah berhasil menciptakan kontrol sosial melalui struktur yang
memungkinkan partisipasi dan ekspresi ketidakpuasan dalam bentuk-bentuk yang
terkontrol. Ketegangan antara kedaulatan Tuhan—melalui otoritas ulama—dan
kedaulatan rakyat melalui pemilu tidak mengakibatkan kolaps, tetapi sebaliknya
berfungsi sebagai mekanisme penyeimbang yang mencegah konsentrasi kekuatan
oposisi. Gelombang protes terbaru yang menuntut kebebasan sipil dan sekularisasi
negara, meskipun menunjukkan aspirasi untuk transformasi, telah terbukti dapat
dikelola melalui kombinasi represif selektif dan penyerapan tuntutan parsial yang tidak
mengubah struktur fundamentalnya. Penelitian ini berupaya mendemonstrasikan

bahwa resistensi masyarakat—Kkhususnya dari generasi muda dan perempuan—

18 Naser Ghobadzadeh, “Theological Critique of Velayat-e Faqgih,” Democratization 24,
no. 3 (2022): 678-695, https://doi.org/10.1080/13510347.2021.1994548.
19 Bayat, Social Movements and the Post-Islamist Turn, 120-135.

10



terhadap formulasi spesifik dari velayat-e fagih justru menjadi bukti kapasitas sistem
dalam mengabsorpsi kritik internal dan mempertahankan keseimbangan yang
memungkinkan ketahanan jangka panjang, mencegah skenario transformasi radikal

yang telah terjadi di negara-negara lain di kawasan Timur Tengah pasca-Arab Spring.

B. Rumusan Masalah

Peneliti memberikan batasan dalam penulisan karya ilmiah ini agar lebih terstruktur
dan sistematis sehingga fokus dalam penelitian ini dapat maksimal dipusatkan pada
permasalahan yang dikaji. Adapun rumusan masalah dalam penelitian ini adalah

sebagai berikut:

1. Bagaimana konstitusi Iran menjadi politik yang mampu menjadi pijakan
teokrasi dan demokrasi?

2. Bagaimana fenomena-fenomena gerakan-gerakan protes yang terjadi di
Iran menjadi kritik yang membangun sistem teodemokrasi di Iran?

3. Apakah representasi sistem politik Iran menjadi sistem politik yang eksis

dan alternatif dimasa depan?

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian

1. Tujuan penelitian
Penelitian ini bertujuan untuk Menganalisis kerangka konstitusional
Iran sebagai fondasi institusional yang memungkinkan integrasi simultan

antara prinsip-prinsip teokrasi berbasis velayat-e fagih dan mekanisme-

11



mekanisme demokratis, dengan fokus pada bagaimana desain
konstitusional  tersebut menciptakan  struktur  kekuasaan  yang
mengakomodasi kedaulatan Tuhan melalui otoritas ulama sekaligus
mempertahankan partisipasi rakyat dalam proses pemilihan. Analisis ini
akan mengidentifikasi konstruksi hukum dan institusional yang
memungkinkan dua prinsip sovereignitas tersebut berjalan secara paralel
tanpa mengalami kolaps sistemik.

Penelitian ini berusaha Mengevaluasi signifikansi dan viabilitas jangka
panjang dari model teodemokrasi Iran sebagai representasi alternatif sistem
politik yang dapat bertahan di tengah konteks pluralisme sosial, fragmentasi
demografis, dan tekanan untuk demokratisasi, dengan mempertimbangkan
apakah model hibrida ini menawarkan solusi politis yang replicable atau
merepresentasikan konfigurasi unik yang bergantung pada kondisi-kondisi
historis dan institusional  spesifik Iran. Analisis ini  akan
mengkontekstualisasikan model Iran dalam lanskap perubahan politik
Timur Tengah pasca-Arab Spring untuk menentukan potensi eksistensinya
sebagai alternatif struktural bagi negara-negara dengan komposisi sosial
dan keagamaan yang serupa.

Secara umum, penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk
menyampaikan kritik akademis terhadap sistem teokrasi di Iran, tetapi juga
untuk membangun kerangka pemahaman yang lebih menyeluruh mengenai

dinamika  politik  kontemporer di negara tersebut. Dengan

12



mengombinasikan analisis terhadap teks konstitusi, kajian atas gerakan
sosial, serta pembacaan kritis terhadap teori-teori politik Islam, penelitian
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang relevan bagi wacana
akademik mengenai relasi antara agama dan negara, serta membuka ruang
bagi refleksi atas prospek demokratisasi di dunia Muslim.
Signifikansi penelitian

Penelitian  ini  memberikan  kontribusi  signifikan  terhadap
pengembangan teori-teori tentang hubungan antara agama dan demokrasi
dalam konteks non-Barat. Secara konvensional, debat akademis mengenai
demokrasi sering kali diposisikan dalam dikotomi antara sistem sekuler dan
teokrasi, dengan asumsi bahwa keduanya bersifat inkompatibal. Penelitian
ini menantang premis tersebut melalui analisis mendalam terhadap
teodemokrasi Iran sebagai model hibrida yang menunjukkan bagaimana
dua prinsip sovranitas—Kkedaulatan Tuhan melalui otoritas ulama dan
kedaulatan rakyat melalui mekanisme pemilihan—dapat beroperasi secara
simultan dalam satu struktur institusional. Dengan demikian, penelitian ini
memperkaya wacana akademis tentang pluralisme sistem politik dan
membuka perspektif baru mengenai kemungkinan-kemungkinan integrasi
nilai-nilai keagamaan dalam kerangka demokratis yang tidak harus
mengikuti model sekularisasi Barat. Temuan ini relevan bagi

pengembangan teori ilmu politik perbandingan, teori hubungan agama-

13



negara, dan studi tentang inovasi institusional dalam menghadapi
ketegangan sosial.

Pada tingkat praktis, penelitian ini menawarkan wawasan berharga bagi
para pembuat kebijakan dan pemimpin di negara-negara dengan mayoritas
populasi beragama Islam dan tingkat religiusitas tinggi yang sedang
mengalami proses demokratisasi atau reformasi institusional. Model
teodemokrasi Iran mendemonstrasikan bahwa legitimasi sistem politik
dapat dipertahankan tidak hanya melalui representasi demokrasi murni,
tetapi juga melalui diferensiasi antara legitimasi teologis pada tingkat
makro dan toleransi terhadap pluralisme pada tingkat mikro. Pemahaman
tentang mekanisme diferensiasi sosial yang dikembangkan Iran dalam
mengontrol protes sambil mempertahankan stabilitas dapat memberikan
pelajaran bagi negara-negara lain dalam mengelola ketegangan antara
aspirasi demokratisasi dan pertahankan identitas keagamaan kolektif.
Selain itu, analisis tentang bagaimana sistem ini menyerap dan
mengintegrasikan kritik internal melalui mekanisme represif yang terukur
dan penyesuaian retorika kebijakan dapat menjadi referensi dalam
pengembangan strategi governance yang responsif terhadap pluralisme
sosial tanpa mengorbankan stabilitas institusional.

Penelitian ini memberikan kontribusi penting pada pemahaman tentang
dinamika gerakan sosial dan protes di kawasan Timur Tengah dalam

konteks pasca-Arab Spring. Dengan menganalisis gelombang protes terbaru

14



di Iran—terutama gerakan "Woman, Life, Freedom" (2022-2023)—
sebagai studi kasus empiris, penelitian ini menunjukkan bagaimana aspirasi
transformatif masyarakat dapat dikontrol dan dinetralisir melalui kombinasi
represif selektif dan penyerapan tuntutan parsial. Analisis empiris ini
menantang narasi konvensional yang sering mengasumsikan bahwa protes
skala besar secara otomatis mengarah pada transformasi sistemik atau
kejatuhan rezim. Sebaliknya, penelitian ini mengungkapkan mekanisme-
mekanisme rumit yang memungkinkan sistem untuk tetap bertahan
meskipun menghadapi mobilisasi lintas etnis dan generasi yang signifikan.
Temuan ini berkontribusi pada pengayaan teori tentang resistensi, adaptasi
rezim, dan batas-batas transformasi sosial dalam sistem-sistem autokratis
hibrida, yang sangat relevan bagi studi komparatif tentang ketahanan rezim
di negara-negara berkembang.

Pada level kontekstual, penelitian ini memiliki signifikansi khusus
dalam memahami lanskap politik Timur Tengah kontemporer dan
kemungkinan skenario masa depan dalam region tersebut. Dengan
mengevaluasi viabilitas dan alternatif yang ditawarkan oleh model
teodemokrasi Iran, penelitian ini memberikan kontribusi pada analisis
strategis tentang stabilitas dan transformasi di kawasan yang terus
mengalami ketegangan geopolitik dan sosial. Pertanyaan tentang apakah
teodemokrasi Iran dapat menjadi model alternatif yang eksis dan

berkembang di masa depan tidak hanya relevan bagi Iran sendiri, tetapi juga

15



bagi negara-negara tetangga dan komunitas internasional yang mencoba
memahami dinamika perubahan sosial-politik di Timur Tengah. Selain itu,
penelitian ini membantu mengidentifikasi faktor-faktor struktural dan
institusional yang membuat model Iran dapat bertahan, sehingga dapat
menjadi referensi dalam memprediksi skenario stabilitas atau destabilisasi
di negara-negara lain dengan konteks historis dan keagamaan yang serupa.
Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi pada pemahaman holistik
tentang masa depan sistem politik di kawasan dan potensi pembelajaran
timbal-balik dalam wacana pembaharuan institusional antar negara-negara

muslim.
D. Kajian Pustaka

Berdasarkan pengamatan penulis, teridentifikasi sejumlah literatur yang
relevan dengan fokus kajian penulis mengenai mekanisme legitimasi dan ketahanan
sistem velayat-e fagih dalam struktur politik Iran. Aspek penguatan kedaulatan religius
melalui institusionalisasi kompleks dan keseimbangan veto players telah menjadi objek
penelitian dalam sejumlah karya akademis, di antaranya ditulis oleh para akademisi
seperti H. E. Chehabi, Ali Mirsepassi, Payam Mohseni, lain Macgillivray, Amir

Mohammad Khorshidi Nazloo, Seyed Amir Niakooee, dan Abdessamad Belhaj.

Kajian sistematis terhadap konfigurasi politik Iran mengungkap desain yang
canggih dalam mempertahankan supremasi velayat-e fagih melalui mekanisme checks-

and-balances yang kompleks. Chehabi mengidentifikasi struktur “dual citizenship™

16



dalam praktik politik Iran sebagai mekanisme yang efektif dalam memperkuat
komitmen ideologis rezim. Melalui diferensiasi antara warga kosmopolitan dan
komunitas ommat-e hezbollah (komunitas partai Tuhan), sistem ini memastikan bahwa
nilai-nilai teokratik tetap menjadi orientasi utama pengambilan keputusan politik.
Secara signifikan, Chehabi menyimpulkan bahwa rezim Iran telah membuktikan
ketahanannya bukan sekadar melalui pencegahan perubahan institusional, melainkan
justru melalui kemampuannya untuk beradaptasi dan mentransformasi diri secara
gradual sambil tetap mempertahankan parameter dasar velayat-e fagih melalui proses
negosiasi dan kompromi antar-faksi yang difasilitasi oleh multiple veto players
ideologis. Kekuatan fundamental sistem ini terletak pada supremasi velayat-e fagih
yang dapat memberikan arahan strategis ketika terjadi ketidakseimbangan institusional.
Desain ini menciptakan stabilitas jangka panjang rezim melalui mekanisme yang
Chehabi sebut sebagai "managed instability"—sebuah kondisi di mana multiple centers
of power berkompetisi dalam kerangka institusional yang ketat namun tetap menerima
dan memperkuat parameter dasar sistem teokratik. Dengan demikian, sistem velayat-e
fagih membuktikan dirinya sebagai suatu bentuk pemerintahan yang kokoh dan dapat

beradaptasi terhadap berbagai tantangan internal maupun eksternal .’

Dilema yang dipelajari Chehabi tersebut sebenarnya menunjukkan kekuatan

sistem velayat-e fagih dalam merekonsiliasi berbagai sumber legitimasi, sebagaimana

2 H, E. Chehabi, “The Political Regime of the Islamic Republic of Iran in Comparative
Perspective,” Government and Opposition 36, no. 1 (2001): 48—70, https://doi.org/10.1111/1477-
7053.00053.

17



dijelaskan lebih lanjut oleh Mirsepassi. Mirsepassi mengidentifikasi bahwa sistem Iran
telah berhasil mengatasi ketegangan potensial antara kedaulatan llahi dan partisipasi
rakyat melalui konstruksi teologis dan institusional yang inovatif. Revolusi Islam 1979
tidak hanya menciptakan rezim baru, tetapi juga melahirkan wacana kaya yang
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan mekanisme partisipatif, menciptakan model
unik demokrasi Islami yang berbeda dari paradigma Barat. Gerakan reformasi di bawah
Khatami (1997-2005) menunjukkan fleksibilitas sistem dalam mengakomodasi
aspirasi demokratis tanpa mengorbankan prinsip-prinsip teokratik fundamental.
Reinterpretasi konsep civil society dan pluralisme religius dalam kerangka Islam
mendemonstrasikan bahwa velayat-e fagih bukan sistem yang rigid, melainkan mampu
menyerap kritik konstruktif dan mengintegrasikan inovasi institusional. Secara kritis,
Mirsepassi menyimpulkan bahwa kekuatan sistem Iran terletak pada kemampuannya
untuk melampaui binary antara sekularisme dan teokrasi absolut, mengembangkan
sintesis baru yang mengakui pluralitas interpretasi Islam sambil tetap mempertahankan
komitmen pada prinsip-prinsip teokratik yang kokoh dan berdasarkan pada

ketauhidan.?t

Analisis mengenai ketahanan rezim ini diperkuat oleh Mohseni, yang
menganalisis keunggulan komparatif rezim Iran melalui kerangka kerja "guardian

regimes"—rezim yang menggabungkan mekanisme pemilihan kompetitif dengan

2L Ali Mirsepassi, Democracy in Modern Iran: Islam, Culture, and Political Change
(NYU Press, 2010), n.

18



lembaga tutelaris ideologis yang kuat dalam harmoni yang fungsional. Temuan
utamanya menunjukkan bahwa Iran telah mempertahankan stabilitas dan kontinuitas
sebagai rezim hibrida selama lebih dari tiga dekade, melampaui rata-rata durasi rezim
hibrida lainnya, karena kehadiran pemain veto ideologis yang saling menyeimbangkan
dalam kerangka velayat-e fagih. Iran membuktikan bahwa dengan sistem checks-and-
balances yang dirancang dengan cermat, negara dapat mempertahankan kompetisi
elektoral sambil menjaga integritas ideologis dan mencegah penyimpangan dari
prinsip-prinsip teokratik, meskipun memiliki pemimpin super-veto dan sumber daya
melimpah yang dapat memicu ketidakstabilan. Dengan demikian, Mohseni
berkontribusi pada pemahaman tentang pemerintahan hibrida dengan menunjukkan
bahwa institusionalisasi berkelanjutan dicapai melalui mekanisme inklusi yang
terstruktur, yang mengarahkan transformasi institusional secara bertahap dan terkontrol
dalam batas-batas yang ditetapkan oleh velayat-e fagih. Desain ini memungkinkan

diversitas perspektif sambil memastikan kepatuhan terhadap nilai-nilai inti sistem.??

Mekanisme kontrol dan inklusi yang dirancang dalam sistem teokratik Iran
terbukti efektif dalam merespons tantangan mobilisasi sosial. MacGillivray dalam
tulisannya menganalisis Gerakan Hijau 2009 bukan sebagai kegagalan sistem,
melainkan sebagai demonstrasi efektivitas mekanisme kontrol dan adaptasi rezim.

Kegagalan gerakan tersebut menunjukkan bahwa sistem Iran mampu mengintegrasikan

22 payam Mohseni, Guardian Politics In Iran: A Comparative Inquiry Into The Dynamics
Of Regime Survival (Faculty of the Graduate School of Arts and Sciences of Georgetown, 2012).

19



berbagai lapisan sosial melalui jaringan patronase yang kompleks dan respons yang
proporsional, sementara aparatus keamanan menjalankan fungsi stabilitas yang
diperlukan untuk mempertahankan kontinuitas institusional. MacGillivray
menyimpulkan bahwa ketangguhan rezim Iran berasal dari kombinasi strategis antara
kontrol struktural IRGC yang terkoordinasi, dialog berkelanjutan dengan berbagai
segmen masyarakat, dan adaptasi elite dalam proses elektoral yang responsif terhadap
preferensi publik dalam batas-batas ideologis yang telah ditetapkan. Gerakan Hijau
menandai momen di mana sistem teokratik Iran menunjukkan kematangannya dalam
mengelola tantangan internal tanpa mengorbankan stabilitas fundamental atau prinsip-

prinsip velayat-e faqih.?3

Respons rezim terhadap tantangan sosial-politik telah menghasilkan
modernisasi institusional yang signifikan. Nazloo dan Niakooee menemukan bahwa
Gerakan Hijau 2009 dan mobilisasi pasca-2017 telah memicu peningkatan kapasitas
institusional negara, yang dibuktikan dengan penguatan profesionalisasi dan efektivitas
operasional Korps Pengawal Revolusi Islam (IRGC). Ekspansi pengaruh IRGC dalam
dimensi politis, ekonomis, dan keamanan mencerminkan evolusi institusional yang
dirancang untuk merespons kompleksitas tantangan kontemporer sambil

mempertahankan kemampuan pertahanan ideologi dan integritas nasional.

2 Jain Macgillivray, “The Resilience of Authoritarianism in Iran After the 2009 Election,”
International Relations, 2016, https://www.e-ir.info/2016/05/04/the-resilience-of-authoritarianism-in-
iran-after-the-2009-election/.

20



Dengan kata lain, transformasi yang dialami sistem Iran menunjukkan bahwa
velayat-e fagih memiliki kapasitas untuk melakukan modernisasi institusional dan
upgrade kapabilitas keamanan strategis sebagai respons rasional terhadap dinamika
geopolitik dan tantangan keamanan nasional yang berkembang. Proses ini
menunjukkan bahwa sistem teokratik bukan entitas statis, melainkan organisme

institusional yang dinamis dan adaptif.?*

Kontekstualisasi perkembangan institusional Iran dapat dipahami dalam
kerangka evolusi pemikiran politik Islam secara global, seperti yang disajikan oleh
Abdessamad Belhaj. la menyajikan narasi perkembangan pemikiran politik Islam
kontemporer yang menunjukkan pergeseran signifikan dari konsep abstrak kedaulatan
ilahi (hakimiyya) menuju realisasi konkret kedaulatan rakyat dalam kerangka teologis.
Revolusi Islam Iran, di bawah bimbingan velayat-e fagih, telah membuktikan bahwa
gagasan kedaulatan ilahi bukan sekadar konsep ideal, melainkan dapat
diinstitusionalisasi dalam bentuk pemerintahan yang merespons aspirasi rakyat. Sejak
1990-an, sistem lran menunjukkan kemampuan untuk mengintegrasikan nilai-nilai
partisipasi publik, konsultasi (shiira), dan legitimasi yang bersumber dari kehendak
rakyat sambil tetap mempertahankan supremasi kedaulatan ilahi sebagai fondasi
filosofis. Pencapaian ini menunjukkan bahwa velayat-e fagih telah berhasil melampaui

kritik bahwa kedaulatan ilahi dan demokrasi partisipatif adalah konsep yang

24 Amir Mohammad Khorshidi Nazloo dan Seyed Amir Niakooee, “Trajectory of
Democracy in Iran from 2009 to 2022: An Analysis Based on Charles Tilly’s Framework of
Democratization and De-Democratization,” Democracy and Security, Routledge, 2025.
https://doi.org/10.1080/17419166.2025.2449654.

21



bertentangan. Sebaliknya, sistem Iran membuktikan bahwa kedua prinsip tersebut
dapat bersintesis menjadi model tata kelola yang koheren, sebagaimana dicontohkan

oleh pengalaman empiris selama lebih dari empat dekade.?®

Meskipun berbagai studi telah memetakan struktur kekuasaan, mekanisme
adaptasi institusional, dan efektivitas rezim, analisis mendalam mengenai mekanisme
spesifik yang memungkinkan sistem velayat-e fagqih untuk terus berkembang dan
merespons tantangan kontemporer masih perlu diperdalam. Penelitian terdahulu
cenderung terfokus pada analisis komparatif atau narrative ketahanan, tanpa
mengeksplorasi secara komprehensif bagaimana logika internal velayat-e faqih—
sebagai prinsip yang mengintegrasikan kedaulatan ilahi, kepemimpinan ulama, dan
partisipasi rakyat—mampu menciptakan stabilitas jangka panjang dan legitimasi

berkelanjutan.

Celah penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menganalisis secara empiris
dan konseptual bagaimana kekuatan-kekuatan konstitutif sistem—seperti rule of law
Islami yang berpusat pada prinsip keadilan religius, ekonomi yang terintegrasi dengan
nilai-nilai distributif Islam, dan keamanan yang mengutamakan ketahanan ideologis
nasional—telah menggerakkan persepsi di kalangan berbagai segmen masyarakat Iran
terhadap relevansi dan legitimasi praktis dari fondasi teokratik rezim. Penelitian

semacam itu diperlukan untuk memahami prospek pendalaman dan pengembangan

% Abdessamad Belhaj, “From Divine to Popular Sovereignty: The Civil Shift in
Contemporary Islamic Political Thought,” Religions 16, no. 5 (2025): 622,
https://doi.org/10.3390/rel16050622.

22



sistem velayat-e fagih di tengah dinamika global kontemporer dan tantangan keamanan

regional.

Kebaruan penelitian ini terletak pada kerangka holistik yang menunjukkan bahwa
penguatan dan pengembangan sistem velayat-e fagih tidak memerlukan adopsi model
eksternal, melainkan dapat dicapai melalui dua dimensi komplementer: pertama,
melalui reinterpretasi berkelanjutan dan pendalaman wacana keagamaan yang
mengaktualisasikan konsep velayat-e fagih dan demokrasi Islam dalam konteks
tantangan kontemporer; kedua, melalui pemberdayaan institusi-institusi sosial dan
ekonomi di tingkat akar rumput yang mengamalgamasi aspirasi keagamaan,
nasionalisme, dan kesejahteraan ekonomi bersama. Pendekatan ini melampaui
dikotomi antara teokrasi absolut dan sekularisasi, menunjukkan bahwa velayat-e fagih
adalah model pemerintahan yang dinamis, inklusif, dan relevan bagi masyarakat Iran

kontemporer.

E. Kerangka Teoretis

Sebuah penelitian memerlukan kerangka teoritis yang kokoh agar fokus dan
arahnya terpandu dengan jelas. Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini
mengintegrasikan dua kategori teori, yaitu teori utama dan teori pendukung. Sebagai
teori utama, penelitian ini menggunakan teori Post-Islamisme yang dikembangkan oleh
Asef Bayat dan teori Religious Secularity yang digagas olen Naser Ghobadzadeh.
Sementara itu, untuk memperkaya analisis, penelitian ini menggunakan konsep

Ketahanan Rezim (Regime Resilience) dari Payam Mohseni sebagai teori pendukung.

23



Kerangka teoretis ini dirancang untuk memahami mekanisme yang memungkinkan
sistem politik Iran tetap bertahan dan beradaptasi di tengat tantangan sosial-politik

yang kompleks.
1. Teori post-islamisme Asef Bayat

Post-islamisme, sebagai kerangka teoritis yang dikembangkan oleh
Asef Bayat, memberikan perspektif komprehensif dalam memahami
transformasi sosial dan keagamaan di masyarakat Muslim setelah terjadinya
revolusi Islam. Gagasan ini pertama kali diperkenalkan melalui karya Bayat
berjudul Making Islam Democratic: Social Movements and the Post-
Islamist Turn. Dalam karyanya tersebut, Bayat mendefinisikan post-
Islamisme sebagai "sebuah kondisi di mana masyarakat berupaya
melampaui Islam politik yang bersifat otoriter, sembari tetap
mempertahankan nilai-nilai spiritual Islam secara personal.?® Teori ini
lahir sebagai tanggapan atas transformasi masyarakat Muslim yang
mengalami kelelahan ideologis terhadap proyek negara Islam, sekaligus
menawarkan jalan tengah antara sekularisme yang ekstrem dan Islamisme
politik yang rigid. Kerangka post-Islamisme memberikan wawasan penting
tentang bagaimana sistem politik, meskipun menghadapi gelombang protes
sosial yang berkelanjutan, tetap mampu mempertahankan basis legitimasi

melalui mekanisme diferensiasi sosial yang modern.

% Bayat, Social Movements and the Post-Islamist Turn, 10-11.

24



Dalam konteks Iran pasca-Revolusi 1979, teori post-Islamisme
menjelaskan mengapa masyarakat—khususnya generasi muda—yang
secara ideologis mengalami transformasi pasca-Islamis, tidak sepenuhnya
meninggalkan identitas keagamaan mereka. Sebaliknya, mereka
mengembangkan bentuk spiritualitas personal yang terpisah dari politisasi
agama oleh negara. Fenomena ini mengindikasikan bahwa sistem velayat-
e faqgih, meskipun menghadapi alienasi ideologis, mampu mengakomodasi
pluralitas identitas ini melalui pemisahan antara ranah publik-politik dan
ranah privat-religius.?’

Keunggulan teori post-Islamisme terletak pada kemampuannya dalam
menjelaskan dinamika perubahan sosial yang berkembang secara organik
dari tingkat akar rumput (bottom-up). Bayat menyoroti peran aktor-aktor
non-negara sebagai penggerak transformasi sosial, tanpa mengandalkan
struktur kepemimpinan hierarkis yang terpusat.?® Gerakan Woman, Life,
Freedom, meskipun merupakan perlawanan terhadap kebijakan spesifik
negara, sekaligus menunjukkan bagaimana masyarakat tetap
mengintegrasikan simbol-simbol religius ke dalam narasi perjuangannya.

Integrasi  ini  justru mengungkapkan kapasitas sistem dalam

21 1bid, 45.
28 Asef Bayat, Life as Politics: How Ordinary People Change the Middle East (Stanford
University Press, 2010), 72.

25



mengakomodasi keberagaman aspirasi sosial tanpa mengalami kolaps
struktural.

Dalam penelitian ini, kerangka post-Islamisme digunakan untuk
menganalisis tiga aspek utama: (1) bagaimana sistem velayat-e faqih
mampu beradaptasi dengan transformasi aspirasi masyarakat yang dinamis,
(2) cara masyarakat mengembangkan bentuk resistensi kreatif yang tidak
mengancam stabilitas fundamental rezim, dan (3) mekanisme melalui yang
mana negara menciptakan ruang kognitif bagi koeksistensi identitas

keagamaan dengan penolakan politisasi agama.
. Teori religious secularity Naser Ghobadzadeh

Konsep religious secularity yang dikembangkan oleh Naser
Ghobadzadeh menghadirkan paradigma analitis yang unik dalam
memahami hubungan antara agama dan negara di dunia Muslim
kontemporer, khususnya dalam konteks sistem politik Iran. Dalam karya
utamanya, Religious Secularity: A Theological Challenge to the Islamic
State (2015), Ghobadzadeh mendefinisikan konsep ini sebagai "kerangka
teologis yang memisahkan otoritas keagamaan dari kekuasaan politik
secara institusional, tanpa mengabaikan peran normatif agama dalam ranah
publik".?® Berbeda dengan sekularisme ala Barat yang sering dipahami

sebagai upaya menyingkirkan agama dari ruang publik, religious secularity

29 Ghobadzadeh, Religious Secularity, 5.

26



justru berusaha mempertahankan nilai-nilai spiritual sebagai sumber
inspirasi moral bagi masyarakat sambil menolak institusionalisasi agama
dalam struktur kekuasaan negara. Pendekatan Ghobadzadeh ini
memungkinkan analisis tentang bagaimana sistem velayat-e faqih,
meskipun secara ideologis mengklaim representasi ilahi, sebenarnya
beroperasi dengan logika politik yang sekuler dan pragmatis.

Analisis Ghobadzadeh terhadap sistem politik Iran memberikan
kontribusi signifikan dalam mengidentifikasi paradoks struktural yang
inheren dalam model teodemokrasi. la mengungkap bahwa integrasi
institusional antara otoritas keagamaan dan kekuasaan negara menciptakan
ketegangan yang seolah-olah "diselesaikan" melalui mekanisme kompleks
berupa multiple veto players, pemisahan fungsi yang terstruktur, dan narasi
ideologis yang fleksibel. Sistem ini mampu mempertahankan kedua
klaim—Ilegitimasi teologis dan partisipasi demokratis—secara simultan,
meskipun dalam praktiknya terjadi subordinasi sistematis kedaulatan rakyat
terhadap otoritas keagamaan.*

Keunggulan teori religious secularity dalam penelitian ini terletak pada
kemampuannya untuk menganalisis bagaimana negara mampu
mempertahankan legitimasi ganda: legitimasi teologis pada level makro

yang diartikulasikan melalui doktrin velayat-e faqih, dan toleransi terhadap

% 1bid, 92-93.

27



pluralisme privat pada level mikro yang memungkinkan individu
menjalankan agama sesuai interpretasi personal mereka. Pemisahan ini
menciptakan ekosistem sosial yang memungkinkan koeksistensi antara
otoritarianisme struktural dan kebebasan personal terbatas, sehingga
mengurangi tekanan untuk transformasi sistemik yang menyeluruh.®
Dalam penelitian ini, teori religious secularity digunakan untuk
menganalisis tiga aspek utama: (1) mekanisme diskursif melalui mana
negara mempertahankan legitimasi ganda dengan memisahkan ranah
publik-teopolitik dari ranah privat-spiritual, (2) bagaimana pemisahan ini
memungkinkan akomodasi terhadap pluralitas identitas tanpa mengancam
fondasi teokratis rezim, dan (3) cara masyarakat merespons model ini
dengan mengembangkan bentuk sekularisasi internal yang tetap

mempertahankan identitas religius.

Untuk memperkaya analisis tentang bagaimana sistem politik Iran mampu bertahan
dalam jangka panjang, penelitian ini mengintegrasikan konsep Guardian Regimes
(Rezim Pengawal) yang dikembangkan oleh Payam Mohseni. Konsep ini menawarkan
kerangka komparatif untuk memahami mengapa sistem hibrida Iran mampu
mempertahankan stabilitas lebih lama dibandingkan dengan rezim hibrida lainnya di

kawasan Timur Tengah.

% 1bid, 117.

28



Mohseni mengidentifikasi mekanisme ketahanan sistem Iran melalui kombinasi
unik antara: (1) kehadiran multiple veto players ideologis yang saling
menyeimbangkan dalam kerangka velayat-e faqih, (2) desain institusional yang
memungkinkan kompetisi elektoral terkontrol sambil mempertahankan supremasi
teokratis, dan (3) infrastruktur keamanan yang terintegrasi (terutama Korps Pengawal
Revolusi Islam) yang beroperasi dengan loyalitas langsung kepada Rahbar di luar jalur

pertanggungjawaban formal.

Ketahanan rezim Iran terletak pada kapasitasnya untuk mengelola ketegangan
struktural melalui apa yang Mohseni sebut sebagai "managed instability" — sebuah
kondisi di mana multiple centers of power berkompetisi dalam kerangka institusional
yang ketat namun tetap menerima dan memperkuat parameter dasar sistem teokratik.
Model ini memungkinkan sistem untuk menyerap tekanan internal tanpa mengalami

perubahan fundamental pada struktur kekuasaannya.*?

Dalam penelitian ini, konsep ketahanan rezim digunakan untuk menganalisis: (1)
mekanisme institusional yang memungkinkan sistem velayat-e fagrh beradaptasi
dengan tekanan sosial-politik berkelanjutan, (2) bagaimana diferensiasi sosial yang
terstruktur mencegah konsolidasi oposisi skala besar yang terorganisir nasional, dan
(3) cara sistem mengintegrasikan kritik internal melalui reformasi retorika dan

penyesuaian kebijakan parsial tanpa mengorbankan fondasi strukturalnya.

32 Mohseni, Guardian Politics In Iran: A Comparative Inquiry Into The Dynamics Of
Regime Survival.

29



Ketiga kerangka teoritis ini bekerja secara sinergis untuk memberikan pemahaman
holistik tentang ketahanan sistem politik Iran. Teori post-Islamisme Bayat menjelaskan
transformasi aspirasi masyarakat dan bentuk resistensi kreatif yang tidak sepenuhnya
mengancam sistem; teori religious secularity Ghobadzadeh mengungkap mekanisme
diskursif dan ideologis yang mempertahankan legitimasi ganda; sementara konsep
ketahanan rezim Mohseni menyediakan analisis institusional tentang bagaimana

struktur kekuasaan beradaptasi dan bertahan.

Pendekatan integratif ini memungkinkan penelitian untuk melampaui dikotomi
sederhana antara "ketahanan" versus "keruntuhan™ sistem, dan sebaliknya menganalisis
sistem sebagai entitas dinamis yang mampu merespons tantangan melalui kombinasi
strategis antara adaptasi ideologis, diferensiasi sosial, dan restrukturisasi institusional.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengidentifikasi mekanisme ketahanan
sistem, tetapi juga mengakui kompleksitas transformasi sosial yang sedang

berlangsung di Iran dalam konteks modernitas global yang terus berubah.

F. Metode Penelitian

Penelitian ini mengadopsi metode penelitian jenis kualitatif melalui studi pustaka
(library reasearch) sebagai teknik utama dalam pengumpulan data. Fokus utama
diarahkan pada analisis teks terhadap sumber-sumber primer seperti konstitusi Iran,
doktrin velayat-e faqih, pemikiran tokoh atau ulama syiah, serta dokumen yang terkait
dengan gerakan-gerakan protes, seperti "Woman, Life, Freedom". Selain itu, sumber-

sumber sekunder seperti artikel ilmiah, buku, dan laporan media turut digunakan guna

30



memberikan konteks historis dan politik yang mendalam. Pemilihan sumber dilakukan
secara cermat berdasarkan kredibilitas dan keterkaitannya dengan isu utama, yakni
mekanisme ketahanan dan integrasi antara prinsip kedaulatan Tuhan dan dinamika

partisipasi publik dalam struktur politik Iran.

Analisis wacana dimanfaatkan dalam penelitian ini untuk menelusuri bagaimana
kekuasaan dikonstruksikan dan dilegitimasi dalam teks-teks resmi negara, serta
bagaimana konstruksi tersebut beresonansi dengan wacana yang berkembang dalam
gerakan sosial. Pendekatan ini memberi ruang bagi peneliti untuk mengidentifikasi
koherensi dan artikulasi antara narasi dominan yang diproduksi oleh rezim dan narasi
yang dibentuk oleh masyarakat dalam konteks aspirasi kolektif. Melalui perbandingan
antara dokumen resmi dan materi dari gerakan sosial, penelitian ini bertujuan
mengungkap bagaimana sistem politik Iran mempertahankan keseimbangan antara
dasar legitimasi teokrasi dan dinamika responsivitas terhadap aspirasi demokratis

masyarakat.

Interpretasi terhadap data dilakukan dengan mengaitkan hasil analisis teks pada
kerangka teoritis yang dikembangkan olen Ghobadzadeh dan Bayat. Teks-teks
keagamaan dan politik dianalisis kembali menggunakan perspektif religious secularity
untuk mengeksplorasi mekanisme harmonisasi antara ajaran Islam dan nilai-nilai
partisipasi publik dalam sistem pemerintahan. Sementara itu, dinamika gerakan sosial
dipahami melalui pendekatan post-Islamisme guna menangkap evolusi dan adaptasi

strategi politik yang berkembang dari tingkat akar rumput. Selanjutnya, konsep

31



ketahanan institusional dan kekuatan regulatif yang dikembangkan oleh Mohseni
digunakan sebagai kerangka analisis untuk memahami bagaimana sistem politik Iran
mempertahankan stabilitas melalui mekanisme legitimasi dan pengelolaan dinamika
sosial. Dengan pendekatan ini, penelitian tidak hanya menganalisis konfigurasi sistem
yang ada, tetapi juga menerangkan sumber-sumber ketahanan struktural dan landasan

teoritis yang mendukung persistensi sistem politik Iran.

G. Sistematika Pembahasan

Tujuan disusunnya sistematika pembahasan dalam penelitian ini agar penelitian
terarah dan sesuai dengan alur pembahasan yang diteliti, sehingga dapat
mempresentasikan gambaran penelitian secara umum untuk dipahami. Penulis akan

membagi sistematika pembahasan ini kedalam lima bab, yaitu:

Bab pertama akan menguraikan latar belakang penelitian, rumusan masalah, tujuan
dan signifikansi penelitian, kajian pustaka, kerangka teoretis, metode penelitian serta

sistematika pembahasan.

Bab kedua, penulis akan menguraikan genealogi konstitusi Iran hingga doktrin
velayat-e fagth menjadi pondasi ideologis Republik Islam Iran yang dirumuskan oleh
Khomeini serta perkembangan praktiknya pasca-Revolusi 1979 yang mengalami
transformasi dari konsep teoritis menjadi sistem pemerintahan operasional dengan
amandemen konstitusi 1989 yang memperluas wewenang Rahbar.. Selain itu, pada bab

ini akan dibahas bagaimana Naser Ghobadzadeh memberikan kritik teologis terhadap

32



sistem politik Iran berdasarkan argumennya bahwa velayat-e fagih merupakan inovasi
modern tanpa landasan kuat dalam tradisi Syiah klasik, dan menawarkan konsep
religious secularity sebagai alternatif yang memisahkan otoritas keagamaan dari
kekuasaan politik secara institusional sambil mempertahankan peran normatif agama
dalam pembentukan kebijakan publik melalui partisipasi demokratis. Diakhir bab

penulis memaparkan beberapa keterbatasan kritik Naser Ghobadzadeh.

Bab ketiga akan membahas kegagalan struktural sistem velayat-e faqih melalui
perspektif post-Islamisme Asef Bayat yang menunjukkan bahwa upaya Islamisasi
negara justru melahirkan birokratisasi agama yang kehilangan daya tarik di mata
masyarakat, khususnya generasi muda. Penulis akan mengulas bagaimana gerakan-
gerakan protes yang muncul dari bawah khususnya gerakan Woman, Life, Freedom
yang digerakkan oleh wanita dan anak-anak muda bisa melemahkan legitimasi sistem

politik di Iran.

Bab keempat, penulis akan membahas tantangan legitimasi multidimensi yang
dihadapi sistem velayat-e faqih, meliputi dimensi teologis yang menunjukkan
kesenjangan antara klaim representasi ilahi dengan realitas praktik kekuasaan yang
tidak mencerminkan idealisme spiritual. Pembahasan skenario reformasi
mengeksplorasi dua jalur potensial: jalan teologis melalui reinterpretasi doktrin yang
membuka ruang bagi eksperimentasi politik lebih demokratis dan jalan sosiologis
melalui tekanan gerakan sosial yang terdesentralisasi dan berbasis akar rumput di mana

perubahan terjadi dari bawah tanpa mengandalkan struktur kepemimpinan hierarkis.

33



Bab terakhir yaitu bab kelima penulis menyajikan Bab ini menyajikan kesimpulan
yang merangkum temuan utama penelitian mengenai penguatan fundamental dalam
sistem teodemokrasi Iran antara kedaulatan ilahi dan kedaulatan rakyat, tantangan

struktural doktrin velayat-e faqih baik dari perspektif teologis maupun sosiologis.

34



BAB V

Penutup

A. Kesimpulan

Berdasarkan fokus permasalahan yang termuat dalam rumusan penelitian,
serangkaian kesimpulan konstruktif dapat ditarik setelah dilakukan analisis mendalam,
yang secara tegas menegaskan daya tahan dan keunikan sistem politik Iran. Pertama,
analisis kritis terhadap Konstitusi Republik Islam Iran mengungkapkan bahwa
dokumen tersebut merupakan suatu capaian politik yang brilian dan realistis. Konstitusi
ini berhasil membangun fondasi yang kokoh bagi sebuah sistem “teodemokrasi* yang
seimbang, dengan tidak menginstitusionalisasikan pertentangan, melainkan simbiosis
mutualistik antara kedaulatan ilahi—yang menjamin kemaslahatan tertinggi dan
kesinambungan nilai-nilai revolusi—dan partisipasi politik rakyat. Mekanisme
demokratis, seperti pemilihan presiden dan anggota parlemen, berfungsi sebagai
saluran legitimasi serta penggerak dinamika sosial-politik. Sementara itu, doktrin
velayat-e faqih dan otoritas Pemimpin Tertinggi (Rahbar), didukung oleh lembaga-
lembaga non-elektoral seperti Dewan Penjaga dan Korps Pengawal Revolusi Islam
(Sepah), berperan sebagai penjaga konstitusional dan penjamin stabilitas jangka
panjang. Konfigurasi ini memastikan bahwa seluruh kebijakan publik tidak
menyimpang dari prinsip-prinsip Islam dan kepentingan nasional. Konstruksi demikian
justru menghindarkan Iran dari potensi kediktatoran mayoritas atau politik yang

semata-mata pragmatis. Oleh karena itu, sistem ini tidak dapat dikategorikan sebagai

170



"teokrasi elektoral” yang problematis, melainkan lebih tepat disebut sebagai
"demokrasi berbingkai nilai" (value-framed democracy), yang dilengkapi dengan

mekanisme koreksi internal dan visi yang bersifat transendental.

Kedua, fenomena gerakan protes di Iran, termasuk gelombang "Woman, Life,
Freedom™ (2022-2023), apabila dikaji secara objektif, justru dapat dipandang sebagai
ujian dinamik dan masukan kritis yang memperkuat serta menyempurnakan sistem
teodemokrasi tersebut. Kemunculan gerakan-gerakan ini menunjukkan tingginya
tingkat partisipasi dan kesadaran politik masyarakat, yang pada dasarnya merupakan
produk dari ruang politik yang tersedia di dalam sistem. Sistem politik Iran memiliki
kapasitas untuk menyerap, mendengarkan, dan merespons aspirasi yang muncul,
khususnya dari generasi muda, melalui berbagai mekanisme musyawarah yang telah
terlembagakan. Perspektif post-Islamisme justru mengonfirmasi bahwa masyarakat
Iran adalah entitas yang hidup dan berkembang, dan sistem yang ada dirancang untuk
mengakomodasi perkembangan tersebut dalam koridor prinsip-prinsip dasarnya.
Dengan demikian, gelombang protes bukanlah indikator kegagalan ideologis,
melainkan bagian dari dialektika sosial dalam sebuah sistem yang kompleks. Proses ini
mendorong negara untuk secara terus-menerus melakukan rekayasa sosial yang adaptif
tanpa kehilangan identitas fundamentalnya. Setiap gejolak pada akhirnya berfungsi
sebagai bahan koreksi konstruktif bagi elit politik dan keagamaan untuk menyelaraskan

kebijakan dengan realitas sosial yang senantiasa berubah.

171



Ketiga, berdasarkan refleksi atas dinamika internal dan daya tahannya, sistem
politik Iran telah membuktikan diri sebagai suatu sistem yang eksis, legitimate, dan
merupakan alternatif yang viable untuk masa depan. Dalam konteks tatanan global
yang didominasi oleh model demokrasi liberal-sekuler, Iran menawarkan sebuah
paradigma alternatif: suatu sistem yang berani mengintegrasikan spiritualitas, etika
agama, dan kedaulatan rakyat dalam satu kerangka politik yang koheren. Masa depan
hubungan antara Islam dan demokrasi, menurut model Iran, tidak terletak pada
pemisahan institusional yang kaku, melainkan pada harmonisasi fungsional di mana
agama memberikan bingkai etika dan visi jangka panjang, sedangkan mekanisme
demokrasi menyediakan instrumen untuk akuntabilitas dan partisipasi. Sistem politik
Iran juga merupakan jawaban inklusif atas pluralitas internalnya, dengan seperangkat
mekanisme yang menjamin keterwakilan berbagai mazhab dan kelompok etnis.
Dengan terus-menerus menyempurnakan diri  melalui dialog internal dan
mempertahankan ketahanan terhadap tekanan eksternal, sistem Iran tidak hanya
mampu bertahan, tetapi juga menawarkan alternatif yang relevan bagi bangsa-bangsa
yang mencari model pemerintahan yang tidak sepenuhnya sekuler maupun teokratis
murni. la menawarkan sebuah sintesis yang unik dan kontekstual, sesuai dengan latar

historis dan kulturalnya.

B. Saran

Berdasarkan simpulan yang dihasilkan, penelitian ini merekomendasikan suatu

agenda riset prospektif. Untuk memperkaya wacana dalam studi politik Timur Tengah

172



dan memahami kompleksitas model Iran secara lebih utuh, kajian mendatang sangat
dianjurkan untuk terus mengeksplorasi dialektika dan daya adaptasi dalam sistem
"teodemokrasi” tersebut. Pendekatan ini dapat dielaborasi lebih lanjut dengan
menerapkan kerangka teori rezim hibrida (hybrid regimes) untuk menganalisis
interaksi unik antara mekanisme elektoral dan lembaga penjaga non-elektoral, atau
melalui analisis kritis ekonomi politik Iran guna menguji korelasi antara stabilitas

sistem, kebijakan ekonomi, dan dinamika legitimasi.

Dengan demikian, penelitian ini bukanlah sebuah kesimpulan final, melainkan
sebuah titik tolak untuk penyelidikan yang lebih mendalam. Kelanjutannya diharapkan
dapat menyertakan data empiris yang lebih kuat dan referensi yang lebih beragam,
khususnya dalam menganalisis peran strategis aktor-aktor non-negara seperti Korps
Garda Revolusi Islam (IRGC) sebagai penjaga sekaligus pemain dalam dinamika
internal sistem. Selain itu, penting untuk mengeksplorasi lebih jauh agensi politik dari
generasi milenial dan Generasi Z, yang dalam simpulan dipandang sebagai sumber
masukan kritis dan katalis potensial bagi rekayasa sosial adaptif di Iran, tanpa
mengabaikan kerangka nilai yang ada. Pemenuhan ekspektasi riset ini akan menjadi
penyempurna yang signifikan bagi temuan awal, sehingga melahirkan penelitian-
penelitian lanjutan yang lebih komprehensif dan substantif mengenai daya tahan serta

evolusi sistem politik Iran.

173



DAFTAR PUSTAKA

Abdo, Geneive. “Re-Thinking the Islamic Republic: A ‘Conversation’ with Ayatollah
Hossein ’Ali Montazeri.” Middle East Institute 55, no. 1 (2001): 9-24.
http://www.jstor.com/stable/4329579.

Abrahamian, Ervand. A History of Modern Iran. 3 ed. Cambridge University Press,
2023.

Abrahamian, Ervand. Khomeinism: Essays on the Islamic Republic. Uniersity Of
Califonia Press, 1993.

Abrahamian, Ervand. “The Crowd in The Persian Revolution.” Iranian Studies 2, no.
4 (1969): 128-50. https://doi.org/10.1080/00210866908701385.

Adib, Muhammad, dan Nur Qomari. “Arus Baru Politik Islam: Pluralisme, Kontestasi,
dan Demokratisasi.” MAQASHID Jurnal Hukum Islam 1, no. 2 (2018): 18-33.
https://doi.org/10.35897/magashid.v1i2.129.

Afary, Janet. “The Human Rights of Middle Eastern & Muslim Women: A Project for
the 21Ist Century.” Human Rights Quarterly 26, no. 1 (2004): 106-25.
https://doi.org/10.1353/hrq.2004.0002.

Afoneh, Ali. The Revolutionary Guards’ Role in Iranian Politics - Middle East Forum.
15, no. 4 (2008): 1-21. https://www.meforum.org/middle-east-quarterly/the-
revolutionary-guards-role-in-iranian-politics.

Al Talei, Rafiah, Sara Bazoobandi, dan Nima Khorrami. “Hijab in Iran: From Religious
to Political Symbol.” Carnegie Endowmwnt For International Peace, 13
Oktober 2022. https://carnegieendowment.org/sada/2022/10/hijab-in-iran-
from-religious-to-political-symbol?lang=en.

Altman, Melissa. “Tufekei, Z.: Twitter and Tear Gas: The Power and Fragility of
Networked Protest.”” VOLUNTAS: International Journal of Voluntary and
Nonprofit Organizations 29, no. 4 (2018): 884-85.
https://doi.org/10.1007/s11266-017-9927-0.

174



Anam, Moh Choirul, Fawaizul Umam, dan . Aminullah. “PERAN PEREMPUAN DI
IRAN PASCA REVOLUSI 1979 DALAM PERSPEKTIF SHIRIN EBADI.”
Mozaic: Islamic  Studies Journal 1, no. 02 (2022): 35-48.
https://doi.org/10.35719/mozaic.v1i02.1719.

Ansari, Ali M. Modern Iran: The Pahlavis and After. Longman, 2007.

Arjomand, Said Amir. After Khomeini: Iran Under His Successors. Oxford University
Press, 2009.

Arjomand, Said Amir. “The Crisis of the Imamate and the Institution of Occultation in
Twelver Shiism: A Sociohistorical Perspective.” Cambridge University Press
28, no. 4 (1996): 491-515. https://www.]jstor.org/stable/176150.

Asad, Talal. Genealogies of Religion. Johns Hopkins University Press, 1993.

Bayat, Asef. “From 'Dangerous Classes’ to 'Quiet Rebels’: Politics of the Urban
Subaltern in the Global South.” International Sociology 15, no. 3 (2000): 533—
57. https://doi.org/10.1177/026858000015003005.

Bayat, Asef. Islam and Democracy: What is the Real Question? ISIM papers.
Amsterdam University Press, 2007.

Bayat, Asef. “Islamism and Social Movement Theory.” Third World Quarterly 26, no.
6 (2005): 891-908. https://doi.org/10.1080/01436590500089240.

Bayat, Asef. Life as Politics: How Ordinary People Change the Middle East. Stanford
University Press, 2010.

Bayat, Asef. Making Islam Democratic: Social Movements and the Post-Islamist Turn.
Stanford University Press, 2007. https://doi.org/doi:10.1515/9781503626485.

Bayat, Asef. Post-Islamism: The Changing Faces Of Political Islam. 1 ed. Oxford
Uniersity Press, 2013.

Bayat, Asef. Revolution without Revolutionaries: Making Sense of the Arab Spring.
Stanford Studies in Middle Eastern and Islamic Societies and Cultures. Stanford
University Press, 2023.

Bayat, Asef. Social Movements and the Post-Islamist Turn. Stanford University Press,
2007. https://doi.org/doi:10.1515/9781503626485.

175



Bayat, Asef. “The coming of a post-Islamist Society.” Critique: Critical Middle
Eastern Studies 5, no. 9 (1996): 43-52.
https://doi.org/10.1080/10669929608720091.

Bayat, Asef. “The Post-Islamist Revolutions.” Foreign Affairs, 26 April 2011.

Bayat, Asef. “What Is Post-Islamism?”” ISIM Review 16, 2005, 5-6.

Belhaj, Abdessamad. “From Divine to Popular Sovereignty: The Civil Shift in
Contemporary Islamic Political Thought.” Religions 16, no. 5 (2025): 622.
https://doi.org/10.3390/rel16050622.

Belhaj, Abdessamad. “Loyalitas Politik dalam Etika Islam Kontemporer: Perspektif
Sunni dan Syiah.” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam 14, no. 1
(2024): 52-72.

Bizaer, Maysam. “Iran’s rising Generation Z at the forefront of protests.” Middle East
Institute, 5 Oktober 2022.

Boroumand, Ladan. “Iranians Turn Away from the Islamic Republic.” Journal of
Democracy 31, no. 1 (2020): 169-81.
https://dx.doi.org/10.1353/jod.2020.0014.

Bozorgmehr, Najmeh. “The revolutionary ambitions of Iran’s Generation Z.” Euro
News (Tehran), 16 Oktober 2022.

Brumberg, Daniel, Farideh Farhi, dan Editors. Power and Change in Iran: Politics of
Contention and  Conciliation. Indiana  University  Press, 2016.
https://doi.org/10.2307/j.cttlbmzp38.

C. Scott, James. Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts. Yale
University Press, 1990. https://www.jstor.org/stabil/j.cttlnp6zz.

Chehabi, H. E. “The Political Regime of the Islamic Republic of Iran in Comparative
Perspective.” Government and Opposition 36, no. 1 (2001): 48-70.
https://doi.org/10.1111/1477-7053.00053.

Chehabi, H.E. Iranian Politics and Religious Modernism: The Liberation Movement of

Iran Under the Shah and Khomeini. Cornell University Press, 1990.

176



Chehabi, H.E., dan V. Martin. Iran’s Constitutional Revolution: Popular Politics,
Cultural Transformations and Transnational Connections. International library
of Iranian studies. I.B. Tauris, 2010.

Cole, Juan. “Parsa Misagh, Social Origins of the Iranian Revolution (New Brunswick:
Rutgers University Press, 1989).” Comparative Studies in Society and History
34, no. 1 (1992): 192-93. Cambridge Core.
https://doi.org/10.1017/S0010417500017552.

Collins, Josua Satria. “PERS SEBAGAI PILAR DEMOKRASI DALAM
PERSPEKTIF ISLAM (PRESS AS A PILLAR OF DEMOCRACY IN
ISLAMIC PERSPECTIVE).” Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis
2, no. 2 (2021): 142-73. https://doi.org/10.56370/jhlg.v2i2.25.

Dana El Kurd. “Religiosity and Its Political Effects.” AlMuntaga 1, no. 2 (2018): 81.
https://doi.org/10.31430/almuntaga.1.2.0081.

Diamond, Larry Jay. “Thinking About Hybrid Regimes.” Journal of Democracy 13,
no. 2 (2002): 21-35. https://doi.org/10.1353/jod.2002.0025.

Diana, Rashda, Abdul Rohman, dan Harisman H. “Konsep Kepemimpinan Islam:
Telaah Pemikiran Politik Islam al-Mawardi.” Kalimah: Jurnal Studi Agama
dan Pemikiran Islam 19, no. 2 (2021).
https://doi.org/10.21111/kIm.v19i2.6490.

Dirik, Dilar. The Kurdish Women’s Movement: History, Theory, Practice. Pluto Press,
2021. https://doi.org/10.2307/j.ctv2rr3gpt.

Eley, Geoff. “Habermas Jiirgen, The Structural Transformation of the Public Sphere.
An Inquiry into a Category of Bourgeois Society (Cambridge, Mass.: The MIT
Press, 1989).” Comparative Studies in Society and History 34, no. 1 (1992):
189-90. Cambridge Core. https://doi.org/10.1017/S0010417500017527.

Elmore, Naela. “Solidarity across borders: transnational implications from the Mahsa
Amini movement.” Social Movement Studies, Routledge, 24 September 2024,
1-7. https://doi.org/10.1080/14742837.2024.2407301.

177



Falamsyah, Sony. “Pemikiran Politik Mohammad Natsir Tentang Pemerintahan
Islam.” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum 6, no. 1 (2022): 115.
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v6i1.1533.

Fassihi, Farnaz. “In Iran, Woman’s Death After Arrest by the Morality Police Triggers
Outrage.” New York Times, 16 September 2022.

Febriansyah Ramadhan, Deny Noer Wahid, dan Nabil Nizam. “‘Hubungan Negara Dan
Agama: Telaah Hukum Dan Putusan Pengadilan.” JAPHTN-HAN 2, no. 1
(2023): 1-36. https://doi.org/10.55292/japhtnhan.v2i1.58.

Gamaan. Iranians’ Attitudes Toward Religion: A 2020 Survey Report. GAMAAN,
2020. https://gamaan.org/2020/08/25/iranians-attitudes-toward-religion-a-
2020-survey-report/.

Ghobadzadeh, Naser. Religious Secularity: A Theological Challenge to the Islamic
State. Oxford University Press, 2015.

Ghobadzadeh, Naser. “Theological Critique of Velayat-e Faqih.” Democratization 24,
no. 3 (2022): 678-95. https://doi.org/10.1080/13510347.2021.1994548.
Ghobadzadeh, Naser, dan Lily Zubaidah Rahim. “Electoral theocracy and hybrid
sovereignty in Iran.” Contemporary Politics 22, no. 4 (2016): 450-68.

https://doi.org/10.1080/13569775.2016.1175097.

Golkar, Saeid. Captive Society: The Basij Militia and Social Control in Iran. Woodrow
Wilson Center Series. Columbia University Press, 2015.

Gould, Rebecca Ruth. “Iran: Creativity in the Aftermath of Uprising.” JSTOR Daily, 9
April 2025. https://daily.jstor.org/iran-creativity-in-the-aftermath-of-uprising/.

Group, World Bank. Gini Index - Iran, Islamic Rep. World Bank Group, 2024.

HRANA. Iran Protests 2022 -Detailed Report of 82 Days of Nationwide Protests in
Iran. Human Rights Activists, 2022.

(HRANA), Human Rights Activists News Agency. Demographic Analysis of Iran’s
20222023 Protest Movement. HRANA, 2023.

178



International, Amnesty. “Iran: Death in Custody of Mahsa Amini Must Be Criminally
Investigated.” Amnesty International (London), 2022.
https://www.amnesty.org/en/documents/mde13/5034/2022/en/.

International, Amnesty. “Iran: Two years after ‘Woman Life Freedom’ uprising,
impunity for crimes reigns supreme.” Amnesty International, 11 September
2024. https://www.amnesty.org/en/latest/news/2024/09/iran-two-years-after-
woman-life-freedom-uprising-impunity-for-crimes-reigns-supreme/.

International, Amnesty. “Iran: Year of ‘unspeakable Cruelty’ from Authorities after
Mahsa Amini’s Death.” Amnesty International, 13 September 2023.
https://www.amnesty.org.uk/press-releases/iran-year-unspeakable-cruelty-
authorities-after-mahsa-aminis-death.

Iranwire. “‘Bi-Sharaf!’: A Guide to the Slogans Heard at Protests in Iran.” IRANWIRE,
22 September 2022. https://iranwire.com/en/society/107735-guide-to-the-
slogans-heard-at-protests-in-iran/.

Izadi, Dariush, dan Stephanie Dryden. “Woman/Life/Freedom: The Social Semiotics
behind the 2022 Iranian Protest Movement.” Discourse, Context & Media 60
(Agustus 2024): 1-11. https://doi.org/10.1016/j.dcm.2024.100803.

Izadi, Dariush, dan Stephanie Dryden. “Woman/Life/Freedom: The Social Semiotics
behind the 2022 Iranian Protest Movement.” Discourse, Context & Media 60
(Agustus 2024): 100803. https://doi.org/10.1016/j.decm.2024.100803.

Kadivar, Mohsen. “Democracy and ethical values from Islamic perspective.”
Philosophy & Social Criticism 46, no. 5 (2020): 563-75.
https://doi.org/10.1177/0191453720909583.

Kadivar, Mohsen. ‘“Nazariyeha-ye dowlat dar fegh-e shieh.” Tehran: Nashr-e Ney,
1990.

Kadivar, Mohsen. “Revisiting Women’s Rights in Islam: ‘Egalitarian Justice’ in lieu
of ‘Deserts-based Justice.” Dalam Gender and Equality in Muslim Family Law:
Justice and Ethics in the Islamic Legal Tradition, Ziba Mir-Hosseini, Lena
Larsen, Christian Moe, and Kari Vogt. IB TAURIS, 2013.

179



Kamrava, Mehran, ed. Iran’s Intellectual Revolution. Cambridge Middle East Studies.
Cambridge University Press, 2008. Cambridge Core.

Kamrava, Mehran. The Political History of Modern Iran: From Tribalism to
Theocracy. Praeger Publishers Inc, 1992.

Khadem, Nassim. “Two years after the death in custody of Mahsa Amini, Iranians
engage in a ‘quiet revolution.”” ABC News, 16 September 2024.
https://www.abc.net.au/news/2024-09-16/iran-mahsa-amini-women-human-
rights-protests-uprising-hijab-laws/104343436.

Khalaji, Mehdi. “The Iranian Clergy’s Silence.” Current Trends in Islamist Ideology
10 (Januari 2010): 42. Gale Academic OneFile.

Khomeini, Ruhollah. Islamic Government: Governance of the Jurist. Manor Books,
1979.

Khosrokhavar, Farhad. The New Arab Revolutions That Shook the World. 1 ed.
Routledge, 2012.

Khosrokhavar, Farhad. “The New Conservatives Take a Turn.” Middle East Report,
no. 233 (2004): 24-27. https://doi.org/10.2307/1559447.

Knaus, Isabella. ““Woman, Life, Freedom’: Collective Female Resistance in Iran.”
Colorado State University, 13 Desember 2024.

Kurzman, Charles. Liberal Islam: A Source Book. Oxford University Press, 1998.

Lingga, Musdiansyah. “Kasus Jilbab Masya Amini : Dinamika Gerakan Feminisme di
Negara Islam.” Saree: Research in Gender Studies 6, no. 1 (2024): 1-14.
https://doi.org/10.47766/saree.v6i1.2386.

Macgillivray, Tain. “The Resilience of Authoritarianism in Iran After the 2009
Election.” International Relations, 2016. https://www.e-ir.info/2016/05/04/the-
resilience-of-authoritarianism-in-iran-after-the-2009-election/.

Mahdavi, Mojtaba. “The Velayat-¢ Faqih: Basis, Power, and Longevity.” Dalam The
Sacred Republic, 1 ed., disunting olen Mehran Kamrava. Oxford University
Press, 2023. https://doi.org/10.1093/0s0/9780197747711.003.0005.

180



Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject.
Princeton University Press, 2005.

Mavani, Hamid. “Khomeini’s Concept of Governance of the Jurisconsult ‘(Wilayat al-
Faqih)’ Revisited: The Aftermath of Iran’s 2009 Presidential Election.” The
Middle East Journal 67, no. 2 (2013): 207-28. https://doi.org/10.3751/67.2.13.

Mehran, Golnar. “Socialization of Schoolchildren in the Islamic Republic of Iran.”
Iranian Studies 22, no. 1 (1989): 35-50.
https://doi.org/10.1080/00210868908701724.

Michaelsen, Marcus. “Exit and Voice in a Digital Age: Iran’s Exiled Activists and the
Authoritarian ~ State.” Globalizations 15, no. 2 (2018): 248-64.
https://doi.org/10.1080/14747731.2016.1263078.

Mirsepassi, Ali. Democracy in Modern Iran: Islam, Culture, and Political Change.
NYU Press, 2010. n.

Mirsepassi, Ali. Political Islam, Iran, and the Enlightenment: Philosophies of Hope
and Despair. Cambridge University Press, 2010.

Misbah, Muhammad. “Journeys Toward Gender Equality In Islam.” Religion 55, no. 1
(2025): 430-32. https://doi.org/10.1080/0048721X.2025.2424119.

Mohseni, Payam. Guardian Politics In Iran: A Comparative Inquiry Into The
Dynamics Of Regime Survival. Faculty of the Graduate School of Arts and
Sciences of Geargetown, 2012.

Molana, Hanieh, A. Marie Ranjbar, dan Sahar Razavi. “Woman, Life, Freedom:
Decoding the Feminist Uprising in Iran.” Political Geography 103 (Mei 2023):
1-3. https://doi.org/10.1016/j.polge0.2023.102834.

Monshipouri, Mahmood, dan Ramtin Zamiri. “Woman, Life, Freedom, One Year
Later: Will the Iran Protests Succeed?” Middle East Policy 30, no. 4 (2023):
10-25. https://doi.org/10.1111/mep0.12722.

Moslem, Mehdi. Factional Politics in Post-Khomeini Iran. Modern Intellectual and

Political History of the Middle East. Syracuse University Press, 2002.

181



Muhammad, Kaharuddin, Sunny Ummul Firdaus, dan Muhammad Hasrul La Aci.
“Kebijakan Publik dan Politik Hukum: Membangun Demokrasi Berkelanjutan
untuk Masyarakat.” Souvereignty : Jurnal Demokrasi dan Ketahanan Nasional
2, no. 4 (2023): 354-68.

Nazloo, Amir Mohammad Khorshidi, dan Seyed Amir Niakooee. “Trajectory of
Democracy in Iran from 2009 to 2022: An Analysis Based on Charles Tilly’s
Framework of Democratization and De-Democratization.” Democracy and
Security, Routledge, 2025, 1-40.
https://doi.org/10.1080/17419166.2025.2449654.

Ni’am, Syamsun. “Dari Monarki Menuju Republik Islam: Menengok Iran Masa Lalu
dan Masa Modern.” Al-’Adalah 16, no. 1 (2022): 139-50.

Nilhakim, Nilhakim. “Islam, Demokrasi Liberal Dan Sekularisme Oleh Nader
Hashemi Dalam Kajian Hukum Islam Kontemporer.” AL-SULTHANIYAH 10,
no. 1 (2021): 13-27. https://doi.org/10.37567/al-sulthaniyah.v10i1.379.

Nouraie, Fereshte M. “The Constitutional Ideas of a Shi’ite Mujtahid: Muhammad
Husayn Na’ini.” lranian Studies 8, no. 4 (1975): 234-47.
https://doi.org/10.1080/00210867508701501.

Ondey, Eka Ifaynita, Christian De Fretes, dan Indra Wisnu Wibisono. “Feminism
Movement as a Catalyst for Democratization in Iran 2022-2024.” International
Journal of Multicultural and Multireligious Understanding 12, no. 6 (2025):
363-75. http://dx.doi.org/10.18415/ijmmu.v12i6.6854.

Owen, David. Political concepts. Manchester  University  Press, t.t.
https://www.jstor.org/stable/j.ctt155jbcx.13.

Parsa, Misagh. Democracy in Iran: Why It Failed and How It Might Succeed. Harvard
University Press, 2016.

Purnama, Fahmy Farid. “LIBERASI TEOLOGI DI IRAN PASCA-REVOLUSI:
Telisik Pemikiran Abdul Karim Soroush.” Jurnal Theologia 27, no. 1 (2016):
25-50. https://doi.org/10.21580/te0.2016.27.1.923.

182



Radeck, Mats, dan Avin Khodakarim. “Iran: The Beginning of a Feminist Revolution.”
Horizon Insights 5, no. 4 (2022): 1-23. https://doi.org/10.31175/hi.2022.04.

Rahimi, Babak. “Cyberdissent: The Internet In Revolutionary Iran.” MERIA 7, no. 3
(2003): 101-15.

Rahimi, Babak. The Politics of the Internet in Iran. Mehdi Semati. Routledge, 2008.

Rahman, Fatima Z. “Determinants of Democracy in the Muslim World.” Polity 45, no.
4 (2013): 554-79. https://doi.org/10.1057/pol.2013.18.

“Reigniting the Flame of Change: The Resurgence of Iran’s Radical Feminist
Movement in the Aftermath of Mahsa Ahmini’s Death.” Jurnal of Middle East
and Islamic Studies 10, no. 2 (2023). https://doi.org/10.7454/meis.v10i2.168.

Reisinezhad, Arash. “The Iranian Green Movement: Fragmented Collective Action and
Fragile Collective Identity.” lranian Studies 48, no. 2 (2015): 193-222.
Cambridge Core. https://doi.org/10.1080/00210862.2013.859885.

Reuters. “Son of Iranian Leader Khamenei Is Hardliner with Backroom Influence.”
Reuters, 23 Juni 2025.

Ridgeon, Lloyd. “Ahmad Qabel, Sekularitas Keagamaan dan Velayat-e Faqih di Iran.”
Religions 13, no. 5 (2022): 1-14. https://doi.org/10.3390/rel13050422.

Rojhelati, Ziryan. “Zhina’s Protests in Iran.” Rudaw Research Center, 2022.

Saatchi, Elaheh. New Leaderless Social Movements: From the Unified Mass to the
Uneven Multitude A Case Study of the Changing Pattern of Social Movements
in PostRevolutionary Iran. Ghent University, 2024.

Sadeghi, Fatemeh, dan Setareh Shohadaei. “From Women’s Revolution to Jiyanist
Democracy.” Journal of Middle East Women's Studies 19, no. 3 (2023): 458-
68. https://doi.org/10.1215/15525864-10815679.

Sadeghi-Boroujerdi, Eskandar. “Iran’s Uprisings for ‘Women, Life, Freedom’: Over-
Determination, Crisis, and the Lineages of Revolt.” Politics 43, no. 3 (2023):
404-38. https://doi.org/10.1177/02633957231159351.

Saepudin, Syifa Aulia Al Mustofa, dan Fadhilla Kashmir. “Dinamika Gerakan Sosial

Wanita Iran Pasca Kematian Mahsa Amini.” Articles. Jurnal IImu Hubungan

183



Internasional LINO 4, no. 1 (2024): 1-12.
https://doi.org/10.31605/1in0.v4i1.3462.

Salehi-Isfahani, Djavad. Iran’s Generation Z and the Crisis of Legitimacy. 305. Middle
East Report, 2023.

Sarihan, Ali. “The Ascendancy of Secular Trends in Iran.” Religions 16, no. 5 (2025):
592. https://doi.org/10.3390/rel16050592.

Scott, James C. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. Yale
University Press, 1985.

Service, BBC Persian. “Chanting ‘Death to the Dictator’: Iran’s Protest Slogans
Decoded.” BBC News, 5 Oktober 2022. https://www.bbc.com/news/world-
middle-east-63156324.

Shahi, Afshin, dan Alam Saleh. “Andalusiasation: Is Iran on the Trajectory of De-
Islamisation?” British Journal of Middle Eastern Studies 42, no. 4 (2015): 500—
519. https://doi.org/10.1080/13530194.2015.1020534.

Shariati, Ali. On the Sociology of Islam. Mizan Press, 1979.

Shariati, Ali. Red Shi’ism vs. Black Shi’ism. Shariati Foundation, 1980.

Shevlin, Neil. “Velayat-E Fagih In The Constitution Of Iran: The Implementation Of
Theocracy.” Journal of Constitutional Law 1, no. 2 (1998): 358-85.

Siavoshi, Sussan. “Cultural Policies and the Islamic Republic: Cinema and Book
Publication.” International Journal of Middle East Studies 29, no. 4 (1997):
509-30. https://doi.org/10.1017/S0020743800065181.

Sinaiee, Maryam. “Inside Qom Seminary, Iran’s Political and Spiritual Powerhouse.”
Iran International, 7 Mei 2025.

Soroush, Abdolkarim. Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings
of Abdolkarim Soroush. Oxford University Press, 2000.

Sreberny, Annabelle, dan Gholam Khiabany. Blogistan: The Internet and Politics in
Iran. Blogistan: The Internet and Politics in Iran. Bloomsbury Academic, 2010..

Sterkens, Carl. “RELIGION AS A SOCIALLY CONSTRUCTED COGNITIVE
BODY OF KNOWLEDGE An Attempt to Define Religion within the Modern

184



Context from a Social Scientific Perspective.” Studia Philosophica et
Theologica 7, no. 2 (2007): 109-37.

Sumarno, Wisnu Fachrudin. “Sejarah Politik Republik Islam Iran Tahun 1905-1979.”
SANGKEeP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan 3, no. 2 (2020): 145-58.
https://doi.org/10.20414/sangkep.v3i2.1931.

Syakharani, Abdul Wahab, Ahmad Rafi’i, dan Anif Ramadhani. “Sistem Pendidikan
di Negara Iran.” ADIBA: JOURNAL OF EDUCATION 2, no. 3 (2022): 329—
38.

Tahmasebi-Birgani, Victoria. “Social Media as a Site of Transformative Politics:
Iranian Women’s Online Contestations.” Dalam [ran’s Struggles for Social
Justice: Economics, Agency, Justice, Activism, disunting oleh Peyman
Vahabzadeh. Springer International Publishing, 2017.
https://doi.org/10.1007/978-3-319-44227-3 11.

Tohidi, Nayereh. “Iran in a Transformative Process by Woman, Life, Freedom.”
Freedom of Thought Journal, no. 13 (Juni 2023): 29-57.

Tohidi, Nayereh. “Women’s Rights and Feminist Movements In Iran.” International
Journal on Human Rights 13, no. 24 (2016): 75-89.

Waligorski, Conrad P. The Political Theory of Conservative Economists. Pers
Universitas Kansas, 1990..

Wantika, Ayu, dan Fitriani Fitriani. “Sekularisme di Barat.” Diterbitkan Oleh Fakultas
Ushuluddin Dan Studi Islam Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan
23, no. 1 (2024): 25.

Yasmine, Shafira Elnanda. “Arab Spring: Islam dalam gerakan sosial dan demokrasi
Timur Tengah.” Masyarakat, Kebudayaan dan Politik 28, no. 2 (2015): 106—
13.

Zulkarnen, Zulkarnen. “Budaya Struktur Pemerintahan Republik Islam Iran.” JURNAL
AlI-AZHAR INDONESIA SERI HUMANIORA 3, no. 1 (2017): 1.
https://doi.org/10.36722/sh.v3i1.194.

185



	HALAMAN COVER
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teoretis
	1. Teori post-islamisme Asef Bayat
	2. Teori religious secularity Naser Ghobadzadeh

	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



