
   
 

 
 

SISTEM TEOKRASI DAN DEMOKRASI; KRITIK TEOLOGIS DAN 

SOSIOLOGIS TERHADAP SISTEM VELAYAT-E FAQIH DAN DEMOKRASI 

DI IRAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Faruq Alkafi 

NIM: 23200012025 

TESIS 

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga  

Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh Gelar Master of Arts 

(M.A.) 

Program Studi Iterdisciplinary Islamic Studies 

Konsentrasi Kajian Timur Tengah 

 

 

YOGYAKARTA 

2025



 
 

II 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

III 
 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

IV 
 

HALAMAN PENGESAHAN TUGAS AKHIR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

V 
 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 



 
 

VI 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini bermula dari fenomena mengemukanya gelombang protes 

masyarakat Iran dalam beberapa tahun terakhir, yang mencapai puncaknya dalam 

Gerakan Woman, Life, Freedom pascawafatnya Mahsa Amini pada tahun 2022. 

Fenomena ini merepresentasikan dinamika teodemokrasi di Iran, sebuah sistem yang 

dibangun di atas transmisi klaim pengawasan ilahi dan mekanisme elektoral. 

Ketegangan yang berulang antara kedaulatan Tuhan yang diwujudkan melalui doktrin 

velāyat-e faqīh dan aspirasi partisipasi politik masyarakat memunculkan peluang 

pembelajaran mendasar mengenai penguatan legitimasi, keinginan, dan masa depan 

tatanan politik Iran. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis fondasi struktural dalam 

konstitusi dan praktik politik Iran yang menyatukan otoritas keulamaan dengan prinsip-

prinsip demokrasi, serta mengkaji bagaimana dinamika tersebut memperkaya 

legitimasi politik yang semakin kokoh dalam gelombang protes kontemporer. 

Penelitian ini juga bertujuan untuk menelaah cara gerakan sosial mengartikulasikan 

aspirasi yang memperkuat sistem teokrasi. Penelitian ini menggunakan teori Post-

Islamisme dari Asef Bayat dan teori Sekularitas Keagamaan dari Naser Ghobadzadeh 

sebagai kerangka analisis utama, dengan didukung oleh konsep Guardian Regimes 

yang dikembangkan oleh Payam Mohseni yang direinterpretasi sebagai mekanisme 

ketahanan rezim. Metode yang diterapkan adalah kualitatif melalui pendekatan studi 

kepustakaan (library research) yang diperkaya dengan analisis wacana terhadap 

konstitusi, doktrin velāyat-e faqīh, teks-teks akademis, serta dokumen-dokumen terkait 

gerakan sosial di Iran. 

Temuan penelitian ini mengungkap beberapa hal berikut: Pertama, konstitusi 

Iran secara sistematis menginstitusionalisasikan sinergi antara kedaulatan ilahi dan 

kedaulatan rakyat, yang pada akhirnya menciptakan stabilitas politik yang adaptif dan 

berkelanjutan. Kedua, dalam praktiknya, doktrin velāyat-e faqīh mengalami proses 

birokratisasi dan politisasi yang memperkuat legitimasi spiritual para ulama serta 

mempercepat integrasi agama di ruang publik secara dinamis. Ketiga, Gerakan 

Woman, Life, Freedom menjadi bukti empiris atas kemampuan rezim dalam mengelola 

dan mengabsorpsi aspirasi masyarakat. Keempat, demokrasi substantif menawarkan 

penguatan transformasi politik Iran menuju sistem teokrasi yang lebih inklusif, melalui 

sinkronisasi wacana keagamaan dan pemberdayaan lembaga sosial masyarakat. 

 

Kata kunci: Teodemokrasi Iran, Velāyat-e faqīh, Ketahanan Rezim, Integrasi 

Kedaulatan 

 



 
 

VII 
 

ABSTRACT 

This research stems from the phenomenon of the emergence of a wave of 

protests by the Iranian people in recent years, which reached its peak in the Woman, 

Life, Freedom Movement following the death of Mahsa Amini in 2022. This 

phenomenon represents the dynamics of theodemocracy in Iran, a system built on the 

transmission of divine oversight and electoral mechanisms. The recurring tension 

between the sovereignty of God, embodied in the doctrine of velāyat-e faqīh, and the 

aspirations for political participation among the people presents a fundamental learning 

opportunity regarding the strengthening of legitimacy, desires, and the future of Iran's 

political order. 

The objective of this research is to analyze the structural foundations in Iran's 

constitution and political practices that unite clerical authority with democratic 

principles, as well as to examine how these dynamics enrich increasingly solid political 

legitimacy in the wave of contemporary protests. This study also aims to examine how 

social movements articulate aspirations that strengthen the theocratic system. This 

study uses Asef Bayat's Post-Islamism theory and Naser Ghobadzadeh's Religious 

Secularism theory as the main analytical framework, supported by Payam Mohseni's 

concept of Guardian Regimes, reinterpreted as a mechanism of regime resilience. The 

method applied is qualitative through a library research approach enriched with 

discourse analysis of the constitution, the doctrine of velāyat-e faqīh, academic texts, 

and documents related to social movements in Iran. 

The findings of this study reveal the following: First, the Iranian constitution 

systematically institutionalizes the synergy between divine sovereignty and popular 

sovereignty, which ultimately creates adaptive and sustainable political stability. 

Second, in practice, the doctrine of velāyat-e faqīh has undergone a process of 

bureaucratization and politicization that strengthens the spiritual legitimacy of the 

clergy and accelerates the dynamic integration of religion into the public sphere. Third, 

the Woman, Life, Freedom Movement is empirical evidence of the regime's ability to 

manage and absorb the aspirations of the people. Fourth, substantive democracy offers 

a strengthening of Iran's political transformation towards a more inclusive theocracy, 

through the synchronization of religious discourse and the empowerment of social 

institutions. 

 

Keywords: Iranian theocracy, Velāyat-e faqīh, regime resilience, sovereignty 

integration 

 

 



 
 

VIII 
 

MOTTO 

ُ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا مِنْكُمْْۙ وَالَّذِيْنَ اوُْتوُا الْعِلْمَ دَرَجٰ  عِ اللّٰه
ت   يرَْفَ  

“Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-

orang yang diberi ilmu beberapa derajat.” 

(Q.S. Al-Mujadilah : 11) 

 

 ِ وْحِ اللّٰه ِ  انَِّهٗ لََ ياَ۟يْـَٔسُ مِنْ رَّ وْحِ اللّٰه   اِلََّ الْقوَْمُ الْكٰفِرُوْنَ وَلََ تاَ۟يْـَٔسُوْا مِنْ رَّ

Janganlah kamu berputus asa dari rahmat Allah. Sesungguhnya tidak ada yang 

berputus asa dari rahmat Allah, kecuali kaum yang kafir. 

(Q.S. Yusuf : 87) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

IX 
 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Penulis mempersembahkan karya ini untuk diri sendiri dan untuk keluarga yang 

senantiasa memberikan do’a dan dukungan yang tak ternilai harganya kepada penulis.  

1. Kepada kedua orang tua tercinta, bapak Abdul Aziz dan ibu Marwiyah yang 

senantiasa mendo’akan dan memberikan dukungan berupa biaya dan tenaga 

yang tak terkira nilainya, semoga bapak dan ibu bangga atas penyelesaian 

penulisan tesis ini. 

2. Kepada dua kakak perempuan tercinta, Qurrotul Aini dan Hulal Hayya dan adik 

perempuan tersayang, Dwi Suci Mega Sari yang senantiasa mendo’akan dan 

memberikan dukungan sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini. 

3. Kepada kedua abang penulis, Ilham Arifi dan Haziq Hazmi yang senantiasa 

mendo’akan dan memberikan dukungan sehingga penulis dapat menyelesaikan 

tesis ini. 

4. Kepada Ketua Takmir dan jajaran pengurus Takmir Masjid Tunas Melati 

Yogyakarta yang senantiasa mendo’akan, memberikan dukungan, serta tempat 

tinggal bagi penulis di Yogyakarta  untuk menyelesaikan tesis ini. 

5. Kepada seluruh teman-teman seangkatan Prodi Interdisciplinary Islamic 

Studies Konsentrasi Kajian Timur Tengah Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

6. Kepada seluruh teman-teman pemikir dan aktifis organik di seluruh Indonesia 

maupun dunia yang masih setia berpegang teguh dalam membela kebenaran 

dan keadilan. 

 

 

 

 

 

 



 
 

X 
 

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah Swt, yang telah 

memberikan kemudahan dalam proses penulisan tesis yang berjudul: Sistem Teokrasi 

Dan Demokrasi; Kritik Teologis Dan Sosiologis Terhadap Sistem Velayat-E Faqih 

Dan Demokrasi Di Iran. Atas ridho dan pertolongan-Nya penulisan tesis ini dapat 

berjalan dengan lancar. Salawat beserta salam pun selalu tercurahkan kepada Nabi 

Muhammad Saw. 

Berkat ikhtiar penulis dengan segala proses bimbingan, pengarahan maupun 

bantuan dari berbagai pihak penyusunan tesis ini dapat selesai sebagaimana mestinya. 

Oleh karenanya, dengan segala kerendahan hati, penulis ingin mengucapkan rasa 

terima kasih kepada: 

1. Prof. Noorhaidi, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D. Rektor Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta periode 2024-2028 beserta para jajarannya. 

2. Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A. Direktur Sekolah Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta periode 2024-2028 beserta 

para jajarannya. 

3. Najib Kailani, S.Fil.I., M.A., Ph.D. Ketua Program Studi Interdisciplinary 

Islamic Studies Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta periode 2024-2028 beserta para jajarannya. 

4. Prof. Dr. H. Ibnu Burdah, S.Ag., M.A. Pembimbing Tesis yang sangat 

menginspirasi saya dan tanpa lelah selalu memberikan masukan-masukan yang 

sangat luar biasa sehingga saya dapat menyelesaikan penulisan tesis ini. 

5. Seluruh Civitas akademika Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 



 
 

XI 
 

6. Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS RI), yang telah memberikan bantuan 

biaya pendidikan riset tugas akhir pada tahun 2025. 

7. Kedua orang tua (Ayah Abdul Aziz dan Ibu Marwiyah) dan dua kakak 

perempuan saya (Qurrotul Aini dan Hulal Hayya) juga adik perempuan saya 

(Dwi Suci Mega Sari) serta kedua abang saya (Ilham Arifi dan Haziq Hazmi) 

yang telah memberikan dukungan, motivasi dan senantiasa mendo’akan penulis 

agar segera terselesaikannya penulisan tesis ini. 

8. Pengurus takmir masjid Tunas Melati Yogyakarta yang senantiasa mendo’akan, 

memberikan dukungan, dan tempat tinggal kepada penulis selama menempuh 

pendidikan di Yogyakarta. 

9. Ahmad Jazuli selaku paman yang terus memberikan dukungan maupun bantuan 

moral dan spiritual kepada penulis. 

10. Seluruh teman-teman dan keluarga besar alumni IAT 2019, khususnya 

Muchammad Faz Tazakka, S. Ag yang selalu menemani dan mendukung agar 

penulis semangat dalam menyelesaikan tesis ini. 

11. Seluruh teman-teman seangkatan Prodi Interdisciplinary Islamic Studies 2024 

dan sahabat karib saya, Bangkit Adi Saputra di kelas Konsentrasi Kajian Timur 

Tengah angkatan 2024. 

12. Rekan marbot di masjid Tunas Melati, Khikam Alwinaja yang sama-sama 

berjuang di perantauan mengurus masjid. 

13. Teman kuliner, ngopi dan jalan-jalan, Arifatush Sholihah dan Hanifatul Irbah 

yang terus memberikan dukungan dan semangat untuk mengerjakan tesis ini. 

14. Seluruh teman-teman saya yang tidak bisa saya sebutkan satu persatu. 

 

 

 

 



 
 

XII 
 

DAFTAR ISI 

 

PERNYATAAN KEASLIAN .................................................................................... II 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME ............................................................ III 

HALAMAN PENGESAHAN TUGAS AKHIR ..................................................... IV 

NOTA DINAS PEMBIMBING ................................................................................. V 

ABSTRAK ................................................................................................................. VI 

ABSTRACT ............................................................................................................. VII 

MOTTO ................................................................................................................. VIII 

HALAMAN PERSEMBAHAN ............................................................................... IX 

KATA PENGANTAR ................................................................................................ X 

DAFTAR ISI ............................................................................................................ XII 

BAB I ............................................................................................................................ 1 

PENDAHULUAN ........................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang ................................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah .......................................................................................... 11 

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian .............................................................. 11 

D. Kajian Pustaka ............................................................................................... 16 

E. Kerangka Teoretis .......................................................................................... 23 

1. Teori post-islamisme Asef Bayat ............................................................... 24 

2. Teori religious secularity Naser Ghobadzadeh ........................................ 26 

F. Metode Penelitian ........................................................................................... 30 

G. Sistematika Pembahasan ............................................................................... 32 

BAB II ........................................................................................................................ 35 

KRITIK TEOLOGIS TERHADAP TEOKRASI IRAN ....................................... 35 

A. Konstitusionalisme Iran dalam Perspektif Sejarah dan Teori Politik ...... 36 

1. Genealogi konstitusionalisme Iran dari Konsitusi 1906 menuju teokrasi 

konstitusional 1979 ............................................................................................ 36 



 
 

XIII 
 

2. Posisi Iran dalam perdebatan teori politik global tentang teokrasi 

versus demokrasi................................................................................................ 43 

3. Konstitusi sebagai instrumen legitimasi dan mekanisme kontrol 

kekuasaan ........................................................................................................... 50 

B. Konstruksi Konstitusional Iran dan Dualisme Kekuasaan ........................ 56 

1. Velāyat-e faqīh sebagai pilar konstitusional ............................................. 57 

2. Perkembangan praktik pasca-Revolusi 1979 ........................................... 60 

C. Fenomena-fenomena di Iran kontemporer sebagai representasi kritik 

terhadap sistem politik Iran ................................................................................. 64 

1. Penolakan terhadap otoritas ulama .......................................................... 65 

2. Tuntutan pemisahan negara-agama ......................................................... 67 

D. Kritik Terhadap Legitimasi Konstitusional dan Alternatif Reformulasi . 69 

1. Dekonstruksi ulama-ulama dalam politik Iran ....................................... 71 

2. Konsep religious secularity sebagai alternatif ......................................... 75 

3. Keterbatasan kritis dan tantangan implementasi religious secularity 

dalam konteks iran kontemporer ..................................................................... 79 

BAB III ....................................................................................................................... 88 

KRITIK SOSIOLOGIS TERHADAP SISTEM TEOKRASI .............................. 88 

A. Dinamika Hubungan Konstitusional Teokrasi dan Mekanisme Partisipasi 

Sosial dalam Velāyat-e Faqīh ................................................................................ 88 

1. Post-Islamisme dan tantangan velāyat-e faqīh ......................................... 89 

2. Upaya mengontrol masyarakat ................................................................. 92 

B. Artikulasi Konstitusional Identitas Kultural-Religius dan Dinamika 

Gerakan Sosial Kontemporer ............................................................................... 97 

1. Gerakan sosial sebagai mekanisme kontrol konstitusional terhadap 

penguasa ............................................................................................................. 98 

2. Retensi identitas islami-kultural masyarakat Iran ............................... 101 

3. Bentuk-bentuk gerakan perlawanan masyarakat ................................. 104 

C. Mobilisasi dan Artikulasi Kepentingan Kolektif dalam Gerakan Sosial 

Kontemporer ........................................................................................................ 107 

1. Peran generasi muda dan perempuan dalam memperkuat akuntabilitas 

konstitusional ................................................................................................... 109 



 
 

XIV 
 

2. Slogan dan simbol perlawanan dalam atikulasi gerakan sosial ........... 112 

D. Keterbatasan kritis teori post-islamisme Asef Bayat dalam menganalisis 

dinamika gerakan sosial iran kontemporer ...................................................... 116 

BAB IV ..................................................................................................................... 126 

VIABILITAS DAN PROSPEK SISTEM POLITIK IRAN REKONSTRUKSI 

MENUJU MODEL ALTERNATIF MASA DEPAN ........................................... 126 

A. Fondasi Konstitusional Velāyat-e Faqīh dan Revitalisasi Legitimasi Publik

 127 

1. Rekonstruksi epistemologi teokrasi konstitusional sebagai penguatan 

basis legitimasi religius-normatif ................................................................... 128 

2. Integrasi partisipasi bottom-up sebagai penguatan legitimasi organik 

sistem teokrasi Iran ......................................................................................... 136 

B. Sinkronisasi Nilai Revolusioner dan Aspirasi Kontemporer Secara 

Holistik ................................................................................................................. 143 

1. Revitalisasi prinsip-prinsip revolusi Iran 1979 dengan relevansi 

ideologis bagi generasi kontemporer.............................................................. 144 

2. Penguatan mekanisme demokratis konstitusional untuk memperdalam 

kualitas partisipasi dan representasi.............................................................. 150 

C. Sistem Politik Iran sebagai Model Alternatif dan Kontribusi Teoritis bagi 

Studi Politik Islam Global .................................................................................. 158 

1. Kontribusi epistemologis sistem politik Iran dalam melampaui dikotomi 

sekularisme-islamisme ..................................................................................... 159 

2. Prospek masa depan viabilitas model Iran sebagai alternatif bagi 

negara-negara mayoritas Muslim .................................................................. 165 

BAB V ....................................................................................................................... 170 

Penutup .................................................................................................................... 170 

A. Kesimpulan ................................................................................................... 170 

B. Saran ............................................................................................................. 172 

DAFTAR PUSTAKA .............................................................................................. 174 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................................... 186 

 

 



 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Munculnya berbagai gerakan protes masyarakat Iran dalam beberapa tahun terakhir 

mencerminkan ketegangan yang terus meningkat terhadap sistem politik hibrida1 

antara teokrasi dan demokrasi yang diberlakukan sejak Revolusi 1979 sehingga 

menimbulkan pertanyaan mendasar mengenai legitimasi dan keberlanjutan sistem 

tersebut dalam konteks perubahan sosial dan tuntutan demokratisasi. Iran mengalami 

sejarah panjang dari pemerintahan dinasti selama 25 abad sampai berevolusi menjadi 

Republik Islam Iran pada tahun 1979 yang dipimpin oleh Ayatollah Khomeini. Sistem 

perpolitikan Iran mengalami perubahan berdasarkan ijtihad politik yang dilakukan oleh 

Ayatollah Khomeini yaitu sistem velāyat-e faqīh dengan doktrin Imamah dalam Syiah 

imamiah.  

Sistem politik Iran menampilkan karakteristik yang unik dalam tata 

pemerintahannya, yaitu dengan peran sentral Mullah dalam kepemimpinan negara, 

suatu model yang sejalan dengan konsep teodemokrasi yang digagas oleh Abu al-A'la 

al-Maududi (1903–1979). Konstruksi politik ini berbeda secara fundamental dari 

gagasan islamisasi kehidupan sosial dan politik seperti yang diuraikan oleh Sayyid 

Qutb (1906–1966) dalam karyanya Maʿālim fī aṭ Ṭarīq, maupun dari konsep islamisme 

                                                           
1 Larry Jay Diamond, “Thinking About Hybrid Regimes,” Journal of Democracy 13, no. 2 

(2002): 21–35, https://doi.org/10.1353/jod.2002.0025. 



 
 

2 
 

yang dikemukakan oleh Taqiuddin al-Nabhani (1909–1977). Terbentuknya Republik 

Islam Iran berlandaskan pada komitmen negara dan pemerintah untuk menegakkan 

syariat islam dengan mengupayakan sistem demokrasi yang tidak bertentangan dengan 

islam sehingga antara keduanya dapat dijalankan secara beriringan.2  

Perubahan paradigma dalam pemerintahan Iran yang paling terlihat adalah bahwa 

pra revolusi negara Iran merupakan negara sekuler, yaitu pemisahan antara agama dan 

pemerintahan. Sedangkan pasca revolusi negara Iran menjadi negara teokrasi, dimana 

kepemimpinan banyak dipegang oleh Mullah. Konstitusi Iran mengatur tempat bagi 

seorang faqih untuk menjadi pemimpin yang diakui oleh rakyat yaitu orang yang 

berhak mengatur urusan-urusan karena alim tentang Allah sehingga dipercaya dalam 

urusan yang melibatkan kehalalan dan keharaman sesuai aturan syariat. Konsep sistem 

velāyat-e faqīh dalam hirarkinya bahwa kedaulatan tertinggi adalah Allah SWT, 

kemudian Imam Mahdi yang menjadi pemegang kekuasaan penuh tercatat dalam masa 

Ghaybat-e Kubrā. Sedangkan otoritas keagamaan (ulama/wali faqih) menjadi 

pemegang kekuasaan pada masa kegaiban Imam Mahdi.3  

Struktur konsep pemerintahan Iran merupakan penggabungan dua konsep 

pemerintahan, yakni demokrasi barat dengan konsep Imamah syiah imamiah. Dua 

                                                           
2 Wisnu Fachrudin Sumarno, “Sejarah Politik Republik Islam Iran Tahun 1905-1979,” 

SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan 3, no. 2 (24 Juli 2020): 146–147.  
3 Neil Shevlin, “Velayat-E Faqih In The Constitution Of Iran: The Implementation Of 

Theocracy,” Journal of Constitutional Law 1, no. 2 (1998): 358–85, 

https://www.docdroid.net/ElPN7Vg/neil-shevlin-velayat-e-faqih-in-the-constitution-of-iran-

pdf#page=25. 



 
 

3 
 

konsep ini dapat diidentifikasi dengan adanya konsep trias politika dalam pelaksanaan 

pemerintahan. Sedangkan konsep Imamah Syiah dapat dilihat berdasarkan 

kepemimpinan tertinggi dalam kekuasaan dipegang oleh pemimpin spiritual.4 Hasil 

penggabungan  keduanya, konsep tersebut dapat terlaksana dalam ruang lingkup 

perpolitikan di Iran pasca revolusi 1979 dan menjadi konsep baru dalam paradigma 

hubungan demokrasi dan islam. 

Demokrasi secara umum dapat didefinisikan bahwa kekuasaan berada pada 

kehendak rakyat. David Owen menganggap definisi tersebut adalah pandangan 

minimal sehingga masih ada harapan yang lebih besar dari sebuah demokrasi. David 

Owen memberikan tawaran konsep formal demokrasi, yaitu sebuah cara bagaimana 

semua anggota pemerintah setara dan mempunyai kapasitas untuk memerintah secara 

kolektif dalam hal untuk kepentingan bersama.5 Konsep formal ini dapat dilihat melalui 

dua ciri yang dianggap mendasar dalam sebuah demokrasi. Dua ciri tersebut adalah 

kesetaraan politik warga negara dan gagasan pemerintahan mandiri kolektif. Maka, 

terbentuknya lembaga-lembaga demokrasi mempunyai komitmen untuk memberikan 

jaminan kesetaraan politik warga negara dan memberikan fasilitas pemerintahan 

mandiri kolektif. 

Pada abad ke-20 gagasan demokrasi banyak diselewengkan. Berbagai macam jenis 

demokrasi muncul setelah perang dunia II berakhir. Banyak orang mengklaim 

                                                           
4 Sumarno, “Sejarah Politik Republik Islam Iran Tahun 1905-1979,” 145–58. 
5 David Owen, Political concepts (Manchester University Press, t.t.), 106–7, 

https://www.jstor.org/stable/j.ctt155jbcx.13. 



 
 

4 
 

mendukung dan berupaya untuk melestarikan demokrasi. Akibatnya muncul berbagai 

macam demokrasi meliputi demokrasi sosial, demokrasi elit, demokrasi mayoritas, 

demokrasi massa, demokrasi terbatas dan demokrasi rakyat yang menunjukkan bahwa 

istilah-istilah ini tumpang tindih. Namun, pada dasarnya terdapat konsensus global 

bahwa demokrasi bertujuan untuk mewujudkan tatanan pemerintahan yang berpihak 

pada kebaikan publik.6 Berdasarkan munculnya  beberapa jenis istilah demokrasi, maka 

memberikan pemahaman bahwa demokrasi dalam praktiknya memiliki berbagai 

macam versi yang secara mendasar melibatkan rakyat dalam politik pemerintahan. 

Ada tiga faktor yang menyebabkan demokrasi masih terhambat di negara-negara 

Islam. Pertama, peraturan dan regulasi yang berasal dari tuhan tidak dapat dilanggar, 

sehingga badan legislatif tidak punya kuasa mengubah aturan tersebut. Kedua, hukum 

syariah lebih mempertimbangkan kepentingan umum dan masyarakat daripada 

individu sehingga warga negara tidak mendapat perlakuan yang sama, sehingga hukum 

syariah memberikan perlakuan yang berbeda terhadap individu sesuai dengan tanggung 

jawab mereka. Ketiga, menggabungkan hukum syariah kedalam hukum negara 

sehingga dapat menyebabkan pemerintahan otokratis.7 Berdasarkan ketiga faktor 

tersebut maka dapat dilihat kurang berkembangnya demokrasi di negara-negara Islam. 

                                                           
6 Conrad P. Waligorski, The Political Theory of Conservative Economists (Pers 

Universitas Kansas, 1990), 101.  
7 Fatima Z. Rahman, “Determinants of Democracy in the Muslim World,” Polity 45, no. 4 

(Oktober 2013): 554–579. 



 
 

5 
 

Khususnya di negara Iran nila-nilai ketuhanan sangat melekat dalam ideologi 

pemerintah sehingga mempengaruhi model sistem politik pemerintahan.  

Polemik terjadi dibeberapa negara Timur Tengah yang melakukan reformasi 

pemerintahan menjadi sistem demokrasi memunculkan banyak konflik di negaranya. 

Berbagai macam penolakan dari beberapa tokoh Islam konservatif seperti Sayyid Qutb 

(1906–1966) salah satu ideolog utama Ikhwanul Muslimin dan pemikir radikal, Abu 

al-A'la al-Maududi (1903–1979) pendiri Jamaat-e-Islami di Pakistan, Taqiuddin al-

Nabhani (1909–1977) pendiri Hizbut Tahrir, menjadi hambatan berkembangnya 

demokrasi di negara-negara timur tengah. Mereka beranggapan bahwa demokrasi 

merupakan produk barat yang tidak sesuai dengan ajaran islam. Negara yang 

mempunyai tingkat religiusitas yang tinggi seperti Arab Saudi, maka dukungan 

terhadap demokrasi sangat sedikit, namun tidak keseluruhan.8 

Negara Iran sebelum berevolusi menjadi Republik Islam Iran merupakan negara 

sekuler yang memisahkan agama dan politik pemerintahan.9 Namun, Ayatollah 

Khomeini berhasil merubah stigma negatif antara politik dan agama dalam ijtihad 

politiknya menjadikan Iran dengan sistem pemerintahan teodemokrasi berupa velāyat-

e faqīh. Hal ini merupakan sebuah paradigma yang mempengaruhi perubahan berfikir 

masyarakat islam yang anti demokrasi.  

                                                           
8 Dana El Kurd, “Religiosity and Its Political Effects,” AlMuntaqa 1, no. 2 (2018): 84.  
9 Syamsun Ni’am, “Dari Monarki Menuju Republik Islam: Menengok Iran Masa Lalu dan 

Masa Modern,” Al-’Adalah 16, no. 1 (2022): 139–50, 

https://aladalah.uinkhas.ac.id/aladalah/article/view/179. 



 
 

6 
 

Konsep penggabungan antara Islam dan demokrasi sebenarnya telah terjadi 

perdebatan di kalangan ulama. Dalam hal ini pandangan ulama terhadap islam dan 

demokrasi dapat digolongkan ke dalam tiga kelompok ulama, yakni pertama, 

kelompok yang menolak dan menganggap mustahil Islam dan demokrasi memiliki 

kesamaan. Diantara ulama yang termasuk dalam kelompok ini adalah Syaikh Fadillah 

Nuri, Thabathabai, dan Sayyid Qutb. Kedua, kelompok yang setuju bahwa dalam islam 

terdapat prinsip-prinsip demokrasi meski tetap ada perbedaan. Kelompok ini didukung 

oleh Maududi di Pakistan dan Imam Khomeini dari Iran. Ketiga, kelompok yang 

mengakui dan menerima secara keseluruhan bahwa Islam sangat demokratis dan 

menyetujui struktur demokrasi yang ada. Diantara yang mendukung kelompok ini 

adalah Muhammad Husain Haikal dari Mesir, Rashid al-Ghannouchi, pemikir politik 

asal Tunisia, serta Bani Sadr dan Mehdi Bazargan dari Iran.10 

Penggabungan Islam dan demokrasi ini menjadi perdebatan dalam perkembangan 

ilmu pengetahuan. Sistem politik pemerintah Iran mengklaim representasi ilahi, tetapi 

menurut Ghobadzadeh, agama dan politik harus dipisahkan secara fungsional. Ia 

mengusung konsep religious secularity dimana nilai-nilai agama bisa hidup dalam 

demokrasi tanpa dominasi institusi keagamaan atas negara. Ia menyatakan bahwa 

                                                           
10 Zulkarnen Zulkarnen, “Budaya Struktur Pemerintahan Republik Islam Iran,” Jurnal Al-

Azhar Indonesia Seri Humaniora 3, no. 1 (20 Desember 2017): 1-19. 



 
 

7 
 

teokrasi Iran merusak partisipasi politik dengan mengabsahkan otoritas ulama di atas 

suara rakyat.11 

Penggabungan teokrasi dan demokrasi menciptakan ketegangan yang tidak bisa 

disatukan. Kedaulatan rakyat yang diwujudkan melalui pemilu selalu dibatasi oleh 

institusi keagamaan yang tidak dipilih secara demokratis, seperti pemimpin tertinggi 

(Rahbar-e Mo'azzam) dan korps pengawal revolusi islam (Sepāh-e Pāsdārān-e 

Enqelāb-e Eslāmī), yaitu kekuatan militer independen yang loyal kepada Rahbar. 

Sistem ini hanya menciptakan ilusi demokrasi karena partisipasi politik masyarakat 

dikendalikan oleh segelintir elit ulama yang bersifat otoriter.  

Meskipun Revolusi Islam 1979 menghadirkan transformasi radikal dalam struktur 

kekuasaan, sistem teokrasi hibrida yang dikembangkan Iran telah menunjukkan 

kemampuan adaptif dalam mengelola ketegangan sosial dan mempertahankan 

stabilitas institusional. Munculnya gelombang protes yang beragam—termasuk 

gerakan yang melibatkan perempuan, mahasiswa, dan kelompok sosial lainnya—justru 

dapat diinterpretasikan sebagai indikasi dari ruang politik yang cukup tersegmentasi 

dan mekanisme kontrol yang efektif dalam mencegah konsolidasi oposisi skala besar 

yang terorganisir secara nasional.12 Fenomena ini mencerminkan bahwa sistem telah 

mengembangkan strategi differensiasi sosial yang mengizinkan ruang untuk 

                                                           
11 Naser Ghobadzadeh, Religious Secularity: A Theological Challenge to the Islamic State 

(Oxford University Press, 2015), 95. 
12 Asef Bayat, Social Movements and the Post-Islamist Turn (Stanford University Press, 

2007), 137, https://doi.org/doi:10.1515/9781503626485. 



 
 

8 
 

ketidakpuasan parsial sambil mempertahankan kerangka struktural fundamental, 

sehingga mencegah runtuhnya sistem secara keseluruhan. 

Analisis terhadap post-Islamisme menunjukkan bahwa meskipun terjadi negosiasi 

ideologis antara identitas religius pribadi dan partisipasi politik formal, pemerintah Iran 

telah berhasil memperkuat mekanisme sosial yang memisahkan aspirasi kelompok-

kelompok ini dari aksi kolektif yang dapat mengancam stabilitas rezim. Ketahanan 

sistem dalam menghadapi kritik terhadap velāyat-e faqīh—melalui saluran 

institusional, mekanisme represif yang terukur, dan penyesuaian retorika kebijakan—

membuktikan bahwa model hibrida teokrasi-demokratis mampu mengabsorpsi tekanan 

internal tanpa mengalami transformasi fundamental. Dengan demikian, teodemokrasi 

Iran dapat dipandang sebagai proyek yang berhasil dalam menciptakan stabilitas 

jangka panjang di tengah heterogenitas sosial yang kompleks. 

Gerakan "Woman, Life, Freedom" pada 2022–2023, meskipun merupakan ekspresi 

signifikan dari ketidakpuasan publik terhadap kebijakan tertentu, justru membuktikan 

kapasitas sistem dalam mengontrol dan membatasi dampak protes sebelum mencapai 

titik kritis transformatif., gerakan yang dipicu oleh kematian Mahsa Amini ini, 

meskipun melibatkan partisipasi lintas etnis dan generasi,13 menjadi tantangan paling 

signifikan terhadap legitimasi pemerintahan teokrasi Iran sejak Revolusi 1979. tidak 

berhasil melampaui kritik terhadap isu-isu spesifik menuju konsolidasi oposisi sistemik 

                                                           
13 Amnesty International, “Iran: Death in Custody of Mahsa Amini Must Be Criminally 

Investigated,” Amnesty International (London), 2022, 

https://www.amnesty.org/en/documents/mde13/5034/2022/en/. 



 
 

9 
 

yang mampu menggoyahkan fondasi velāyat-e faqīh secara fundamental. Para 

demonstran, meskipun menggunakan retorika penolakan terhadap kekuasaan ulama 

dengan seruan seperti "Marg bar Dictator",14 terbukti tetap terikat dalam kerangka 

institusional yang mengizinkan ekspresi protestatif tetapi membatasi konversi aspirasi 

tersebut menjadi reorganisasi kekuasaan. Fakta bahwa gerakan ini sebagian besar 

didorong oleh perempuan muda dari wilayah perkotaan dengan dukungan lintas etnis,15 

menunjukkan bahwa fragmentasi demografis protes itu sendiri menjadi mekanisme 

yang mencegah pembentukan basis oposisi terpadu. Generasi Z Iran yang 

menginginkan pemisahan agama dari urusan negara,16 tetap beroperasi dalam konteks 

institusional di mana saluran-saluran alternatif untuk aspirasi tersebut telah dibangun, 

mengurangi potensi destabilisasi radikal. 

Evaluasi empiris terhadap gerakan "Woman, Life, Freedom" mengungkapkan 

bahwa sistem politik Iran berhasil mempertahankan legitimasi melalui diferensiasi 

antara legitimasi teologis pada tingkat makro dan toleransi terhadap praktik religius 

dan budaya privat pada tingkat mikro. Pendekatan teologis yang dikemukakan oleh 

Naser Ghobadzadeh17 menunjukkan bahwa negara telah mengembangkan narasi 

keagamaan yang fleksibel, memungkinkan individu untuk memelihara identitas 

                                                           
14 BBC Persian Service, “Chanting ‘Death to the Dictator’: Iran’s Protest Slogans 

Decoded,” BBC News, 5 Oktober 2022, https://www.bbc.com/news/world-middle-east-63156324. 
15 Human Rights Activists News Agency (HRANA), Demographic Analysis of Iran’s 

2022–2023 Protest Movement (HRANA, 2023), 12–15. 
16 Djavad Salehi-Isfahani, Iran’s Generation Z and the Crisis of Legitimacy, 305 (Middle 

East Report, 2023), 14–17. 
17 Ghobadzadeh, Religious Secularity, 89–102. 



 
 

10 
 

religius personal sambil tetap berada dalam kerangka otoritas rezim.18 Pandangan 

sosiologis Asef Bayat19 mengkonfirmasi bahwa karakteristik gerakan—yang menolak 

formulasi negara terhadap Islam namun tetap memelihara identitas religius dan budaya 

secara pribadi—justru mencerminkan keberhasilan sistem dalam menciptakan ruang 

kognitif di mana oposisi ideologis tidak dialihkan menjadi mobilisasi politik yang 

mengancam. Dengan kata lain, ketegangan antara represi negara dan perlawanan 

masyarakat dalam aksi ini menunjukkan keseimbangan dinamis yang telah dicapai 

sistem untuk mempertahankan stabilitas di tengah pluralisme sosial. 

Sistem politik hibrida Iran, yang menggabungkan teokrasi dengan mekanisme 

demokratis, telah berhasil menciptakan kontrol sosial melalui struktur yang 

memungkinkan partisipasi dan ekspresi ketidakpuasan dalam bentuk-bentuk yang 

terkontrol. Ketegangan antara kedaulatan Tuhan—melalui otoritas ulama—dan 

kedaulatan rakyat melalui pemilu tidak mengakibatkan kolaps, tetapi sebaliknya 

berfungsi sebagai mekanisme penyeimbang yang mencegah konsentrasi kekuatan 

oposisi. Gelombang protes terbaru yang menuntut kebebasan sipil dan sekularisasi 

negara, meskipun menunjukkan aspirasi untuk transformasi, telah terbukti dapat 

dikelola melalui kombinasi represif selektif dan penyerapan tuntutan parsial yang tidak 

mengubah struktur fundamentalnya. Penelitian ini berupaya mendemonstrasikan 

bahwa resistensi masyarakat—khususnya dari generasi muda dan perempuan—

                                                           
18 Naser Ghobadzadeh, “Theological Critique of Velayat-e Faqih,” Democratization 24, 

no. 3 (2022): 678–695, https://doi.org/10.1080/13510347.2021.1994548. 
19 Bayat, Social Movements and the Post-Islamist Turn, 120–135. 



 
 

11 
 

terhadap formulasi spesifik dari velāyat-e faqīh justru menjadi bukti kapasitas sistem 

dalam mengabsorpsi kritik internal dan mempertahankan keseimbangan yang 

memungkinkan ketahanan jangka panjang, mencegah skenario transformasi radikal 

yang telah terjadi di negara-negara lain di kawasan Timur Tengah pasca-Arab Spring. 

B. Rumusan Masalah 

Peneliti memberikan batasan dalam penulisan karya ilmiah ini agar lebih terstruktur 

dan sistematis sehingga fokus dalam penelitian ini dapat maksimal dipusatkan pada 

permasalahan yang dikaji. Adapun rumusan masalah dalam penelitian ini adalah 

sebagai berikut:  

1. Bagaimana konstitusi Iran menjadi politik yang mampu menjadi pijakan 

teokrasi dan demokrasi? 

2. Bagaimana fenomena-fenomena gerakan-gerakan protes yang terjadi di 

Iran menjadi kritik yang membangun sistem teodemokrasi di Iran? 

3. Apakah representasi sistem politik Iran menjadi sistem politik yang eksis 

dan alternatif dimasa depan? 

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian 

1. Tujuan penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk Menganalisis kerangka konstitusional 

Iran sebagai fondasi institusional yang memungkinkan integrasi simultan 

antara prinsip-prinsip teokrasi berbasis velāyat-e faqīh dan mekanisme-



 
 

12 
 

mekanisme demokratis, dengan fokus pada bagaimana desain 

konstitusional tersebut menciptakan struktur kekuasaan yang 

mengakomodasi kedaulatan Tuhan melalui otoritas ulama sekaligus 

mempertahankan partisipasi rakyat dalam proses pemilihan. Analisis ini 

akan mengidentifikasi konstruksi hukum dan institusional yang 

memungkinkan dua prinsip sovereignitas tersebut berjalan secara paralel 

tanpa mengalami kolaps sistemik. 

Penelitian ini berusaha Mengevaluasi signifikansi dan viabilitas jangka 

panjang dari model teodemokrasi Iran sebagai representasi alternatif sistem 

politik yang dapat bertahan di tengah konteks pluralisme sosial, fragmentasi 

demografis, dan tekanan untuk demokratisasi, dengan mempertimbangkan 

apakah model hibrida ini menawarkan solusi politis yang replicable atau 

merepresentasikan konfigurasi unik yang bergantung pada kondisi-kondisi 

historis dan institusional spesifik Iran. Analisis ini akan 

mengkontekstualisasikan model Iran dalam lanskap perubahan politik 

Timur Tengah pasca-Arab Spring untuk menentukan potensi eksistensinya 

sebagai alternatif struktural bagi negara-negara dengan komposisi sosial 

dan keagamaan yang serupa. 

Secara umum, penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk 

menyampaikan kritik akademis terhadap sistem teokrasi di Iran, tetapi juga 

untuk membangun kerangka pemahaman yang lebih menyeluruh mengenai 

dinamika politik kontemporer di negara tersebut. Dengan 



 
 

13 
 

mengombinasikan analisis terhadap teks konstitusi, kajian atas gerakan 

sosial, serta pembacaan kritis terhadap teori-teori politik Islam, penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang relevan bagi wacana 

akademik mengenai relasi antara agama dan negara, serta membuka ruang 

bagi refleksi atas prospek demokratisasi di dunia Muslim. 

2. Signifikansi penelitian 

Penelitian ini memberikan kontribusi signifikan terhadap 

pengembangan teori-teori tentang hubungan antara agama dan demokrasi 

dalam konteks non-Barat. Secara konvensional, debat akademis mengenai 

demokrasi sering kali diposisikan dalam dikotomi antara sistem sekuler dan 

teokrasi, dengan asumsi bahwa keduanya bersifat inkompatibal. Penelitian 

ini menantang premis tersebut melalui analisis mendalam terhadap 

teodemokrasi Iran sebagai model hibrida yang menunjukkan bagaimana 

dua prinsip sovranitas—kedaulatan Tuhan melalui otoritas ulama dan 

kedaulatan rakyat melalui mekanisme pemilihan—dapat beroperasi secara 

simultan dalam satu struktur institusional. Dengan demikian, penelitian ini 

memperkaya wacana akademis tentang pluralisme sistem politik dan 

membuka perspektif baru mengenai kemungkinan-kemungkinan integrasi 

nilai-nilai keagamaan dalam kerangka demokratis yang tidak harus 

mengikuti model sekularisasi Barat. Temuan ini relevan bagi 

pengembangan teori ilmu politik perbandingan, teori hubungan agama-



 
 

14 
 

negara, dan studi tentang inovasi institusional dalam menghadapi 

ketegangan sosial. 

Pada tingkat praktis, penelitian ini menawarkan wawasan berharga bagi 

para pembuat kebijakan dan pemimpin di negara-negara dengan mayoritas 

populasi beragama Islam dan tingkat religiusitas tinggi yang sedang 

mengalami proses demokratisasi atau reformasi institusional. Model 

teodemokrasi Iran mendemonstrasikan bahwa legitimasi sistem politik 

dapat dipertahankan tidak hanya melalui representasi demokrasi murni, 

tetapi juga melalui diferensiasi antara legitimasi teologis pada tingkat 

makro dan toleransi terhadap pluralisme pada tingkat mikro. Pemahaman 

tentang mekanisme diferensiasi sosial yang dikembangkan Iran dalam 

mengontrol protes sambil mempertahankan stabilitas dapat memberikan 

pelajaran bagi negara-negara lain dalam mengelola ketegangan antara 

aspirasi demokratisasi dan pertahankan identitas keagamaan kolektif. 

Selain itu, analisis tentang bagaimana sistem ini menyerap dan 

mengintegrasikan kritik internal melalui mekanisme represif yang terukur 

dan penyesuaian retorika kebijakan dapat menjadi referensi dalam 

pengembangan strategi governance yang responsif terhadap pluralisme 

sosial tanpa mengorbankan stabilitas institusional. 

Penelitian ini memberikan kontribusi penting pada pemahaman tentang 

dinamika gerakan sosial dan protes di kawasan Timur Tengah dalam 

konteks pasca-Arab Spring. Dengan menganalisis gelombang protes terbaru 



 
 

15 
 

di Iran—terutama gerakan "Woman, Life, Freedom" (2022–2023)—

sebagai studi kasus empiris, penelitian ini menunjukkan bagaimana aspirasi 

transformatif masyarakat dapat dikontrol dan dinetralisir melalui kombinasi 

represif selektif dan penyerapan tuntutan parsial. Analisis empiris ini 

menantang narasi konvensional yang sering mengasumsikan bahwa protes 

skala besar secara otomatis mengarah pada transformasi sistemik atau 

kejatuhan rezim. Sebaliknya, penelitian ini mengungkapkan mekanisme-

mekanisme rumit yang memungkinkan sistem untuk tetap bertahan 

meskipun menghadapi mobilisasi lintas etnis dan generasi yang signifikan. 

Temuan ini berkontribusi pada pengayaan teori tentang resistensi, adaptasi 

rezim, dan batas-batas transformasi sosial dalam sistem-sistem autokratis 

hibrida, yang sangat relevan bagi studi komparatif tentang ketahanan rezim 

di negara-negara berkembang. 

Pada level kontekstual, penelitian ini memiliki signifikansi khusus 

dalam memahami lanskap politik Timur Tengah kontemporer dan 

kemungkinan skenario masa depan dalam region tersebut. Dengan 

mengevaluasi viabilitas dan alternatif yang ditawarkan oleh model 

teodemokrasi Iran, penelitian ini memberikan kontribusi pada analisis 

strategis tentang stabilitas dan transformasi di kawasan yang terus 

mengalami ketegangan geopolitik dan sosial. Pertanyaan tentang apakah 

teodemokrasi Iran dapat menjadi model alternatif yang eksis dan 

berkembang di masa depan tidak hanya relevan bagi Iran sendiri, tetapi juga 



 
 

16 
 

bagi negara-negara tetangga dan komunitas internasional yang mencoba 

memahami dinamika perubahan sosial-politik di Timur Tengah. Selain itu, 

penelitian ini membantu mengidentifikasi faktor-faktor struktural dan 

institusional yang membuat model Iran dapat bertahan, sehingga dapat 

menjadi referensi dalam memprediksi skenario stabilitas atau destabilisasi 

di negara-negara lain dengan konteks historis dan keagamaan yang serupa. 

Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi pada pemahaman holistik 

tentang masa depan sistem politik di kawasan dan potensi pembelajaran 

timbal-balik dalam wacana pembaharuan institusional antar negara-negara 

muslim.  

D. Kajian Pustaka 

Berdasarkan pengamatan penulis, teridentifikasi sejumlah literatur yang 

relevan dengan fokus kajian penulis mengenai mekanisme legitimasi dan ketahanan 

sistem velayat-e faqih dalam struktur politik Iran. Aspek penguatan kedaulatan religius 

melalui institusionalisasi kompleks dan keseimbangan veto players telah menjadi objek 

penelitian dalam sejumlah karya akademis, di antaranya ditulis oleh para akademisi 

seperti H. E. Chehabi, Ali Mirsepassi, Payam Mohseni, Iain Macgillivray, Amir 

Mohammad Khorshidi Nazloo, Seyed Amir Niakooee, dan Abdessamad Belhaj. 

Kajian sistematis terhadap konfigurasi politik Iran mengungkap desain yang 

canggih dalam mempertahankan supremasi velayat-e faqih melalui mekanisme checks-

and-balances yang kompleks. Chehabi mengidentifikasi struktur "dual citizenship" 



 
 

17 
 

dalam praktik politik Iran sebagai mekanisme yang efektif dalam memperkuat 

komitmen ideologis rezim. Melalui diferensiasi antara warga kosmopolitan dan 

komunitas ommat-e hezbollah (komunitas partai Tuhan), sistem ini memastikan bahwa 

nilai-nilai teokratik tetap menjadi orientasi utama pengambilan keputusan politik. 

Secara signifikan, Chehabi menyimpulkan bahwa rezim Iran telah membuktikan 

ketahanannya bukan sekadar melalui pencegahan perubahan institusional, melainkan 

justru melalui kemampuannya untuk beradaptasi dan mentransformasi diri secara 

gradual sambil tetap mempertahankan parameter dasar velayat-e faqih melalui proses 

negosiasi dan kompromi antar-faksi yang difasilitasi oleh multiple veto players 

ideologis. Kekuatan fundamental sistem ini terletak pada supremasi velayat-e faqih 

yang dapat memberikan arahan strategis ketika terjadi ketidakseimbangan institusional. 

Desain ini menciptakan stabilitas jangka panjang rezim melalui mekanisme yang 

Chehabi sebut sebagai "managed instability"—sebuah kondisi di mana multiple centers 

of power berkompetisi dalam kerangka institusional yang ketat namun tetap menerima 

dan memperkuat parameter dasar sistem teokratik. Dengan demikian, sistem velayat-e 

faqih membuktikan dirinya sebagai suatu bentuk pemerintahan yang kokoh dan dapat 

beradaptasi terhadap berbagai tantangan internal maupun eksternal.20 

Dilema yang dipelajari Chehabi tersebut sebenarnya menunjukkan kekuatan 

sistem velayat-e faqih dalam merekonsiliasi berbagai sumber legitimasi, sebagaimana 

                                                           
20 H. E. Chehabi, “The Political Regime of the Islamic Republic of Iran in Comparative 

Perspective,” Government and Opposition 36, no. 1 (2001): 48–70, https://doi.org/10.1111/1477-

7053.00053. 



 
 

18 
 

dijelaskan lebih lanjut oleh Mirsepassi. Mirsepassi mengidentifikasi bahwa sistem Iran 

telah berhasil mengatasi ketegangan potensial antara kedaulatan Ilahi dan partisipasi 

rakyat melalui konstruksi teologis dan institusional yang inovatif. Revolusi Islam 1979 

tidak hanya menciptakan rezim baru, tetapi juga melahirkan wacana kaya yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan mekanisme partisipatif, menciptakan model 

unik demokrasi Islami yang berbeda dari paradigma Barat. Gerakan reformasi di bawah 

Khatami (1997-2005) menunjukkan fleksibilitas sistem dalam mengakomodasi 

aspirasi demokratis tanpa mengorbankan prinsip-prinsip teokratik fundamental. 

Reinterpretasi konsep civil society dan pluralisme religius dalam kerangka Islam 

mendemonstrasikan bahwa velayat-e faqih bukan sistem yang rigid, melainkan mampu 

menyerap kritik konstruktif dan mengintegrasikan inovasi institusional. Secara kritis, 

Mirsepassi menyimpulkan bahwa kekuatan sistem Iran terletak pada kemampuannya 

untuk melampaui binary antara sekularisme dan teokrasi absolut, mengembangkan 

sintesis baru yang mengakui pluralitas interpretasi Islam sambil tetap mempertahankan 

komitmen pada prinsip-prinsip teokratik yang kokoh dan berdasarkan pada 

ketauhidan.21  

Analisis mengenai ketahanan rezim ini diperkuat oleh Mohseni, yang 

menganalisis keunggulan komparatif rezim Iran melalui kerangka kerja "guardian 

regimes"—rezim yang menggabungkan mekanisme pemilihan kompetitif dengan 

                                                           
21 Ali Mirsepassi, Democracy in Modern Iran: Islam, Culture, and Political Change 

(NYU Press, 2010), n. 



 
 

19 
 

lembaga tutelaris ideologis yang kuat dalam harmoni yang fungsional. Temuan 

utamanya menunjukkan bahwa Iran telah mempertahankan stabilitas dan kontinuitas 

sebagai rezim hibrida selama lebih dari tiga dekade, melampaui rata-rata durasi rezim 

hibrida lainnya, karena kehadiran pemain veto ideologis yang saling menyeimbangkan 

dalam kerangka velayat-e faqih. Iran membuktikan bahwa dengan sistem checks-and-

balances yang dirancang dengan cermat, negara dapat mempertahankan kompetisi 

elektoral sambil menjaga integritas ideologis dan mencegah penyimpangan dari 

prinsip-prinsip teokratik, meskipun memiliki pemimpin super-veto dan sumber daya 

melimpah yang dapat memicu ketidakstabilan. Dengan demikian, Mohseni 

berkontribusi pada pemahaman tentang pemerintahan hibrida dengan menunjukkan 

bahwa institusionalisasi berkelanjutan dicapai melalui mekanisme inklusi yang 

terstruktur, yang mengarahkan transformasi institusional secara bertahap dan terkontrol 

dalam batas-batas yang ditetapkan oleh velayat-e faqih. Desain ini memungkinkan 

diversitas perspektif sambil memastikan kepatuhan terhadap nilai-nilai inti sistem.22 

Mekanisme kontrol dan inklusi yang dirancang dalam sistem teokratik Iran 

terbukti efektif dalam merespons tantangan mobilisasi sosial. MacGillivray dalam 

tulisannya menganalisis Gerakan Hijau 2009 bukan sebagai kegagalan sistem, 

melainkan sebagai demonstrasi efektivitas mekanisme kontrol dan adaptasi rezim. 

Kegagalan gerakan tersebut menunjukkan bahwa sistem Iran mampu mengintegrasikan 

                                                           
22 Payam Mohseni, Guardian Politics In Iran: A Comparative Inquiry Into The Dynamics 

Of Regime Survival (Faculty of the Graduate School of Arts and Sciences of Georgetown, 2012). 



 
 

20 
 

berbagai lapisan sosial melalui jaringan patronase yang kompleks dan respons yang 

proporsional, sementara aparatus keamanan menjalankan fungsi stabilitas yang 

diperlukan untuk mempertahankan kontinuitas institusional. MacGillivray 

menyimpulkan bahwa ketangguhan rezim Iran berasal dari kombinasi strategis antara 

kontrol struktural IRGC yang terkoordinasi, dialog berkelanjutan dengan berbagai 

segmen masyarakat, dan adaptasi elite dalam proses elektoral yang responsif terhadap 

preferensi publik dalam batas-batas ideologis yang telah ditetapkan. Gerakan Hijau 

menandai momen di mana sistem teokratik Iran menunjukkan kematangannya dalam 

mengelola tantangan internal tanpa mengorbankan stabilitas fundamental atau prinsip-

prinsip velayat-e faqih.23 

Respons rezim terhadap tantangan sosial-politik telah menghasilkan 

modernisasi institusional yang signifikan. Nazloo dan Niakooee menemukan bahwa 

Gerakan Hijau 2009 dan mobilisasi pasca-2017 telah memicu peningkatan kapasitas 

institusional negara, yang dibuktikan dengan penguatan profesionalisasi dan efektivitas 

operasional Korps Pengawal Revolusi Islam (IRGC). Ekspansi pengaruh IRGC dalam 

dimensi politis, ekonomis, dan keamanan mencerminkan evolusi institusional yang 

dirancang untuk merespons kompleksitas tantangan kontemporer sambil 

mempertahankan kemampuan pertahanan ideologi dan integritas nasional. 

                                                           
23 Iain Macgillivray, “The Resilience of Authoritarianism in Iran After the 2009 Election,” 

International Relations, 2016, https://www.e-ir.info/2016/05/04/the-resilience-of-authoritarianism-in-

iran-after-the-2009-election/. 



 
 

21 
 

Dengan kata lain, transformasi yang dialami sistem Iran menunjukkan bahwa 

velayat-e faqih memiliki kapasitas untuk melakukan modernisasi institusional dan 

upgrade kapabilitas keamanan strategis sebagai respons rasional terhadap dinamika 

geopolitik dan tantangan keamanan nasional yang berkembang. Proses ini 

menunjukkan bahwa sistem teokratik bukan entitas statis, melainkan organisme 

institusional yang dinamis dan adaptif.24 

Kontekstualisasi perkembangan institusional Iran dapat dipahami dalam 

kerangka evolusi pemikiran politik Islam secara global, seperti yang disajikan oleh 

Abdessamad Belhaj. Ia menyajikan narasi perkembangan pemikiran politik Islam 

kontemporer yang menunjukkan pergeseran signifikan dari konsep abstrak kedaulatan 

ilahi (ḥākimiyya) menuju realisasi konkret kedaulatan rakyat dalam kerangka teologis. 

Revolusi Islam Iran, di bawah bimbingan velayat-e faqih, telah membuktikan bahwa 

gagasan kedaulatan ilahi bukan sekadar konsep ideal, melainkan dapat 

diinstitusionalisasi dalam bentuk pemerintahan yang merespons aspirasi rakyat. Sejak 

1990-an, sistem Iran menunjukkan kemampuan untuk mengintegrasikan nilai-nilai 

partisipasi publik, konsultasi (shūrā), dan legitimasi yang bersumber dari kehendak 

rakyat sambil tetap mempertahankan supremasi kedaulatan ilahi sebagai fondasi 

filosofis. Pencapaian ini menunjukkan bahwa velayat-e faqih telah berhasil melampaui 

kritik bahwa kedaulatan ilahi dan demokrasi partisipatif adalah konsep yang 

                                                           
24 Amir Mohammad Khorshidi Nazloo dan Seyed Amir Niakooee, “Trajectory of 

Democracy in Iran from 2009 to 2022: An Analysis Based on Charles Tilly’s Framework of 

Democratization and De-Democratization,” Democracy and Security, Routledge, 2025. 

https://doi.org/10.1080/17419166.2025.2449654. 



 
 

22 
 

bertentangan. Sebaliknya, sistem Iran membuktikan bahwa kedua prinsip tersebut 

dapat bersintesis menjadi model tata kelola yang koheren, sebagaimana dicontohkan 

oleh pengalaman empiris selama lebih dari empat dekade.25 

Meskipun berbagai studi telah memetakan struktur kekuasaan, mekanisme 

adaptasi institusional, dan efektivitas rezim, analisis mendalam mengenai mekanisme 

spesifik yang memungkinkan sistem velayat-e faqih untuk terus berkembang dan 

merespons tantangan kontemporer masih perlu diperdalam. Penelitian terdahulu 

cenderung terfokus pada analisis komparatif atau narrative ketahanan, tanpa 

mengeksplorasi secara komprehensif bagaimana logika internal velayat-e faqih—

sebagai prinsip yang mengintegrasikan kedaulatan ilahi, kepemimpinan ulama, dan 

partisipasi rakyat—mampu menciptakan stabilitas jangka panjang dan legitimasi 

berkelanjutan. 

Celah penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menganalisis secara empiris 

dan konseptual bagaimana kekuatan-kekuatan konstitutif sistem—seperti rule of law 

Islami yang berpusat pada prinsip keadilan religius, ekonomi yang terintegrasi dengan 

nilai-nilai distributif Islam, dan keamanan yang mengutamakan ketahanan ideologis 

nasional—telah menggerakkan persepsi di kalangan berbagai segmen masyarakat Iran 

terhadap relevansi dan legitimasi praktis dari fondasi teokratik rezim. Penelitian 

semacam itu diperlukan untuk memahami prospek pendalaman dan pengembangan 

                                                           
25 Abdessamad Belhaj, “From Divine to Popular Sovereignty: The Civil Shift in 

Contemporary Islamic Political Thought,” Religions 16, no. 5 (2025): 622, 

https://doi.org/10.3390/rel16050622. 



 
 

23 
 

sistem velayat-e faqih di tengah dinamika global kontemporer dan tantangan keamanan 

regional. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada kerangka holistik yang menunjukkan bahwa 

penguatan dan pengembangan sistem velayat-e faqih tidak memerlukan adopsi model 

eksternal, melainkan dapat dicapai melalui dua dimensi komplementer: pertama, 

melalui reinterpretasi berkelanjutan dan pendalaman wacana keagamaan yang 

mengaktualisasikan konsep velayat-e faqih dan demokrasi Islam dalam konteks 

tantangan kontemporer; kedua, melalui pemberdayaan institusi-institusi sosial dan 

ekonomi di tingkat akar rumput yang mengamalgamasi aspirasi keagamaan, 

nasionalisme, dan kesejahteraan ekonomi bersama. Pendekatan ini melampaui 

dikotomi antara teokrasi absolut dan sekularisasi, menunjukkan bahwa velayat-e faqih 

adalah model pemerintahan yang dinamis, inklusif, dan relevan bagi masyarakat Iran 

kontemporer. 

E. Kerangka Teoretis 

Sebuah penelitian memerlukan kerangka teoritis yang kokoh agar fokus dan 

arahnya terpandu dengan jelas. Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini 

mengintegrasikan dua kategori teori, yaitu teori utama dan teori pendukung. Sebagai 

teori utama, penelitian ini menggunakan teori Post-Islamisme yang dikembangkan oleh 

Asef Bayat dan teori Religious Secularity yang digagas oleh Naser Ghobadzadeh. 

Sementara itu, untuk memperkaya analisis, penelitian ini menggunakan konsep 

Ketahanan Rezim (Regime Resilience) dari Payam Mohseni sebagai teori pendukung. 



 
 

24 
 

Kerangka teoretis ini dirancang untuk memahami mekanisme yang memungkinkan 

sistem politik Iran tetap bertahan dan beradaptasi di tengat tantangan sosial-politik 

yang kompleks. 

1. Teori post-islamisme Asef Bayat 

Post-islamisme, sebagai kerangka teoritis yang dikembangkan oleh 

Asef Bayat, memberikan perspektif komprehensif dalam memahami 

transformasi sosial dan keagamaan di masyarakat Muslim setelah terjadinya 

revolusi Islam. Gagasan ini pertama kali diperkenalkan melalui karya Bayat 

berjudul Making Islam Democratic: Social Movements and the Post-

Islamist Turn. Dalam karyanya tersebut, Bayat mendefinisikan post-

Islamisme sebagai "sebuah kondisi di mana masyarakat berupaya 

melampaui Islam politik yang bersifat otoriter, sembari tetap 

mempertahankan nilai-nilai spiritual Islam secara personal".26 Teori ini 

lahir sebagai tanggapan atas transformasi masyarakat Muslim yang 

mengalami kelelahan ideologis terhadap proyek negara Islam, sekaligus 

menawarkan jalan tengah antara sekularisme yang ekstrem dan Islamisme 

politik yang rigid. Kerangka post-Islamisme memberikan wawasan penting 

tentang bagaimana sistem politik, meskipun menghadapi gelombang protes 

sosial yang berkelanjutan, tetap mampu mempertahankan basis legitimasi 

melalui mekanisme diferensiasi sosial yang modern. 

                                                           
26 Bayat, Social Movements and the Post-Islamist Turn, 10–11. 



 
 

25 
 

Dalam konteks Iran pasca-Revolusi 1979, teori post-Islamisme 

menjelaskan mengapa masyarakat—khususnya generasi muda—yang 

secara ideologis mengalami transformasi pasca-Islamis, tidak sepenuhnya 

meninggalkan identitas keagamaan mereka. Sebaliknya, mereka 

mengembangkan bentuk spiritualitas personal yang terpisah dari politisasi 

agama oleh negara. Fenomena ini mengindikasikan bahwa sistem velāyat-

e faqīh, meskipun menghadapi alienasi ideologis, mampu mengakomodasi 

pluralitas identitas ini melalui pemisahan antara ranah publik-politik dan 

ranah privat-religius.27  

Keunggulan teori post-Islamisme terletak pada kemampuannya dalam 

menjelaskan dinamika perubahan sosial yang berkembang secara organik 

dari tingkat akar rumput (bottom-up). Bayat menyoroti peran aktor-aktor 

non-negara sebagai penggerak transformasi sosial, tanpa mengandalkan 

struktur kepemimpinan hierarkis yang terpusat.28 Gerakan Woman, Life, 

Freedom, meskipun merupakan perlawanan terhadap kebijakan spesifik 

negara, sekaligus menunjukkan bagaimana masyarakat tetap 

mengintegrasikan simbol-simbol religius ke dalam narasi perjuangannya. 

Integrasi ini justru mengungkapkan kapasitas sistem dalam 

                                                           
27 Ibid, 45. 
28 Asef Bayat, Life as Politics: How Ordinary People Change the Middle East (Stanford 

University Press, 2010), 72. 



 
 

26 
 

mengakomodasi keberagaman aspirasi sosial tanpa mengalami kolaps 

struktural. 

Dalam penelitian ini, kerangka post-Islamisme digunakan untuk 

menganalisis tiga aspek utama: (1) bagaimana sistem velāyat-e faqīh 

mampu beradaptasi dengan transformasi aspirasi masyarakat yang dinamis, 

(2) cara masyarakat mengembangkan bentuk resistensi kreatif yang tidak 

mengancam stabilitas fundamental rezim, dan (3) mekanisme melalui yang 

mana negara menciptakan ruang kognitif bagi koeksistensi identitas 

keagamaan dengan penolakan politisasi agama.  

2. Teori religious secularity Naser Ghobadzadeh 

Konsep religious secularity yang dikembangkan oleh Naser 

Ghobadzadeh menghadirkan paradigma analitis yang unik dalam 

memahami hubungan antara agama dan negara di dunia Muslim 

kontemporer, khususnya dalam konteks sistem politik Iran. Dalam karya 

utamanya, Religious Secularity: A Theological Challenge to the Islamic 

State (2015), Ghobadzadeh mendefinisikan konsep ini sebagai "kerangka 

teologis yang memisahkan otoritas keagamaan dari kekuasaan politik 

secara institusional, tanpa mengabaikan peran normatif agama dalam ranah 

publik".29 Berbeda dengan sekularisme ala Barat yang sering dipahami 

sebagai upaya menyingkirkan agama dari ruang publik, religious secularity 

                                                           
29 Ghobadzadeh, Religious Secularity, 5. 



 
 

27 
 

justru berusaha mempertahankan nilai-nilai spiritual sebagai sumber 

inspirasi moral bagi masyarakat sambil menolak institusionalisasi agama 

dalam struktur kekuasaan negara. Pendekatan Ghobadzadeh ini 

memungkinkan analisis tentang bagaimana sistem velāyat-e faqīh, 

meskipun secara ideologis mengklaim representasi ilahi, sebenarnya 

beroperasi dengan logika politik yang sekuler dan pragmatis. 

Analisis Ghobadzadeh terhadap sistem politik Iran memberikan 

kontribusi signifikan dalam mengidentifikasi paradoks struktural yang 

inheren dalam model teodemokrasi. Ia mengungkap bahwa integrasi 

institusional antara otoritas keagamaan dan kekuasaan negara menciptakan 

ketegangan yang seolah-olah "diselesaikan" melalui mekanisme kompleks 

berupa multiple veto players, pemisahan fungsi yang terstruktur, dan narasi 

ideologis yang fleksibel. Sistem ini mampu mempertahankan kedua 

klaim—legitimasi teologis dan partisipasi demokratis—secara simultan, 

meskipun dalam praktiknya terjadi subordinasi sistematis kedaulatan rakyat 

terhadap otoritas keagamaan.30  

Keunggulan teori religious secularity dalam penelitian ini terletak pada 

kemampuannya untuk menganalisis bagaimana negara mampu 

mempertahankan legitimasi ganda: legitimasi teologis pada level makro 

yang diartikulasikan melalui doktrin velāyat-e faqīh, dan toleransi terhadap 

                                                           
30 Ibid, 92–93. 



 
 

28 
 

pluralisme privat pada level mikro yang memungkinkan individu 

menjalankan agama sesuai interpretasi personal mereka. Pemisahan ini 

menciptakan ekosistem sosial yang memungkinkan koeksistensi antara 

otoritarianisme struktural dan kebebasan personal terbatas, sehingga 

mengurangi tekanan untuk transformasi sistemik yang menyeluruh.31   

Dalam penelitian ini, teori religious secularity digunakan untuk 

menganalisis tiga aspek utama: (1) mekanisme diskursif melalui mana 

negara mempertahankan legitimasi ganda dengan memisahkan ranah 

publik-teopolitik dari ranah privat-spiritual, (2) bagaimana pemisahan ini 

memungkinkan akomodasi terhadap pluralitas identitas tanpa mengancam 

fondasi teokratis rezim, dan (3) cara masyarakat merespons model ini 

dengan mengembangkan bentuk sekularisasi internal yang tetap 

mempertahankan identitas religius. 

Untuk memperkaya analisis tentang bagaimana sistem politik Iran mampu bertahan 

dalam jangka panjang, penelitian ini mengintegrasikan konsep Guardian Regimes 

(Rezim Pengawal) yang dikembangkan oleh Payam Mohseni. Konsep ini menawarkan 

kerangka komparatif untuk memahami mengapa sistem hibrida Iran mampu 

mempertahankan stabilitas lebih lama dibandingkan dengan rezim hibrida lainnya di 

kawasan Timur Tengah. 

                                                           
31 Ibid, 117. 



 
 

29 
 

Mohseni mengidentifikasi mekanisme ketahanan sistem Iran melalui kombinasi 

unik antara: (1) kehadiran multiple veto players ideologis yang saling 

menyeimbangkan dalam kerangka velāyat-e faqīh, (2) desain institusional yang 

memungkinkan kompetisi elektoral terkontrol sambil mempertahankan supremasi 

teokratis, dan (3) infrastruktur keamanan yang terintegrasi (terutama Korps Pengawal 

Revolusi Islam) yang beroperasi dengan loyalitas langsung kepada Rahbar di luar jalur 

pertanggungjawaban formal. 

Ketahanan rezim Iran terletak pada kapasitasnya untuk mengelola ketegangan 

struktural melalui apa yang Mohseni sebut sebagai "managed instability" — sebuah 

kondisi di mana multiple centers of power berkompetisi dalam kerangka institusional 

yang ketat namun tetap menerima dan memperkuat parameter dasar sistem teokratik. 

Model ini memungkinkan sistem untuk menyerap tekanan internal tanpa mengalami 

perubahan fundamental pada struktur kekuasaannya.32 

Dalam penelitian ini, konsep ketahanan rezim digunakan untuk menganalisis: (1) 

mekanisme institusional yang memungkinkan sistem velāyat-e faqīh beradaptasi 

dengan tekanan sosial-politik berkelanjutan, (2) bagaimana diferensiasi sosial yang 

terstruktur mencegah konsolidasi oposisi skala besar yang terorganisir nasional, dan 

(3) cara sistem mengintegrasikan kritik internal melalui reformasi retorika dan 

penyesuaian kebijakan parsial tanpa mengorbankan fondasi strukturalnya. 

                                                           
32 Mohseni, Guardian Politics In Iran: A Comparative Inquiry Into The Dynamics Of 

Regime Survival. 



 
 

30 
 

Ketiga kerangka teoritis ini bekerja secara sinergis untuk memberikan pemahaman 

holistik tentang ketahanan sistem politik Iran. Teori post-Islamisme Bayat menjelaskan 

transformasi aspirasi masyarakat dan bentuk resistensi kreatif yang tidak sepenuhnya 

mengancam sistem; teori religious secularity Ghobadzadeh mengungkap mekanisme 

diskursif dan ideologis yang mempertahankan legitimasi ganda; sementara konsep 

ketahanan rezim Mohseni menyediakan analisis institusional tentang bagaimana 

struktur kekuasaan beradaptasi dan bertahan. 

Pendekatan integratif ini memungkinkan penelitian untuk melampaui dikotomi 

sederhana antara "ketahanan" versus "keruntuhan" sistem, dan sebaliknya menganalisis 

sistem sebagai entitas dinamis yang mampu merespons tantangan melalui kombinasi 

strategis antara adaptasi ideologis, diferensiasi sosial, dan restrukturisasi institusional. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengidentifikasi mekanisme ketahanan 

sistem, tetapi juga mengakui kompleksitas transformasi sosial yang sedang 

berlangsung di Iran dalam konteks modernitas global yang terus berubah. 

F. Metode Penelitian 

Penelitian ini mengadopsi metode penelitian jenis kualitatif melalui studi pustaka 

(library reasearch) sebagai teknik utama dalam pengumpulan data. Fokus utama 

diarahkan pada analisis teks terhadap sumber-sumber primer seperti konstitusi Iran, 

doktrin velāyat-e faqīh, pemikiran tokoh atau ulama syiah, serta dokumen yang terkait 

dengan gerakan-gerakan protes, seperti "Woman, Life, Freedom". Selain itu, sumber-

sumber sekunder seperti artikel ilmiah, buku, dan laporan media turut digunakan guna 



 
 

31 
 

memberikan konteks historis dan politik yang mendalam. Pemilihan sumber dilakukan 

secara cermat berdasarkan kredibilitas dan keterkaitannya dengan isu utama, yakni 

mekanisme ketahanan dan integrasi antara prinsip kedaulatan Tuhan dan dinamika 

partisipasi publik dalam struktur politik Iran. 

Analisis wacana dimanfaatkan dalam penelitian ini untuk menelusuri bagaimana 

kekuasaan dikonstruksikan dan dilegitimasi dalam teks-teks resmi negara, serta 

bagaimana konstruksi tersebut beresonansi dengan wacana yang berkembang dalam 

gerakan sosial. Pendekatan ini memberi ruang bagi peneliti untuk mengidentifikasi 

koherensi dan artikulasi antara narasi dominan yang diproduksi oleh rezim dan narasi 

yang dibentuk oleh masyarakat dalam konteks aspirasi kolektif. Melalui perbandingan 

antara dokumen resmi dan materi dari gerakan sosial, penelitian ini bertujuan 

mengungkap bagaimana sistem politik Iran mempertahankan keseimbangan antara 

dasar legitimasi teokrasi dan dinamika responsivitas terhadap aspirasi demokratis 

masyarakat. 

Interpretasi terhadap data dilakukan dengan mengaitkan hasil analisis teks pada 

kerangka teoritis yang dikembangkan oleh Ghobadzadeh dan Bayat. Teks-teks 

keagamaan dan politik dianalisis kembali menggunakan perspektif religious secularity 

untuk mengeksplorasi mekanisme harmonisasi antara ajaran Islam dan nilai-nilai 

partisipasi publik dalam sistem pemerintahan. Sementara itu, dinamika gerakan sosial 

dipahami melalui pendekatan post-Islamisme guna menangkap evolusi dan adaptasi 

strategi politik yang berkembang dari tingkat akar rumput. Selanjutnya, konsep 



 
 

32 
 

ketahanan institusional dan kekuatan regulatif yang dikembangkan oleh Mohseni 

digunakan sebagai kerangka analisis untuk memahami bagaimana sistem politik Iran 

mempertahankan stabilitas melalui mekanisme legitimasi dan pengelolaan dinamika 

sosial. Dengan pendekatan ini, penelitian tidak hanya menganalisis konfigurasi sistem 

yang ada, tetapi juga menerangkan sumber-sumber ketahanan struktural dan landasan 

teoritis yang mendukung persistensi sistem politik Iran. 

G. Sistematika Pembahasan 

Tujuan disusunnya sistematika pembahasan dalam penelitian ini agar penelitian 

terarah dan sesuai dengan alur pembahasan yang diteliti, sehingga dapat 

mempresentasikan gambaran penelitian secara umum untuk dipahami. Penulis akan 

membagi sistematika pembahasan ini kedalam lima bab, yaitu:  

Bab pertama akan menguraikan latar belakang penelitian, rumusan masalah, tujuan 

dan signifikansi penelitian, kajian pustaka, kerangka teoretis, metode penelitian serta 

sistematika pembahasan.  

Bab kedua, penulis akan menguraikan genealogi konstitusi Iran hingga doktrin 

velāyat-e faqīh menjadi pondasi ideologis Republik Islam Iran yang dirumuskan oleh 

Khomeini serta perkembangan praktiknya pasca-Revolusi 1979 yang mengalami 

transformasi dari konsep teoritis menjadi sistem pemerintahan operasional dengan 

amandemen konstitusi 1989 yang memperluas wewenang Rahbar.. Selain itu, pada bab 

ini akan dibahas bagaimana Naser Ghobadzadeh memberikan kritik teologis terhadap 



 
 

33 
 

sistem politik Iran berdasarkan argumennya bahwa velāyat-e faqīh merupakan inovasi 

modern tanpa landasan kuat dalam tradisi Syiah klasik, dan menawarkan konsep 

religious secularity sebagai alternatif yang memisahkan otoritas keagamaan dari 

kekuasaan politik secara institusional sambil mempertahankan peran normatif agama 

dalam pembentukan kebijakan publik melalui partisipasi demokratis. Diakhir bab 

penulis memaparkan beberapa keterbatasan kritik Naser Ghobadzadeh. 

Bab ketiga akan membahas kegagalan struktural sistem velāyat-e faqīh melalui 

perspektif post-Islamisme Asef Bayat yang menunjukkan bahwa upaya Islamisasi 

negara justru melahirkan birokratisasi agama yang kehilangan daya tarik di mata 

masyarakat, khususnya generasi muda. Penulis akan mengulas bagaimana gerakan-

gerakan protes yang muncul dari bawah khususnya gerakan Woman, Life, Freedom 

yang digerakkan oleh wanita dan anak-anak muda bisa melemahkan legitimasi sistem 

politik di Iran. 

Bab keempat, penulis akan membahas tantangan legitimasi multidimensi yang 

dihadapi sistem velāyat-e faqīh, meliputi dimensi teologis yang menunjukkan 

kesenjangan antara klaim representasi ilahi dengan realitas praktik kekuasaan yang 

tidak mencerminkan idealisme spiritual. Pembahasan skenario reformasi 

mengeksplorasi dua jalur potensial: jalan teologis melalui reinterpretasi doktrin yang 

membuka ruang bagi eksperimentasi politik lebih demokratis dan jalan sosiologis 

melalui tekanan gerakan sosial yang terdesentralisasi dan berbasis akar rumput di mana 

perubahan terjadi dari bawah tanpa mengandalkan struktur kepemimpinan hierarkis.  



 
 

34 
 

Bab terakhir yaitu bab kelima penulis menyajikan Bab ini menyajikan kesimpulan 

yang merangkum temuan utama penelitian mengenai penguatan fundamental dalam 

sistem teodemokrasi Iran antara kedaulatan ilahi dan kedaulatan rakyat, tantangan 

struktural doktrin velāyat-e faqīh baik dari perspektif teologis maupun sosiologis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

170 
 

BAB V 

Penutup 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan fokus permasalahan yang termuat dalam rumusan penelitian, 

serangkaian kesimpulan konstruktif dapat ditarik setelah dilakukan analisis mendalam, 

yang secara tegas menegaskan daya tahan dan keunikan sistem politik Iran. Pertama, 

analisis kritis terhadap Konstitusi Republik Islam Iran mengungkapkan bahwa 

dokumen tersebut merupakan suatu capaian politik yang brilian dan realistis. Konstitusi 

ini berhasil membangun fondasi yang kokoh bagi sebuah sistem "teodemokrasi" yang 

seimbang, dengan tidak menginstitusionalisasikan pertentangan, melainkan simbiosis 

mutualistik antara kedaulatan ilahi—yang menjamin kemaslahatan tertinggi dan 

kesinambungan nilai-nilai revolusi—dan partisipasi politik rakyat. Mekanisme 

demokratis, seperti pemilihan presiden dan anggota parlemen, berfungsi sebagai 

saluran legitimasi serta penggerak dinamika sosial-politik. Sementara itu, doktrin 

velāyat-e faqīh dan otoritas Pemimpin Tertinggi (Rahbar), didukung oleh lembaga-

lembaga non-elektoral seperti Dewan Penjaga dan Korps Pengawal Revolusi Islam 

(Sepāh), berperan sebagai penjaga konstitusional dan penjamin stabilitas jangka 

panjang. Konfigurasi ini memastikan bahwa seluruh kebijakan publik tidak 

menyimpang dari prinsip-prinsip Islam dan kepentingan nasional. Konstruksi demikian 

justru menghindarkan Iran dari potensi kediktatoran mayoritas atau politik yang 

semata-mata pragmatis. Oleh karena itu, sistem ini tidak dapat dikategorikan sebagai 



 
 

171 
 

"teokrasi elektoral" yang problematis, melainkan lebih tepat disebut sebagai 

"demokrasi berbingkai nilai" (value-framed democracy), yang dilengkapi dengan 

mekanisme koreksi internal dan visi yang bersifat transendental. 

Kedua, fenomena gerakan protes di Iran, termasuk gelombang "Woman, Life, 

Freedom" (2022-2023), apabila dikaji secara objektif, justru dapat dipandang sebagai 

ujian dinamik dan masukan kritis yang memperkuat serta menyempurnakan sistem 

teodemokrasi tersebut. Kemunculan gerakan-gerakan ini menunjukkan tingginya 

tingkat partisipasi dan kesadaran politik masyarakat, yang pada dasarnya merupakan 

produk dari ruang politik yang tersedia di dalam sistem. Sistem politik Iran memiliki 

kapasitas untuk menyerap, mendengarkan, dan merespons aspirasi yang muncul, 

khususnya dari generasi muda, melalui berbagai mekanisme musyawarah yang telah 

terlembagakan. Perspektif post-Islamisme justru mengonfirmasi bahwa masyarakat 

Iran adalah entitas yang hidup dan berkembang, dan sistem yang ada dirancang untuk 

mengakomodasi perkembangan tersebut dalam koridor prinsip-prinsip dasarnya. 

Dengan demikian, gelombang protes bukanlah indikator kegagalan ideologis, 

melainkan bagian dari dialektika sosial dalam sebuah sistem yang kompleks. Proses ini 

mendorong negara untuk secara terus-menerus melakukan rekayasa sosial yang adaptif 

tanpa kehilangan identitas fundamentalnya. Setiap gejolak pada akhirnya berfungsi 

sebagai bahan koreksi konstruktif bagi elit politik dan keagamaan untuk menyelaraskan 

kebijakan dengan realitas sosial yang senantiasa berubah. 



 
 

172 
 

Ketiga, berdasarkan refleksi atas dinamika internal dan daya tahannya, sistem 

politik Iran telah membuktikan diri sebagai suatu sistem yang eksis, legitimate, dan 

merupakan alternatif yang viable untuk masa depan. Dalam konteks tatanan global 

yang didominasi oleh model demokrasi liberal-sekuler, Iran menawarkan sebuah 

paradigma alternatif: suatu sistem yang berani mengintegrasikan spiritualitas, etika 

agama, dan kedaulatan rakyat dalam satu kerangka politik yang koheren. Masa depan 

hubungan antara Islam dan demokrasi, menurut model Iran, tidak terletak pada 

pemisahan institusional yang kaku, melainkan pada harmonisasi fungsional di mana 

agama memberikan bingkai etika dan visi jangka panjang, sedangkan mekanisme 

demokrasi menyediakan instrumen untuk akuntabilitas dan partisipasi. Sistem politik 

Iran juga merupakan jawaban inklusif atas pluralitas internalnya, dengan seperangkat 

mekanisme yang menjamin keterwakilan berbagai mazhab dan kelompok etnis. 

Dengan terus-menerus menyempurnakan diri melalui dialog internal dan 

mempertahankan ketahanan terhadap tekanan eksternal, sistem Iran tidak hanya 

mampu bertahan, tetapi juga menawarkan alternatif yang relevan bagi bangsa-bangsa 

yang mencari model pemerintahan yang tidak sepenuhnya sekuler maupun teokratis 

murni. Ia menawarkan sebuah sintesis yang unik dan kontekstual, sesuai dengan latar 

historis dan kulturalnya. 

B. Saran 

Berdasarkan simpulan yang dihasilkan, penelitian ini merekomendasikan suatu 

agenda riset prospektif. Untuk memperkaya wacana dalam studi politik Timur Tengah 



 
 

173 
 

dan memahami kompleksitas model Iran secara lebih utuh, kajian mendatang sangat 

dianjurkan untuk terus mengeksplorasi dialektika dan daya adaptasi dalam sistem 

"teodemokrasi" tersebut. Pendekatan ini dapat dielaborasi lebih lanjut dengan 

menerapkan kerangka teori rezim hibrida (hybrid regimes) untuk menganalisis 

interaksi unik antara mekanisme elektoral dan lembaga penjaga non-elektoral, atau 

melalui analisis kritis ekonomi politik Iran guna menguji korelasi antara stabilitas 

sistem, kebijakan ekonomi, dan dinamika legitimasi. 

Dengan demikian, penelitian ini bukanlah sebuah kesimpulan final, melainkan 

sebuah titik tolak untuk penyelidikan yang lebih mendalam. Kelanjutannya diharapkan 

dapat menyertakan data empiris yang lebih kuat dan referensi yang lebih beragam, 

khususnya dalam menganalisis peran strategis aktor-aktor non-negara seperti Korps 

Garda Revolusi Islam (IRGC) sebagai penjaga sekaligus pemain dalam dinamika 

internal sistem. Selain itu, penting untuk mengeksplorasi lebih jauh agensi politik dari 

generasi milenial dan Generasi Z, yang dalam simpulan dipandang sebagai sumber 

masukan kritis dan katalis potensial bagi rekayasa sosial adaptif di Iran, tanpa 

mengabaikan kerangka nilai yang ada. Pemenuhan ekspektasi riset ini akan menjadi 

penyempurna yang signifikan bagi temuan awal, sehingga melahirkan penelitian-

penelitian lanjutan yang lebih komprehensif dan substantif mengenai daya tahan serta 

evolusi sistem politik Iran. 

 

 



 
 

174 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdo, Geneive. “Re-Thinking the Islamic Republic: A ‘Conversation’ with Ayatollah 

Hossein ’Ali Montazeri.” Middle East Institute 55, no. 1 (2001): 9–24. 

http://www.jstor.com/stable/4329579. 

Abrahamian, Ervand. A History of Modern Iran. 3 ed. Cambridge University Press, 

2023. 

Abrahamian, Ervand. Khomeinism: Essays on the Islamic Republic. Uniersity Of 

Califonia Press, 1993.  

Abrahamian, Ervand. “The Crowd in The Persian Revolution.” Iranian Studies 2, no. 

4 (1969): 128–50. https://doi.org/10.1080/00210866908701385. 

Adib, Muhammad, dan Nur Qomari. “Arus Baru Politik Islam: Pluralisme, Kontestasi, 

dan Demokratisasi.” MAQASHID Jurnal Hukum Islam 1, no. 2 (2018): 18–33. 

https://doi.org/10.35897/maqashid.v1i2.129. 

Afary, Janet. “The Human Rights of Middle Eastern & Muslim Women: A Project for 

the 21st Century.” Human Rights Quarterly 26, no. 1 (2004): 106–25. 

https://doi.org/10.1353/hrq.2004.0002. 

Afoneh, Ali. The Revolutionary Guards’ Role in Iranian Politics - Middle East Forum. 

15, no. 4 (2008): 1–21. https://www.meforum.org/middle-east-quarterly/the-

revolutionary-guards-role-in-iranian-politics. 

Al Talei, Rafiah, Sara Bazoobandi, dan Nima Khorrami. “Hijab in Iran: From Religious 

to Political Symbol.” Carnegie Endowmwnt For International Peace, 13 

Oktober 2022. https://carnegieendowment.org/sada/2022/10/hijab-in-iran-

from-religious-to-political-symbol?lang=en. 

Altman, Melissa. “Tufekci, Z.: Twitter and Tear Gas: The Power and Fragility of 

Networked Protest.” VOLUNTAS: International Journal of Voluntary and 

Nonprofit Organizations 29, no. 4 (2018): 884–85. 

https://doi.org/10.1007/s11266-017-9927-0. 



 
 

175 
 

Anam, Moh Choirul, Fawaizul Umam, dan . Aminullah. “PERAN PEREMPUAN DI 

IRAN PASCA REVOLUSI 1979 DALAM PERSPEKTIF SHIRIN EBADI.” 

Mozaic: Islamic Studies Journal 1, no. 02 (2022): 35–48. 

https://doi.org/10.35719/mozaic.v1i02.1719. 

Ansari, Ali M. Modern Iran: The Pahlavis and After. Longman, 2007.  

Arjomand, Said Amir. After Khomeini: Iran Under His Successors. Oxford University 

Press, 2009.  

Arjomand, Said Amir. “The Crisis of the Imamate and the Institution of Occultation in 

Twelver Shiism: A Sociohistorical Perspective.” Cambridge University Press 

28, no. 4 (1996): 491–515. https://www.jstor.org/stable/176150. 

Asad, Talal. Genealogies of Religion. Johns Hopkins University Press, 1993. 

Bayat, Asef. “From `Dangerous Classes’ to `Quiet Rebels’: Politics of the Urban 

Subaltern in the Global South.” International Sociology 15, no. 3 (2000): 533–

57. https://doi.org/10.1177/026858000015003005. 

Bayat, Asef. Islam and Democracy: What is the Real Question? ISIM papers. 

Amsterdam University Press, 2007.  

Bayat, Asef. “Islamism and Social Movement Theory.” Third World Quarterly 26, no. 

6 (2005): 891–908. https://doi.org/10.1080/01436590500089240. 

Bayat, Asef. Life as Politics: How Ordinary People Change the Middle East. Stanford 

University Press, 2010. 

Bayat, Asef. Making Islam Democratic: Social Movements and the Post-Islamist Turn. 

Stanford University Press, 2007. https://doi.org/doi:10.1515/9781503626485. 

Bayat, Asef. Post-Islamism: The Changing Faces Of Political Islam. 1 ed. Oxford 

Uniersity Press, 2013. 

Bayat, Asef. Revolution without Revolutionaries: Making Sense of the Arab Spring. 

Stanford Studies in Middle Eastern and Islamic Societies and Cultures. Stanford 

University Press, 2023.  

Bayat, Asef. Social Movements and the Post-Islamist Turn. Stanford University Press, 

2007. https://doi.org/doi:10.1515/9781503626485. 



 
 

176 
 

Bayat, Asef. “The coming of a post‐Islamist Society.” Critique: Critical Middle 

Eastern Studies 5, no. 9 (1996): 43–52. 

https://doi.org/10.1080/10669929608720091. 

Bayat, Asef. “The Post-Islamist Revolutions.” Foreign Affairs, 26 April 2011.  

Bayat, Asef. “What Is Post-Islamism?” ISIM Review 16, 2005, 5–6. 

Belhaj, Abdessamad. “From Divine to Popular Sovereignty: The Civil Shift in 

Contemporary Islamic Political Thought.” Religions 16, no. 5 (2025): 622. 

https://doi.org/10.3390/rel16050622. 

Belhaj, Abdessamad. “Loyalitas Politik dalam Etika Islam Kontemporer: Perspektif 

Sunni dan Syiah.” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam 14, no. 1 

(2024): 52–72.  

Bizaer, Maysam. “Iran’s rising Generation Z at the forefront of protests.” Middle East 

Institute, 5 Oktober 2022.  

Boroumand, Ladan. “Iranians Turn Away from the Islamic Republic.” Journal of 

Democracy 31, no. 1 (2020): 169–81. 

https://dx.doi.org/10.1353/jod.2020.0014. 

Bozorgmehr, Najmeh. “The revolutionary ambitions of Iran’s Generation Z.” Euro 

News (Tehran), 16 Oktober 2022.  

Brumberg, Daniel, Farideh Farhi, dan Editors. Power and Change in Iran: Politics of 

Contention and Conciliation. Indiana University Press, 2016. 

https://doi.org/10.2307/j.ctt1bmzp38. 

C. Scott, James. Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts. Yale 

University Press, 1990. https://www.jstor.org/stabil/j.ctt1np6zz. 

Chehabi, H. E. “The Political Regime of the Islamic Republic of Iran in Comparative 

Perspective.” Government and Opposition 36, no. 1 (2001): 48–70. 

https://doi.org/10.1111/1477-7053.00053. 

Chehabi, H.E. Iranian Politics and Religious Modernism: The Liberation Movement of 

Iran Under the Shah and Khomeini. Cornell University Press, 1990.  



 
 

177 
 

Chehabi, H.E., dan V. Martin. Iran’s Constitutional Revolution: Popular Politics, 

Cultural Transformations and Transnational Connections. International library 

of Iranian studies. I.B. Tauris, 2010.  

Cole, Juan. “Parsa Misagh, Social Origins of the Iranian Revolution (New Brunswick: 

Rutgers University Press, 1989).” Comparative Studies in Society and History 

34, no. 1 (1992): 192–93. Cambridge Core. 

https://doi.org/10.1017/S0010417500017552. 

Collins, Josua Satria. “PERS SEBAGAI PILAR DEMOKRASI DALAM 

PERSPEKTIF ISLAM (PRESS AS A PILLAR OF DEMOCRACY IN 

ISLAMIC PERSPECTIVE).” Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex Generalis 

2, no. 2 (2021): 142–73. https://doi.org/10.56370/jhlg.v2i2.25. 

Dana El Kurd. “Religiosity and Its Political Effects.” AlMuntaqa 1, no. 2 (2018): 81. 

https://doi.org/10.31430/almuntaqa.1.2.0081. 

Diamond, Larry Jay. “Thinking About Hybrid Regimes.” Journal of Democracy 13, 

no. 2 (2002): 21–35. https://doi.org/10.1353/jod.2002.0025. 

Diana, Rashda, Abdul Rohman, dan Harisman H. “Konsep Kepemimpinan Islam: 

Telaah Pemikiran Politik Islam al-Mawardi.” Kalimah: Jurnal Studi Agama 

dan Pemikiran Islam 19, no. 2 (2021). 

https://doi.org/10.21111/klm.v19i2.6490. 

Dirik, Dilar. The Kurdish Women’s Movement: History, Theory, Practice. Pluto Press, 

2021. https://doi.org/10.2307/j.ctv2rr3gpt. 

Eley, Geoff. “Habermas Jürgen, The Structural Transformation of the Public Sphere. 

An Inquiry into a Category of Bourgeois Society (Cambridge, Mass.: The MIT 

Press, 1989).” Comparative Studies in Society and History 34, no. 1 (1992): 

189–90. Cambridge Core. https://doi.org/10.1017/S0010417500017527. 

Elmore, Naela. “Solidarity across borders: transnational implications from the Mahsa 

Amini movement.” Social Movement Studies, Routledge, 24 September 2024, 

1–7. https://doi.org/10.1080/14742837.2024.2407301. 



 
 

178 
 

Falamsyah, Sony. “Pemikiran Politik Mohammad Natsir Tentang Pemerintahan 

Islam.” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum 6, no. 1 (2022): 115. 

https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v6i1.1533. 

Fassihi, Farnaz. “In Iran, Woman’s Death After Arrest by the Morality Police Triggers 

Outrage.” New York Times, 16 September 2022.  

Febriansyah Ramadhan, Deny Noer Wahid, dan Nabil Nizam. “Hubungan Negara Dan 

Agama: Telaah Hukum Dan Putusan Pengadilan.” JAPHTN-HAN 2, no. 1 

(2023): 1–36. https://doi.org/10.55292/japhtnhan.v2i1.58. 

Gamaan. Iranians’ Attitudes Toward Religion: A 2020 Survey Report. GAMAAN, 

2020. https://gamaan.org/2020/08/25/iranians-attitudes-toward-religion-a-

2020-survey-report/. 

Ghobadzadeh, Naser. Religious Secularity: A Theological Challenge to the Islamic 

State. Oxford University Press, 2015. 

Ghobadzadeh, Naser. “Theological Critique of Velayat-e Faqih.” Democratization 24, 

no. 3 (2022): 678–95. https://doi.org/10.1080/13510347.2021.1994548. 

Ghobadzadeh, Naser, dan Lily Zubaidah Rahim. “Electoral theocracy and hybrid 

sovereignty in Iran.” Contemporary Politics 22, no. 4 (2016): 450–68. 

https://doi.org/10.1080/13569775.2016.1175097. 

Golkar, Saeid. Captive Society: The Basij Militia and Social Control in Iran. Woodrow 

Wilson Center Series. Columbia University Press, 2015.  

Gould, Rebecca Ruth. “Iran: Creativity in the Aftermath of Uprising.” JSTOR Daily, 9 

April 2025. https://daily.jstor.org/iran-creativity-in-the-aftermath-of-uprising/. 

Group, World Bank. Gini Index - Iran, Islamic Rep. World Bank Group, 2024.  

HRANA. Iran Protests 2022 -Detailed Report of 82 Days of Nationwide Protests in 

Iran. Human Rights Activists, 2022. 

(HRANA), Human Rights Activists News Agency. Demographic Analysis of Iran’s 

2022–2023 Protest Movement. HRANA, 2023. 



 
 

179 
 

International, Amnesty. “Iran: Death in Custody of Mahsa Amini Must Be Criminally 

Investigated.” Amnesty International (London), 2022. 

https://www.amnesty.org/en/documents/mde13/5034/2022/en/. 

International, Amnesty. “Iran: Two years after ‘Woman Life Freedom’ uprising, 

impunity for crimes reigns supreme.” Amnesty International, 11 September 

2024. https://www.amnesty.org/en/latest/news/2024/09/iran-two-years-after-

woman-life-freedom-uprising-impunity-for-crimes-reigns-supreme/. 

International, Amnesty. “Iran: Year of ‘unspeakable Cruelty’ from Authorities after 

Mahsa Amini’s Death.” Amnesty International, 13 September 2023. 

https://www.amnesty.org.uk/press-releases/iran-year-unspeakable-cruelty-

authorities-after-mahsa-aminis-death. 

Iranwire. “‘Bi-Sharaf!’: A Guide to the Slogans Heard at Protests in Iran.” IRANWIRE, 

22 September 2022. https://iranwire.com/en/society/107735-guide-to-the-

slogans-heard-at-protests-in-iran/. 

Izadi, Dariush, dan Stephanie Dryden. “Woman/Life/Freedom: The Social Semiotics 

behind the 2022 Iranian Protest Movement.” Discourse, Context & Media 60 

(Agustus 2024): 1–11. https://doi.org/10.1016/j.dcm.2024.100803. 

Izadi, Dariush, dan Stephanie Dryden. “Woman/Life/Freedom: The Social Semiotics 

behind the 2022 Iranian Protest Movement.” Discourse, Context & Media 60 

(Agustus 2024): 100803. https://doi.org/10.1016/j.dcm.2024.100803. 

Kadivar, Mohsen. “Democracy and ethical values from Islamic perspective.” 

Philosophy & Social Criticism 46, no. 5 (2020): 563–75. 

https://doi.org/10.1177/0191453720909583. 

Kadivar, Mohsen. “Nazariyeha-ye dowlat dar feqh-e shieh.” Tehran: Nashr-e Ney, 

1999. 

Kadivar, Mohsen. “Revisiting Women’s Rights in Islam: ‘Egalitarian Justice’ in lieu 

of ‘Deserts-based Justice.” Dalam Gender and Equality in Muslim Family Law: 

Justice and Ethics in the Islamic Legal Tradition, Ziba Mir-Hosseini, Lena 

Larsen, Christian Moe, and Kari Vogt. IB TAURIS, 2013. 



 
 

180 
 

Kamrava, Mehran, ed. Iran’s Intellectual Revolution. Cambridge Middle East Studies. 

Cambridge University Press, 2008. Cambridge Core.  

Kamrava, Mehran. The Political History of Modern Iran: From Tribalism to 

Theocracy. Praeger Publishers Inc, 1992. 

Khadem, Nassim. “Two years after the death in custody of Mahsa Amini, Iranians 

engage in a ‘quiet revolution.’” ABC News, 16 September 2024. 

https://www.abc.net.au/news/2024-09-16/iran-mahsa-amini-women-human-

rights-protests-uprising-hijab-laws/104343436. 

Khalaji, Mehdi. “The Iranian Clergy’s Silence.” Current Trends in Islamist Ideology 

10 (Januari 2010): 42. Gale Academic OneFile.  

Khomeini, Ruhollah. Islamic Government: Governance of the Jurist. Manor Books, 

1979.  

Khosrokhavar, Farhad. The New Arab Revolutions That Shook the World. 1 ed. 

Routledge, 2012. 

Khosrokhavar, Farhad. “The New Conservatives Take a Turn.” Middle East Report, 

no. 233 (2004): 24–27. https://doi.org/10.2307/1559447. 

Knaus, Isabella. “‘Woman, Life, Freedom’: Collective Female Resistance in Iran.” 

Colorado State University, 13 Desember 2024. 

Kurzman, Charles. Liberal Islam: A Source Book. Oxford University Press, 1998.  

Lingga, Musdiansyah. “Kasus Jilbab Masya Amini : Dinamika Gerakan Feminisme di 

Negara Islam.” Saree: Research in Gender Studies 6, no. 1 (2024): 1–14. 

https://doi.org/10.47766/saree.v6i1.2386. 

Macgillivray, Iain. “The Resilience of Authoritarianism in Iran After the 2009 

Election.” International Relations, 2016. https://www.e-ir.info/2016/05/04/the-

resilience-of-authoritarianism-in-iran-after-the-2009-election/. 

Mahdavi, Mojtaba. “The Velayat-e Faqih: Basis, Power, and Longevity.” Dalam The 

Sacred Republic, 1 ed., disunting oleh Mehran Kamrava. Oxford University 

Press, 2023. https://doi.org/10.1093/oso/9780197747711.003.0005. 



 
 

181 
 

Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. 

Princeton University Press, 2005.  

Mavani, Hamid. “Khomeini’s Concept of Governance of the Jurisconsult ‘(Wilayat al-

Faqih)’ Revisited: The Aftermath of Iran’s 2009 Presidential Election.” The 

Middle East Journal 67, no. 2 (2013): 207–28. https://doi.org/10.3751/67.2.13. 

Mehran, Golnar. “Socialization of Schoolchildren in the Islamic Republic of Iran.” 

Iranian Studies 22, no. 1 (1989): 35–50. 

https://doi.org/10.1080/00210868908701724. 

Michaelsen, Marcus. “Exit and Voice in a Digital Age: Iran’s Exiled Activists and the 

Authoritarian State.” Globalizations 15, no. 2 (2018): 248–64. 

https://doi.org/10.1080/14747731.2016.1263078. 

Mirsepassi, Ali. Democracy in Modern Iran: Islam, Culture, and Political Change. 

NYU Press, 2010. n. 

Mirsepassi, Ali. Political Islam, Iran, and the Enlightenment: Philosophies of Hope 

and Despair. Cambridge University Press, 2010.  

Misbah, Muhammad. “Journeys Toward Gender Equality In Islam.” Religion 55, no. 1 

(2025): 430–32. https://doi.org/10.1080/0048721X.2025.2424119. 

Mohseni, Payam. Guardian Politics In Iran: A Comparative Inquiry Into The 

Dynamics Of Regime Survival. Faculty of the Graduate School of Arts and 

Sciences of Georgetown, 2012. 

Molana, Hanieh, A. Marie Ranjbar, dan Sahar Razavi. “Woman, Life, Freedom: 

Decoding the Feminist Uprising in Iran.” Political Geography 103 (Mei 2023): 

1–3. https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2023.102834. 

Monshipouri, Mahmood, dan Ramtin Zamiri. “Woman, Life, Freedom, One Year 

Later: Will the Iran Protests Succeed?” Middle East Policy 30, no. 4 (2023): 

10–25. https://doi.org/10.1111/mepo.12722. 

Moslem, Mehdi. Factional Politics in Post-Khomeini Iran. Modern Intellectual and 

Political History of the Middle East. Syracuse University Press, 2002.  



 
 

182 
 

Muhammad, Kaharuddin, Sunny Ummul Firdaus, dan Muhammad Hasrul La Aci. 

“Kebijakan Publik dan Politik Hukum: Membangun Demokrasi Berkelanjutan 

untuk Masyarakat.” Souvereignty : Jurnal Demokrasi dan Ketahanan Nasional 

2, no. 4 (2023): 354–68.  

Nazloo, Amir Mohammad Khorshidi, dan Seyed Amir Niakooee. “Trajectory of 

Democracy in Iran from 2009 to 2022: An Analysis Based on Charles Tilly’s 

Framework of Democratization and De-Democratization.” Democracy and 

Security, Routledge, 2025, 1–40. 

https://doi.org/10.1080/17419166.2025.2449654. 

Ni’am, Syamsun. “Dari Monarki Menuju Republik Islam: Menengok Iran Masa Lalu 

dan Masa Modern.” Al-’Adalah 16, no. 1 (2022): 139–50.  

Nilhakim, Nilhakim. “Islam, Demokrasi Liberal Dan Sekularisme Oleh Nader 

Hashemi Dalam Kajian Hukum Islam Kontemporer.” AL-SULTHANIYAH 10, 

no. 1 (2021): 13–27. https://doi.org/10.37567/al-sulthaniyah.v10i1.379. 

Nouraie, Fereshte M. “The Constitutional Ideas of a Shi’ite Mujtahid: Muhammad 

Husayn Na’ini.” Iranian Studies 8, no. 4 (1975): 234–47. 

https://doi.org/10.1080/00210867508701501. 

Ondey, Eka Ifaynita, Christian De Fretes, dan Indra Wisnu Wibisono. “Feminism 

Movement as a Catalyst for Democratization in Iran 2022-2024.” International 

Journal of Multicultural and Multireligious Understanding 12, no. 6 (2025): 

363–75. http://dx.doi.org/10.18415/ijmmu.v12i6.6854. 

Owen, David. Political concepts. Manchester University Press, t.t. 

https://www.jstor.org/stable/j.ctt155jbcx.13. 

Parsa, Misagh. Democracy in Iran: Why It Failed and How It Might Succeed. Harvard 

University Press, 2016.  

Purnama, Fahmy Farid. “LIBERASI TEOLOGI DI IRAN PASCA-REVOLUSI: 

Telisik Pemikiran Abdul Karim Soroush.” Jurnal Theologia 27, no. 1 (2016): 

25–50. https://doi.org/10.21580/teo.2016.27.1.923. 



 
 

183 
 

Radeck, Mats, dan Avin Khodakarim. “Iran: The Beginning of a Feminist Revolution.” 

Horizon Insights 5, no. 4 (2022): 1–23. https://doi.org/10.31175/hi.2022.04. 

Rahimi, Babak. “Cyberdissent: The Internet In Revolutionary Iran.” MERIA 7, no. 3 

(2003): 101–15.  

Rahimi, Babak. The Politics of the Internet in Iran. Mehdi Semati. Routledge, 2008. 

Rahman, Fatima Z. “Determinants of Democracy in the Muslim World.” Polity 45, no. 

4 (2013): 554–79. https://doi.org/10.1057/pol.2013.18. 

“Reigniting the Flame of Change: The Resurgence of Iran’s Radical Feminist 

Movement in the Aftermath of Mahsa Ahmini’s Death.” Jurnal of Middle East 

and Islamic Studies 10, no. 2 (2023). https://doi.org/10.7454/meis.v10i2.168. 

Reisinezhad, Arash. “The Iranian Green Movement: Fragmented Collective Action and 

Fragile Collective Identity.” Iranian Studies 48, no. 2 (2015): 193–222. 

Cambridge Core. https://doi.org/10.1080/00210862.2013.859885. 

Reuters. “Son of Iranian Leader Khamenei Is Hardliner with Backroom Influence.” 

Reuters, 23 Juni 2025.  

Ridgeon, Lloyd. “Ahmad Qābel, Sekularitas Keagamaan dan Velāyat-e Faqih di Iran.” 

Religions 13, no. 5 (2022): 1–14. https://doi.org/10.3390/rel13050422. 

Rojhelati, Ziryan. “Zhina’s Protests in Iran.” Rudaw Research Center, 2022.  

Saatchi, Elaheh. New Leaderless Social Movements: From the Unified Mass to the 

Uneven Multitude A Case Study of the Changing Pattern of Social Movements 

in PostRevolutionary Iran. Ghent University, 2024. 

Sadeghi, Fatemeh, dan Setareh Shohadaei. “From Women’s Revolution to Jiyanist 

Democracy.” Journal of Middle East Women’s Studies 19, no. 3 (2023): 458–

68. https://doi.org/10.1215/15525864-10815679. 

Sadeghi-Boroujerdi, Eskandar. “Iran’s Uprisings for ‘Women, Life, Freedom’: Over-

Determination, Crisis, and the Lineages of Revolt.” Politics 43, no. 3 (2023): 

404–38. https://doi.org/10.1177/02633957231159351. 

Saepudin, Syifa Aulia Al Mustofa, dan Fadhilla Kashmir. “Dinamika Gerakan Sosial 

Wanita Iran Pasca Kematian Mahsa Amini.” Articles. Jurnal Ilmu Hubungan 



 
 

184 
 

Internasional LINO 4, no. 1 (2024): 1–12. 

https://doi.org/10.31605/lino.v4i1.3462. 

Salehi-Isfahani, Djavad. Iran’s Generation Z and the Crisis of Legitimacy. 305. Middle 

East Report, 2023. 

Sarihan, Ali. “The Ascendancy of Secular Trends in Iran.” Religions 16, no. 5 (2025): 

592. https://doi.org/10.3390/rel16050592. 

Scott, James C. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. Yale 

University Press, 1985.  

Service, BBC Persian. “Chanting ‘Death to the Dictator’: Iran’s Protest Slogans 

Decoded.” BBC News, 5 Oktober 2022. https://www.bbc.com/news/world-

middle-east-63156324. 

Shahi, Afshin, dan Alam Saleh. “Andalusiasation: Is Iran on the Trajectory of De-

Islamisation?” British Journal of Middle Eastern Studies 42, no. 4 (2015): 500–

519. https://doi.org/10.1080/13530194.2015.1020534. 

Shariati, Ali. On the Sociology of Islam. Mizan Press, 1979. 

Shariati, Ali. Red Shi’ism vs. Black Shi’ism. Shariati Foundation, 1980. 

Shevlin, Neil. “Velayat-E Faqih In The Constitution Of Iran: The Implementation Of 

Theocracy.” Journal of Constitutional Law 1, no. 2 (1998): 358–85.  

Siavoshi, Sussan. “Cultural Policies and the Islamic Republic: Cinema and Book 

Publication.” International Journal of Middle East Studies 29, no. 4 (1997): 

509–30. https://doi.org/10.1017/S0020743800065181. 

Sinaiee, Maryam. “Inside Qom Seminary, Iran’s Political and Spiritual Powerhouse.” 

Iran International, 7 Mei 2025.  

Soroush, Abdolkarim. Reason, Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings 

of Abdolkarim Soroush. Oxford University Press, 2000.  

Sreberny, Annabelle, dan Gholam Khiabany. Blogistan: The Internet and Politics in 

Iran. Blogistan: The Internet and Politics in Iran. Bloomsbury Academic, 2010.. 

Sterkens, Carl. “RELIGION AS A SOCIALLY CONSTRUCTED COGNITIVE 

BODY OF KNOWLEDGE An Attempt to Define Religion within the Modern 



 
 

185 
 

Context from a Social Scientific Perspective.” Studia Philosophica et 

Theologica 7, no. 2 (2007): 109–37. 

Sumarno, Wisnu Fachrudin. “Sejarah Politik Republik Islam Iran Tahun 1905-1979.” 

SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan 3, no. 2 (2020): 145–58. 

https://doi.org/10.20414/sangkep.v3i2.1931. 

Syakharani, Abdul Wahab, Ahmad Rafi’i, dan Anif Ramadhani. “Sistem Pendidikan 

di Negara Iran.” ADIBA: JOURNAL OF EDUCATION 2, no. 3 (2022): 329–

38. 

Tahmasebi-Birgani, Victoria. “Social Media as a Site of Transformative Politics: 

Iranian Women’s Online Contestations.” Dalam Iran’s Struggles for Social 

Justice: Economics, Agency, Justice, Activism, disunting oleh Peyman 

Vahabzadeh. Springer International Publishing, 2017. 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-44227-3_11. 

Tohidi, Nayereh. “Iran in a Transformative Process by Woman, Life, Freedom.” 

Freedom of Thought Journal, no. 13 (Juni 2023): 29–57.  

Tohidi, Nayereh. “Women’s Rights and Feminist Movements In Iran.” International 

Journal on Human Rights 13, no. 24 (2016): 75–89. 

Waligorski, Conrad P. The Political Theory of Conservative Economists. Pers 

Universitas Kansas, 1990.. 

Wantika, Ayu, dan Fitriani Fitriani. “Sekularisme di Barat.” Diterbitkan Oleh Fakultas 

Ushuluddin Dan Studi Islam Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan 

23, no. 1 (2024): 25. 

Yasmine, Shafira Elnanda. “Arab Spring: Islam dalam gerakan sosial dan demokrasi 

Timur Tengah.” Masyarakat, Kebudayaan dan Politik 28, no. 2 (2015): 106–

13.  

Zulkarnen, Zulkarnen. “Budaya Struktur Pemerintahan Republik Islam Iran.” JURNAL 

Al-AZHAR INDONESIA SERI HUMANIORA 3, no. 1 (2017): 1. 

https://doi.org/10.36722/sh.v3i1.194. 

 


	HALAMAN COVER
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teoretis
	1. Teori post-islamisme Asef Bayat
	2. Teori religious secularity Naser Ghobadzadeh

	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



