Kata Pengantar
Prof. Dr. Moh. Mahfud MD

Qira’ah Mu’asirah
dalam Berbagai Perspektif

o a

NN
//””)
) Ppr—mmly ) | )

N
>
’

\
)

E

S

- i m
pliaill Lé épaleo sl
Ogiléll dauwlag adall Jgual gu gaall
paleall Ligildll alhall La
Jojo dlil L aun jgisall Sliwill

@

SUKA PRESS




Qira’ah Mu’asirah:
dalam Berbagai Perspektif

Penulis:

Prof. Irwan Abdullah, Prof. Rochmat Wahab, Prof. Asrorun Niam,
Prof. Agus Najib, Prof. Lukman Tahir, Prof. Yon Machmudi,
Prof. Aksin Wijaya, Prof. Dahlan, Prof. Mustagim, Prof. Suwarjin,
KH. Cholil Nafis PhD, Dr. KH. M. Afifuddin Dimyathi,

Dr. KH. Aguk Irawan, Dr. Abd Gaffar Karim, Dr. Dhimam Abror,
Subkhani PhD, Dr. Munawar Ahmad, Dr. Waryani, Dr. Nurul Irfan,
Dr. Abd Wahab, Dr. Novian Widiadharma, Dr. HM Syukur,

Dr. Zuhri Humaidi, KH A Muiz Ali, MPd., Muh Arif, M.Ag,

Ali Usman, M.Si.

Editor:
Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.

@

SUKA PRESS

2025


SteelLegend
Typewritten text
Editor:
Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.

SteelLegend
Typewritten text
Penulis:

SteelLegend
Typewritten text
Prof. Irwan Abdullah, Prof. Rochmat Wahab, Prof. Asrorun Niam,
Prof. Agus Najib, Prof. Lukman Tahir, Prof. Yon Machmudi,
Prof. Aksin  Wijaya, Prof. Dahlan, Prof. Mustaqim, Prof. Suwarjin,
KH. Cholil Nafis  PhD, Dr. KH. M. Afifuddin Dimyathi,
Dr. KH. Aguk Irawan, Dr. Abd  Gaffar Karim, Dr. Dhimam Abror, 
Subkhani PhD, Dr. Munawar Ahmad,  Dr. Waryani, Dr. Nurul Irfan,
Dr. Abd Wahab, Dr. Novian Widiadharma, Dr. HM Syukur,
Dr. Zuhri Humaidi, KH A Muiz Ali, MPd., Muh Arif, M.Ag,
Ali Usman, M.Si.


Qira’ah Mu’asirah
dalam Berbagai Perspektif

Penulis:

Prof. Irwan Abdullah, Prof. Rochmat Wahab, Prof. Asrorun
Niam, Prof. Agus Najib, Prof. Lukman Tahir, Prof. Yon
Machmudi, Prof. Aksin Wijaya, Prof. Dahlan, Prof. Mustaqim,
Prof. Suwarjin, KH. Cholil Nafis PhD, Dr. KH. M. Afifuddin
Dimyathi, Dr. KH. Aguk Irawan, Dr. Abd Gaffar Karim, Dr.
Dhimam Abror, Subkhani PhD, Dr. Munawar Ahmad, Dr.
Waryani, Dr. Nurul Irfan, Dr. Abd Wahab, Dr. Novian
Widiadharma, Dr. HM Syukur, Dr. Zuhri Humaidi, KH A Muiz Alj,
MPd., Muh Arif, M.Ag, Ali Usman, M.Si.

Editor: Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.
Desain Isi: Fajar Sodik
Desain Sampul: M. Faqih Bramasta

Cetakan Pertama, November 2025
XXiv + 186 him
ISBN: 9786347179074

Diterbitkan pertama kali oleh:

SUKA Press

JI. Marsda Adisucipto Gedung KH. Abdul Wahab Hasbullah,
Lantai 3 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijag

Fax. (0274) 589266/512474

Yogyakarta 55281

Email: suka.press@uin-suka.ac.id






Selayang Pandang

Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam:
Mempertemukan Usil al-Figh dengan Filsafat Hukum
dalam diskursus Hukum Kontemporer

Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.

Guru Besar Bidang Filsafat Hukum Islam
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Qira’ah Mu’asirah terinspirasi dari judul kitab yang sangat
mengispiratif karya monumental Muhammad Shahrir "al-Kitab wal
Qur'dn: Qira’ah Mu'dsirah” (1990). Istilah tersebut sangat relevan
dengan apa yang ingin saya sampaikan dalam kajian ini, yakni ingin
menguraikan cara membaca yang baru (qirda’ah mu’dsirah) dalam
hukum Islam, sebagai hasil kajian saya dalam mempertemukan
tradisi usil al-figh dengan filsafat hukum dalam diskursus hukum
kontemporer.

Sebelum lebih jauh menemukan apa yang saya sebut sebagai
“cara baca baru”, terlebih dahulu saya ingin menyampaikan sebuah
kasus yang sangat menarik untuk dijadikan tempat belajar, yakni
Fatwa MUI Pusat, No 14 tahun 2021, tentang Vaksin AstraZaneca,
yang telah menetapkan hukum Haram-Mubah.

Keputusan fatwa tersebut dilakukan setelah melakukan
analisa mendalam terhadap hasil laporan tim auditor LPPOM MUI
yang disampaikan kepada Komisi Fatwa MUI. LPPOM menjelaskan
tentang proses penyiapan bibit vaksin rekombinan [Research Virus
Seed) hingga siap digunakan untuk produksi (tahap master seed dan
working seed). Organisme rekombinan disiapkan dengan
menyelipkan replication-deficient chimpanzee adenovirus (ChAdoxl)
kepada Chromosome bakteri E.coli Pada tahap ini terdapat
penggunaan tripsin dari babi sebagai salah satu komponen pada
media yang digunakan untuk menumbuhkan E.coli dengan tujuan
meregenerasi transfeksi plasmid p5713 p-DEST ChAdoxl nCov-19.

Secara detil saya telah mengkaji masalah ini dalam artikel saya
berjudul “Phronesis Dimension (Al-Shu’iir Al-Fadillah) As A New

i



Manhaj Of Contemporary Fiqh: Case Study of Central MUI Fatwa No.
14 of 2021 and East Java MUI Fatwa No. 1 of 2021 on the Law of
AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine Products” (2023)

Epistemologi Filsafat Hukum Islam

Sebelum lebih jauh memberi catatan pada kasus di atas,
terlebih dahulu saya ingin menguraikan sebuah landasan
epistemologi Filsafat Hukum Islam.

Pertama-tama saya melakukan pelacakan epistemic pada akar
Filfasat Hukum Islam untuk membaca ulang keputusan fatwa
tersebut. Saya mulai dari Thomas Aquinas (1225-1274 M). Mengapa
saya memulai dengan Thomas Aquinas? karena pendapat Thomas
Aquinas tentang Filsafat Hukum, sangat relevan dengan Filsafat
Hukum Islam yang saya yakini, yakni meletakan Hukum Tuhan (lex
Divine) sebagai sumber hukum, sebagaimana Filsafat Hukum Islam,
yang menjadikan kitab Al-Qur’an sebagai sumber hukum juga.

Thomas Aquinas dalam karyarnya “Summa Theologia” (1265-
1274), yang menjelaskan filsafat hukum terkait adanya prinsip-
prinsip moral universal yang dapat ditemukan melalui akal budi
manusia yang harus ditaati oleh semua orang, terlepas dari
keyakinan mereka. Hukum alam ini berasal dari Tuhan dan
mencerminkan kehendak-Nya.

Thomas Aquinas membagi hukum ke dalam empat jenis, yaitu
pertama, "lex aeterna" (hukum abadi Tuhan). Hukum yang mengatur
seluruh alam semesta, berasal dari Tuhan, dan merupakan sumber
dari segala hukum. Kedua, "lex divina" (hukum Ilahi yang
diwahyukan), yaitu bagian dari hukum abadi yang diwahyukan
kepada manusia melalui kitab suci atau agama. Ketiga, "lex
naturalis" (hukum alam yang berasal dari akal manusia) yaitu
hukum yang berasal dari akal budi manusia dan mencerminkan
hukum abadi, yang mengatur perilaku manusia secara umum.
Keempat, "lex humana" (hukum positif buatan manusia). Hukum
yang dibuat oleh manusia untuk mengatur kehidupan masyarakat,
dan harus selaras dengan hukum alam dan hukum Tuhan.

Teori Hukum Alam Thomas Aquinas ini kemudian
dikembangkan hingga saat ini, dengan teori New Natural Law, oleh

ii



John Finnis, Germain Grisez (1928-2018) dalam karyanya Natural
Law and Natural Right (1980). dan The Cambridge Companion to
natural Law jurisprudence (2017).

Selain merujuk pada Thomas Aquinas, saya juga merujuk pada
pendapat al-Ghazalt (1059-1111 M) yang mengkritik filsafat Yunani,
terutama Aristoteles dan Neoplatonik sebagai yang tidak
menghargai sumber ilmu yang berasal dari Tuhan sebagai basis
epistemologi. Salah satu kesalahan filsafat Yunani dalam Tahafut al-
Falasifah (1138 M) menurut al Ghazali bukan pada persoalan akal
nurani, akan tetapi kritik terhadap pemikiran filsuf, terutama yang
berasal dari tradisi Aristotelian yang berpengaruh di dunia Islam. Al-
Ghazali berpendapat bahwa ada aspek-aspek yang hanya dapat
dipahami melalui wahyu dan agama Islam, bukan hanya dengan akal
manusia.

Dengan menggunakan alasan dari kedua filsuf tersebut, saya
semakin menyakini jika Filsafat Hukum Islam, menyadari secara
mutlak bahwa hukum Tuhan atau wahyu yang tertulis, (lex Divina)
merupakan sumber hukum mutlak yang tidak dapat digugat
keberadaanya. Meskipun tentu, untuk menjelaskan sisi hukum
dalam Al-Qur’an, menggunakan akal nurani manusia, sebagaimana
Aristoteles yang mengatakan bahwa filsafat merupakan kerja akal
murni manusia.

Pendapat Aritoteles tersebut menjadi basis filsafat Thomas
Aquinas dan al-Ghazali. Keduanya berusaha untuk menyatukan
pemahaman tentang agama dan filsafat, menggunakan pemikiran
filsafat untuk memahami ajaran agama dan menggunakan ajaran
agama untuk memberikan kerangka moral dan tujuan akhir bagi
pemikiran filsafat.

Pertemuan Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam dan Maqasid al-
Shari’ah

Secara khusus al-Ghazali dalam lhya’ ‘Uliimiddin, menjelaskan
tentang Magqadsid SharT’ah, baginya syariah merupakan lex divine,
yang menjelaskan hal apa saja yang harus dilindungi dalam
kehidupan, khususnya manusia. Pendapat al Ghazali ini merupakan
pendapat gurunya, yakni Abdul Malik Bin Abdullah Bin Yusuf Bin

iii



Abdullah yang masyhur dengan al-Imam Hardmain al-Juwaini.
(1028-1085 M), pengarang kitab “al-Burhan Fi Usul al-Figh”.

Imam al-Juwaini sebagaimana dijelaskan oleh al-Ghazali
membagi tiga tingkatan dalam Teori Magdsid, yaitu: Daririydt
(kebutuhan primer), Hajiyyat (kebutuhan sekunder), dan
Tahsiniyyat (kebutuhan tersier). Setelah al-Ghazali, ulama-ulama
lainnya juga turut menghiasi dinamika teorisasi magqdsid seperti
Izzudin bin Abdussalam, Shihab al-Din al-Qarafi, Najam al-Din al-
Tufi, Ibnu Taimiyah, dan Ibnu al-Qayyim. Para ulama ini masih
mendudukan magqasid sebagai masalih al-mursalah dan tidak
menempatkannya sebagai usul al-shar’iyyah.

Kemudian muncul, Abu Ishaq Ibrahim bin Miisa bin
Muhammad al-Laksmi al-Gharnati, yang dikenal dengan Imam al-
Shatibi (1388 M) melalui kitabnya al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah.
Dalam hal ini, Imam al-Shatibi mengajukan tiga perubahan penting
dalam teorisasi Maqasid yang digunakan para ulama sebelumnya,
yaitu:

Pertama, menganggap kedudukan Magdsid sebagai bagian
dari usul al-shari’ah. Imam al-Shatibi menganggap bahwa Magasid
dengan tiga tingkatan yang dikemukakan Imam al-Ghazali di atas
merupakan bagian dari ajaran pokok agama dan kaidah-kaidah
syariah yang tidak dapat diabaikan. Sehingga semua ijtihad hukum
maupun putusan pengadilan harus ditimbang melalui Teori Magasid
ini. Pandangan ini berbeda dengan jumhiir al-‘ulama’ sebelumnya
yang masih memperlihatkan dominasi analisis normatif-tekstual.

Kedua, menggeser kedudukan magqasid dari hikmah di balik
hukum (al-hikmah min wara’i al-ahkam) menjadi prinsip-prinsip
atau kaidah dasar dalam hukum (qawa’id al-ahkam). Jadi tidak lagi
melihat magqasid sesudah hukum ditetapkan melainkan
menggunakan magqgasid sebagai pertimbangan dalam penetapan
hukum. Dengan kedudukan ini, maka magqasid tidak dapat
dikalahkan dengan ketentuan-ketentuan hukum yang bersifat
parsial (al-ahkam al-juz’iyyah).

Ketiga, memanfaatkan kolektivitas dalil dari berbagai
bentuknya (istiqgra’ al-ma’nawi) baik yang terkait dengan nas secara
langsung (manqilah) atau tidak langsung (ghairu mangiilah).

iv



Kolektivitas antar dalil ini akan melahirkan satu pemahaman yang
utuh tentang makna hakiki dari syariah dan tujuannya ketika
syariah tersebut diberlakukan. Dari kolektivitas dalil ini lahirlah
lima hal pokok yang menjadi magadsid dari hukum Islam yaitu
menjaga agama, jiwa, keturunan, harta dan akal yang kemudian
dikenal dengan al-Ustis al-Khamsah.

Meski demikian, kehadiran Imam al-Shatibt tidak menghapus
paradigma literal  (linguistik-teologis), tapi ingin lebih
melengkapinya agar ilmu ini dapat lebih sempurna dalam
memahami perintah Allah. Pada dasarnya proyek al-Shatibi ini ingin
menggeser poros ilmu usil al-figh dari deduksi teks-teks parsial
kepada paradigma antroposentris. Karenanya, fikih tidak hanya
dicari di dalam teks-teks syariah saja, akan tetapi juga
memperhatikan aspek-aspek pranata sosial kehidupan masyarakat.
Teks-teks syariah tetap menjadi sumber utama yang memberikan
bimbingan dalam kehidupan, tetapi pengalaman eksistensial
kehidupan dalam suatu ruang sosial tertentu juga memberi
wawasan bagaimana teks-teks syariah itu harus ditafsirkan.

Melalui Imam al-Ghazalli dan Imam al-Shatibi, saya
menemukan jika kehidupan sosial menjadi salah satu pertimbangan
dalam menentukan hukum. Setelah Thomas Aquinas menetapkan 4
jenis hukum; lex aeternal, lex divine, lex natura, dan lex humana, kini
menjadi 5, yaitu lex social. Pengikut di Indonesia antara lain, Prof.
Hasbi Ash-Shiddieqy dan Prof. Yudian Wahyudi.

Hasbi Ash-Shiddieqy, T.M, dalam Filsafat Hukum Islam (1975)
menjelaskan jika hukum Islam harus mempunyai relasional dengan
dinamika masyarakat, bahkan lebih jauh dapat melakukan rekayasa
sosial. Gagasan Hasbi sebenarnya bermaksud merumuskan
ketetapan fikih dari hasil ijtihad yang lebih cocok dengan kebutuhan
masyarakat Indonesia, agar fikih tidak menjadi barang asing dan
diperlakukan sebagai barang antik. Dalam pandangan
penggagasnya, hukum Islam harus mampu menjawab persoalan-
persoalan baru, terutama dalam segala cabang dari bidang
muamalah yang belum ada ketetapan hukumnya. Pendapat ini
diikuti oleh Yudian Wahyudi dalam Tajdid-Tajdid Prof. Drs KH
Yudian Wahyudi, M.A. P.hD. Mem ‘Pancasila’ kan al-Asma’ (2022).

\%



Yudian Wahyudi, berupaya merekonseptualisasi maqadsid al-
shari’ah, secara praksis sosial. Baginya, konsep-konsep klasik
magqasid al-shari’ah perlu dikembangkan dan diadaptasi untuk
menghadapi perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, hak asasi
manusia, dan dinamika keberadaban manusia. Selain itu juga,
Yudian Wahyudi juga memandang magqadsid al-shari’ah sebagai
metode dalam memahami dan mengaplikasikan hukum Islam. Ia
menekankan bahwa hukum-hukum Islam harus dilihat dalam
konteks tujuan atau maksud yang ingin dicapai.

Bagi keduanya, baik Ash-Shiddieqy ataupun Yudian, hukum
(al-figh) juga harus mampu hadir dan berpartisipasi dalam
membentuk gerak langkah kehidupan masyarakat. Keduanya
memiliki pemikiran yang sama, yakni memaknai hukum Islam dalam
bingkai law as a tool to social engineering.

Selanjutnya saya membaca Akkermans (2012) dan Naivi
(2022) keduanya menuliskan sumber pertimbangan hukum Lex Rei
Sitae. Istilah Lex Rei Sitae atau lex situs menyatakan jika asas
ruang/situasi posisi memiliki norma hukum khusus yang harus
dihormati atau keadaan khusus yang sangat unik yang memerlukan
norma kepastian dalam berbuat. Istilah lex situs lebih dikenal dalam
Hukum Perdata Internasional. Artinya bisa saya pahami bahwa
unsur berikutnya yang menjadi sumber pertimbangan hukum
adalah kondisi khusus memiliki ruang hukum sendiri.

Dengan demikian, setelah melakukan pelacakan literatur dari
Thomas Aquinas, al-Ghazali, al-Shatibi, Hasbi dan Yudian,
Akkermans, dan Naivi, tentang sumber penetapan hukum, akhinya
ditemukan menjadi 6 jenis, yakni (1) lex Aeterna, (2) lex divine, (3)
lex nature, (4) lex humana, (5) lex socius, dan (6) lex rei sitae/lex situs.

Fiqh Ethic Perspektif Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam

Berdasar pelacakan terhadap literatur, kini saya dapat
menjelaskan mengapa hukum vaksin AztraZenica yang dikeluarkan
oleh MUI Pusat mengikuti prinsip-prinsip dari 6 jenis hukum, yakni
haram-mubah. MUI mempertahankan sikap kehati-hatian dalam
situasi yang darurat, mendesak yakni menyelamatkan salah satu
dari al-khamsah, yaitu nyawa.

vi



Meskipun dalam keterdesakan dan tekanan atas bahaya yang
mengancam, MUI tetap mempertahankan atas hukum keharaman
babi dan turunnnya (intifa’ al-khinzir haram mutlaq), yang telah
dituliskan dalam hukum Tuhan (lex divine) Surat Al-Baqarah (2):
173. Sikap keteguhan dalam memegang lex divine, menjadikan
hukum tersebut tetap haram, namun karena kondisi yang sangat
mendesak, dan dengan mempertimbangkan sisi fungsi dalam ilmu
farmakologi dan medis, bahwa tripsin, menjadi unsur yang saat ini
mampu mengikat virus yang dilemahkan, dan demi alasan khusus
(lex rei sitae) perlindungan pada nyawa orang banyak, yang
diamanatkan oleh syariah harus ditegakkan dan diperjuangkan,
maka hukum haram, dengan dikontekskan pada dilema hidup-mati
manusia, (lex socius), diberi hukum baru, yakni mubah,
diperkenankan-untuk batas waktu dan kondisi tertentu, sebelum
ada pengganti tripsin halal sebagai pengikat virus covid tersebut.

Sikap ini bagi saya merupakan sikap keadilan tanpa merusak
wibawa syariah, meskipun dihadapkan pada bencana kematian.
Keadilan yang saya maksud “menempatkan sesuatu pada
tempatnya” (wad’u al-shai’i fi mahallihi) atau “memberi pihak lain
haknya melalui jalan yang terdekat”. Lawannya adalah “kezaliman”
yaitu menempatkan sesuatu tidak pada tempatnya (wad’u al-shai’i fi
ghairi mahallihi).

Setiap manusia tentu mempunyai hak untuk memiliki atau
melakukan sesuatu, karenanya hak-hak itu harus diperhatikan dan
dipenuhi dengan sebaik-baiknya. Hak-hak setiap manusia itu
misalnya hak untuk hidup, memiliki sesuatu, belajar, bekerja,
berobat, kelayakan hidup dan jaminan keamanan. Sayangnya, dalam
kondisi plural dan tidak ideal, pejuangan keadilan tidak dapat
dicapai secara optimal.

Terkait dengan hal tersebut, saya membaca tulisan John
Rawls, Justice as Fairness: A Restatement (2001) yang menawarkan
bagaimana menata masyarakat yang majemuk secara fair. Konsep
fairness dipahami sebagai kemampuan untuk bersikap dan
bertindak yang dapat diterima dan didukung secara timbal balik.
Keadilan dipahami bukan lagi sebagai norma, akan tetapi sebagai
Justice as Fairness, akomodasi atas pluralitas. Tidak ada keadilan

vii



dalam greater walfare yang diperoleh dengan adanya beberapa
situasi individu-individu yang tidak beruntung. Karena pada realita
terburuk, keadilan merupakan kesetaraan dalam ketidaksetaraan.
Keadilan dalam kesetaraan maksudnya terdapat kebebasan (liberty)
dan hak politik dasar yang sama bagi setiap manusia tanpa
memandang kelebihan atau kekurangan yang dimiliki, dimana
kebebasan (liberty) dan hak politik disini tidak boleh dikurangi atau
dikompensasikan dengan yang lain.

Penjelasan di atas merupakan Qira’ah Mudsirah fi al-Ahkam,
dengan melakukan kerja integratif mengkaitkan nalar hukum
berdasar pada 6 sumber hukum, lex aeterna, lex divina, lex natura,
lex humana, lex socius dan lex rei sitae, untuk dicari pertimbangan
keadilan dalam kondisi ketidakmerataan.

Semua merasakan kesetaran (equal) dalam kebebasan
(liberty), peluang distribusi merata dan kesejahteraan (wealth) yang
konsisten dengan kedua kebebasan tersebut yaitu kesetaraan
kewarganegaraan dan kesetaraan kesempatan dapat dicapai. Inilah
alasan kuat, mengapa lex rei sitae menjadi unsur baru dalam
hermeuntika hukum yang harus dikembangkan lebih jauh dalam
kajian akademik

Selanjutnya, alasan saya menggunakan istilah Qira’ah
Mu’asirah Shahrir, karena secara metodologi hermeneutiknya,
sesuai dengan metode Shahrir dalam hermeneutika Al-Qur’an yang
menggunakan dua pendekatan: (1) mengungkap hubungan antara
sebuah teks tertentu dengan teks lainnya yang diistilahkan dengan
manhdj al-tartil dan (2) pendekatan limit atau batasan (nazariyat al-
hudiid). Asumsi dasar dari teori ini adalah bahwa Tuhan-lah yang
menentukan batas batasan (limit/hudiid) pelaksanaan syariah
Islam.

Teori limit ini merumuskan dengan meletakkan dua istilah
dari al-Kitab yakni istigdmah dan hanifiyah. Istigdmah dipahami
sebagai kesungguhan untuk tetap berada dalam jalan yang lurus.
Sementara hanifiyah dipahami sebagai penyimpangan dari jalan
yang lurus.

Dengan demikian, hermeneutika Shahrir melalui tahapan (1)
analisis tekstual normatif dengan mempertemukan (2) analisis

viii



historisnya, untuk mencoba (3) memahami kondisi kekinian melalui
serangkaian observasi, untuk kemudian (4) menemukan penjelasan
baru yang sesuai dengan ruang baru, sebagai sesuatu yang hanifiyah.
Sebuah kecenderungan yang keluar dari tekstual-normatif, akan
tetapi kontektual dengan kehidupan kini. Karena itulah menurut
Shahrir tidak ada tafsir yang sinonim yang kemudian oleh Shahrir
disebut dengan asinonimitas (<2 il axc),

[stilah asinonimitas (ghair mutaradif) atau ketidak-sinoniman
adalah salah satu konsep paling penting dan khas dalam teori
hermeneutika Muhammad Shahriir. Konsep ini ia angkat secara
serius dalam al-Kitab wa al-Qur’dn: Qira’ah Mu‘asirah sebagai
landasan linguistik tafsirnya.

Konsep hermeneutika Al-Qur'an yang digunakan oleh
Muhammad Shahrir dalam bukunya al-Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah
Mu’asirah merupakan pendekatan yang sangat berbeda dari tafsir
tradisional. Ia mencoba merumuskan pembacaan kontemporer
(gira’ah mu‘asirah) terhadap Al-Qur'an dengan menggabungkan
pendekatan linguistik, logika modern, dan semangat zaman
(zeitgeist).

Dengan analogi Qird’ah Mu’dsirah model Shahriir tersebut,
yang mempertimbangkan 4 langkah hermeneutikanya, saya
menjadikan istilah Qira’ah Mu’dsirah fi al-Ahkam sebagai upaya
membaca kontektualistas hukum Islam dengan 4 langkah, (1)
analisis literatur yang berasal dari lex divine, lex aeterna, untuk
kemudian (2) mempertemukan dengan lex natura, lex socius, guna
menemukan (3) keterbatasan hukum (limitasi) (lex humana) atas
sebuah kasusistik/ lex rei sitae, untuk mencari serta (4)
memperjuangkan keterlindungan tehadap kesetaraan, kebebasan
dan kesejahteraan yang mendasar dalam kondisi ketidaksetaraan
yang tidak dapat dihindari.

Melalui apa yang saya sebut Qira’ah Mu’dsirah fi al-Ahkam
tersebut dapat diambil suatu simpulan bahwa hukum Islam akan
berpeluang mengembang semakin aplikatif, inovatif secara
revolutif. Hukum Islam akan selalu hanifiyah dengan perkembangan
ruang/situs, dan dinamika sosial tanpa kehilangan keteguhannya
(istigamah) pada syariah (lex divina). Hukum Islam akan selalu

ix



menzaman (muriinah), salih li kulli al-azman wa al-ahwal wa al-
amkan. Wallahu a’lamu bi al-sawab
Demikian semoga ada manfaatnya.



Referensi

Al-Ghazaly, A. H. (2017). Al-Mustasfa min ‘llm al-Ustl (Vol. 1). Cairo:
Dar al-Thagafah.

Al-Juwaini, Adb al Malik Bin Yusuf (1997), al Burhan fi Usul al Figh.
Kairo: Dar al-Anshar.

Akkermans, Brams (2012), dalam “Lex Rae Sitae in perspective :
Natioal Development of a Common Rule ?, Masstricht
European Private Law Institue Working Paper No 2112/14

Anam , Khoirul. (2022), Tajdid-Tajdid Prof Drs KH Yudian Wahyudi
MA PhD Mem ‘Pancasila’ kan al Asma’, Penerbit Cakrawala,
Yogyakarta

Hasbi Ash-Shiddieqy, T.M, (1975),, Filsafat Hukum Islam, Penerbit
Bulan Bintang, Jakarta

Hasbi Ash-Shiddieqy, T.M , Sejarah Pertumbuhan dan
Perkembangan Hukum Islam, Penerbit Bulan Bintang

Hallaq, Wael B. (2009). An Introduction to Islamic Law (New York:
Cambridge University Press.

Muslehuddin, M, YW Asmin (1991), Filsafat Hukum Islam Dan
Pemikiran Orientalis: Studi Perbandingan Sistem Hukum
Islam, - Tiara Wacena Yogya

Muzammil, Shofiyullah. (2023). “Phronesis Dimension (Al-Syuiir Al-
’Fadillah) As A New Manhaj Of Contemporary Figh: Case Study
of Central MUI Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa
No. 1 of 2021 on the Law of AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine
Products”. Journal of Asian Wisdom and Islamic Behavior, 1(2),
104-119

Naivi Chikoc Barreda, (2022), Succesion Internationale et
Dispositions speciales de la lex rei sitae, L’'Harmattan, Canada,

Purwadi, Ari, (2016), Dasar-Dasar Hukum Perdata Internasional,
Pusat Kajian Hukum Pembangunan, UNWIKU Surabaya,

Prahassacitta, Vidya. (2018), Makna Keadilan Dalam Pandangan
John Rawls, Https://Business-
Law.Binus.Ac.Id/2018/10/17 /Makna-Keadilan-Dalam-
Pandangan-John-Rawls/

Rawls, John (1971). A Theory of Justice, Cambridge, Mass: Harvard
University Press.

Rawls, John (2001). Justice as Fairness: A Restatement, Cambridge,
MA: The Belknap Press of Harvard University Press.

Shahrur, Muhammad. (1990). Al-Kitab wa Al-Qur’an; Qira’ah
Mu’dsirah. Damaskus: al-Ahali li al Taba’ah wa al Nasyr wa al
Tauji’.

Xi



------------ . (2004). Metodologi Figh Islam Kontemporer, terj. Sahiron
Syamsudin dan Burhanudin. Yogyakarta: elSaq Press.

Syaiful Arif , (2022), Islam dan Pancasila Perspektif Maqashid
Syari’‘ah, Prof KH Yudian Wahyudi, PhD” dengan Penerbit
Cakrawala, Yogyakarta

Wahyudi , Yudian. (2007). Maqasid Shari’ah dalam Pergumulan
Politik: Berfilsafat Hukum Islam Dari Harvard Ke Sunan
Kalijaga, Nawesea, Pesantren Nawesea.

Wahyudji, Yudian. (2007). Ushul fikih Versus Hermeneutika: membaca
Islam dari Kanada dan Amerika, Pesantren Nawasea Press

xii



Kata Pengantar

Meng-Indonesia-kan Islam dengan Fikih Kontemporer:
Refleksi Pidato Pengukuhan Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil
di UIN Suka Yogyakarta, Selasa, 6 Mei 2025

Prof. Dr. Moh. Mahfud MD
Guru besar Hukum Tata Negara pada Fakultas Hukum, Universitas
Islam Indonesia (UII), Yogyakarta

Assalamu’alaikum Wr.Wh.

Pertama saya ingin mengungkapkan kegembiraan saya
dengan mengucapkan selamat kepada Adinda Prof. Shofiyullah
Muzammil yang telah meraih jabatan Guru Besar atau Profesor,
jabatan fungsional akademik tertinggi di perguruan tinggi yang tidak
mudah untuk diraih melalui jalur karier.

Saya menganggap Mas Shofiyullah layak menyandang jabatan
guru besar karena tiga hal. Pertama, saya mengenal Shofiyullah sejak
masih menjadi dosen muda dan agak culun. Kecerdasan dan
ketekunannya untuk mengerjakan dan menghayati dunia akademik
tidak diragukan. Dia bergelut dengan berbagai karya ilmiah baik
yang baru maupun yang klassik. Kedua, Shofiyullah meraih jabatan
guru besar melalui jalur karier akademik yang persyaratan
substansi dan prosedurnya tidak mudah. Berbeda dengan guru
besar jalur non karier yang biasanya diperoleh dengan lebih mudah.
Tak sama dengan guru besar non karier yang substansi karya
ilmiahnya terkadang diambil dari pidato-pidato pengarahan pejabat
yang dibuatkan oleh Staf untuk kemudian disuruh tuliskan kepada
orang lain. Ketiga, Shofiyullah adalah santri yang tawadu’, selalu
rendah hati dan menghormati posisi orang yang dianggapnya
sebagai guru. Kalau mengajukan pendapat dia tidak tinggi hati,
selalu menyebut dan memberi kredit terhadap nama yang karyanya
dirujuk meskipun mungkin yang menjadi sumber rujukan itu lebih
yunior darinya. Sikap rendah hati dan terbuka terhadap setiap

xiii



pemikiran seperti yang ditunjukkan oleh Shofiyullah menjadi modal
penting baginya untuk menjadi profesor yang betul-betul
profesional-akademik, bukan profesor tukang.

Istilah profesor tukang atau ilmuwan tukang (termasuk
doktor pesanan) tidak melulu mengacu pada cara memperoleh
jabatan dan gelar tersebut yang melanggar etika dan kewibawaan
akademik tetapi juga mengacu pada cara seorang profesor atau
ilmuwan menyampaikan pendapat keilmuan. Profesor atau
ilmuwan yang original adalah profesor atau ilmuwan yang ketika
menyampaikan pendapat selalu didasarkan pada kaidah keilmuan;
sedangkan profesor atau ilmuwan tukang adalah profesor yang
menyampaikan pendapat sesuai dengan pesanan atau bayaran atau
sesuai dengan angin politik.

Terkait dengan isi pidato pengukuhan guru besar Shofiyullah
ini banyak hal menarik yang bisa saya respons. Namun mengingat
oret-oretan saya ini hanya sekedar pengantar atau sambutan maka
saya tidak akan menguraikannya. Bagi saya cukuplah mengatakan
bahwa berdasar pidato pengukuhan Shofiyullah ini maka semakin
jelas bahwa “Hukum Islam yang bentuknya fikih (al-figh)
merupakan produk tafsir yang bisa berbeda-beda meskipun digali
atau di-istinbat dari dalil naqly yang sama”. Dalam Qur’an maupun
Sunnah Nabi, misalnya, ada istilah riba tetapi jika dikaitkan dengan
perbankan maka produknya dalam bentuk fikih yang dihasilkan oleh
produk ijtihad atau fatwa bisa berbeda. Ada yang mengatakan bunga
bank haram, ada yang mengatakan bunga bank halal, ada juga yang
bilang makruh. Masalahnya, di zaman Nabi larangan riba tertuju
untuk hutang piutang personal atau antar keluarga karena belum
ada bank yang dikelola oleh negara untuk publik. Maka begitu ada
lembaga perbankan modern muncullah produk fatwa dan fikih yang
beragam tentang hukum bunga bank di dalam Islam. Di tengah-
tengah kontroversi tentang bunga bank menurut fikih, sekarang ini
penggunaan bank konvensional sebagai alat transaksi di sekitar
Masjidil Haram dan Masjid Nabawi, Saudi Arabia yang secara resmi
adalah negara Islam ternyata menggunakan bank konvensional. Di
sana kita bisa bertransaksi dengan Master Card atau Visa Card yang

Xiv



jelas-jelas merupakan produk layanan bank konvensional yang
berpusat di Amerika Serikat,

Begitu juga di dalam Al-Qur’an dan Sunnah Rasul ada banyak
istilah tentang organisasi bernegara yang kemudian memberi
kesimpulan bahwa Islam memandang adanya negara merupakan
keniscayaan sehingga hidup di dalam atau mendirikan negara
dianggap sebagai alat untuk dapat melaksanakan perintah Allah
dengan sebaik-baiknya. Namun praktik berorganisasi atau
mengelola negara selalu berubah, tidak pernah sama dari waktu ke
waktu bahkan pada era al-Khulafa’ al-Rashidiin sekalipun sudah
terjadi perbedaan itu yang terus berkembang sampai sekarang. Ada
yang, jika dikaitkan dengan konsep-konsep modern, memilih bentuk
dan mekanisme demokrasi. Ada yang memilih bentuk monarki. Ada
yang memilih bentuk Republik. Ada yang memilih bentuk
Parlementarisme. Ada yang memilih Presidensialisme, dan lain-lain.
Perbedaan yang begitu beragam itu disebabkan penafsiran atas
pengorganisasian negara dibuat berdasar kebutuhan waktu, tempat,
dan kultur. Itulah sebabnya figh siyasah (ilmu politik dan
ketanegaraan) yang hadir sebagai produk ijtihad melalui metodologi
hukum Islam (usil al-figh) juga menghasilkan teoresasi dan
implementasi yang berbeda-beda.

Saat ini ada 57 negara anggota Organisasi Konperensi Islam
(OKI) dan 22 negara anggota Liga Arab yang umumnya menganut
agama Islam, akan tetapi anutannya pada sistem dan mekanisme
bernegara berbeda-beda. Mengapa? Ya karena penafsiran atas teks
(dalil) nagqly yang kemudian melahirkan produk hukum dalam
bentuk fikih yang berbeda-beda.

Di sinilah salah satu catatan penting saya jika diletakkan
dalam kerangka isi pidato pengukuhan guru besar Shofiyullah ini.
Artinya hukum Islam yang hadir dalam bentuk fikih (dan qanun)
merupakan tafsir kontekstual sesuai kebutuhan zaman, tempat, dan
budayanya. Ini sesuai dengan yang didalilkan oleh Ibnu al-Qoyyim
(1292 - 1350) bahwa, “Tak terbantah bahwa perubahan hukum-
hukum (al-figh) itu selalu terjadi seiring dengan perubahan zaman,
tempat (wilayah), dan kultur”. Teks tak selalu bisa langsung
diberlakukan sesuai dengan bunyinya melainkan perlu ditafsirkan

XV



agar menjadi hukum dalam arti fikih sesuai dengan tuntutan konteks
atau situasi dan kondisi.

Bayangkan, alangkah akan dangkal dan tertinggalnya hukum
Islam jika hanya ditafsirkan secara tekstual menurut Al-Qur’an dan
Sunnah Rasul. Oleh sebab itu, kecuali dalam soal akidah atau hal-hal
yang sudah gat’i dan rinci, hukum Islam dalam bentuk fikih seperti
figh al-muamalah, figh al-siydsah, figh al-dustiiriyah, fikih mengenai
vaksin untuk COVID 19, bahkan figh al-ibadah (mahdoh) bisa
berbeda-beda isinya sesuai dengan perbedaan waktu, tempat, dan
budayanya.

[tulah sebabnya dalam konteks zaman, tempat, dan kultur
Indonesia meskipun sekilas narasinya hampir sama saya lebih suka
menggunakan ungkapan “Mengindonesiakan Islam” daripada
“Mengislamkan Indonesia”. Dengan ungkapan Mengindonesiakan
Islam maka prinsip-prinsip ajaran Islam dan seluruh nilai
universalnya bisa diterjemahkan ke dalam fikih Islam sesuai dengan
keadaan Indonesia dari waktu ke waktu. Dari rasa bahasa,
mengislamkan Indonesia terkesan memaksakan pesan tekstual
sedangkan mengindonesiakan Islam terasa lebih halus dalam
memasukkan nilai-nilai substantif ke dalam konteks sosial.

Semoga Prof. Shofiyullah Muzammil selalu istigdmah dalam
taufiq dan hidayah dari Allah SWT.

Wassalamu’alaikum Wr.Wh.

Jakarta 26 April 2025

xvi



Kata Pengantar Editor

Assalamu’alaikum Wr.Wh.

Perkembangan hukum Islam di era kontemporer menuntut
sebuah pembacaan baru yang tidak hanya setia pada teks-teks
normatif, tetapi juga responsif terhadap realitas zaman. Buku ini
hadir sebagai penghormatan intelektual sekaligus persembahan
akademik kepada Prof. Shofiyullah, seorang pemikir hukum Islam
kontemporer yang dengan konsistensi ilmiah dan spiritualitasnya
telah memperkaya khazanah keilmuan Islam Indonesia. Ia tidak
hanya berdiri di atas tradisi, tetapi juga melangkah maju menapaki
tantangan zaman melalui integrasi kreatif antara Ushul Figh, Filsafat
Hukum Islam, dan gagasan Islam Keindonesiaan.

Buku ini tidak hanya menyajikan teori, melainkan juga
membangun kerangka praksis yang relevan bagi masyarakat
Indonesia dan dunia [slam pada umumnya. Buku ini terdiri atas lima
bagian besar, yang masing-masing menyuarakan respons, refleksi,
dan elaborasi kritis atas gagasan Prof. Shofiyullah Muzammil.
Masing-masing bagian bukan hanya sebuah kajian normatif
terhadap teks-teks klasik, melainkan upaya pembacaan ulang
(gira’ah mu‘asirah) yang mempertemukan nalar hukum Islam
dengan dinamika nilai, realitas sosial, dan prinsip keadilan.

Para penulis dalam buku ini, dari akademisi senior, pemikir
muda, hingga praktisi hukum Islam, menyajikan beragam refleksi
kritis. Mulai dari tawaran metodologi phronesis dalam ijtihad
kontemporer, integrasi maqasid al-syariah dengan nilai-nilai
Pancasila, sampai analisis terhadap sertifikasi halal dan fatwa-fatwa
keagamaan di era global. Tak ketinggalan, dimensi filsafat, kalam,
dan tasawuf pun diangkat dalam perspektif baru, seperti melalui
telaah pembaruan ilmu kalam Taha ‘Abdurrahman yang sarat nilai
etik-linguistik, hingga refleksi spiritualitas Islam dalam konteks
pluralisme keindonesiaan.

Secara khusus, buku ini juga mempersembahkan renungan
terhadap kontribusi besar Prof. Shofiyullah Muzammil, baik dalam

xvii



membangun nalar figih pesantren, mengembangkan konsep filsafat
hukum Islam yang istigdmah dan hanifiyyah, hingga menggagas
ushul figh kontemporer yang responsif terhadap realitas lokal-
global. Nama-nama besar seperti Prof. Dr. Moh. Mahfud MD, Prof. Dr.
Rochmat Wahab, M.Pd., MA., Prof. Dr. Irwan Abdullah, Prof. Dr. H. M.
Asrorun Ni'am Sholeh, MA., Prof. Yon Machmudi, Prof. Dr. Aksin
Wijaya, K.H. Muhammad Cholil Nafis, Lc.,, M.A,, Ph.D, Dr. KH. Aguk
Irawan MN., Dr. KH. Muhammad Afifuddin Dimyathi, Lc., MA., hingga
KH. Abdul Muiz Ali, ikut menorehkan telaah mendalam terhadap
warisan pemikiran beliau.

Secara spesifik pada bagian pertama buku ini membahas
mengenai Qira’ah Mu‘asirah: Rekonstruksi Paradigma Hukum Islam
Kontemporer, memuat respons awal terhadap struktur utama
pemikiran Prof. Shofiyullah yang menekankan urgensi pembacaan
baru terhadap hukum Islam berbasis maqasid, kontekstualisasi, dan
pendekatan filosofis yang adil dan fasilitatif (moderasi berkeadilan
dan taisir manhaji). Para penulis di bagian ini seperti Prof. Asrorun
Ni’am, Dr. Aguk Irawan, dan Dr. Abdul Wahab Ahmad, memberikan
kerangka kritik dan dukungan metodologis atas bangunan dasar
nalar Qira’ah Mu‘asirah.

Menariknya, tulisan Prof. Dr. Irwan Abdullah dalam bagian ini,
“Menjahit Hukum dengan Realitas: Lex Socius dan Lex Rei Sitae
sebagai Kompas Qird’ah Mu’dsirah”, menawarkan pemetaan ulang
terhadap relasi hukum dan konteks sosial. Melalui pendekatan lex
socius dan lex rei sitae, Irwan Abdullah menggarisbawahi bahwa
hukum Islam menurut Shofiyullah bukanlah sistem normatif yang
terisolasi, melainkan hasil dialog kreatif antara norma, budaya, dan
ruang hidup umat. Pemikiran ini memperkuat fondasi Qirda’ah
Mu’asirah sebagai paradigma hukum Islam yang kontekstual
sekaligus filosofis.

Prof. Shofiyullah Muzammil, menyadari bahwa hukum Islam
tidak dapat dipisahkan dari konteks sosial-budaya di mana ia
diterapkan. Di tengah tantangan globalisasi, ia menawarkan model
kontekstualisasi hukum Islam yang berpijak pada magqasid al-
shari‘ah namun tetap menghormati realitas kebangsaan Indonesia.
Dalam bagian kedua buku ini, membahas mengenai Qira’ah

xviii



Mu‘dsirah: Integrasi Filsafat, Realitas Sosial, dan Ushul Figh, menggali
lebih dalam sintesis antara teks, realitas sosial, dan rasionalitas
filosofis yang ditawarkan dalam pidato pengukuhan. Tulisan dari
Prof. Agus Moh. Najib hingga Dr. Waryani Fajar Riyanto
menggarisbawahi nilai-nilai phronesis, dialektika antara lex divina
dan lex naturalis, serta pendekatan historis-filosofis ala Taha
‘Abdurrahman sebagai kontributor penting dalam pembaruan
hukum Islam yang tidak kehilangan akar normatifnya. Lebih jauh,
KH. Dr. Muhammad Afifuddin Dimyathi menunjukkan relevansi
pendekatan tafsir al-ahkam dalam memperkaya kerangka
kontekstualisasi tersebut.

Pada bagian ketiga, buku ini membahas mengenai Kritik,
Refleksi, dan Eksplorasi Nalar Pembaruan dalam Hukum Islam,
merupakan wadah bagi kritik konstruktif dan evaluasi atas tawaran
Qira’ah Mu‘asirah, baik dari perspektif keilmuan maupun praktik
sosial. Di bagian ini, pembaca akan menemukan ketegangan
produktif antara kontinuitas tradisi dan eksperimentasi
metodologis, sebagaimana ditulis oleh Prof. Lukman S. Thahir, Dr.
Muhammad Syakur, dan para penulis lain.

Sebagai ulama dan akademisi, Prof. Shofiyullah Muzammil,
mewakili generasi pemikir Islam yang mampu berdialog dengan
kompleksitas dunia modern. Pada bagian keempat buku ini
menampilkan sketsa intelektual beliau, mulai dari latar belakang
budaya “Serambi Madinah” hingga kontribusinya dalam diskursus
hukum kontemporer. Bagian ini secara spesifik membahas
mengenai Profil Intelektual dan Kontribusi Pemikiran Shofiyullah
Muzammil, menyajikan refleksi personal, biografis, dan historis dari
para kolega, murid, dan sahabat beliau. Melalui kisah dan analisis,
bagian ini menunjukkan bahwa gagasan besar selalu berakar pada
perjalanan panjang intelektual dan spiritual yang penuh kedalaman.
Sosok Prof. Shofiyullah digambarkan sebagai kiai-santri sekaligus
akademisi, yang memadukan pesantren mind dan universitas spirit
dalam setiap detak pikirannya. Prof. Dr. Aksin Wijaya mengisahkan
perjalanan intelektual Shofiyullah yang tidak hanya mengakar
dalam tradisi, tetapi juga melanglang dalam dunia filsafat modern.

Xix



Secara khusus, tulisan Prof. Dr. Rochmat Wahab, berjudul “Gus
Shofi: Santri dan Kiai yang Intelektual dan Aktivis”, memperkaya
narasi personal dan sosial dalam memahami sosok Shofiyullah. Ia
dipotret sebagai figur yang lengkap: seorang santri yang tidak
meninggalkan pesantren, seorang kiai yang tidak menjauh dari
masyarakat, dan seorang intelektual yang tetap berkhidmat dalam
gerakan sosial dan pendidikan. Rochmat Wahab menekankan bahwa
keteladanan Prof. Shofiyullah tidak hanya bersumber dari
pemikirannya, tetapi juga dari integritas hidup dan
keberpihakannya kepada nilai-nilai kemanusiaan. Lebih jauh,
tulisan KH. Abdul Muiz Ali memberi dimensi kultural dan historis
atas bagaimana pemikiran magqdsid Shofiyullah berakar kuat dalam
tradisi keislaman Madura. KH. Muiz Ali menegaskan bahwa sosok
Shofiyullah adalah representasi ideal dari intelektual pesantren
yang mampu menyerap nilai-nilai lokal dan menerjemahkannya
dalam rumusan magqasid yang kontekstual dan membumi.

Lebih dari sekadar kumpulan artikel akademik, buku ini
adalah ikhtiar membangun jembatan antara teks dan konteks,
antara turdth dan tajdid, antara prinsip-prinsip ilahiah dan
kebutuhan manusiawi. la mengajak pembaca tidak hanya mengkaji
hukum sebagai norma, tetapi juga menghayatinya sebagai etika
hidup, kesadaran sosial, dan ekspresi nilai kemanusiaan. Ia juga
merupakan bukti bahwa dunia akademik Islam Indonesia masih
sangat potensial menjadi pusat pengembangan nalar hukum Islam
yang progresif, inklusif, dan berakar.

Melalui buku ini, kita diajak untuk tidak hanya membaca
hukum Islam sebagai kumpulan norma kaku, melainkan sebagai
medan dinamis interaksi antara teks suci, nalar filosofis, dan realitas
sosial. Akhirnya, kami berharap buku ini dapat menjadi bahan
renungan, inspirasi keilmuan, sekaligus panduan praksis bagi siapa
pun yang berkomitmen pada pembaruan Islam yang rahmatan lil-
‘alamin: Islam yang setia pada nilai, akrab dengan realitas, dan
berpihak pada kemanusiaan.

Selamat membaca dan menelaah.

Wassalamu’alaikum Wr.Wh.

XX



Daftar Isi

Selayang Pandang: Qira’ah Mu’asirah fi al-AhKam .........ccceevevennsens i
Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.

Kata Pengantar: Prof. Dr. Moh. Mahfud MD ..........cconesmsnnnnnnenens xiii

Kata Pengantar Editor ... xvii

Daftar ISi s ———————— xxi

1. Menjahit Hukum dengan Realitas: Lex Socius dan Lex Rei
Sitae sebagai Kompas Qird'ah Mu'aSirah .......eoeeseeneeneenn. 3
Prof. Dr. Irwan Abdullah

2. Moderasi Berkeadilan dan Taisir Manhaji dalam Fatwa..... 13
Prof. Dr. H. M. Asrorun Ni'‘am Sholeh, MA

3. Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam, Filsafat Kontemporer dan
Tawaran Kiai Shofiyullah Muzammil ........ccooccneneeneeneerneeenneens 27
Dr. KH. Aguk Irawan MN

4. Qira’ah Mu’asirah f1 al-Ahkam: Tawaran Pembacaan Baru
dalam Fikih KONtemMpPOTer....ccoeeemeeeesseeeseeesseeseesseesseesssessseens 35
Dr. Abdul Wahab Ahmad, S.H.I, M.H.1.

5. Kontekstualisasi Hukum Islam: Analisis Pemikiran
Shofiyullah Muzammil untuk Indonesia .......ccooneeneenneenneenees 41
Dr. Abdul Gaffar Karim, M.A.

6. Refleksi Terhadap Gagasan Usul al-Figh Kontemporer Prof.
Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. ... 51
Prof. Dr. Moh Dahlan, M.Ag.

Qira’ah Mu‘asirah: Integrasi Filsafat, Realitas Sosial, dan Ushul

7. Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam: Ijtihad yang Berkelanjutan 61
Prof. Dr. H. Agus Moh. Najib, S.Ag., M.Ag.

xXi



10.

11.

12.

13.

Instrumen  Metodologis Pembaruan hukum Islam:
Disampaikan dalam rangka tahniah atas Pengukuhan Guru
Besar Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M. Ag. .....ccccccevuuunnee 67
Prof. Dr. Suwarjin, M.A

Membaca Qira‘ah Mu‘asirah fi al-Ahkam Perspektif Tafsir al-

Dr. KH. Muhammad Afifuddin Dimyathi, Lc., MA.

Catatan Pinggir atas Pidato Guru Besar Prof. Dr. H.
Shofiyyullah Muzammil Qird’ah Mu’asirah fi al-Ahkam:
Mempertemukan Usiil Figh dengan Filsafat Hukum dalam
Diskursus Hukum Kontemporer ... 79
Prof. Dr. Abdul Mustaqim, M.Ag

Phronesis sebagai Upaya Epistemik Menyeimbangkan antara
Lex Divina (Divine Command Theory) dan Lex Naturalis
(Nature Law Theory) dalam Filsafat Hukum Islam................ 83
Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum

Divine Reason and Human Reason in Contemporary Islamic
Law: The Integration between Philosophical and Historical
Approaches from Taha ‘Abdurrahman.........n. 89
Dr. Waryani Fajar Riyanto, S.H.I, M.Ag

Filsafat Hukum Islam yang Istigamah dalam Prinsip dan
Hanifiyyah dalam Praksis: Telaah atas Naskah Pidato Guru
Besar Shofiyullah Muzammil.........coeneneeneennenceneenseiseenees 99
Muhammad Arif, S.Fil. I, M.Ag

Kritik, Refleksi, dan Eksplorasi Nalar Pembaruan dalam Hukum

15.

16.

....................................................................... 103

[SIaMLce i —————— 105
Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag

Prinsip Perlindungan Sumber Utama Islam dalam
Pendekatan Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam Pemikiran Prof.

Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.AG.....occoecnenmeeneereenecereereeaneens 111
Dr. H. Muhammad Syakur, M.H.
Filsafat Sebagai Jembatan Hati dan Nalar .......coeenecenecen. 121

Dr. Munawar Ahmad, S.S. M.Si.

xxii



17.

18.

19.

Stereotyping dan Kontekstualisasi Pemikiran Islam.......... 127
Dr. Dhimam Abror Djuraid

Filsafat Hukum Islam?: Menakar Pemikiran Shofiyullah
MUZAIMMUL et ss e sees s seens 131
Ali Usman, M.S.1

Geliat Pembaruan: Tawaran Bacaan Baru terhadap

Eksistensi HuKum IS1am ..o essesssssessseseans 137
Dr. H. M. Nurul Irfan, M. Ag

Profil Intelektual dan Kontribusi Pemikiran Shofiyullah
MUZaAMMUL....cccocirsnns s e 141
20. Berawal dari Membaca: Mencermati Qira’ah Mu’asirah

21.

22.

23.

24,

25.

26.

dalam Pidato Pengukuhan Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil,
MLAG.cooeterreeeismeessssssss s ssssssssss st s s s se s 143
K.H. Muhammad Cholil Nafis, Lc., M.A., Ph.D

Shofiyullah Muzammil: Kiai Intelek Asal Serambi Madinah
.................................................................................................................. 151
Prof. Dr. Aksin Wijaya, M.Ag.

Kiai Baidlowi dan Nalar Figih Pesantren (Sebuah Renungan
tentang Filsafat Hukum ISIam) ....c.coenmeneenneeneceneeensennennne. 155
Dr. Zuhri Humaidi, M.S.1.

Gus Shofy: Santri dan Kiai Yang Intelektual dan Aktifis... 163
Prof. Dr. Rochmat Wahab, M.Pd., MA.

Peranan Putra Madura dalam Membangun Nilai-Nilai
Filosofis Maqasid al-Shari’ah yang Membumikan Peradaban
.................................................................................................................. 167
KH. Abdul Muiz Ali

Kiai Shofiyullah dan Kontribusinya untuk Etika Hukum Islam
.................................................................................................................. 177
Subkhani Kusuma Dewi, Ph.D

Ulama Indonesia Menjawab Tantangan Global: Tawaran
Shofiyullah ~ Muzammil dalam  Diskursus Hukum
JRCO) A=) 4 0] 010 ) o T 179
Prof. Yon Machmudi, Ph.D.

CUITICUIUIM VitAe...ceiicrirerierissssssssssssssssesssessssssssssnsssnsssnssssssssssssssssssassses 185

xxiii



XXiv



Qira’ah Mu‘dsirah: Rekonstruksi
Paradigma Hukum Islam
Kontemporer






1)

Menjahit Hukum dengan Realitas: Lex Socius dan Lex Rei
Sitae sebagai Kompas Qira’'ah Mu'asirah
(Tahniah atas Pengukuhan Guru Besar Prof. Dr. H. Shofiyullah
Muzammil, M, Ag.)

Prof. Dr. Irwan Abdullah
Universitas Gadjah Mada/IA Scholar Foundation

Pendahuluan

Mengapa isu teks dan konteks begitu penting untuk dibahas
bersama? Hukum sebagai kompas yang menuntun arah perjalanan
masyarakat menuju keadilan merupakan konstruksi kolektif. Usil
al-figh, dengan akarnya yang mendalam dalam tradisi Islam,
berperan sebagai fondasi dari kompas tersebut. Sementara itu,
filsafat hukum bertindak sebagai lensa yang membantu membaca
lanskap sosial yang terus berubah. Tantangan-tantangan baru
seperti revolusi digital, perubahan iklim, dan transformasi sosial
global menuntut agar kompas ini tidak hanya akurat dalam orientasi
prinsipil, tetapi juga sensitif terhadap dinamika zaman (Hallaqg,
2009). Jika hanya bertumpu pada fondasi tanpa lensa kontekstual,
hukum menjadi kaku dan wusang. Sebaliknya, jika hanya
mengandalkan lensa tanpa landasan nilai, hukum kehilangan
legitimasi moralnya. Dalam konteks yang kompleks ini,
mempertemukan usil al-figh dan filsafat hukum menjadi sebuah
keniscayaan, agar hukum Islam tetap mampu mengarahkan umat
manusia ke arah kemaslahatan dalam dunia yang semakin
kompleks.

Upaya mempertemukan dua tradisi keilmuan ini merupakan
tantangan serius. Setidaknya ada tiga dimensi penting yang perlu
dikaji lebih dalam. Pertama, bagaimana prinsip-prinsip usil al-figh
bisa direinterpretasi secara kontekstual tanpa kehilangan
esensinya, melalui pemahaman sejarah, budaya, dan nilai-nilai
mendasar yang membentuknya (al-Ghazali, 2017). Kedua,
bagaimana filsafat hukum modern—baik yang berbasis common law
maupun civil law—dapat memperkaya wacana hukum Islam melalui

3



perspektif keadilan, hak asasi, dan keberlanjutan (Muslehuddin &
Asmin, 1991). Ketiga, pentingnya membangun metodologi integratif
yang melibatkan kolaborasi antara ahli fikih, filsuf, dan praktisi
hukum kontemporer, sehingga gagasan-gagasan tersebut mampu
diterjemahkan ke dalam praktik hukum yang aktual. Pendalaman
ketiga dimensi ini menjadi kunci agar wacana teoritis tidak berhenti
di ruang akademik semata, melainkan mengalir dalam denyut
kehidupan sosial masyarakat.

Dalam kerangka itu, tulisan ini disusun untuk memetakan
arah konkret pengembangan gird’ah mu'asirah berbasis realitas
sosial. Artikel ini terdiri dari empat bagian utama: pertama,
mendudukkan urgensi mempertemukan usul al-figh dan filsafat
hukum; kedua, mengelaborasi kemungkinan integrasi pendekatan
ustl al-figh dengan sistem hukum lain seperti common law dan civil
law; ketiga, menawarkan mekanisme implementasi konsep Lex
Socius dan Lex Rae Sitae dalam proses pengambilan keputusan
hukum; dan keempat, mendiskusikan tantangan-tantangan
penerapan qira’ah mu'dsirah di era mediatisasi dan digitalisasi.
Dengan struktur ini, pembaca diharapkan tidak hanya memahami
problematika teoritisnya, melainkan juga melihat peta jalan praktis
menuju pengembangan hukum Islam yang kontekstual, inklusif, dan
berdaya tahan terhadap perubahan zaman (Muzammil, 2023).

Relevansi teks dalam konteks yang dinamis merupakan
kebutuhan yang terus mendesak. Secara akademik, perlu dikuatkan
riset-riset interdisipliner yang menjembatani hukum Islam dengan
filsafat, sosiologi, antropologi, hingga teknologi. Kurikulum
pendidikan hukum Islam perlu direvitalisasi agar lebih responsif
terhadap kebutuhan kontemporer, khususnya dalam isu-isu
strategis seperti perlindungan hak asasi manusia, keadilan ekonomi,
dan keberlanjutan ekologi (Syaiful Arif, 2022). Dalam praktik sosial,
perlu diutamakan pendekatan hukum yang berbasis nilai
kemanusiaan dan kearifan lokal, bukan sekadar transplantasi teks
normatif. Perjalanan ini memang panjang, membutuhkan kesabaran,
ketekunan, dan komitmen kolektif, namun konsisten memampukan
kita menenun kembali hukum Islam sebagai sistem nilai yang



adaptif, berkeadilan, dan tetap berpegang pada ruh magqasid al-
shari'ah dalam membangun peradaban masa depan.

Integrasi Usiil al-Fiqgh dan Filsafat Hukum dengan Pendekatan
Hukum Lain
Dalam era globalisasi yang kian menghapus sekat-sekat

geografis, hukum tidak lagi dapat dipahami semata-mata dalam
kerangka domestik atau partikular. Isu-isu kontemporer seperti
perubahan iklim, kejahatan siber, dan hak asasi manusia telah
melintasi batas negara, menuntut pendekatan hukum yang lebih
komprehensif dan lintas-budaya (Twining, 2009). Usil al-figh dan
filsafat hukum Islam memiliki kekayaan metodologis yang luar biasa
untuk berkontribusi dalam ruang ini. Dialog antara prinsip-prinsip
hukum Islam dan pendekatan hukum lain, seperti common law yang
berbasis preseden, dan civil law yang mengutamakan kodifikasi,
akan berkontribusi pada hukum yang lebih bermakna (Glenn, 2010).
Perbandingan ini bukan sekadar latihan akademik, melainkan jalan
untuk memperluas horizon berpikir, memperkaya praktik hukum,
dan mencari titik temu yang menjembatani perbedaan budaya dan
ideologi global.

Dalam membangun dialog terdapat tiga aspek penting yang
harus menjadi perhatian. Pertama, tentang sumber hukum:
sementara usil al-Figh mengacu pada Al-Qur'an, Sunnabh, Ijma’, dan
Qiyas, common law bertumpu pada preseden yurisprudensi, dan civil
law bertumpu pada kodifikasi legal. Perbedaan sumber ini
membentuk watak dan logika masing-masing sistem hukum (Hallag,
2009). Kedua, metode penafsiran hukum: usil al-figh berorientasi
pada magqasid al-shari‘ah, yakni tujuan-tujuan luhur syariah seperti
keadilan dan kemaslahatan, sedangkan common law menonjolkan
fleksibilitas penafsiran berbasis kasus, dan civil law mengutamakan
kepastian melalui penalaran sistematis (Muslehuddin & Asmin,
1991). Ketiga, peran hakim: dalam hukum Islam, gadi (hakim)
berperan aktif menafsirkan hukum dalam batas prinsip usiliyyah,
mirip dengan hakim dalam common law yang berkreasi melalui
preseden, tetapi berbeda dari hakim dalam civil law yang cenderung
pasif.



Integrasi ini bukan tanpa tantangan, tetapi justru
menawarkan peluang besar untuk membangun model hukum Islam
kontemporer yang lebih adaptif, berkeadilan, dan sustainable. Dua
indikator utama yang dapat digunakan untuk mengukur
keberhasilan integrasi ini adalah fleksibilitas dan keadilan.
Fleksibilitas hukum Islam tercermin dalam prinsip ijtihad dan
istihsan, yang memungkinkan adaptasi terhadap perubahan zaman
(Kamali, 2009). Sementara itu, keadilan ditegakkan melalui prinsip-
prinsip magqasid al-shari‘ah yang menempatkan perlindungan jiwa,
akal, keturunan, harta, dan agama sebagai poros etis hukum Islam
(al-Ghazali, 2017). Dalam konteks ini, kemampuan sistem hukum
untuk melindungi hak-hak semua individu tanpa diskriminasi
menjadi tolok ukur utama, sebagaimana diupayakan dalam
konvergensi antara prinsip syariah dengan hak asasi manusia
kontemporer.

Praktik terbaik keberhasilan integrasi ini dapat dilihat dari
beberapa praktik di dunia Muslim kontemporer. Di Malaysia,
dualisme pengadilan syariah dan sipil berjalan berdampingan,
mencerminkan sinergi antara nilai-nilai Islam dan prinsip-prinsip
hukum positif modern (Hooker, 2008). Di Indonesia, Mahkamah
Konstitusi pernah menggunakan prinsip kemaslahatan sebagai
dasar interpretasi dalam kasus-kasus konstitusional. Bahkan di
Kanada, komunitas Muslim menggunakan prinsip-prinsip syariah
dalam forum mediasi sukarela, di mana maqasid digunakan untuk
menyelesaikan sengketa keluarga dan bisnis berbasis nilai
komunitas. Kasus-kasus ini menunjukkan bahwa integrasi usil al-
figh dan filsafat hukum Islam dengan pendekatan hukum lain bukan
sekadar mungkin, tetapi juga produktif dalam menjawab tantangan
zaman. Namun demikian, keberhasilan ini mensyaratkan kehati-
hatian, keterbukaan dialog antarperadaban, serta sensitivitas
terhadap konteks lokal dan nilai-nilai pluralisme.

Mekanisme Implementasi Konsep Lex Socius dan Lex Rei Sitae
dalam Proses Pengambilan Keputusan Hukum
Mengintegrasikan Ilex socius—hukum berbasis realitas

sosial—dan lex rei sitae—hukum berbasis konteks tempat—dalam

6



pengambilan keputusan hukum Islam merupakan ikhtiar untuk
menjaga keseimbangan antara teks normatif dan realitas empiris.
Pendekatan ini tidak bermaksud melemahkan otoritas teks shar?,
melainkan memperkaya penafsiran dengan memperhatikan kondisi
aktual masyarakat. Dalam kerangka ini, sumber hukum utama—Al-
Qur'an, Sunnah, [jma’, dan Qiyas—tetap menjadi fondasi, namun
dipadukan dengan pemahaman kontekstual berbasis riset sosial,
budaya, dan ekonomi (Kamali, 2009). Dengan demikian, hukum
Islam dapat menjaga relevansinya di tengah dinamika perubahan
zaman, tanpa kehilangan akar prinsipilnya. Ini menegaskan bahwa
hukum bukan sekadar teks mati, melainkan organisme hidup yang
berdialog terus-menerus dengan realitas sosial (An-Na'im, 2008).

Implementasi lex socius dan lex rei sitae menuntut tiga langkah
penting. Pertama, penelitian sosial empiris harus menjadi bagian
integral dari proses ijtihad hukum. Pendekatan ini mencakup survei
lapangan, wawancara partisipatif, analisis statistik, hingga observasi
budaya, untuk memahami nilai, norma, dan praktik sosial di mana
hukum akan diterapkan (Syaiful Arif, 2022). Kedua, konsultasi
publik perlu dikembangkan sebagai arena dialog antara ahli hukum,
masyarakat, dan kelompok kepentingan, untuk mengidentifikasi
aspirasi, kebutuhan, serta potensi resistensi sosial terhadap suatu
produk hukum (Wahyudi, 2007). Ketiga, analisis dampak sosial
harus dilakukan secara sistematis untuk memetakan konsekuensi
potensial dari penerapan hukum tersebut, baik terhadap kelompok
mayoritas maupun minoritas, demi menghindari ketidakadilan
struktural (Muzammil, 2023). Ketiga langkah ini memastikan bahwa
hukum tidak hanya sah dari sisi sumbernya, tetapi juga adil dan
manusiawi dalam implementasinya.

Keberhasilan implementasi konsep ini ditentukan oleh
beberapa prasyarat penting. Pertama, ketersediaan data sosial yang
akurat, rinci, dan kontekstual sangat diperlukan agar interpretasi
hukum berbasis realitas bukan sekadar asumsi spekulatif. Kedua,
partisipasi masyarakat harus inklusif, memperhatikan suara
kelompok rentan seperti perempuan, minoritas agama, dan
kelompok marjinal. Ketiga, transparansi proses hukum harus dijaga
agar masyarakat memiliki akses terhadap metode dan

7



pertimbangan yang digunakan dalam penetapan hukum. Keempat,
akuntabilitas ahli hukum terhadap masyarakat dan lembaga
keagamaan menjadi landasan moral untuk menjaga integritas
proses (An-Na'im, 2008). Kelima, kapasitas kelembagaan perlu
diperkuat, terutama lembaga-lembaga fatwa, pengadilan syariah,
dan lembaga riset hukum, agar mampu menjalankan riset,
konsultasi, dan evaluasi dampak secara berkelanjutan. Tanpa
memenuhi prasyarat ini, lex socius dan lex rei sitae berisiko tereduksi
menjadi slogan normatif tanpa daya transformatif.

Praktik konkret implementasi pendekatan ini dapat
ditemukan dalam penetapan nisab zakat pertanian di berbagai
negara Muslim. Di wilayah dengan tingkat kemiskinan tinggi, nisab
ditetapkan lebih longgar untuk mendorong redistribusi kekayaan,
sedangkan di wilayah dengan kesejahteraan ekonomi lebih tinggi,
nisab disesuaikan lebih ketat untuk mengoptimalkan pemerataan
ekonomi (Kahf, 1999). Contoh lain adalah reformasi undang-undang
keluarga di Tunisia dan Maroko, yang berlandaskan penelitian sosial
komprehensif dan konsultasi luas dengan berbagai lapisan
masyarakat sebelum merumuskan prinsip-prinsip keadilan gender
dalam hukum keluarga Islam. Kasus-kasus ini menunjukkan bahwa
ketika hukum Islam didialogkan dengan realitas melalui mekanisme
lex socius dan lex rei sitae, hasilnya bukan hanya lebih adil, tetapi juga
lebih kontekstual, adaptif, dan diterima oleh masyarakat luas.

Tantangan Penerapan Qira'ah Mu'asirah dalam Era Media dan
Digital

Dalam era yang semakin terglobalisasi dan terdigitalisasi,
penerapan gira'ah mu'dsirah menghadapi tantangan yang jauh lebih
kompleks daripada sebelumnya. Digitalisasi telah mengubah cara
manusia berinteraksi, berinformasi, dan membentuk persepsi
hukum serta moralitas sosial. Mediatisasi informasi melalui media
sosial, algoritma, dan platform daring telah mendemokratisasi akses
terhadap interpretasi keagamaan, namun juga mengaburkan
otoritas ilmiah yang sahih (Eickelman & Anderson, 2003). Dalam
situasi ini, gqira’ah mu'asirah harus mampu memberikan respons
cepat terhadap isu-isu kontemporer seperti etika kecerdasan

8



buatan, perlindungan data pribadi, serta hak digital, tanpa
mengorbankan prinsip maqasid al-shari'ah. Kegagalan menavigasi
perubahan ini akan membuat hukum Islam tampak ketinggalan
zaman dan kehilangan daya pikatnya di mata generasi digital.

Ada tiga tantangan utama dalam menerapkan gqirda‘ah
mu'asirah di era ini. Pertama, disrupsi otoritas keilmuan, di mana
informasi agama kini tersebar tanpa filter, memunculkan kerancuan
antara fatwa resmi dan opini awam. Ini menimbulkan polarisasi
pemahaman yang tajam di ruang publik digital (Hirschkind, 2006).
Kedua, pergeseran nilai dan norma sosial yang dipicu budaya global
digital, seperti promosi kebebasan individu, kesetaraan gender, dan
pluralisme, yang kadang berbenturan dengan nilai tradisional
syariah. Ketiga, munculnya isu-isu hukum baru seperti transaksi
fintech, metaverse, dan kejahatan siber, yang belum memiliki
preseden dalam kitab-kitab klasik, sehingga menuntut ijtihad baru
yang inovatif namun tetap setia pada magqdsid al-shari’ah (Kamali,
2009). Ketiga tantangan ini bukan untuk ditakuti, melainkan
ditangkap sebagai peluang untuk memperbaharui pendekatan
hukum Islam secara kreatif dan bertanggung jawab.

Risiko yang harus diwaspadai dalam era ini cukup serius.
Erosi kepercayaan publik terhadap otoritas keagamaan bisa terjadi
jika institusi fatwa lambat merespons isu digital. Polarisasi opini
keagamaan juga semakin rentan karena platform digital
memperkuat ruang gema (echo chambers), memperbesar jurang
perbedaan interpretasi di masyarakat (Sunstein, 2017). Radikalisasi
daring menjadi ancaman nyata ketika narasi ekstremis menemukan
ruang ekspresi bebas tanpa kontrol otoritatif. Terakhir, pelanggaran
hukum digital seperti penyebaran hoaks, ujaran kebencian, dan
cybercrime mengharuskan qird‘'ah mu'asirah mampu menawarkan
panduan moral dan hukum yang relevan dan solutif. Untuk itu,
dibutuhkan keterlibatan aktif ulama, sarjana hukum, praktisi
teknologi, dan masyarakat sipil dalam membangun ijtihad jama't
(ijtihad kolektif) yang berbasis riset interdisipliner dan nilai
magqasid (Muzammil, 2023). Dengan cara ini, qira'ah mu'asirah tidak
sekadar bertahan, melainkan menjadi kekuatan pendorong
transformasi sosial digital yang bermartabat.

9



Catatan Penutup
Menjahit hukum dengan realitas bukanlah tugas sederhana,

melainkan sebuah panggilan intelektual dan spiritual untuk menjaga
agar hukum Islam tetap hidup, bergerak, dan membimbing
peradaban di tengah dinamika zaman. Melalui pendekatan integratif
antara ustl al-figh, filsafat hukum, dan konteks sosial global, hukum
Islam dapat diposisikan sebagai sistem nilai yang adaptif, progresif,
dan tetap berakar pada prinsip magqasid al-shari’ah (An-Na'im,
2008). Pendekatan lex socius dan lex rei sitae membekali kita dengan
kerangka kerja yang responsif terhadap perubahan sosial, tanpa
harus melepaskan integritas normatif sumber-sumber wahyu.
Dalam dunia yang penuh ketidakpastian ini, hanya hukum yang
mampu berdialog dengan realitas yang akan bertahan dan relevan.

Keberhasilan gerakan ini tentu saja membutuhkan komitmen
kolektif: komitmen akademisi untuk menggali khazanah turath
secara  kontekstual, komitmen praktisi hukum  untuk
menerjemahkan nilai-nilai sharT ke dalam produk hukum yang
berkeadilan, dan komitmen masyarakat untuk menjadi subjek aktif
dalam perubahan sosial yang berlandaskan nilai (Kamali, 2009;
Wahyudi, 2007). Era digital dan globalisasi menawarkan tantangan
sekaligus peluang. Tantangan berupa disrupsi otoritas, pergeseran
nilai, serta lahirnya problematika hukum baru. Peluang berupa
kemudahan kolaborasi ilmiah lintas negara, partisipasi masyarakat
dalam jjtihad sosial, serta perluasan cakupan maqasid dalam
menjawab problematika kontemporer. Di titik inilah, gira’'ah
mu'dasirah menemukan urgensinya: sebagai jembatan antara teks
suci dan realitas hidup, antara prinsip abadi dan kebutuhan dinamis.

Masa depan hukum Islam bergantung pada keberanian kita
untuk berijtihad dengan pandangan jauh ke depan, keteguhan kita
menjaga magqasid al-shari'ah sebagai pusat gravitasi etis, dan
kerendahan hati kita untuk mendengarkan realitas sosial sebagai
bagian integral dari wahyu yang berbicara melalui sejarah manusia.
Menjahit hukum dengan realitas adalah kerja abadi umat yang
percaya bahwa keadilan bukan sekadar impian, melainkan amanah
yang harus diwujudkan.

10



11



Referensi

al-Ghazali, A. H. (2017). Al-Mustasfa min Ilm al-Usul (Vol. 1). Cairo:
Dar al-Thaqgafah.

An-Na'im, A. A. (2008). Islam and the Secular State: Negotiating the
Future of Shari'a. Harvard University Press.

Eickelman, D. F., & Anderson, ]. W. (Eds.). (2003). New Media in the
Muslim World: The Emerging Public Sphere (2nd ed.). Indiana
University Press.

Glenn, H. P. (2010). Legal Traditions of the World: Sustainable
Diversity in Law (4th ed.). Oxford University Press.

Hallag, W. B. (2009). An Introduction to Islamic Law. Cambridge
University Press.

Hasbi Ash-Shiddieqy, T. M. (1975). Filsafat Hukum Islam. Jakarta:
Bulan Bintang.

Hirschkind, C. (2006). The Ethical Soundscape: Cassette Sermons and
Islamic Counterpublics. Columbia University Press.

Hooker, M. B. (2008). Indonesian Syariah: Defining a National School
of Islamic Law. ISEAS-Yusof Ishak Institute.

Kahf, M. (1999). The Performance of Islamic Monetary Institutions.
Islamic Research and Training Institute.

Kamali, M. H. (2009). Shari‘ah Law: An Introduction. Oneworld
Publications.

Muslehuddin, M., & Asmin, Y. W. (1991). Filsafat Hukum Islam dan
Pemikiran Orientalis: Studi Perbandingan Sistem Hukum Islam.
Tiara Wacana Yogya.

Muzammil, S. (2023). Phronesis dimension (Al-Syu'ur Al-Fadillah) as
a new manhaj of contemporary figh: Case study of Central MUI
Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa No. 1 of 2021
on the law of AstraZeneca's COVID-19 vaccine products.
Journal of Asian Wisdom and Islamic Behavior, 1(2), 104-119.

Syaiful Arif. (2022). Islam dan Pancasila Perspektif Maqashid
Syari'ah. Yogyakarta: Penerbit Cakrawala.

Sunstein, C. R. (2017). #Republic: Divided Democracy in the Age of
Social Media. Princeton University Press.

Twining, W. (2009). General Jurisprudence: Understanding Law from
a Global Perspective. Cambridge University Press.

Wahyudi, Y. (2007). Magasid Shart’ah dalam Pergumulan Politik:
Berfilsafat Hukum Islam dari Harvard ke Sunan Kalijaga.
Nawesea Press.

Zahrah, M. A. (1958). Usul al-Figh. Cairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi.

12



)

Moderasi Berkeadilan dan Taisir Manhaji dalam Fatwa

Prof. Dr. H. M. Asrorun Ni'am Sholeh, MA
Ketua Bidang Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Pusat

Pendahuluan

Pertama, saya mengucapkan selamat atas pengukuhan
sahabat dan guru saya, Kyai Shofiyullah Muzammil sebagai guru
besar di Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta. Beliau ini sosok Kyai, dapat bonus guru besar. Dan saya
melihat beliau telah menjadi guru besar sebelum pengukuhan ini.
Ala kullin selamat...

Saya berterima kasih atas kepercayaan Kyai Shofi untuk
menuliskan pandangan terhadap naskah pidato guru besar beliau,
yang concern pada isu fatwa. Beliau menjadi salah satu tokoh yang
memiliki kepedulian mengenai dinamika fatwa, khususnya terkait
sertifikasi produk halal, yang beberapa tahun terakhir hingga hari
ini masih dilakukan konsolidasi tata kelola sertifikasi halal,
termasuk fatwa halal dan standarnya.

Tulisan ini sebagai bentuk takarrum sekaligus tahniah atas
pengukuhan guru besar bagi Kyai Shifiyullah. Saya telah membaca
naskah pidato beliau. Saya juga mengikuti gagasan, pemikiran, dan
kiprah beliau mengenai soal hukum Islam. Terlebih, beliau menjadi
salah satu anggota Komisi Fatwa MUI Pusat.

Tulisan ini akan sedikit memberikan penguatan berupa
catatan pinggir (hamish) atas matan pidato guru besar kali ini,
khususnya terkait dengan fatwa Majelis Ulama Indonesia. Catatan
pinggir ini lebih bersifat persandingan dan penguatan, yang
sebagian sumbernya saya nukil ulang dari tulisan saya sebelumnya.

Moderasi Berkeadilan

Fatwa itu memberi jalan keluar. Orang yang berfatwa
menghendaki jawaban hukum untuk dijadikan pedoman. Fatwa
harus fleksibel, bisa diimplementasikan. Tidak boleh ada jalan
buntu. Jika ada kebuntuan, fatwa melahirkan jalan keluar. Bisa jadi

13



jalan Kkeluar tersebut merupakan jalan darurat, yang bersifat
temporal.

Fatwa MUI terkait dengan Astrazenecca yang melahirkan
hukum haram- mubah bisa dipahami oleh kondisi; (i) secara bahan
dan proses produksi, ia tidak memenuhi standar halal, khususnya
terkait dengan adanya (intifd’ al-khinzir wa ma tawallada minhu);
(ii) ada kebutuhan mendesak terhadap penggunaan vaksin untuk
mencegah penularan wabah covid, sementara vaksin yang telah
dinyatakan halal tidak cukup untuk memenuhi kebutuhan.

Standar halal yang salah satunya larangan intifa’ al-khinzir wa
ma tawdllada minhu itu ditetapkan dalam fatwa MUI sebagai
pedoman di dalam proses sertifikasi halal produk, termasuk obat.
Artinya, jika tidak sesuai standar, maka tidak bisa ditetapkan
kehalalannya. Dan jika demikian, pasti tidak dapat diterbitkan
Sertifikat Halal. Tidak mungkin hanya keinginan untuk menetapkan
halal, dipaksa untuk mengubah standar. Itu tidak manhaji. Akan
tetapi, bukan berarti tidak ada jalan keluar. Tetapi harus diletakkan
pada tempatnya, difatwakan sesuai dengan aturan mainnya, sesuai
kaedah-kaedah hukum, merujuk pada pedoman dan standar yang
telah disepakati bersama.

Produk yang tidak halal dan tidak memperoleh Sertifikat Halal
tidak serta merta secara absolut tidak boleh digunakan. Fatwa MUI
tentang Obat dan Pengobatan?, merinci soal zat obat dan bahan yang
ditetapkan halal-haramnya, serta fatwa tentang penggunaannya,
apakah boleh atau tidak. Jika ada darar, meskipun zatnya suci, maka
ia haram untuk digunakan. Sebaliknya, meskipun zatnya haram, jika

! Fatwa MUI Nomor 30 Tahun 2013, di antaranya menyebutkan; (i) Obat yang
digunakan untuk kepentingan pengobatan wajib menggunakan bahan yang suci dan
halal. (ii) Penggunaan bahan najis atau haram dalam obat-obatan hukumnya haram.
(iii) Penggunaan obat yang berbahan najis atau haram untuk pengobatan hukumnya
haram kecuali memenuhi syarat sebagai berikut: a. digunakan pada kondisi
keterpaksaan (al-dlarurat), yaitu kondisi keterpaksaan yang apabila tidak dilakukan
dapat mengancam jiwa manusia, atau kondisi keterdesakan yang setara dengan
kondisi darurat (al-hajat allati tanzilu manzilah al-dlarurat), yaitu kondisi
keterdesakan yang apabila tidak dilakukan maka akan dapat mengancam eksistensi
jiwa manusia di kemudian hari; b. belum ditemukan bahan yang halal dan suci; dan
c¢. adanya rekomendasi paramedis kompeten dan terpercaya bahwa tidak ada obat
yang halal.

14



ada kebutuhan mendesak--yang secara fikih memenuhi syarat untuk
disebut dariirah shar’iyyah atau setidaknya hajah shar’iyyah yang
dapat menduduki kedudukan dartirah shar’iyyah, maka ia boleh
digunakan.

Dari ini, apa yang saya sampaikan, memperkuat dan memberi
garis tebal atas pandangan Prof Shofiyullah tentang fatwa MUI
mengenai Vaksin Astrazeneca waktu itu, dengan radaksi beliau:

Berdasar pelacakan terhadap literatur, kini saya dapat
menjelaskan mengapa hukum vaksin AztraZenica yang dikeluarkan
oleh MUI Pusat mengikuti prinsip-prinsip dari 6 jenis hukum, yakni
Haram-Mubah. MUI mempertahankan sikap kehati-hatian dalam
situasi yang darurat, mendesak yakni menyelamatkan salah satu
dari al Khamsah, yaitu nyawa.

Meskipun dalam keterdesakan dan tekanan atas bahaya
yang mengancam, MUI tetap mempertahankan atas hukum
keharaman babi dan turunnnya (intifa’ al Khinzir Haram Mutlaq),
yang telah dituliskan dalam hukum Tuhan (Lex Divine) Surat Al
Baqarah (2): 173. Sikap keteguhan dalam memegang Lex Divine,
menjadikan hukum tersebut tetap haram, namun karena
kondisiyang sangat mendesak, dan dengan mempertimbangkan sisi
fungsi dalam ilmu farmakologi dan medis, bahwa tripsin, menjadi
unsur yang saat ini mampu mengikat virus yang dilemahkan, dan
demi alasan khusus (lex rae sitae) perlindungan pada nyawa orang
banyak, yang diamanatkan oleh syariah harus ditegakkan dan
diperjuangkan, maka hukum haram, dengan dikontekskan pada
dilema hidup-mati manusia, (lex socius), diberi hukum baru, yakni
mubah, diperkenankan-untuk batas waktu dan kondisi tertentu,
sebelum ada pengganti tripsin halal sebagai pengikat virus covid
tersebut.

Kebolehan menggunakan yang haram tersebut tanpa

mengubah status haramnya. Bukan berarti jika darurat, maka secara
zat, yang haram dan najis berubah hukum menjadi halal dan suci.
Tidak. Sebagaimana seseorang boleh mengonsumsi bangkai saat
kondisi darurat, tidak dimaknai kebolehan tersebut mengubah
status bangkai tersebut menjadi suci. Di sinilah sisi keadilan dalam
penetapan hukum. Ini bagian dari konsistensi dalam memegang
aturan keagamaan, sekalipun dibaca oleh sebagian khalayak sebagai
sesuatu yang kaku. Walau demikian, fatwa memberikan jalan keluar,
dengan kebolehan setelah ada pertimbangan shar’t. Di sinilah sisi
kemudahan yang menegaskan soal taisir dan fleksibilitas hukum

Islam. Moderasi yang berkeadilan, tetap menempatkan sesuatu pada
15



tempatnya. Memberi jalan keluar tanpa memerkosa hukum untuk
merealisasikan kemaslahatan.

Taisir Manhaji dalam Berfatwa Untuk Mewujudkan
Kemsalahatan

Untuk mengoptimalkan peran fatwa dalam mewujudkan
keamaslahatan publik, menghidupkan fatwa dalam kesadaran
kolektif masyarakat, serta mengefektifkan proses transformasi
fatwa dalam perlikau dan kebijakan publik, dibutuhkan langkah-
langkah penguatan fatwa, baik pada metodologi, substansi, maupun
administrasi dan advokasi fatwa.

Untuk kepentingan itu, saya merumuskan beberapa prinsip
dalam penetapan fatwa, yang disebut Living Fatwa. Living Fatwa
dapat dimaknai sebagai upaya menghidupkan dan menghadirkan
fatwa sebagai panduan bagi masyarakat serta menjadikannya hidup
dalam perilaku yang menyatu dengan denyut nadi kehidupan
masyarakat. Untuk menjadikan fatwa hidup di tengah masyarakat,
fatwa perlu adaptif dengan kondisi, budaya, dan termasuk madzhab
keagamaan masyarakat. Fatwa merupakan produk interaksi antara
mufti dengan lingkungan sosial, budaya, ekonomi, dan poltik yang
mengelilinginya. Fatwa harus kontekstual karena ia merupakan
jawaban atas permasalahan kongkrit yang muncul di masyarakat
dalam perspektif hukum Islam. Living Fatwa terdiri dari pendekatan
yang Luwes, Implementatif, Visioner, Ilmiah, Nalar-kritis, dan Gerak-
dinamis.

Qira’ah mu’asirah yang dipaparkan Prof Shofiyullah
memperkuat pentingnya pendekatan fatwa keagamaan yang luwes,
implementatif, dan visioner. Namun, tetap dalam bingkai kaedah
ilmiah yang bisa dipertanggungjawabkan (taisir manhaji). Saya
kutipkan kembali tiga dari enam pendekatan LIVING, yaitu luwes,
implementatif, dan visioner, yang bisa beririsan, bahkan
memperkuat argumentasi tentang “Qira’ah mu’asirah”’nya Prof
Shofiyullah.

1. Luwes (muriinah) dalam Penetapan Fatwa
16



Fatwa keagamaan memiliki karakter yang muriinah
(Muhammad, 2020), luwes, lentur dan fleksibel. Muriinah
dalam fatwa merupakan manifestasi dari prinsip “al-yusr”
atau kemudahan yang menjadi karakter dasar dalam
pensyariatan hukum (Muhammad, 2020).

Kelenturan dalam penetapan fatwa tidak berarti
tasahuli (menggampangkan dalam berfatwa), terlebih
tahakkum, (menetapkan hukum tanpa dasar ilmu).
Mengingat fatwa merupakan jawaban hukum shar’7, maka
dalam penetapannya terikat oleh kaedah-kaedah penetapan
hukum shar’i yang bersifat ajeg dan harus dipedomani.
Kelenturan fatwa tetap dalam koridor kaedah hukum shar?,
mendasarkan diri pada metode ijtihad dan pedoman dalam
penetapan fatwa. Ada quyid dan dawabit yang dipegang
secara konsiten. Namun pada saat yang sama, fatwa bersifat
lentur, khususnya terhadap masalah-masalah yang masuk
kategori “al-mutaghayyirat”. Dan yang paling penting, fatwa
bersifat solutif.

Kelenturan fatwa memiliki basis akademik melalui
berbagai kaedah fikih, di antaranya kaedah yang
disampaikan Ibnu Qayyim al-Jauziyah (al-Jauziyah, 2022)
yang menyatakan:

Wlgally cladly JgoMls LiSadlg Aol pid coumy L a9 gg1all pas

Perubahan fatwa dan perbedaannya disebabkan oleh
perubahan waktu, tempat, kondisi, niat dan dan adat
istiadat.

Dalam fatwa MUI, perubahan fatwa dapat terlihat dalam
berbagai fatwa yang ditetapkan, di antaranya saat
menetapkan fatwa tentang Vaksin Meningitis.

Pada 2009, MUI menetapkan Fatwa Nomor 05 Tahun
2009 tentang Penggunaan Vaksin Meningitis Bagi Jemaah
Haji Atau Umrah, yang isinya menetapkan hukum boleh
(mubah) penggunaan vaksin Meningitis produksi GSK yang
mempergunakan bahan dari babi dan/atau yang dalam
proses pembuatannya telah terjadi
persinggungan/persentuhan dengan bahan babi. khusus

17



untuk haji wajib dan/atau umrah wajib. Ketentuan boleh
mempergunakan vaksin meningitis yang haram tersebut
berlaku hanya sementara selama belum ditemukan vaksin
Meningitis yang halal atau pemerintah Kerajaan Arab Saudi
masih mewajibkan penggunaan vaksin tersebut bagi jamaah
haji dan/atau umrah. Tahun berikutnya, 2010, setelah
adanya Produk Vaksin lain yang dalam proses produksinya
memenuhi standar halal, tidak bersentuhan dengan babi
atau bahan yang tercemar babi dan telah melalui proses
pencucian, maka MUI menetapkan fatwa Nomor 6 Tahun
2010 yang menyatakan bahwa, dari tiga jenis Vaksin
Meningitis yang dilakukan pemeriksaan, ditetapkan; (i)
Vaksin Mencevax™ ACW135Y hukumnya Haram; (ii) Vaksin
Menveo Meningococcal dan Vaksin Meningococcal
hukumnya Halal; dan (iii) Vaksin yang boleh digunakan
hanyalah vaksin meningitis yang halal. Fatwa ini juga
mencabut Fatwa MUI Nomor 5 Tahun 2009 yang
menyatakan bahwa bagi orang yang melaksanakan haji wajib
atau umrah wajib boleh menggunakan vaksin meningitis
haram karena al-hdajah (kebutuhan mendesak) dan
“dinyatakan tidak berlaku lagi”.

Sementara, tidak semua perubahan kondisi dapat
mengubah fatwa. Fatwa MUI tentang Vasektomi, merupakan
salah satu contohnya. Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia,
pada 1979 telah memfatwakan bahwa vasektomi/tubektomi
hukumnya haramz.

Namun, seiring dengan perkembangan teknologi,
pada 2009 ada informasi ilmiah bahwa vasektomi dapat
dipulihkan kembali pada situasi semula. Menyambung
saluran spermatozoa (vas deferen) dapat dilakukan oleh ahli

2 Fatwa yang ditetapkan pada 13 Juni 1979 ini diputuskan setelah

membahas kertas kerja yang disusun oleh KH. Rahmatullah Siddiq, KHM.
Syakir, dan KHM. Syafi'i Hadzami, yang menegaskan bahwa; (i) pemandulan
dilarang oleh agama; (ii) vasektomi/tubektomi adalah salah satu bentuk
pemandulan; dan (iii) di Indonesia belum dapat dibuktikan bahwa
vasectomi/ tubektomi dapat disambung kembali.

18



urologi dengan menggunakan operasi menggunakan
mikroskop. Namun, kemampuan untuk dapat mempunyai
anak kembali akan sangat menurun tergantung lamanya
tindakan vasektomi.

Setelah dilakukan kajian secara seksama, dengan
mengundang ahli urologi dan BKKBN, maka melalui forum
ijtima’ al-ulama’ Komisi Fatwa se-Indonesia, ditetapkan
bahwa praktek vasektomi hukumnya tetap haram. Salah satu
pertimbangannya adalah vasektomi sebagai alat kontrasepsi
KB sekarang ini dilakukan dengan memotong saluran
sperma. Hal itu berakibat terjadinya kemandulan tetap.
Sementara itu, upaya rekanalisasi (penyambungan kembali)
tidak menjamin pulihnya tingkat kesuburan kembali yang
bersangkutan. Hal yang sama ditanyakan pada 2013. Namun,
belum ditemukan illat baru yang secara sharT dapat
mengubah hukum, maka fatwa tetap diberlakukan.

Implementatif (amali, tatbiqi)

Fatwa yang ditetapkan harus dipastikan dapat
terimplementasi. Karena itu sebelum fatwa ditetapkan, mufti
harus mengenal bagaimana kondisi mustafti dan dampak
yang ditimbulkan dalam hal implementasi fatwa.

Fatwa harus melihat realitas sosial di mana dan
bagaiamana fatwa diminta, dan apa dampak yang
ditimbukan jika fatwa hendak dilaksanakan. Siapa yang akan
melaksanakan dan dalam konteks apa. Fatwa bukan hanya
sekedar jawaban normatif keagamaan dengan pendekatan
teks semata; lebih-lebih bersifat deduktif. Hal ini mengingat
masalah yang difatwakan itu bersifat kongkrit, aktual,
karenanya membutuhkan jawaban yang bisa
diimplementasi.

Di samping mengenali konteks ruang dan waktu si
mustafti; fatwa yang sudah ditetapkan juga harus
diikhtiarkan untuk dapat diimplementasikan, baik secara
langsung maupun melalui pengaturan.

19



Perubahan sosial sering kali menuntut adanya
penyesuaian dalam hal aturan, termasuk pemahaman
hukum Islam dan praktek keagamaannya. Dalam konteks
fikih, ada azimah dan ada rukhsah. Rukhsah diberikan
sebagai bentuk kemudahan agar aturan hukum Islam tetap
dapat diimplementasikan, meskipun dalam kondisi yang
berbeda dengan kondisi normal. Jika kondisi normal, berlaku
hukum normal, yang dikenal sebagai azimah.

Dalam kajian hukum Islam, pertimbangan untuk
mencegah ke-mafsadah-an itu didahulukan dari pada
memeperoleh kemaslahatan.3 Penetapan fatwa ini juga
meneguhkan sisi fleksibilitas hukum Islam#. Hal ini juga
didasarkan pada pendapat al-Nawawi dalam kitab al-Majmu’
(al-Nawawi, n.d.) yang menyatakan tidak wajib salat jum’at
bagi orang sakit, meskipun saldt jum’at-nya orang kampung
tidak sah karena jumlah jamaahnya kurang karena
ketidakhadirannya.

3. Visioner (mustaqbaliah)

Agar fatwa dapat diterima dalam kesadaran hukum
masyarakat, penetapan fatwa harus visioner dan
menjangkau ke depan. Di samping berdasar pada pada
kondisi yang bersifat empirik, fatwa juga melihat pada apa
yang ditimbulkan jika fatwa tersebut dipedomani dan
dipraktekkan. Karenanya dalam penetapan fatwa perlu
melakukan nazar fi ma’alat al-af’al (melihat pada akibat
hukum).

Penetapan Fatwa harus mempertimbangkan sisi
keberlakuan dan dampak yang ditimbulkan pasca
keberlakuannya. Pertimbangan penetapan fatwa perlu
menjangkau pada akibat yang ditimbulkan jika

3 Kaedah fighiyyah dar’ul mafasid mugaddamun “ala jalb al-mashalih

4Dalam terminologi hukum Islam dikenal kaedah hukum yang
menegaskan fleksibilitasi hukum Islam “la yunkaru taghayyur al-ahkam bi
taghayyur al-azminah wa al-amkinah wa al-‘awaid”, tidak diingkari adanya
perubahan hukum sebab adanya perubahan waktu, tempat, dan kondisi.

20



diimplementasikan; dengan mengupayakan terwujudnya
kemaslahatan serta sedapat mungkin menghindarkan diri
dari mafsadah yang ditimbulkan.

Melihat “ma’alat al-af’al” meniscayakan penetapan
fatwa yang dinamis (tatawwuri) dan tidak statis (ghair
sukuni). Melihat aspek ma’alat al-af’al merupakan faktor
yang dapat mendinamisir penetapan fatwa, baik di bidang
ibadah maupun di bidang muamalah. Penggunaannya di
bidang muamalah lebih dinamis mengingat prinsip dasar
dalam hal muamalah adalah pendekatan rasional dan
pertimbangan kemaslahatan (Ahmitu, 2012).

Teori  ma’alat  al-af’al  menuntut adanya
pertimbangan tiga hal dalam penetapan fatwa; pertama,
aktifitas perbuatan, kedua, kodisi “al-waqi” yang melingkupi
di mana perbuatan itu dilakukan serta lingkungan yang
mempengaruhinya, dan ketiga, dampak yang ditimbulkan
dari perbuatan tersebut di kemudian hari (Ahmitu, 2012).
Teori ma’alat al-af’al berkaitan dengan dua kaedah untuk
melindungi tujuan syariah yaitu kaedah zari’‘ah dan al-hiyal
al-shar’iyyah; serta dua kaedah untuk mewujudkan
keamsalahatan mukalaf, yaitu istihsan dan mura’at al-khilaf
(Jiddiyah, 2010).

Dalam konteks nazhar fi ma’alat al-af’al, yang
dijadikan pertimbangan bukan hanya sesuatu yang “Waqi”,
tetapi juga yang bersifat “mutawaqqa’(yang akan terjadi
dengan ukuran yang bersifat rasional, bukan ramalan).

Fatwa MUI Nomor 4 Tahun 2003 tentang
Standardisasi Fatwa Halal menjadi salah satu fatwa yang
mengadaptasi teori maalat al-af’al. Di samping konsen
terhadap komposisi dan proses produksi, Fatwa MUI
mengatur soal bentuk, aroma, rasa, nama, dan gambar
kemasan produk. Jika kita melihat material semata, maka
fatwa tidak dapat menjangkau soal bentuk. Akan tetapi,
dengan pendekatan “ma’alat al-af’al’, fatwa MUI
menetapkan bahwa produk pangan yang menggunakan
nama yang diharamkan tidak bisa ditetapkan kehalalannya.

21



Demikian juga produk pangan yang meterialnya halal tetapi
diproduksi dalam bentuk hewan yang diharamkan misalnya.
Ini untuk mencegah adanya permisifitas masyarakat
terhadap sesuatu yang diharamkan. Ke depan, jika itu dibuka
dan dilonggarkan, dikhawatirkan akan tidak ada lagi
sensitifitas halal-haram bagi masyarakat.

Dalam Fatwa MUI Nomor 4 Tahun 2003 tentang
Standardisasi Fatwa Halal, bagian keempat terkait masalah
Penggunaan Nama dan Bahan, dijelaskan bahwa: (i) Tidak
boleh mengkonsumsi dan menggunakan nama dan/atau
simbol-simbol makanan/minuman yang mengarah kepada
kekufuran dan kebatilan; (ii) Tidak boleh mengkonsumsi dan
menggunakan nama dan/atau simbol-simbol
makanan/minuman yang mengarah kepada nama-nama
benda/binatang yang diharamkan terutama babi dan khamr,
kecuali yang telah mentradisi (‘urf) dan dipastikan tidak
mengandung unsur-unsur yang diharamkan seperti nama
bakso, bakmi, bakwan, bakpia dan bakpao; (iii) Tidak boleh
mengkonsumsi dan menggunakan bahan campuran bagi
komponen  makanan/minuman  yang menimbukan
rasa/aroma (flavour) benda-benda atau binatang yang
diharamkan, seperti mie instan rasa babi, , dll; dan (iv) Tidak
boleh mengkonsumsi makanan/minuman yang bacon
flavour menggunakan nama-nama makanan/minuman yang
diharamkan seperti whisky, brandy, beer, dan lain-lain.

Terkait dalam upaya tagnin Fatwa, dengan langkah
komuniasi sebagai pengejawantahan paradigma simbiotik,
maka fatwa ini kemudian diserap dalam regulasi, melalui
Peraturan Presiden Nomor 6 Tahun 2023 tentang Sertifikasi
Halal Obat, Produk Biologi, dan Alat Kesehatan yang
diterbitkan pada 19 Januari 2023.

Pasal 9 Perpres ini mengatur bahwa produk harus
tidak menggunakan nama yang mengarah padasesuatu yang
diharamkan atau memuat pornografi serta tidak
memilikikarakteristik/profil sensoris yang mengarahpada
produk haram atau yang telah dinyatakan haram

22



berdasarkan ketetapan fatwa Majelis Ulama Indonesias. Di
samping itu, pengemasan dan pelabelannya menjamin
kehalalan dan mutu bahan kemasan yang digunakan dengan
desain kemasan, tanda,simbol, logo, nama, dan gambar yang
tidakmenyesatkan; serta dikemas dan diberi label dengan
tidak melanggar prinsip syariah Islam (Perpres No. 6 Tahun
2023, n.d.).

Pasal 6 angka (5) huruf g mengatur bahwa bahan
berupa  alkohol/etanol  dapat digunakan selama
alkohol/etanol tersebut tidak berasal dari industri khamar
yang secara medis tidak membahayakan dan tidak
disalahgunakan. Ketentuan ini merujuk pada Fatwa MUI
Nomor Fatwa Noamor 4 Tahun 2003 tentang Standardisasi
Fatwa Halal dan Fatwa Nomor 11 Tahun 2009 tentang
Hukum Alkohol.

4. Ilmiah (manhaji)

Bagian dari upaya menghidupkan fatwa dalam
masyarakat yang terus berubah adalah memastikan
penetapan fatwa didasarkan pada argumen yang berbasis
akademik dan ilmiah serta menjaga integritas keilmuan.

Fatwa yang ilmiah adalah fatwa yang mengikatkan
diri pada metode ijtihad yang sahih, metodologis
(manhajiyah), yang berarti bahwa cara berpikir didasarkan
kepada metode yang disepakati oleh para ulama, baik ilmu
tafsir, ilmu hadis, usil al-figh, maupun qawa’id fighiyyah;
bukan produk yang dihasilkan tanpa batasan dan tanpa
aturan (bila hudiid wa la dawabit).

Fatwa ditetapkan atas kekuatan dalil dan argumen
ilmiah, bukan oleh banyaknya suara. Karenanya tidak
dikenal voting dalam penetapan fatwa MUI Jika pada
masalah yang sedang dibahas terdapat perbedaan

5 Ada dua fatwa yang terkait dengan hal ini, yaitu Fatwa Nomor 4
Tahun 2003 tentang Standardisasi Fatwa Halal dan Fatwa Nomor 44 Tahun 2020
tentang Penggunaan Nama, Bentuk, dan Kemasan Produk yang Tidak Dapat
Disertifikasi Halal.

23



pandangan, dan tidak tercapai titik temu, maka ditunda
sampai dimungkinkan terjadinya kesepakatan. Dan jika
ternyata tidak dapat bersepakat, maka fatwa ditetapkan
dengan menyampaikan adanya perbedaan pandangan
tersebut disertai dengan penjelasan argumen masing-
masing. Dalam penetapan fatwa, khususnya pada masalah
aliran keagamaan, ibadah, dan pangan, menggunakan
pendekatan ihtiyat (mengambil pandangan keagamaan yang
paling hati-hati) serta sedapat berpegang pada prinsip al-
khurtj min al-khilaf (mungkin keluar dari perbedaan
pendapat).

Penetapkan fatwa meniscayakan pandangan ahli
yang memiliki kompetensi untuk memperoleh “tasawwur
masalah” secara utuh tentang substansi yang akan
difatwakan. Fatwa produk halal menempatkan “ulama di
bidang pangan” sebagai referensi utama dalam penetapan
kehalalan produk. Dalam Fatwa MUI tentang Standar
Sertifikasi Penyembelihan Halal (Fatwa Nomor MUI Nomor
12, 2009) misalnya, fatwa mengakomodasi perkembangan
ilmiah di bidang teknologi peternakan; semisal
penyembelihan mekanis dan proses stunning
(pemingsanan) penyembelihan hewan. Fatwa tersebut
menetapkan, Stunning (pemingsanan) untuk mempermudah
proses penyembelihan hewan hukumnya boleh, dengan
syarat; (i) stunning hanya menyebabkan hewan pingsan
sementara, tidak menyebabkan kematian serta tidak
menyebabkan cedera permanen; (ii) bertujuan untuk
mempermudah penyembelihan; (iii) pelaksanaannya
sebagai bentuk ihsan, bukan untuk menyiksa hewan; (iv)
peralatan stunning harus mampu menjamin terwujudnya
ketiga syarat tersebut, serta tidak digunakan antara hewan
halal dan nonhalal (babi) sebagai langkah preventif; dan (v)
penetapan ketentuan stunning, pemilihan jenis, dan teknis
pelaksanaannya harus di bawah pengawasan ahli yang
menjamin terwujudnya keempat syarat yang ada (Fatwa
Nomor MUI Nomor 12, 2009). Salah satu pertimbangan

24



penyembelihan dengan menggunakan stunning adalah
aturan mengenai animal welfare. Dalam fatwa, prinsip
animal welfare dikontekstualisasi dengan perspektif ihsan
dalam proses penyembelihan. Syarat dan kondisinya
dioperasionalkan sesuai dengan disiplin keilmuan yang
memiliki keahlian.

Dalam proses sertifikasi halal di Indonesia,
keberadaan auditor halal yang dimiliki oleh Lembaga
Pemeriksa Halal, yang berasal dari ahli di bidang pangan dan
ilmu terapan lainnya, merupakan “mata” dan “telinga” dalam
penetapan fatwa, berfungsi mengoperasionalkan fatwa
tentang standar halal, untuk memastikan bahwa komposisi
dan proses produksi pangan sesuai dengan standar halal.
Fatwa MUI dihidupkan dalam bentuk kebijakan publik dalam
penyelenggaraan sertifikasi halal, melalui Undang-Undang
dan peraturan pelaksanaan turunannya, seperti Peraturan
Presiden Republik Indonesianomor 6 Tahun 2023 tentang
Sertifikasi Halal Obat, Produk Biologi, dan Alat Kesehatan
(Perpres No. 6 Tahun 2023). Salah satu kriteria yang harus
dipenuhi dalam cara pembuatan produk yang halal adalah
tidak menggunakan nama yang mengarah pada sesuatu yang
diharamkan atau memuat pornografi, serta tidak memiliki
karakteristik/profil sensoris yang mengarah pada produk
haram atau yang telah dinyatakan haram berdasarkan fatwa
Majelis Ulama Indonesia (Perpres No. 6 Tahun 2023).

Akhirnya, selamat atas pengukuhannya. Semoga
semakin manfaat untuk umat
Wallahu A’'lam bi al-Shawab.

25



Referensi

Ahmitu, Y. A. (2012). Mabda’ I'tibar al-Ma’al fi al-Bahts al-Fiqhi.
Markaz Nama li al-Buhuts wa al-Dirasat.

al-Jauziyah, . Q. (2022). I'lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-Alamin, Juz
4. Dar Ibnu al-Jauziyyah.

al-Nawawi, I. (n.d.). al-Majmu’ syarh al-muhadzdzab, Juz 4.

Fatwa Nomor 12, 2009.

Jiddiyah, U. (2010). Ashl I'tibar al-Ma’al Bain al-Nazhariyah wa al-
Tathbiq. Dar Ibn Hazm.

Muhammad, H. M. A. R. (2020). Murunat al-Fatwa fi al-Syariah al-
I[slamiyyah: Dar al-Ifta al-Mushriyyah Anmudzajan. Majalah
Al-Buhuts Al-Fighiyyah Wa Al-Qanuniyyah, 35(1), 357-433.

Perpres No. 6 Tahun 2023.

26



©)
Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam, Filsafat Kontemporer dan
Tawaran Kiai Shofiyullah Muzammil

Dr. KH. Aguk Irawan MN
Tokoh Agama, Penulis, dan Sastrawan Berkebangsaan Indonesia

Bismillahirahmanirrahim.

Alhamdulillah wa ba'da. Tentu, pertama kami mengucapkan
Alfu Mabruk kepada sahabat dan senior kami KH. Shofiyullah
Muzammil atas capaian akademik tertingginya (guru besar) pada
bidang Filsafat Hukum Islam di Universitas UIN Sunan Kalijaga,
dengan pengambilan bidang takhasus, Qird’ah Mu’asirah fi al-
Ahkam: Mempertemukan Usiil al-Figh dengan Filsafat Hukum dalam
diskursus Hukum Kontemporer. Sebuah tema yang visioner dan
amat dibutuhkan umat pada konteks hari ini dan yang akan datang.
Semoga ilmu dan pengabdiannya pada umat menjadikan jariyah
dunia akhirat. Amin

Membaca prolog pidato guru besarnya yang terlampir dalam
buku ini, dengan menyuguhkan fatwa MUI terkait penggunaan
vaksin AstraZenaca pada era pandemi saat itu, saya, secara pribadi
baru menyadari, ternyata ada musykil serius disana, apalagi jika
keputusan Komisi fatwa DPP MUI ini dihadapkan dengan keputusan
lembaga lain, seperti Lembaga Bahsul Masail (LBM) PWNU Jawa-
Timur. Maka tawaran dengan pembacaan baru (Qira’ah Mu’dsirah fi
al-Ahkam), bukan lagi kebutuhan hari ini, tapi juga keniscayaan.

Untuk tahu sedikit lebih gamblang, kenapa ketika kita
menemukan persoalan baru, perlu juga pendekatan (pembacaan)
baru (kontemporer), sebagaimana yang ditawarkan oleh Kiai
Shofiyullah dan sekarang sudah dikukuhkan guru besar ini, karena
memang disana ada persoalan krusial. Pertama, tentu saja apa yang
difatwakan MUI Pusat ambigu, haram-mubah. Haram tetapi boleh
digunakan. Sementara dari LBM-PWNU Jatim halal, dan tentu saja
boleh digunakan. Padahal secara prosedur ilmiah sudah sama-sama
memenuhi syarat akademik, atau dalam pandangan filsuf-

27



kontemporer: Charles Pierce sudah sama-sama melakukan inquiry-
investigation, tetapi hasilnya bisa berbeda.

Uniknya bagi keduanya, ada dua titik temu: keduanya tak
menampik jika dalam AstraZeneca ada kandungan pangkreas
(tripsin) babi, dan boleh digunakan. Tetapi sudut pandang soal
tripsin ini adalah apakah termasuk haram -li zatih-, yaitu keharaman
yang sejak semula ditentukan syar’i, atau bukan? Ini yang menjadi
pemicu berbedanya kesimpulan hukum.

Tentu saja sekilas, bagi MUI Pusat, sebagaimana fikih pada
umumnya, semua kandungan yang berasal dari babi adalah mutlak
haram penggunaannya, kecuali jika ada proses istihalah: Hilangnya
kandungan babi seluruhnya dan telah berubah wujud secara
alamiah, sebagaimana yang tersirat dalam kitab fikih dasar Mazhab
Imam Hanafi: Radd al-Mukhtar ‘ala al-Durr al-Mukhtar. Begitu juga
Mazhab Imam Shafi'l pada kitab Sharh al-Muhadhdhab.

Sekarang pertanyaanya adalah apakah perubahan dari bahan
baku pangkreas babi menjadi tripsin, lalu dilarutkan dengan kode
getik yang hanya 10 mililiter dan telah berubah ini terjadi secara
alami atau kimiawi? Disinilah letak masalahnya. Sebagian besar
pemegang otoritas pemegang fatwa di Timur Tengah, seperti al-
Azhar Mesir, Uni Emirat Arab dan lainnya mengangap halal, karena
perubahan tersebut dianggap alami. Tetapi bagi sebagian
bersikukuh adalah rekayasa dan kimiawi, maka tetap haram.

Sekali lagi, meski hasil akhir keduanya menyimpulkan vaksin
astraZeneca boleh digunakan, tetapi dengan adanya kata haram ini
akan menjadi beban yang amat berat bagi sebagian besar
masyarakat muslim, terutama muslim urban. Kelompok yang satu
merasa akan memasukkan barang haram ke tubuhnya, meski boleh
karena kondisi darurat (al-mashaqat tajlibu al-taisir). Sementara
yang satu merasa halal, dan tentu saja tidak masalah masuk tubuh.
[tulah salah satu sebabnya, kenapa tiap produk hukum itu
seharusnya tidak hanya dilihat dari sebuah proses metodologis, tapi
juga dampak psikologis-sosiologis?

Karena "konsumen” fatwa adalah masyarakat luas, dengan
berbagai macam latar belakang sosial-kultural dan pendidikannya.
Melihat dampak kata (teks) dari sisi psikologis ini, jauh hari kita

28



sudah diingatkan oleh Schleirmacher dalam teori hermenutika
pisikologisnya. Menurutnya, tiap kata (teks) selain bermakna secara
gramatikal, juga bermakna secara psikologi, dan kaitannya dengan
psikologis ini, tiap kata (teks) berdampak lebih serius dan lebih
besar (Hermeneutics and Crititism, h.27).

Sekali lagi, tentu saja, penyebutan kata haram oleh MU]I, itu
akan sangat membekas bagi ingatan publik, daripada mencoba
memahami soal “istihalah” dari pangkreas babi menjadi tripsin lalu
dilarutkan dengan kode getik yang hanya 10 mili, kemudian zat yang
semula najis atau haram bisa menjadi suci atau halal. Jadi MUI versus
PWNU ini saat itu tentu membawa masalah baru: polarisasi antara
kelompok vaksin halal dan haram. Masalah ini bisa berbuntut ke
ranah isu politik-bisnis-vaksinnya, dan sekitarnya.

Jadi, dalam kontesk itulah sumbangan pemikiran Kiai
Shofiyullah Muzammil amat penting ada di tengah Kkita, terutama
untuk, para tokoh agama, supaya lebih arif dalam memgambil sikap,
sebab setiap prodak hukum dampaknya luas, terutama dari sisi
prosedur-ilmiah dan dampak psikologi-sosial, di tengah krisis
kesehatan, ekonomi dan politik.

Memecah "Batu" Kejumudan

Tidak berlebihan jika pengambilan spesifikasi Qird’ah
Mu’asirah fi al-Ahkam: Mempertemukan Ustil al-Figh dengan Filsafat
Hukum dalam diskursus Hukum Kontemporer ini, Kiai Shofiyullah
ibarat sedang memecah batu kejumudan. Sebab tak dipungkiri,
masih amat banyak, bahkan nyaman, para aktifis hukum Islam ada
dalam kekangan teks (turath) dengan perspektif masa lalu dan
terlanjur menjadi sebuah mimpi yang paling buruk; kejumudan
berpikir, kejumudan bertindak, kejumudan beragama, dan
kejumudan lainnya, sehingga orang jadi enggan, bahkan mungkin
'tak sudi' menerima filsafat kontemporer sebagai realitas keilmuan
yang begitu pesat, terutama di Eropa dan Amerika.

Bahkan, ada yang menganggap bahwa pembacaan yang
tekstualis yang ada di abad pertengahan diklaim secara mutlak
sebagai jalan menuju kebaikan dan kebenaran atas nama Tuhan.
Sungguh, di tengah majemuknya filsafat postmodernisme, yang

29



telah mengangkat dunia Barat (Amerika) telah setapak lebih maju
dan beradab. Mayoritas dari kita masih nampak begitu limbung dan
linglung, karena diam-diam telah menyimpan teologi, truth-claim
sebagai daya pikat yang magis untuk Islam kita. Islam, yang
sebanarnya adalah rahmatan li al-‘a@lamin.

Maka melalui pembacaan Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkdm yang
ditawarkan Kiai Shofiyullah, kita patut berterimakah misalnya
kepada Lieven Boeve dalam “The Particularity of Relegious Truth
Claims”, atau patut bersyukur bertemu dengan teori inevestigasi-
kebenaran model Charles Peirce dalam “How I Make our Ideas Clear”
juga pada Talal As'ad dalam “Geneologies of Relegion”. Karena
disitulah mayoritas dari kita seperti sedang bercermin dan melihat
rupa buruk kita: yaitu apriori dan terkungkung oleh dogma abad
pertengahan, persis seperti kebanyakan orang Barat-Kristiani hidup
di abad Medieval.

Contoh sikap apriori ini dalam bahasa Charles Peirce, punya
alasannya sendiri, yaitu karena mereka malas melakukan prosedur
ilmiah (rasional) dalam filsafat kontemporer atas segala tindakan
dan keyakinannya. Peirce mengklasifikasikan mereka sebagai orang
yang keras bagai batu (jumud), padahal sebagai metode, ‘a priori’
dituntut menghadirkan rasionalitas (Milton K. Munitz,
Contemporery Analitic Philosopy. New York; Macmilan Publishing
Co. Inc. 1981, hal. 40).

Sementara Talal As’ad, metengarai; bahwa pembaacaan teks
dengan hanya merujuk pada waktu masa lalu, karena mereka tidak
mencoba membuka diri untuk dinamis dan terlibat di luar dunianya,
jadi formulasi pemaknaan terhadap kebenaran yang sangat
subyektif dan fanatik itu harus diatasi dengan pembacaan
kontemporer, dalam istilah Kiai Shofiyullah adalah Qird’ah
Mu’asirah fi al-Ahkam Karena menurutnya, pemaknaan agama
sejatinya bersifat ’spatio-temporal. (Talal As’ad, Geneologies of
Relegion (London; The John Hopkins University Press, 1993, hal. 53)

Selain dialektika antropologi model Talal. Lieven Boeve
mencoba mencari solusi dari ruang buntu itu. Teori ‘deficit of truth’
ia gunakan untuk memeriksa kebenaran-kebenaran partikular yang
terdapat pada kelompok pemeluk agama-agama. Menurutnya,

30



setiap agama menyimpan kebenaran yang partikular, dan
kebenaran universal terdapat pada kesatu-paduan (contingent) dari
masing-masing kebenaran tersebut. Apabila satu agama
menganggap dirinya sendiri sebagai pemegang kebenaran secara
mutlak, maka saat itulah defisit kebenaran terjadi.

Menurutnya lagi, tidak boleh tidak, sejarah kebenaran teologis
harus selalu diperiksa ulang dan dilakukan rekontektualisasi
(recontextualization), hingga betul-betul menjadi lebih terpercaya.
(Lieven Boeve, “The Particularity of Religious Truth Claims: How to
Deal With It In A So-Called Post-Modern Context’, dalam Truth:
Interdisciplinary Dialogues In A Pluralist Age, editor. Christine
Helmer dan Kristin De Troyer, Peeters: Leuven-Paris-Dudley, 2003,
hal.193).

Barangkali analisa ini bisa kita gunakan pada ranah yang lebih
mikro, yaitu kelompok pemeluk Islam mayoritas di Indonesia,
terutama dari kalangan pesantren. Sebab, Qira’ah Mu’asirah fi al-
Ahkam berarti mengenal filsafat kontemporer, yang itu berarti
mengenal dan melihat proses dengan jelas tarik-menarik
kepentingan dan pemaknaan teks, antara hasrat agama sebagai
realitas (teks) atau hasrat pemikiran agama, yang cenderung
memihak pada suatu konteks dan logika zamannya. Filsafat
kontemporer akan metengahkan mana sesunggunya realitas atau
teks dan mana pengaruh dari luar? Sehingga cerita kejumudan demi
kejemudan berangsur pudar dan tercerahkan.

Kerja-kerja intelektual seperti itulah yang sudah dilakukan
oleh Syahrul, Khalil Abdul Karim, Nashr Hamid Abu Zaid,
Mohammed Arkoun, Fattima Mernisi, Abdullahi Ahmed An-Naim,
Sayyid Qumni dan Said Al-Asymawi dalam memahami teks dan
hukum Islam. Cendekiawan kondang Hasan Hanafi, menyebut
mereka sebagai orang-orang yang tercerahkan oleh peradaban
Barat (Hassan Hanafi, Dirasat Islamiyyah, (Kairo: Maktabah al-Anglo
al-Mishriyyabh, tt, hal. 275).

Karena, problem besar di abad ini yang masih sering mencuat
di dunia Islam adalah persoalan identifikasi, antara orisinalitas dan
modernitas (al-Asalah wa al-Mu’asirah). Misalnya pada diskursus
“demokrasi”, persoalan yang sering mencuat adalah pertanyaan

31



seputar, apakah ia benih dari tradisi Islam (Arab) atau dari tradisi
Barat yang sekuler, (repesentatif dari modernitas)? Masing-masing
punya argumentasi sendiri. Bagi Hasan Hanafi, wacana revitalisasi
agama (al-Ishlah al-Dini) yang berkembang sekarang ini, secara
mayoritas masih saja bersifat jumud, dan masih mengarah mencari
apa yang orang sebut dengan ‘orisinil’ itu.

Karena itu Hasan Hanafi menyatakan, diskursus ’orisinalitas’
dengan meninggalkan modernitas menurutnya adalah suatu
kemustahilan, begitu sebaliknya. Karenanya ia mengkritik kelompok
fundamentalisme yang cenderung mencari “orisinil” dengan
mengabaikan sesuatu yang baru, atau datang kemudian
(posmodernitas). Menurutnya sikap seperti itu cenderung
mengabaikan “realitas”, dan terlampau apriori serta bangga dengan
kegemilangan masa lampau (Fakhr bi al-Tarikh al-Qadim).
Sebaliknya, bagi pemuja modernitas, ia juga mengkritik,
kecenderungan seperti itu berlebihan, sebab bagaimanapun, babak
baru (al-Judhiiriyah al-Mubkirah) tak akan lahir tanpa masa lalu
"orisinalitas.” (Hassan Hanafi, F1 Fikrina al-Mu’asir, (Beirut: Dar al-
Tanwir, 1981, hal. 49-50)

Bagi yang jumud (fundamentalisme), ‘yang orisinil’ akan terus
sebagaimana bentuk asal, dan tak boleh berubah, bahkan ‘esensi’'nya
pun tak bisa fleksibel. Karenanya, respon mereka terhadap
modernitas sangat negatif. Namun, di tengah kubu itu ada yang
memahami bahwa ‘orisinil’ itu ada, tetapi ia boleh berubah, bahkan
harus berubah, agar tak menghalangi -secara interaktif—dengan
modernitas (Hassan Hanafi, F1 Fikrina al-Mu’asir, (Beirut: Dar al-
Tanwir, 1981 hal. 49-50).

Salah satu tokoh yang berada di kubu ini adalah Khalil Abdul
karim. Misalnya, konsep syura yang ada dalam dunia Islam (Arab)
dengan demokrasi-ala Barat, adalah suatu contoh kongkrit apa yang
disebut orang dengan kontak peradaban simbiosis-mutualisme
antara ’orisinilitas’ (Arab/Islam) dan ‘'modernitas’ (Barat).

Khalil menyebut konsep syura merupakan sistem masyarakat
madani (civil society), karena berkaitan erat dengan tatanan
perpolitikan suatu bangsa, yang kelak terkait erat dengan
demokrasi. Ia juga termasuk persoalan-persoalan dunia

32



sebagaimana interaksi jual-beli (bai’), persewaan, akad muzara’ah,
bercocok tanam, dan akad mushaqqah, serta persoalan lain. Dengan
kata lain, konsep syura ini merupakan sistem masyarakat madani
yang didasarkan pada perundang-undangan Islam (syari’ah
Islmiyyah), baik dari teks Al-Qur'an maupun hadis. (Khalil Abdul
Karim, Al-Islam baina ad-Daulah Diniyah wa al-Madaniyah., hal.
133). Khalil, adalah salah satu ulama Islam yang bisa menjelaskan itu
dengan prosedural ilmiah, karena ia tahu bagaimana memerlakukan
teks dan konteks itu. Itulah hasil perjumpaannya dengan metedologi
Barat (Amerika).

Salah satu karya monumentalnya adalah buku: "Judhiir al-
Tarikhiyah li al-Shari’ah al-Islamiyyah” (Akar Sejarah Syari’ah
Islam). Dalam buku ini, Khalil mencerminkan sikapnya terhadap tiga
hal sekaligus, yaitu keyakinannya, pandangannya dan rekontruksi
pemikiran terhadap fenomena kekinian dan terhadap masa lalu.
Berangkat dari keyakinannya ia melihat fenomena kekinian yang
berkembang di kalangan masyarakat muslim dalam melihat Islam.
Sebab adanya kecenderungan dari sebagian besar masyarakat
tersebut untuk mengidolakan masa lampau, terutama masa
kenabian dan kekhalifaan pertama, maka ia menguji dan
menginvestigasi secara antroplogogis masyarakat pada masa
tersebut. Khalil tidak hanya berhenti di era itu, akan tetapi juga
berusaha membuktikan bahwa era tersebut pada dasarnya
merupakan perpanjangan dari era sebelumnya.

Sebagaimana juga yang tertuang dalam bukunya:“al-Usiis al-
Fikriyah li Islam Yasar” (Dasar Manifesto Kiri Islam), Khalil juga
punya beberapa prinsip yang dipegangnya. Pertama: Historisitas
teks-teks suci, semua orang yang mengucapkan dua kalimat
syahadat adalah sebagai Muslim, meskipun misalnya dalam keadaan
terpaksa. Kedua, Kekhalifaan merupakan jabatan yang bersifat sipil-
politik, semua orang selain Nabi banyak kekhilafannya. Sehinga
dapat dikritik, karena mereka hanya manusia biasa. Islam agama
inklusif, dan agama merupakan revolusi terhadap keyakinan-
keyakinan yang Kkeliru, situasi-situasi sosial yang rusak dan
eksploitatif.

33



Perinsip-perinsipnya tidak hanya berseberangan dengan
kelompok-kelompok fundamentalis Mesir— yang berkeinginan
menjadikan Mesir sebagai Negara Islam (dengan sistim
kekhalifahan)— akan tetapi, juga berseberangan dengan kelompok
ortodoks yang sangat dominan di negeri itu. Melalui prinsip-prinsip
ini ia mencoba menunjukkan kebenaran Kkeyakinanya dan
kekeliruan kelompok-kelompok tersebut. Upaya tersebut ia lakukan
dengan jalan mengkaji era awal, yaitu kenabian, dan kekhilafan
pertama di satu sisi dan era sebelum kenabian di sisi lain.

Maka dalam terma itulah tawaran Kiai Shofiyullah ini benar-
benar hadir sebagai pencerahan dan mungkin penegasan kembali
untuk solusi masa depan hukum islam. Dalam kesempatan ini, saya
juga ingin memgambil sikap atas banyaknya kritikan yang sering
kita dengar, katanya: "Hari ini kita surplus guru besar, tetapi minus
ilmu pengetahuan.” Kritik ini mungkin ada benarnya, tetapi tidak
berlaku pada Kiai Shofiyullah Muzammil. Wallahu'alam bi al-sawab.

34



(4)
Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam: Tawaran Pembacaan Baru
dalam Fikih Kontemporer

Dr. Abdul Wahab Ahmad, S.H.I., M.H.I.
Dosen Pasca Sarjana UIN KHAS Jember
Pengurus Idarah Aliyah JATMAN
Sekretaris Umum MUI Jember
Pengasuh Pondok Pesantren Mahfilud Duror 1 Jember

Pendahuluan

Dalam diskursus hukum Islam kontemporer, kebutuhan untuk
menghadirkan pendekatan baru yang lebih adaptif terhadap
perkembangan zaman menjadi sebuah keniscayaan. Al-Qur’an dan
hadis selaku sumber utama hukum Islam sudah selesai 14 abad yang
lalu dan tidak mungkin mengalami penambahan, akan tetapi
problem empiris umat islam terus bermunculan tanpa mengenal
akhir. Berbagai hal yang terjadi di masa kontemporer sama sekali
tidak disinggung oleh para fugaha’ di era sebelumnya.

Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag adalah salah satu
pemikir yang menanggapi kegelisahan tersebut dengan menulis
berbagai artikel yang bertemakan pembaruan hukum Islam. Di
antara tulisannya adalah Magqasidi Tafsir: Uncovering and Presenting
Magqasid 1lahi-Qur’ani into Contemporary Context, Usil al-Figh
Integratif-Humanis: Sebuah Rekonstruksi Metodologis, Indonesian
Magqasid al-Shartr’ah: A Study of Yudian Wahyudi's Thought, dan
banyak lainnya yang mempunyai benang merah yang sama, yakni
menyuarakan pentingnya pembacaan baru terhadap tafsir yang ada
sehingga mempunyai daya adaptasi yang lebih tinggi.

Pada titik kematangannya Prof. Shofiyullah kemudian
menawarkan Qira’ah Mu’dsirah fi al-Ahkdm yang merupakan salah
satu tawaran teoritis untuk menjawab tantangan tersebut. la
mengajukan metode pembacaan baru terhadap hukum Islam
dengan mengintegrasikan prinsip-prinsip klasik usul al-figh dengan
kerangka filsafat hukum modern. Pendekatan ini berangkat dari
kesadaran bahwa realitas sosial umat Islam kini jauh lebih kompleks

dibandingkan masa lalu, sehingga diperlukan metode pembacaan
35



hukum yang tidak hanya tekstual, melainkan juga kontekstual,
filosofis, dan kritis.

Epistemologi Pemikiran: Dialog antara Akal dan Wahyu

Landasan epistemologis Qira’ah Mu’asirah diawali dengan
telaah terhadap teori hukum alam (natural law theory) yang
dikembangkan oleh Thomas Aquinas. Aquinas membagi hukum ke
dalam empat kategori, yaitu lex aeterna (hukum abadi Tuhan), lex
divina (hukum wahyu), lex naturalis (hukum alam), dan lex humana
(hukum buatan manusia). Prof. Shofiyullah memandang bahwa
sistem kategorisasi ini memiliki korespondensi dengan filsafat
hukum Islam, khususnya dalam hal peletakan wahyu sebagai
sumber utama hukum. Dalam tradisi Islam, posisi Al-Qur’an sebagai
sumber hukum tertinggi diakui mutlak sebagaimana lex divina
dalam pandangan Aquinas. Paradigma ini penting dipertahankan
agar wibawa hukum Islam tidak tereduksi. Namun demikian, akal
manusia tetap harus diberi ruang untuk memahami dan
merasionalisasi wahyu meskipun wahyu memiliki otoritas
epistemologis yang tidak dapat digantikan oleh rasio semata, seperti
ditegaskan oleh al-Shatibl dalam mukaddimah Muwafaqat-nya.

Pemikiran ini memperkuat argumentasi Prof. Shofiyullah
dalam membangun metodologi yang menggabungkan kekuatan teks
suci dan akal sehat. la berusaha menghindari dualisme antara
wahyu dan akal sekaligus berupaya membangun sinergi yang
produktif antara keduanya untuk merumuskan hukum Islam yang
relevan bagi konteks modern.

Tawaran Teoretis: Enam Pilar Sumber Hukum

Salah satu kontribusi teoretis penting Prof. Shofiyullah adalah
pengembangan enam pilar sumber hukum: lex aeterna, lex divina, lex
naturalis, lex humana, lex socius, dan lex rae sitae. Dalam hal ini, ia
melanjutkan tradisi klasifikasi hukum Thomas Aquinas, namun
memperkaya dengan memasukkan dua faktor pelengkap, yakni
faktor sosial (lex socius) dan kondisi lokal yang spesifik (lex rae
sitae). Kehadiran dua unsur baru ini menunjukkan bahwa hukum
[slam, dalam aplikasinya, tidak hanya harus memperhatikan prinsip

36



universal, tetapi juga dinamika sosial dan kontekstualitas ruang-
tempat.

Pemikiran ini memperlihatkan kesinambungan sekaligus
pembaruan dari gagasan magqasid al-shari’ah yang dikembangkan
oleh al-Shatibi. Jika al-Shatibi telah berhasil mengembangkan
magqasid al-shari’ah dari sekedar kesimpulan induktif dari banyak
teks hukum yang partikular menuju prinsip hukum yang dapat
diaplikasikan secara deduktif, maka Prof. Shofiyullah dalam hal ini
telah menambah variabel baru dengan menjadikan dinamika sosial
dan kondisi lokal sebagai bagian dari struktur hukum itu sendiri.
Inovasi ini membuka jalan bagi fikih yang lebih adaptif, humanistik,
dan relevan dengan kebutuhan riil umat.

Memang, tidak dapat diklaim bahwa variabel ini merupakan
hal yang betul-betul baru dalam wacana usul fikih. Ibnu Qayyim
dalam karyanya yang berjudul I'ldm al-Muwaqqi’in telah membuat
satu bab khusus yang membahas tentang keniscayaan perubahan
fatwa (taghayyur al-fatwa) yang disebabkan oleh perubahan zaman,
tempat, kondisi, niat pelaku dan kebiasaan setempat. Fatwa dalam
hal ini adalah putusan fikih spesifik yang terikat dengan lex rae sitae
dan lex socius. Hanya saja, tawaran konseptual Prof. Shofiyullah
memudahkan para pengkaji agar dapat membaca fenomena fikih
secara lebih komprehensif, terutama bagi mereka yang
menggunakan klasifikasi hukum Thomas Aquinas dan pendekatan
magqasidi.

Aplikasi Praktis: Studi Kasus Fatwa Vaksin AstraZeneca

Untuk mengilustrasikan pendekatan ini, Prof. Shofiyullah
menganalisis Fatwa MUI No. 14 Tahun 2021 tentang vaksin
AstraZeneca. Dalam fatwa tersebut, penggunaan vaksin yang
mengandung unsur tripsin dari babi dinyatakan tetap haram
menurut lex divina, namun diperbolehkan (mubah) dalam kondisi
darurat berdasarkan prinsip perlindungan jiwa (hifz al-nafs) yang
merupakan bagian dari maqasid al-shari’ah. Dengan memasukkan
pertimbangan kondisi darurat (lex rae sitae) dan maslahat sosial (lex
socius), fatwa ini menjadi contoh konkret bagaimana prinsip hukum

37



Islam dapat diterapkan secara kontekstual tanpa kehilangan
integritasnya.

Analisis ini menunjukkan keunggulan metodologi Qira’ah
Mu’asirah, yang tidak hanya berpijak pada kaidah normatif, tetapi
juga mempertimbangkan realitas empiris dan kebutuhan umat
secara lebih luas. Dalam pendekatan ini, hukum tidak lagi dipahami
secara statis, melainkan dinamis dan adaptif terhadap perubahan
zaman.

Perbandingan dengan Pemikir Sebelumnya

Dibandingkan dengan Muhammad Shahrir, yang juga
menawarkan pendekatan pembacaan baru terhadap Al-Qur’an, Prof.
Shofiyullah mengambil sikap yang lebih moderat. Jika Shahrir
seringkali dianggap terlalu liberal dalam menafsirkan teks, bahkan
sampai menimbulkan kontroversi terkait dekonstruksi makna ayat-
ayat syariat, Prof. Shofiyullah tetap menjaga otoritas teks wahyu
sebagai batas interpretasi. Beliau menggunakan pendekatan
hermeneutik yang kritis, namun tetap dalam koridor keimanan dan
kesetiaan kepada prinsip dasar syariat.

Dengan demikian, pemikiran Prof. Shofiyullah dapat
diposisikan sebagai jalan tengah antara konservatisme tekstual dan
liberalisme interpretatif. [a menawarkan sebuah metodologi baru
yang tetap berpegang pada prinsip keilahian wahyu sambil
membuka ruang luas bagi kontekstualisasi hukum dalam realitas
sosial modern.

Penutup

Melalui konsep Qird’ah Mu’dsirah fi al-Ahkam, Prof. Dr. H.
Shofiyullah Muzammil, M.Ag. telah memberikan kontribusi besar
bagi pengembangan fikih Islam kontemporer. la memperkaya
wacana hukum Islam dengan metodologi integratif yang
menggabungkan kekuatan wahyu, rasio, maqasid al-shari’ah, dan
sensitivitas terhadap konteks sosial. Gagasannya membuka peluang
besar bagi pengembangan hukum Islam yang aplikatif, relevan, dan
tetap istigamah dengan prinsip Ilahi. Karya beliau layak menjadi
rujukan utama bagi para pemikir, akademisi, dan praktisi hukum

38



Islam yang berupaya menjawab tantangan zaman modern tanpa
harus mengorbankan integritas syariat.

39



40



(5)
Kontekstualisasi Hukum Islam: Analisis Pemikiran
Shofiyullah Muzammil untuk Indonesia

Dr. Abdul Gaffar Karim, M.A.
Ketua Dept. Politik dan Pemerintahan
Fakultas [lmu Sosial dan Ilmu Politik UGM

Pendahuluan

Saya membaca naskah pidato pengukuhan Prof. Shofiyullah
Muzammil dengan penuh minat. Banyak ulasan menarik dan
menantang yang tersaji di dalamnya. Tulisan ini adalah upaya untuk
mencatat pikiran yang muncul ketika saya membaca naskah pidato
itu, dan menandai sumbangsih utamanya bagi pemikiran dan
langkah politik di Indonesia. Dalam tulisan ini, saya mengeksplorasi
kontribusi pemikiran Prof. Shofi dalam bidang usil al-din,
khususnya melalui konsep “Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam” yang
diadopsi. Pendekatan hermeneutika hukum Islam yang dia
tawarkan menggabungkan tradisi usul al-figh dengan filsafat hukum
modern, membuka peluang besar untuk pengembangan hukum
yang lebih aplikatif dan responsif terhadap dinamika zaman. Saya
akan membahas bagaimana integrasi epistemologi yang dilakukan
Prof. Shofi, yang menyatukan pemikiran Thomas Aquinas dengan
teori magqasid al-shari’‘ah dari al-Ghazali dan al-Shatibi, serta
penambahan sumber hukum seperti lex socius dan lex rei sitae,
memberikan kontribusi signifikan dalam diskursus hukum
kontemporer.

Selain itu, saya juga menyoroti peluang pengembangan
gagasan Prof. Shofi dalam berbagai isu kontemporer, dialog
interdisipliner, penguatan hukum nasional, dan pendidikan hukum.
Saya menilai implikasi pemikiran ini dari sudut pandang demokrasi
dan keadilan, berdasarkan perspektif analisis kuasa dalam ilmu
politik yang saya tekuni. Menurut saya, pendekatan kontekstual ini
memungkinkan hukum Islam untuk lebih inklusif dan relevan
dengan kondisi masyarakat Indonesia yang majemuk.

41



Di bagian akhir, saya akan menyertakan catatan kritis untuk
mengidentifikasi potensi ambivalensi otoritas, keterbatasan
filosofis, dan representasi minoritas dalam implementasi gagasan
ini. Sebagai disclaimer, ingin saya tekankan bahwa tulisan ini
bukanlah ulasan akademis. Saya hanya membuat catatan cepat
berdasarkan kesan saat membaca naskah pidato Prof. Shofi.

Kontribusi Utama

Naskah pidato itu menyoroti konsep Qira’ah Mu’dsirah fi al-
Ahkam, bahkan menjadikannya sebagai judul utama. Konsep ini
merupakan pendekatan hermeneutika hukum Islam yang
menggabungkan tradisi usul al-figh dengan filsafat hukum modern.
Melalui pendekatan ini, Prof. Shofi berusaha untuk membaca hukum
I[slam dengan cara yang lebih relevan dan kontekstual sesuai dengan
dinamika zaman.

Salah satu kontribusi utama alur berpikir ini adalah integrasi
epistemologi yang menyatukan pemikiran Thomas Aquinas tentang
hukum alam dan lex divina dengan teori maqasid al-shari’ah dari al-
Ghazalli dan al-Shatibl. Thomas Aquinas, dengan konsep hukum
alamnya, menekankan bahwa hukum Tuhan (lex divina) adalah
sumber hukum yang mutlak dan tidak dapat digugat. Prof. Shofi
mengadopsi prinsip ini dan menggabungkannya dengan teori
magqasid al-shari’‘ah yang menekankan tujuan syariah dalam
melindungi lima hal pokok: agama, jiwa, keturunan, harta, dan akal.

Naskah pidato tersebut juga memperluas kerangka sumber
hukum Islam dengan menambahkan lex socius (hukum sosial) dan
lex rei sitae (hukum konteks situasional). Lex socius menekankan
pentingnya mempertimbangkan aspek sosial dalam penetapan
hukum, sementara lex rae sitae mengakui bahwa kondisi khusus
memiliki norma hukum yang harus dihormati. Dengan demikian,
Prof. Shofi melengkapi kerangka sumber hukum Islam yang
sebelumnya hanya terdiri dari lex aeterna, lex divina, lex natura, dan
lex humana.

Aplikasi kontekstual dari pendekatan Qira’ah Mu’dsirah fi al-
Ahkam ditunjukkan melalui analisis kasus fatwa MUI tentang vaksin
AstraZeneca. Dalam situasi darurat seperti pandemi COVID-19, MUI

42



menetapkan hukum haram-mubah untuk vaksin yang mengandung
tripsin dari babi. Meskipun hukum Tuhan (lex divina) menetapkan
keharaman babi, kondisi darurat yang mengancam nyawa manusia
(Iex socius) memungkinkan penetapan hukum mubah untuk
sementara waktu. Pendekatan ini menunjukkan peluang fleksibilitas
hukum Islam dalam menghadapi situasi darurat tanpa kehilangan
prinsip dasarnya.

Dengan kontribusi pemikiran ini, Prof. Shofi menawarkan
terobosan akademis yang relevan untuk menjawab tantangan
hukum Islam di era kontemporer. Pendekatan hermeneutika yang
dia tawarkan memungkinkan hukum Islam untuk lebih aplikatif,
inovatif, dan responsif terhadap dinamika sosial, tanpa kehilangan
keteguhannya pada prinsip syariah. Melalui Qira’ah Mu’dsirah fi al-
Ahkam, terbukalah peluang bagi pengembangan hukum Islam yang
lebih inklusif dan kontekstual, sesuai dengan kebutuhan masyarakat
majemuk seperti Indonesia.

Peluang Pengembangan Gagasan

Kontribusi pemikiran yang inovatif melalui konsep Qira’ah
Mu’asirah fi al-Ahkdm membuka peluang besar bagi pengembangan
hukum Islam yang lebih aplikatif dan responsif terhadap dinamika
zaman. Pendekatan hermeneutika yang ditawarkan tidak hanya
relevan untuk menjawab tantangan kontemporer, tetapi juga
memberikan dasar yang kuat untuk pengembangan lebih lanjut
dalam berbagai ranah.

Salah satu peluang utama dari pemikiran Prof. Shofi adalah
penerapan pendekatan ini pada isu-isu kontemporer yang
kompleks, seperti bioetika, perubahan iklim, dan keadilan digital.
Dalam bidang bioetika, misalnya, teknologi reproduksi yang
memungkinkan manusia untuk “mengedit” karakter genetika untuk
kepentingan kesehatan telah menghadirkan tantangan baru yang
memerlukan adaptasi hukum Islam tanpa kehilangan prinsip
dasarnya. Pendekatan Qira’ah Mu’asirah memungkinkan hukum
I[slam untuk beradaptasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi, sambil tetap mempertahankan integritas syariah.

43



Selain itu, gagasan Prof. Shofi membuka ruang untuk dialog
interdisipliner antara hukum Islam, filsafat Barat, dan ilmu sosial
(saya sangat terkesan pada kelincahan beliau dalam bergerak antara
jagad pemikiran!). Diskusi antara berbagai disiplin ilmu ini dapat
memperkaya pemahaman tentang pluralisme hukum di Indonesia,
di mana hukum Islam harus bersinergi dengan hukum positif dan
nilai-nilai universal. Pendekatan ini juga dapat memperkuat
kerangka hukum nasional dengan mengintegrasikan konsep lex
socius dan lex rei sitae, yang mempertimbangkan aspek sosial dan
konteks situasional dalam penetapan hukum.

Peluang lain yang signifikan adalah penguatan pendidikan
hukum Islam. Mengintegrasikan metode Qira’ah Mu’asirah ke dalam
kurikulum studi Islam dapat melahirkan generasi ulama yang lebih
responsif terhadap dinamika zaman dan mampu menjawab
tantangan kontemporer dengan pendekatan yang inovatif.
Pendidikan hukum yang mengadopsi pendekatan ini akan
menghasilkan pemikir-pemikir yang mampu mengembangkan
hukum I[slam yang lebih inklusif dan kontekstual.

Selain itu, pemikiran Prof. Shofi tentang hukum Islam sebagai
alat rekayasa sosial memberikan dasar yang kuat untuk
merumuskan kebijakan publik yang lebih inklusif dan adil. Konsep
lex socius dan lex rae sitae dapat digunakan untuk merumuskan
kebijakan yang selaras dengan nilai agama dan kebutuhan
masyarakat majemuk. Pendekatan ini memungkinkan hukum Islam
untuk berpartisipasi aktif dalam membentuk gerak langkah
kehidupan masyarakat, tanpa menimbulkan konflik dengan
kelompok non-Muslim. Di sini ada peluang besar untuk
pengembangan hukum Islam yang lebih aplikatif, inovatif, dan
responsif terhadap dinamika sosial. Pendekatan hermeneutika yang
dia tawarkan membuka ruang bagi dialog interdisipliner, penguatan
pendidikan hukum, dan perumusan kebijakan publik yang lebih
inklusif. Melalui Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam, hukum Islam dapat
berkembang semakin aplikatif dan inovatif, sesuai dengan
kebutuhan masyarakat majemuk seperti Indonesia.

44



Demokrasi dan Keadilan

Bagi saya, pengembangan hukum Islam yang lebih aplikatif
dan responsif juga penting untuk dinilai dari sudut pandang
demokrasi dan keadilan, terutama berdasarkan perspektif analisis
kuasa dalam ilmu politik. Pendekatan hermeneutika tidak hanya
relevan dalam konteks hukum, tetapi juga memiliki implikasi yang
signifikan terhadap prinsip-prinsip demokrasi dan keadilan dalam
masyarakat.

Pendekatan Prof. Shofi membuka ruang untuk partisipasi
publik dalam penafsiran hukum melalui pertimbangan lex socius dan
konteks situasional. Dalam demokrasi, partisipasi publik adalah
elemen kunci untuk memastikan bahwa kebijakan dan hukum
mencerminkan kebutuhan dan aspirasi masyarakat. Dengan
mempertimbangkan aspek sosial dan kondisi khusus dalam
penetapan hukum, pendekatan ini memungkinkan masyarakat
untuk berperan aktif dalam proses penafsiran hukum. Akan tetapi
tetap perlu dipertanyakan apakah mekanisme ini mengurangi
otoritas eksklusif lembaga keagamaan seperti MUI atau justru
memperkuatnya melalui legitimasi akademis.

Konsep keadilan yang diadopsi dari pemikiran John Rawls
menekankan kesetaraan hak dasar dan distribusi sumber daya.
Dalam konteks hukum Islam, ini berarti bahwa setiap individu harus
memiliki akses yang sama terhadap keadilan, tanpa diskriminasi.
Namun, dalam praktik, perlu diwaspadai risiko hegemoni mayoritas
jika penafsiran hukum Islam dominan dalam kebijakan publik. Hal
ini dapat mengabaikan hak-hak kelompok minoritas, yang
bertentangan dengan prinsip keadilan yang inklusif.

Dari perspektif analisis kuasa, integrasi filsafat hukum Barat
ala Aquinas dengan Islam bisa menjadi alat untuk mendekonstruksi
hierarki kuasa tradisional antara ulama dan negara. Pendekatan ini
dapat memberikan ruang bagi berbagai aktor untuk berpartisipasi
dalam proses penetapan hukum, sehingga mengurangi dominasi
satu kelompok tertentu. Namun, ada juga potensi bahwa pendekatan
ini dapat digunakan untuk melegitimasi kepentingan politik
tertentu, terutama jika “kondisi darurat” dijadikan alasan untuk
mengesampingkan prinsip hukum yang lebih inklusif.

45



Pendekatan kontekstual Prof. Shofi yang mempertimbangkan
kondisi kKhusus (lex rei sitae) dalam penetapan hukum menunjukkan
fleksibilitas dan adaptabilitas hukum Islam dalam menghadapi
berbagai situasi. Ini adalah prinsip penting dalam demokrasi, di
mana hukum harus mampu beradaptasi dengan perubahan sosial
dan kebutuhan masyarakat. Namun penting untuk memastikan
bahwa fleksibilitas ini tidak disalahgunakan untuk melemahkan
prinsip-prinsip hukum yang seharusnya absolut.

Dengan demikian, pendekatan hermeneutika yang ditawarkan
oleh Prof. Shofi memiliki potensi besar untuk memperkuat prinsip-
prinsip demokrasi dan keadilan dalam masyarakat. Hanya saja,
implementasinya memerlukan kesadaran kritis terhadap dinamika
kuasa dan komitmen pada inklusivitas untuk memastikan bahwa
hukum Islam dapat berfungsi sebagai alat keadilan yang adil dan
merata bagi semua warga negara, tanpa terkecuali.

Faedah Kebangsaan

Dengan potensi besar yang ditawarkan oleh pendekatan
hermeneutika dalam memperkuat prinsip-prinsip demokrasi dan
keadilan, penting untuk mengeksplorasi bagaimana hal ini dapat
dimanfaatkan dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia.
Pendekatan kontekstual tidak hanya relevan dalam konteks hukum,
tetapi juga memiliki implikasi yang signifikan terhadap interaksi
sosial dan keberagaman agama di Indonesia.

Salah satu pemanfaatan utama dari gagasan Prof. Shofi adalah
sebagai jembatan antaragama. Konsep lex socius dan maqasid yang
dia kembangkan dapat menjadi dasar untuk dialog antarumat
beragama, terutama dalam merumuskan kebijakan bersama tentang
isu-isu yang melibatkan prinsip universal, seperti kesehatan dan
lingkungan. Misalnya, dalam kasus vaksinasi, pendekatan ini
memungkinkan hukum Islam untuk bersinergi dengan hukum
positif Indonesia, sehingga tidak menimbulkan konflik dengan
kelompok non-Muslim. Dengan demikian, pendekatan ini dapat
memperkuat kerukunan antarumat beragama dan menciptakan
kebijakan yang lebih inklusif.

46



Selain itu, pendekatan kontekstual Prof. Shofi memungkinkan
hukum Islam untuk lebih inklusif dan relevan dengan kondisi
masyarakat Indonesia yang majemuk. Dengan mempertimbangkan
aspek sosial dan kondisi khusus dalam penetapan hukum,
pendekatan ini dapat mengurangi ketegangan antara tuntutan
syariah dan realitas masyarakat plural. Misalnya, dalam isu
pernikahan beda agama atau hak waris, pendekatan ini dapat
memberikan solusi yang lebih adil dan sesuai dengan kebutuhan
semua pihak.

Pemikiran Prof. Shofi tentang keadilan distributif dan
kepentingan publik juga dapat dimanfaatkan untuk mengurangi
konflik dalam masyarakat. Dengan menekankan pentingnya
keadilan yang merata dan distribusi sumber daya yang adil,
pendekatan ini dapat membantu mengatasi ketegangan sosial yang
sering kali muncul akibat ketidakadilan. Misalnya, dalam konteks
kebijakan ekonomi atau sosial, pendekatan ini dapat memastikan
bahwa semua kelompok masyarakat mendapatkan hak dan
kesempatan yang sama.

Namun, untuk memastikan bahwa pemikiran ini dapat
diimplementasikan dengan efektif, perlu dibangun mekanisme
kelembagaan yang melibatkan multi-stakeholder. Ini termasuk
ulama, akademisi, aktivis HAM, dan perwakilan masyarakat. Dengan
melibatkan berbagai pihak, penafsiran hukum tidak akan
didominasi oleh satu kelompok saja, sehingga lebih inklusif dan adil.
Selain itu, mekanisme ini juga dapat memastikan bahwa kebijakan
yang dihasilkan benar-benar mencerminkan kebutuhan dan aspirasi
masyarakat.

Pada intinya, saya ingin menekankan bahwa gagasan dan
pemikiran Prof. Shofi memiliki potensi besar untuk dimanfaatkan
dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia. Pendekatan
kontekstual dan inklusif yang dia tawarkan dapat memperkuat
kerukunan antarumat beragama, mengurangi ketegangan sosial,
dan menciptakan kebijakan yang lebih adil dan merata. Melalui
mekanisme kelembagaan yang melibatkan berbagai pihak,
pemikiran ini dapat diimplementasikan dengan efektif, sehingga

47



memberikan manfaat yang nyata bagi seluruh masyarakat
Indonesia.

Kesimpulan dan Catatan Kritis

Dengan potensi besar yang ditawarkan oleh pemikiran tretan
Shofiyullah Muzammil dalam memperkuat kerukunan antar umat
beragama dan menciptakan kebijakan yang lebih inklusif, penting
untuk memperhatikan beberapa hal yang menurut saya dapat
mempengaruhi penerapan gagasan tersebut secara efektif dan adil
dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia.

Salah satu hal yang saya rasakan adalah ambivalensi otoritas
dalam pendekatan kontekstual Prof. Shofi. Meskipun pendekatan ini
membuka ruang untuk kontekstualisasi hukum Islam, tetap ada
ketegangan antara otoritas teks (lex divina) dan tuntutan zaman.
Pertanyaan yang muncul adalah apakah “kondisi darurat” dapat
menjadi celah untuk melemahkan prinsip hukum yang seharusnya
absolut? Penting untuk memastikan bahwa fleksibilitas dalam
penetapan hukum tidak disalahgunakan untuk mengesampingkan
prinsip-prinsip dasar syariah.

Selain itu, integrasi pemikiran Thomas Aquinas dan al-Ghazali
mungkin dianggap problematik karena perbedaan paradigmatik
antara hukum alam yang bersifat universal dan hukum Islam yang
berbasis wahyu. Pendekatan ini perlu diwaspadai agar tidak
menimbulkan konflik filosofis yang dapat menghambat
implementasi gagasan Prof. Shofi. Keterbatasan filosofis ini dapat
diatasi dengan dialog yang konstruktif antara berbagai disiplin ilmu.
Komunikasi kepada pihak awam juga harus dilakukan dengan
sangat bijak.

Saya juga merasa bahwa representasi minoritas bisa menjadi
isu penting dalam implementasi gagasan ini. Dalam masyarakat
majemuk, perlu dipastikan bahwa pendekatan yang ditawarkan
tidak hanya mewakili kepentingan Muslim mayoritas, tetapi juga
melindungi hak kelompok minoritas (baik di kalangan Muslim
sendiri, maupun di luar). Mekanisme kelembagaan yang melibatkan
multi-stakeholder harus dibangun untuk memastikan bahwa
penafsiran hukum tidak didominasi oleh satu kelompok saja.

48



Pada akhirnya, saya ingin menekankan bahwa pidato pengukuhan
Prof. Shofi menawarkan terobosan akademis yang relevan untuk
menjawab tantangan hukum Islam di era kontemporer. Pendekatan
hermeneutika yang dia tawarkan memungkinkan hukum Islam
untuk lebih aplikatif, inovatif, dan responsif terhadap dinamika
sosial. Namun, implementasinya memerlukan kesadaran Kritis
terhadap dinamika kuasa, komitmen pada inklusivitas, dan
kolaborasi antar-disiplin ilmu untuk memastikan keadilan bagi
semua warga negara, tanpa terkecuali. Meski ada beberapa catatan
kritis, saya percaya bahwa gagasan Prof. Shofi memiliki potensi
besar untuk memberikan manfaat yang nyata bagi seluruh
masyarakat Indonesia.

49



50



(6)
Refleksi Terhadap Gagasan Usul al-Figh Kontemporer
Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.

Prof. Dr. Moh Dahlan, M.Ag.
Guru Besar UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember/
Pembina LPTNU Kabupaten Bondowoso

Pendahuluan

Islam sebagai agama kemanusiaan sangat dinamis. Dinamika
kehidupan manusia tanpa batas. Demikian juga kepentingan hidup
manusia juga dinamis sebagaimana dinamika perlindungan
keselamatan hidup manusia juga dinamis (Nambo & Puluhuluwa,
2005). Berbagai ilmuwan sudah memberikan pendapatnya bahwa
manusia adalah makhluk sosial yang tidak bisa lepas dari lainnya.
Kehidupan manusia saling terkait dan saling membutuhkan untuk
membangun  Kkeberlanjutan  hidupnya, sehingga manusia
memerlukan tata kehidupan hukum (lex humana) dan tata
kehidupan hukum sosial (lex social). Demikian juga Muslim hidup
dalam tata kehidupan hukum dan sosial yang sama, dimana kaum
Muslim juga tidak bisa hidup tanpa beriteraksi dengan pihak lainnya
termasuk dengan non-Muslim (Abdullah, 1996; Afrida, 2018). Dalam
berinteraksi dengan non-Muslim, Muslim terkadang mengalami
kendala karena tradisi (hukum) keagamaan Muslim tidak selamanya
bisa sesuai dengan tradisi kehidupan keagamaan non-Muslim,
misalnya hukum najis tentang babi.

Persoalannya adalah salah satu unsur dari obat vaksin untuk
mengobati penyakit yang berkembang akhir-akhir ini seperti
pengobatan Covid-19 memiliki unsur babi. Persoalan ini perlu
dijawab dengan tegas karena kondisi keadaan manusia termasuk
Muslim yang juga memerlukan vaksin Covid-19 tersebut, yakni
Vaksin AstraZaneca sebagaimana hasil Fatwa MUI No 14 tahun
2021, tentang Vaksin AstraZaneca, yang telah menetapkan hukum
haram-mubah (Muzammil, 2025).

Dalam menjawab isu-isu aktual tersebut, gagasan usil al-figh
kontemporer Guru Besar UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Prof. Dr. H.

51



Shofiyullah Muzammil, M.Ag, yang dikukuhkan pada 6 Mei 2025
dapat menjadi alternatif dalam membangun paradigma ijtihad
hukum Islam di era kontemporer. Pembacaan kontemporer ini
menjadi penting karena sebagaimana paradigma keilmuan Milton
Karl Munizt dalam karyanya Contemporary analytic philosophy
bahwa paradigma kontemporer merupakan paradigma keilmuan
yang mengandaikan adanya dialektika antara teks dengan konteks
yang dalam bahasa Shofiyullah dikenal dengan dialektika antara "lex
divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum
alam yang berasal dari akal manusia) untuk mewujudkan tata
hukum dan sosial (lek humana dan lex social). Dari dialektika antara
"lex divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis"
(hukum alam yang berasal dari akal manusia), maka akan lahir al-
maslahah al-haqiqiyah (kemaslahatan hidup yang hakiki) yang di
dalamnya terbangun tata hukum dan social (lex humana dan lex
social) (Muzammil, 2025). Berdasarkan uraian tersebut, paradigma
usul al-figh kontemporer Shofiyullah memiliki nilai penting dalam
melakukan pengembangan hukum Islam di era kontemporer.

Gagasan Usiil al-Figh Kontemporer Shofiyullah

Dinamika ijtihad di dunia Islam sempat mengalami stagnasi.
Ijtihad hanya bergerak dalam tataran tekstual dan konservatif. Salah
satu tokoh pembaru Islam yang memiliki pemikiran visioner adalah
Ibn Taimiyah yang berusaha membuka kembali pintu ijtihad dalam
menjawab dinamika kontemporer di masanya (Abidin, 2010).
Argumentasi yang dikemukakan adalah bahwa peradaban
kehidupan Muslim semakin menjauh dari sumber aslinya, sehingga
mereka perlu didorong kembali kepada sumber aslinya (Dahlan,
2017). Muslim seharusnya berada dalam pusaran pengembangan
ijtihad Islam, tetapi kenyataannya malah berada dalam pinggiran.
Hal-hal parsial yang tidak masuk persoalan pokok dalam bidang
keislaman termasuk dalam kajian hukum Islam seharusnya segera
dikembalikan pada posisinya secara proporsional.

Gagasan pembaruan ijtihad Ibnu Taimiyah tersebut memiliki
relevansi dengan gagasan Shofiyullah yang  berusaha
mengembalikan semangat hukum Islam (magqasid al-shari’ah), (Az-

52



Zukhaili, 1986) yang kurang strategis dalam ijtihad hukum Islam
menjadi strategis dengan meletakkan pondasi dasar yang kokoh
dalam melakukan ijtihad hukum Islam di era kontemporer, sehingga
kaidah hukum dalam ilmu usil al-figh yang menyebutkan bahwa
taghayyur al-ahkam bi taghayyur al-zaman wa al-makdn bisa
kembali dikembangkan dan dijadikan landasan dalam melakukan
pengembangan hukum Islam di era kontemporer (Khallaf, 1956).
Dalam bahasanya Thomas S Kuhn, ada pergeseran dari paradigma
lama ke paradigma baru (Kuhn, 1997), sebagaimana gagasan
Shofiyullah yang mengemukakan pentingnya melakukan pergeseran
paradigma dari menggeser kedudukan “magqadsid dari hikmah di
balik hukum (al-hikmah min ward’i al ahkam) menjadi prinsip-
prinsip atau kaidah dasar dalam hukum (qawa’id al ahkam)”,
sehingga magqasid tidak lagi dipandang setelah hukum ditetapkan,
tetapi magqasid dijadikan sebagai pertimbangan utama dalam
penetapan hukum. Dengan kedudukan ini, magasid tidak dapat
dikalahkan dengan ketentuan-ketentuan hukum yang bersifat
parsial (al-ahkam al-juziyyah)” (Muzammil, 2025).

Menjadikan  magqasid  al-shari’ah  sebagai  landasan
pembangunan ijtihad hukum Islam kontemporer pada dasarnya
sama dengan menjadikan sumber hukum Islam (lex divina) sebagai
pijakan dasar yang tidak bisa dikalahkan dengan berbagai norma
hukum kemanusiaan (lex naturalis) yang tidak sakral, sehingga
norma hukum Islam selalu bergerak dan bermula dari sumber
hukum utamanya, bukan berasal dari norma hukum parsial yang
tidak prinsipil.

Dalam hal ini, gagasan usil al-figh kontemporer Shofiyullah
dapat dijadikan sebagai pijakan dalam melakukan pembaruan
paradigma ijtihad hukum Islam menuju hukum Islam kontemporer,
sehingga terbangun tata kehidupan kemanusian yang adil dan
sejahterah (lex humana/hukum positif buatan manusia) yang
selaras dengan dengan hukum alam (lex naturalis) dan hukum
Tuhan (lex divina), bahkan tidak hanya sampai di sini, tetapi dapat
membangun tata hukum yang sinergis dalam kehidupan manusia
lintas agama, suku, budaya dan etnis melalui /ex sosial.

53



Menjadikan gagasan maqasid al-shari’ah Shofiyullah sebagai
pusat dan landasan ijtihad hukum Islam di era kontemporer
dibutuhkan dengan argumentasi bahwa perkembangan hidup
manusia terus berkembang, sedangkan teks-teks hukum Islam (Al-
Qur’an dan Hadis) sudah final, tidak bertambah lagi, sehingga ijtihad
hukum kontemporer yang mengandaikan adanya dialektika antara
sumber hukum Islam lex divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan)
dan "lex naturalis" (hukum alam yang berasal dari akal manusia)
dibutuhkan untuk mendorong lahirnya pembaruan hukum Islam
kontemporer sebagaimana gagasan hukum Islam kontemporer
Shofiyullah.

Dalam membangun hukum Islam di era kontemporer, gagasan
usul al-figh kontemporer Shofiyullah diyakini dapat menggali dan
mengungkap nilai-nilai hukum Islam universal untuk mewujudkan
kemaslahatan hidup manusia di masa kini. Adapun signifikan
gagasan usul al-figh kontemporer Shofiyullah dapat dilihat dari
magqasid al-shari’ah yang terdiri dari lima aspek (Abdurrahman,
2006; Al-Syawwaf, 1993), yakni Pertama, nilai-nilai agama Islam
yang terkandung dalam hifdh al-din (menjaga keselamatan agama)
yang dibutuhkan untuk membangun kesejahteraan jiwa atau rohani
bangsa Indonesia yang mana salah satu contohnya dipraktikkan
dengan membangun “moderasi beragama” untuk mewujudkan tata
hukum kemanusiaan yang memberikan spirit kebersamaan lintas
agama dalam membangunan kemajuan bangsa Indonesia (lex
humana dan lex social).

Kedua, hifdh al-‘aql (menjaga keselamatan akal pikiran atau
profesi) yang dibutuhkan untuk membangun sistem pendidikan
yang berkualitas di Indonesia baik di Kementerian Agama ataupun
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan atau lembaga terkait,
sehingga kebijakan pendidikan pemerintah Indonesia dituntut
untuk terus memacu perkembangan ilmu pengetahuan agama dan
pengetahuan umum secara integratif sebagaimana gagasan u usul al-
figh kontemporer Shofiyullah yang juga mendorong terwujudnya
pengembangan integratif ilmu pengetahuan agama dan
pengetahuan umum melalui pembangunan dialektika “lex divina"
(hukum Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum alam

54



yang berasal dari akal manusia) untuk membangun generasi emas
yang taat hukum dan mampu bekerjasama (lex humana dan lex
social) di masa mendatang.

Ketiga, hifdh al-nafs (menjaga keselamatan jiwa) yang dapat
dilihat signfikansinya dalam perlindungan hukum bagi seluruh
warga masyarakat Indonesia serta mencegah terjadinya
pelanggaran hak asasi manusia. Dalam mewujudkan hal ini,
paradigma usul al-figh kontemporer Shofiyullah menwarkan
perlunya membangun dialektika antara “lex divina" (hukum Ilahi
yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum alam yang berasal
dari akal manusia) untuk mewujudkan tata hukum positif yang
mampu menjamin perlindungan hukum dan ketertiban sosial (lex
humana dan lex social) sekaligus mencegah perlanggaran hukum.
Salah satu wujud perlindungan hukum dan keselamatan hidup
bangsa Indonesia adalah diterapkan kebijakan program BP]S.

Ketiga, hifdh al-‘ird (menjaga keselamatan harga diri dan
martabat) yang dibutuhkan untuk membangun rumah tangga atau
keluarga harmonis, rukun dan sejahterah. Sebab, dari rumah tangga
yang harmonis, rukun dan sejahterah akan lahir generasi banggsa
yang berkualitas dan bermatabat. Untuk membangun hal ity,
dbutuhkan dialektika “lex divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan)
dan "lex naturalis" (hukum alam yang berasal dari akal manusia)
untuk membangun rumah tangga yang harmonis, rukun dan
sejahterah serta bermartabat, sehingga lahir tata kehidupan hukum
dan sosial yang tertib dan harmonis mulai dari lingkup keluarga,
masyarakat hingga bangsa, misalnya dalam mendukung hal ini,
pemerintah Indonesia membuat kebijakan pembangunan program
keluarga harapan, dan juga menghukum setiap pelaku kejahatan
demi menjaga hak asasi manusia (Ali, 1993).

Kelima, hifdh al-mal (menjaga keselamatan harta benda) yang
dibutuhkan dalam membangun sistem ekonomi yang merata dan
berkembang, sehingga segenap elemen bangsa Indonesia dapat
hidup berkecukupan dan sejahterah lahir dan batin. Dalam
mewujudkan kesejahteraan lahir dan batin, dialektika antara “lex
divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis”" (hukum
alam yang berasal dari akal manusia) perlu diwujudkan dengan

55



membangunan tata kehidupan hukum dan sosial yang mendukung
lahirnya pembangunan keadilan sosial bagi seluruh rakyat
Indonesia (lex humana dan lex social), misalnya penegakkan hukum
atas pelaku korupsi. Penegakkan hukum tersebut penting sesuai
dengan kaidah hukum Islam al-dardru yuzalu.

Penutup

Akhirnya, kehadiran gagasan usil al-figh kontemporer
Shofiyullah ternyata dibutuhkan dalam mewujudkan tata kehidupan
hukum dan sosial umat manusia (lex humana dan lex social) dengan
menerapkan maqasid al-shari’ah secara konsisten, sehingga kaum
Muslim/umat manusia dapat membangun kesejahteraan hidup yang
hakiki (al-maslahah al-haqiqiyah), bukan kesejahteraan imanjenatif
(al-maslahah al-wahmiyah). Adapun kesejahteraan hidup yang
hakiki itu tidak mungkin dapat terwujud tanpa menerapkan nilai-
nilai utama agama Islam atau hukum Islam secara komprehensif
melalui pembangunan dialektika hukum antara lex ‘divina" (hukum
llahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum alam yang
berasal dari akal manusia) untuk membangun tata kehidupan
hukum dan sosial yang dinamis dan progresif di kini dan masa
mendatang.

56



Daftar Pustaka

Abdullah, M. A. (1996). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas.
Pustaka Pelajar, X(2).

Abdurrahman, W. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama
Masyarakat Negara Demokrasi. The Wahid Institute.

Abidin, Z. (2010). Corak Pemikiran Dan Metode Ijtihad Ibn
Taymiyyah. Millah, ed(khus), 31-53.
https://doi.org/10.20885/millah.ed.khus.art2

Afrida, A. (2018). Hakikat Manusia dalam Perspektif Al-Qur an. Al-
Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum, 16(2).
https://doi.org/10.32694/010510

Al-Syawwaf, M. M. M. T. (1993). Tahdfut al-Qird’ah al-Mu‘dshirah,.
Al-Syawwafli al-Nasyr wa al-Dirasat.

Alj, P. S. (1993). Equality as a Basic Human Rights in Islam. Human
Rights in Islamic Law. Jamia Nagar.

Az-Zukhaili, W. (1986). Ushul Figh al-Islamy (]ilid III). Dar al-Fikr.

Dahlan, M. (2017). Paradigma Fiqgih Sosial Kh Ali Yafie. Nuansa,
10(1). https://doi.org/10.29300/nuansa.v10i1.631

Khallaf, A. W. (1956). IImu Ushul Figh. Maktabah al-Dakwah al-
[slamiyah.

Kuhn, T. (1997). The structure of scientific revolutions. Chicago:
University of Chicago press.
https://doi.org/10.5840/philstudies196413082

Muzammil, S. (2025). Qira’ah Mu’asirah fi al Ahkam:
Mempertemukan Usul Figh dengan Filsafat Hukum dalam
diskursus Hukum Kontemporer (Makalah Disampaikan Pada
Pidato Pengukuhan Guru Besar UIN Sunan Kalijaga).

Nambo, B. A, & Puluhuluwa, M. R. (2005). Memahami Tentang
Beberapa Konsep Politik. MIMBAR : Jurnal Sosial Dan
Pembangunan, 21(2), 262-285.

57



58



Qira’ah Mu‘dasirah: Integrasi
Filsafat, Realitas Sosial, dan Usiil
al-Figh

59



60



(7)
Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam: Ijtihad yang Berkelanjutan

Prof. Dr. H. Agus Moh. Najib, S.Ag., M.Ag.
Guru Besar dalam Bidang Ushul Fikih, Fakultas Syariah dan Hukum,
UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta
Direktur Sosialisasi dan Komunikasi BPIP RI

Pertama-tama kami menghaturkan ucapan selamat dan
sukses kepada Prof. Dr. K.H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag yang
menyampaikan Pidato Pengukuhan Guru Besar pada tanggal 06 Mei
2025 di depan Sidang Senat Terbuka UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.
Dalam pidato pengukuhan Guru Besar bidang Filsafat Hukum Islam
ini, Prof. Shofiyullah menawarkan pembacaan kontemporer
terhadap hukum Islam (qira’ah mu’asirah fi al-ahkam), sebagai hasil
dari kajiannya dalam upaya mempertemukan tradisi usul al-figh
dengan filsafat hukum dalam diskursus keilmuan hukum
kontemporer. Cara baca baru sesuai konteks kontemporer tersebut
kemudian diaplikasikan untuk menganalisis Fatwa MUI Pusat,
Nomor 14 Tahun 2021 Tentang Vaksin AstraZaneca. Fatwa yang
telah menetapkan hukum haram-mubah ini dipandang sebagai
fatwa yang berupaya mendialektikakan antara kepastian nash yang
sakral dengan kepentingan hidup manusia yang berubah.

Dengan merujuk pemikiran para ilmuwan, baik dari kalangan
Muslim maupun Non-Muslim Barat, Klasik maupun Moderen, serta
Mancanegara maupun Indonesia, Prof. Shofiyullah secara detail
menggagas pentingnya relasi, keselarasan dan juga dialektika antar
enam sumber penetapan hukum, yaitu (1) lex aeterna (hukum abadi
Tuhan), (2) lex divine (hukum Ilahi yang diwahyukan), (3) lex nature
(hukum alam yang berasal dari akal manusia), (4) lex humana
(hukum positif buatan manusia), (5) lex socius (kehidupan sosial
sebagai pertimbangan hukum), dan (6) lex rei sitae/lex situs (kondisi
khusus yang memiliki ruang hukum sendiri). Keterhubungan dan
dialektika antar sumber hukum tersebut secara epistemologis
menjadi landasan berpikir dalam menetapkan hukum Islam
kontemporer.

61



Tawaran Prof. Shofiyullah ini, apabila dicermati, merupakan
pengembangan lebih rinci dari pemikiran para ulama sebelumnya
tentang relasi antara nas (al-nas) dan realitas (al-wagqi’, al-‘urf),
antara ketetapan (al-thabat) dan perubahan (al-taghayyur), bahkan
antara tradisi (al-turath) dan modernitas (al-hadathah). Topik-topik
ini mendapat perhatian luas di kalangan para ulama, dalam rangka
melakukan ijtihad untuk menyesuaikan dengan konteks zamannya
masing-masing. Atas dasar itu, kemudian muncul berbagai kaidah
seperti taghayyur al-ahkam bi taghayyur al-azman wa al-amkan
(perubahan hukum Islam disebabkan adanya perubahan waktu dan
tempat), al-hukmu yadiiru ma’a ‘illatih wujtidan wa ‘adaman (hukum
Islam berlaku mengikuti ada dan ketiadaan kausa hukumnya), al-
nusus mahdidah wa al-hawadith mutajaddidah (jumlah nash
terbatas sementara peristiwa hukum baru terus muncul),
istigamatuh al-isldm fi al-hudid wa hanifiyyatuhu fi al-harakah baina
al-hudiid (Ketetapan ajaran Islam terletak pada batasan-batasan
(vang telah dibuat Tuhan) dan kelenturannya terletak pada
pergerakan dinamis di antara batasan-batasan tersebut), termasuk
al-muhadfazah ‘ala al-qadim al-salih wa al-akhdhu bi al-jadid al-aslah
(memelihara tradisi lama yang baik dan mengambil tradisi baru
yang lebih baik), bahkan kaidah al-din wahid wa al-shari’ah
mukhtalifah (agama Allah itu satu, sementara syariat para nabi bisa
berbeda-beda).

Pemikiran yang ditawarkan oleh Prof. Shofiyullah tersebut,
menurut hemat penulis, patut untuk terus dikembangkan dan diberi
sharah lebih lanjut, terutama tentang relasi antar enam sumber
penetapan hukum yang ditawarkan. Para ulama pada dasarnya
sudah membahas terkait enam hal tersebut secara panjang lebar,
namun masih bersifat parsial dan terserak dalam literatur keilmuan
yang luas. Misalnya, relasi antara lex aeterna (hukum abadi Tuhan)
dan lex divine (hukum Ilahi yang diwahyukan) antara lain dibahas
dalam Ilmu Kalam dan Ilmu Al-Qur an. Para ulama mengkaji secara
mendalam bagaimana kalam Allah (wahyu ilahi) yang bersifat azali
bertransformasi menjadi kitab suci yang menggunakan bahasa
manusia, seperti Bahasa Ibrani (Taurat), Bahasa Qibti (Zabur),
Bahasa Suryani/Aramea (Injil) dan Bahasa Arab (Al-Qur'an). Hal ini

62



antara lain diisyaratkan dalam Q.S. Az-Zukhruf (43) ayat 3 yang
menyatakan bahwa Inna ja’alnahu qur'anan ‘arabiyyan la’allakum
ta’qiltin (Sesungguhnya Kami menjadikan-nya (kalam Allah) sebagai
bacaan (Al-Qur'an) yang berbahasa Arab, supaya kamu
memahaminya). Kata ganti “hu” dalam ayat tersebut dapat diartikan
sebagai Al-Qur’an yang kita kenal saat ini dan dapat juga merujuk
pada kalam Allah yang bersifat azali, yang kemudian turun menjadi
berbagai kitab suci sesuai bahasa masing-masing Nabinya.

Demikian pula, kajian tentang relasi antara lex divine (hukum
[lahi yang diwahyukan) dengan sumber hukum lainnya juga menjadi
pembahasan yang luas. Para ulama mengkaji, bahkan berbeda
pendapat, misalnya tentang relasi antara nas (teks wahyu) dan akal
(Iex nature) dalam diskursus keilmuan filsafat islam, ilmu kalam
(teologi) dan usul al-figh. Mereka berbeda pendapat sejauhmana
akal dapat digunakan dalam menafsirkan dan mentakwilkan teks
wahyu. Kemudian para ulama dan pemikir hukum Islam juga
mengkaji tentang relasi antara teks wahyu dengan perubahan sosial
(lex socius), tempat dan waktu khusus (lex situs), bahkan perbedaan
negara yang memiliki hukum positif (lex humana) masing-masing.
Misalnya, hukum positif yang berlaku di pulau Borneo (Kalimantan),
walaupun tempat dan waktunya sama, tetapi karena berbeda negara
(Indonesia, Malaysia dan Brunei Darussalam), maka dipastikan
hukum positif yang berlaku juga berbeda-beda. Perbedaan pendapat
dan kecenderungan pemikiran mengenai relasi antar enam sumber
hukum akan berimplikasi terhadap corak pemikiran hukum yang
dikonstruksi, dan selanjutnya akan menghasilkan produk dan
ketetapan hukum yang berbeda pula. Oleh karena itulah, dalam
diskursus pemikiran hukum Islam biasa dikatakan bahwa
“perbedaan fikih atau produk hukum Islam dipengaruhi oleh adanya
perbedaan usiil al-figh (Metodologi Hukum Islam), dan perbedaan
pemikiran dalam usil al-figh adalah sebagai akibat dari adanya
perbedaan pemikiran Filsafat Hukum Islamnya”.

Dari uraian di atas, dapat dikatakan bahwa tawaran pemikiran
Prof. Shofiyullah ini juga mendorong adanya upaya sistematisasi
pembahasan dan pengkajian yang mendalam dalam pemikiran
hukum Islam, khususnya relasi antara hal sakral yang bersifat tetap

63



dengan hal profan yang selalu berubah. Di samping pengkajian yang
bersifat teoritis dan filosofis terhadap tiga sumber hukum yang
disebut pertama (lex aeterna, lex divine dan lex nature) dan relasinya
dengan tiga sumber hukum lainnya, tawaran pemikiran Prof.
Shofiyullah juga mendorong dilakukannya penelitian lapangan
secara empiris untuk mendapatkan data yang valid mengenai tiga
sumber hukum yang disebut terakhir (lex humana, lex socius dan lex
rae sitae/lex situs). Penelitian lapangan tersebut dapat
menggunakan pendekatan ilmu-ilmu sosial kontemporer seperti
antropologi, sosiologi dan juga hukum empiris, dengan berbagai
teorinya yang ada.

Pentingnya dialektika antara yang sakral dan yang profan
dalam pemikiran hukum Islam seperti di atas, diharapkan akan
menghasilkan  produk hukum vyang tidak saja dapat
dipertanggungjawabkan secara filosofis bahkan religius, tetapi juga
dapat dipertanggungjawabkan secara sosiologis dan yuridis.
Demikian pula dengan Fatwa MUI Nomor 14 Tahun 2021 Tentang
Vaksin AstraZaneca. Menurut Prof. Shofiyullah, walaupun
ditetapkan dalam situasi terdesak dan tekanan bahaya wabah Covid-
19, fatwa MUI tersebut tetap mempertahankan hukum keharaman
babi dan turunnnya (intifa’ al-khinzir haram mutaq), yang telah
dituliskan dalam hukum Tuhan (/ex divine), antara lain dalam Q.S. Al-
Baqarah (2): 173 dan Q.S. Al-Nahl (16): 115. Sikap keteguhan dalam
memegang teguh lex divine, menjadikan hukum tersebut tetap
haram. Namun karena dalam kondisi darurat, dan dengan
mempertimbangkan informasi ilmu farmakologi dan medis, bahwa
tripsin berfungsi menjadi unsur yang mampu mengikat virus yang
dilemahkan, serta demi alasan khusus (lex rei sitae) perlindungan
pada nyawa orang banyak, yang merupakan tujuan syariah juga,
maka hukum haram, dengan dikontekskan pada dilema hidup-mati
manusia (lex socius), diberi hukum baru, yakni mubah, sehingga
vaksin tersebut diperkenankan untuk batas waktu dan kondisi
tertentu, sebelum ada pengganti tripsin halal sebagai pengikat virus
covid tersebut.

Apabila dicermati, dalam Al-Qur an, pengharaman babi selalu
disebutkan bersamaan dengan pengharaman darah dan bangkai

64



(hewan yang mati). Terdapat empat ayat Al-Quran yang
mengharamkan darah, bangkai dan daging babi. Dalam Q.S. Al-
An’am (6): 145 disebutkan secara eksplisit bahwa pengharaman
tersebut terkait sebagai makanan, sementara ayat lain (Q.S. Al-
Baqgarah (2): 173, Q.S. Al-Ma’idah (5): 3, Q.S. Al-Nahl (16): 115)
bersifat umum (‘umim al-muqtada) yang memungkinkan adanya
pemahaman lain  selain memakannya (al-akl), yaitu
memperjualbelikan (al-bai’) dan memanfaatkannya (al-intifda’) juga.
Sementara itu, terdapat banyak riwayat Hadis yang membahas
keharaman babi, sebagaimana diriwayatkan oleh al-Bukhari,
Muslim, al-Tirmidhi, al-Nasa'i, Abu Dawid, Ibnu Majah dan Ahmad.
Pengharaman babi dalam riwayat-riwayat hadis tersebut, berbeda
dengan ayat-ayat Al-Qur'an, secara eksplisit tidak hanya terkait
memakannya, tetapi juga haram memperjualbelikan dan
memanfaatkannya.

Dari perbedaan secara implisit antara ayat dan hadis terkait
babi tersebut antara lain dapat dipahami bahwa memakan babi
hukum keharamannya bersifat pasti namun dalam hal
memanfaatkannya (seperti dalam kasus vaksin AstraZaneca) dapat
didialektikakan dengan kondisi dan pertimbangan tertentu (lex
nature, lex socius dan lex situs), sehingga hukumnya dapat menjadi
mubah. Bahkan, Q.S. Al-Nahl (16): 115 menegaskan bahwa apabila
terpaksa memakan bangkai, darah dan daging babi (apalagi hanya
memanfaatkannya), dan bukan karena menginginkan dan tidak pula
melampaui batas, maka hukumnya dibolehkan. Kebolehan
pemanfaatan babi ini sebenarnya dapat dibandingkan dengan
pemanfaatan darah yang ditransfusikan kepada orang sakit yang
membutuhkan, karena dalam Al-Qur’an pengharaman babi ini juga
disebutkan berbarengan dengan pengharaman darah dan bangkai.

Dari uraian di atas, terlihat pentingnya dialektika yang
berkelanjutan antara teks wahyu (al-nas) dan realitas (al-waqi’)
dalam ber-ijtihad untuk menyesuaikan dengan konteks ruang dan
waktu, yang salah satunya adalah dengan cara baca baru (qird’ah
mu’asirah) yang ditawarkan oleh Prof. Shofiyullah. Pemikiran yang
ditawarkan oleh Prof. Shofiyullah ini sangat penting untuk menjadi
landasan dan kerangka berpikir tidak hanya secara metodologis

65



dalam menyelesaikan permasalahan hukum konkrit, tetapi juga
secara epistemologis dalam mengembangkan pemikiran hukum
Islam kontemporer. Rekonstruksi pemikiran hukum Islam, bahkan
pemikiran secara umum, dapat dilakukan dengan cara melakukan
integrasi dan interkoneksi terhadap pemikiran yang ada, baik dari
Timur maupun dari Barat, kemudian mengembangkannya menjadi
“cara baca baru” untuk menjawab tantangan perkembangan
kontemporer.

Sekali lagi, kami mengucapkan selamat dan sukses untuk Prof.
Shofiyullah. Kami merasa bangga dengan pencapaian akademik
tertinggi ini, dan menunggu karya-karya akademik selanjutnya,
terutama untuk memajukan keilmuan hukum Islam. Selamat dan
sukses, semoga ilmunya semakin bermanfaat dan berkah. ‘amin ya
rabb al-‘alamin.

66



(8)
Instrumen Metodologis Pembaruan hukum Islam:
Disampaikan dalam rangka tahniah atas Pengukuhan
Guru Besar Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M. Ag.

Prof. Dr. Suwarjin, M.A
Dekan Fakultas Syariah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu

Keharusan Ijtihad
Imam Ibnu Rushd dalam muqaddimah kitab Bidayah al-

Mujtahid wa Nihayah al-Muqtasid menjelaskan bahwa proses tanzil
telah terhenti dengan wafatnya Nabi Muhammad. Nas Al-Qur’an dan
Hadis telah mencapai puncak pewahyuan dan tidak akan bertambah
dari segi kuantitas. Jumlah ayat Al-Qur’an tidak lebih dari 6666 ayat,
dan hanya 500 di antaranya merupakan ayat hukum (Wail Hallag, h.
3). Dari jumlah tersebut kebanyakan daldlah-nya bersifat zanni,
hanya sedikit di antaranya yang dalalahnya qotT. sedang jumlah
hadis yang menurut Ali Jumuah berkisar 60.000 hadis sebagian
besar merupakan bukan hadis sahih. Dari populasi hadis sahih,
meskipun cukup banyak, tetapi kebanyakan berstatus ahad yang
menghasilkan hukum zanni. Hanya sekitar 250 buah hadis yang
mencapai derajat mutawatir (Tarikh Ushul al-Figh, h.74). Sementara
peristiwa hukum terus bertambah tanpa batas (tanahi al-nusus wa
adam tanahi al-waqai’). Nas-nas yang terbatas (limited) tidak
mungkin meng-cover peristiwa hukum yang tak terbatas
(unlimited). Karena itu cara yang tersedia untuk meng-cover nya
adalah melalui pembacaan baru atau pembacaan ulang terhadap nas
tersebut untuk menemukan makna baru atau merekonstruksi
makna yang sudah ada. Di sini lah kenapa Allah menjadikan sumber
utama hukum Islam hukum-hukum nya didominasi hukum hukum
zanni. Imam al-Zarkashi sebagaimana dikutip Hani Kamal
Muhammad Ja’far menjelaskan rahasia kenapa hukum di dalam Al-
Qur'an dan hadis umumnya bersifat zanni. Menurutnya hal yang
demikian dimaksudkan untuk memberikan ruang dan kelapangan
bagi umat Muhammad mengembangkan hukum Islam sesuai
kebutuhan mereka. Justru dengan demikian keberlangsungan

67



hukum Islam dapat dijaga. Seandainya hukum-hukum Allah terdiri
dari hukum-hukum yang qat’i, niscaya akan terjadi beberapa
kemungkinan. (1) hukum Islam akan terasa sangat kaku dan
membelenggu pemikiran para ulama’ (2) hukum Islam akan
ditinggalkan oleh umat Islam lantaran (3) hukum Islam akan terasa
beku dan kehilangan kemampuan menyesuaikan diri dengan
kebutuhan hukum masyarakat.

Para ulama’ klasik telah menghasilkan metode penggalian
hukum yang spektakuler yang dengannya berbagai persoalan
hukum diproduksi. Hingga pada penghujung abad ke 3 H hampir
seluruh persoalan hukum telah terkodifikasi. Era ini kemudian
memunculkan antiklimaks, titik balik kelesuan ijtihad. Muncullah
generasi penikmat. Ulama’ yang hidup pada masa itu lebih suka
mengkonsumsi produk-produk hukum yang telah dihasilkan
generasi sebelumnya. Kelesuan ijtihad ini dibenarkan oleh Joseph
Schat. Namun Wael B Hallag membantah penutupan pintu ijtihad. Ia
mengakui terjadinya kelesuan ijtihad, namun istilah penutupan
pintu ijtihad tidak pernah memperoleh legitimasi dari pihak
manapun. Kelesuan ini bersifat temporal, sebab pada setiap masa
lahir persoalan hukum yang memiliki karakteristik khusus yang
memerlukan respons spesifik dari ulama’ yang hidup pada setiap
masa. Tidaklah logis bagi ulama yang hidup di setiap masa,
berpangku tangan dan berlepas diri dari tanggungjawab
keulamaannya, yaitu merespons persoalan baru yang dihadapi
masyarakat. Karena itu dalam setiap masa pasti ada ulama’ yang
bertanggung jawab menyelesaikan persoalan-persoalan hukum
tersebut.

Perkembangan Metode Jjtihad
Metode ijtihad merupakan bagian paling menentukan dalam

perkembangan hukum Islam. [a memberi arah dan framework
bagaimana pengembangan hukum Islam harus dilakukan. Bahkan
metode memberikan pengaruh besar terhadap perubahan dan
perkembangan hukum. Metode ijtihad tidak lahir dalam
skala/penggalan waktu tertentu, melainkan tumbuh dan
berkembang mengiringi berbagai peristiwa hukum yang

68



mendahuluinya. Ketika persoalan hukum yang dihadapi umat Islam
masih sederhana pada masyarakat sederhana pula, metode ijtihad
pun tumbuh mengiringi. Perkembangan metode ijtihad dalam Islam
menunjukkan dinamika yang menarik, dari masa awal hingga
kontemporer. Ijtihad sebagai usaha untuk mencari solusi hukum
Islam yang baru yang sesuai dengan dinamika masyarakat telah
menjadi salah satu instrumen penting dalam menjaga relevansi
hukum Islam dengan perkembangan zaman. Penemuan Metode
baru yang dihasilkan oleh Muhammad Shahriir menjadi sumbangan
berarti dalam memastikan kontinuitas hukum Islam agar tetap
berkembang dan tidak mengalami kematian. Pemikiran metodologi
Shahrur dapat disejajarkan dengan hasil penemuan tokoh tokoh lain
yang hidup di era kontemporer seperti Nasr Hamid Abu Zaid, al-
Na’im, Arkoun, Khaled Abuo el Fadl atau para pemikir pembaruan
sebelumnya, seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha. Namun
sebagai suatu hasil pemikiran, ide Shahrur tentu tidak lepas dari
kritik dan kontroversi.

Qira’ah Mu’asirah; Metode Baru Penemuan makna
Salah satu proyek monumental karya Muhammad Shahrir

adalah metode pembaruan hukum Islam melalui Qira’ah Mu’dsirah.
Proyek ini muncul akibat keprihatinannya tentang masa depan
hukum Islam, yang menurutnya akan mengalami kematian jika
hanya mengandalkan pembacaan yang kaku dan mati. Pembacaan
secara progresif terhadap sumber-sumber utama hukum Islam
sangat diperlukan agar hukum Islam dapat tampil lincah menjawab
kebutuhan hukum sepanjang masa. Hal ini hanya dimungkinkan
manakala teks ditempatkan pada wilayah pemikiran atau kajian.
Setiap pembacaan teks hendaknya menyingkap apa yang tidak dan
belum ditemukan sebelumnya, tidak sekedar mengulang-ulang
makna lama dengan berbagai stereotipe yang sudah ada. Pembacaan
model ini oleh Ali Harb disebut sebagai tidak membaca (al- la
Qird’ah) atau pembacaan yang mati dan sia-sia (Kritik Nalar Al
Qur'an, 2003, h.20-21). Kritik serupa juga disampaikan Nasr Hamid
Abu Zaid. la mengatakan bahwa pembacaan yang berorientasi pada
teks semata mengakibatkan dominasi tradisi masa lampau serta

69



terabaikan dan terpenjaranya masa kini (Nasr Hamid Abu Zaid,
Kritik Wacana Agama, Yogyakarta,LKiS, 2003, h. 148). Model
pembacaan klasik secara sistematis mengandalkan teks, dimana
teks dipandang lebih kuat dan lebih handal dari pada penalaran yang
tidak berbasis pada teks. Para ahli hukum Islam berulang kali
menyuarakan gagasan tersebut, misalnya ketika mengutip pendapat
Imam Shafi'l, Imam al-haramain al-Juwaini menegaskan bahwa
semua perilaku dan peristiwa yang dialami manusia diatur oleh
hukum Tuhan. Ia mengatakan:

“Semua Makna jika didasarkan pada prinsip-prinsip sistematis dan
terikat pada teks, akan pada batasan-batasan yang ditetapkan oleh
pembuat hukum (Shar’i). Namun jika kita menyatakan bahwa
makna itu tidak dapat ditemukan dengan menerapkan prinsip-
prinsip sistematis, maka tidak akan ada sebuah acuan yang jelas
sehingga semua persoalan tidak akan terkendali.”

Shahrir setelah proses penalaran yang mendalam

berkesimpulan bahwa tidak ada acuan baku yang membatasi
kreativitas berpikir terhadap teks-teks suci. [a menyatakan teks
tidak terikat oleh makna tertentu yang dipahami dari struktur kata
dan bahasa di suatu periode waktu tertentu. Sebaliknya teks
memiliki spektrum makna yang kaya, dan selamanya terbuka untuk
menerima makna baru sesuai konteks ruang dan waktu. Baginya,
kehendak Tuhan tidak lah tunggal dan diikat oleh kosakata tertentu
dalam rangkaian teks. Kehendak-Nya jauh melampaui teks itu
sendiri. Satu diksi yang digunakan dalam teks suci dapat
menyampaikan sejumlah pesan Tuhan yang tidak terbatas. Hal
cukup logis jika dikaitkan dengan fakta bahwa berbagai gejala dan
fenomena yang terjadi dan dihadapi manusia tidak berdimensi
tunggal, melainkan bisa multi dimensi. Ia pertama-tama
merekonstruksi konsep Wahyu. la mengatakan bahwa masalah
Wahyu sangat penting untuk diperhatikan agar dapat memahami
model baru tentang karakter dasar, struktur dan fungsi Al-Qur’an. la
mengenalkan batas-batas baru dalam teks, rekonstruksi asal-usul
teks dan kejadian pertamanya sebagai wahyu Allah yang secara
alami memegang peranan penting. Shahrir menawarkan tiga
metode penafsiran untuk menantang pemahaman tradisional
tentang Wahyu. Pertama; Shahriir menolak sinonimitas antara dua

70



istilah inzal dan tanzil yang secara umum digunakan untuk
menggambarkan proses turunnya Al-Qur’an sebagai wahyu kepada
nabi Muhammad. Kedua; ia menegaskan perlunya pembedaan
antara dua istilah berdasarkan pembagian teks ke dalam beberapa
bagian yang tema dan statusnya berbeda, yang pembagian utamanya
adalah antara ayat-ayat nubuwwah (kenabian) dan ayat-ayat risdalah
(kerasulan). Ketiga; perbedaan penggunaan istilah-istilah teknis
yang digunakan Al-Qur’an dan Hadis. Ada dua persoalan mendasar
yang mendorong Shahriir berupaya melakukan kajian keislaman, ia
melihat dua dimensi yang saling terkait, yaitu: realitas masyarakat
Islam kontemporer dan realitas doktrin serta turath dalam Islam.
Dua hal inilah yang memancing kegelisahan pemikiran dalam
dirinya.

Pemikiran Shahrir tentang hukum Islam telah memberikan
warna dan harapan baru bagi penyelesaian persoalan-persoalan
yang muncul di tengah globalisasi informasi yang memerlukan
penanganan secara cepat, akurat dan komprehensif. Dalam tulisan
ini akan diberikan beberapa contoh kasus implementasi pemikiran
Shahrir tentang hukum Islam. Kita ambil satu contoh pemikiran
Shahrur tentang Poligami. Menurutnya ayat-ayat poligami termasuk
kedalam ayat-ayat hudiidiyah yang memberikan batasan maksimal
dan minimal, baik dari segi kuantitas maupun kualitas. Dari segi
kuantitas ayat 3 surat an-Nisa’ berbicara tentang pernikahan dengan
redaksi yang mengawali jumlah istri dengan angka dua (mathna).
Pada dataran realitas, seorang laki-laki tidak dapat dikatakan
menikahi dirinya sendiri atau menikahi setengah orang perempuan,
maka batas minimal istri adalah seorang perempuan, dan batas
maksimalnya adalah empat orang perempuan. Menurut Shahrir
pembacaan ayat poligami tidak dapat dilepaskan dari kewajiban
memelihara anak yatim. Karena itu, istri kedua, ketiga atau ke empat
haruslah perempuan berstatus janda yang memiliki anak. Dengan
demikian ketentuan yang disyaratkan dalam berpoligami yaitu
pemeliharaan anak yatim terpenuhi (Nur Shofa Ulfiyati, Et-Tijari,
vol.5 nomor 1, 2018).

Pemikiran Shahrir tentang hukum Islam meliputi scope yang
sangat luas. Kajian-kajian yang intensif dan komprehensif dengan

71



berbagai pendekatan perlu terus dilakukan terhadap pemikiran
Shahrir, agar kita dapat menangkap spirit pemikiran pembaruan
Shahrur. Makalah yang disampaikan oleh Profesor Shofiyullah
Muzammil dalam pengukuhan Guru Besar dalam bidang Filsafat
Hukum Islam ini amat penting. Salah satu mutiara yang diungkap
oleh sang profesor tentang pemikiran Shahrir ini merupakan
secercah sinar yang dapat menyinari Arash pergumulan pemikiran
hukum Islam di Indonesia. Kontribusi pemikiran dari para profesor
ini penting untuk terus dikembangkan agar lebih besar memberikan
kontribusi terhadap perkembangan hukum Islam di Indonesia.
Selamat.

72



9
Membaca Qira‘ah Mu‘asirah fi al-Ahkam Perspektif Tafsir
al-Ahkam

Dr. KH. Muhammad Afifuddin Dimyathi, Lc., MA.
Penulis Tafsir Hidayat al-Qur’an fi Tafsir al-Qur’dan bi al-Qur’dn,
Katib Syuriah Pengurus Besar Nahdlatul ‘Ulama
Pengasuh Ribath Hidayatul Qur’an PP. Darul Ulum Jombang

Pendahuluan

Tafsir al-ahkam, sebagai produk interpretasi para mufasir
yang berfokus pada penggalian hukum-hukum Al-Qur’an, telah lahir
sejak era pertengahan—sekurang-kurangnya sejak abad kedua
hijriah. Sejak itu pula upaya perumusan kandungan hukum Al-
Qur’an terus berlanjut. Hampir tidak kita temukan abad kecuali
terdapat karya tafsir al-ahkam di sana, bahkan hingga era kiwari ini.
Misal, untuk menyebut beberapa di antaranya saja, Tafsir al-
Khamsimi’ah ‘aGyah min al-Qur’an karya Mugatil bin Sulaiman (w. 150
H), Ahkam al-Qur’an karya al-Jassas (w. 370 H), Ahkam al-Qur’an li
al-Shafi‘1 karya al-Baihaqi (w. 458 H), Ahkam al-Qur’an karya Ibn al-
‘Arabi (w. 543 H), al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya al-Qurtubi (w.
671 H), al-Qaul al-Wajiz fi Ahkam al-Kitab al-‘Aziz karya al-Samin al-
Halabi (w. 756 H), Taisir al-Bayan li Ahkam al-Qur’dn karya Ibn
Niruddin (w. 820 H), al-Iklil fi Istinbith al-Tanzil karya al-Suyithi (w.
911 H) dan seterusnya.

Ada beberapa poin yang patut digarisbawahi terkait pelbagai
karya tafsir al-ahkdm itu. Pertama, perbedaan mazhab fikih turut
andil dalam memperkaya tafsir al-ahkam, bukan dari segi
kuantitasnya saja, tetapi juga dari sisi perspektif atau paradigmanya.
Karya tafsir al-ahkam yang ditulis oleh mufasir bermazhab Hanafi
tentu sedikit-banyak menyuguhkan metode penafsiran—atau lebih
tepatnya istinbath al-ahkam—yang berbeda dengan yang dianggit
oleh mufassir bermazhab Shafii, sebagaimana pola penafsiran
Shafi‘iyah sedikit-banyak berbeda dengan Malikiyah; demikian
seterusnya. Kedua, sebagai implikasi logis dari poin pertama, hasil

penggalian hukum Al-Qur’an yang termuat dalam karya-karya tafsir
73



al-ahkam itu tidak sepenuhnya sama. Cukup banyak perbedaan
penafsiran di sana terkait beragam persoalan. Ketiga, tidak selalu
perbedaan penafsiran tersebut ditengarai oleh mazhab fikih yang
berbeda. Selain mazhab fikih, ada faktor-faktor lain yang
melatarbelakangi perbedaan itu, seperti konteks sosial-budaya,
perangkat kebahasaan, dan penggunaan ilmu-ilmu Al-Qur’an,
seperti asbab al-nuzil, al-nasikh wa al-manstikh, al-‘dmm wa al-
khass, al-mutlag wa al-muqayyad, dan lain-lain. Keempat, karya-
karya tafsir al-ahkam menampilkan sistematika penafsiran dan
model penyajian materi yang bervariasi. Perwajahan mereka tidak
tunggal. (Al-Ubayd, 2010; Al-Fanisdn, 1997; Al-Hawri, 2001;
Dimyathi, 2020)

Pendek kata, orasi ilmiah pidato pengukuhan guru besar Prof.
Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag dengan judul Qira’ah Mu‘asirah fi
al-Ahkam: Mempertemukan Usul al-Figh dengan Filsafat Hukum
dalam Diskursus Hukum Kontemporer, hendak saya ulas dari
perspektif ini, tafsir al-ahkam. Bagaimana posisi Qira’ah Mu‘asirah fi
al-Ahkam tersebut dalam diskurus tafsir al-ahkam? Mungkinkah
model “qira’ah” Prof. Shofiyullah digunakan sebagai kerangka teori
atau pisau analisis untuk membaca dyat al-ahkam? Dua pertanyaan
inilah yang hendak didiskusikan lebih lanjut dalam “komentar”
sederhana ini.

Posisi “Qira’ah Mu‘asirah fi al-Ahkam” dalam Diskursus Tafsir
al-Ahkam

Tanpa bermaksud menegasikan kemungkinan pembagian
lain, secara sederhana, dapat dikatakan bahwa dalam diskursus
tafsir al-ahkam terdapat dua model kajian. Pertama, kajian yang
berfokus pada produk-produk tafsir al-ahkdm baik dari sisi metode
penafsirannya secara umum maupun hasil penafsirannya terhadap
isu-isu tertentu secara khusus. Contoh yang memotret metode
penafsiran secara umum, misalnya metode penafsiran al-Jassas, Ibn
al-‘Arabi, al-Qurtubi, dan Abdul Halim Hasan Binjai; sedangkan yang
menelaah isu-isu spesifik seperti hukum menyentuh Al-Qur’an, riba,
batasan mengusap kepala saat berwudu, konsep taqiyah, ghibah

74



virtual, implikasi perbedaan gira’at, mukbang sebagai praktik israf,
inkonsistensi mazhab, dan lain-lain.

Kedua, kajian yang memosisikan tafsir al-ahkam sebagai
kerangka teori/perspektif untuk menganalisis topik-topik tertentu.
Pada model kajian ini, tafsir al-ahkam lebih difungsikan sebagai
metode atau teori penafsiran. Sebagaimana sebelumnya, topik-topik
yang dikaji di sini pun beragam, baik topik-topik lama yang dirasa
perlu dilakukan pembacaan ulang ataupun isu-isu aktual. Di antara
teori yang kerap digunakan oleh para peneliti yang menaruh minat
pada model kajian ini ialah teori giyas, istihsan, double movement
Fazlur Rahman, tafsir kontekstual Abdullah Saeed, gira’ah
mubddalah Faqihudin Abdul Kodir, ma‘na-cum-maghza Sahiron
Syamsuddin, tafsir magqadsidi, hermeneutika Farid Esack,
hermeneutika al-Qur’an Nashr Hamid Abu Zayd, Hasan Hanafi, dan
lain sebagainya.

Sampai di sini, jika kita beralih pada gagasan “Qird’ah
Mu‘asirah fi al-Ahkam”, maka terlihat jelas bahwa ia dapat
diletakkan dalam model kajian yang kedua. Qira’ah Mu‘asirah fi al-
Ahkam, dengan demikian, dapat disejajarkan dengan teori-teori
penafsiran itu. Pemosisian ini nampaknya tidak berlebihan, sebab
dalam orasi ilmiahnya, selain memapaparkan landasan teoretis
Qira’ah  Mu‘asirah  fi al-Ahkam, Prof. Shofiyullah juga
mendemonstrasikan kerangka kerja dan contoh aplikatifnya.
Melalui gira’ah-nya, Prof. Shofiyullah turut berkontribusi dalam
memperkaya teori tafsir al-ahkam dengan menawarkan pendekatan
baru yang boleh jadi sedikit-banyak berbeda dengan yang telah ada.

“Qira’ah Mu‘asirah fi al-Ahkam” Sebagai Kerangka Teori Tafsir
al-Ahkam: Peluang dan Tantangan

Meskipun sebelumnya telah ditegaskan bahwa gira’ah Prof.
Shofiyullah dapat diposisikan sebagai teori tafsir al-ahkam yang
dibuktikan dengan orasi ilmiahnya, tetapi ketahanan, relevansi,
akurasi, dan efektivitas gira’ah tersebut perlu diuji lebih lanjut
dalam tataran aplikatif yang lebih luas. Ini merupakan keniscayaan
yang harus dihadapi oleh sebuah teori dalam ilmu pengetahuan,
apapun jenisnya. Dengan kata lain, Prof. Shofiyullah perlu

75



mengimplementasikan gira’ah-nya pada isu-isu lain, termasuk isu-
isu yang kerap diteropong oleh para sarjana seperti kesetaraan
gender, perwarisan, poligami, ekologi, dan lain sebagainya.

Di samping itu, teori-teori penafsiran Al-Qur’an yang lahir di
era modern-kontemporer biasanya menggunakan pendekatan min
al-wagqi‘ild al-ndas (dari realitas ke teks), tidak terkecuali gira’ah yang
ditawarkan oleh Prof. Shofiyullah. Teori-teori itu berangkat dari
persoalan aktual yang kerap dihadapi oleh manusia modern untuk
kemudian dicari jawabannya dari teks-teks yang ada (Al-Qur’an dan
hadis). Pertanyaannya, bisakah gira’ah Prof. Shofiyullah digunakan
dalam pembacaan dyat al-ahkam secara langsung, melalui
pendekatan min al-nas ild al-waqi? Bagaimana cara Kkerjanya,
apakah sama dengan yang dipaparkannya dalam orasi ilmiahnya
atau diperlukan elaborasi-elaborasi di sana-sini? Di sisi lain, dalam
konteks tafsir al-ahkam, penggalian petunjuk hukum dari Al-Qur’an
tidak terbatas pada ayat al-ahkam, melainkan berlaku luas pada
ayat-ayat lainnya, termasuk ayat-ayat kisah. Pada konteks ini, sekali
lagi, bisakah gira’ah Prof. Shofiyullah digunakan?

Adalah terlalu dini menjawab pertanyaan-pertanyaan
tersebut di sini. Apapun itu, yang pasti, gira’ah Prof. Shofiyullah
menghadapi tantangan serius, di samping tentu saja peluang lebar,
bila distatuskan sebagai salah satu pendekatan/teori penafsiran
dalam diskursus tafsir al-ahkam. Untuk itu, saya mengundang para
akademisi, lebih-lebih yang memberi perhatian besar pada
diskursus tafsir al-ahkam, untuk mendiskusikan dan menguji gira’ah
Prof. Shofiyullah lebih lanjut. Wallahu A‘lam.

76



Referensi:

Muhammad Afifuddin Dimyathi, ‘Ilm al-Tafsir: Usiluhu wa
Manahijuhu (Kairo: Dar al-Salih, 2020).

Sa‘id bin ‘Abdullah al-Fanisan, Ikhtilaf al-Mufassirin: Asbabuhu wa
Atsaruhu (Riyadh: Dar Ishbiliya, 1997).

‘Abdul I1ah Hawri al-Hawri, Asbib Ikhtilif al-Mufassirin f1 Tafsir Ayat
al-Ahkam (Kairo: University of Cairo, 2001).

‘Ali bin Sulaiman al-‘Ubaid, Tafasir Ayat al-Ahkam wa Manahijuha

(Riyadh: Dar al-Tadmuriyyah, 2010).

77



78



(10)

Catatan Pinggir atas Pidato Guru Besar Prof. Dr. H.
Shofiyyullah Muzammil Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam:
Mempertemukan Usul Figh dengan Filsafat Hukum dalam
Diskursus Hukum Kontemporer

Prof. Dr. Abdul Mustaqim, M.Ag
Guru Besar bidang I[Imu Al-Qur’an dan Tafsir UIN sunan Kalijaga
dan Pengasuh PP LSQ (Lingkar studi al-Qur’an) ar-Rohmah
Yogyakarta

Pertama, Alhumdulillah, saya ikut senang, bangga dan bahagia
sekaligus mengucapkan selamat alf mabruk kepada sahabat saya,
yang sering saya panggil dengan Gus Shofi, akhirnya sekarang telah
dikukuhkan menjadi Guru Besar di bidang Filsafat Hukum Islam.
Semoga beliau semakin menyala karier akademiknya dan semakin
produktif dalam pengembangan keilmuan yang ditekuninya. Amin.

Saya mencatat ada beberapa point penting dari gagasan Prof
Shofi, yaitu: Pertama, pentingnya “Inovasi Epistemologis” yaitu
Mempertemukan Usil al-Figh dan Filsafat Hukum”. Prof. Shofi
Muzammil membuka ruang baru dalam studi hukum Islam dengan
mempertemukan dua tradisi keilmuan: usul al-figh (dasar-dasar
metodologi hukum Islam) dan filsafat hukum (refleksi filosofis
tentang dasar, tujuan, dan rasionalitas hukum). Dalam dunia hukum
kontemporer, ini merupakan pendekatan progresif dan langka. Ia
tidak berhenti pada metodologi teks (nas), tetapi menggali makna
melalui dimensi filosofisnya—sebuah upaya yang sangat sejalan
dengan semangat magqasid.

Kedua, pentingnya melakukan “Qira’ah Mu’dsirah”: Ini jelas
merupakan tafsir baru atas realitas sosial-keagamaan kontemporer
yang semakin kompleks. Gagasan ini terinspirasi dari Muhammad
Shahrir, dengan judul kitabnya yang monumental “al-Kitab wal
Qur’an: Qira’ah Mu’asirah”. Qira’ah Mu’dsirah sesungguhnya
dimaksudkan oleh Shahrir, dengan model pembacaan yang tidak
biasa, atau “de-familiarizatian” wmeminjam istilah Andreas
Christman. Artinya, bahwa cara membaca teks keagamaan itu
memang tidak seperti umumnya ulama’ klasik. Saya masih ingat

79



betul tentang teori ini, sebab kebetulan disertasi saya dulu juga
mengangkat pemikiran Muhammad Shahriir dan Fazlur Rahman,
yang kemudian saya terbitkan menjadi buku Epitemologi Tafsir
Kontemporer.

Nah, gagasan Prof Shofi merupakan cara membaca hukum
Islam yang kontekstual dan rasional. Hal ini terlihat misalnya dari
studi kasus fatwa MUI terkait vaksin AstraZeneca. Alih-alih berhenti
pada aspek zat yang haram, pendekatan beliau menyelidiki proses
ilmiah dan maslahat di baliknya—sebuah bentuk pendekatan figh
yang magqasid-oriented dan berbasis phronesis (al-shu‘tir al-fadilah).
Untuk itu, Prof Shofi menganggap penting melakukan integrasi
“Teori Maqgasid: Dari Hukum ke Tujuan Hukum”. Dalam kasus
vaksin, Prof. Shofiyullah Muzammil menunjukkan bagaimana
hukum figh (hardm-mubah) tidak cukup dilihat sebagai dikotomi
halal-haram, tetapi harus dikembalikan kepada tujuan-tujuan
syariah (magqdsid al-shari‘ah), terutama hifz al-nafs (perlindungan
jiwa) dan hifz al-‘aql (perlindungan akal melalui ilmu pengetahuan
medis). la menerapkan pendekatan maqasid secara aktif, tidak
hanya sebagai justifikasi moral, tetapi sebagai kerangka etika hukum
[slam.

Akhirnya, beliau sampai pada kritik terhadap Legalistik-
Formalisme. Dengan qird’ah mu’dasirah atau model pendekatan “cara
baca baru” ini juga secara implisit mengkritik kecenderungan
legalistik dalam fatwa dan hukum Islam yang sering kali bersifat
literal, tanpa melihat kompleksitas sosial, sains, dan maslahat. Beliau
mengajak kita untuk keluar dari figh yang sekadar tekstual menjadi
figh yang intensional—yang mengacu pada maksud dan maslahat
hukum itu sendiri.

Sebagai sebuah catatan pinggir, saya menyarankan Prof Shofi
untuk dapat mengintegrasikan juga dengan gagasan Magqasid al-
Shari‘ah li al-Nisa'. Jadi, dimungkinkan pula mempertemukan
Qira’ah Mu‘dsirah fi al-Ahkam dengan Gagasan Magqasid al-Shari‘ah li
al-Nisa’. Pidato pengukuhan Prof. Dr. Shofiyyullah Muzammil
melalui karyanya Qira’ah Mu‘dsirah fi al-Ahkam telah membuka
ruang pembaruan dalam studi hukum Islam melalui pendekatan
integratif antara usul al-figh dan filsafat hukum. Namun, ruang

80



pembaruan ini akan lebih kuat dan lebih inklusif jika diperluas
dengan integrasi gagasan Magqasid al-Shari‘ah li al-Nisa’ sebagai
kritik epistemologis sekaligus sebagai paradigma baru yang
menjawab anomali-anomali dalam fikih perempuan.

Merujuk pada Thomas Kuhn dalam “The Structure of Scientific
Revolutions”, teori maqasid Kklasik telah menjadi semacam “normal
science” yang tidak lagi cukup tanggap terhadap realitas sosial
perempuan modern. Maka, seperti halnya paradigm shift dalam
sains, pembacaan magqasid juga memerlukan revolusi epistemik
yang memungkinkan penyesuaian terhadap konteks zaman.
Magqasid li al-Nisa’ menjadi sangat relevan sebagai bentuk adaptive
ijtihad terhadap realitas kontemporer perempuan. Teori Magasid
harus diletakkan sebagai Organisme Hidup, bahwa magqasid bukan
sekadar teori hukum (products of law), tapi sebagai filosofi hukum
yang hidup dan dinamis. Ini sejalan dengan kerangka pemikiran
Prof. Shofi yang menolak kekakuan hukum dan mendorong
penggunaan phronesis—kearifan praktis—dalam memahami
hukum Islam secara lebih fleksibel dan kontekstual. Integrasi filsafat
hukum ke dalam magqdsid akan menghidupkan kembali semangat
ijtihad progresif, terutama dalam menilai hukum-hukum yang
selama ini merugikan perempuan.

Nah, Teori Magqasid li al-Nisa’ juga dapat dijadikan sebagai
jembatan antara teks dan realitas. Konsep Magqasid al-Shari‘ah li al-
Nisa’ hemat saya dapat difungsikan sebagai epistemological bridge
antara teks (nass) yang normatif dan realitas sosial perempuan yang
kompleks dan berubah. Ini sangat selaras dengan semangat “Qird’ah
Mu‘asirah” yang dibawa Prof. Shofi—yakni upaya untuk membaca
ulang hukum Islam dengan lensa yang lebih hidup, aplikatif, dan
tidak terjebak pada tekstualitas semata.

Dalam catatan pinggir ini, saya juga ingin menegaskan
sekaligus mengusulkan agar gagasan Prof Shofi perlu menekankan
sikap kritis terhadap relasi kuasa dan bias gender dalam fikih. Salah
satu kekuatan utama dari Magqadsid li al-Nisa’ adalah keberanian
melakukan kritik struktural terhadap fikih klasik yang bias gender
karena lahir dari relasi kuasa patriarkal. Maka saya menawarkan
alternatif ontologis: bahwa perempuan harus dilihat sebagai subjek

81



hukum, bukan objek. Ini akan berdampak pada rekonstruksi fikih
yang lebih setara (al-musawah) dan adil (al-‘adalah). Pendekatan ini
juga bisa berfungsi sebagai evaluasi kritis terhadap praktik fatwa
kontemporer yang, meskipun progresif, masih sering tidak
sepenuhnya setara secara gender. Salah satu akar problematika
adalah pendekatan metodologis terhadap hadis dan fikih yang
terlalu tekstual dan Kkontekstualitasnya diabaikan. Maka perlu
didorong agar sunnah tidak dimaknai sebagai produk hukum yang
mati, tetapi sebagai metode ijtihad Nabi yang hidup dan lentur. Ini
selaras dengan pendekatan Prof. Muzammil yang mengedepankan
pembacaan proses, bukan hanya produk. Hal ini sebagaina yang
Shahrur katakan Ketika memahami konsep sunnah Nabi. Saya
sendiri menawarakn gagasan “five fundamental values of Qur’anic
Magqasid” yang sangat penting sebagai tolok ukur (miqyads) dalam
menilai keabsahan fikih perempuan hari ini termasuk ketika melihat
produk hukum. Indeks ini dapat menjadi instrumen evaluasi hukum,
sebagaiamana yang saya sebut dulu pada pidato pengukuhan guru
besar tanggal 16 Desember 2019. Tolok ukur itu penulis sebut
sebagai “five fundamental values of Qur’anic Maqasid” yang meliputi:

1. Al- "Adalah (justice) nilai keadilan

2. Al-Insaniyah (humanity) nilai kemanusiaan

3. Al-Musawah (equalilty) nilai kesetaraan

4. Al-Hurriyyah ma’a al-mas’uliyyah (kebebasan yang disertai

tanggung jawab)
5. Al-Wasatiyah (moderation) nilai moderasi.
Saya kira lima point tersebut bisa dijadikan semacam indek

magqasid al-shari’ah li al-Nisa’ sehingga rumusan -rumusan fikih
untuk kaum perempuan lebih berkeadilan, setara dan masalah.

82



(11)
Phronesis sebagai Upaya Epistemik Menyeimbangkan
antara Lex Divina (Divine Command Theory) dan Lex
Naturalis (Nature Law Theory) dalam Filsafat Hukum
Islam

Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum
Dosen filsafat di program studi Aqidah dan Filsafat Islam
UIN Sunan Kalijaga

Tulisan ini ditujukan untuk merayakan pengukuhan Prof. Dr.
H. Shofiyullah Muzzamil, M.Ag. sebagai guru besar bidang Filsafat
Hukum Islam. Prof. Shofiyullah memulai dengan epistemologi
Hukum Islam. Hal ini penting untuk mencari akar epistemik dari
Filsafat Hukum Islam. Sebelumnya beliau sudah melakukan analisis
lewat dimensi phronesis Hukum Islam Phronesis Dimension (Al-
Syu’iir Al-’Fadillah) As A New Manhaj Of Contemporary Fiqh: Case
Study of Central MUI Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa
No. 1 0f 2021 on the Law of AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine Products
yang terbit tahun 2023. Fatwa MUI dan MUI Jawa Timur dianalisis
menggunakan tiga sumbu: episteme (pengetahuan), techne (seni,
teknik), dan sophia (kebijaksanaan). Di sini dilihat jika episteme,
techne, dan sophia dianggap sebagai vektor gaya maka phronesis
merupakan resultan dari ketiga vektor gaya tersebut.

Figure 1:
Visualization of The Wisdom Cube Scientific Knowledge Space

Beneficent

Episteme
N

Sophia

83



Kerangka tersebut dapat digunakan untuk melihat setiap
keputusan hukum yang dalam hal ini adalah fatwa MUI dan fatwa
MUI Jawa Timur. Prof. Shofiyullah menggabungkan pendekatan usiil
al-figh klasik dengan pemikiran kefilsafatan yang berasal pemikiran
Yunani klasik (episteme, techne, sophia, phronesis). maqasid al-
shari’ah di sini adalah kebijaksanaan praktis yang dibedakan dengan
sophia yang merupakan kebijaksanaan teoritis. Pada konteks filsafat
hukum Islam phronesis lebih relevan karena dapat digunakan untuk
melacak nalar epistemik dari hal-hal yang bersifat praktis, dalam ini
adalah fatwa-fatwa hukum dari MUI. Hal ini memberikan dimensi
epistemik dari Filsafat Hukum Islam yang coba beliau
dikembangkan.

Berangkat dari mana Prof. Shofiyullah memulai titik tolak
pemikiran mengenai filsafat hukum? Tokoh penting yang menjadi
titik tolak pemikirannya adalah filsuf skolastik sekaligus teolog abad
pertengahan Thomas Aquinas (1225-1274 M). Thomas di sini
ditempatkan sebagai seorang pemuka filsafat hukum. Thomas
membagi hukum menjadi empat jenis: pertama, hukum abadi Tuhan
atau lex aeterna. Hukum yang mengatur seluruh alam semesta,
berasal dari Tuhan, merupakan sumber dari segala hukum. Kedua,
lex divina, hukum ilahi yang diwahyukan, yaitu bagian dari hukum
ilahi yang diwahyukan kepada manusia melalui kitab suci atau
agama, Ketiga, lex naturalis, hukum kodrat yang berasal akal
manusia, yaitu yang hukum yang berasal dari akal budi manusia dan
mencerminkan hukum abadi, mengatur perilaku manusia secara
umum. Terakhir, lex humana, hukum positif buatan manusia. Hukum
yang dibuat oleh manusia untuk mengatur kehidupan masyarakat,
dan harus selaras dengan hukum alam dan hukum Tuhan.

Semua ini terdapat di dalam tulisan Thomas Aquinas yang
berjudul Summa Theologia. Teks ini menjelaskan bahwa filsafat
hukum terkait dengan adanya prinsip-prinsip moral universal yang
dapat ditemukan melalui akal budi manusia yang harus ditaati oleh
semua orang, terlepas dari keyakinan mereka. Hukum kodrat (lex
naturalis), yang akan menjadi pokok bahasan kita ini, berasal dari
Tuhan dan mencerminkan kehendak-Nya. Bagi Prof. Shofiyullah,
pendapat Thomas Aquinas tentang filsafat hukum sangat relevan

84



dengan filsafat hukum Islam karena meletakkan hukum Tuhan (lex
divina) sebagai sumber hukum, sebagaimana filsafat hukum Islam
yang menjadikan kitab Al-Quran sebagai sumber hukum juga.

Bagaimanakah hubungan antara lex divina dan lex naturalis?
Hal ini mengingatkan pada persoalan Dilema Euthyphro. Dilema
Euthyphro muncul dari salah satu dialog Plato yang pendek namun
sangat  berpengaruh,  FEuthyphro.  Sokrates  mengajukan
pertanyaannya yang terkenal:

“Apakah yang suci (atau saleh) [hosios, dotog] dicintai oleh para
dewa (tuhan) karena ia suci, atau yang suci (atau saleh) ada karena
dicintai oleh para dewa (tuhan)?”

Meskipun dibingkai dalam konteks kesucian/kesalehan dari

dewa-dewi Yunani kuno, pertanyaan ini melampaui latar
sejarahnya. Pertanyaan ini telah menjadi masalah mendasar bagi
filsafat moral, teologi, dan khususnya filsafat agama, karena
pertanyaan ini meminta kita untuk mengklarifikasi sumber otoritas
moral. Pada dasarnya, apakah tindakan moral atau yang suci/saleh
memperoleh status kebaikannya dari ketetapan (kehendak) entitas
(atau entitas-entitas) ilahi, atau apakah status kebaikannya berakar
pada sesuatu yang lebih mendasar—seperti sifat realitas, akal budi,
atau perkembangan manusia—dan diakui, tetapi tidak diciptakan,
oleh yang ilahi?

Para filsuf secara tradisional merujuk pada dua jawaban yang
saling bersaing sebagai "dua kutub" dari dilema Euthyphro: Di satu
sisi adalah teori perintah Ilahi atau divine command theory (DCT).
Teori ini menekankan bahwa aturan dan kewajiban moral
sepenuhnya ditentukan oleh kehendak atau perintah Ilahi. Dalam
pandangan ini, suatu tindakan adalah suci (atau saleh) karena Tuhan
(atau para dewa) memerintahkannya. Pada Thomas Aquinas, hal ini
dikenal sebagai lex divina.

Di sisi lain adalah teori hukum kodrat, natural law theory
(NLT) atau teori moral objektif. Pada Thomas Aquinas, hal ini
dikenal sebagai lex naturalis. Teori ini menyatakan bahwa
kebenaran moral ada secara independen dari keputusan Ilahi dan
bahwa Tuhan (atau para dewa) hanya mengakui kebenaran ini.
Dengan demikian, suatu tindakan adalah benar karena tindakan

85



tersebut sesuai dengan tatanan moral objektif—baik yang berakar
pada akal budi, sifat manusia, atau struktur dasar realitas.

Jika teori perintah ilahi (DCT), lex divina benar, moralitas
berisiko tampak sewenang-wenang, karena apa pun yang
diperintahkan Tuhan menjadi "baik," bahkan jika itu tampak kejam
atau tidak masuk akal bagi akal manusia. Pembela DCT menanggapi
dengan menegaskan bahwa sifat Tuhan sangat penuh kasih dan baik
hati, mengurangi kemungkinan perintah yang "kejam". Namun, jika
teori hukum kodrat (NLT), lex naturalis atau standar objektif benar,
ia mempertahankan gagasan bahwa kebenaran moral dapat dilihat
secara rasional dan konsisten—tetapi juga menyiratkan bahwa
kebenaran moral dapat ada di luar atau di atas kehendak Ilahi. Para
kritikus bertanya-tanya apakah ini mengurangi peran Tuhan dalam
moralitas menjadi sekadar mendukung atau menyetujui standar
yang tidak dibuat oleh Tuhan. Dalam konteks keislaman, persoalan
ini juga menjadi perdebatan penting dalam ilmu kalam klasik,
persoalan antara ke-maha-kuasa-an Tuhan (Ash’ariyah) dan ke-
maha-adil-an Tuhan (Mu'tazilah).

Pada tulisan ini, phronesis yang diajukan pada artikel Prof.
Shofiyullah di atas, dapat dijadikan titik tolak dari dilema Euthyphro.
Meskipun telah ada refleksi selama berabad-abad, belum ada
resolusi yang diterima secara universal untuk dilema Euthyphro.
Memang, hal itu tetap menjadi contoh instruktif tentang bagaimana
pertanyaan sederhana dapat menerangi kedalaman penyelidikan
moral dan teologis. Argumen menggunakan phronesis sebagai dasar
epistemik penalaran dapat bertujuan untuk: Meninjau kembali
argumen fondasi: menelaah kembali formulasi asli Plato dan
melacak interpretasi selanjutnya dalam tradisi filosofis dan agama-
agama. Berikutnya menyoroti ketegangan utama dan resolusi yang
diusulkan: membandingkan teori perintah Ilahi (DCT), lex divina dan
teori hukum kodrat (NLT) lex naturalis secara terperinci, dengan
memperhatikan bagaimana setiap tradisi menangani keberatan
utama dilema tersebut. Lebih jauh, mencari jalan tengah:
menyelidiki apakah pendekatan "jalan ketiga" atau hibrida dapat
mempertahankan kedaulatan Ilahi sambil mempertahankan tatanan
moral yang objektif—atau setidaknya mengurangi ekstrem dari

86



salah satu kutub. Terakhir, memajukan wacana kontemporer:
menawarkan wawasan yang relevan untuk perdebatan yang sedang
berlangsung dalam filsafat hukum Islam, filsafat agama, metaetika,
dan wacana etika publik, dengan membahas kompleksitas dunia
nyata di mana keyakinan agama dan prinsip moral universal sering
kali bertabrakan.

Melalui sampel karya Phronesis Dimension (Al-Syu’ir Al-
'Fadillah) As A New Manhaj Of Contemporary Figh: Case Study of
Central MUI Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa No. 1 of
2021 on the Law of AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine Products yang
ditulis oleh Shofiyullah Muzzamil, kita bisa melihat adanya nalar
pemikiran filsafat hukum Islam berupa kebijaksanaan praksis atau
phronesis yang dapat digunakan untuk melihat produk-produk
hukum seperti fatwa-fatwa. Perjalanan ini belum berakhir, kita
masih menunggu progres selanjutnya ketika beliau sudah menjadi
seorang guru besar filsafat hukum Islam di Fakultas Ushuluddin dan
Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga. Kontribusi bagi pengembangan
ilmu pengetahuan di masa depan sangat kita nantikan. Selamat
untuk Profesor Shofiyullah Muzammil.

Referensi

Shofiyullah Muzammil, Phronesis Dimension (Al-Syu’iir Al-’Fadillah)
As A New Manhaj Of Contemporary Figh: Case Study of Central
MUI Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa No. 1 of
2021 on the Law of AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine Products,
Journal of Asian Wisdom and Islamic Behavior 1(2), 2023, pp.
104-119. DOI: https://doi.org/10.59371/jawab.v1i2.66

87


https://doi.org/10.59371/jawab.v1i2.66

88



(12)
Divine Reason and Human Reason in Contemporary
Islamic Law: The Integration between Philosophical and
Historical Approaches from Taha ‘Abdurrahmané

Dr. Waryani Fajar Riyanto, S.H.I., M.Ag
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam,
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Pendahuluan

Tulisan ini adalah komentar saya atas naskah pidato
pengukuhan guru besar sahabat, guru, dan sekaligus kolega saya di
Prodi Akidah dan Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran
Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, saudara Prof. Dr. H.
Shofiyullah Muzammil, M.Ag (Gus Shofi) yang berjudul Qira’ah
Mu’asirah fi al-Ahkam: Mempertemukan Ustl al-Figh dengan Filsafat
Hukum Dalam Diskursus Hukum Kontemporer. Pidato tersebut
disampaikan pada tanggal 6 Mei 2025 di Gedung Multipurpose UIN
Sunan Kalijaga. Temuan menarik dalam pidato tersebut, bahwa
Qird’ah Muasirah fi al-Ahkdm dapat diwujudkan dengan melakukan
kerja integratif-interkonektif antara enam nalar hukum, yaitu lex
aeterna, lex divina, lex natura, lex humana, lex socius, dan lex rei sitae.

Empat nalar hukum yang pertama, diambil Gus Shofi dari
Thomas Aquinas. Aquinas membagi hukum ke dalam empat jenis.
Pertama, lex aeterna (hukum abadi Tuhan). Hukum yang mengatur
seluruh alam semesta, berasal dari Tuhan, dan merupakan sumber
dari segala hukum. Kedua, lex divina (hukum Ilahi yang
diwahyukan), yaitu bagian dari hukum abadi yang diwahyukan
kepada manusia melalui Kitab Suci atau agama. Ketiga, lex natura
(hukum alam yang berasal dari akal manusia), yaitu hukum yang
berasal dari akal budi manusia dan mencerminkan hukum abadi,
yang mengatur perilaku manusia secara umum. Keempat, lex
humana (hukum positif buatan manusia). Hukum yang dibuat oleh

6 Sebagian dari materi dalam tulisan saya ini telah diterbitkan di Jurnal Asy-Syir’ah (2024).
Lihat Waryani Fajar Riyanto, “Integrative-Intersubjective Type of Islamic Law Studies:
The Shifting of Paradigms in Epistemology of Islamic Law at the Faculty of SharT’a and Law,
Sunan Kalijaga State Islamic University, Indonesia,” Asy-Syir’‘ah, vol. 58, no. 1 (2024), 1-46.

89



manusia untuk mengatur kehidupan masyarakat, dan harus selaras
dengan hukum alam dan hukum Tuhan. Dengan istilah lain, ada
empat struktur hukum yang diberikan Aquinas, yaitu: a) Lex aeterna
(hukum rasio Tuhan yang tidak dapat ditangkap oleh panca indera
manusia); b) Lex divina (hukum rasio Tuhan yang dapat ditangkap
oleh panca indera manusia); ¢) Lex naturalis (hukum alam, yaitu
penjelmaan Lex aeterna ke dalam rasio manusia); d) Lex positivis
(penerapan Lex naturalis dalam kehidupan manusia di dunia).
Chroust dan Collins meringkasnya menjadi tiga saja:

St. Thomas divided his philosophical system of law into three major
sections: 1. The Eternal or Divine Law, 2. The Natural Law (Lex
Naturalis), and 3. The Human Law. Under each there are several
subdivisions. We shall consider them in this, his own, order. A rough
diagram of St. Thomas Aquinas's system of law may be of help in
understanding each part in its relation to the whole, and to the other
parts: I. Lex Aeterna or Divine Law. II. Lex Naturalis, which partakes in,
and is derived from the Divine Law. This is divided into (a) primary
natural law, and (b) secondary natural law. The latter derived from the
primary natural law principles. 1ll. Human or Positive Law which
derived from natural law by the use of human reason, and must be in
conformity with the Divine and natural laws. It is necessary because the
precepts of the natural law are quite often blurred in the mind or heart
of man through sin.( Hermann dan Collins; 1941)

Adapun terkait prinsip nalar kelima, yaitu lex social, diambil

Gus Shofi dari dua gurunya, yaitu Prof. Hasbi Ash-Shiddieqy yang
mempopulerkan Fikih Indonesia (Shiddieqy; 1997) dan Prof. Yudian
Wahyudi yang mempopulerkan Mengindonesiakan Fikih Indonesia
(Wahyudi; 1993, Muzammil dkk; 2023). Terakhir, terkait prinsip
nalar yang keenam, lex rae sitae, Gus Shofi terinspirasi dari
Akkermans, bahwa keduanya menuliskan sumber pertimbangan
hukum yang disebut lex rei sitae. Istilah lex rei sitae atau lex situs
menyatakan jika asas ruang/situasi posisi memiliki norma hukum
khusus yang harus dihormati atau keadaan khusus yang sangat unik
yang memerlukan norma kepastian dalam berbuat (Akkermans;
2012).

Saya berpendapat, bahwa keenam nalar hukum yang telah
disebutkan oleh Gus Shofi—terinspirasi dari Aquinas, Hasbi, Yudian
Wahyudi, dan Akkermans—tersebut, dapat dibagi menjadi tiga
kategori utama, yaitu lex aeterna dan lex divina (Divine

90



Reason/Eternal Reason/Divine Wisdom) bersifat objektif, lex natura
dan lex humana (Practical Reason/Practical Wisdom) bersifat
subjektif, dan lex social dan lex rei sitae (Social and Science
Reason/Social and Science Wisdom) bersifat intersubjektif. Jika
diringkas lagi, hanya ada dua nalar hukum, yaitu relasi antara Divine
Reason dan Human Reason. Dalam perspektif tasawuf, keempat nalar
tersebut dapat disebut sebagai “Akal Pertama“ (al-‘Aql al-Awwal),
“Akal Kedua” (al-‘Aql al-Thani), dan seterusnya. Terkait kategori
pertama, disebutkan:

St. Thomas Aquinas’s conception of the Lex Aeterna is very similar to
that of St. Augustine. It is “the objective” and “absolute” a priori of
everything that is called a “rule and measure.” It exists in itself and can
only be conceived through itself. The Divine intellect eternally remains
the measure and rule of all things, and each thing has truth to the degree
that it presents the Divine intellect. So a Divine concept here the law-is
true by reason of itself. (Aquinas; Quaest 93)
Adapun terkait dengan kategori kedua, disebutkan:

To St. Augustine and St. Thomas the Lex Aeterna is the absolute and
objective a priori. The natural law stands in its relation to the Lex
Aeterna as a “subjective” a priori of right and justice, being imprinted on
the soul of man. The natural law is, in varying degrees, the rational
creature’s participation in the Divine reason, the Lex Aeterna-which
exists only in the mind of God. It is, in other words, the “imprint” of the
Lex Aeterna on men's souls.( Aquinas; Quaest 90)

Jika dihubungkan dengan nalar kefilsafatan, maka lex aeterna

dan lex divina adalah nalar hukum yang bersifat objektif, lex natura
dan lex humana adalah nalar hukum yang bersifat subjektif, dan lex
social dan lex rei sitae adalah nalar hukum yang bersifat
intersubjektif. Ketiganya dapat disebut juga sebagai hubungan
antara Tuhan dengan para utusan-Nya (Nabi dan Rasul), manusia
(Mujtahid dan Hakim), dan perkembangan masyarakat (sains dan
teknologi). Namun demikian, menurut pendapat saya, pertautan
antara tiga nalar kefilsafatan hukum objektif (lex aeterna dan lex
divina), subjektif (lex natura dan lex humana), dan intersubjektif
tersebut (lex social dan lex rei sitae) belumlah sempurna. Ketiga
nalar kefilsafatan hukum tersebut dapat dipertautkan dengan nalar
kesejarahan hukum, yaitu periode klasik, modern, dan postmodern.
Untuk mempertautkan keduanya (nalar kefilsafatan hukum Islam
dan nalar kesejarahan hukum Islam), saya menggunakan teori
91



integrasi epistemologi dari Taha ‘Abdurrahman (al-ahkam al-
ma’rifah  al-takamuli), yaitu integrasi antara epistemologi
kefilsafatan (al-ahkam al-falsafah) dan epistemologi kesejarahan
(al-ahkam al-tarikhiyyah).

Al-Ahkam al-Ma’rifah al-Takamuli: Integrasi Nalar Kefilsafatan
dan Kesejarahan Hukum Islam

Hallag memaknai proyek epistemologi ‘Reformasi al-Turath’
(tagqwim al-turath) dari Taha ’Abdurrahman, sebagai constructing an
independent theory for remolding tradition (Hallaq; 2019). Taha
mengartikan epistemologi sebagai figh al-ma’rifah (Yildirim; 2022).
Ia menawarkan gagasan tentang epistemological interdependence
(al-takdmul al-ma’rifi) antara ilmu-ilmu keislaman (al-tadakhul al-
ma’rifi: al-dakhili wa al-khariji) dan ilmu-ilmu lain dari luar
peradaban Islam (al-taqrib al-tadawuli). Menurutnya, epistemologi
klasik (turath) harus dipahami dengan pendekatan integratif
(takamuli) (Abdurrahman;2007). Pendekatan integratif dalam
turath (nazrah al-takamuliyyah li al-turath) adalah cara pandang
yang holistik, sebagai lawan dari cara pandang separatis dan
diferensial. Cara pandang integratif merupakan cara pandang yang
melihat turath dalam kerangka yang menyatukan antara aspek
pengetahuan dengan praktis, dialog dalam mencari kebenaran,
mengutamakan tujuan jangka panjang daripada jangka pendek
(Abdurrahman; 2007), doktrin dan sejarah, dan hubungan subjek
dan objek bersifat intersubjektif(Hakim; 2024). Karena itu, untuk
melengkapi kekurangan dalam salah satu kecenderungan turdth
yang tekstual-substantif (nuzhah madmiiniyyah), Taha memandang
perlunya pendekatan sosial, politis, dan historis (Abdurrahman;
2011).

Nalar Hukum Islam Objektif (Lex Aeterna dan Lex Divina),
Subjektif (Lex Natura dan Lex Humana), dan Intersubjektif (Lex
Social dan Lex Rei Sitae)

92



Ada tiga tipe kefilsafatan dalam studi hukum Islam, yaitu
subjektif (al-‘aql al-lahtti al-siydsi), objektif (al-‘aql al-tarikhi al-
‘ilmi), dan intersubjektif (al-‘aql al-jadid al-istithla’i). Beberapa ciri
tipe nalar objektif adalah normatif, involvement, insider, certainty
(qat’i; absolut), apologis, defensif, absolutis, dan non dialogis.
Mencermati kekurangan dari tipe nalar objektif tersebut, muncul
tipe nalar subjektif yang berasal dari pemikiran manusia, yang
menggunakan alat bantu ilmu-ilmu sosial seperti sosiologi,
psikologi, antropologi, dan sejarah. Nalar subjektif bercirikan
deskriptif, empiris, detachment, outsider, historisitas, reduksionis,
dan relativis. Tipe selanjutnya adalah nalar intersubjektif. Tipe ini
menekankan pada terbentuknya sikap empati-simpati dan inklusif-
partnership-dialogis (Adullah; 2020).

Nalar intersubjektif menekankan pada pengamalan virtues
kindness seperti charity (kesediaan beramal tanpa bersyarat),
compassion (rahman-rahim), honesty, fairness, equality, equity (al-
musawah), toleransi (al-tasamuh), respect (ihtiram al-ghair; al-
ta’aruf), humility, mengutamakan kesabaran dan tidak emosi dalam
menyelesaikan berbagai persoalan sosial-kemanusiaan (al-shabr),
forgiveness (al-‘af), self-discipline (zabt al-nafs), mengutamakan jalan
dan sikap moderasi (al-tawazun; al-tawassuth) dan pola pemecahan
persoalan yang menghindari dari jalan kekerasan (al- ‘unf, al-ghuluw
wa al-tatarruf), baik kekerasan fisik, psikologis, sosial maupun
kultural, lebih-lebih keagamaan. Tipe nalar intersubjektif (subjektif
dan objektif) adalah mentalitas dan sikap baru hukum Islam yang
mencerahkan (al-‘aql al-jadid al-istithla’t) (Adullah; 2020). Wilber
menyebut nalar subjektif (“I), objektif (“You“), dan intersubjektif
(“We") ini sebagai the big three yang harus diintegrasikan melalui
model integralisme universal (Wilber; 1998).

Relasi kefilsafatan objektif, subjektif, dan intersubjektif dalam
pemikiran studi hukum Islam berpijak pada nalar bayani, burhani,
dan irfani. Nalar bayani berlandaskan pada otoritas teks, burhani
pada guided reason (Abdurrahman; 1997), dan ‘irfani pada
conscience. Namun demikian, mayoritas ahli hukum Islam sepanjang
sejarahnya telah menggunakan nalar baydni (Back to the Al-Qur’an
dan al-Hadith) sebagai landasan berfikirnya (Wahyudi; 2002).

93



Padahal, nalar burhani memiliki kecenderungan lebih rasional-
filosofis untuk menganalisa maksud teks (maqashid) (Rohmanu dan
Rofiah;2003) dalam Kitab Al-Qur’an dan al-Hadith sebagai sumber
hukum Islam (Najib; 2003). Mengacu pada al-Jabiri, keduanya dapat
didialogkan dengan ungkapan ta’sis al-bayan ‘ala al-burhadn, yaitu
membangun disiplin ilmu bayani dengan dasar pijakan kerangka
berfikir burhanti (al-Jabiri; 1990).

Kefilsafatan objektif-subjektif atau baydni-burhdani dalam
studi hukum Islam disebut dengan relasi “normatif-empiris.”
Mengacu pada Minhaji, keduanya disebut sakralitas-profanitas
(Minhaji; 2004) atau normative Islam-empirical Islam (Minhaji;
2009). Lukito menyebutnya sebagai relasi sacred and secular laws
(Lukito; 2006). Dalam konteks studi agama, Mukti Ali menyebutnya
dengan istilah doctrinaire-cum-scientific (Ali; 1990). Sementara itu,
Abdullah menyebutnya dengan istilah normative Islam-historical
Islam (Abdullah; 1996) dan Yudian dengan istilah absolute-relative
(Wahyudi; 1995). Kedua dimensi ini harus didialogkan, sehingga
tidak tampak lagi, mana yang absolut dan mana yang relatif. Jika hal
ini dapat dilakukan, maka kemungkinan era baru pemahaman
pluralitas hukum Islam secara normatif-empiris dapat
dimungkinkan (Abdullah; 1999). Pendekatan kefilsafatan objektif
(bayani), subjektif (burhani), dan intersubjektif-conscience (‘irfani)
(Abdullah; 2021) dapat diintegrasikan dengan pendekatan
kesejarahan.

Melalui pendekatan kesejarahan dalam studi hukum Islam,
Auda (2008) memberikan tiga kategori era, yaitu Islam klasik,
modern, dan postmodern. Ada empat tipe di era klasik, yaitu
scholastic  traditionalism, scholastic neo-traditionalism, neo-
literalism, and ideology-oriented theories. Ada lima tipe pemikiran
Islam di era modern, yaitu reformist reinterpretation, apologetic
reinterpretation, dialogue-oriented reinterpretation or science-
oriented reinterpretation, interest-oriented theories or a mashlahah-
based approach, and ushil revision. Adapun di era postmodern ada
lima tipe, yaitu post-structuralism, historicism, critical - legal studies,
post-colonialism, and neo-rationalism.

94



Penutup

Integrasi antara epistemologi kefilsafatan (figh al-falsafah)
nalar subjektif (lex natura dan lex humana), objektif (lex aeterna dan
lex divina), dan intersubjektif (lex social dan lex rei sitae) dengan
epistemologi kesejarahan (figh al-tarikhiyyah), yaitu periode klasik,
modern, dan postmodern, adalah wujud dari model integrasi-
interkoneksi hukum Islam kontemporer. Ada dua nalar yang dapat
ditempuh sebagai langkah filosofis-praktisnya. Pertama, nalar
pendekatan integrasi-interkoneksi keilmuan studi hukum Islam
(takamul al-‘ulim wa izdiwaj al-ma’arif fi al-shari’ah) (Abdullah;
2006) yang mendialogkan dua pilar, yang masing-masingnya terdiri
dari tiga komponen, yaitu hadarat an-nashsh, hadarat al-falsafah,
hadarat al-ilm di satu sisi (NFI), dan semipermeable, creative
imagination, intersubjective testability di sisi yang lain (SCI). Kedua,
pendekatan multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner
(MIT) keilmuan studi hukum Islam kontemporer, yang
mendialogkan dimensi objektif, subjektif, dan intersubjektif (OSI)
(Abdullah; 2021). Semoga bermanfaat.

95



Referensi

Abdullah, M. Amin, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.

Abdullah, M. Amin, “Al-Qur'an dan Pluralisme Dalam Wacana
Postmodernisme,” Profetika, vol. 1, no. 1, 1999, 1-13.

Abdullah, M. Amin Abdullah, “Al-Ta’wil Al-’Ilmi: Ke arah Perubahan
Paradigma Penafsiran Kitab Suci,” Al-Jami’ah: Journal of
Islamic Studies, vol. 39, no. 2, 2001, 355-363.

Abdullah, M. Amin, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan
Integratif-Interkonektif, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006.

Abdullah, M. Amin, “The Intersubjective Type of Religiosity:
Theoretical Framework and Methodological Construction for
Developing Human Sciences in a Progressive Muslim
Perspective,” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, vol. 58, no.
1,2020, 1-27.

Abdullah, M. Amin, Multidisiplin, Interdisiplin dan Transdisiplin:
Metode Studi Agama dan Studi Islam di Era Kontemprer,
Yogyakarta: IB Pustaka, 2021.

'Abdurrahman, Thaha, Al-’Amal al-Din wa Tajdid al-’Aql, Beirut: al-
Markaz al-Tsaqafi al-’Arabi, 1997.

‘Abdurrahman, Taha, Tajdid al-Manhaj fi Tagqwim al-Turdth, 3rd
edition, Casablanca: al-Markaz al-Saqéﬁ al-‘Arabi, 2007.
‘Abdurrahman, Taha, Hiwarat min Ajli al-Mustaqbal, Beirut: al-

Shabakah al-‘Arabiyyah li al-Abhas wa al-Nashr, 2011.

Akkermans, Brams, in “Lex Rae Sitae in Perspective: Natioal
Development of a Common Rule?”, Masstricht European
Private Law Institue Working Paper No. 2112/14, 2012.

Ali, Mukti, “Metodologi Ilmu Agama Islam,” in Taufik Abdullah dan
M. Rusli Karim (eds.), Metodologi Penelitian Agama,
Yogyakarta: Tiara Wacana, 1990.

Aquinas, Thomas, Summa Theologica, l. 11., quaest. 93, art. 1.

Auda, Jasser Auda, Magqgdshid al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law:
A System Approach, London: IIIT, 2008.

Hakim, Wilda Rochman, “Telaah Epistemologi Pemikiran Islam Taha
‘Abdurrahman Dalam Proyek Reformasi Turas Islam-Arab,”
Tesis, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2024.

Hallag, Wael B., Reforming Modernity Ethics and the New Human in
the Philosophy of Abdurrahman Taha, New York: Columbia
University Press, 2019.

Hermann, Anton and Chroust Frederick A. Collins Jr., “The Basic
Ideas in the Philosophy of Law of St. Thomas Aquinas as Found

96



in the ‘Summa Theologica’, Marquette Law Review, vol. 26, no.
1,1941, 11-29.

Al-Jabiri, Muhammad ‘Abid, Bunyah al-’Aql al-’Arabi: Dirasah
Tahliliyyah Naqdiyyah li Nuzim Al-Ma’rifah fi ats-Tsaqafah al-
"Arabiyyah, Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-’Arabiyyabh,
1990.

Lukito, Ratno Lukito, “Sacred and Secular Laws: A Study of Conflict
and Resolution in Indonesia,” Thesis, Canada: Institute of
Comparative Law, Faculty of Law, McGill University, 2006.

Minhaji, Akh., “Hukum Islam antara Sakralitas dan Profanitas:
Perspektif Sejarah Sosial,” in Pidato Pengukuhan Guru Besar
Sejarah Sosial Pemikiran Hukum Islam, Yogyakarta: UIN Sunan
Kalijaga, 2004.

Minhaji, Akh. Strategies for Social Research: The Methodological
Imagination in Islamic Studies, Yogyakarta: Suka Press, 2009.

Muzammil, Shofiyullah, Waryani Fajar Riyanto, and Nur Edi Prabha
Susila Yahya, “Indonesian Maqasid al-Shari’ah: A Study of
Yudian Wahyudi's Thought”, DINIKA Academic Journal of
Islamic  Studies, vol. 8, no. 2, 2023, 178-202,
https://doi.org/10.22515/dinika.v8i2.6686.

Najib, Agus Moh. “Nalar Burhani dalam Hukum Islam: Sebuah
Penelusuran Awal,” Jurnal Hermenia, vol. 2, no. 2, 2003, 217-
218.

Riyanto, Waryani Fajar, “Integrative-Intersubjective Type of Islamic
Law Studies: The Shifting of Paradigms in Epistemology of
Islamic Law at the Faculty of Shari’a and Law, Sunan Kalijaga
State Islamic University, Indonesia,” Asy-Syir‘ah, vol. 58, no. 1,
2024, 1-46.

Rohmanu, Abid and Khusniati Rofiah, “Thaha ‘Abd al-Rahman’s
Philosophical Contribution to Theorize Ethical Maqgashid,” al-
Ahkam, vol. 33, no. 2,2023, 190-191.

Shiddieqy, Nourouzzaman, Figh Indonesia Penggagas dan
Gagasannya: Biografi Pejuang dan Pemikir Teungku
Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1997.

Wahyudi, Yudian, “Hasbi’s Theory of Ijtihads in the Context of
Indonesian Figh", Tesis, Canada: McGill University, 1993.
Wahyudi, Yudian, “Maqashid al-Shari’ah Sebagai Doktrin dan

Metode,” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, vol. 2, no. 58,
1995, 1-10.
Wahyudi, Yudian, “The Slogan ‘Back to the Qur'an and the Sunna’: A

97


https://doi.org/10.22515/dinika.v8i2.6686

Comparative Study of the Responses of Hassan Hanafi,
Muhammad ‘Abid al-Jabiri and Nurcholish Madjid,”
Dissertation, Montreal: The Institute of Islamie Studies MeGill
University, 2002.

Wilber, Ken, The Marriage of Sense and Soul: Integrating Science and
Religion, Boston: Shambala Publications, 1998.

Yildirim, Zehra, Hiwar ma’a al-Duktir Taha ‘Abdurrahman ‘an ‘Ilm al-
Kalam, Ankara: Universitesi Ilahiyat Fakultesi Degisi, 2022.

98



(13)
Filsafat Hukum Islam yang Istigamah dalam Prinsip dan
Hanifiyyah dalam Praksis: Telaah atas Naskah Pidato
Guru Besar Shofiyullah Muzammil

Muhammad Arif, S.Fil. 1., M.Ag
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam,
UIN Sunan Kalijaga

Dalam atmosfer akademik yang kerap terjebak pada
pengulangan naratif klasik dan kelesuan metodologis, pidato
pengukuhan guru besar Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.
hadir seperti angin segar dari lereng pegunungan setelah musim
kemarau panjang. Judulnya saja sudah menantang: Qira’ah
Mu’asirah fi al-Ahkam: Mempertemukan Ustil al-Figh dengan Filsafat
Hukum dalam Diskursus Hukum Kontemporer. Seakan hendak
berkata: "Marilah kita membaca kembali warisan hukum Islam
dengan kaca mata zaman ini, tapi jangan lupa membawa kompas
filsafat di tangan, dan peta sosial dalam saku."

Pidato ini bukan semata seremoni akademik; ia adalah
pernyataan posisi epistemik dan keberpihakan metodologis. la
memperkenalkan satu bacaan segar—qira’ah mu’dsirah—yang
terinspirasi dari Muhammad Shahrir, tapi tak berhenti pada
Shahrir. [a menelusuri jejak filsuf-filsuf besar dari Thomas Aquinas
hingga al-Ghazali, dari Imam al-Shatibi sampai Hasbi Ash-Shiddieqy
dan Yudian Wahyudi, lalu membentangkan satu jalan baru dalam
memahami hukum Islam: sebuah jalan heermeneutik, integratif, dan
kontekstual.

Pondasi awal pidato ini dibangun dengan sebuah contoh
konkret: Fatwa MUI Pusat No. 14 Tahun 2021 tentang vaksin
AstraZeneca. Shofiyullah menunjukkan bagaimana sebuah fatwa
yang menetapkan status haram-mubah bisa dibaca ulang sebagai
perjumpaan antara enam jenis sumber hukum yang ia ajukan: lex
aeterna, lex divina, lex naturalis, lex humana, lex socius, dan lex situs
(atau lex rei sitae).

99



Inilah letak kekuatan pertama gagasan beliau: keberaniannya
menyusun ulang spektrum epistemik hukum Islam dengan kerangka
multidimensi. Ia tak berhenti pada dualitas wahyu dan akal, tapi
menambahkan dimensi sosial dan spasial sebagai entitas yang
memiliki legal standing. Dalam peta yang ia tawarkan, lex situs—
kondisi unik dari ruang dan tempat—dapat mengubah bunyi hukum
dari haram menjadi mubah, sejauh ia menjaga magqasid al-shari’ah,
terutama perlindungan jiwa manusia.

Langkah ini memperluas cakrawala normativitas fikih. Ia
menolak fikih yang autistik, yang berbicara sendiri tanpa
mendengar denyut nadi sosial. Dalam tradisi hukum Islam,
pendekatan ini bukan sepenuhnya baru—Imam al-Shatibi sudah
mengisyaratkan hal serupa lewat magasid-nya—namun Shofiyullah
memberi napas baru melalui sistematisasi dan penambahan ruang
argumentasi hermeneutik yang lebih kaya.

Kelebihan kedua dari pidato ini adalah kesanggupannya
melakukan dialog lintas tradisi tanpa kehilangan keteguhan pada
akar Islam. Ia mengawali eksplorasi filsafat hukum dengan Thomas
Aquinas—sosok penting dalam tradisi Barat—yang membagi
hukum menjadi empat: lex aeterna, lex divina, lex naturalis, dan lex
humana. Apa yang dilakukan Shofiyullah bukan sekadar 'mengutip’
Aquinas, tapi 'menginterogasi’ dan 'menginklusikan’ dalam
konfigurasi epistemik Islam. Dengan menyandingkan Aquinas
dengan al-Ghazall dan al-Shatibi, ia menunjukkan bahwa dalam
hukum Islam pun ada jalan untuk menjadikan akal dan wahyu
sebagai dua sayap yang sama penting dalam terbangnya burunng
keadilan.

Di sini, kita melihat sintesis yang canggih: rasionalisme
moderat Aquinas bertemu dengan spiritualitas al-Ghazali dan etika
sosial al-Shatibi. Dari sinilah muncul wacana baru: bahwa hukum
Islam mesti dipahami sebagai kerja etis untuk menjaga keadilan
dalam ruang yang tak selalu ideal. Hukum tak lagi semata norma,
melainkan etos.

Jika dalam klasik usil al-figh kita mengenal kaidah-kaidah
yang berpusat pada nas dan giyds, maka dalam pidato ini, Shofiyullah
mengajukan sebuah platform alternatif: enam jenis lex yang saling

100



bertaut. Terobosan ini menyegarkan karena memperkenalkan dua
elemen baru: lex socius dan lex situs. Yang pertama merujuk pada
pranata sosial; yang kedua pada konteks ruang. Ini adalah
keberanian epistemik—menyisipkan unsur sosial dan spasial dalam
gugus pertimbangan hukum—yang bisa dibandingkan dengan
pendekatan Ilaw and society dalam tradisi hukum Barat
kontemporer.

Inilah dimensi kebaruan yang paling kuat dalam pidato ini.
Shofiyullah tak hanya menambah daftar istilah; ia mengubah
struktur argumentatif dalam fatwa dan ijtihad. Dengan memakai
kasus vaksin AstraZeneca, ia menunjukkan bahwa hukum bisa
bersikap kontekstual tanpa kehilangan komitmen normatif pada
wahyu. Bahkan dalam dilema antara haram dan mubah, ia
menunjukkan bahwa kita tak sedang berada dalam ruang abu-abu,
melainkan ruang etis yang memiliki struktur internal.

Lebih lanjut, ia mengaitkan keseluruhan gagasannya dengan
teori keadilan John Rawls—Kkhususnya konsep justice as fairness—
dan menerjemahkannya dalam bentuk “keadilan dalam kesetaraan,
meski dalam ketidaksetaraan.” Konsep ini menjadikan hukum Islam
tidak hanya sebagai sistem normatif, tapi juga sebagai proyek etika
publik.

Namun, dalam upaya untuk menyatukan semua simpul—dari
Aquinas hingga Shahrir, dari al-Ghazali hingga Yudian Wahyudi—
kadang muncul risiko: gagasan bisa menjadi terlalu eklektik dan
rentan kehilangan ketegangan Kkritis antar unsur. Misalnya,
hubungan antara maqasid dan lex situs masih bisa didalami lagi.
Apakah lex situs hanya variasi dari maqdsid atau ia punya
epistemologi sendiri? Lalu, sejauh mana hermeneutika Shahrir
dapat diterima dalam bingkai teologi Sunni arus utama?

Ada potensi tarik-menarik antara istigamah (teguh pada
wahyu) dan hanifiyyah (kecenderungan progresif) yang belum
sepenuhnya dijelaskan. Dalam ruang ini, kritik metodologis
terhadap pendekatan limitatif Shahrior bisa menjadi pintu masuk
untuk mendalami ulang batas-batas tafsir yang dapat diterima
dalam fikih kontemporer.

101



Tapi sekali lagi, ini adalah kritik dalam semangat akademik,
bukan gugatan atas keabsahan. Karena di tengah kemacetan wacana
fikih hari ini, pidato Shofiyullah justru mengajak kita membuka jalan
baru, dengan kompas keilmuan yang jelas dan keberanian
konseptual yang langka.

Membaca pidato ini tak ubahnya menyusuri sungai yang
mengalir dari pegunungan filsafat ke delta sosial umat. Ia jernih, tapi
tidak naif. Ia dalam, tapi tidak tenggelam. Yang lebih penting lagi: ia
membuka ruang bagi fikih untuk menjadi lebih daripada sekadar
kumpulan hukum; yakni menjadi proyek etis untuk peradaban yang
lebih adil.

Bukan tidak mungkin, jika gagasan Qira’ah Mu’asirah fi al-
Ahkam ini dikembangkan lebih lanjut menjadi metodologi resmi
dalam fatwa-fatwa ke depan. Ia bisa menjadi penghubung antara
langit wahyu dan bumi sosial. Bukan tidak mungkin, dari naskah
pidato pengukuhan guru besar ini, nanti lahir satu paradigma fikih
baru: fikih yang istigamah dalam prinsip dan hanifiyyah dalam
praksis.

102



Kritik, Refleksi, dan Eksplorasi
Nalar Pembaruan dalam Hukum
Islam

103



104



(14)
Pembacaan Kontemporer: Merespon Stagnasi Keilmuan
Islam
Catatan Ringan Pidato Pengukuhan Guru Besar Prof. Dr.
Shofiyullah Muzammil, M.Ag

Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag
Rektor UIN Datakorama Palu periode 2023-2027

Pendahuluan

Islam pernah mengalami masa kejayaan intelektual yang luar
biasa pada era klasik, khususnya antara abad ke-8 hingga ke-13,
ketika pusat-pusat keilmuan seperti Baghdad, Kairo, dan Andalusia
menjadi mercusuar pengetahuan dunia. Namun, seiring berjalannya
waktu, dunia Islam menghadapi kemunduran dalam dinamika
keilmuan yang ditandai dengan menurunnya semangat ijtihad dan
berkembangnya praktik taqlid secara luas. Kemandekan ini
menyebabkan stagnasi dalam produksi pemikiran baru yang relevan
dengan perubahan zaman.

Di tengah krisis keilmuan ini, muncul berbagai upaya
pembaruan pemikiran Islam yang disebut sebagai pembacaan
kontemporer. Pembacaan ini tidak sekedar menawarkan
reinterpretasi teks-teks agama, tetapi juga menghadirkan
pendekatan-pendekatan baru dalam memehami Islam yang
kontekstual, interdisipliner, dan berpihak pada nilai-nilai
kemanusiaan universal. Pemikir-pemikir seperti Fazlur Rahman,
Nasr Hamid Abu Zaid, dan Amina Wadud-untuk menyebut beberapa
nama intelektual Islam—menjadi pelopor dalam menghidupkan
kembali semangat kritis dan kreatif dalam studi keislaman.

Bagi ketiga tokoh ini, Islam tidak hadir dalam ruang hampa
sejarah. Ia selalu berhadapan dengan kekuatan tradisi yang telah
mengakar kuat dalam institusi keagamaan dan kehidupan umat.
Oleh karena itu, pembaruan pemikiran Islam tidak bisa dilepaskan
dari dialektika antara tradisi (turath) dan modernitas. Dialektika ini
mencerminkan ketegangan sekaligus peluang untuk menyatukan
warisan intelektual masa lalu dengan kebutuhan zaman kini. Di satu
sisi, tradisi Islam klasik merupakan sumber kekayaan ilmu yang luar
biasa. Karya-karya para ulama seperti al-Ghazali, al-Shafiq, Ibn
Rushd, dan lainnya, menyumbang landasan keilmuan dan spiritual

105



yang mendalam. Namun di sisi lain, pembacaan tradisional yang
dogmatis terhadap karya-karya tersebut sering kali menghambat
proses ijtihad dan pembaruan. Akibatnya, tradisi yang seharusnya
menjadi sumber inspirasi justru berubah menjadi beban yang
membekukan gerak pemikiran.

Stagnasi Keilmuan dalam Islam dan Akar Masalah

Kondisi ini merujuk pada mandeknya perkembangan ilmu
pengetahuan, terutama dalam aspek pemikiran keislaman, yang
terjadi setelah masa keemasan peradaban Islam. Pada masa klasik,
umat Islam dikenal sebagai pelopor dalam bidang sains, filsafat,
kedokteran, dan teologi. Namun, setelah abad ke-12, kreativitas
intelektual mulai menurun drastis dan digantikan oleh
kecenderungan mempertahankan warisan keilmuan masa lalu
tanpa inovasi yang signifikan. Salah satu ciri utama stagnasi ini
adalah tertutupnya pintu ijtihad secara de facto. Banyak ulama
meyakini bahwa semua persoalan keagamaan telah dibahas dan
diselesaikan oleh ulama terdahulu, sehingga tidak perlu lagi
dilakukan ijtihad. Sebagai gantinya, berkembang praktik taglid, yaitu
mengikuti pendapat ulama tanpa proses kritis atau argumentasi
rasional. Hal ini menjadikan tradisi Islam semakin rigid dan
kehilangan vitalitasnya dalam merespon realitas baru.

Faktor lain yang turut memperparah stagnasi adalah
institusionalisasi ilmu dalam sistem Pendidikan Islam. Madrasah
dan pesantren lebih banyak menekankan hafalan dan pengulangan
teks klasik, sementara semangat penelitian dan eksplorasi ilmiah
mulai terpinggirkan, terutama dari lembaga perguruan tinggi Islam.
Disamping itu, pengaruh politik turut memperkuat konservatisme
keagamaan. Kekuasaan sering kali memanfaatkan legitimasi agama
untuk mempertahankan status quo, dan membatasi ruang bagi
pemikiran-pemikiran alternatif yang dianggap mengancam
stabilitas. Kondisi seperti ini berdampak besar terhadap
kemampuan umat Islam dalam menghadapi tantangan zaman
modern. Ketika dunia mengalami revolusi ilmu pengetahuan,
teknologi, dan globalisasi, banyak institusi keislaman justru belum
mampu beradaptasi secara kreatif. Maka dari itu, diperlukan
pembaruan paradigma berpikir yang lebih terbuka, kritis, dan
kontekstual, yang kini mulai dikembangkan dalam pembacaan
kontemporer Islam.

106



Pembacaan Kontemporer Model Fazlur Rahman, Nasr Hamid
Abu Zaid dan Amina Wadud

Intelektual muslim kontemporer sering terlibat dalam
penafsiran ulang teks-teks Kklasik, baik Al-Qur’an maupun hadis,
dengan tujuan untuk mengartikulasikan ajaran Islam yang relevan
dalam konteks zaman modern. Upaya tafsir ulang ini lahir dari
kesadaran bahwa tantangan-tantangan baru, seperti demokrasi, hak
asasi manusia, gender, globalisasi, hingga teknologi digital tidak bisa
dijawab hanya dengan menggunakan kerangka berpikir tradisional.
Oleh karena itu, diperlukan penafsiran ulang terhadap teks-teks
keagamaan dengan mempertimbangkan konteks historis, social dan
budaya. Fazlur Rahman, misalnya, mengembangkan metode double
movement, yang menawarkan pendekatan dua arah: dari konteks
historis teks ke prinsip moral universal, lalu dari prinsip itu kembali
ke konteks kekinian. Dengan demikian, ajaran Islam bisa dipahami
tidak hanya sebagai hukum-hukum literal, tetapi sebagai nilai-nilai
etis yang hidup dan terus berkembang. Sementara itu, Nasr Hamid
Abu Zaid menggusulkan pendekatan hermeneutik yang melihat Al-
Qur’an sebagai produk interaksi antara teks, konteks pewahyuan,
dan pembacanya.

Bagi Abu Zaid, teks agama tidak sakral dalam bentuk lafaz
semata, tetapi harus dimaknai melalui proses interpretasi kritis
yang selalu terbuka. Ini membuka ruang bagi pembacaan yang
beragam, tidak tunggal, dan relevan dengan situasi kontemporer.
Tiga elemen penting dalam model hermeneutika Abu Zaid adalah:
1). Konteks historis dan sosial: Memahami teks dalam konteks
sejarah dan kondisi sosial saat teks itu ditulis. Ini menghindari
pemahaman teks yang kaku atau tidak relevan dengan zaman
modern. 2). Dialektika antar teks dengan pembaca: Pembaca
memiliki peran aktif dalam memberikan makna pada teks. Abu Zaid
menekankan bahwa teks tidak dapat dipahami sepenuhnya tanpa
mempertimbangkan perspektif pembaca yang terpengaruh oleh
pengalaman hidup, pengetahuan, dan konteks sosial budaya mereka.
3). Interaksi antara makna lahir dan makna tersirat: [a mengusulkan
bahwa dalam interpretasi, kita harus menganggap bahwa teks
memiliki dimensi yang lebih dalam daripada makna yang tampak
dipermukaan. Interpretasi ini membutuhkan keterbukaan untuk
memahami berbagai kemungkinan makna, bukan sekedar
pemahaman yang sempit. Dalam bidang kajian gender, Amina
Wadud muncul sebagai pemikir penting dengan pendekatan tafsir
feminis. [a menekankan bahwa banyak interpretasi keislaman yang

107



berlaku saat ini merupakan hasil dominasi patriarki, bukan dari
semangat kesetaraan yang terkandung dalam teks aslinya. Melalui
pembacaan ulang terhadap ayat-ayat gender dalam Al-Qur’an,
Wadud berupaya menunjukkan bahwa Islam pada hakikatnya
mendukung keadilan bagi perempuan dan laki-laki secara setara.

Penutup dan Kesimpulan

Pendekatan pembaruan seringkali dicurigai sebagai bentuk
“westernisasi” atau penyimpangan dari ajaran Islam yang murni.
Banyak tokoh pembaharu dituduh merusak agama karena mencoba
memahami Islam dengan pendekatan modern seperti
hermeneutika, feminism, atau pendekatan Kkritis-kontekstual.
Penolakan ini sering berakar pada rasa takut kehilangan otoritas
dan identitas keagamaan di tengah perubahan sosial yang cepat.
Meski demikian, tidak sedikit pemikir yang berusaha menjembatani
antara tradisi dan pembaruan. Mereka tidak menolak warisan klasik,
tetapi membacanya ulang secara kritis agar tetap hidup dan
kontributif. Pendekatan seperti Magqasid al-Shari’‘ah menjadi
jembatan penting dalam upaya ini. Dengan menjalankan pada niali-
nilai seperti keadilan, rahmat dan kemaslahatan, maqasid membuka
ruang bagi reinterpretasi hukum Islam yang lebih kontekstual dan
solutif.

Salah satu implikasi penting dari pembacaan kontemporer
adalah reformasi dalam sistem pendidikan Islam. Pendidikan yang
sebelumnya hanya berorientasi pada hafalan teks dan pengulangan
pendapat ulama klasik, perlu diarahkan pada pembentukan nalar-
kritis, kemampuan analisis kontekstual, dan penguasaan metodologi
ilmiah modern. Kurikulum pesantren, madrasah, hingga perguruan
tinggi Islam perlu dikaji ulang agar mampu melahirkan generasi
intelektual yang progresif tanpa tercerabut dari akar tradisinya.
Selain itu, pembacaan kontemporer juga mendorong penguatan
diskursus etika dan nilai universal dalam Islam. Isu-isu seperti
keadilan sosial, kesetaraan gender, lingkungan hidup, dan hak asasi
manusia perlu ditempatkan dalam kerangka magqasid al-shari’ah.
Dengan begitu, Islam dapat tampil sebagai agama yang solutif dalam
menjawab problem-problem kemanusiaan global, bukan sekedar
dalam ranah ritual atau legal formal semata.

Pembacaan kontemporer seperti yang digagas Prof. Dr.
Shofiyullah Muzammil, M.Ag ini, tidak hanya penting secara
akademik, tetapi juga menjadi jalan menuju kebangkitan intelektual
umat Islam, Kkhususnya di Indonesia. Karyanya berupaya

108



menghidupkan kembali ijtihad sebagai intrumen dinamis dalam
menghadapi realitas sosial-politik dan moral umat manusia hari ini.
Pendekatan yang ditawarkan pada pidato pengukuhannya telah
membuka Kembali ruang diskursus Islam yang inklusif, progresif,
dan solutif.

109



110



(15)
Prinsip Perlindungan Sumber Utama Islam dalam
Pendekatan Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam Pemikiran
Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag

Dr. H. Muhammad Syakur, M.H.
Dosen Fakultas Syariah, Hukum, dan Ekonomi Islam (FSHEI)

Institut Islam Nahdlatul Ulama (INISNU) Temanggung

Pendahuluan

Seiring dengan Dberjalannya waktu dan pesatnya
perkembangan zaman, berbagai perubahan sosial dan teknologi
hadir secara cepat dan masif. Dalam situasi ini, peran akademisi
sangat diperlukan untuk turut serta dalam pengembangan
metodologi hukum Islam. Hal ini menjadi penting mengingat banyak
produk fikih klasik yang kurang mampu beradaptasi dengan konteks
kekinian, sehingga sulit untuk diterapkan dalam tatanan sosial yang
baru dan kompleks.

Dunia baru yang kini dihadapi bukan lagi menjadi tanggung
jawab ulama masa lalu, melainkan menjadi beban intelektual dan
ulama kontemporer yang dituntut untuk mampu
mengaktualisasikan syariah Islam. Syariah harus tetap kompatibel
dan relevan, mampu bergerak serta bekerja secara harmonis dalam
berbagai ruang dan waktu. Banyak problematika kemanusiaan,
ekonomi, dan sosial yang seharusnya dapat dijawab melalui
pendekatan hukum Islam, namun kenyataannya masih belum
banyak solusi alternatif yang ditawarkan.

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis metodologi baru
dalam hukum Islam yang ditawarkan ulama kontemporer. Meskipun
tidak menyamai kapasitas ulama klasik, para ulama masa kini hidup
dan berpikir dalam realitas yang berbeda—dengan tantangan dan
perkembangan yang tidak pernah ditemui para pendahulu mereka.
Salah satu gagasan yang menarik perhatian penulis adalah
pemikiran yang ditawarkan oleh Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil,
M.Ag. melalui naskah pengukuhan Guru Besarnya yang berjudul

111



Qira’ah Mu’dsirah fi al-Ahkam: Mempertemukan Usiil al-Figh dengan
Filsafat Hukum dalam Diskursus Hukum Kontemporer.

Terdapat dua pertanyaan yang menjadi rumusan masalahnya:
(1) Bagaimana pendekatan Qird’ah Mu’asirah fi al-Ahkam
memadukan antara tradisi usil figh dengan filsafat hukum dalam
merespons diskursus hukum kontemporer? (2) Apa implikasi dari
pendekatan Qird’ah Mu’dsirah terhadap perlindungan sumber
utama hukum Islam (Al-Qur’an dan al-Sunnah) dalam menghadapi
tantangan zaman?

Pendekatan pergeseran paradigma dan prinsip perlindungan
sumber hukum Islam sangat memungkinkan untuk digunakan
sebagai kerangka berpikir dalam mendefinisikan serta menyusun
struktur pengetahuan baru mengenai metode pembacaan
kontemporer (gira’ah mu’dsirah) terhadap hukum Islam. Dalam hal
ini, relasi antara tradisi usul al-figh dan filsafat hukum menjadi fokus
utama.

Dalam Islam, Al-Qur’an dan al-Sunnah merupakan sumber
utama. Dari Al-Qur’an dan al-Sunnah tersebut umat Islam menggali
dan mengembangkan tata nilai dan tata aturan dalam membangun
peradaban. Dalam sepanjang sejarah Islam, dari sumber utama
tersebut telah lahir khazanah keilmuan Islam yang sangat kaya. Di
antaranya adalah figh-usil al-figh, ulum al-Qur’an-tafsir, ulum al-
Hadis, ilmu kalam, tasawuf dan falsafah Islam dan lain-lain. Al-
Qur'an dan hadis bersifat absolut, thabit, dan tidak berubah.
Sementara khazanah figh-usiil al-figh, ulum al-Qur’an-tafsir, ulum al-
Hadis, ilmu kalam, tasawuf dan falsafah Islam tidak absolut, masih
dapat dikembangkan, direvisi dan disempurnakan. Berangkat dari
ketentuan ini, maka bagaimana selanjutnya mendudukkan Al-Quran
dan hadis pada tempatnya yang luhur, tidak lain ialah dengan
memposisikan khazanah-khazanah tadi sebagai pelindung Al-
Qur’an dan hadis dari lautan anomali yang diarahkan kepadanya.

Peradaban baru telah melahirkan anomali-anomali yang
dialamatkan kepada Islam. Untuk melindungi Al-Quran dan hadis
dari gelombang anomali-anomali yang lahir dari peradaban baru
menuntut khazanah-khazanah ilmu Islam selalu menjadi sabuk

112



pengaman (protective belt) yang menerima transformasi-
transformasi pemikiran baru yang kontekstual.

Ulama Kkontemporer telah banyak berikhtiar untuk
mengembangkan ilmu-ilmu keislaman yang masuk kategori
protective belt untuk melindungi al-Quran dari pandangan negatif
dalam menghadapi isu-isu kontemporer. Upaya ini merupakan
ikhtiar progresif dalam rangka meletakkan Al-Qur’an sebagai kitab
suci yang salihun li kulli zaman wa makdn. Tanpa pengembangan
terhadap ilmu-ilmu tersebut, maka dikhawatirkan ilmu-ilmu
tersebut tidak mampu melindungi inti pokoknya (hard core) dari
refutasi dan falsifikasi. Jika itu yang terjadi, maka Al-Qur’an dan al-
Sunnah sebagai inti pokok Islam tidak dapat diselamatkan dari
lautan anomali.

Dari sini penulis melihat adanya upaya perlindungan sumber
utama Islam dari para ulama pemikir dari masa ke masa, dalam
rangka mendudukkan Al-Qur’an dan hadis sebagai kitab suci dan
panduan bagi sistem sosial dan politik yang bebas dari anomali.
Selain itu, merupakan realisasi dari janji Allah untuk memelihara Al-
Qur’an itu sendiri dalam firman-Nya:

Oslaslad & Bls 58001 s (55 G)

Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan al-Quran, dan
sesungguhnya Kami benar-benar memeliharanya. (Q.S. Al-
Hijr [15]: 9)

Penjagaan terhadap Al-Qur’an tentu tidak terjadi secara otomatis,
melainkan melalui ikhtiar kolektif dari para ulama dalam setiap
masa. Dalam konteks inilah, pendekatan Qirda’ah Mu’dsirah fi al-
Ahkam yang dikembangkan oleh Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil,
M.Ag. menjadi penting untuk dikaji lebih lanjut, terutama dalam
upaya menjaga kompatibilitas ajaran Islam dengan dinamika zaman.

Relasi Agama Dengan Filsafat

Di era modern, hubungan antara agama, filsafat dan sains
terus berkembang. Beberapa filusuf berusaha mencari titik temu
antara kepercayaan agama dan penemuan ilmiah, sementara yang

113



lain memegang pandangan bahwa kedua bidang tersebut harus
tetap terpisah. Dalam konteks postmodernisme, ada potensi untuk
ilmu bergabung dengan agama dan ilmu pengetahuan untuk
mendapatkan tempat terhormat.

Filsafat rasionalisme, dengan penekanannya pada akal budi
dan penalaran logis, memiliki hubungan kompleks dengan agama.
Beberapa pemikir rasionalis, seperti Thomas Aquinas, melihat akal
budi dan iman sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi,
sedangkan yang lain seperti Rene’ Descrates, mempertanyakan
otoritas agama dan mengandalkan akal budi sebagai satu-satunya
sumber pengetahuan yang dapat dipercaya. Ketegangan dan dialog
antara rasionalisme dan agama terus berlanjut hingga saat ini,
mendorong para pemikir untuk memahami dan mendamaikan
perbedaan pandangan mereka tentang sifat pengetahuan.
(Sumarjoko, 2025, hal. 163)

Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag., menurut penulis ikut
andil dalam perdamaian ini. la menyimpulkan bahwa dengan
pendekatan Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam hukum Islam akan
berpeluang mengembang semakin aplikatif, inovatif secara
revolutif. Hukum Islam akan selalu hanifiyah dengan perkembangan
ruang/situs, dan dinamika sosial tanpa kehilangan keteguhannya
(istigamah) pada syariah (lex divina). Hukum Islam akan selalu
menzaman (muriinah), salih likullil azman wal ahwal wal amkan.

Hubungan agama dengan filsafat oleh Prof. Dr. Shofiyullah
Muzammil, M.Ag. didasarkan pandangan Thomas Aquinas yang
membagi hukum ke dalam empat jenis, yaitu pertama, “lex aeterna”
(hukum abadi Tuhan). Hukum yang mengatur seluruh alam semesta,
berasal dari Tuhan, dan merupakan sumber dari segala hukum.
Kedua, “lex divina” (hukum Ilahi yang diwahyukan), yaitu bagian
dari hukum abadi yang diwahyukan kepada manusia melalui kitab
suci atau agama. Ketiga, “lex naturalis” (hukum alam yang berasal
dari akal manusia) yaitu hukum yang berasal dari akal budi manusia
dan mencerminkan hukum abadi, yang mengatur perilaku manusia
secara umum. Keempat, “lex humana” (hukum positif buatan
manusia). Hukum yang dibuat oleh manusia untuk mengatur

114



kehidupan masyarakat, dan harus selaras dengan hukum alam dan
hukum Tuhan.

Pendekatan Qira’ah Mu’dsirah fi al-Ahkam tampak dalam
relasi agama dengan filsafat melalui tahapan pergeseran-pergeseran
paradigma. Dalam teks pidato pengukuhannya Prof. Dr. H.
Shofiyullah Muzammil, M.Ag. menyatakan:?

“Dalam hal ini, Imam al Shatibi mengajukan tiga perubahan penting
dalam teorisasi Maqasid yang digunakan para ulama sebelumnya,
yaitu: Pertama, menganggap kedudukan Maqasid sebagai bagian dari
usul al-shart’ah. Imam al-Shatibi menganggap bahwa Maqasid dengan
tiga tingkatan yang dikemukakan Imam Al-Gazali di atas merupakan
bagian dari ajaran pokok agama dan kaidah-kaidah syariah yang tidak
dapat diabaikan. Sehingga semua ijtihad hukum maupun putusan
pengadilan harus ditimbang melalui Teori Maqadsid ini. Pandangan ini
berbeda dengan jumhir al ‘ulama’ sebelumnya yang masih
memperlihatkan dominasi  analisis  normatif-tekstual. ~ Kedua,
menggeser kedudukan Magqasid dari hikmah di balik hukum (al-hikmah
min wara’l al ahkam) menjadi prinsip-prinsip atau kaidah dasar dalam
hukum (qawa’id al-ahkam). Jadi tidak lagi melihat Maqasid sesudah
hukum ditetapkan melainkan menggunakan Magqasid sebagai
pertimbangan dalam penetapan hukum. Dengan kedudukan ini, maka
Magqasid tidak dapat dikalahkan dengan ketentuan-ketentuan hukum
yang bersifat parsial (al-ahkam al-juziyyah). Ketiga, memanfaatkan
kolektivitas dalil dari berbagai bentuknya (istiqra’ al-ma’nawi) baik
yang terkait dengan nas secara langsung (mangqilah) atau tidak
langsung (ghairu mangilah). Kolektivitas antar dalil ini akan
melahirkan satu pemahaman yang utuh tentang makna hakiki dari
syariah dan tujuannya ketika syariah tersebut diberlakukan. Dari
kolektivitas dalil ini lahirlah lima hal pokok yang menjadi maqasid dari
hukum Islam yaitu menjaga agama, jiwa, keturunan, harta dan akal
yang kemudian dikenal dengan al-Ustis al-Khamsah.”

Melalui Imam al-Ghazali dan Imam al-Shatibi, Prof. Dr.

Shofiyullah Muzammil, M.Ag. menemukan bahwa kehidupan sosial
menjadi salah satu pertimbangan dalam menentukan hukum.
Setelah Thomas Aquinas menetapkan 4 jenis hukum; lex aeternal, lex
divine, lex natura, dan lex humana, menurutnya Kini kini menjadi 5,
yaitu lex social8 Persilangan antara agama dan filsafat (sosial)

" Naskah pidato Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag dalam pengukuhan
Guru Besar Bidang Filsafat Hukum Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, hal. 5

8 Naskah pidato Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag dalam pengukuhan
Guru Besar Bidang Filsafat Hukum Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, hal. 5

115



mensiratkan paradigma baru yang memandang bahwa ilmu-ilmu
agama Islam tidak lagi hanya berpusat pada Tuhan (teo-sentris)
namun sekaligus pada manusia (teoantropo-sentris) secara
proporsional.

Hukum Islam dapat berelasi dengan ilmu sosial dengan
mengadopsi basis-basis metodologis dan teoritis keilmuan sosiologi
hukum. Sumbangan metodologis ini tidak berarti merusak sakralitas
hukum Islam karena sistem metodologi dari luar tradisi Islam tidak
digunakan untuk mengganti korpus-korpus teks sakral yang ada dan
menjadi basis utama dari hukum Islam.(Lukito, 2022, hal. 30)
Singkatnya, sumber-sumber utama hukum Islam Al-Quran dan
hadis) dengan meminjam istilahnya Imre Lakatos, akan tetap dalam
wilayah “hard core”, inti pokok yang tidak tersentuh falsifikasi.

Mengacu pada sosiologi hukum Islam, Ratno Lukito
menyatakan pandangannya:

“Sosiologi hukum Islam menggunakan teori, metode dan
pendekatan hukum umum untuk memahami fenomena hukum Islam
praksis yang terjadi dalam kehidupan masyarakat dimana hukum
Islam itu diberlakukan.”(Lukito, 2022, hal. 31)

Peta proses kajian sosiologi hukum Islam digambarakan

dalam diagram berikut:

General
Theory of
(Islamic)
Law

Islamic
Law and
Society

Law in
Practice

Searah jarum jam, teori-teori besar hukum dan hukum Islam
melalui proses deduktif dihubungkan dengan kenyataan hukum

Inductive
Process

Deductive
Process

Islam praksis dalam kancah kehidupan masyarakat Muslim. Setelah
itu, hasil analisis terhadap praktek hukum Islam itu akan

116



menghasilkan berbagai teori yang kemudian dengan proses induktif
dapat diangkat menjadi teori besar kembali.(Lukito, 2022, hal. 31)

Perlindungan Sumber Utama Hukum Islam

Pemeliharaan Al-Quran oleh Allah mempunyai arti Al-Quran
terjaga dari distorsi dan tetap dalam kedudukannya sebagai hard
core yang tetap utuh tidak tersentuh oleh falsifikasi maupun
anomali. Semenjak Rasulullah SAW. wafat dan meninggalkan dua
sumber hukum Islam; Quran dan Sunnah, keduanya selalu dalam
bayang-bayang falsifikasi yang oleh para shabat Nabi dan ulama
mujtahid hingga ulama kontemporer sebagai pewaris para nabi
selalu diupayakan perlindungan bagi keduanya. Dalam kajian ilmu
kalam (teologi), ulama ahli kalam mengenalkan metode tafwid dan
ta’wil terkait masalah ayat-ayat mutashabihat. Dalam kajian usil al-
figh dirumuskan metode takhsis, nasikh - manstikh, sadd al-dhari’ah,
qiyas (analogi hukum) dan metode-metode lainnya sebagai solusi
untuk memahami Al-Quran dan sunah. Prinsip perlindungan
sumber utama Islam ini oleh Sayyid Muhammad ‘Alawi al-Maliki
ditegaskan dalam mukadimah Zubdat al-Itqan fi ‘Ulim al-
Quran:(Alawy, 2021, hal. 8)

ey Slelyall @le diosd Losd daud Slegungay degitn iliimn (Y1 Lyl on ol iSay
el pleg OLall e pleg Foudlly puldl ey st wleg letall fudll gleg gzl
e g9)l 3o piay Lea Ayl Al pglall e cll3 (SLA Loy oLall wlyel wleg oLl
G) :dlas aloal A8oimn Auel) B2mmn selall lda by Sl ass g S Bl yoed )il ddye

Gsbaslad 4015 58001 G 8

Dengan demikian, dihadapan kita terdapat berbagai karya ulama
dan ensiklopedia berharga dengan berbagai nama disiplin ilmu;
‘llmu al-Qira’at, Tajwid, Naskh al-‘Utsmany, Tafsir, Nasikh-mansukh,
gharib al-Quran, ljaz al-Qurdn, I'rab al-Quran, dan ilmu-ilmu
agama maupun bahasa Arab yang tercatat dalam sejarah dengan
baik dalam rangka untuk menjaga kitab (al-Quran) yang
menjadi induk semua kitab. Hal ini merupakan mukjizat dari Allah
SWT. dan realisasi dari janji Allah dalam firman-Nya: Sesungguhnya

117



Kami-lah yang menurunkan al-Quran, dan sesungguhnya Kami
benar-benar memeliharanya.
Menurut Imam al-Shatibi, yang dimaksud Allah memelihara

Al-Quran adalah memelihara usil yang qat’iy (nilai-nilai universal
dalam Al-Quran) bukan masalah-masalah syariah yang juz’iyyat
(partikular).(Syathibi, n.d., hal. 12)

Prinsip perlindungan sumber utama Islam penulis pahami
lahir dari upaya-upaya ulama dari masa ke masa hingga kini dalam
usahanya meneguhkan agama Islam yang kompatibel dengan segala
waktu, kondisi dan tempat (salih likullii azman wal ahwal wal
amkan). Hal ini tentu akan melewati dinamika berbagai tantangan
dan lautan anomali yang menghadang. Anomali-anomali tersebut
dapat diantisipasi dengan meminjam pendekatan sains; shifting
paradigm.

Thomas S. Kuhn memperkenalkan konsep paradigm shift
sebagai titik balik dalam sejarah ilmu ketika satu teori lama
ditinggalkan untuk mendukung teori baru, akibat dari akumulasi
krisis dan teka-teki ilmiah yang tidak dapat dijawab dalam kerangka
lama.(Subekti, 2015, hal. 42) Kebenaran ilmiah, menurut Kuhn,
tidak hanya bergantung pada kriteria objektif tetapi juga pada
komitmen sosiologis dan psikologis komunitas ilmiah
tertentu.(Riyanto, 2011, hal. 54)

Konsep Kuhn ini kemudian disempurnakan oleh Imre Lakatos
dengan teori Methodology of Scientific Research Programmes.
Lakatos menekankan pentingnya konsistensi dalam program riset
alternatif yang berjalan secara bersamaan dalam satu domain
keilmuan. Ia memperkenalkan pendekatan heuristic, yakni upaya
sistematis dalam menghasilkan penemuan ilmiah melalui penalaran,
pengalaman, dan eksperimen, sembari menjaga agar proses tersebut
tetap berada dalam jalur yang benar.(Muslih, 2020, hal. 46)

Teori yang dikembangkan Lakatos ini tidak ada keraguan akan
kompatibilitasnya dengan ilmu-ilmu keislaman, di sisi yang lain
tidak ada kekhawatiran akan hilangnya atau terkikisnya nilai-nilai
keislaman ketika dijalankan penelitian, atau dikembangkannya
nalar ilmiah secara umum. Untuk mengoperasionalkannya adalah
dengan medudukkan Al-Quran dan al-Sunnah, sebagai hard core

118



bersifat absolut, thabit dan tidak berubah karena merupakan inti
pokok. Semua anomali yang dialamatkan kepada Islam tidak
diarahkan kepada hard core, tetapi diarahkan kepada protective belt.
Protective belt berfungsi sebagai pelindung terhadap hard core.
Dengan demikian ilmu-ilmu bantu dalam studi keislaman seperti
usul al-figh, ulom al-Qur’an, uliim al-Hadis, ilmu kalam, tasawwuf dan
falsafah Islam diletakkan dalam protective belt.(Tamtowi, 2011, hal.
38)

Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam (pembacaan kontemporer) Prof.
Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. merupakan bagian dari ilmu-ilmu
bantu (protective belt) tersebut yang bisa jadi akan tetap bertahan
selamanya atau sebaliknya. Dengan tetap meneguhkan (Istigamah)
pada syariah (lex divina) ia tetap memposisikan prinsip
perlindungan sumber utama Islam menjadi kunci bagi
perkembangan-perkembangan pemikiran hukum Islam itu sendiri.

Penutup
Dari pembahasa-pembahasan singkat ini, dua pertanyaan
rumusan masalah dapat penulis simpulkan:

1. Pendekatan Qira’ah Mu’dsirah fi al-Ahkam memadukan antara
tradisi ustl al-figh dengan filsafat hukum dalam merespons
diskursus hukum kontemporer melalui tahapan-tahapan
pergeseran paradigma dengan tetap medudukkan Al-Quran
dan as-Sunnah, sebagai hard core bersifat absolut, thabit dan
tidak berubah (lex Divina).

2. Implikasi dari pendekatan Qira’ah Mu’asirah terhadap
perlindungan sumber utama hukum Islam (Al-Qur’an dan al-
Sunnah) adalah tetap terpeliharanya ustl yang qat’i (nilai-nilai
universal dalam Al-Quran-sunah) bukan masalah-masalah
syariat yang juz’iyyat (partikular).

Referensi

Alawy, S. M. (2021). Zubdatu Al-Itqan Fi 'ultimi al-Quran. Hai’ah Ash-
Shofwah al-Malikiyyah.

Lukito, R. (2022). Sosiologi Hukum (Islam), Merelasikan Quid Juris
Dan Quid Facti. SUKA-Press uin Sunan Kalijaga.

Muslih, M. (2020). Filsafat Ilmu Imre Lakatos dan Metodologi

119



Pengembangan  Sains Islam.  Tasfiyah, 4(1), 46.
https://doi.org/10.21111 /tasfiyah.v4i1.3962

Riyanto, W. F. (2011). Filsafat Ilmu Integral: Sebuah Penetapan
Topik-Topik Epistimologi Bagi Pengembangan Studi-Studi
Keislaman Perspektif al- Qur’an. Integrasi-Interkoneksi Press.

Subekti, S. (2015). Filsafat IlImu Karl R. Popper Dan Thomas S. Kuhn
Serta Implikasinya Dalam Pengajaran Ilmu. Humanika, 22(2),
39. https://doi.org/10.14710/humanika.22.2.39-46

Sumarjoko. (2025). Relasi Tanpa Batas: Agama, Falsafah, Dan Sains.
MAKNAWL

Syathibi, L. as-. (n.d.). AI-Muwadfaqat Fi Ustil al-Ahkam. Dar al-Fikr.

Tamtowi, M. (2011). Urgensin Scientific Research Programme Imre

Lakatos Bagi Pengembangan Studi Islam. Substantia, 12(1), 33-
41.

120



(16)
Filsafat Sebagai Jembatan Hati dan Nalar

Dr. Munawar Ahmad, S.S. M.Si.

Wakil Dekan Bidang ADUM, Perencanaan dan Keuangan,
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam,
UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta

Tulisan ini merupakan tahniah untuk pengukuhan Guru Besar
Prof. Dr. Shofiyullah Muzamil dalam bidang Filsafat Hukum Islam.
Satu hal yang menarik adalah meskipun beliau ahli usul al-figh,
namun beliau juga ahli dalam filsafat. Kajiannya tentang Phronesis,
menjadi bukti bahwa analisis Aristotelian begitu beliau kuasai
dengan baik.

Tulisan ini saya fokuskan pada problem menarik dalam sains,
yang kerap kali menjadi perang batin dari ahlu al-figh, yakni
pertikaian hati dan nalar. Usial al-figh merupakan ilmu yang
mempelajari kaidah-kaidah fikih guna mencari jalan Tengah atau
kepastian dalam ketidakpastian. Nalar atau alur pertimbangan
merupakan hukum berpikir yang harus ditaati oleh fikih, namun
terkadang alur pertimbangan tersebut kesimpulannya berbenturan
dengan kemanusiaan. Kemanusiaan sebagai representasi tata nilai,
menjadi sisi lain yang berhadapan langsung dengan fikih. Misal
begini seorang warga Gunungkidul, yang terbukti mencuri 5 potong
kayu dari hutan negara, terancam hukuman penjara 5 tahun. Modus
pencurian yang dilakukan adalah dengan menunggu lengah petugas
kehutanan. Peristiwa ini terjadi pada 25 Desember 2024. Pelaku
adalah seorang pria berinisial M (44) asal Kapanewon Panggang,
Kabupaten Gunungkidul. Objek curian yaitu 5 potong kayu sonobrit
dari hutan negara di Paliyan. Modus yang dilakukan adalah dengan
menunggu lengah petugas kehutanan. Barang bukti yang ada adalah
dua potong kayu sonobrit (panjang 68 cm, diameter 28 cm; panjang
67 cm, diameter 24 cm), satu potong kayu sonobrit (panjang 68 cm,
diameter 23 cm), satu potong kayu sonobrit (panjang 65 cm,
diameter 23 cm), gergaji tangan, sabit, meteran, dan tas. Hukuman:
5 tahun penjara. Penyebab pencurian menurut pengakuan pelaku,

121



kayu yang dicuri tersebut akan dijual untuk membayar utang dan
keperluan sehari-hari.

Kasus tersebut dilaporkan ke kepolisian oleh petugas patroli
kehutanan. Kapolsek Paliyan telah berusaha meyakinkan pelapor
agar kasus diselesaikan secara kekeluargaan, namun Balai Kesatuan
Pengelolaan Hutan Yogyakarta tetap ingin kasus dilanjutkan. Alasan
DLH Yogyakarta tetap ingin kasus berlanjut adalah untuk
memberikan efek jera karena sering terjadi pencurian kayu. Contoh
kasus tersebut menjadikan pembelajaran terkadang hukum itu
keras, keras karena taat nalar, sehingga mengorbankan
pertimbangan lain yang tidak dapat ditermukan secara bukti nalar
sebagai pertimbangan hukum. Kejadian tersebut tentu akan lebih
banyak lagi kita temukan dalam kehidupan sehari-hari tentang
“kejam”nya hukum yang tidak punya hati.

Apakah memang hukum tidak punya hati?, padahal hukum
bertujuan untuk melindungi kemanusiaan dan rasa kemanusiaan. St.
Agustinus dari Hipo (354 M-430 M) dalam karyanya 415, "De
Perfectione justitiae hominis", memahami suara hati (conscience)
sebagai kemampuan batin untuk menimbang baik dan buruk, serta
sebagai sumber moralitas yang mengintegrasikan akal, perasaan,
dan emosi dalam pencarian kehidupan yang baik. Ia tidak
memandang suara hati sebagai pencerahan yang terpisah, tetapi
sebagai proses pertimbangan yang melibatkan seluruh diri. Suara
hati sebagai suara yang menyerukan untuk melakukan keputusan
baik yang memiliki dampak pada diri sendiri. la memahami bahwa
hati nurani juga berkaitan dengan perkembangan kepribadian
seseorang, termasuk kemampuan untuk menentukan St. Agustinus
tidak memandang hati nurani sebagai entitas terpisah, tetapi
sebagai bagian integral dari diri manusia yang melibatkan akal,
perasaan, dan emosi. la menekankan pentingnya mendengarkan
dengan telinga hati, yaitu dengan menerima kata-kata tidak hanya
secara jasmani, tetapi juga rohani. St. Agustinus melihat hati nurani
sebagai sumber moralitas yang mengintegrasikan akal, perasaan,
dan emosi dalam pencarian kehidupan yang baik. St. Agustinus
menekankan pentingnya kerendahan hati untuk terus belajar dan
menerima pengampunan Tuhan. Singkatnya, St. Agustinus melihat

122



suara hati sebagai kemampuan batin yang penting dalam mengambil
keputusan, sebagai sumber moralitas, dan sebagai cara untuk
berhubungan dengan Tuhan.

Disisi lain, Imam al-Ghazali, seorang ulama terkenal dalam
dunia Islam menyatakan, hati nurani adalah pusat spiritualitas dan
moral seseorang. la mengajarkan pentingnya mengembangkan hati
nurani yang baik untuk menjadi landasan dalam berdisiplin dan
patuh terhadap peraturan. Pernyataan tentang hati nurani,
menekankan sisi positif dari pentingnya hati nurani dalam
membentuk sikap disiplin dan kepatuhan. Hati nurani yang baik
memotivasi seseorang untuk mematuhi peraturan dengan sukarela
dan bertanggung jawab. Di sisi lain, jika hati nurani tidak terjaga,
seseorang mungkin cenderung melanggar peraturan dan kurang
memiliki disiplin dalam kehidupan sehari-hari.

Pernyataan di atas menjelaskan, hati nurani seseorang
memiliki peran penting dalam membentuk sikap disiplin dan
kepatuhan terhadap peraturan. Hati nurani mempengaruhi
tindakan dan perilaku seseorang karena menjadi sumber motivasi
internal untuk bertindak dengan benar. Terkait dengan hati, Al-
Qur’an mencatat ada 20 jenis hati, dimana beberapa konsep hati,
menjadi basis pada penegakan keadilan, yakni:

1. Qalbun salim, yaitu hati yang sehat, bersih (selamat).
Artinya hati yang sehat, bersih dan selamat dari kekufuran
dan kemunafikan. Hati yang ikhlas lillahi ta’ala. Jenis hati
yang pertama ini termaktub dalam Q.S. Asy-Syu’ara: 89.

2. Qalbun wajil, yaitu hati yang takut kepada Allah serta
khawatir kalau amalnya tidak diterima Allah, serta tidak
selamat dari siksa (api) neraka. Termaktub dalam Q.S. Al-
Mukminun: 60.

3. Qalbun hayy, yaitu hati yang memahami ‘ibrah dari kisah-
kisah umat terdahulu yang Allah ceritakan dalam al-Qur’an.
Seperti disebutkan dalam Q.S. Qaf: 37.

4. Qalbun munib, yaitu hati yang selalu kembali dan bertaubat
kepada Allah. Termaktub di dalam Q.S. Qaf: 33.

5. Qalbun mukhbit, yaitu hati yang tunduk dan tenang.
Termaktub di dalam Q.S. Al-Haj: 54.

123



6.

Qalbun taqiy, yaitu hati yang selalu mengagungkan syiar-
syiar Allah Swt. Termaktub di dalam Q.S. Al-Hajj: 32.

. Qalbun mahdiy, yaitu hati yang ridla dengan ketetapan

(qada) dan takdir (gadar) Allah, serta berserah diri kepada
Allah atas segala urusan yang menimpanya. Termaktub
dalam Q.S. At-Taghabun: 11.

. Qalbun mutmainun, yaitu hati yang tenang karena

mengesakan Allah dan mengingat-Nya. Termaktub dalam
Q.S. Ar-Ra’du: 28.

Dengan menghindari jenis hati yang akan menciptakan
malapetaka dan ketidakadilan, yakni

1.

Qalbun maridl, yaitu hati yang mengandung penyakit,
seperti kemunafikan serta keraguan akan kebenaran. Hati
yang di dalamnya terdapat kejahatan serta syahwat
kepada yang haram. Sebagaimana disebutkan dalam Q.S.
Al-Bagarah: 10

Qalbun a’ma, yaitu hati yang tidak bisa melihat dan
memahami kebenaran serta pelajaran yang telah Allah
berikan melalui ayat-ayat-Nya. Seperti disebutkan dalam
Q.S. Al-Hajj: 46

Qalbun lahiy, yaitu jenis hati yang lalai terhadap al-Qur’an,
karena disibukkan oleh syahwat kepada dunia.
Sebagaimana diungkapkan dalam Q.S. Al-Anbiya’: 3.
Qalbun athim, yaitu hati yang berdosa, karena
menyembunyikan persaksian yang benar. Seperti
dijelaskan dalam Q.S. Al-Baqarah: 283.

Qalbun mutakabbir, yaitu hati yang sombong dan enggan
mengakui keesaan Allah, tidak taat kepada-Nya, serta
banyak berbuat zalim. Seperti ditegaskan dalam Q.S.
Ghafir ayat 35.

Qalbun ghaliz, yaitu hati yang keras dan kasar, yang hilang
darinya kelembutan dan kasih sayang. Sebagaimana
termaktub dalam Q.S. Ali Imran: 159.

Qalbun makhtium, yaitu hati yang tidak bisa mendengar
petunjuk dan tidak dapat memahaminya. Seperti
ditegaskan dalam Q.S. Al-Jatsiyah: 23.

124



8. Qalbun qasiy, yaitu hati yang keras membatu, tidak mau
beriman. Sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Maidah:
13.

9. Qalbun ghdfil, yaitu hati yang lalai dari mengingat Allah,
serta mengikuti hawa nafsunya semata. Seperti ditegaskan
dalam Q.S. al-Kahf: 28.

10. Qalbun aghlaf, yaitu hati yang tertutup, tidak bisa
ditembus oleh nasihat serta ajaran Rasulullah Saw.
Sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. al-Baqgarah: 88.

11. Qalbun zaigh, yaitu jenis hati yang menyimpang dari
kebenaran dan cenderung pada kesesatan. Hal ini
termaktub dalam Q.S. Ali ‘Imran: 7.

12. Qalbun murib, yaitu jenis hati yang selalu ragu-ragu.
Sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. At-Taubah: 45.

Jadi dengan kekuatan hati yang dimiliki oleh manusia, maka
kekejaman hukum, menjadi berperasaan pada keadilan. Meskipun
keadilan itu sendiripun masih konsep yang penuh dengan
perjuangan untuk menegakkannya. Dengan kekuatan nalar dan hati,
setidaknya keadilan dapat bisa diupayakan walau itu pun terasa
“tidak adil”. Mengapa keadilan yang sudah ditegaknya terasa tidak
adil, karena alat untuk menangkap keadilanan nya adalah terlalu
banyak rasa.

Disinilah peran filsafat bekerja, sebagai kesadaran sekaligus
metodologi dalam menangkap nuasa keadilan diruang yang tidak
subur dengan keadilan. Sungguhpun demikian, filsafat bukanlah alat
satu-satunya untuk analisis dan sintesis, karena ada faktor lain yang
menentukan yakni kehati-hatian, seperti disampaikan oleh St
Agustinus:

Kita harus waspada terhadap pemberian penafsiran yang berbahaya
atau bertentangan dengan ilmu pengetahuan , dan dengan demikian
menjadikan firman Allah sebagai bahan ejekan orang-orang yang
tidak percaya (De Genesi ad litteram, I, 19, 21, khususnya n. 39).

Demikian catatan tahniah untuk Prof.Dr. Shofiyullah Muzamil

atas pencapaian gelar Guru Besar dalam filsafat Hukum Islam,
selamat semoga berokah dalam pengembangan keilmuan filsafat
untuk mengembangkan fikih di Indonesia, selamat ya....

125



Daftar Pustaka

Al-Ghazali ‘Thya’ ‘Ulumiddin Terj: Ismail Yakub. Ihya’ al-Ghazali,
Jilid I. Cet IX; Jakarta: CV Faizan, 1986

Brown, Peter, 2000, Augustine of Hippo. A Biography. A New Edition
with an Epilogue , edisi kedua, London: Faber & Faber (edisi
pertama 1967). Diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris

126



(17)
Stereotyping dan Kontekstualisasi Pemikiran Islam

Dr. Dhimam Abror Djuraid
Jurnalis Senior, Ketua Dewan Pakar PWI Pusat

Upaya untuk melakukan kontekstualisasi terhadap pemikiran
Islam hampir selalu berujung pada polarisasi antara liberal dan
konservatif. Dua istilah itu sama-sama bernuansa konotatif dan
pejoratif. Liberal dianggap sebagai paham yang ingin melemahkan
hukum Islam, dan konservatif dianggap sebagai keterbelakangan.
Keduanya adalah simpulan yang simplistis dan bersifat labelling.

Upaya kontekstualisasi pemikiran Islam dilakukan di hampir
seluruh dunia Islam dengan tokoh-tokoh yang beragam. Islam
dianggap mengalami kemunduran signifikan sejak Perang Dunia
Pertama dan berpuncak pada Perang Dunia Kedua. Kejatuhan
kekhalifahan Tukri Usmani pada 1922, setelah berjaya selama 6
abad, dianggap sebagai puncak kekalahan Islam dalam persaingan
geopolitik global. Kemunculan Mustafa Kemal Attaturk yang
membubarkan kekhalifahan dan menggantinya menjadi republik
sekuler dianggap sebagai puncak kekalahan Islam.

Sekularisasi Turki di bawah Mustafa Kemal seolah menjadi
“nail in the coffin”, paku pada peti mati, yang membuat kejayaan
geopolitik Islam terkubur. Ratap tangis muncul di berbagai sudut
dunia Islam. “Limadha Ta’akhara al-Muslimin wa Limadha
Tagaddama Ghairuhum?”’, Mengapa Islam Mundur dan Lainnya
Maju? Itulah pertanyaan besar dari buku Amir Shakib Arsalan yang
menjadi tangis ratapan yang sampai sekarang masih terus
diperdengarkan.

Ada bau teori konspirasi yang menyengat dalam buku itu.
Secara sederhana kemudian disimpulkan bahwa umat Islam
mundur karena meninggalkan agamanya, sementara umat
“ghairuhum” maju karena meninggalkan agamanya. Ungkapan
retoris ini sampai sekarang masih sering dikutip oleh khatib Jumat.
Sementara itu Barat menikmati kemenangan yang gilang gemilang.
Kekuatan kolonialisme dan imperialisme Barat menjajah hampir

127



seluruh dunia Islam. Inggris yang menjadi superpower dunia ketika
itu dengan jumawa memproklamasikan “The Sun Never Set in Great
Britain”, matahari tidak pernah tenggelam di Britania Raya, karena
wilayah jajahannya membentang di seluruh dunia. Bernard Lewis
“mengejek” kemunduran Islam dan kemenangan Barat itu dengan
pertanyaan “What Went Wrong? Western Impact and Middle Eastern
Response”. Seolah-olah menjawab pertanyaan Shakib Arsalan
dengan pertanyaan.

Respons dunia Islam terhadap kemajuan Barat cenderung
negatif dan memunculkan banyak gerakan yang menutup diri.
Upaya untuk mengejar Kketertinggalan dengan melakukan
sekularisasi seperti yang dilakukan di Turki dianggap sebagai upaya
final untuk mengubur kejayaan Islam. Berbagai upaya pembaruan
sudah banyak dilakukan. Umumnya berasumsi bahwa Islam kalah
dari Barat karena gagal menjawab tantangan modernitas. Sudah
banyak sekali mujahid yang muncul untuk mengejar ketertinggalan
itu. Di Mesir, muncul para mujahid seperti Jamaluddin al-Afghani,
yang kemudian diteruskan oleh para muridnya seperti Muhammad
Abduh dan Rashid Ridho. Gaung pembaruan ini meluas sampai ke
Indonesia.

Dalam banyak kasus, upaya pembaruan untuk mengejar
ketertinggalan ini memunculkan friksi antara kelompok “’so called”
modernis dan tradisionalis. Tidak jarang terjadi sebuah perang
besar akibat benturan itu. Perang Padri di Sumatera Barat pada
1825 adalah salah satu contohnya. Kelompok tradisional berusaha
mempertahankan adat istiadat dari serangan kelompok modernis
yang menganggap adat sebagai sumber takhayul dan khurafat.

John L Esposito menyebut sejumlah pemikir besar yang
mencoba menjawab tantangan modernitas itu. Ismail Raji al-Faruqi
di Mesir, Maryam Jameela di Pakistan, Hasan al-Turabi dan Hasan
Hanafi, adalah nama-nama yang menawarkan terobosan pemikiran
baru untuk mengejar ketertinggalan itu. Dalam banyak kasus, para
pemikir pembaharu itu dianggap melenceng dari garis pemikiran
Islam dan banyak yang dikafirkan atau diusir dari negaranya.
Banyak juga yang dihukum penjara dan menerima ancaman
pembunuhan. Di antara sederet nama itu Esposito memasukkan

128



nama Abdurrahman Wahid alias Gus Dur sebagai salah satu tokoh
pembaharu. Gus Dur dimasukkan sebagai pemikir Islam yang
memperkenalkan epistemologi baru dalam memahami Islam.
Gagasan “Pribumisasi Islam” oleh Gus Dur tidak selalu diterima oleh
kalangan Islam, termasuk oleh kalangan NU (Nahdlatul Ulama)
sendiri. Gagasan Gus Dur untuk mengganti “Assalamu’alaikum”
dengan “Selamat pagi” menuai reaksi keras. Buntut dari
ketidakterimaan itu sampai kepada adanya ulama yang melakukan
mufaraqah karena menganggap Gus Dur sudah batal sebagai imam
salat.

Dalam kesempatan lain, upaya pembaruan yang dilakukan
oleh Noercholish Madjid alias Cak Nur juga mendapatkan reaksi
tajam dari banyak kalangan. Cak Nur kemudian secara prejoratif
dianggap sebagai tokoh liberal yang ingin melakukan sekularisasi
terhadap ajaran Islam. Gerakan liberal Indonesia kemudian
dilanjutkan oleh sekelompok pemikir muda yang dipimpin oleh Ulil
Abshar Abdallah yang mendirikan Jaringan Islam Liberal (JIL).
Gagasan-gagasannya dianggap kontroversial sampai-sampai Ulil
dianggap kafir dan darahnya dianggap halal.

Gerakan JIL meredup. Tetapi upaya melakukan
kontekstualisasi pemikiran Islam masih terus berlanjut di berbagai
kampus di Indonesia. UIN Sunan Kalijaga termasuk salah satu di
antaranya. Banyak gagasan pembaruan yang muncul dari UIN Sunan
Kalijaga, dan memberikan kontribusi penting dalam diskursus
kontekstualisasi pemikiran Islam. Pidato pengukuhan guru besar
oleh Prof. Shofiyullah Muzammil ini menjadi salah satu bukti bahwa
gagasan-gagasan pembaruan masih terus mengalir. Upaya Prof.
Shofiyullah melakukan sintesa epistemologis antara pemikiran
Thomas Aquinas dan pemikiran al-Ghazali merupakan ikhtiar
intelektual yang patut diapresiasi.

Menggabungkan pemikiran epistemologi Aquinas dengan al-
Ghazali membawa risiko karena keduanya mempunyai kutub yang
berbeda. Bertrand Russel menyebut Aquinas sebagai filosof
skolastik terbesar sepanjang zaman. Ajaran filsafat Aquinas
diajarkan di semua institusi pendidikan Katolik dan dianggap
sebagai satu-satunya sistem filsafat Katolik yang baku. Di sisi lain, al-

129



Ghazali dikenal (atau di salah pahami) sebagai tokoh yang anti
filsafat. Karyanya “Tahafut Al Falasifah” sampai sekarang menjadi
senjata utama untuk melawan pemikiran para filosof yang dianggap
melenceng. Tetapi, di tangan Prof. Shofiyullah dua pemikiran itu bisa
diramu dengan terampil, seperti seorang barista yang meramu kopi,
dan menyajikannya menjadi sajian yang sedap untuk dinikmati.

Memang selalu ada risiko stereotyping dalam upaya mencari
terobosan untuk melakukan kontekstualisasi dalam pemikiran
Islam. Sekalangan orang akan mudah menjatuhkan stereotyping
antara liberal dan konservatif. Pemikir yang mencoba membuat
terobosan disebut sebagai liberal, dan yang mempertahankan
praktik disebut sebagai tekstualis atau konservatif. Perdebatannya
bisa panjang dan bertele-tele. Memakai pendekatan oposisi biner
yang sempit seperti itu tidak akan banyak memberi kontribusi
dalam upaya menjadikan Islam sebagai agama yang “murii’ah”,
relate dan aktual, salih Ii kulli zaman wa makan. Sebagai guru besar
(baru), Prof. Shofiyullah akan terbiasa menghadapi tantangan
seperti itu.

130



(18)
Filsafat Hukum Islam?: Menakar Pemikiran Shofiyullah
Muzammil

Ali Usman, M.S.I
Dosen Prodi Aqidah dan Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan
Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dan Kementerian Agama
Republik Indonesia kembali mengukuhkah seorang akademisi, kali
ini Shofiyullah Muzammil—dosen Prodi Aqidah dan Filsafat Islam
(AFI) Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam—sebagai profesor
bidang Filsafat Hukum Islam. Jauh sebelumnya, tahun 2008, dalam
bidang yang sama, kampus ini juga mengukuhkan Yudian
Wahyudi—yang sekarang menjabat sebagai Kepala Badan
Pembinaan Ideologi Pancasila (BPIP) RIL

[tu berarti, ada rentang waktu 16 tahun UIN Sunan Kalijaga
akhirnya memiliki profesor baru bidang filsafat hukum Islam.
Sebuah bidang, yang tidak hanya ahli pada aspek normatif figh dan
usul al-figh, tetapi sesuai dengan nama nomenklaturnya, yaitu
Filsafat Hukum Islam. Keren.

Sebelum Shofiyullah Muzammil dan Yudian Wahyudi, ada Akh.
Minhaji (meninggal tahun 2021) profesor bidang Ilmu fikih dan
hukum. Meski nama nomenklaturnya beda, tapi scope ketiganya
sama. Sekarang, UIN Sunan Kalijaga bersyukur punya dua profesor
aktif bidang filsafat hukum Islam. Apa menariknya?

Tentu, bukan sekadar soal kelengkapan administrasi
akademik, tapi di luar itu, seorang yang mendapat pengakuan ahli di
bidang hukum Islam, idealnya bukan hanya pada aspek kognisi dan
perilaku personal, tetapi kontribusi pengetahuannya yang dinanti
untuk masyarakat luas, atau dalam bahasa agama disebut umat.

Artinya, seorang yang memiliki kepakaran hukum Islam, kalau
boleh berekspektasi, harapannya menjadi mujaddid (pembaru),
sebagaimana isyarat dalam sebuah hadis yang berbunyi, innallaha
yab’athu lihadhihil ummah ‘ala ra’si kulli miati sanatin man yujaddidu
laha dinaha (sesungguhnya Allah mengutus kepada umat Islam,

131



setiap seratus tahun, seorang yang memperbarui (interpretasi)
agamanya” (HR. Abu Dawud).

Bahwa memang, kata man (seorang) dalam hadis di atas, jika
merujuk pada di antaranya Imam Ibnu Hajar al-Asqalani, al-Dhahabi,
Ibnu Kathir, an-Nawawi, dan lain-lain, dipahamai dalam arti
perseorangan atau kelompok (bisa satu tempat atau terpencar).
Tugas mujaddid, menurut M. Quraish Shihab (2008), melakukan
interpretasi baru terhadap doktrin agama agar tidak terjadi
penyimpangan dari prinsip dan teksnya.

UIN Sunan Kalijaga dan Kementerian Agama, dengan
demikian, melalui pengukuhan guru besar bidang filsafat hukum
Islam, telah berkontribusi untuk umat yang bahkan—mengacu pada
hadis tersebut—melampaui zaman, tidak hanya “seorang” dalam
arti “satu orang”, tapi justru “beberapa orang”. Kemunculan “para
ahli” dalam bidang agama secara umum, dan secara spesifik bidang
hukum Islam, membenarkan hadis akan lahirnya mujaddid pada
setiap seratus tahun atau dalam setiap abad.

Ibnu Kathir dalam Dala’il al-Nubiiwwah, menyebut setidaknya
ada empat belas nama mujaddid di abad pertama hijriyah.
Sementara Nawab Shidiq Hasan Khan yang menulis kitab Hujaj al-
Kiramah, merinci nama-nama besar mujaddid pada setiap abad,
seperti Imam al-Shafi'lT dan Imam Ahmad (abad ke-2), Imam al-
Ghazali (abad ke-5), Ibnu Taimiyah (abad ke-7), dan Imam al-Suyuti
(abad ke-10).

Dalam konteks Indonesia, dan UIN Sunan Kalijaga, kita
mengenal nama Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy (1904-1975),
seorang yang selain ahli tafsir Al-Qur’an, juga ahli dalam bidang
hukum Islam. Hasbi, oleh Yudian Wahyudi (2015) disebut
berkontribusi dalam pembaruan hukum Islam di Indonesia abad ke-
20, yang peran konstitusionalnya terlihat di tiga peristiwa penting:
Kongres Muslimin Indonesia, Konstituante, dan tanggapannya
terhadap Konsep Undang-Undang Perkawinan.

Sampai di sini, kalau diperhatikan, mengacu pada teks pidato
pengukuhan guru besar Shofiyullah Muzammil, terlihat ada
perbedaan paradigma pemikiran dengan Yudian Wahyudi. Judul
pidato Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam: Mempertemukan Ustil al-Figh

132



dengan Filsafat Hukum dalam Diskurus Hukum Kontemporer,
diakuinya terinspirasi dari al-Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah Mu’asirah
(1990), karya Muhammad Shahrir, dan dari karya Shahrir ini,
Shofiyullah Muzammil dapat melakukan apa yang diyakininya
sebagai “cara baca baru” dalam memformulasikan produk hukum
Islam.

Namun demikian, muncul pertanyaan, benarkah ada problem
akademik antara usil al-figh dengan filsafat (hukum), sehingga perlu
“dipertemukan”, seolah relasi keduanya selama ini ada “konflik”?
Bukanlah kita tahu, dalam banyak hal, usil al-figh dalam proses
istinbat hukum, memang dipengaruhi oleh filsafat, terutama
Aristoteles? Barangkali, Shofiyullah Muzammil belum tuntas
melakukan eksplorasi epistemologis teks pidatonya.

Di luar itu, dengan menjadikan pemikiran Syahrur sebagai
landasan berpikir untuk melahirkan “cara baca baru”, berarti juga
setuju dengan metode hermeneutiknya, yang lagi-lagi, kalau baca
teks pidato Shofiyullah Muzammil, masih menari-nari di permukaan,
belum menyelami ke dasar operasionalnya. Ini berarti, dalam
istinbat hukum, Shofiyullah Muzammil mengafirmasi metode
hermeneutika melalui pemikiran Syahrur.

Sementara Yudian Wahyudi, sangat berhati-hati—untuk tidak
mengatakan “anti”—terhadap hermeneutika. Shofiyullah Muzammil
terpukau dengan pendekatan hermeneutika Shahriir, sementara
Yudian Wahyudi sebaliknya, merasa lebih dari cukup dengan ustil al-
figh, tidak perlu hermeneutika, sebab “hermeneutika hanyalah
bagian kecil dari ushul figh!” (Wahyudi, 2009).

Pilihan menjadikan hermeneutika sebagi “metode baca” di
satu sisi, dan cukup dengan usil al-figh di sisi lain, tidak ada yang
salah dan sah secara akademik. Tetapi idealnya juga harus diikuti
oleh tanggung jawab epistemologis dan perlu disadari ragam
konsekuensinya.

Dalam hal ini, menyandarkan pemikiran keislaman pada
Shahrir, yang benarkah juga (sepenuhnya?) akan diikuti oleh
Shofiyullah Muzammil, perlu bersiap dan sadar dengan resiko-
resikonya. Shahrir itu, menurut penilaian “bapak hermeneutika Al-
Qur’an”, Sahiron Syamsuddin, termasuk ke dalam aliran subyektivis

133



“ekstrim”—istilah Sahiron “paling subyektivis”—yang menekankan
relativitas penafsiran.

“Shahrir sama sekali tidak tertarik menguak kembali makna
orisinalitas/historis dari Al-Qur'an. Al-Qur’an, baginya, harus
ditafsirkan dalam konteks kekinian, yang secara prinsipil, tidak
merujuk pada pemahaman dan penafsiran ulama-ulama terdahulu,
bahkan tidak merujuk pada penafsiran Nabi yang didokumentasikan
dalam Kkitab-kitab hadis. Penafsiran Nabi terhadap Al-Qur’an hanya
dipandang sebagai “penafsiran awal”, dan tidak mengikat umat
Islam. Asbdb al-nuziil sebagai salah satu metode untuk
merekonstruksi makna historis pun sama sekali tidak mendapat
perhatian Shahrar”, tulis Sahiron (2017).

Pemikiran Shofiyullah Muzammil idealnya, semoga ke depan
setelah resepsi acara pengukuhan guru besarnya, tidak sekadar
berisi fragmen-fragmen kutipan pemikiran dari sejumlah tokoh, tapi
juga dalam bentuk operasional dari dirinya yang mengusung qira’ah
mu’dsirah itu. Misalnya, saat merumuskan apa yang disebutnya
pertemuan antara gira’ah mu’dsirah fi al-ahkam dengan magqasid al-
shari’ah, tidak berhenti pada aspek teoritik, yang bertitik tolak dari
pembagian hukum dari Thomas Aquinas, lex aeterna, lex divina, lex
naturalis, lex humana, lalu ditambahkan dengan lex socius dan lex rei
sitae/lex situs, tapi juga harus menjawab pertanyaan, bagaimana
penerapannya dalam istinbdt hukum?

Menagih implementasi praksis dari klaim “cara baca baru” itu
penting sebagai pembanding dan sekaligus agar dapat mengetahui
mungkin kekurangmemadaian “cara baca lama” yang tradisional.
Apakah benar, “kehalalan” vaksin Covid yang di-highlight
Shofiyullah Muzammil di awal teks pidatonya, dikatakan
mengandung tripsin babi itu, atas kontribusi gira’ah mu’asirah, dan
mengerdilkan “cara baca lama” yang menggunakan prinsip al-
dartriyat, al-hajiyat, dan al-tahsiniyat, serta lima prinsip dari
magqasid al-shari’ah, yaitu hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-aql, hifz al-
nasl, hifz al-mal?

Sifat teologis hukum Islam dapat dilihat dari tujuan-tujuan
tertentu yang hendak dicapainya (Wahyudi, 2015). [tulah sebabnya,
Yudian Wahyudi mengembangkan magqadsid al-shari’ah sebagai

134



doktrin dan sekaligus sebagai metode. Cara baca model ini
meniscayakan penggunanya paham “di luar kepala” tentang al-
dartriyat, al-hdjiyat, dan al-tahsiniydt untuk menganalisis beragam
kasus atau persoalan-persoalan aktual bercorak modern maupun
kontemporer.

Begitulah tantangan seorang mujaddid, ahli hukum Islam,
bergelar profesor atau guru besar, yang kalau diangkat ke level
internasional, Shofiyullah Muzammil, Yudian Wahyudi, dan yang
lainnya, harus siap sejajar dengan sebut saja seperti Khaled Abou EI-
Fadl, Jasser Auda, dan Abdullahi Ahmed An-Na’im. Seorang mujaddid
guru besar bidang filsafat hukum Islam perlu integritas, yang oleh
Khaled Aboe El-Fadl (2001) disebut memiliki “otoritas”, yaitu
wewenang yang sah dan perlu untuk menginterpretasikan teks
agama dengan cara yang konstruktif dan bertanggungjawab; bukan
sikap “otoriter”, yang justru menyalahgunakan otoritas dengan
menafsirkan teks agama secara sembarangan dan cenderung
menutup diri dari kebenaran lain di luar dirinya.

Baik Yudian Wahyudi maupun Shofiyullah Muzammil,
memiliki karateristik yang kurang lebih sama namun juga tampak
berbeda dalam beberapa hal, dilihat dari, meminjam Kklasifikasi
sosiologi Pierre Bourdieu: habitus, kapital, dan arenanya. Meski
demikian, kedua profesor bidang filsafat hukum Islam dari UIN
Sunan Kalijaga ini akan mewarnai dinamisasi pengetahuan, sosial,
politik, dan pendidikan, pada masa-masa yang akan datang. Semoga.

Selamat dan sukses Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.

135



136



(19)
Geliat Pembaruan: Tawaran Bacaan Baru terhadap
Eksistensi Hukum Islam

Dr. H. M. Nurul Irfan, M. Ag
Dosen Fakultas Syariah dan Hukum
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

Dalam sebuah istilah yang telah menjadi kesepakatan
bersama disebutkan al-nusiis mutanahiya wa amma al-waqa’i’ ghayr
mutanahiya yaitu bahwa teks-teks keagamaan secara kuantitas
terbatas jumlahnya, sementara problematika manusia akan
senantiasa berkembang. Hal itu dikarenakan nas, baik Al-Qur’an
maupun sunnah, secara jumlah tidak mungkin akan bertambah. Di
saat yang sama, permasalahan yang dihadapi manusia, akan terus
berubah dan berkembang. Nalar tersebut kemudian menuntut para
pemerhati untuk terus memikirkan pemecahan problem yang -mau
tidak mau- akan dihadapi oleh manusia.

Keterbatasan nas secara kunatitas, tidak boleh menjadi alasan
kebolehan syariah mengabaikan problem kehidupan. Hal itu sebab,
para fukaha meyakini bahwa meskipun terbatas, ide moral utama
Syariah tetap ada di dalam nas tersebut. Al-Qur'an dan sunnah,
keduanya dipercaya sebagai sumber utama dari segala sumber
hukum Islam. Oleh karenanya, keduanya harus ditempatkan pada
posisi utama, baik dalam kerangka penggalian, penemuan, maupun
pembentukan hukum. Dengan demikian, pendekatan baru
dibutuhkan untuk membaca kasus-kasus baru yang terjadi tanpa
harus menafikan eksistensi nas.

Telah banyak cara baca baru dikemukakan oleh para tokoh.
Sebagaimana diketahui, dalam wacana usil al-figh, Imam al-
Haramain al-Juwaini telah memperkenalkan konsep magqdsid al-
shari’ah. Konsep tersebut kemudian dikembangkan oleh para tokoh
setelahnya seperti Imam al-Ghazali, ‘Izz al-Din ‘Abd al-Salam, al-
Qarafi, dan al-Tufl. Namun demikian, pendekatan tersebut masih
dirasa lebih condong pada sisi teologis-tekstualis. Hingga pada
akhirnya, maqasid al-shari’'ah disempurnakan oleh Imam al-Shatibi

137



melalui karyanya al-Muwadfagat khususnya pada Juz kedua yang
secara khsusus membahas mengenai magqdsid al-shari’ah.

Pembacaan baru terhadap nas terus dilakukan oleh para
pembaharu. Sebagaimana disebutkan oleh Gus Shofi dalam
pidatonya, di antara banyak tokoh yang concern dalam hal ini yaitu
Muhammad Shahrir. Dengan teori batas (hudid, limit) nya, ia
menekankan adanya keterhubungan antara nas yang sakral dengan
manusia yang profan. Selain itu, ijtihad baru dalam rangka
mengetengahkan hukum Islam juga telah diwacanakan oleh tokoh di
Indonesia, Gus Shofi menyebut dua tokoh yaitu Hasbi ash-Shiddieqy
dan Yudian Wahyudi. Keduanya menawarkan konsep fikih yang
relevan bagi orang Indonesia.

Islam salih li kulli zamdn wa makan tentu tidak dapat dianggap
sebagai istilah kosong dan tidak bermakna. Ia justru menghendakai
bahwa Islam semestinya dapat terus berdaptasi dan luwes untuk
setiap ruang dan waktu. Dalam kajian Hukum Pidana Islam
misalnya, konsep wuqibah yang dirumuskan dalam fikih klasik
semestinya dapat “berdamai” dengan kondisi dan situasi yang
berbeda. Hal itu dapat diupayakan melalui pendekatan magqasid al-
shari’ah dan HAM. Tujuan adanya hukuman yaitu memberikan efek
jera bagi pelaku dan sekaligus memberikan pendidikan bagi
masyarakat. Oleh karenanya, seorang pencuri misalnya, tidak
melulu dikenai hukuman potong tangan, namun dapat berubah
menjadi hukuman yang lain asalkan tujuan tersebut terpenuhi.

Selain istilah di atas, ada tuntutan lain yaitu mengetengahkan
wajah Islam yang ramah tanpa kehilangan kewibawaannya (Islam
rahmah i al-‘alamin). Hukum Islam tetap dengan landasan
utamanya yaitu Al-Qur’an dan sunnah, di saat sama, memberikan
posisi bagi akal untuk membumikan hukum yang ada di dalam kedua
sumber tersebut. Sinergi antara dimensi teologis dengan
antroposentris dengan demikian mutlak dibutuhkan.

Melalui tulisan ini, ijinkan saya memberikan apresiasi yang
setinggi-tingginya kepada Gus Shofi yang telah memberikan wacana
baru sebagai upaya untuk mengetengahkan keluwesan Islam (Islam
salih li kulli zaman wa makadn) dan keramahan serta kesakralan
Islam (Islam rahmat li al-‘alamin). Gus Shofi menawarkan dengan

138



apa yang ia sebut dengan gira’ah mu’asirah fi al-ahkam sebagai
bagian dari upaya tersebut. Hal itu sangat diperlukan bagi
perkembangan Islamis legal theory (usil al-figh) sebagai pemecah
kebuntuan ber-ijtihad.

Poin pokok menariknya, salah satunya, ialah keyakinan pada
Tuhan melalui Kalam-Nya dan di saat yang sama, menghadirkan
manusia dan keadaan sosial sebagai bagian yang tidak terpisahkan.
Gus Shofi, mengikuti dan mengembangkan pemikiran para tokoh
sebelumnya, telah berhasil menghadirkan enam sumber hukum
yaitu lex Aeterna, lex Divina, lex Natura, lex Humana, lex Socius, dan
lex Sitae. la memberikan gagasan penting, bahwa hukum harus
memberikan keadilan, meskipun dalam kondisi ketidakadilan dan
ketidakmerataan. Hal ini dalam kaidah disebut dengan ma la yudrak
kulluh, la yutrak kulluh. Apapun kondisi dan situasinya, keadilan
hukum harus menjadi patokan utama setiap mujtahid.

Sekali lagi, selamat kepada Gus Shofi yang telah dikukuhkan
menjadi Guru Besar dalam bidang Filsafat Hukum Islam. Semoga
terus menginspirasi.

139



140



Profil Intelektual dan Kontribusi
Pemikiran Shofiyullah Muzammil

141



142



(20)
Berawal dari Membaca: Mencermati Qira’ah Mu’asirah
dalam Pidato Pengukuhan Prof. Dr. Shofiyullah
Muzammil, M.Ag

K.H. Muhammad Cholil Nafis, Lc.,, M.A., Ph.D
Ketua Bidang Dakwah dan Ukhuwah di Majelis Ulama Indonesia
(MUI) Pusat dan Rais Syuriyah Pengurus Besar Nahdlatul Ulama
(PBNU)

Atas nama pribadi, keluarga besar Madura, serta komunitas
Nahdliyin, saya merasa bangga atas capaian akademik yang diraih
oleh sahabat saya, Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. Dengan
dedikasi dan ketekunannya, beliau berhasil mencapai puncak
akademik sebagai Guru Besar. Semoga ilmunya terus membawa
manfaat bagi kita semua, bagi alam semesta, dan menjadi inspirasi
bagi para akademisi, termasuk saya sendiri, agar dapat segera
menyusul. Demikian pula, semoga capaian ini memotivasi generasi
muda untuk membangun masa depan dengan berbekal ilmu, di
mana salah satu standar tertinggi dalam dunia akademik adalah
gelar Guru Besar. Sekali lagi, saya ucapkan selamat kepada sahabat
saya, Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.

Saya sangat tertarik dengan pidato pengukuhannya yang
berjudul Qira’ah Mu’dsirah, karena berbicara tentang makna
membaca. Sebagaimana kita ketahui, Al-Qur’an diturunkan dengan
pesan pertama: “Igra” (bacalah). Membaca merupakan pintu
gerbang utama peradaban manusia, yang membedakan manusia
dari makhluk lain. Membaca bukan sekadar kegiatan literasi,
melainkan bentuk kontribusi manusia sebagai khalifah di muka
bumi melalui penguasaan ilmu.

Namun, penting untuk diingat bahwa membaca harus disertai
dengan penyebutan nama Allah (bismirabbikalladhi khalaq), agar
ilmu yang diperoleh membawa manfaat, bukan mudarat. [lmu yang
tidak disertai akidah yang kuat dapat membawa pada kejahatan,
sementara akidah tanpa ilmu berpotensi melahirkan fanatisme buta.
Karena itu, pemikiran Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil dalam Qira’ah
Mu’dasirah fi al-Ahkam menemukan relevansi yang kuat di era

143



kontemporer. Dalam konteks membaca yang efektif, ada tiga aspek
penting yang perlu diperhatikan:

1. Posisi Pembaca (Qari")
Posisi pembaca sangat menentukan hasil pembacaan.

Subjektivitas pembaca, terutama jika tanpa metodologi yang
tepat, dapat mempengaruhi pemaknaan teks. Pembaca yang
hanya memahami teks secara permukaan (zahir al-nas)
cenderung tekstualis, seperti pendekatan Daud al-Zahirl.
Sebaliknya, Imam Abu Hanifah menggunakan pendekatan
rasional dalam menentukan hukum Islam, sementara Imam
Shafi'T mampu menggabungkan antara pendekatan tekstual
dan kontekstual.

Selain itu, dalam tradisi Islam, dikenal juga pendekatan
ta’wil, yaitu membaca makna di balik teks, serupa dengan
konsep hermeneutika di dunia Barat. Namun, ta’'wil memiliki
dasar akidah yang kuat, tidak seperti hermeneutika yang
berangkat dari subjektivitas penuh. Oleh karena itu, validitas
makna dan kesimpulan hukum sangat bergantung pada siapa
yang membaca, bagaimana latar belakang metodologinya,
serta keahliannya dalam validitas teks dan akurasi
pemahaman.

Dalam kajian pembacaan teks, hermeneutika sering
dipahami sebagai pendekatan untuk membaca di luar struktur
teks dan di balik teks itu sendiri. Namun, pendekatan
hermeneutik ini sejatinya tidak sepenuhnya tepat ketika
diterapkan pada Al-Qur'an. Hal ini karena hermeneutika
berakar pada subjektivitas pembaca, sementara dalam tradisi
keilmuan Islam, kita memiliki konsep ta‘wil yang lebih terjaga
dari sekadar subjektivitas.

Ta’'wil dalam Islam memungkinkan pembaca untuk
tidak hanya berpegang pada makna lahiriah (zahir al-nass),
bahkan bisa melampaui teks literal apabila makna zahir
dianggap tidak lagi mampu menjawab persoalan kontekstual
yang sedang dihadapi. Artinya, ta’wil berfungsi untuk

144



menggali makna lebih dalam, tetap dalam kerangka nilai-nilai
keimanan dan prinsip-prinsip syariah.

Oleh karena itu, cara membaca sangat menentukan
validitas makna, kedalaman tafsir, bahkan kesimpulan hukum
yang dihasilkan dari suatu teks. Tidak mengherankan jika
pembacaan ulama terdahulu dan pembacaan ulama sekarang
bisa sangat berbeda. Di sinilah konsep gqira’ah mu‘asirah
(pembacaan kontemporer) menjadi penting. Walaupun teks
Al-Qur'an atau hadis yang dibaca tetap sama, demikian pula
nilai-nilai dasarnya, perbedaan zaman dan problematika
sosial membuat hasil pembacaannya bisa berbeda.

Contoh konkret dapat dilihat dalam tradisi hukum Imam
Shafi'l, di mana terdapat perbedaan antara qaul qadim
(pendapat lama) dan qaul jadid (pendapat baru) beliau.
Perbedaan tersebut lahir karena perubahan konteks sosial
yang dihadapi, sehingga pembacaan terhadap teks hukum
menjadi berbeda. Ini menunjukkan betapa kuatnya pengaruh
posisi pembaca dalam membentuk kesimpulan hukum.

Lebih jauh, keterampilan pembaca juga sangat
menentukan. Dalam tradisi Islam, dikenal konsep sihhat al-
naql (validitas sumber kutipan) dan sihhat al-fahm
(keakuratan pemahaman). Seringkali, problem kita hari ini
terletak pada kurangnya ketelitian dalam membaca teks.
Banyak orang tidak cukup jeli dalam memuverifikasi berita
ataupun memahami teks-teks keagamaan.

Dalam ilmu hadis, misalnya, kita diajarkan untuk
membedakan tingkat validitas teks: ada hadis sahih, hasan,
da'if, mutawatir, mashhur, hingga ‘aziz. Pemahaman terhadap
tingkatan ini menjadi kunci untuk menentukan kekuatan
sebuah teks. Jika seorang pembaca abai terhadap validitas ini,
maka pemahamannya pun menjadi lemah. Selain itu, cara
memahami teks juga sangat beragam:

e Ada pembaca yang bersifat tekstualis, yang memegang
makna literal.

e Ada yang kontekstualis, yang berusaha memahami teks
sesuai konteks zamannya.

145



e Ada pula yang substansialis, yang fokus menggali esensi
dan spirit di balik teks.

Perbedaan orientasi ini mempengaruhi validitas hasil
pembacaan. Apalagi jika seorang pembaca tidak memiliki
bekal keilmuan yang cukup; pemahamannya tentu akan jauh
dari akurat. Bahkan, bagi pembaca yang sudah memiliki bekal
yang memadai pun, keakuratan pemahaman tetap
dipengaruhi oleh sejauh mana ia terampil dan sensitif dalam
memahami kompleksitas makna teks.

Maka, dapat disimpulkan bahwa pembaca memiliki
peranan yang sangat penting dalam menentukan corak
pembacaan (gira’ah). Dalam konteks gqira’ah mu‘dsirah,
pembacaan ulama dan intelektual masa kini tentu saja
berbeda dengan pembacaan ulama masa lalu, seperti sahabat,
tabi’in, tabi’ut tabi’in, maupun para ulama pada masa dinasti-
dinasti Islam hingga zaman modern di Indonesia. Waktu,
ruang, dan tantangan sosial budaya telah membentuk horizon
pembaca yang berbeda-beda, sehingga penggalian makna teks
pun berkembang seiring perubahan zaman.

. Bacaan yang Dibaca
Aspek kedua yang perlu diperhatikan dalam proses

pembacaan adalah terkait dengan bahan bacaannya itu
sendiri. Hari ini, banyak orang yang tampak rajin membaca,
namun bahan bacaannya lebih banyak didominasi oleh media
sosial, pesan-pesan WhatsApp, dan sumber-sumber sejenis
yang sifatnya instan. Di sinilah terjadi perubahan besar dalam
karakter bacaan. Kita hidup di zaman di mana informasi
sangat mudah diperoleh, begitu komprehensif, dan sangat
cepat diakses. Ini jelas berbeda dari kondisi pada masa lalu,
ketika para ulama harus berjuang keras untuk mendapatkan
referensi yang valid dan terpercaya.

Sebagai contoh, Imam al-Bukhari dalam menyusun
Sahih Bukhari melakukan perjalanan lintas negara demi
mencari sanad hadis yang sahih. Begitu juga dengan Imam
Shafi'i yang tidak hanya berguru di satu wilayah, tetapi

146



berpindah-pindah antar negara untuk memperkaya
referensinya. Pada zaman itu, keterbatasan akses informasi
menyebabkan perbedaan cara pandang dan pembentukan
mazhab. Misalnya, perbedaan antara Imam Malik dan Imam
Abi Hanifah sebagian besar dipengaruhi oleh akses mereka
terhadap hadis. Imam Malik yang tinggal di Hijaz lebih mudah
mendapatkan hadis-hadis Nabi, sementara Abu Hanifah yang
berada di Kufah, Irak, harus menghadapi keterbatasan itu.
Inilah yang melahirkan dua model mazhab besar: mazhab Ahl
al-Hadith (berbasis pada riwayat) dan Ahl al-Ra’yi (berbasis
pada ijtihad rasional).

Di era modern ini, akses informasi yang luas dan
komprehensif memungkinkan pembaca untuk membentuk
kesimpulan yang lebih kaya, asalkan mereka mampu memilih
dan memilah sumber bacaan yang tepat. Kini tantangannya
bukan lagi keterbatasan referensi, melainkan kemampuan
selektif dalam menentukan bacaan yang akurat dan
berkualitas.

Sebagai ilustrasi, dalam bidang ilmu kalam, para teolog
[slam menggunakan filsafat untuk memperkuat keyakinan
akidah, namun mereka tetap berangkat dari sumber iman,
yaitu  Al-Qur'an dan hadis. Al-Ghazali, misalnya,
menggambarkan hubungan antara akal dan kitab suci seperti
hubungan antara bola mata dan cahaya matahari: mata
membutuhkan cahaya untuk dapat melihat, sebagaimana akal
membutuhkan wahyu untuk dapat memahami kebenaran.
Tanpa cahaya, mata tidak berfungsi; tanpa wahyu, akal pun
kehilangan arah. Ini berbeda dengan filsafat Barat yang sering
berangkat dari keraguan dan pertanyaan tanpa batas, di mana
keberadaan Tuhan bisa ditemukan, tetapi bisa juga
dipertanyakan secara skeptis.

Dalam kerangka epistemologi Islam menurut al-Ghazalj,
kebenaran bersumber dari tiga hal: (1) al-akhbar al-sadiqah
(informasi yang valid seperti Al-Qur’an dan hadis), (2) ‘aql al-
sahih (akal sehat yang tidak rusak), dan (3) al-barahin al-
mahsisah (bukti empiris melalui pancaindra). Bacaan yang

147



ideal adalah yang menggabungkan ketiga sumber kebenaran
ini untuk mencapai keyakinan yang kokoh.

Kisah Nabi Ibrahim juga menjadi contoh penting
bagaimana akal dan iman saling menguatkan. Ketika Nabi
Ibrahim bertanya kepada Allah tentang bagaimana proses
kebangkitan manusia (QS. Al-Baqarah: 260), ia bukan karena
ragu, tetapi untuk meneguhkan keyakinan dalam hatinya
(liyatma'inna qalbi). Ini menunjukkan pentingnya proses
rasionalisasi dalam memperkuat iman.

. Metode Membaca
Cara membaca atau metode sangat menentukan kualitas

pemahaman. Metodologi klasik, seperti yang diajarkan Imam
Shafi’t dalam al-Risalah, menunjukkan pentingnya memahami
konsep-konsep seperti mutlaq, muqayyad, nasikh-manstkh,
serta berbagai dalil syar'T.

Seiring perkembangan zaman, metode pembacaan teks
agama juga berkembang. Imam Shafi't dalam al-Risalah telah
menyusun metode pemahaman teks keagamaan secara
sistematis, seperti konsep mutlag dan muqayyad, nasikh dan
manstikh, khas dan ‘amm, serta membedakan antara al-adillah
al-muttafaq ‘alaih (dalil yang disepakati, seperti Al-Qur’an,
hadis sahih, dan qiyds) dan al-adillah al-mukhtalaf fiha (dalil
yang diperselisihkan seperti istihsan, maslahah mursalah, dan
syar'u man qablana). Semua ini menunjukkan bahwa
membaca teks agama tidak boleh dilakukan sembarangan,
melainkan harus melalui metode valid yang diakui dalam
tradisi keilmuan.

Metode yang digunakan akan sangat menentukan hasil
pembacaan dan kesimpulan yang diambil. Kasus-kasus
kontemporer juga mencerminkan hal ini. Misalnya, polemik
tentang fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengenai status
anak yang lahir dari hubungan di luar nikah. Dalam fatwa
tersebut dinyatakan bahwa anak tersebut tidak memiliki
hubungan nasab dengan laki-laki yang menghamilinya,
berdasarkan teks-teks klasik dan metode usil al-figh. Namun,

148



ada pula pandangan yang lebih humanis, yang berangkat dari
prinsip keadilan sosial dan hak anak, sebagaimana
dikemukakan oleh mazhab Hanafi. Menurut pandangan ini,
demi kemaslahatan anak, nasab tetap disambungkan kepada
ayah biologisnya, sekalipun ada perdebatan validitas teksnya.
Ini menunjukkan bahwa pendekatan terhadap teks bisa
berbeda tergantung pada metode dan tujuan pembacaan.

Pada akhirnya, metode membaca teks keagamaan tidak
hanya menentukan hasil, tetapi juga berpengaruh pada
pengambilan sikap sosial dan hukum. Maka, teks yang sama
bisa melahirkan kesimpulan yang berbeda, karena perbedaan
pembacaan, bahan bacaan, serta metode yang digunakan oleh
pembacanya.

Penutup

Sebagai penutup, dalam acara pengukuhan Guru Besar Prof.
Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag., disampaikan apresiasi atas
kontribusinya dalam menawarkan pendekatan baru terhadap kajian
teks agama. Upaya beliau memberikan warna baru dalam membaca
ulang teks agama tanpa mengubah nilai-nilai dasarnya sangat
penting dalam merespon tantangan zaman. Melalui pembacaan teks
yang utuh, memperhatikan konteks, dan menggunakan metode yang
tepat, kita diajak untuk tetap setia pada nilai agama, sambil mampu
menjawab tantangan dunia kontemporer. Semoga ilmu beliau
bermanfaat dan menginspirasi kita semua untuk terus belajar,
hingga mencapai puncak karier akademik sebagai Guru Besar. Sekali
lagi, selamat kepada Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. atas
pencapaiannya. Semoga berkah dan bermanfaat.
Wassalamualaikum warahmatullahi wabarakatuh.

149



150



(21)
Shofiyullah Muzammil: Kiai Intelek Asal Serambi
Madinah

Prof. Dr. Aksin Wijaya, M.Ag.
Guru Besar Bidang [lmu Al-Qur’an dan Tafsir IAIN Ponorogo

Nampak serius jika dilihat dari kejauhan, namun ketika sudah
dekat, dia akan terlebih dulu melempar senyum sebelum akhirnya
memulai pembicaraan. Tertawa lepas dahulu, baru berbicara lepas
layaknya masih menjadi mahasiswa semester atas yang sudah lepas
dari beban perkuliahan yang membosankan di dalam kelas dan lepas
dari tanggung jawab membuat makalah yang terkadang belum
dibaca oleh dosennya. Dialah, kiai dan intelektual muda asal
Bangkalan Madura, Shofiyullah Muzammil yang sebentar lagi akan
dikukuhkan sebagai Guru Besar bidang Filsafat Hukum Islam di UIN
Sunan Kalijaga, Yogyakarta.

Memang, Madura tidak pernah kekurangan stok untuk urusan
figur publik. Hanya sekedar info sampingan saja, para intelektual
Madura yang menjadi publik figur dan melakukan pagelaran di
pentas Nasional cukup banyak. Di antara mereka yang kebetulan
sedang berada di daerah Istimewa Yogyakarta adalah Mahfud MD,
Malik Madani, Faisal Ismail, dan masih banyak lagi. Selain sebagai
intelektual, mereka tentu saja juga sebagai kiai, karena Madura yang
dikenal sebagai serambi Madinah ini, memang penuh dengan
lembaga pendidikan tradisional semacam pondok pesantren yang
mendalami tradisi pemikiran Islam klasik. Jadi tidak heran, jika
Mahfud MD yang sejatinya adalah pakar hukum Tata Negara, dan
pernah menduduki tiga titik trias politika Indonesia itu, selalu
melontarkan dalil-dalil Al-Qur’an, hadis Nabi dan pemikiran para
ulama’ klasik dalam setiap pagelaran diskusi, debat, dan tentu saja
di dalam pelbagai tulisannya. Begitu juga Kak Shofi, begitu saya
menyebutnya.

Shofiyullah, yang saat usianya menginjak sekitar 5-6 bulan
ditinggal wafat ayahnya, Kiai Ahmad Muzammil Imron, akibat
kecelakaan saat membonceng kakak tertuanya ke sekolah SD, bisa

151



dibilang serba kiai. Lahir di Bangkalan pada tanggal 28 Mei 1971
dari keluarga kiai, mempersunting putri kiai A. Dimyathi Romly
Jombang, Imelda Fajriati, kini dia benar-benar menjadi kiai karena
menjadi pendiri sekaligus pengasuh pondok pesantren sendiri,
khusus mahasiswa, yakni PPM AL-ASHFA di Yogyakarta. Jangan
heran kalau kharismanya memancar dari raut wajahnya, dan juga
jangan heran kalau wajahnya menghiasi pelbagai organsasi sosial
keagamaan dan kegiatan keilmuan di masyarakat regional
Yogyakarta, dan Nasional, mulai dari wakil katib syuriah PWNU DIY,
sekjen Majelis Permusyawaratan Pengasuh Pesantren se Indonesia
(MP3I), Waketum Himpunan Bisnis dan Ekonomi Pesantren
(HEBITREN), Ketua 2 ICMI Orwil DIY, Ketua 4 Presidium
Nasional Ikatan Alumni Pesantren Tebuireng (IKAPETE) sampai
anggota Komisi Fatwa MUI DIY juga MUI Pusat. Dia juga sering
menjadi khatib, penceramah, mengasuh bahthul masa’il, dan tradisi
keilmuan tradisional NU. Tetapi, dia bukan sembarang kiai. Dia
adalah kiai yang intelek. Kiai yang juga bergelut dengan keilmuan
modern dan kontemporer. Kalau kiai bergulat dengan keimuan
Islam klasik yang disebut turath, intelektual muslim modern-
kontemporer bergelut dengan keilmuan modern dan kontemporer,
baik yang berasal dari dunia Islam maupun Barat.

Kiai-Intelektual jebolan pesantren Tebuireng Jombang,
Pendidikan Kader Ulama MUI Pusat, dan UIN Sunan Kalijaga asal
serambi Madinah ini tentu saja mendalami ilmu-ilmu keislaman,
mulai klasik hingga kontemporer. Dari sekian disiplin keilmuan
Islam klasik dan kontemporer itu, kakak ipar Gus Afifuddin Dimyati,
penulis produktif asal pesantren Darul Ulum Jombang ini, lebih
fokus pada disiplin keilmuan fikih atau hukum Islam. Selain bisa
dilihat dari karya-karyanya yang beredar luas di dunia maya, google
scholar, juga bisa dilihat dari naskah akademik pengukuhan guru
besarnya yang berjudul Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam. Fikih yang
digelutinya, meminjam pemikiran Muhammad Abid al-]Jabiri, bukan
fikih dalam posisinya sebagai wacana, pemikiran fikih yang biasa
dikonsumsi para kiai pengasuh pondok pesantren di Indonesia,
melainkan fikih dalam posisinya sebagai metode, yang disebut
magqasid al-shari’ah, yang menjadi concern para intelektul muslim

152



dunia. Hal itu bisa dilihat dari upayanya mendialogkan pemikiran
tentang hukum Islam di masyarakat dengan pemikiran hukum Barat
semacam Thomas Aquinas.

Kendati fikih magadsidi sudah ada jauh sebelumnya, yang
dimulai dari para pemikir muslim klasik, yang menarik adalah fikih
magqasidi menurut Shofiyullah adalah fikih yang tidak lagi
membicarakan status maqasid al-shari’ah setelah ditetapkannya
suatu hukum. Dalam artian, hukum ditetapkan terlebih dulu, baru
dicari maqasid al-shari’ah-nya. Melainkan, menetapkan maqadsid-nya
terlebih dulu, baru persoalan hukum dipotret dengan menggunakan
magqasid al-shari’ah tadi. Pola pikir seperti ini bisa dikatakan, dia
menjadikan fikih sebagai paradigma, bukan sekedar sebagai teori
apalagi wacana.

Karena magqasid al-shari’ah kini dipahami sebagai filsafat
hukum Islam, meminjam pemikirannya Jasr Auda, pakar magqasid al-
shari’ah asal Timur Tengah ini, bisa dikatakan, pemikiran yang
digeluti bapak tiga anak, yang tidak pernah serius kalau ngobrol
dengan saya ini, adalah pemikiran filosofis. Bisa dikatakan, guru
besar UIN Sunan Kalijaga ini menjadikan magqasid al-shari’‘ah yang
filosofis itu sebagai paradigma dalam melihat dan memecahkan
persoalan hukum, sebagaimana terlihat dari naskah pengukuhan
guru besarnya.

Sebagai penganut mazhab filsafat hukum Islam, memang
Shofiyullah selalu kritis dalam melihat setiap persoalan, tidak hanya
persoalan hukum Islam, tetapi juga persoalan kehidupan politik,
ekonomi, hukum positif, budaya bahkan paham keagamaan yang
berbau radikal. Hal itu bisa dilihat dari tulisan-tulisannya di media
sosial yang selalu kritis, baik terhadap pemerintah maupun
terhadap kelompok gerakan Islam.

Ala kulli hal, saya sebagai adik sekaligus saudara seserambi
Madinah, Madura, mengucapkan selamat atas tercapainya Guru
Besar di bidang Filsafat Hukum Islam. Tapi jangan lupa ya, ngopinya
harus ditambah. Hehe.

153



154



(22)
Kiai Baidlowi dan Nalar Fiqih Pesantren (Sebuah
Renungan tentang Filsafat Hukum Islam)?

Dr. Zuhri Humaidi, M.S.I.
Ketua Prodi Agidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin dan
Dakwah IAIN Kediri

Siang itu di pertengahan tahun 1988, kota kecil Kraksaan
Kabupaten Probolinggo Jawa Timur digegerkan oleh peristiwa yang
kelak dikenang oleh banyak orang. Yan Kun, seorang Tionghoa
Katolik yang kaya raya dan bertetangga dengan pesantren Darul
Lughah Wal Karomah, meninggal. Kiai Baidlowi, sang pengasuh
pesantren, sontak kaget karena hubungan baiknya selama ini dan
kondisi Yan Kun yang baik-baik saja. Beliau kemudian bergegas
melayat ke rumah duka dan diterima dengan haru oleh keluarga.
Keluarga Yan Kun mengucapkan terima kasih dan meminta beliau
dan para santri untuk menggelar tahlil selama tujuh hari di rumah
duka. Karena pertimbangan kemanusiaan dan hubungan baik
selama ini, Kiai Baidlowi menyanggupi hal itu. Selepas Maghrib,
beliau mengajak santrinya yang waktu itu sudah berjumlah ratusan
untuk ke rumah duka membacakan yasin dan tahlil.

Keesokan harinya, berita itu kemudian tersebar menjadi
kontroversi yang memantik polemik di tengah masyarakat. Sebagian
ulama, tokoh masyarakat dan Majelis Ulama Indonesia (MUI)
menyatakan ketidaksetujuannya. Bagi mereka, mendoakan jenazah
orang kafir sudah jelas tidak diperbolehkan di dalam al-Qur’an,
Hadis dan kitab-kitab mu’tabarah. Kiai Baidlowi bergeming. Beliau
tetap menghadiri tahlil dengan mengajak santrinya selama tujuh
hari. Hanya terhadap para santri dan masyarakat yang menemuinya
beliau berujar bahwa dirinya dan para santri tidak mendoakan Yan
Kun. Bacaan Yasin dan tahlil tetap dihadiahkan kepada Rasulullah,
para nabi, wali, ulama-ulama yang sudah meninggal, dan seluruh

9 Tulisan ini pertama kali dimuat di website Langgar.co pada tahun 2022. Diterbitkan
kembali dalam bentuk antologi, dengan beberapa perubahan, sebagai penghormatan
atas pengukuhan Prof. Dr. H. Shofiyullah MZ, M.Ag. sebagai guru besar dalam
bidang Filsafat Hukum Islam.

155



ummat Islam. Hanya saja sebagai muslim, beliau dan para santri
memiliki kewajiban untuk memenuhi haqq al-jar (hak bertetangga).
Hak Yan Kun dan orang-orang Tionghoa yang lain harus dipenuhi,
baik untuk menjaga hubungan baik maupun menunjukkan sikap
bahwa seorang muslim bukan musuh yang harus dijauhi.

Terhadap santri-santrinya, Kiai Baidlowi selalu mewanti-
wanti untuk tidak mengganggu keberadaan, rumah, hak milik, dan
tempat ibadah milik orang Tionghoa yang bertetangga dan
berhubungan baik dengan pesantren. Dari sejak awal berdiri sampai
sekarang, pesantren dikelilingi oleh komunitas masyarakat yang
plural. Di antaranya masyarakat Tionghoa yang beragama Katolik
dan Konghucu. Mereka mendirikan dua gereja dan kompleks
sekolah yang berdiri megah sampai sekarang. Peristiwa tersebut
dielaborasi dengan menarik dalam buku Kiai Pejuang; mata air
keteladanan Kiai Baidlowi (2021: 18).

Kisah itu menegaskan keluasan pandangan dan toleransi
agama yang dimiliki Kiai Baidlowi, yang umumnya juga tidak jarang
kita dapati dalam tradisi pesantren tradisional. Saya tidak ingin
memasuki perdebatan ini. Saya ingin memotret dimensi lain dalam
kisah ini, yang selanjutnya ingin saya sebut sebagai nalar figih
pesantren.

Nalar Fiqih Pesantren

Seorang kiai, meskipun dia menguasai ilmu-ilmu keislaman
klasik dengan baik, bukanlah seorang scholar (sarjana) dalam
pengertian modern. Seorang scholar pertama-tama dia berhadapan
dengan teks (script), dan berupaya memaksimalkan potensi teks
dengan kemampuan bahasa, perangkat metodologi dan akal
sehatnya sebagai ilmuwan. Dengan begitu, seorang scholar sejatinya
adalah seorang yang bertungkus-lumus dengan teks. Kalaupun dia
bersinggungan dengan data-data sosial, hal itu semata-mata
digunakan untuk menjelaskan, atau bahkan meneguhkan, apa yang
terdapat dalam teks.

Sedangkan kiai sebagaimana sering dinyatakan oleh Gus Dur
dalam esai-esai antropologisnya tentang pesantren, pertama-tama
dia berhadapan dengan fenomena sosial-kemanusiaan yang rumit,

156



barulah kemudian dia mencari legitimasinya dalam teks. Intensi
utama seorang kiai adalah perhatiannya untuk menyelesaikan
problematika sosial kemanusiaan yang kompleks, menjaga harmoni
kehidupan sosial sehari-hari dari ancaman yang mengganggu.
Ancaman itu bisa dalam bentuk sesuatu yang baru, kebutuhan yang
kompleks, atau berbagai jenis patologi sosial, terutama dalam
masyarakat yang multikultural. Seorang kiai dituntut untuk mampu
menerjemahkan dan menjembatani berbagai ancaman tersebut ke
dalam bahasa yang bisa diterima dan pahami oleh seluruh
komunitasnya dari berbagai lapisan. Dengan kata lain, ia menjadi
mediator antara kompleksitas teks dan kompleksitas kehidupan
sosial, atau meminjam terminologi Clifford Geertz, kiai berfungsi
sebagai cultural broker (pialang budaya).

Dalam kasus Kiai Baidlowi di atas, saya membayangkan beliau
sadar sepenuhnya akan status hukum mendoakan non-muslim yang
sudah meninggal dan pelbagai kemungkinan-kemungkinan tafsir
ortodoksi tentang hal itu. Akan tetapi beliau memilih tidak
memasuki medan pemaknaan yang bersifat diskursif tersebut. Kiai
Baidlowi memilih mencari celah hukum (hilah) yang bisa diambil.
Sederhana akan tetapi sarat makna dalam merajut buhul integrasi
sosial. Prioritas utama bagi dirinya adalah kemaslahatan bersama
(maslahah al-‘ammah) dalam bentuk menjaga kerukunan
bertetangga yang selama ini berjalan dengan baik. Sebagai kiai
dengan pengaruh yang luas, apapun tindakannya pasti akan
menimbulkan efek sosial yang tidak sedikit.

Mediating Structure dan Metode Maslahah

Seorang kiai memiliki dua tanggungjawab sekaligus. Pertama,
menjaga eksistensi dan perkembangan agama yang dianutnya.
Kedua, menjadi mediating structure (institusi mediasi) yang
bertugas memediasi persoalan yang tidak terpecahkan oleh
masyarakat. Untuk yang kedua, fungsi kiai hampir mencakup
seluruh persoalan, dari masalah rumah tangga sampai masalah
politik kenegaraan. Dalam kasus Kiai Baidlowi, beliau
menyelesaikan kasus tersebut dengan cara mencari celah hukum
(hilah). Atau jika itu tidak memungkinkan untuk diambil, bisa saja

157



beliau merujuk kepada pendapat hukum yang membolehkan, yang
sebetulnya sudah tersedia referensinya dalam khazanah kitab-kitab
klasik. Betapapun kontroversialnya pendapat itu. Akan tetapi tujuan
esensial dari figih (maqasid al-shari’ah) sudah terwujud dengan
baik, yaitu kemaslahatan (maslahah).

Dalam tradisi kiai dan pesantren, apa yang dilakukan Kiai
Baidlowi di atas lumrah dilakukan. Salah satu kaidah fikih yang
populer di pesantren adalah “idha daqa al-amru ittasa’a, wa idha
ittasa’a ddqa” (jika suatu masalah terlalu ketat maka buatlah
menjadi longgar, apabila terlalu longgar maka perketatlah kembali).
Maksudnya, apabila penyelesaian hukum sulit untuk diterapkan
dalam suatu kasus maka carilah alternatif hukum yang lebih mudah,
apabila terlalu mudah dan cenderung menyederhanakan masalah
sehingga hukum kehilangan wibawa maka perketatlah kembali. Kiai
Wahab Hasbullah memiliki ungkapan menarik mengenai hal ini. Ia
menyatakan bahwa ‘fikih itu membuat sesuatu yang sulit menjadi
mudah’. Tokoh penting NU ini memang dikenal sebagai kiai yang
luwes, berwawasan luas dan cerdas.

Di tahun 1950-an, Soekarno mengalami Kkrisis legitimasi di
kalangan ummat Islam. Pada saat itu, ummat Islam masih
membayangkan presiden sebagai khalifah dengan persyaratan dan
kapasitas sebagaimana dalam figh al-siyasah klasik, maka Kiai
Wahab mendorong NU untuk memberi legitimasi keagamaan. Lalu
keluarlah keputusan NU tahun 1954 yang memberi gelar Soekarno
sebagai “waliyy al-amr al-dartiri bi al-shaukah”, (kekuasaan negara
dalam keadaan darurat yang secara de facto berkuasa).
Pertimbangan Kiai Wahab dan NU cukup sederhana. Kalau cita-cita
ideal muslim tentang pemimpin negara yang memiliki kapasitas
agama dan politik tidak bisa dipenuhi, maka Soekarno sebagai
presiden yang secara riil berkuasa harus diterima untuk mencegah
terjadi chaos dan perpecahan. Dengan kata lain, kemaslahatan
bersama lebih didahulukan dari tujuan yang idealistik. Hal itu
sebagaimana terungkap dalam kaidah fikih yang sering dipakai Kiai
Wahab; “ma Ia yudraku kulluhu, la yutraku kulluhu”, (apa yang tidak
bisa dicapai secara keseluruhan, jangan seluruhnya ditinggalkan).

158



Demikian pula ketika NU dikritik oleh tokoh-tokoh Masyumi
karena bersedia menjadi wakil Nasakom bersandingan dengan PKI.
Dengan enteng Kiai Wahab menjawab bahwa jika NU menolak, maka
kelompok Islam tidak akan punya wakil dalam pemerintahan. Hal itu
didasarkannya pada pertimbangan fikih “akhaffu al-dararain”,
(paling ringan dari dua ancaman bahaya). Bahaya duduk
bersandingan dengan PKI dalam pemerintahan dianggap lebih
ringan bahayanya daripada tidak memiliki wakil dalam
pemerintahan. Dari dua kasus di atas; kasus Kiai Baidlowi dan Kiai
Wahab, bisa disimpulkan bahwa islamic reasoning (penalaran khas
Islam) yang menggerakkan keduanya adalah maslahah sebagai
prinsip utama dalam magqdsid al-shari’ah. Lantas persoalannya,
apakah nalar fiqih pesantren seperti ditunjukkan di atas
mengabaikan otoritas teks? Di manakah sebetulnya posisi teks
dalam struktur berfikir tersebut.

Dalam buku Dirdsah fi figh magqasid al-shari’ah (2008), Yusuf
al-Qardawi memetakan perkembangan figh al-maqasid menjadi tiga
kecenderungan, yaitu al-mu’attilat al-judiid (neo-liberalis), al-
dzahiriyat al-judiid (neo-tekstualis), dan al-wasatiyah (moderat).
Kelompok pertama berpandangan bahwa boleh mengabaikan bunyi
teks demi mewujudkan magqasid al-shari’ah, Karena substansi dari
shari’ah adalah maslahah itu sendiri. Kelompok kedua sebaliknya,
meyakini bahwa teks pada dirinya sudah mencukupi untuk
menjawab persoalan-persoalan yang terjadi. Pandangan ini tidak
mengakui eksistensi maqasid al-shari’ah sebagai metode penalaran
hukum. Sedangkan kelompok ketiga berpendapat bahwa parsialitas
teks (al-nusis al-juz’iyyah) harus diletakkan dalam kerangka
universalitas tujuan syari’ah (maqasid al-shari’ah). Parsialitas teks
dan tujuan syari’ah sama-sama penting dan harus menjadi sumber
dalam penetapan hukum Islam.

Apa yang dilakukan oleh Kiai Baidlowi dan Kiai Wahab
agaknya masuk dalam kategori ketiga dari tipologi di atas. Hanya
saja nalar fikih pesantren yang dipraktekkan keduanya berbeda
dengan para teoritikus magqasid al-shari’ah kontemporer, seperti
Ibnu Ashur, 'Alal al-Fasi, Ahmad al-Raisuni, Nuruddin al-Khadimi,
maupun Jasser Auda. Intelektual kontemporer tersebut menggali

159



prinsip-prinsip magqasid al-shari’ah langsung dari teks (nas) Al-
Qur’an dan hadis, dan kemudian memadukannya dengan filsafat dan
ilmu-ilmu sosial. Sedangkan kiai dalam tradisi pesantren menggali
prinsip-prinsip maqasid al-shart’ah dari kitab-kitab klasik (kuning)
dan dalam kapasitasnya sebagai mediating structure (institusi
mediasi) dalam struktur sosial di atas.

Tradisi Diskursif

Berbeda dengan pemahaman umum selama ini yang
menganggap fikih pesantren bersifat tekstual dan stagnan, kitab
kuning yang dipelajari di pesantren memuat beragam fatwa hukum
yang begitu kaya, dari fatwa yang ketat sampai yang longgar. Fakta
tentang keanekaragaman dan polemik hukum tersebut membentuk
paradigma berfikir yang tidak hitam-putih. Jika suatu kasus terjadi
maka pilihan fatwa hukum yang disediakan bisa beragam,
tergantung dari perspektif seorang kiai dalam melihat sebuah
persoalan. Perspektif yang dibentuk oleh wawasan fikih yang luas
dan pertimbangan kemaslahatan bersama, dalam kapasitas kiai
sebagai mediating structure (institusi mediasi) untuk menguraikan
problematika sosial yang terjadi. Sebab itu jarang sekali, seorang kiai
menggunakan filsafat dan ilmu sosial kontemporer. Paling jauh, dia
menggunakan ustl al-figh dan kaidah fikih untuk melegitimasi
pendapatnya. Singkat kata, kontekstualisasi fikih yang dilakukan
oleh kiai berada dalam lingkup dunia kitab kuning sendiri. Fikih
pesantren menempatkan tradisi bukan sebagai penghalang
kemajuan, akan tetapi sebagai jangkar bagi upaya pembaharuan.

Karena itu, Antropolog Talal Asad dalam The Idea of an
Anthropology of Islam (1986) mengkritik Clifford Geertz yang gagal
memahami tradisi kiai dan fenomena keislaman pada umumnya.
Geertz berjasa besar dalam menjelaskan fenomena diversitas dalam
dunia keislaman, akan tetapi dia terjebak dalam tipologi Islam Pusat
(center) dan dan Islam Pinggiran (periphery). Menurutnya, Islam
Pusat Dbersifat universal dan ideal (orthodox) karena
ketersambungannya dengan teks-teks otoritatif, sedangkan Islam
Pinggiran merupakan bentuk Islam yang menyimpang (heterodox).
Islam di Jawa (Indonesia) adalah Islam pinggiran dari pusat Islam

160



yang berada di Timur Tengah. Untuk itu, Talal Asad kemudian
mengajukan konsep yang dia sebut “tradisi diskursif’. Konsep ini
menjelaskan bahwa masyarakat muslim di tempat dan waktu
manapun selalu berupaya mencari legitimasi atas praktek beragama
mereka dengan teks-teks otoritatif di masa lalu. Ketersambungan ini
penting artinya untuk membangun legitimasi dan otentisitas dalam
tradisi agama mereka.

Dalam hal ini, Asad menolak klaim yang menyebut tradisi
bersifat stagnan dan tertutup. Tradisi menurutnya mengalami
tranfsormasi, karena tradisi adalah wujud negosiasi antara teks
masa lalu dan peristiwa-peristiwa masa kini. Dalam kacamata Asad,
negosiasi tersebut dihubungkan dengan apa yang dia sebut islamic
reasoning (penalaran Islam). Tradisi juga bersifat contested
(diperdebatkan), yang di dalamnya melibatkan pertarungan antara
pihak-pihak yang berkuasa. Karena itu, sebuah tradisi Islam yang
dibentuk dan dimaknai menjadi ortodoksi ataupun heterodoksi, ia
selalu berada dalam konteks relasi kuasa. Sesuatu yang diabaikan
Geertz dalam analisisnya tentang Islam di Jawa.

Jika memakai perspektif Talal Asad, tradisi kiai dan pesantren
selalu bersifat dinamis dan contested. Kiai Baidlowi dan Kiai Wahab
merupakan contoh bagaimana tradisi tersebut berkontestasi
mencari ruang hidupnya sendiri. Pada hemat saya, Kiai Baidlowi
tidak memakai filsafat, hermeneutika dan ilmu-ilmu sosial
kontemporer. Atau bahkan beliau belum membaca Ibnu Ashur
maupun Jasser Auda yang memperluas cakupan hifd al-din
(perlindungan terhadap agama). Tidak sekedar sebagai
perlindungan terhadap Islam, tetapi juga berarti perlindungan dan
penghormatan terhadap kebebasan beragama. Akan tetapi tanpa itu,
Kiai Baidlowi terbukti mampu merumuskan kembali fikih yang unik
dan contested. Formulasi fikih yang kian dibutuhkan di tengah-
tengah arus populisme berlatar agama dan etnis.

161



Post Scriptum

Elaborasi tentang penafsiran kembali hukum Islam dalam
konteks dunia pesantren seperti diuraikan di atas, sejatinya
menegaskan suatu pesan penting tentang perlunya menjaga
keseimbangan dan keterhubungan antara tiga disiplin ilmu
sekaligus, yaitu 1) Filsafat Hukum Islam dan Filsafat Hukum; 2) Ustil
al-Figh (Metodologi Hukum Islam); dan 3) Hukum Islam. Tanpa
adanya diskursus dan pemikiran yang mendalam tentang filsafat
hukum (Islam), kajian fikih dan usul al-figh akan kehilangan
vitalitasnya dalam menjawab dinamika zaman yang cepat sekali
berubah. Apa yang dilakukan oleh Kiai Baidlawi dan Kiai Wahab di
atas, meskipun terlihat sporadis dan eksperimental, kiranya
memenuhi ekspektasi Profesor Shofiyullah tentang “cara baca baru”,
yang beliau sebut sebagai Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam. Suatu cara
baca yang bergerak di antara istigamah (tetap berada dalam tafsir
yang lurus) dan hanifiyyah (penyimpangan yang dibenarkan). Model
pembacaan yang merujuk pada enam sumber hukum dan kemudian
merajutnya menjadi suatu dialektik yang padu. Enam sumber
hukum tersebut adalah; 1) lex aeterna (hukum abadi tuhan); 2) lex
divina (wahyu tuhan yang tertulis); 3) lex natura (hukum akal); 4)
lex humana (hukum positif); 5) lex socius (hukum sosial); dan 6) lex
rei sitae (hukum perdata internasional). Menurut saya, rumusan
yang diperkenalkan oleh Profesor Shofiyullah ini adalah suatu
methodological breakthrough (terobosan metodologis) yang kiranya
akan berkontribusi pada pengembangan kajian tentang filsafat
hukum Islam dan usul al-figh di masa-masa yang akan datang.

162



(23)
Gus Shofi: Santri dan Kiai Yang Intelektual dan Aktifis

Prof. Dr. Rochmat Wahab, M.Pd., MA.
Ketua Tanfidliyah PWNU DIY (2011-2016)

Rektor Universitas Negeri Yogyakarta (2009-2017)

Saya mengenal pertama kali Gus Shofi ketika Gus Shofi sebagai
Wakil Katib Syuriah PWNU DIY 2011-2016, yang saat itu saya
sebagai Ketua Tanfidziyah PWNU DIY. Juga dalam berbagai kegiatan
di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Depok Jawa Barat yang diasuh
oleh KH. A. Hasyim Muzadi. Jika memperhatikan Curriculum Vitae
dan pengalaman bersahabat dengan beliau saya mendapat kesan
yang sangat mendalam, sehingga dalam merespon permintaan
beliau untuk membuat catatan kecil dalam menyambut hari
bersejarah bagi karir akademik beliau, dalam pengukuhan Guru
Besarnya saya beri judul GUS SHOFi: SANTRI DAN KIAI YANG
INTELEKTUAL DAN AKTIVIS.

Pertama, sebagai Santri, Gus Shofi melalui perjalanan panjang,
setidak-tidaknya diawali dari pendidikan keluarga yang kedua
orangtuanya sebagai pak Kiai, Alm. KH. Ahmad Muzammil Imron,
dan bu Nyai, Ibu Ny. Hj. Siti Aisyah Makky, tokoh agama Islam di
Madura. Beliau mendapat pendidikan sejak dalam kandungan
hingga siap menjalani pendidikan di lingkungan masyarakatnya
yang sangat agamis, Bangkalan Madura. Di usia remaja awal, Gus
Shofi yang berada dalam Masa Antara, tidak terlalu sulit membentuk
dirinya untuk mencari figur sebagai teladan dalam hidup, karena
mendapatkan teladan dari Ibunya, dan Abahnya, yang sudah
mendahului menghadap kehadirat-Nya pada usia dini, 6 bulan.
Belum lagi ditambah dengan kehadiran Ning Dr. Hj. Imelda Fajriyati,
M.Si. dan mertua Alm Bapak KH. A. Dimyati Romli, SH. dan
Almarhumah Ibu Nyai Hj. Muflichah Marzuki

Sebagai santri di Pondok Pesantren Tebuireng, tempat
berhikmatnya Tokoh Besar NU dan Islam, serta Guru dan Tokoh
Bangsa, KH Hasyim Asy’ari, tentu menjadi impian banyak orang. Gus
Shofi menghabiskan waktunya selama 8 tahun baik sebagai santri

163



yang belajar intensif tentang ilmu keagamaan juga belajar di
Madrasah Aliyah dan Perguruan Tinggi, Institut Keislaman Hasyim
Asyari (IKAHA) Tebuireng hingga tahun 1995. Selama 8 tahun tidak
hanya belajar ilmu, tetapi juga belajar kehidupan secara total,
termasuk juga belajar berorganisasi, pendidikan formal, informal,
dan nonformal berjalan secara simultan, sehingga PP Tebuireng
benar-benar menjadi kawah candradimuka. Pengalaman belajar di
Pesantren Tebuireng, sangat berarti bagi belajar selanjutnya dan
kehidupan dalam karirnya maupun kehidupannya, terutama di
tengah kehidupan masyarakat dan bangsa.

Kedua, sebagai Kiai sudah saatnya pantas disandang beliau
sejak beberapa saat yang lalu. Kita sadar sepenuhnya bahwa tidak
semua Gus (anak Kiai) pada masa-masa selanjutnya bisa direkognisi
oleh ummat sebagai Kiai. Dengan memperhatikan perjalanan hidup
beliau, yang diawali dengan nyantri, apalagi selama menjadi santri
sudah sempat diamanati sebagai Ketua Majma’ul Buhuts Tebuireng,
suatu peran yang tidak semua santri mendapatkannya. Selanjutnya
setahun mengikuti Pendidikan Kader Ulama (PKU) di Jakarta yang
berarti bagi kehidupan dalam pembinaan ummat. Akhirnya beliau
terkokohkan posisinya sebagai Kiai dengan mendirikan Pondok
Pesantren Mahasiswa (PPM) Al-Ashfa. Menarikya bahwa program-
program yang dikembangkan di pesantren Kiai Shofi tidak hanya
bersifat reaktif dan konvensional, yaitu mengaji kitab-kitab kuning
dengan pendekatan luring saja, melainkan juga Kiai Shofi
melaksanakan Kkegiatan pesantren Dbersifat proaktif dan
kontemporer dengan memanfaatkan kemajuan teknologi informasi,
melalui pendekatan daring. Dengan kata lain pelaksanaan mengaji
dilakukan dengan sistim hibrid. Semoga ke depan pesantrennya
terus maju dan berkembang.

Ketiga, sebagai intelektual dan cendekiawan, Kiai Shofi patut
dihargai keberadaan. Di samping beliau sudah lewati pendidikan
formal dan normal hingga tingkat tertinggi, sekaligus profesinya
yang sudah mencapai pada derajat tertinggi, sebagai Profesor, yang
hari ini tanggal 6 Mei 2025 dikukuhkan oleh Rektor UIN Sunan
Kalijaga, Yogyakarta dalam bidang Ilmu Filsafat Hukum Islam.
Penentuan bidang keilmuan ini tentu berdasarkan pergulatan

164



panjang dalam pencarian ilmu dan kegiatan ilmiah, baik melalui
studi maupun karya-karya ilmiah baik melalui kajian ilmiah maupun
riset yang relevan dengan keahlian. Sebagai sahabat saya
mencermati bahwa Prof. Shofiyullah, adalah seseorang intelektual
dan cendekiawan Islam yang memiliki integritas yang memiliki
kesiapan terbaik dalam menjaga implementasi [lmu Filsafat Hukum
Islam, sehingga kini dan saat mendatang sudah sepatutnya menjadi
salah satu rujukan bagi ummat Islam, bangsa dan manusia dalam
menghadapi persoalan-persoalan ummat yang semakin banyak dan
kompleks. Selanjutnya Prof Shofiyullah saya yakini terus dituggu
karya-karya inovatifnya, sehingga kehadirannya semakin banyak
memberikan manfaat.

Ketempat, sebagai aktivitis, Prof Shofiyullah tidak diragukan
keberadaannya. Beliau sudah memulai keterlebitannya dalam
berbagai organisasi, sejak dari santri, dosen, dan aktivitas baik di
organisasi Islam, Masyarakat maupun profesional. Belum lagi
aktivitasnya di bidang kepemimpinan akademik. Menurut hemat
saya, semuanya itu beliau jalani dengan baik, tulus dan akuntabel.
Hal itu tidak lepas dari kepribadian beliau yang memiliki prinsip
yang teguh dan berintegritas. Beliau tunjukkan lebih sebagai
khadimul ummah.

Demikianlah sekedar kesan dan persepsi saya tentang Prof.
Dr. KH. Shofiyullah Muzammil dengan ungkapan secara obyektif
sejauh yang bisa saya upayakan, walaupun saya tetap menyadari
tidak lepas dari subyektivitas, baik pikiran maupun sikap. Jika ada
khilaf dan kurang memenubhi keinginan Prof Shofi, saya mohon maaf
yang sebesar-besarnya. Akhirnya selamat dan mabruk Gus Shofi dan
Ning Imelda semoga atas anugerah Guru Besar dari Allah swt,
semoga bisa terus memotivasi untuk terus berkarya dan berhikmat
untuk agama, ummat, bangsa dan kemanusiaan. Demikian juga
menjadi kebanggan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Kaum
Nahdhliyyin dan Ummat Islam. Aamiin.

165



166



(24)
Peranan Putra Madura dalam Membangun Nilai-Nilai
Filosofis Maqasid al-Shari’ah yang Membumikan
Peradaban

KH. Abdul Muiz Ali
Wakil Sekretaris Komisi Fatwa MUI Pusat

Pendahuluan

Dalam sejarah pemikiran Islam, Indonesia memiliki posisi
yang sangat penting, terutama dalam konteks pengembangan ilmu
pengetahuan dan pemikiran keagamaan. Di antara daerah-daerah di
Indonesia, Madura muncul sebagai sebuah pulau yang kaya akan
tradisi keagamaan dan intelektual. Banyak ulama dan cendekiawan
terkemuka lahir dari pulau ini, memberikan kontribusi signifikan
dalam pengembangan pemikiran Islam. Salah satu sosok yang
menonjol dalam konteks ini adalah Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil,
M.Ag., yang baru-baru ini dikukuhkan sebagai Guru Besar dalam
bidang Filsafat Hukum Islam. Pengukuhan ini bukan hanya sekadar
pencapaian akademis, tetapi juga merupakan pengakuan terhadap
kontribusi beliau dalam membangun nilai-nilai filosofis maqasid al-
shari’ah yang relevan dengan konteks peradaban modern.

Magqasid al-shari’ah, sebagai tujuan dan maksud dari syariat
Islam, berperan penting dalam membentuk norma-norma dan
prinsip-prinsip yang dapat membimbing umat Islam dalam
menjalani kehidupan sehari-hari. Dalam esai ini, kita akan menggali
lebih dalam mengenai latar belakang, kontribusi, dan pengaruh
pemikiran Prof. Shofiyullah Muzammil dalam pengembangan
magqasid al-shari’ah, serta bagaimana hal ini dapat membumikan
peradaban yang lebih berkeadaban dan berkeadilan.

Latar Belakang

Madura, sebagai sebuah pulau yang terletak di sebelah timur
Pulau Jawa, memiliki sejarah panjang dalam pengajaran agama dan
tradisi intelektual. Sejak zaman dahulu, Madura dikenal sebagai
pusat pendidikan Islam, dengan banyak pesantren yang didirikan

167



oleh para ulama. Pesantren-pesantren ini tidak hanya berfungsi
sebagai tempat belajar agama, tetapi juga sebagai pusat
pengembangan pemikiran kritis dan pembentukan karakter. Dalam
konteks ini, pendidikan di Madura telah melahirkan banyak ulama
yang berkontribusi dalam pengembangan pemikiran Islam di
Indonesia.

Prof. Shofiyullah Muzammil lahir dan dibesarkan di
lingkungan yang kental dengan nilai-nilai keagamaan. Sejak usia
dini, beliau telah terpapar pada tradisi intelektual yang
mengedepankan dialog dan pemikiran kritis. Beliau menyelesaikan
pendidikan dasar dan menengah di Madura sebelum melanjutkan
studi ke perguruan tinggi di luar pulau tersebut. Gelar sarjana
diperoleh dari Institut Keislaman Hasyim Asy’ari (IKAHA)
Tebuireng Jombang serta magister dan Doktor beliau peroleh dari
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta.
Pendidikan yang diperoleh di dua institusi ini memberikan landasan
yang kuat bagi beliau dalam memahami dan mengembangkan
pemikiran hukum Islam.

Sebagai seorang akademisi, Prof. Shofiyullah Muzammil tidak
hanya berfokus pada aspek teoritis dari hukum Islam, tetapi juga
berusaha untuk menghubungkan antara teori dan praktik. Dalam
banyak karyanya, beliau menekankan pentingnya magqasid al-
shari’ah sebagai kerangka kerja untuk memahami dan mengatasi
berbagai masalah sosial yang dihadapi oleh masyarakat Muslim saat
ini. Dalam pandangan beliau, magqgasid al-shari’ah bukan hanya
sekadar tujuan dari syariat, tetapi juga merupakan prinsip dasar
yang harus diterapkan dalam setiap aspek kehidupan, mulai dari
pendidikan, ekonomi, hingga politik.

Kontribusi Prof. Shofiyullah Muzammil dalam Filsafat Hukum
Islam
1. Magqasidi Tafsir: Uncovering and Presenting Maqasid Ilahi-
Qur’ani into Contemporary Context
Dalam karya ini, Prof. Shofiyullah Muzammil melakukan
eksplorasi mendalam mengenai bagaimana magqasid al-
shari’ah dapat diinterpretasikan dan diterapkan dalam

168



konteks kontemporer. Beliau berargumen bahwa pemahaman
yang mendalam terhadap magqdsid al-shari’ah tidak hanya
penting untuk pengembangan hukum Islam, tetapi juga untuk
menjawab tantangan-tantangan sosial yang dihadapi oleh
umat Islam di era modern.

Prof. Shofiyullah mengemukakan bahwa magqasid al-
shari’ah, yang berfokus pada kemaslahatan dan keadilan,
harus menjadi pijakan dalam setiap interpretasi teks-teks
suci. Dalam konteks ini, beliau menyarankan agar para
cendekiawan dan praktisi hukum Islam berupaya untuk
mengintegrasikan prinsip-prinsip magqasid ke dalam tafsir dan
aplikasi hukum. Salah satu cara untuk mewujudkan hal ini
adalah dengan mengembangkan metode tafsir yang responsif
terhadap dinamika sosial, ekonomi, dan politik yang ada.

Beliau juga menekankan pentingnya kolaborasi antara
berbagai disiplin ilmu dalam memahami dan menerapkan
magqasid al-sharr’ah. Misalnya, dalam konteks pendidikan,
pendekatan interdisipliner yang menggabungkan ilmu agama,
ilmu sosial, dan ilmu eksakta dapat menghasilkan pemahaman
yang lebih komprehensif dan aplikatif. Dengan cara ini,
magqasid al-shart’ah dapat menjadi pedoman dalam mengatasi
isu-isu  kontemporer, seperti ketidakadilan sosial,
kesenjangan ekonomi, dan konflik antar agama.

Melalui pendekatan ini, Prof. Shofiyullah Muzammil
tidak hanya memberikan kontribusi teoritis, tetapi juga
mendorong implementasi praktis dari nilai-nilai al-magqasid
shar’ah dalam kehidupan sehari-hari. Beliau berharap agar
para cendekiawan dapat menghasilkan karya-karya yang
tidak hanya akademis, tetapi juga dapat diterapkan untuk
meningkatkan kualitas hidup masyarakat.

. Praktek Demokrasi Di Indonesia Kontemporer Dalam
Kritik Maqasid al-Shari’ah

Dalam karya ini, Prof. Shofiyullah Muzammil mengkaji
praktik demokrasi di Indonesia dan bagaimana magasid al-
shari’ah dapat dijadikan sebagai kritik terhadap praktik

169



tersebut. Beliau berpendapat bahwa demokrasi yang sehat
harus berlandaskan pada prinsip-prinsip keadilan,
kemaslahatan, dan perlindungan terhadap hak asasi manusia,
yang merupakan inti dari magqasid al-shari’ah.

Prof. Shofiyullah Muzammil mengidentifikasi beberapa
tantangan yang dihadapi oleh demokrasi di Indonesia, seperti
Korupsi, nepotisme, dan politik identitas. Dalam
pandangannya, untuk mengatasi masalah ini, perlu ada upaya
kolektif dari semua elemen masyarakat, termasuk
pemerintah, akademisi, dan masyarakat sipil. Beliau
mengusulkan  agar  nilai-nilai  magqgasid  al-shari’ah
diintegrasikan ke dalam sistem politik dan kebijakan publik,
sehingga dapat menciptakan iklim demokrasi yang lebih sehat
dan inklusif.

Untuk mewujudkan hal ini, Prof. Shofiyullah
menekankan perlunya pendidikan politik yang berbasis pada
nilai-nilai Islam. Pendidikan politik yang baik akan melahirkan
pemilih yang cerdas dan bertanggung jawab, serta pemimpin
yang berkomitmen untuk menjalankan amanah dengan baik.
Dalam konteks ini, beliau mengajak para akademisi untuk
berperan aktif dalam memberikan edukasi kepada
masyarakat mengenai pentingnya partisipasi politik yang
berlandaskan pada prinsip-prinsip maqasid al-shari’ah.

Beliau juga menekankan pentingnya transparansi dan
akuntabilitas dalam pemerintahan. Dengan menerapkan
prinsip-prinsip magqasid al-shari’ah, pemerintah diharapkan
dapat lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat dan
menciptakan kebijakan yang adil dan merata. Dalam hal ini,
Prof. Shofiyullah mendorong masyarakat untuk aktif dalam
mengawasi dan mengevaluasi kinerja pemerintah, serta
berpartisipasi dalam proses pengambilan keputusan.

170



3. Kritik terhadap Pemikiran Hukum Islam Tradisional

Prof. Shofiyullah Muzammil juga memberikan kritik
terhadap pemikiran hukum Islam tradisional yang dinilai kaku
dan tidak responsif terhadap perubahan zaman. Dalam
pandangannya, pemikiran hukum Islam harus mampu
beradaptasi dengan konteks sosial yang terus berubah. Beliau
menekankan pentingnya reinterpretasi terhadap teks-teks
klasik agar dapat memberikan solusi yang relevan dengan
tantangan-tantangan yang dihadapi umat Islam saat ini.

Dalam karya-karyanya, beliau mengajak para
cendekiawan untuk tidak hanya terjebak dalam pemahaman
tekstual, tetapi juga untuk melakukan pendekatan kontekstual
yang mempertimbangkan realitas sosial, ekonomi, dan
budaya. Dengan cara ini, hukum Islam dapat menjadi alat
untuk mencapai keadilan sosial dan kemaslahatan bagi
seluruh umat.

Prof. Shofiyullah juga menekankan pentingnya dialog
antara berbagai mazhab dan tradisi pemikiran dalam Islam.
Beliau percaya bahwa dengan berdialog, kita dapat
menemukan titik temu dan solusi atas permasalahan yang
dihadapi umat Islam. Dalam konteks ini, beliau mengajak para
akademisi untuk tidak hanya berpegang pada satu pandangan,
tetapi juga terbuka untuk mendengarkan dan memahami
perspektif lain.

Beliau mengusulkan agar para akademisi dan praktisi
hukum Islam melakukan dialog terbuka dengan berbagai
pihak, termasuk dengan mereka yang memiliki pandangan
berbeda. Dialog ini penting untuk menciptakan pemahaman
yang lebih luas dan inklusif mengenai hukum Islam, serta
untuk menemukan solusi bersama atas permasalahan yang
dihadapi oleh masyarakat.

171



4. Pengembangan Pendidikan Berbasis Maqashid Syariah

Sebagai seorang pendidik, Prof. Shofiyullah Muzammil
berupaya untuk mengintegrasikan nilai-nilai magqasid al-
shari’ah dalam kurikulum pendidikan. Beliau percaya bahwa
pendidikan yang berbasis pada maqasid al-shari’ah akan
melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara
akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang baik. Dalam
berbagai seminar dan lokakarya, beliau sering mengedukasi
mahasiswa dan masyarakat tentang pentingnya memahami
magqasid al-shart’ah sebagai landasan dalam pendidikan.

Prof. Shofiyullah menekankan bahwa kurikulum
pendidikan harus dirancang sedemikian rupa agar dapat
mengajarkan nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan tanggung
jawab sosial kepada siswa. Pendekatan ini tidak hanya akan
membekali siswa dengan pengetahuan akademis, tetapi juga
membentuk karakter mereka sebagai individu yang
bertanggung jawab dan peduli terhadap lingkungan sekitar.

Beliau juga mendorong pengembangan metode
pengajaran yang interaktif dan partisipatif, sehingga siswa
dapat terlibat aktif dalam proses belajar. Dengan cara ini,
siswa tidak hanya belajar tentang teori, tetapi juga dapat
mengaplikasikan nilai-nilai magqasid al-shar’ah dalam
kehidupan sehari-hari.

Dalam konteks ini, Prof. Shofiyullah mengajak para
pendidik untuk berinovasi dalam metode pengajaran,
misalnya dengan menggunakan teknologi informasi untuk
memperluas akses dan meningkatkan kualitas pendidikan.
Beliau percaya bahwa dengan memanfaatkan teknologi,
pendidikan berbasis magqasid al-shari’ah dapat diakses oleh
lebih banyak orang, terutama di daerah-daerah terpencil.

Nilai-Nilai Maqasid Sharr’ah dalam Membangun Peradaban
Magqasid al-shari’ah terdiri dari lima tujuan utama:

perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Dalam konteks peradaban, nilai-nilai ini sangat penting untuk

172



dijadikan pedoman dalam berinteraksi dengan sesama dan dalam
mengelola sumber daya yang ada. Mari kita lihat bagaimana
penerapan nilai-nilai ini dapat membangun peradaban yang lebih
baik.

Pertama, perlindungan terhadap Agama: Agama bukan hanya
sekadar ritual, tetapi juga harus diinternalisasikan dalam kehidupan
sehari-hari. Dengan memahami bahwa agama adalah pedoman
hidup, kita dapat menciptakan masyarakat yang saling menghormati
dan menghargai perbedaan. Dalam konteks ini, pendidikan agama
yang inklusif dan toleran sangat penting untuk membentuk generasi
yang berakhlak mulia. Pendidikan agama yang baik akan
mengajarkan nilai-nilai toleransi, kasih sayang, dan saling
menghormati antarumat beragama.

Kedua, perlindungan terhadap jiwa: Kesehatan mental dan
fisik adalah hak setiap individu. Dalam masyarakat yang semakin
modern, penting untuk menciptakan lingkungan yang mendukung
kesejahteraan individu. Ini dapat dilakukan dengan menyediakan
akses terhadap layanan kesehatan yang memadai, serta
menciptakan ruang bagi individu untuk berbagi dan mendiskusikan
masalah yang dihadapi. Selain itu, penting juga untuk memberikan
dukungan sosial bagi mereka yang mengalami kesulitan, baik secara
ekonomi maupun mental.

Ketiga, perlindungan terhadap akal: Pendidikan yang baik
adalah salah satu cara untuk melindungi akal. Dengan mendorong
pemikiran Kritis dan kreatif di kalangan generasi muda, kita dapat
melahirkan individu yang mampu berpikir secara analitis dan
mengambil keputusan yang bijak. Ini akan sangat membantu dalam
menghadapi tantangan yang ada, baik di tingkat individu maupun
masyarakat. Pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai maqasid al-
shari’ah akan membekali siswa dengan kemampuan untuk berpikir
kritis dan responsif terhadap permasalahan yang dihadapi.

Keempat, perlindungan terhadap keturunan: keluarga adalah
unit terkecil dalam masyarakat yang harus dijaga dan dilindungi.
Pendidikan yang baik di dalam keluarga akan melahirkan generasi
yang bertanggung jawab dan berakhlak mulia. Oleh karena itu,
penting bagi masyarakat untuk mendukung keluarga dalam

173



memberikan pendidikan yang baik kepada anak-anak mereka. Ini
dapat dilakukan dengan menciptakan lingkungan yang kondusif
bagi perkembangan anak, termasuk memberikan akses terhadap
pendidikan yang berkualitas.

Terakhir perlindungan terhadap harta: Pengelolaan sumber
daya yang bijak adalah tanggung jawab kita bersama. Dalam konteks
ekonomi, maqasid al-shari’ah mendorong kita untuk menciptakan
sistem ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Dengan memanfaatkan
teknologi dan inovasi, kita dapat mengembangkan model ekonomi
yang lebih inklusif dan memberikan manfaat bagi semua lapisan
masyarakat. Dalam hal ini, penting untuk mendorong praktik bisnis
yang etis dan bertanggung jawab, serta memberikan dukungan
kepada usaha kecil dan menengah yang berkontribusi pada
perekonomian lokal.

Pengaruh dan Inspirasi

Pengaruh Prof. Shofiyullah Muzammil tidak hanya dirasakan
di kalangan akademisi, tetapi juga di masyarakat luas. Melalui
seminar-seminar, lokakarya, dan publikasi ilmiah, beliau telah
berhasil mengedukasi banyak orang tentang pentingnya magqasid al-
shari’ah dalam kehidupan sehari-hari. Beliau sering diundang
sebagai narasumber dalam berbagai forum diskusi, baik di dalam
maupun luar negeri, untuk membahas isu-isu terkini yang berkaitan
dengan hukum Islam dan magqadsid al-shari’ah.

Prof. Shofiyullah juga aktif dalam berbagai organisasi dan
lembaga yang berfokus pada pengembangan pemikiran Islam yang
moderat dan inklusif. Dalam kapasitasnya sebagai akademisi, beliau
berusaha untuk menjembatani antara pemikiran tradisional dan
modern, serta mendorong dialog antaragama dan antarbudaya.
Pendekatan ini sangat penting dalam konteks globalisasi dan
multikulturalisme yang semakin kompleks saat ini.

Beliau tidak hanya mengajarkan teori, tetapi juga memberikan
contoh nyata bagaimana nilai-nilai magqasid al-shari’ah dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Melalui berbagai program
pengabdian masyarakat, beliau melibatkan mahasiswa dan

174



masyarakat dalam kegiatan yang bertujuan untuk meningkatkan
kesadaran akan pentingnya nilai-nilai maqasid al-shari’ah.

Dengan pendekatan yang empatik dan inklusif, Prof.
Shofiyullah Muzammil telah berhasil menginspirasi banyak orang
untuk kembali kepada esensi ajaran Islam yang humanis dan adil.
Melalui pemikiran dan tindakan yang konsisten, beliau
menunjukkan bahwa masa depan peradaban Islam dapat dibangun
dengan landasan yang kuat, yaitu pemahaman yang mendalam
terhadap magqasid al-shari’ah dan komitmen untuk menerapkannya
dalam kehidupan sehari-hari.

Kesimpulan

Pengukuhan Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. sebagai
Guru Besar dalam bidang Filsafat Hukum Islam merupakan sebuah
tonggak penting, tidak hanya bagi beliau secara pribadi, tetapi juga
bagi perkembangan pemikiran Islam di Indonesia. Melalui karya-
karya dan pemikirannya, beliau telah menunjukkan bahwa magasid
al-shari’ah bukan hanya sebuah konsep teoritis, tetapi dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari untuk membangun
peradaban yang lebih baik.

Dengan mengedepankan maqasid al-shari’ah sebagai
kerangka kerja, Prof. Shofiyullah Muzammil telah membuktikan
bahwa Filsafat Hukum Islam dapat menjadi alat untuk menciptakan
perubahan sosial yang positif. Mari kita dukung dan apresiasi setiap
langkah yang diambil oleh para cendekiawan seperti Prof.
Shofiyullah Muzammil dalam membumikan nilai-nilai magasid al-
shari’ah, agar dapat mewujudkan masyarakat yang beradab, adil,
dan sejahtera.

Dengan demikian, melalui pemikiran dan tindakan yang
konsisten, kita semua dapat berkontribusi dalam membangun
peradaban yang lebih baik, yang berlandaskan pada nilai-nilai
magqasid al-shart’ah. Melalui pendidikan, dialog, dan partisipasi aktif
dalam masyarakat, kita dapat mewujudkan visi dan misi yang telah
ditanamkan oleh para cendekiawan seperti Prof. Shofiyullah
Muzammil untuk menciptakan dunia yang lebih adil dan
berkeadaban.

175



Esai ini telah mengupas secara mendalam mengenai
kontribusi Prof. Shofiyullah Muzammil dalam bidang Filsafat Hukum
Islam, serta bagaimana nilai-nilai magqadsid al-shari’‘ah dapat
diterapkan dalam konteks peradaban saat ini. Melalui pendekatan
yang komprehensif dan analitis, kita dapat melihat betapa
pentingnya pemikiran beliau dalam membangun masyarakat yang
lebih baik. Dengan dukungan dan kolaborasi dari semua elemen
masyarakat, kita dapat mewujudkan cita-cita tersebut dan
menjadikan magqadsid al-shari’ah sebagai pedoman dalam setiap
aspek kehidupan.

Semoga esai ini dapat menjadi sumber inspirasi dan motivasi
bagi kita semua untuk terus belajar, berdialog, dan berkontribusi
dalam pembangunan peradaban yang berlandaskan pada nilai-nilai
keadilan dan kemaslahatan.

176



(25)
Kiai Shofiyullah dan Kontribusinya untuk Etika Hukum
Islam

Subkhani Kusuma Dewi, Ph.D
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam,
UIN Sunan Kalijaga

Pertemuan saya dengan Kiai Shofi, demikian beliau biasa kami
sapa, terjadi sejak kami masih dalam masa belajar di Akidah Filsafat,
Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga. Sejak tahun 2002, beliau
menjadi pengampu berbagai mata kuliah, seperti figh, ustl al-figh
dan aliran modern dalam (pemikiran) Islam Indonesia. Dalam kelas
terakhir inilah kami merasakan perkenalan yang lebih intens
dengan sosok Kiai Shofi dan pemikiran beliau.

Pembawaan beliau cukup unik ketika berinteraksi di kelas.
Kesan pertama, jelas beliau adalah salah satu dosen yang ramah di
jurusan akidah filsafat. Tentu ini adalah pembawaan yang sangat
friendly untuk teman-teman Filsafat yang secara umum sering
dikenal sebagai kritis dan suka berontak dengan dosen, hehe.

Namun, tentu itu hanya salah satu kesan. Hal lain, Yai
Shofiyullah juga dosen yang cukup tegas di dalam kelas. Ketegasan
ini sangat penting dalam diskusi-diskusi di kelas mahasiswa filsafat
Islam, karena beragamnya urun saran dan pendapat dari teman-
teman kelas kami di saat itu. Sosok Kiai Shofi seringkali
mengingatkan mahasiswa dengan kata-kata dan nada guyon ala
Madura. Jadi gontok-gontokan ala diskusi di kelas itu tidak mungkin
terjadi karena sapaan dan candaan dari teman mahasiswa.

Semangat Pemikiran Filosofis untuk Kajian Hukum Islam
Pembawaan yang ramah namun juga tegas dalam berbagai
aspek itu juga menjadi gambaran dari pemikiran beliau. Dalam
pengukuhan Guru besarnya, Kiai Shofiyullah menjelaskan urgensi
Qira’ah Mu’dsirah fi al-Ahkam: Mempertemukan Usiil al-Figh dengan
Filsafat Hukum dalam Hukum Kontemporer. Pemikiran ini
merupakan proses integrasi yang sangat heuristik dalam diskursus

177



akademik. Terutama karena vaksin telah menjadi isu dalam
diskursus akademik serta dilema dalam perbincangan masyarakat.

Faktanya otoritas yang berhubungan dengan isu vaksin ini
tidak pernah tunggal. Utamanya bagi masyarakat di Indonesia
kehalalan vaksin itu sarat utama dalam partisipasi masyarakat
terhadap kebijakan negara. Namun ternyata, tantangan di dalamnya
tidak pernah lekang.

Hal ini terlihat dalam pendapat Shofiyullah tentang
pentingnya sikap kehati-hatian otoritas agama dalam menjaga dan
memastikan hukum vaksin, seperti lex divine, tripsin, ataupun covid,
apakah halal, haram, bahkan mubabh.

Dalam struktur otoritas agama, pemenuhan nilai etis dari
magqasid al-shari’ah amatlah urgen. Hal itu akan dipenuhi
oleh terpenuhi utamanya pemenuhan penyelematan nyawa, hifdhu
al-nafs. Sikap tersebut mengindikasikan pemenuhan hak keadilan
bagi masyarakat sebagai konsumen vaksin, sebagaimana Shofiyullah
sampaikan, tanpa merusak wibawa syariah (pidato pengukuhan
Guru Besar, 2025).

Penutup

Pemikiran Shofiyullah pada akhirnya memberikan penjelasan
garis besar yang cukup penting dalam era kontemporer ini, antara
lain:

1. Menunjukan sisi aplikatif filsafat hukum Islam, bahwa
pemikiran filosofis harus selalu mengakar dan bertumbuh
bersama dengan kebutuhan masyarakat.

2. Aplikasi pemikiran hukum Islam, terutama terkait dengan
etikanya, hendaknya terus digali, didiskusikan secara
mendalam, dan selalu menyertai kebutuhan masyarakat
yang juga selalu berkembang.

3. Terakhir, Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam sebagaimana
menjadi pemikiran Shofiyullah membuktikan bahwa Hukum
[slam sebaiknya memang selalu mempertemukan Usil al-
Figh dengan Filsafat Hukum dalam diskursus Hukum
Kontemporer.

178



(26)
Ulama Indonesia Menjawab Tantangan Global: Tawaran
Shofiyullah Muzammil dalam Diskursus Hukum
Kontemporer

Prof. Yon Machmudi, Ph.D.

Guru Besar [lmu Sejarah Universitas Indonesia, Kaprodi Kajian
Timur Tengah dan Islam Sekolah Kajian Stratejik dan Global
Universitas Indonesia

Pendahuluan

Saat ini untuk menjadi seorang ulama memerlukan
kompetensi pengetahuan yang luas karena masalah-masalah yang
dihadapi oleh umat Islam tidak hanya menyangkut persoalan sehari-
hari yang sederhana. Permasalahan masyarakat di era global sudah
sangat kompleks dan memerlukan pendekatan multidisipliner-
interdisipliner. Artinya, seorang ulama tidak hanya dituntut
menguasai ilmu-ilmu agama semata tetapi juga perlu dibekali
dengan pengetahuan dasar tentang ilmu-llmu lain dari rumpun
sosial, alam maupun kesehatan. Sosok ulama di era global bukan
hanya dikenal sebagai pemimpin spiritual tetapi merepresentasikan
sosok yang benar-benar berilmu yang dengan ilmunya itu dapat
digunakan untuk menjawab persoalan hidup di era global ini. Ulama
juga sebagai agen perubahan, penjaga nilai-nilai keislaman dan
penghubung antara tradisi dan kemajuan. Untuk menjaga
keseimbangan peran ini, pidato Prof Shofiyullah Muzammil berhasil
memberikan fondasi dalam mempertemukan usil al-figh dengan
Filsafat Hukum dalam diskursus Hukum Kontemporer. Dalam hal
ini, Prof Shofi mengambil kasus fatwa MUI tentang Vaksin
AstraZaneca, yang dihukumi sebagai haram-mubah. Masalah
covid19 merupakan masalah global yang dihadapi oleh hampir
semua negara di dunia.

Berangkat dari masalah utama yang dipaparkan oleh Prof
Shofiyullah dalam naskah pidato pengukuhannya ini maka para
ulama’ yang terlibat dalam proses penetapan suatu hukum
kontemporer dituntut untuk memiliki keahlian multidisiplin. Ini
menjadi penting karena persoalan-persoalan yang dihadapi

179



masyarakat saat ini sudah semakin kompleks yang tidak mungkin
hanya dapat diselesaikan oleh satu pendekatan keilmuan saja.
Pembacaan kontemporer dalam hukum Islam atau dikenal dengan
istilah Qira’ah Mu’asirah fi al-Ahkam menjadi jawaban atas masalah-
masalah yang dihadapi umat dalam menghadapi tantangan global
yang semakin kompleks.

Hanya saja seorang ulama’ pada realitasnya tidak mudah
untuk menguasai berbagai pengetahuan lintas disiplin sehingga cara
yang terbaik adalah mengumpulkan para ulama berbagai bidang
dalam sebuah lembaga yang memungkinkan interaksi keilmuan dan
sekaligus proses pembelajaran. Idealnya memang ada lembaga
pendidikan tingkat pascasarjana yang memang mempersiapkan
ulama dengan keilmuan dan pendekatan yang bersifat lintas
disiplin. Model pendekatan ini sudah mulai dilakukan oleh Masjid
[stiglal Jakarta dengan menyelenggarakan pendidikan program
magister dan doktoral melalui Program Kader Ulama (PKU).

Peran Ulama dan Tantangan Global
Beberapa peran dan fungsi ulama’ memang tidak banyak
mengalami perubahan tetapi seiring dengan perkembangan zaman
di era global ini fungsi itu semakin bertambah. Wawasan global
perlu selalu diperkuat dalam memerankan fungsi keulamaannya
yang antara lain dapat dijelaskan sebagai berikut:
1. Penjaga Akidah dan Syariah
Ulama memiliki tugas wutama untuk menjaga
kemurnian ajaran Islam di tengah banyaknya pemikiran dan
ideologi global yang berpotensi membawa pada
penyimpangan pemahaman umat. Mereka diharapkan
mampu untuk menjelaskan agama secara moderat dan
kontekstual, tanpa harus kehilangan esensi ajarannya.
Ulama’ juga diharapkan mampu untuk memoderasi
kecenderungan  pemikiran ekstrem yang  dapat
menggelincirkan umat pada sikap eksklusif dan radikal.

180



2. Pendidik dan Pencerah Umat
Perkembangan teknologi yang semakin pesat ditandai
dengan menguatnya peran artificial intelligence (kecerdasan
buatan) menuntut ulama’ untuk secara aktif dapat
memberikan pencerahan menggunakan berbagai platform
di media nyata maupun digital. Kecenderungan kecerdasan
buatan yang bisa menggantikan peran manusia termasuk
ulama juga perlu menjadi perhatian. Apalagi kalau
kecerdasan buatan itu bisa menyediakan jawaban atas
persoalan yang dihadapi manusia itu lebih komprehensif
dan meyakinkan dibandingkan fatwa ulama’. Ulama’ pun
terus dituntut untuk dapat menunjukkan peran utamanya
yang tidak bisa digantikan oleh kecerdasan buatan itu dan
tentunya pharus konsisten menjaga integritasnya sebagai
sosok pencerah umat. Jika tidak maka bisa saja ulama akan

dengan mudah ditinggalkan.

3. Mediator Sosial dan Perdamaian

Fungsi ulama sebagai cultural broker (mediasi
budaya) akan terus mendapatkan tantangan di tengah-
tengah masyarakat yang majemuk dan sering Kkali
terpolarisasi oleh kepentingan poliitk. Fungsi sebagai
penengah,pendamai maupun penyeru torelansi dan
persaudaraan semakin langka ditemukan ketika ulama
mulai terjebak dalam fanatisme golongan, maupun
penghamba kepentingan politik. Idealnya ulama’ dapat
memerankan fungsinya sebagai pengayom semua golongan
dengan mengedepankan aspek moderatisme Islam. Di era
global ini ancaman terhadap perdamaian dan persaudaraan
menjadi semakin nyata karena munculnya berbagai
disinformasi yang kadang sulit diverifikasi kebenarannya
tetapi secara masif menyebar di kalangan umat. Ulama’yang
sejuk dan mengedepankan perdamaian umat, tentu
kehadirannya di tengah-tengah umat sangat didambakan.

181



4. Pengingat dan Penjaga Moral

Meskipun ulama’ memiliki ruang lingkap tugas
keagamaan tetapi tentu tidak dapat dilepaskan dengan
realitas sosial politik. Ulama tentu harus tetap menjalankan
fungsi pengawasan terhadap perilaku sosial dan penjaga
moralitas. Ulama’ juga dapat memberikan masukan atas
kebijakan pemerintah maupun praktik sosial yang tidak
sesuai dengan prinsip keadilan, kemanusiaan dan etika.
Benteng moral dalam menjaga integitas bangsa dan umat
sangat tergantung dengan keberadaan ulama’ yang selalu
berpegang teguh pada ajaran Islam.

5. Penggerak Kemajuan Umat

Dengan berkembangnya berbagai tantangan global
maka ulama’ perlu memahami dengan baik isu-isu global
yang sedang menjadi perhatian dunia. Isu-isu itu antara lain
berkaitan dengan perubahan iklim, teknologi, ekonomi, dan
juga geopolitik. Para ulama’ dapat memerankan fungsinya
sebagai pendurong umat agar adaptif dan produktif dalam
merespon serta berinteraksi dengan perkembangan zaman.
Ulama’ harus dapat mengisi ruang penggerak kemajuan dan
kesejahteraan. Karena jika peran ini absen maka dapat
dipastikan eksistensi ulama dan lembaga yang menaunginya
akan semakin tereduksi dan terpinggirkan.

6. Spriritualis di Dunia Digital

Ulama’ saat ini tentu memiliki tugas yang semakin
berat. Kehadiran media sosial yang memuat berbagai konten
dakwah kadang tidak dapat diverifikasi kualitas
pembuatnya. Apakah betul-betul memahami agama atau
hanya sekedar membuat konten untuk sekedar menjadi
viral? Ukuran kesuksesan suatu dakwah saat ini ironisnya
sering diukur sejauhmana materi dakwah itu bisa viral atau
tidak dan bahkan tidak lagi melihat track record pemberi
materinya. Pertanyaan mendasar adalah bagaimana ulama’
itu dapat hadir di media sosial dan membuat konten dakwah
yang solutif berdasarkan kaidah ajaran Islam dan sekaligus

182



menjawab berbagai persoalan global yang semakin cepat?
Ulama’ tentu dituntut juga untuk menjadi pemimpin
spiritual di dunia digital karena dunia maya ini sering kali
mengaburkan kebenaran agama Islam bahkan kadang
membawa ajaran yang menyimpang.

Kesimpulan

Berbagai tantangan yang harus dicermati dan menuntut peran
ulama’ untuk secara serius memikirkanya dengan berbagai
alternatif solusi tentu sangat besar. Di antara tantangan-tantangan
itu adalah krisis identitas dan pemahaman agama, radikalisme dan
islamofobia, polarisasi sosial dan politik, kemunduran pendidikan
dan rendahnya inovasi, kemiskinan dan kesenjangan ekonomi,
menurunnya otoritas ulama dan perpecahan umat serta tantangan
etika di era digital. Kemampuan ulama untuk berkontribusi dalam
menjawab tantangan global dapat menjadikan ulama’, terutama
lembaga MUI tetap menjadi rujukan umat di tengah-tengah
kehidupan global

Apakah berbagai tantangan global di atas sudah dipersiapkan
visi strategisnya oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) sebagai wadah
berkumpulnya para ulama dari berbagai ormas? Tentu untuk
menjawab pertanyaan ini perlu kerja strategis dan kerjasama yang
melibatkan berbagai keilmuan lintas disiplin oleh para stake holder
di bidang keagamaan guna melahirkan fatwa yang kredibel. Dengan
membaca naskah pidato Prof Shofiyullah Muzammil kita
mendapatkan secercah harapan guna menghadapi berbagai
tantangan global di masa depan dan kemungkinan solusi yang dapat
dilakukan dalam melindungi hak-hak manusia secara adil tanpa
merusak kewibawaan syariah.

183



184



Nama

Tmp T Lahir
NIP

Pangkat Gol
Keahlian
Unit Kerja

Email

Phone cell
Scopus ID
Orcid ID
Sinta ID
Google Scholar :
Ayah
Ibu
Istri
Anak

Ayah Mertua
Ibu
Alamat

Curriculum Vitae

: Prof Dr. H. Shofiyullah Muzammil, S.Ag.,M.Ag.
: Bangkalan, 28 Mei 1971

: 197105282000031001

: Guru Besar 1V/c

: Filsafat Hukum Islam

: Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

(FUPI) UIN Sunan Kalijaga

: shofiyullah.mz@uin-suka.ac.id

shofiyullah1001@gmail.com

: 08122716894

: 57406852000

: 0000-0002-7441-5888
: 6076589

https://bit.ly/GoogleScholarShofiyullahMuzammil

: Alm KH Ahmad Muzammil Imron
: Ny Hj, Siti Aisyah Makky

: Dr. Hj. Imelda Fajriati, M. Si

. Alya Mafaza (UGM)

Ahmda Jabir Muzammil (SLTA PP Darul Quran
wal Irsyad)

Muhammad Nadirsyah Muzammil (SDN Serayu
Yogyakarta)

: Alm KH. A. Dimyathi Romly, SH
: Almh Ny, Hj. Dra. Muflichah Marzuqi
: JIn Manggis no 62A RT 06 RW 28 Gaten

Condongcatur Depok Sleman DIY

Pendidikan Formal:
1. SDN 1 Burneh, Bangkalan lulus 1981

nkh W

1996

SMPN 1 Bangkalan lulus 1986

MASS Aliyah Tebuireng, Jombang lulus 1991

S1 IKAHA Tebuireng, Jombang lulus 1995

Pendidikan Kader Ulama (PKU) MUI Pusat, Jakarta lulus

185


mailto:shofiyullah.mz@uin-suka.ac.id
mailto:shofiyullah1001@gmail.com
https://bit.ly/GoogleScholarShofiyullahMuzammil

6. S2 IAIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta lulus 1998

7.

S3 UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta lulus 2009

Pengalaman Jabatan:

1.

Kepala Pusat Bahasa, Budaya dan Agama tahun 2012-
2014

. Wakil Dekan Fak Ekonomi dan Bisnis Islam tahun 2016-

2020

. Wakil Dekan Fak Ushuluddin dan Pemikiran Islam tahun

2020-2024

Organisasi:

NS Un R LD

Wakil Ketua Umum DPP HEBITREN tahun 2024-2029
Sekretaris Jenderal DPP MP31 tahun 2018 — sekarang
Ketua 2 ICMI Orwil DIY tahun 2022-2027

Ketua 5 Presnas IKAPETE Pusat 2023-2029

Anggota Komisi Fatwa MUI Pusat tahun 2020-2025
Anggota Komisi Fatwa MUI DIY tahun 2016-2021
Wakil Katib Syuriah PWNU DIY tahun 2011-2016
Pendiri dan Pengasuh Pondok Pesantren Mahasiswa AL-
ASHFA Sleman Yogyakarta.

186



Bagi saya cukuplah mengatakan bahwa berdasar
pidato pengukuhan Shofiyullah ini maka semakin
jelas bahwa "Hukum Islam yang bentuknya fikih
[al-figh} merupakan produk tafsir yang bisa
berbeda-beda meskipun digali atau di istinbat
dari nagly yang sama”

- Prof. KD
Cuns besar Hulkum Tal:u.‘riem}'u Il:u Hiabum
Universitas islsm Indoresia {000 Yogyakaria

Pemikiran yang ditawarkan oleh Prof. Shaofiywllah in
sangat penting untuk menjadi landasan dan kerangka
berpikir. Tidak hanya secara metodologis dalam
rmenyelesaikan permasalahan hukum konkrit, tetapi
juga secam epistemnmologis dalam mengembangkan
pemikiran hukum lslam kontemporer

I"I'H'IZh'I-LIgI.Hth. ElAg. MLag

wﬁf?'ﬂmgwmm —

Pembacaan kontermnporer seperti yang digagas Prof. Shofiyullah
Muzarmmil ini, tidak hanya penting secara akademik,
tetapi juga menjadi jalan menuju kebanghkitan
intelekiual umat Islam, khususmya di indonesia
Karyanya berupaya menghidupkan kembali ijtihad
sebagai instrumen dinamis dalam menghadapi r

N

realitas sosial-politik dan ormal umat
manusia hari ini

- Prof. Dr. H. Lakman 5. Thahir, M.A&g
Beiior Universtas slam Megen ILIN] Dﬁﬂrﬂ'ﬂﬂ Aalu
peTicde I025-2037

Takhasus Qira'ah Mu'asirah fi al-&hkam:
Mempertermuban ushul al-figh dengan Filsafat
Hukum dalam diskursus Hukum kontemporer
rerupakan sebuah tema yang visioner dan amat
dibutuhkan umat pada konteks hari in
dan yang akan datang

- Dr. KH. Sguk rawan MK
Tokoh sgama, penulis, dan sastrewan berkebangsaan
Ircdonesa

Selain memaparkan landasan teoretis Qira'ah
Mu'asirah fi al-hkam, Prof Shofiyullah juga
mendemonstrasikan kerangka kerja dan contoh
aplikatifnya. Melalui gira‘ah-nya. Prof. Shofiyullah
turut berkontribusi dalam memperkaya teori tafsir
al-&hkam dengan menawarkan pendekatan bamu
yang boleh jadi sedikit banyak berbeda dengan

yang telah ada - Dr. KH. M. Aflifusdin Dimynthl, Lo, MA

Penulis Tafar Hidayat af-Qur 8m B Talsir ﬂ&r;ugm&w

ISBN 978-b34-7179-07-4

L @

786347 179074 SUKA PRESS

9






