


Qirā’ah Mu’āṣirah: 
dalam Berbagai Perspektif

2025 

SteelLegend
Typewritten text
Editor:
Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.

SteelLegend
Typewritten text
Penulis:

SteelLegend
Typewritten text
Prof. Irwan Abdullah, Prof. Rochmat Wahab, Prof. Asrorun Niam,
Prof. Agus Najib, Prof. Lukman Tahir, Prof. Yon Machmudi,
Prof. Aksin  Wijaya, Prof. Dahlan, Prof. Mustaqim, Prof. Suwarjin,
KH. Cholil Nafis  PhD, Dr. KH. M. Afifuddin Dimyathi,
Dr. KH. Aguk Irawan, Dr. Abd  Gaffar Karim, Dr. Dhimam Abror, 
Subkhani PhD, Dr. Munawar Ahmad,  Dr. Waryani, Dr. Nurul Irfan,
Dr. Abd Wahab, Dr. Novian Widiadharma, Dr. HM Syukur,
Dr. Zuhri Humaidi, KH A Muiz Ali, MPd., Muh Arif, M.Ag,
Ali Usman, M.Si.



dalam Berbagai Perspektif
Penulis:
Prof. Irwan Abdullah, Prof. Rochmat Wahab, Prof. Asrorun 
Niam, Prof. Agus Najib, Prof. Lukman Tahir, Prof. Yon 
Machmudi, Prof. Aksin  Wijaya, Prof. Dahlan, Prof. Mustaqim, 
Prof. Suwarjin, KH. Cholil Nafis  PhD, Dr. KH. M. Afifuddin 
Dimyathi, Dr. KH. Aguk Irawan, Dr. Abd  Gaffar Karim, Dr. 
Dhimam Abror,  Subkhani PhD, Dr. Munawar Ahmad,  Dr. 
Waryani, Dr. Nurul Irfan, Dr. Abd Wahab, Dr. Novian 
Widiadharma, Dr. HM Syukur, Dr. Zuhri Humaidi, KH A Muiz Ali, 
MPd., Muh Arif, M.Ag, Ali Usman, M.Si.Editor: Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. Desain Isi: Fajar Sodik Desain Sampul: M. Faqih Bramasta 

Diterbitkan pertama kali oleh: 
SUKA Press 
Jl. Marsda Adisucipto Gedung KH. Abdul Wahab Hasbullah, 
Lantai 3 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijag 
Fax. (0274) 589266/512474 
Yogyakarta 55281 
Email: suka.press@uin-suka.ac.id   

Qirā’ah Mu’āṣirah

Cetakan Pertama, November 2025xxiv + 186 hlm ISBN: 9786347179074





i 

 

Selayang Pandang 
 

Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: 
Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dengan Filsafat Hukum 

dalam diskursus Hukum Kontemporer 
 

Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. 

Guru Besar Bidang Filsafat Hukum Islam 
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

 

Qirā’ah Mu’āṣirah terinspirasi dari judul kitab yang sangat 

mengispiratif karya monumental Muhammad Shahrūr ”al-Kitāb wal 

Qur`ān: Qirā’ah Mu`āṣirah” (1990).  Istilah tersebut sangat relevan 

dengan apa yang ingin saya sampaikan dalam kajian ini, yakni ingin 

menguraikan cara membaca yang baru (qirā’ah mu’āṣirah) dalam 

hukum Islam, sebagai hasil kajian saya dalam mempertemukan 

tradisi uṣūl al-fiqh dengan filsafat hukum dalam diskursus hukum 

kontemporer. 

Sebelum lebih jauh menemukan apa yang saya sebut sebagai 

“cara baca baru”, terlebih dahulu saya ingin menyampaikan sebuah 

kasus yang sangat menarik untuk dijadikan tempat belajar, yakni 

Fatwa MUI Pusat, No 14 tahun 2021, tentang Vaksin AstraZaneca, 

yang telah menetapkan hukum Ḥaram-Mubah.  

Keputusan fatwa tersebut dilakukan setelah melakukan 

analisa mendalam terhadap hasil laporan tim auditor LPPOM MUI 

yang disampaikan kepada Komisi Fatwa MUI. LPPOM menjelaskan 

tentang proses penyiapan bibit vaksin rekombinan [Research Virus 

Seed) hingga siap digunakan untuk produksi (tahap master seed dan 

working seed). Organisme rekombinan disiapkan dengan 

menyelipkan replication-deficient chimpanzee adenovirus (ChAdoxl) 

kepada Chromosome bakteri E.coli. Pada tahap ini terdapat 

penggunaan tripsin dari babi sebagai salah satu komponen pada 

media yang digunakan untuk menumbuhkan E.coli dengan tujuan 

meregenerasi transfeksi plasmid p5713 p-DEST ChAdoxl nCov-19.  

Secara detil saya telah mengkaji masalah ini dalam artikel saya 

berjudul “Phronesis Dimension (Al-Shu’ūr Al-Faḍīllah) As A New 



ii 

 

Manhaj Of Contemporary Fiqh: Case Study of Central MUI Fatwa No. 

14 of 2021 and East Java MUI Fatwa No. 1 of 2021 on the Law of 

AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine Products” (2023) 

 

Epistemologi Filsafat Hukum Islam 

Sebelum lebih jauh memberi catatan pada kasus di atas, 

terlebih dahulu saya ingin menguraikan sebuah landasan 

epistemologi Filsafat Hukum Islam.  

Pertama-tama saya melakukan pelacakan epistemic pada akar 

Filfasat Hukum Islam untuk membaca ulang keputusan fatwa 

tersebut. Saya mulai dari Thomas Aquinas (1225-1274 M).  Mengapa 

saya memulai dengan Thomas Aquinas? karena pendapat Thomas 

Aquinas tentang Filsafat Hukum, sangat relevan dengan Filsafat 

Hukum Islam yang saya yakini, yakni meletakan Hukum Tuhan (lex 

Divine) sebagai sumber hukum, sebagaimana Filsafat Hukum Islam, 

yang menjadikan kitab Al-Qur’an sebagai sumber hukum juga.  

Thomas Aquinas dalam karyarnya “Summa Theologia” (1265-

1274), yang menjelaskan filsafat hukum terkait adanya prinsip-

prinsip moral universal yang dapat ditemukan melalui akal budi 

manusia yang harus ditaati oleh semua orang, terlepas dari 

keyakinan mereka. Hukum alam ini berasal dari Tuhan dan 

mencerminkan kehendak-Nya.  

Thomas Aquinas membagi hukum ke dalam empat jenis, yaitu 

pertama, "lex aeterna" (hukum abadi Tuhan). Hukum yang mengatur 

seluruh alam semesta, berasal dari Tuhan, dan merupakan sumber 

dari segala hukum.  Kedua, "lex divina" (hukum Ilahi yang 

diwahyukan), yaitu bagian dari hukum abadi yang diwahyukan 

kepada manusia melalui kitab suci atau agama. Ketiga, "lex 

naturalis" (hukum alam yang berasal dari akal manusia) yaitu 

hukum yang berasal dari akal budi manusia dan mencerminkan 

hukum abadi, yang mengatur perilaku manusia secara umum.  

Keempat, "lex humana" (hukum positif buatan manusia). Hukum 

yang dibuat oleh manusia untuk mengatur kehidupan masyarakat, 

dan harus selaras dengan hukum alam dan hukum Tuhan.  

Teori Hukum Alam Thomas Aquinas ini kemudian 

dikembangkan hingga saat ini, dengan teori New Natural Law, oleh 



iii 

 

John Finnis, Germain Grisez (1928-2018) dalam karyanya Natural 

Law and Natural Right (1980).  dan The Cambridge Companion to 

natural Law jurisprudence (2017). 

Selain merujuk pada Thomas Aquinas, saya juga merujuk pada 

pendapat al-Ghazālī (1059-1111 M) yang mengkritik filsafat Yunani, 

terutama Aristoteles dan Neoplatonik sebagai yang tidak 

menghargai sumber ilmu yang berasal dari Tuhan sebagai basis 

epistemologi. Salah satu kesalahan filsafat Yunani dalam Tahāfut al-

Falāsifah (1138 M) menurut al Ghazālī bukan pada persoalan akal 

nurani, akan tetapi kritik terhadap pemikiran filsuf, terutama yang 

berasal dari tradisi Aristotelian yang berpengaruh di dunia Islam. Al-

Ghazālī berpendapat bahwa ada aspek-aspek yang hanya dapat 

dipahami melalui wahyu dan agama Islam, bukan hanya dengan akal 

manusia.  

Dengan menggunakan alasan dari kedua filsuf tersebut, saya 

semakin menyakini jika Filsafat Hukum Islam, menyadari secara 

mutlak bahwa hukum Tuhan atau wahyu yang tertulis, (lex Divina) 

merupakan sumber hukum mutlak yang tidak dapat digugat 

keberadaanya. Meskipun tentu, untuk menjelaskan sisi hukum 

dalam Al-Qur’an, menggunakan akal nurani manusia, sebagaimana 

Aristoteles yang mengatakan bahwa filsafat merupakan kerja akal 

murni manusia.  

Pendapat Aritoteles tersebut menjadi basis filsafat Thomas 

Aquinas dan al-Ghazālī. Keduanya berusaha untuk menyatukan 

pemahaman tentang agama dan filsafat, menggunakan pemikiran 

filsafat untuk memahami ajaran agama dan menggunakan ajaran 

agama untuk memberikan kerangka moral dan tujuan akhir bagi 

pemikiran filsafat. 

 

Pertemuan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Ạḥkām dan Maqāṣid al-

Sharī’ah 

Secara khusus al-Ghazali dalam Iḥyā’ ‘Ulūmiddīn, menjelaskan 

tentang Maqāṣid Sharī’ah, baginya syariah merupakan lex divine, 

yang menjelaskan hal apa saja yang harus dilindungi dalam 

kehidupan, khususnya manusia. Pendapat al Ghazālī ini merupakan 

pendapat gurunya, yakni Abdul Mālik Bin Abdullāh Bin Yūsuf Bin 



iv 

 

Abdullāh yang masyhur dengan al-Imām Ḥarāmain al-Juwaini. 

(1028-1085 M), pengarang kitab “al-Burhān Fī Uṣul al-Fiqh”.  

Imam al-Juwaini sebagaimana dijelaskan oleh al-Ghazālī 

membagi tiga tingkatan dalam Teori Maqāṣid, yaitu: Ḍarūriyāt 

(kebutuhan primer), Ḥājiyyāt (kebutuhan sekunder), dan 

Taḥsiniyyāt (kebutuhan tersier). Setelah al-Ghazālī, ulama-ulama 

lainnya juga turut menghiasi dinamika teorisasi maqāṣid seperti 

Izzudīn bin Abdussalām, Shihāb al-Dīn al-Qarafī, Najam al-Dīn al-

Ṭūfī, Ibnu Taimiyah, dan Ibnu al-Qayyīm. Para ulama ini masih 

mendudukan maqāṣid sebagai maṣāliḥ al-mursalah dan tidak 

menempatkannya sebagai uṣul al-shar’iyyah. 

Kemudian muncul, Abū Ishāq Ibrāhīm bin Mūsā bin 

Muḥammad al-Laksmī al-Gharnāṭī, yang dikenal dengan Imam al-

Shāṭibī (1388 M) melalui kitabnya al-Muwāfaqāt fī Uṣul  al-Sharī’ah. 

Dalam hal ini, Imam al-Shāṭibī mengajukan tiga perubahan penting 

dalam teorisasi Maqāṣid yang digunakan para ulama sebelumnya, 

yaitu: 

Pertama, menganggap kedudukan Maqāṣid sebagai bagian 

dari uṣul al-sharī’ah. Imam al-Shāṭibī menganggap bahwa Maqāṣid 

dengan tiga tingkatan yang dikemukakan Imam al-Ghazālī di atas 

merupakan bagian dari ajaran pokok agama dan kaidah-kaidah 

syariah yang tidak dapat diabaikan. Sehingga semua ijtihad hukum 

maupun putusan pengadilan harus ditimbang melalui Teori Maqāṣid 

ini. Pandangan ini berbeda dengan jumhūr al-‘ulamā’ sebelumnya 

yang masih memperlihatkan dominasi analisis normatif-tekstual. 

Kedua, menggeser kedudukan maqāṣid dari hikmah di balik 

hukum (al-ḥikmah min warā’i al-aḥkām) menjadi prinsip-prinsip 

atau kaidah dasar dalam hukum (qawā’id al-aḥkām). Jadi tidak lagi 

melihat maqāṣid sesudah hukum ditetapkan melainkan 

menggunakan maqāṣid sebagai pertimbangan dalam penetapan 

hukum. Dengan kedudukan ini, maka maqāṣid tidak dapat 

dikalahkan dengan ketentuan-ketentuan hukum yang bersifat 

parsial (al-aḥkām al-juz’iyyah). 

Ketiga, memanfaatkan kolektivitas dalil dari berbagai 

bentuknya (istiqrā’ al-ma’nāwī) baik yang terkait dengan naṣ secara 

langsung (manqūlah) atau tidak langsung (ghairu manqūlah). 



v 

 

Kolektivitas antar dalil ini akan melahirkan satu pemahaman yang 

utuh tentang makna hakiki dari syariah dan tujuannya ketika 

syariah tersebut diberlakukan. Dari kolektivitas dalil ini lahirlah 

lima hal pokok yang menjadi maqāṣid dari hukum Islam yaitu 

menjaga agama, jiwa, keturunan, harta dan akal yang kemudian 

dikenal dengan al-Usūs al-Khamsah. 

Meski demikian, kehadiran Imam al-Shāṭibī tidak menghapus 

paradigma literal (linguistik-teologis), tapi ingin lebih 

melengkapinya agar ilmu ini dapat lebih sempurna dalam 

memahami perintah Allah. Pada dasarnya proyek al-Shāṭibī ini ingin 

menggeser poros ilmu uṣūl al-fiqh dari deduksi teks-teks parsial 

kepada paradigma antroposentris. Karenanya, fikih tidak hanya 

dicari di dalam teks-teks syariah saja, akan tetapi juga 

memperhatikan aspek-aspek pranata sosial kehidupan masyarakat. 

Teks-teks syariah tetap menjadi sumber utama yang memberikan 

bimbingan dalam kehidupan, tetapi pengalaman eksistensial 

kehidupan dalam suatu ruang sosial tertentu juga memberi 

wawasan bagaimana teks-teks syariah itu harus ditafsirkan.  

Melalui Imam al-Ghazālī dan Imam al-Shāṭibī, saya 

menemukan jika kehidupan sosial menjadi salah satu pertimbangan 

dalam menentukan hukum. Setelah Thomas Aquinas menetapkan 4 

jenis hukum; lex aeternal, lex divine, lex natura, dan lex humana, kini 

menjadi 5, yaitu lex social.  Pengikut di Indonesia antara lain, Prof. 

Hasbi Ash-Shiddieqy dan Prof.  Yudian Wahyudi.  

Hasbi Ash-Shiddieqy, T.M, dalam Filsafat Hukum Islam (1975) 

menjelaskan jika hukum Islam harus mempunyai relasional dengan 

dinamika masyarakat, bahkan lebih jauh dapat melakukan rekayasa 

sosial. Gagasan Hasbi sebenarnya bermaksud merumuskan 

ketetapan fikih dari hasil ijtihad yang lebih cocok dengan kebutuhan 

masyarakat Indonesia, agar fikih tidak menjadi barang asing dan 

diperlakukan sebagai barang antik. Dalam pandangan 

penggagasnya, hukum Islam harus mampu menjawab persoalan-

persoalan baru, terutama dalam segala cabang dari bidang 

muamalah yang belum ada ketetapan hukumnya. Pendapat ini 

diikuti oleh Yudian Wahyudi dalam Tajdīd-Tajdīd Prof. Drs KH 

Yudian Wahyudi, M.A. P.hD. Mem ‘Pancasila’ kan al-Asmā’ (2022). 



vi 

 

Yudian Wahyudi, berupaya merekonseptualisasi maqāṣid al-

sharī’ah, secara praksis sosial. Baginya, konsep-konsep klasik 

maqāṣid al-sharī’ah perlu dikembangkan dan diadaptasi untuk 

menghadapi perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, hak asasi 

manusia, dan dinamika keberadaban manusia. Selain itu juga, 

Yudian Wahyudi juga memandang maqāṣid al-sharī’ah sebagai 

metode dalam memahami dan mengaplikasikan hukum Islam. Ia 

menekankan bahwa hukum-hukum Islam harus dilihat dalam 

konteks tujuan atau maksud yang ingin dicapai.  

Bagi keduanya, baik Ash-Shiddieqy ataupun Yudian, hukum 

(al-fiqh) juga harus mampu hadir dan berpartisipasi dalam 

membentuk gerak langkah kehidupan masyarakat. Keduanya 

memiliki pemikiran yang sama, yakni memaknai hukum Islam dalam 

bingkai law as a tool to social engineering.   

Selanjutnya saya membaca Akkermans (2012) dan Naivi 

(2022) keduanya menuliskan sumber pertimbangan hukum Lex Rei 

Sitae. Istilah Lex Rei Sitae atau lex situs menyatakan jika asas 

ruang/situasi posisi memiliki norma hukum khusus yang harus 

dihormati atau keadaan khusus yang sangat unik yang memerlukan 

norma kepastian dalam berbuat. Istilah lex situs lebih dikenal dalam 

Hukum Perdata Internasional. Artinya bisa saya pahami bahwa 

unsur berikutnya yang menjadi sumber pertimbangan hukum 

adalah kondisi khusus memiliki ruang hukum sendiri.   

Dengan demikian, setelah melakukan pelacakan literatur dari 

Thomas Aquinas, al-Ghazālī, al-Shāṭibī, Hasbi dan Yudian, 

Akkermans, dan Naivi, tentang sumber penetapan hukum, akhinya 

ditemukan menjadi 6 jenis, yakni (1) lex Aeterna, (2) lex divine, (3) 

lex nature, (4) lex humana, (5) lex socius, dan (6) lex rei sitae/lex situs.  

 

Fiqh Ethic Perspektif Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām  

Berdasar pelacakan terhadap literatur, kini saya dapat 

menjelaskan mengapa hukum vaksin AztraZenica yang dikeluarkan 

oleh MUI Pusat mengikuti prinsip-prinsip dari 6 jenis hukum, yakni 

ḥaram-mubah. MUI mempertahankan sikap kehati-hatian dalam 

situasi yang darurat, mendesak yakni menyelamatkan salah satu 

dari al-khamsah, yaitu nyawa.  



vii 

 

Meskipun dalam keterdesakan dan tekanan atas bahaya yang 

mengancam, MUI tetap mempertahankan atas hukum keharaman 

babi dan turunnnya (intifā’ al-khinzīr ḥarām muṭlaq), yang telah 

dituliskan dalam hukum Tuhan (lex divine) Surat Al-Baqarah (2): 

173. Sikap keteguhan  dalam memegang lex divine, menjadikan 

hukum tersebut tetap haram, namun karena kondisi yang sangat 

mendesak, dan dengan mempertimbangkan sisi fungsi dalam ilmu 

farmakologi dan medis, bahwa tripsin, menjadi unsur yang saat ini 

mampu mengikat virus yang dilemahkan, dan demi alasan khusus 

(lex rei sitae) perlindungan pada nyawa orang banyak, yang 

diamanatkan oleh syariah harus ditegakkan  dan diperjuangkan, 

maka hukum ḥaram, dengan dikontekskan pada dilema hidup-mati 

manusia, (lex socius), diberi hukum baru, yakni mubah, 

diperkenankan-untuk batas waktu dan kondisi tertentu, sebelum 

ada pengganti tripsin halal sebagai pengikat virus covid tersebut.  

Sikap ini bagi saya merupakan sikap keadilan tanpa merusak 

wibawa syariah, meskipun dihadapkan pada bencana kematian. 

Keadilan yang saya maksud “menempatkan sesuatu pada 

tempatnya” (wad’u al-shai’i fī maḥallihi) atau “memberi pihak lain 

haknya melalui jalan yang terdekat”. Lawannya adalah “kezaliman” 

yaitu menempatkan sesuatu tidak pada tempatnya (wad’u al-shai’i fī 

ghairi maḥallihi).  

Setiap manusia tentu mempunyai hak untuk memiliki atau 

melakukan sesuatu, karenanya hak-hak itu harus diperhatikan dan 

dipenuhi dengan sebaik-baiknya. Hak-hak setiap manusia itu 

misalnya hak untuk hidup, memiliki sesuatu, belajar, bekerja, 

berobat, kelayakan hidup dan jaminan keamanan. Sayangnya, dalam 

kondisi plural dan tidak ideal, pejuangan keadilan tidak dapat 

dicapai secara optimal.  

Terkait dengan hal tersebut, saya membaca tulisan John 

Rawls, Justice as Fairness: A Restatement (2001) yang menawarkan 

bagaimana menata masyarakat yang majemuk secara fair. Konsep 

fairness dipahami sebagai kemampuan untuk bersikap dan 

bertindak yang dapat diterima dan didukung secara timbal balik. 

Keadilan dipahami bukan lagi sebagai norma, akan tetapi sebagai 

Justice as Fairness, akomodasi atas pluralitas. Tidak ada keadilan 



viii 

 

dalam greater walfare yang diperoleh dengan adanya beberapa 

situasi individu-individu yang tidak beruntung. Karena pada realita 

terburuk, keadilan merupakan kesetaraan dalam ketidaksetaraan. 

Keadilan dalam kesetaraan maksudnya terdapat kebebasan (liberty) 

dan hak politik dasar yang sama bagi setiap manusia tanpa 

memandang kelebihan atau kekurangan yang dimiliki, dimana 

kebebasan (liberty) dan hak politik disini tidak boleh dikurangi atau 

dikompensasikan dengan yang lain. 

Penjelasan di atas merupakan Qirā’ah Muāṣirah fī al-Aḥkām, 

dengan melakukan kerja integratif mengkaitkan nalar hukum 

berdasar pada 6 sumber hukum, lex aeterna, lex divina, lex natura, 

lex humana, lex socius dan lex rei sitae, untuk dicari pertimbangan 

keadilan dalam kondisi ketidakmerataan.  

Semua merasakan kesetaran (equal) dalam kebebasan 

(liberty), peluang distribusi merata dan kesejahteraan (wealth) yang 

konsisten dengan kedua kebebasan tersebut yaitu kesetaraan 

kewarganegaraan dan kesetaraan kesempatan dapat dicapai. Inilah 

alasan kuat, mengapa lex rei sitae menjadi unsur baru dalam 

hermeuntika hukum yang harus dikembangkan lebih jauh dalam 

kajian akademik  

Selanjutnya, alasan saya menggunakan istilah Qirā’ah 

Mu’āṣirah Shahrūr, karena secara metodologi hermeneutiknya, 

sesuai dengan metode Shahrūr dalam hermeneutika Al-Qur’an yang 

menggunakan dua pendekatan: (1) mengungkap hubungan antara 

sebuah teks tertentu dengan teks lainnya yang diistilahkan dengan 

manhāj al-tartīl dan (2) pendekatan limit atau batasan (naẓāriyāt al-

ḥudūd). Asumsi dasar dari teori ini adalah bahwa Tuhan-lah yang 

menentukan batas batasan (limit/ḥudūd) pelaksanaan syariah 

Islam.  

Teori limit ini merumuskan dengan meletakkan dua istilah 

dari al-Kitāb yakni istiqāmah dan ḥanifiyah. Istiqāmah dipahami 

sebagai kesungguhan untuk tetap berada dalam jalan yang lurus. 

Sementara ḥanifiyah dipahami sebagai penyimpangan dari jalan 

yang lurus.  

Dengan demikian, hermeneutika Shahrūr melalui tahapan (1) 

analisis tekstual normatif dengan mempertemukan (2) analisis 



ix 

 

historisnya, untuk mencoba (3) memahami kondisi kekinian melalui 

serangkaian observasi, untuk kemudian (4) menemukan penjelasan 

baru yang sesuai dengan ruang baru, sebagai sesuatu yang ḥanifiyah. 

Sebuah kecenderungan yang keluar dari tekstual-normatif, akan 

tetapi kontektual dengan kehidupan kini. Karena itulah menurut 

Shahrūr tidak ada tafsir yang sinonim yang kemudian oleh Shahrūr 

disebut dengan asinonimitas ( الترادف عدم ). 

Istilah asinonimitas (ghair mutarādif) atau ketidak-sinoniman 

adalah salah satu konsep paling penting dan khas dalam teori 

hermeneutika Muhammad Shahrūr. Konsep ini ia angkat secara 

serius dalam al-Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah Mu‘āṣirah sebagai 

landasan linguistik tafsirnya. 

Konsep hermeneutika Al-Qur’an yang digunakan oleh 

Muhammad Shahrūr dalam bukunya al-Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah 

Mu’āṣirah merupakan pendekatan yang sangat berbeda dari tafsir 

tradisional. Ia mencoba merumuskan pembacaan kontemporer 

(qirā’ah mu‘āṣirah) terhadap Al-Qur’an dengan menggabungkan 

pendekatan linguistik, logika modern, dan semangat zaman 

(zeitgeist). 

Dengan analogi Qirā’ah Mu’āṣirah model Shahrūr tersebut, 

yang mempertimbangkan 4 langkah hermeneutikanya, saya 

menjadikan istilah Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām sebagai upaya 

membaca kontektualistas hukum Islam dengan 4 langkah, (1) 

analisis literatur yang berasal dari lex divine, lex aeterna, untuk 

kemudian (2) mempertemukan dengan lex natura, lex socius, guna 

menemukan (3) keterbatasan hukum (limitasi) (lex humana) atas 

sebuah kasusistik/ lex rei sitae, untuk mencari serta (4) 

memperjuangkan keterlindungan tehadap kesetaraan, kebebasan 

dan kesejahteraan yang mendasar dalam kondisi ketidaksetaraan 

yang tidak dapat dihindari.  

Melalui apa yang saya sebut Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām 

tersebut dapat diambil suatu simpulan bahwa hukum Islam akan 

berpeluang mengembang semakin aplikatif, inovatif secara 

revolutif. Hukum Islam akan selalu ḥanifiyah dengan perkembangan 

ruang/situs, dan dinamika sosial tanpa kehilangan keteguhannya 

(istiqāmah) pada syariah (lex divina). Hukum Islam akan selalu 



x 

 

menzaman (murūnah), ṣāliḥ li kulli al-azmān wa al-ahwāl wa al-

amkān. Wallāhu a’lamu bi al-ṣawāb 

Demikian semoga ada manfaatnya.  

  



xi 

 

Referensi 

Al-Ghazālī, A. H. (2017). Al-Mustasfa min ʿIlm al-Uṣūl (Vol. 1). Cairo: 
Dar al-Thaqafah. 

Al-Juwaini, Adb al Mālik Bin Yūsuf (1997), al Burhān fī Uṣul al Fiqh. 
Kairo: Dar al-Anshar. 

Akkermans, Brams (2012), dalam “Lex Rae Sitae in perspective : 
Natioal Development of a Common Rule ?, Masstricht 
European Private Law Institue Working Paper No 2112/14  

Anam , Khoirul. (2022), Tajdīd-Tajdīd Prof Drs KH Yudian Wahyudi 
MA PhD Mem ‘Pancasila’ kan al Asmā’, Penerbit Cakrawala, 
Yogyakarta 

Hasbi Ash-Shiddieqy, T.M, (1975), , Filsafat Hukum Islam, Penerbit 
Bulan Bintang, Jakarta 

Hasbi Ash-Shiddieqy, T.M , Sejarah Pertumbuhan  dan 
Perkembangan Hukum Islam, Penerbit Bulan Bintang 

Hallaq, Wael B. (2009). An Introduction to Islamic Law (New York: 
Cambridge University Press. 

Muslehuddin, M, YW Asmin (1991),  Filsafat Hukum Islam Dan 
Pemikiran Orientalis: Studi Perbandingan Sistem Hukum 
Islam, - Tiara Wacena Yogya 

Muzammil, Shofiyullah. (2023). “Phronesis Dimension (Al-Syu’ūr Al-
’Faḍīllah) As A New Manhaj Of Contemporary Fiqh: Case Study 
of Central MUI Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa 
No. 1 of 2021 on the Law of AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine 
Products”. Journal of Asian Wisdom and Islamic Behavior, 1(2), 
104-119 

Naivi Chikoc Barreda, (2022), Succesion Internationale et 
Dispositions speciales de la lex rei sitae, L’Harmattan, Canada,  

Purwadi, Ari, (2016), Dasar-Dasar Hukum Perdata Internasional, 
Pusat Kajian Hukum Pembangunan, UNWIKU Surabaya,  

Prahassacitta, Vidya. (2018), Makna Keadilan Dalam Pandangan 
John Rawls, Https://Business-
Law.Binus.Ac.Id/2018/10/17/Makna-Keadilan-Dalam-
Pandangan-John-Rawls/ 

Rawls, John (1971). A Theory of Justice, Cambridge, Mass: Harvard 
University Press. 

Rawls, John (2001). Justice as Fairness: A Restatement, Cambridge, 
MA: The Belknap Press of Harvard University Press. 

Shahrur, Muhammad. (1990). Al-Kitāb wa Al-Qur’ān; Qirā’ah 
Mu’āṣirah. Damaskus: al-Ahali li al Tabā’ah wa al Nasyr wa al 
Tauji’. 



xii 

 

------------. (2004). Metodologi Fiqh Islam Kontemporer, terj. Sahiron 
Syamsudin dan Burhanudin. Yogyakarta: elSaq Press. 

Syaiful Arif , (2022), Islam dan Pancasila Perspektif Maqashid 
Syari’ah, Prof KH Yudian Wahyudi, PhD” dengan Penerbit 
Cakrawala, Yogyakarta  

Wahyudi , Yudian. (2007). Maqāṣid Sharīʼah dalam Pergumulan 
Politik: Berfilsafat Hukum Islam Dari Harvard Ke Sunan 
Kalijaga, Nawesea, Pesantren Nawesea. 

Wahyudi, Yudian. (2007). Ushul fikih Versus Hermeneutika: membaca 
Islam dari Kanada dan Amerika, Pesantren Nawasea Press  

  



xiii 

 

Kata Pengantar 

 

Meng-Indonesia-kan Islam dengan Fikih Kontemporer: 

Refleksi Pidato Pengukuhan Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil 

di UIN Suka Yogyakarta, Selasa, 6 Mei 2025 
 

Prof. Dr. Moh. Mahfud MD 

Guru besar Hukum Tata Negara pada Fakultas Hukum, Universitas 

Islam Indonesia (UII), Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum Wr.Wb. 

Pertama saya ingin mengungkapkan kegembiraan saya 

dengan mengucapkan selamat kepada Adinda Prof. Shofiyullah 

Muzammil yang telah meraih jabatan Guru Besar atau Profesor, 

jabatan fungsional akademik tertinggi di perguruan tinggi yang tidak 

mudah untuk diraih melalui jalur karier. 

Saya menganggap Mas Shofiyullah layak menyandang jabatan 

guru besar karena tiga hal. Pertama, saya mengenal Shofiyullah sejak 

masih menjadi dosen muda dan agak culun. Kecerdasan dan 

ketekunannya untuk mengerjakan dan menghayati dunia akademik 

tidak diragukan. Dia bergelut dengan berbagai karya ilmiah baik 

yang baru maupun yang klassik. Kedua, Shofiyullah meraih jabatan 

guru besar melalui jalur karier akademik yang persyaratan 

substansi dan prosedurnya tidak mudah. Berbeda dengan guru 

besar jalur non karier yang biasanya diperoleh dengan lebih mudah. 

Tak sama dengan guru besar non karier yang substansi karya 

ilmiahnya terkadang diambil dari pidato-pidato pengarahan pejabat 

yang dibuatkan oleh Staf untuk kemudian disuruh tuliskan kepada 

orang lain. Ketiga, Shofiyullah adalah santri yang tawaḍu’, selalu 

rendah hati dan menghormati posisi orang yang dianggapnya 

sebagai guru. Kalau mengajukan pendapat dia tidak tinggi hati, 

selalu menyebut dan memberi kredit terhadap nama yang karyanya 

dirujuk meskipun mungkin yang menjadi sumber rujukan itu lebih 

yunior darinya. Sikap rendah hati dan terbuka terhadap setiap 



xiv 

 

pemikiran seperti yang ditunjukkan oleh Shofiyullah menjadi modal 

penting baginya untuk menjadi profesor yang betul-betul 

profesional-akademik, bukan profesor tukang.  

Istilah profesor tukang atau ilmuwan tukang (termasuk 

doktor pesanan) tidak melulu mengacu pada cara memperoleh 

jabatan dan gelar tersebut yang melanggar etika dan kewibawaan 

akademik tetapi juga mengacu pada cara seorang profesor atau 

ilmuwan menyampaikan pendapat keilmuan. Profesor atau 

ilmuwan yang original adalah profesor atau ilmuwan yang ketika 

menyampaikan pendapat selalu didasarkan pada kaidah keilmuan; 

sedangkan profesor atau ilmuwan tukang adalah profesor yang 

menyampaikan pendapat sesuai dengan pesanan atau bayaran atau 

sesuai dengan angin politik. 

Terkait dengan isi pidato pengukuhan guru besar Shofiyullah 

ini banyak hal menarik yang bisa saya respons. Namun mengingat 

oret-oretan saya ini hanya sekedar pengantar atau sambutan maka 

saya tidak akan menguraikannya. Bagi saya cukuplah mengatakan 

bahwa berdasar pidato pengukuhan Shofiyullah ini maka semakin 

jelas bahwa “Hukum Islam yang bentuknya fikih (al-fiqh) 

merupakan produk tafsir yang bisa berbeda-beda meskipun digali 

atau di-istinbaṭ dari dalil naqly yang sama”. Dalam Qur’an maupun 

Sunnah Nabi, misalnya, ada istilah riba tetapi jika dikaitkan dengan 

perbankan maka produknya dalam bentuk fikih yang dihasilkan oleh 

produk ijtihad atau fatwa bisa berbeda. Ada yang mengatakan bunga 

bank haram, ada yang mengatakan bunga bank halal, ada juga yang 

bilang makruh. Masalahnya, di zaman Nabi larangan riba tertuju 

untuk hutang piutang personal atau antar keluarga karena belum 

ada bank yang dikelola oleh negara untuk publik. Maka begitu ada 

lembaga perbankan modern muncullah produk fatwa dan fikih yang 

beragam tentang hukum bunga bank di dalam Islam. Di tengah-

tengah kontroversi tentang bunga bank menurut fikih, sekarang ini 

penggunaan bank konvensional sebagai alat transaksi di sekitar 

Masjidil Haram dan Masjid Nabawi, Saudi Arabia yang secara resmi 

adalah negara Islam ternyata menggunakan bank konvensional. Di 

sana kita bisa bertransaksi dengan Master Card atau Visa Card yang 



xv 

 

jelas-jelas merupakan produk layanan bank konvensional yang 

berpusat di Amerika Serikat, 

Begitu juga di dalam Al-Qur’an dan Sunnah Rasul ada banyak 

istilah tentang organisasi bernegara yang kemudian memberi 

kesimpulan bahwa Islam memandang adanya negara merupakan 

keniscayaan sehingga hidup di dalam atau mendirikan negara 

dianggap sebagai alat untuk dapat melaksanakan perintah Allah 

dengan sebaik-baiknya. Namun praktik berorganisasi atau 

mengelola negara selalu berubah, tidak pernah sama dari waktu ke 

waktu bahkan pada era al-Khulafā’ al-Rāshidūn sekalipun sudah 

terjadi perbedaan itu yang terus berkembang sampai sekarang. Ada 

yang, jika dikaitkan dengan konsep-konsep modern, memilih bentuk 

dan mekanisme demokrasi. Ada yang memilih bentuk monarki. Ada 

yang memilih bentuk Republik. Ada yang memilih bentuk 

Parlementarisme. Ada yang memilih Presidensialisme, dan lain-lain. 

Perbedaan yang begitu beragam itu disebabkan penafsiran atas 

pengorganisasian negara dibuat berdasar kebutuhan waktu, tempat, 

dan kultur. Itulah sebabnya fiqh siyasah (ilmu politik dan 

ketanegaraan) yang hadir sebagai produk ijtihad melalui metodologi 

hukum Islam (uṣūl al-fiqh) juga menghasilkan teoresasi dan 

implementasi yang berbeda-beda.  

Saat ini ada 57 negara anggota Organisasi Konperensi Islam 

(OKI) dan 22 negara anggota Liga Arab yang umumnya menganut 

agama Islam, akan tetapi anutannya pada sistem dan mekanisme 

bernegara berbeda-beda. Mengapa? Ya karena penafsiran atas teks 

(dalil) naqly yang kemudian melahirkan produk hukum dalam 

bentuk fikih yang berbeda-beda. 

Di sinilah salah satu catatan penting saya jika diletakkan 

dalam kerangka isi pidato pengukuhan guru besar Shofiyullah ini. 

Artinya hukum Islam yang hadir dalam bentuk fikih (dan qanun) 

merupakan tafsir kontekstual sesuai kebutuhan zaman, tempat, dan 

budayanya. Ini sesuai dengan yang didalilkan oleh Ibnu al-Qoyyim 

(1292 - 1350) bahwa, “Tak terbantah bahwa perubahan hukum-

hukum (al-fiqh) itu selalu terjadi seiring dengan perubahan zaman, 

tempat (wilayah), dan kultur”. Teks tak selalu bisa langsung 

diberlakukan sesuai dengan bunyinya melainkan perlu ditafsirkan 



xvi 

 

agar menjadi hukum dalam arti fikih sesuai dengan tuntutan konteks 

atau situasi dan kondisi. 

Bayangkan, alangkah akan dangkal dan tertinggalnya hukum 

Islam jika hanya ditafsirkan secara tekstual menurut Al-Qur’an dan 

Sunnah Rasul. Oleh sebab itu, kecuali dalam soal akidah atau hal-hal 

yang sudah qaṭ’i dan rinci, hukum Islam dalam bentuk fikih seperti 

fiqh al-muāmalah, fiqh al-siyāsah, fiqh al-dustūriyah, fikih mengenai 

vaksin untuk COVID 19, bahkan fiqh al-ibādah (mahḍoh) bisa 

berbeda-beda isinya sesuai dengan perbedaan waktu, tempat, dan 

budayanya.  

Itulah sebabnya dalam konteks zaman, tempat, dan kultur 

Indonesia meskipun sekilas narasinya hampir sama saya lebih suka 

menggunakan ungkapan “Mengindonesiakan Islam” daripada 

“Mengislamkan Indonesia”. Dengan ungkapan Mengindonesiakan 

Islam maka prinsip-prinsip ajaran Islam dan seluruh nilai 

universalnya bisa diterjemahkan ke dalam fikih Islam sesuai dengan 

keadaan Indonesia dari waktu ke waktu. Dari rasa bahasa, 

mengislamkan Indonesia terkesan memaksakan pesan tekstual 

sedangkan mengindonesiakan Islam terasa lebih halus dalam 

memasukkan nilai-nilai substantif ke dalam konteks sosial. 

Semoga Prof. Shofiyullah Muzammil selalu istiqāmah dalam 

taufiq dan hidāyah dari Allah SWT. 

 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Jakarta 26 April 2025 

  



xvii 

 

Kata Pengantar Editor 

 

 

Assalamu’alaikum Wr.Wb. 

Perkembangan hukum Islam di era kontemporer menuntut 

sebuah pembacaan baru yang tidak hanya setia pada teks-teks 

normatif, tetapi juga responsif terhadap realitas zaman. Buku ini 

hadir sebagai penghormatan intelektual sekaligus persembahan 

akademik kepada Prof. Shofiyullah, seorang pemikir hukum Islam 

kontemporer yang dengan konsistensi ilmiah dan spiritualitasnya 

telah memperkaya khazanah keilmuan Islam Indonesia. Ia tidak 

hanya berdiri di atas tradisi, tetapi juga melangkah maju menapaki 

tantangan zaman melalui integrasi kreatif antara Ushul Fiqh, Filsafat 

Hukum Islam, dan gagasan Islam Keindonesiaan. 

Buku ini tidak hanya menyajikan teori, melainkan juga 

membangun kerangka praksis yang relevan bagi masyarakat 

Indonesia dan dunia Islam pada umumnya. Buku ini terdiri atas lima 

bagian besar, yang masing-masing menyuarakan respons, refleksi, 

dan elaborasi kritis atas gagasan Prof. Shofiyullah Muzammil. 

Masing-masing bagian bukan hanya sebuah kajian normatif 

terhadap teks-teks klasik, melainkan upaya pembacaan ulang 

(qirā’ah mu‘āṣirah) yang mempertemukan nalar hukum Islam 

dengan dinamika nilai, realitas sosial, dan prinsip keadilan. 

Para penulis dalam buku ini, dari akademisi senior, pemikir 

muda, hingga praktisi hukum Islam, menyajikan beragam refleksi 

kritis. Mulai dari tawaran metodologi phronesis dalam ijtihad 

kontemporer, integrasi maqāṣid al-syarī‘ah dengan nilai-nilai 

Pancasila, sampai analisis terhadap sertifikasi halal dan fatwa-fatwa 

keagamaan di era global. Tak ketinggalan, dimensi filsafat, kalam, 

dan tasawuf pun diangkat dalam perspektif baru, seperti melalui 

telaah pembaruan ilmu kalam Ṭāhā ‘Abdurraḥmān yang sarat nilai 

etik-linguistik, hingga refleksi spiritualitas Islam dalam konteks 

pluralisme keindonesiaan. 

Secara khusus, buku ini juga mempersembahkan renungan 

terhadap kontribusi besar Prof. Shofiyullah Muzammil, baik dalam 



xviii 

 

membangun nalar fiqih pesantren, mengembangkan konsep filsafat 

hukum Islam yang istiqāmah dan ḥanīfiyyah, hingga menggagas 

ushul fiqh kontemporer yang responsif terhadap realitas lokal-

global. Nama-nama besar seperti Prof. Dr. Moh. Mahfud MD, Prof. Dr. 

Rochmat Wahab, M.Pd., MA., Prof. Dr. Irwan Abdullah, Prof. Dr. H. M. 

Asrorun Ni'am Sholeh, MA., Prof. Yon Machmudi, Prof. Dr. Aksin 

Wijaya, K.H. Muhammad Cholil Nafis, Lc., M.A., Ph.D, Dr. KH. Aguk 

Irawan MN., Dr. KH. Muhammad Afifuddin Dimyathi, Lc., MA., hingga 

KH. Abdul Muiz Ali, ikut menorehkan telaah mendalam terhadap 

warisan pemikiran beliau. 

Secara spesifik pada bagian pertama buku ini membahas 

mengenai Qirāʾah Muʿāṣirah: Rekonstruksi Paradigma Hukum Islam 

Kontemporer, memuat respons awal terhadap struktur utama 

pemikiran Prof. Shofiyullah yang menekankan urgensi pembacaan 

baru terhadap hukum Islam berbasis maqāṣid, kontekstualisasi, dan 

pendekatan filosofis yang adil dan fasilitatif (moderasi berkeadilan 

dan taisīr manhajī). Para penulis di bagian ini seperti Prof. Asrorun 

Ni’am, Dr. Aguk Irawan, dan Dr. Abdul Wahab Ahmad, memberikan 

kerangka kritik dan dukungan metodologis atas bangunan dasar 

nalar Qirāʾah Muʿāṣirah. 

Menariknya, tulisan Prof. Dr. Irwan Abdullah dalam bagian ini, 

“Menjahit Hukum dengan Realitas: Lex Socius dan Lex Rei Sitae 

sebagai Kompas Qirā’ah Mu’āṣirah”, menawarkan pemetaan ulang 

terhadap relasi hukum dan konteks sosial. Melalui pendekatan lex 

socius dan lex rei sitae, Irwan Abdullah menggarisbawahi bahwa 

hukum Islam menurut Shofiyullah bukanlah sistem normatif yang 

terisolasi, melainkan hasil dialog kreatif antara norma, budaya, dan 

ruang hidup umat. Pemikiran ini memperkuat fondasi Qirā’ah 

Mu’āṣirah sebagai paradigma hukum Islam yang kontekstual 

sekaligus filosofis. 

Prof. Shofiyullah Muzammil, menyadari bahwa hukum Islam 

tidak dapat dipisahkan dari konteks sosial-budaya di mana ia 

diterapkan. Di tengah tantangan globalisasi, ia menawarkan model 

kontekstualisasi hukum Islam yang berpijak pada maqāṣid al-

sharī‘ah namun tetap menghormati realitas kebangsaan Indonesia. 

Dalam bagian kedua buku ini, membahas mengenai Qirāʾah 



xix 

 

Muʿāṣirah: Integrasi Filsafat, Realitas Sosial, dan Ushul Fiqh, menggali 

lebih dalam sintesis antara teks, realitas sosial, dan rasionalitas 

filosofis yang ditawarkan dalam pidato pengukuhan. Tulisan dari 

Prof. Agus Moh. Najib hingga Dr. Waryani Fajar Riyanto 

menggarisbawahi nilai-nilai phronesis, dialektika antara lex divina 

dan lex naturalis, serta pendekatan historis-filosofis ala Ṭāhā 

‘Abdurraḥmān sebagai kontributor penting dalam pembaruan 

hukum Islam yang tidak kehilangan akar normatifnya. Lebih jauh, 

KH. Dr. Muhammad Afifuddin Dimyathi menunjukkan relevansi 

pendekatan tafsir al-ahkām dalam memperkaya kerangka 

kontekstualisasi tersebut. 

Pada bagian ketiga, buku ini membahas mengenai Kritik, 

Refleksi, dan Eksplorasi Nalar Pembaruan dalam Hukum Islam, 

merupakan wadah bagi kritik konstruktif dan evaluasi atas tawaran 

Qirāʾah Muʿāṣirah, baik dari perspektif keilmuan maupun praktik 

sosial. Di bagian ini, pembaca akan menemukan ketegangan 

produktif antara kontinuitas tradisi dan eksperimentasi 

metodologis, sebagaimana ditulis oleh Prof. Lukman S. Thahir, Dr. 

Muhammad Syakur, dan para penulis lain. 

Sebagai ulama dan akademisi, Prof. Shofiyullah Muzammil, 

mewakili generasi pemikir Islam yang mampu berdialog dengan 

kompleksitas dunia modern. Pada bagian keempat buku ini 

menampilkan sketsa intelektual beliau, mulai dari latar belakang 

budaya “Serambi Madinah” hingga kontribusinya dalam diskursus 

hukum kontemporer. Bagian ini secara spesifik membahas 

mengenai Profil Intelektual dan Kontribusi Pemikiran Shofiyullah 

Muzammil, menyajikan refleksi personal, biografis, dan historis dari 

para kolega, murid, dan sahabat beliau. Melalui kisah dan analisis, 

bagian ini menunjukkan bahwa gagasan besar selalu berakar pada 

perjalanan panjang intelektual dan spiritual yang penuh kedalaman. 

Sosok Prof. Shofiyullah digambarkan sebagai kiai-santri sekaligus 

akademisi, yang memadukan pesantren mind dan universitas spirit 

dalam setiap detak pikirannya. Prof. Dr. Aksin Wijaya mengisahkan 

perjalanan intelektual Shofiyullah yang tidak hanya mengakar 

dalam tradisi, tetapi juga melanglang dalam dunia filsafat modern. 



xx 

 

Secara khusus, tulisan Prof. Dr. Rochmat Wahab, berjudul “Gus 

Shofi: Santri dan Kiai yang Intelektual dan Aktivis”, memperkaya 

narasi personal dan sosial dalam memahami sosok Shofiyullah. Ia 

dipotret sebagai figur yang lengkap: seorang santri yang tidak 

meninggalkan pesantren, seorang kiai yang tidak menjauh dari 

masyarakat, dan seorang intelektual yang tetap berkhidmat dalam 

gerakan sosial dan pendidikan. Rochmat Wahab menekankan bahwa 

keteladanan Prof. Shofiyullah tidak hanya bersumber dari 

pemikirannya, tetapi juga dari integritas hidup dan 

keberpihakannya kepada nilai-nilai kemanusiaan. Lebih jauh, 

tulisan KH. Abdul Muiz Ali memberi dimensi kultural dan historis 

atas bagaimana pemikiran maqāṣid Shofiyullah berakar kuat dalam 

tradisi keislaman Madura. KH. Muiz Ali menegaskan bahwa sosok 

Shofiyullah adalah representasi ideal dari intelektual pesantren 

yang mampu menyerap nilai-nilai lokal dan menerjemahkannya 

dalam rumusan maqāṣid yang kontekstual dan membumi. 

Lebih dari sekadar kumpulan artikel akademik, buku ini 

adalah ikhtiar membangun jembatan antara teks dan konteks, 

antara turāth dan tajdīd, antara prinsip-prinsip ilahiah dan 

kebutuhan manusiawi. Ia mengajak pembaca tidak hanya mengkaji 

hukum sebagai norma, tetapi juga menghayatinya sebagai etika 

hidup, kesadaran sosial, dan ekspresi nilai kemanusiaan. Ia juga 

merupakan bukti bahwa dunia akademik Islam Indonesia masih 

sangat potensial menjadi pusat pengembangan nalar hukum Islam 

yang progresif, inklusif, dan berakar. 

Melalui buku ini, kita diajak untuk tidak hanya membaca 

hukum Islam sebagai kumpulan norma kaku, melainkan sebagai 

medan dinamis interaksi antara teks suci, nalar filosofis, dan realitas 

sosial. Akhirnya, kami berharap buku ini dapat menjadi bahan 

renungan, inspirasi keilmuan, sekaligus panduan praksis bagi siapa 

pun yang berkomitmen pada pembaruan Islam yang rahmatan lil-

‘ālamīn: Islam yang setia pada nilai, akrab dengan realitas, dan 

berpihak pada kemanusiaan. 

Selamat membaca dan menelaah. 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 



xxi 

 

Daftar Isi 

 

 
Selayang Pandang: Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām ......................... i 

Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.  

Kata Pengantar: Prof. Dr. Moh. Mahfud MD ................................. xiii 

Kata Pengantar Editor ........................................................................ xvii 

Daftar Isi .................................................................................................... xxi 

 

Qirāʾah Muʿāṣirah: Rekonstruksi Paradigma Hukum Islam 
Kontemporer ............................................................................................... 1 

1. Menjahit Hukum dengan Realitas: Lex Socius dan Lex Rei 
Sitae sebagai Kompas Qirā'ah Mu'āṣirah ...................................... 3 
Prof. Dr. Irwan Abdullah 

2. Moderasi Berkeadilan dan Taisir Manhaji dalam Fatwa ..... 13 
Prof. Dr. H. M. Asrorun Ni'am Sholeh, MA 

3. Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām, Filsafat Kontemporer dan 
Tawaran Kiai Shofiyullah Muzammil .......................................... 27 
Dr. KH. Aguk Irawan MN 

4. Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Tawaran Pembacaan Baru 
dalam Fikih Kontemporer ................................................................ 35 
Dr. Abdul Wahab Ahmad, S.H.I., M.H.I.  

5. Kontekstualisasi Hukum Islam: Analisis Pemikiran 
Shofiyullah Muzammil untuk Indonesia .................................... 41 
Dr. Abdul Gaffar Karim, M.A.  

6. Refleksi Terhadap Gagasan Uṣul al-Fiqh Kontemporer Prof. 
Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. ............................................. 51 
Prof. Dr. Moh Dahlan, M.Ag.  

 

Qirāʾah Muʿāṣirah: Integrasi Filsafat, Realitas Sosial, dan Ushul 
Fiqh ............................................................................................................... 59 

7. Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Ijtihad yang Berkelanjutan 61 
Prof. Dr. H. Agus Moh. Najib, S.Ag., M.Ag.  



xxii 

 

8. Instrumen Metodologis Pembaruan hukum Islam: 
Disampaikan dalam rangka tahniah atas Pengukuhan Guru 
Besar Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M. Ag. .................... 67 
Prof. Dr. Suwarjin, M.A 

9. Membaca Qirā‘ah Mu‘āṣirah fī al-Aḥkām Perspektif Tafsīr al-
Ahkām ...................................................................................................... 73 
Dr. KH. Muhammad Afifuddin Dimyathi, Lc., MA.  

10. Catatan Pinggir atas Pidato Guru Besar Prof. Dr. H. 
Shofiyyullah Muzammil Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: 
Mempertemukan Uṣūl Fiqh dengan Filsafat Hukum dalam 
Diskursus Hukum Kontemporer ................................................... 79 
Prof. Dr. Abdul Mustaqim, M.Ag 

11. Phronesis sebagai Upaya Epistemik Menyeimbangkan antara 
Lex Divina (Divine Command Theory) dan Lex Naturalis 
(Nature Law Theory) dalam Filsafat Hukum Islam ................ 83 
Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum 

12. Divine Reason and Human Reason in Contemporary Islamic 
Law: The Integration between Philosophical and Historical 
Approaches from Ṭāhā ‘Abdurraḥmān ....................................... 89 
Dr. Waryani Fajar Riyanto, S.H.I., M.Ag 

13. Filsafat Hukum Islam yang Istiqāmah dalam Prinsip dan 
Ḥanifiyyah dalam Praksis: Telaah atas Naskah Pidato Guru 
Besar Shofiyullah Muzammil .......................................................... 99 
Muhammad Arif, S.Fil. I., M.Ag 

 

Kritik, Refleksi, dan Eksplorasi Nalar Pembaruan dalam Hukum 
Islam .......................................................................................................... 103 

14. Pembacaan Kontemporer: Merespon Stagnasi Keilmuan 
Islam ....................................................................................................... 105 
Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag 

15. Prinsip Perlindungan Sumber Utama Islam dalam 
Pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām Pemikiran Prof. 
Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag ........................................... 111 
Dr. H. Muhammad Syakur, M.H.  

16. Filsafat Sebagai Jembatan Hati dan Nalar .............................. 121 
Dr. Munawar Ahmad, S.S. M.Si.  



xxiii 

 

17. Stereotyping dan Kontekstualisasi Pemikiran Islam .......... 127 
Dr. Dhimam Abror Djuraid   

18. Filsafat Hukum Islam?: Menakar Pemikiran Shofiyullah 
Muzammil ............................................................................................ 131 
Ali Usman, M.S.I 

19. Geliat Pembaruan: Tawaran Bacaan Baru terhadap 
Eksistensi  Hukum Islam ............................................................... 137 
Dr. H. M. Nurul Irfan, M. Ag 

 
Profil Intelektual dan Kontribusi Pemikiran Shofiyullah 
Muzammil ................................................................................................ 141 

20. Berawal dari Membaca: Mencermati Qirā’ah Mu’āṣirah 
dalam Pidato Pengukuhan Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, 
M.Ag ........................................................................................................ 143 
K.H. Muhammad Cholil Nafis, Lc., M.A., Ph.D 

21. Shofiyullah Muzammil: Kiai Intelek Asal Serambi Madinah
 .................................................................................................................. 151 
Prof. Dr. Aksin Wijaya, M.Ag.  

22. Kiai Baidlowi dan Nalar Fiqih Pesantren (Sebuah Renungan 
tentang Filsafat Hukum Islam) ................................................... 155 
Dr. Zuhri Humaidi, M.S.I.  

23. Gus Shofy: Santri dan Kiai Yang Intelektual dan Aktifis ... 163 
Prof. Dr. Rochmat Wahab, M.Pd., MA.  

24. Peranan Putra Madura dalam Membangun Nilai-Nilai 
Filosofis Maqāṣid al-Sharī’ah yang Membumikan Peradaban
 .................................................................................................................. 167 
KH. Abdul Muiz Ali 

25. Kiai Shofiyullah dan Kontribusinya untuk Etika Hukum Islam
 .................................................................................................................. 177 
Subkhani Kusuma Dewi, Ph.D 

26. Ulama Indonesia Menjawab Tantangan Global: Tawaran 
Shofiyullah Muzammil dalam Diskursus  Hukum 
Kontemporer ...................................................................................... 179 
Prof. Yon Machmudi, Ph.D.  

Curriculum Vitae ................................................................................... 185 

  



xxiv 

 

 



1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Qirāʾah Muʿāṣirah: Rekonstruksi 
Paradigma Hukum Islam 

Kontemporer 
   



2 

 



3 

 

(1) 
Menjahit Hukum dengan Realitas: Lex Socius dan Lex Rei 

Sitae sebagai Kompas Qirā'ah Mu'āṣirah 
(Tahniah atas Pengukuhan Guru Besar Prof. Dr. H. Shofiyullah 

Muzammil, M, Ag.) 
 

Prof. Dr. Irwan Abdullah 
Universitas Gadjah Mada/IA Scholar Foundation 

 
 
Pendahuluan 

Mengapa isu teks dan konteks begitu penting untuk dibahas 

bersama? Hukum sebagai kompas yang menuntun arah perjalanan 

masyarakat menuju keadilan merupakan konstruksi kolektif. Uṣūl 

al-fiqh, dengan akarnya yang mendalam dalam tradisi Islam, 

berperan sebagai fondasi dari kompas tersebut. Sementara itu, 

filsafat hukum bertindak sebagai lensa yang membantu membaca 

lanskap sosial yang terus berubah. Tantangan-tantangan baru 

seperti revolusi digital, perubahan iklim, dan transformasi sosial 

global menuntut agar kompas ini tidak hanya akurat dalam orientasi 

prinsipil, tetapi juga sensitif terhadap dinamika zaman (Hallaq, 

2009). Jika hanya bertumpu pada fondasi tanpa lensa kontekstual, 

hukum menjadi kaku dan usang. Sebaliknya, jika hanya 

mengandalkan lensa tanpa landasan nilai, hukum kehilangan 

legitimasi moralnya. Dalam konteks yang kompleks ini, 

mempertemukan uṣūl al-fiqh dan filsafat hukum menjadi sebuah 

keniscayaan, agar hukum Islam tetap mampu mengarahkan umat 

manusia ke arah kemaslahatan dalam dunia yang semakin 

kompleks. 

Upaya mempertemukan dua tradisi keilmuan ini merupakan 

tantangan serius. Setidaknya ada tiga dimensi penting yang perlu 

dikaji lebih dalam. Pertama, bagaimana prinsip-prinsip uṣūl al-fiqh 

bisa direinterpretasi secara kontekstual tanpa kehilangan 

esensinya, melalui pemahaman sejarah, budaya, dan nilai-nilai 

mendasar yang membentuknya (al-Ghazālī, 2017). Kedua, 

bagaimana filsafat hukum modern—baik yang berbasis common law 

maupun civil law—dapat memperkaya wacana hukum Islam melalui 



4 

 

perspektif keadilan, hak asasi, dan keberlanjutan (Muslehuddin & 

Asmin, 1991). Ketiga, pentingnya membangun metodologi integratif 

yang melibatkan kolaborasi antara ahli fikih, filsuf, dan praktisi 

hukum kontemporer, sehingga gagasan-gagasan tersebut mampu 

diterjemahkan ke dalam praktik hukum yang aktual. Pendalaman 

ketiga dimensi ini menjadi kunci agar wacana teoritis tidak berhenti 

di ruang akademik semata, melainkan mengalir dalam denyut 

kehidupan sosial masyarakat. 

Dalam kerangka itu, tulisan ini disusun untuk memetakan 

arah konkret pengembangan qirā’ah mu'āṣirah berbasis realitas 

sosial. Artikel ini terdiri dari empat bagian utama: pertama, 

mendudukkan urgensi mempertemukan uṣūl al-fiqh dan filsafat 

hukum; kedua, mengelaborasi kemungkinan integrasi pendekatan 

uṣūl al-fiqh dengan sistem hukum lain seperti common law dan civil 

law; ketiga, menawarkan mekanisme implementasi konsep Lex 

Socius dan Lex Rae Sitae dalam proses pengambilan keputusan 

hukum; dan keempat, mendiskusikan tantangan-tantangan 

penerapan qirā’ah mu'āṣirah di era mediatisasi dan digitalisasi. 

Dengan struktur ini, pembaca diharapkan tidak hanya memahami 

problematika teoritisnya, melainkan juga melihat peta jalan praktis 

menuju pengembangan hukum Islam yang kontekstual, inklusif, dan 

berdaya tahan terhadap perubahan zaman (Muzammil, 2023). 

Relevansi teks dalam konteks yang dinamis merupakan 

kebutuhan yang terus mendesak. Secara akademik, perlu dikuatkan 

riset-riset interdisipliner yang menjembatani hukum Islam dengan 

filsafat, sosiologi, antropologi, hingga teknologi. Kurikulum 

pendidikan hukum Islam perlu direvitalisasi agar lebih responsif 

terhadap kebutuhan kontemporer, khususnya dalam isu-isu 

strategis seperti perlindungan hak asasi manusia, keadilan ekonomi, 

dan keberlanjutan ekologi (Syaiful Arif, 2022). Dalam praktik sosial, 

perlu diutamakan pendekatan hukum yang berbasis nilai 

kemanusiaan dan kearifan lokal, bukan sekadar transplantasi teks 

normatif. Perjalanan ini memang panjang, membutuhkan kesabaran, 

ketekunan, dan komitmen kolektif, namun konsisten memampukan 

kita menenun kembali hukum Islam sebagai sistem nilai yang 



5 

 

adaptif, berkeadilan, dan tetap berpegang pada ruh maqāṣid al-

sharī'ah dalam membangun peradaban masa depan. 

 

Integrasi Uṣūl al-Fiqh dan Filsafat Hukum dengan Pendekatan 
Hukum Lain 

Dalam era globalisasi yang kian menghapus sekat-sekat 

geografis, hukum tidak lagi dapat dipahami semata-mata dalam 

kerangka domestik atau partikular. Isu-isu kontemporer seperti 

perubahan iklim, kejahatan siber, dan hak asasi manusia telah 

melintasi batas negara, menuntut pendekatan hukum yang lebih 

komprehensif dan lintas-budaya (Twining, 2009). Uṣūl al-fiqh dan 

filsafat hukum Islam memiliki kekayaan metodologis yang luar biasa 

untuk berkontribusi dalam ruang ini. Dialog antara prinsip-prinsip 

hukum Islam dan pendekatan hukum lain, seperti common law yang 

berbasis preseden, dan civil law yang mengutamakan kodifikasi, 

akan berkontribusi pada hukum yang lebih bermakna (Glenn, 2010). 

Perbandingan ini bukan sekadar latihan akademik, melainkan jalan 

untuk memperluas horizon berpikir, memperkaya praktik hukum, 

dan mencari titik temu yang menjembatani perbedaan budaya dan 

ideologi global. 

Dalam membangun dialog terdapat tiga aspek penting yang 

harus menjadi perhatian. Pertama, tentang sumber hukum: 

sementara uṣūl al-Fiqh mengacu pada Al-Qur'an, Sunnah, Ijma’, dan 

Qiyās, common law bertumpu pada preseden yurisprudensi, dan civil 

law bertumpu pada kodifikasi legal. Perbedaan sumber ini 

membentuk watak dan logika masing-masing sistem hukum (Hallaq, 

2009). Kedua, metode penafsiran hukum: uṣūl al-fiqh berorientasi 

pada maqāṣid al-sharīʿah, yakni tujuan-tujuan luhur syariah seperti 

keadilan dan kemaslahatan, sedangkan common law menonjolkan 

fleksibilitas penafsiran berbasis kasus, dan civil law mengutamakan 

kepastian melalui penalaran sistematis (Muslehuddin & Asmin, 

1991). Ketiga, peran hakim: dalam hukum Islam, qāḍī (hakim) 

berperan aktif menafsirkan hukum dalam batas prinsip usūliyyah, 

mirip dengan hakim dalam common law yang berkreasi melalui 

preseden, tetapi berbeda dari hakim dalam civil law yang cenderung 

pasif. 



6 

 

Integrasi ini bukan tanpa tantangan, tetapi justru 

menawarkan peluang besar untuk membangun model hukum Islam 

kontemporer yang lebih adaptif, berkeadilan, dan sustainable. Dua 

indikator utama yang dapat digunakan untuk mengukur 

keberhasilan integrasi ini adalah fleksibilitas dan keadilan. 

Fleksibilitas hukum Islam tercermin dalam prinsip ijtihad dan 

istiḥsān, yang memungkinkan adaptasi terhadap perubahan zaman 

(Kamali, 2009). Sementara itu, keadilan ditegakkan melalui prinsip-

prinsip maqāṣid al-sharīʿah yang menempatkan perlindungan jiwa, 

akal, keturunan, harta, dan agama sebagai poros etis hukum Islam 

(al-Ghazālī, 2017). Dalam konteks ini, kemampuan sistem hukum 

untuk melindungi hak-hak semua individu tanpa diskriminasi 

menjadi tolok ukur utama, sebagaimana diupayakan dalam 

konvergensi antara prinsip syariah dengan hak asasi manusia 

kontemporer. 

Praktik terbaik keberhasilan integrasi ini dapat dilihat dari 

beberapa praktik di dunia Muslim kontemporer. Di Malaysia, 

dualisme pengadilan syariah dan sipil berjalan berdampingan, 

mencerminkan sinergi antara nilai-nilai Islam dan prinsip-prinsip 

hukum positif modern (Hooker, 2008). Di Indonesia, Mahkamah 

Konstitusi pernah menggunakan prinsip kemaslahatan sebagai 

dasar interpretasi dalam kasus-kasus konstitusional. Bahkan di 

Kanada, komunitas Muslim menggunakan prinsip-prinsip syariah 

dalam forum mediasi sukarela, di mana maqāṣid digunakan untuk 

menyelesaikan sengketa keluarga dan bisnis berbasis nilai 

komunitas. Kasus-kasus ini menunjukkan bahwa integrasi uṣūl al-

fiqh dan filsafat hukum Islam dengan pendekatan hukum lain bukan 

sekadar mungkin, tetapi juga produktif dalam menjawab tantangan 

zaman. Namun demikian, keberhasilan ini mensyaratkan kehati-

hatian, keterbukaan dialog antarperadaban, serta sensitivitas 

terhadap konteks lokal dan nilai-nilai pluralisme. 

 

Mekanisme Implementasi Konsep Lex Socius dan Lex Rei Sitae 
dalam Proses Pengambilan Keputusan Hukum 

Mengintegrasikan lex socius—hukum berbasis realitas 

sosial—dan lex rei sitae—hukum berbasis konteks tempat—dalam 



7 

 

pengambilan keputusan hukum Islam merupakan ikhtiar untuk 

menjaga keseimbangan antara teks normatif dan realitas empiris. 

Pendekatan ini tidak bermaksud melemahkan otoritas teks shar'ī, 

melainkan memperkaya penafsiran dengan memperhatikan kondisi 

aktual masyarakat. Dalam kerangka ini, sumber hukum utama—Al-

Qur'an, Sunnah, Ijma', dan Qiyās—tetap menjadi fondasi, namun 

dipadukan dengan pemahaman kontekstual berbasis riset sosial, 

budaya, dan ekonomi (Kamali, 2009). Dengan demikian, hukum 

Islam dapat menjaga relevansinya di tengah dinamika perubahan 

zaman, tanpa kehilangan akar prinsipilnya. Ini menegaskan bahwa 

hukum bukan sekadar teks mati, melainkan organisme hidup yang 

berdialog terus-menerus dengan realitas sosial (An-Na'im, 2008). 

Implementasi lex socius dan lex rei sitae menuntut tiga langkah 

penting. Pertama, penelitian sosial empiris harus menjadi bagian 

integral dari proses ijtihad hukum. Pendekatan ini mencakup survei 

lapangan, wawancara partisipatif, analisis statistik, hingga observasi 

budaya, untuk memahami nilai, norma, dan praktik sosial di mana 

hukum akan diterapkan (Syaiful Arif, 2022). Kedua, konsultasi 

publik perlu dikembangkan sebagai arena dialog antara ahli hukum, 

masyarakat, dan kelompok kepentingan, untuk mengidentifikasi 

aspirasi, kebutuhan, serta potensi resistensi sosial terhadap suatu 

produk hukum (Wahyudi, 2007). Ketiga, analisis dampak sosial 

harus dilakukan secara sistematis untuk memetakan konsekuensi 

potensial dari penerapan hukum tersebut, baik terhadap kelompok 

mayoritas maupun minoritas, demi menghindari ketidakadilan 

struktural (Muzammil, 2023). Ketiga langkah ini memastikan bahwa 

hukum tidak hanya sah dari sisi sumbernya, tetapi juga adil dan 

manusiawi dalam implementasinya. 

Keberhasilan implementasi konsep ini ditentukan oleh 

beberapa prasyarat penting. Pertama, ketersediaan data sosial yang 

akurat, rinci, dan kontekstual sangat diperlukan agar interpretasi 

hukum berbasis realitas bukan sekadar asumsi spekulatif. Kedua, 

partisipasi masyarakat harus inklusif, memperhatikan suara 

kelompok rentan seperti perempuan, minoritas agama, dan 

kelompok marjinal. Ketiga, transparansi proses hukum harus dijaga 

agar masyarakat memiliki akses terhadap metode dan 



8 

 

pertimbangan yang digunakan dalam penetapan hukum. Keempat, 

akuntabilitas ahli hukum terhadap masyarakat dan lembaga 

keagamaan menjadi landasan moral untuk menjaga integritas 

proses (An-Na'im, 2008). Kelima, kapasitas kelembagaan perlu 

diperkuat, terutama lembaga-lembaga fatwa, pengadilan syariah, 

dan lembaga riset hukum, agar mampu menjalankan riset, 

konsultasi, dan evaluasi dampak secara berkelanjutan. Tanpa 

memenuhi prasyarat ini, lex socius dan lex rei sitae berisiko tereduksi 

menjadi slogan normatif tanpa daya transformatif. 

Praktik konkret implementasi pendekatan ini dapat 

ditemukan dalam penetapan niṣab zakat pertanian di berbagai 

negara Muslim. Di wilayah dengan tingkat kemiskinan tinggi, niṣab 

ditetapkan lebih longgar untuk mendorong redistribusi kekayaan, 

sedangkan di wilayah dengan kesejahteraan ekonomi lebih tinggi, 

niṣab disesuaikan lebih ketat untuk mengoptimalkan pemerataan 

ekonomi (Kahf, 1999). Contoh lain adalah reformasi undang-undang 

keluarga di Tunisia dan Maroko, yang berlandaskan penelitian sosial 

komprehensif dan konsultasi luas dengan berbagai lapisan 

masyarakat sebelum merumuskan prinsip-prinsip keadilan gender 

dalam hukum keluarga Islam. Kasus-kasus ini menunjukkan bahwa 

ketika hukum Islam didialogkan dengan realitas melalui mekanisme 

lex socius dan lex rei sitae, hasilnya bukan hanya lebih adil, tetapi juga 

lebih kontekstual, adaptif, dan diterima oleh masyarakat luas. 

 

Tantangan Penerapan Qirā'ah Mu'āṣirah dalam Era Media dan 
Digital 

Dalam era yang semakin terglobalisasi dan terdigitalisasi, 

penerapan qirā'ah mu'āṣirah menghadapi tantangan yang jauh lebih 

kompleks daripada sebelumnya. Digitalisasi telah mengubah cara 

manusia berinteraksi, berinformasi, dan membentuk persepsi 

hukum serta moralitas sosial. Mediatisasi informasi melalui media 

sosial, algoritma, dan platform daring telah mendemokratisasi akses 

terhadap interpretasi keagamaan, namun juga mengaburkan 

otoritas ilmiah yang sahih (Eickelman & Anderson, 2003). Dalam 

situasi ini, qirā'ah mu'āṣirah harus mampu memberikan respons 

cepat terhadap isu-isu kontemporer seperti etika kecerdasan 



9 

 

buatan, perlindungan data pribadi, serta hak digital, tanpa 

mengorbankan prinsip maqāṣid al-sharī'ah. Kegagalan menavigasi 

perubahan ini akan membuat hukum Islam tampak ketinggalan 

zaman dan kehilangan daya pikatnya di mata generasi digital. 

Ada tiga tantangan utama dalam menerapkan qirā'ah 

mu'āṣirah di era ini. Pertama, disrupsi otoritas keilmuan, di mana 

informasi agama kini tersebar tanpa filter, memunculkan kerancuan 

antara fatwa resmi dan opini awam. Ini menimbulkan polarisasi 

pemahaman yang tajam di ruang publik digital (Hirschkind, 2006). 

Kedua, pergeseran nilai dan norma sosial yang dipicu budaya global 

digital, seperti promosi kebebasan individu, kesetaraan gender, dan 

pluralisme, yang kadang berbenturan dengan nilai tradisional 

syariah. Ketiga, munculnya isu-isu hukum baru seperti transaksi 

fintech, metaverse, dan kejahatan siber, yang belum memiliki 

preseden dalam kitab-kitab klasik, sehingga menuntut ijtihad baru 

yang inovatif namun tetap setia pada maqāṣid al-sharī'ah (Kamali, 

2009). Ketiga tantangan ini bukan untuk ditakuti, melainkan 

ditangkap sebagai peluang untuk memperbaharui pendekatan 

hukum Islam secara kreatif dan bertanggung jawab. 

Risiko yang harus diwaspadai dalam era ini cukup serius. 

Erosi kepercayaan publik terhadap otoritas keagamaan bisa terjadi 

jika institusi fatwa lambat merespons isu digital. Polarisasi opini 

keagamaan juga semakin rentan karena platform digital 

memperkuat ruang gema (echo chambers), memperbesar jurang 

perbedaan interpretasi di masyarakat (Sunstein, 2017). Radikalisasi 

daring menjadi ancaman nyata ketika narasi ekstremis menemukan 

ruang ekspresi bebas tanpa kontrol otoritatif. Terakhir, pelanggaran 

hukum digital seperti penyebaran hoaks, ujaran kebencian, dan 

cybercrime mengharuskan qirā'ah mu'āṣirah mampu menawarkan 

panduan moral dan hukum yang relevan dan solutif. Untuk itu, 

dibutuhkan keterlibatan aktif ulama, sarjana hukum, praktisi 

teknologi, dan masyarakat sipil dalam membangun ijtihad jamā'ī 

(ijtihad kolektif) yang berbasis riset interdisipliner dan nilai 

maqāṣid (Muzammil, 2023). Dengan cara ini, qirā'ah mu'āṣirah tidak 

sekadar bertahan, melainkan menjadi kekuatan pendorong 

transformasi sosial digital yang bermartabat. 



10 

 

 

Catatan Penutup 
Menjahit hukum dengan realitas bukanlah tugas sederhana, 

melainkan sebuah panggilan intelektual dan spiritual untuk menjaga 

agar hukum Islam tetap hidup, bergerak, dan membimbing 

peradaban di tengah dinamika zaman. Melalui pendekatan integratif 

antara uṣūl al-fiqh, filsafat hukum, dan konteks sosial global, hukum 

Islam dapat diposisikan sebagai sistem nilai yang adaptif, progresif, 

dan tetap berakar pada prinsip maqāṣid al-sharī'ah (An-Na'im, 

2008). Pendekatan lex socius dan lex rei sitae membekali kita dengan 

kerangka kerja yang responsif terhadap perubahan sosial, tanpa 

harus melepaskan integritas normatif sumber-sumber wahyu. 

Dalam dunia yang penuh ketidakpastian ini, hanya hukum yang 

mampu berdialog dengan realitas yang akan bertahan dan relevan. 

Keberhasilan gerakan ini tentu saja membutuhkan komitmen 

kolektif: komitmen akademisi untuk menggali khazanah turath 

secara kontekstual, komitmen praktisi hukum untuk 

menerjemahkan nilai-nilai shar'ī ke dalam produk hukum yang 

berkeadilan, dan komitmen masyarakat untuk menjadi subjek aktif 

dalam perubahan sosial yang berlandaskan nilai (Kamali, 2009; 

Wahyudi, 2007). Era digital dan globalisasi menawarkan tantangan 

sekaligus peluang. Tantangan berupa disrupsi otoritas, pergeseran 

nilai, serta lahirnya problematika hukum baru. Peluang berupa 

kemudahan kolaborasi ilmiah lintas negara, partisipasi masyarakat 

dalam ijtihad sosial, serta perluasan cakupan maqāṣid dalam 

menjawab problematika kontemporer. Di titik inilah, qirā'ah 

mu'āṣirah menemukan urgensinya: sebagai jembatan antara teks 

suci dan realitas hidup, antara prinsip abadi dan kebutuhan dinamis. 

Masa depan hukum Islam bergantung pada keberanian kita 

untuk berijtihad dengan pandangan jauh ke depan, keteguhan kita 

menjaga maqāṣid al-sharī'ah sebagai pusat gravitasi etis, dan 

kerendahan hati kita untuk mendengarkan realitas sosial sebagai 

bagian integral dari wahyu yang berbicara melalui sejarah manusia. 

Menjahit hukum dengan realitas adalah kerja abadi umat yang 

percaya bahwa keadilan bukan sekadar impian, melainkan amanah 

yang harus diwujudkan. 



11 

 

 
  



12 

 

Referensi 
al-Ghazālī, A. H. (2017). Al-Mustasfa min Ilm al-Uṣūl (Vol. 1). Cairo: 

Dar al-Thaqafah. 
An-Na'im, A. A. (2008). Islam and the Secular State: Negotiating the 

Future of Shari'a. Harvard University Press. 
Eickelman, D. F., & Anderson, J. W. (Eds.). (2003). New Media in the 

Muslim World: The Emerging Public Sphere (2nd ed.). Indiana 
University Press. 

Glenn, H. P. (2010). Legal Traditions of the World: Sustainable 
Diversity in Law (4th ed.). Oxford University Press. 

Hallaq, W. B. (2009). An Introduction to Islamic Law. Cambridge 
University Press. 

Hasbi Ash-Shiddieqy, T. M. (1975). Filsafat Hukum Islam. Jakarta: 
Bulan Bintang. 

Hirschkind, C. (2006). The Ethical Soundscape: Cassette Sermons and 
Islamic Counterpublics. Columbia University Press. 

Hooker, M. B. (2008). Indonesian Syariah: Defining a National School 
of Islamic Law. ISEAS–Yusof Ishak Institute. 

Kahf, M. (1999). The Performance of Islamic Monetary Institutions. 
Islamic Research and Training Institute. 

Kamali, M. H. (2009). Shari'ah Law: An Introduction. Oneworld 
Publications. 

Muslehuddin, M., & Asmin, Y. W. (1991). Filsafat Hukum Islam dan 
Pemikiran Orientalis: Studi Perbandingan Sistem Hukum Islam. 
Tiara Wacana Yogya. 

Muzammil, S. (2023). Phronesis dimension (Al-Syu'ūr Al-Faḍīllah) as 
a new manhaj of contemporary fiqh: Case study of Central MUI 
Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa No. 1 of 2021 
on the law of AstraZeneca's COVID-19 vaccine products. 
Journal of Asian Wisdom and Islamic Behavior, 1(2), 104–119. 

Syaiful Arif. (2022). Islam dan Pancasila Perspektif Maqashid 
Syari'ah. Yogyakarta: Penerbit Cakrawala. 

Sunstein, C. R. (2017). #Republic: Divided Democracy in the Age of 
Social Media. Princeton University Press. 

Twining, W. (2009). General Jurisprudence: Understanding Law from 
a Global Perspective. Cambridge University Press. 

Wahyudi, Y. (2007). Maqāṣid Sharīʼah dalam Pergumulan Politik: 
Berfilsafat Hukum Islam dari Harvard ke Sunan Kalijaga. 
Nawesea Press. 

Zahrah, M. A. (1958). Uṣūl al-Fiqh. Cairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi. 
 



13 

 

(2) 

Moderasi Berkeadilan dan Taisir Manhaji dalam Fatwa 
 

Prof. Dr. H. M. Asrorun Ni'am Sholeh, MA 
Ketua Bidang Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Pusat 

 

Pendahuluan 

Pertama, saya mengucapkan selamat atas pengukuhan 

sahabat dan guru saya, Kyai Shofiyullah Muzammil sebagai guru 

besar di Fakultas Syariah Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Beliau ini sosok Kyai, dapat bonus guru besar. Dan saya 

melihat beliau telah menjadi guru besar sebelum pengukuhan ini. 

Alā kullin selamat... 

Saya berterima kasih atas kepercayaan Kyai Shofi untuk 

menuliskan pandangan terhadap naskah pidato guru besar beliau, 

yang concern pada isu fatwa. Beliau menjadi salah satu tokoh yang 

memiliki kepedulian mengenai dinamika fatwa, khususnya terkait 

sertifikasi produk halal, yang beberapa tahun terakhir hingga hari 

ini masih dilakukan konsolidasi tata kelola sertifikasi halal, 

termasuk fatwa halal dan standarnya.  

Tulisan ini sebagai bentuk takarrum sekaligus tahniah atas 

pengukuhan guru besar bagi Kyai Shifiyullah. Saya telah membaca 

naskah pidato beliau. Saya juga mengikuti gagasan, pemikiran, dan 

kiprah beliau mengenai soal hukum Islam. Terlebih, beliau menjadi 

salah satu anggota Komisi Fatwa MUI Pusat. 

Tulisan ini akan sedikit memberikan penguatan berupa 

catatan pinggir (ḥāmish) atas matan pidato guru besar kali ini, 

khususnya terkait dengan fatwa Majelis Ulama Indonesia. Catatan 

pinggir ini lebih bersifat persandingan dan penguatan, yang 

sebagian sumbernya saya nukil ulang dari tulisan saya sebelumnya. 

 

Moderasi Berkeadilan 

 Fatwa itu memberi jalan keluar. Orang yang berfatwa 

menghendaki jawaban hukum untuk dijadikan pedoman. Fatwa 

harus fleksibel, bisa diimplementasikan. Tidak boleh ada jalan 

buntu. Jika ada kebuntuan, fatwa melahirkan jalan keluar. Bisa jadi 



14 

 

jalan keluar tersebut merupakan jalan darurat, yang bersifat 

temporal.   

Fatwa MUI terkait dengan Astrazenecca yang melahirkan 

hukum ḥaram- mubah bisa dipahami oleh kondisi; (i) secara bahan 

dan proses produksi, ia tidak memenuhi standar halal, khususnya 

terkait dengan adanya (intifā’ al-khinzīr wa mā tawāllada minhu); 

(ii) ada kebutuhan mendesak terhadap penggunaan vaksin untuk 

mencegah penularan wabah covid, sementara vaksin yang telah 

dinyatakan halal tidak cukup untuk memenuhi kebutuhan.  

Standar halal yang salah satunya larangan intifā’ al-khinzīr wa 

mā tawāllada minhu itu ditetapkan dalam fatwa MUI sebagai 

pedoman di dalam proses sertifikasi halal produk, termasuk obat. 

Artinya, jika tidak sesuai standar, maka tidak bisa ditetapkan 

kehalalannya. Dan jika demikian, pasti tidak dapat diterbitkan 

Sertifikat Halal. Tidak mungkin hanya keinginan untuk menetapkan 

halal, dipaksa untuk mengubah standar. Itu tidak manhajī. Akan 

tetapi, bukan berarti tidak ada jalan keluar. Tetapi harus diletakkan 

pada tempatnya, difatwakan sesuai dengan aturan mainnya, sesuai 

kaedah-kaedah hukum, merujuk pada pedoman dan standar yang 

telah disepakati bersama.  

Produk yang tidak halal dan tidak memperoleh Sertifikat Halal 

tidak serta merta secara absolut tidak boleh digunakan. Fatwa MUI 

tentang Obat dan Pengobatan1, merinci soal zat obat dan bahan yang 

ditetapkan halal-haramnya, serta fatwa tentang penggunaannya, 

apakah boleh atau tidak. Jika ada ḍarar, meskipun zatnya suci, maka 

ia haram untuk digunakan. Sebaliknya, meskipun zatnya haram, jika 

 
1 Fatwa MUI Nomor 30 Tahun 2013, di antaranya menyebutkan; (i) Obat yang 

digunakan untuk kepentingan pengobatan wajib menggunakan bahan yang suci dan 
halal. (ii) Penggunaan bahan najis atau haram dalam obat-obatan hukumnya haram. 
(iii) Penggunaan obat yang berbahan najis atau haram untuk pengobatan hukumnya 
haram kecuali memenuhi syarat sebagai berikut: a. digunakan pada kondisi 
keterpaksaan (al-dlarurat), yaitu kondisi keterpaksaan yang apabila tidak dilakukan 
dapat mengancam jiwa manusia, atau kondisi keterdesakan yang setara dengan 
kondisi darurat (al-hajat allati tanzilu manzilah al-dlarurat), yaitu kondisi 
keterdesakan yang apabila tidak dilakukan maka akan dapat mengancam eksistensi 
jiwa manusia di kemudian hari;  b. belum ditemukan bahan yang halal dan suci; dan 
c. adanya rekomendasi paramedis kompeten dan terpercaya bahwa tidak ada obat 
yang halal. 

 



15 

 

ada kebutuhan mendesak--yang secara fikih memenuhi syarat untuk 

disebut ḍarūrah shar’iyyah atau setidaknya ḥājah sḥar’iyyah yang 

dapat menduduki kedudukan ḍarūrah shar’iyyah, maka ia boleh 

digunakan.  

Dari ini, apa yang saya sampaikan, memperkuat dan memberi 

garis tebal atas pandangan Prof Shofiyullah tentang fatwa MUI 

mengenai Vaksin Astrazeneca waktu itu, dengan radaksi beliau: 
Berdasar pelacakan terhadap literatur, kini saya dapat 

menjelaskan mengapa hukum vaksin AztraZenica yang dikeluarkan 
oleh MUI Pusat mengikuti prinsip-prinsip dari 6 jenis hukum, yakni 
Ḥaram-Mubah. MUI mempertahankan sikap kehati-hatian dalam 
situasi yang darurat, mendesak yakni menyelamatkan salah satu 
dari al Khamsah, yaitu nyawa.  

Meskipun dalam keterdesakan dan tekanan atas bahaya 
yang mengancam, MUI tetap mempertahankan atas hukum 
keharaman babi dan turunnnya (intifā’ al Khinzīr Ḥarām Muṭlaq), 
yang telah dituliskan dalam hukum Tuhan (Lex Divine) Surat Al 
Baqarah (2): 173. Sikap keteguhan dalam memegang Lex Divine, 
menjadikan hukum tersebut tetap haram, namun karena 
kondisiyang sangat mendesak, dan dengan mempertimbangkan sisi 
fungsi dalam ilmu farmakologi dan medis, bahwa tripsin, menjadi 
unsur yang saat ini mampu mengikat virus yang dilemahkan, dan 
demi alasan khusus (lex rae sitae) perlindungan pada nyawa orang 
banyak, yang diamanatkan oleh syariah harus ditegakkan dan 
diperjuangkan, maka hukum ḥaram, dengan dikontekskan pada 
dilema hidup-mati manusia, (lex socius), diberi hukum baru, yakni 
mubah, diperkenankan-untuk batas waktu dan kondisi tertentu, 
sebelum ada pengganti tripsin halal sebagai pengikat virus covid 
tersebut. 

Kebolehan menggunakan yang haram tersebut tanpa 

mengubah status haramnya. Bukan berarti jika darurat, maka secara 

zat, yang haram dan najis berubah hukum menjadi halal dan suci. 

Tidak. Sebagaimana seseorang boleh mengonsumsi bangkai saat 

kondisi darurat, tidak dimaknai kebolehan tersebut mengubah 

status bangkai tersebut menjadi suci. Di sinilah sisi keadilan dalam 

penetapan hukum. Ini bagian dari konsistensi dalam memegang 

aturan keagamaan, sekalipun dibaca oleh sebagian khalayak sebagai 

sesuatu yang kaku. Walau demikian, fatwa memberikan jalan keluar, 

dengan kebolehan setelah ada pertimbangan shar’ī. Di sinilah sisi 

kemudahan yang menegaskan soal taisir dan fleksibilitas hukum 

Islam. Moderasi yang berkeadilan, tetap menempatkan sesuatu pada 



16 

 

tempatnya. Memberi jalan keluar tanpa memerkosa hukum untuk 

merealisasikan kemaslahatan.  

 

Taisir Manhaji dalam Berfatwa Untuk Mewujudkan 

Kemsalahatan 

Untuk mengoptimalkan peran fatwa dalam mewujudkan 

keamaslahatan publik, menghidupkan fatwa dalam kesadaran 

kolektif masyarakat, serta  mengefektifkan proses transformasi 

fatwa dalam perlikau dan kebijakan publik, dibutuhkan langkah-

langkah penguatan fatwa, baik pada metodologi, substansi, maupun 

administrasi dan advokasi fatwa. 

Untuk kepentingan itu, saya merumuskan beberapa prinsip 

dalam penetapan fatwa, yang disebut Living Fatwa. Living Fatwa 

dapat dimaknai sebagai upaya menghidupkan dan menghadirkan 

fatwa sebagai panduan bagi masyarakat serta menjadikannya hidup 

dalam perilaku yang menyatu dengan denyut nadi kehidupan 

masyarakat. Untuk menjadikan fatwa hidup di tengah masyarakat, 

fatwa perlu adaptif dengan kondisi, budaya, dan termasuk madzhab 

keagamaan masyarakat. Fatwa merupakan produk interaksi antara 

mufti dengan lingkungan sosial, budaya, ekonomi, dan poltik yang 

mengelilinginya. Fatwa harus kontekstual karena ia merupakan 

jawaban atas permasalahan kongkrit yang muncul di masyarakat 

dalam perspektif hukum Islam. Living Fatwa terdiri dari pendekatan 

yang Luwes, Implementatif, Visioner, Ilmiah, Nalar-kritis, dan Gerak-

dinamis.  

Qirā’ah mu’āṣirah yang dipaparkan Prof Shofiyullah 

memperkuat pentingnya pendekatan fatwa keagamaan yang luwes, 

implementatif, dan visioner. Namun, tetap dalam bingkai kaedah 

ilmiah yang bisa dipertanggungjawabkan (taisir manhaji). Saya 

kutipkan kembali tiga dari enam pendekatan LIVING, yaitu luwes, 

implementatif, dan visioner, yang bisa beririsan, bahkan 

memperkuat argumentasi tentang “Qirā’ah mu’āṣirah”nya Prof 

Shofiyullah. 

 

 

1. Luwes (murūnah) dalam Penetapan Fatwa 



17 

 

Fatwa keagamaan memiliki karakter yang murūnah 

(Muhammad, 2020), luwes, lentur dan fleksibel. Murūnah 

dalam fatwa merupakan manifestasi dari prinsip “al-yusr” 

atau kemudahan yang menjadi karakter dasar dalam 

pensyariatan hukum (Muhammad, 2020).  

Kelenturan dalam penetapan fatwa tidak berarti 

tasaḥulī (menggampangkan dalam berfatwa), terlebih 

taḥakkum, (menetapkan hukum tanpa dasar ilmu). 

Mengingat fatwa merupakan jawaban hukum shar’ī, maka 

dalam penetapannya terikat oleh kaedah-kaedah penetapan 

hukum shar’ī yang bersifat ajeg dan harus dipedomani.  

Kelenturan fatwa tetap dalam koridor kaedah hukum shar’ī, 

mendasarkan diri pada metode ijtihad dan pedoman dalam 

penetapan fatwa. Ada quyūd  dan ḍawābiṭ yang dipegang 

secara konsiten. Namun pada saat yang sama, fatwa bersifat 

lentur, khususnya terhadap masalah-masalah yang masuk 

kategori “al-mutaghayyirāt”. Dan yang paling penting, fatwa 

bersifat solutif. 

Kelenturan fatwa memiliki basis akademik melalui 

berbagai kaedah fikih, di antaranya kaedah yang 

disampaikan Ibnu Qayyim al-Jauziyah (al-Jauziyah, 2022) 

yang menyatakan: 

 تغير الفتوى واختلافها بحسب تغير الأزمنة والأمكنة والأحوال والنيات والعوائد 

Perubahan fatwa dan perbedaannya disebabkan oleh 
perubahan waktu, tempat, kondisi, niat dan dan adat 
istiadat. 

Dalam fatwa MUI, perubahan fatwa dapat terlihat dalam 

berbagai fatwa yang ditetapkan, di antaranya saat 

menetapkan fatwa tentang Vaksin Meningitis.  

Pada 2009, MUI menetapkan Fatwa Nomor 05 Tahun 

2009 tentang Penggunaan Vaksin Meningitis Bagi Jemaah 

Haji Atau Umrah, yang isinya menetapkan hukum boleh 

(mubah) penggunaan vaksin Meningitis produksi GSK yang 

mempergunakan bahan dari babi dan/atau yang dalam 

proses pembuatannya telah terjadi 

persinggungan/persentuhan  dengan bahan babi. khusus 



18 

 

untuk haji wajib dan/atau umrah wajib. Ketentuan boleh 

mempergunakan vaksin meningitis yang haram tersebut 

berlaku hanya sementara selama belum ditemukan vaksin 

Meningitis yang halal atau pemerintah Kerajaan Arab Saudi 

masih mewajibkan penggunaan vaksin tersebut bagi jamaah 

haji dan/atau umrah. Tahun berikutnya, 2010, setelah 

adanya Produk Vaksin lain yang dalam proses produksinya 

memenuhi standar halal, tidak bersentuhan dengan babi 

atau bahan yang tercemar babi dan telah melalui proses 

pencucian, maka MUI menetapkan fatwa Nomor 6 Tahun 

2010 yang menyatakan bahwa, dari tiga jenis Vaksin 

Meningitis yang dilakukan pemeriksaan, ditetapkan; (i) 

Vaksin MencevaxTM ACW135Y hukumnya Haram; (ii) Vaksin 

Menveo Meningococcal dan Vaksin Meningococcal 

hukumnya Halal; dan (iii) Vaksin yang boleh digunakan 

hanyalah vaksin meningitis yang halal. Fatwa ini juga 

mencabut Fatwa MUI Nomor 5 Tahun 2009 yang 

menyatakan bahwa bagi orang yang melaksanakan haji wajib 

atau umrah wajib boleh menggunakan vaksin meningitis 

haram karena al-ḥājah (kebutuhan mendesak) dan 

“dinyatakan tidak berlaku lagi”. 

Sementara, tidak semua perubahan kondisi dapat 

mengubah fatwa. Fatwa MUI tentang Vasektomi, merupakan 

salah satu contohnya. Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia, 

pada 1979 telah memfatwakan bahwa vasektomi/tubektomi 

hukumnya haram2.  

Namun, seiring dengan perkembangan teknologi, 

pada 2009 ada informasi ilmiah bahwa vasektomi dapat 

dipulihkan kembali pada situasi semula. Menyambung 

saluran spermatozoa (vas deferen) dapat dilakukan oleh ahli 

 
2 Fatwa yang ditetapkan pada 13 Juni 1979 ini diputuskan setelah 

membahas kertas kerja yang disusun oleh KH. Rahmatullah Siddiq, KHM. 
Syakir, dan KHM. Syafi'i Hadzami, yang menegaskan bahwa; (i) pemandulan 
dilarang oleh agama; (ii) vasektomi/tubektomi adalah salah satu bentuk 
pemandulan; dan (iii) di Indonesia belum dapat dibuktikan bahwa 
vasectomi/tubektomi dapat disambung kembali. 



19 

 

urologi dengan menggunakan operasi menggunakan 

mikroskop. Namun, kemampuan untuk dapat mempunyai 

anak kembali akan sangat menurun tergantung lamanya 

tindakan vasektomi. 

Setelah dilakukan kajian secara seksama, dengan 

mengundang ahli urologi dan BKKBN, maka melalui forum 

ijtimā’ al-ulamā’ Komisi Fatwa se-Indonesia, ditetapkan 

bahwa praktek vasektomi hukumnya tetap haram. Salah satu 

pertimbangannya adalah vasektomi sebagai alat kontrasepsi 

KB sekarang ini dilakukan dengan memotong saluran 

sperma. Hal itu berakibat terjadinya kemandulan tetap. 

Sementara itu, upaya rekanalisasi (penyambungan kembali) 

tidak menjamin pulihnya tingkat kesuburan kembali yang 

bersangkutan. Hal yang sama ditanyakan pada 2013. Namun, 

belum ditemukan illat baru yang secara shar’ī dapat 

mengubah hukum, maka fatwa tetap diberlakukan. 

 

2. Implementatif (amalī, taṭbiqī) 

Fatwa yang ditetapkan harus dipastikan dapat 

terimplementasi. Karena itu sebelum fatwa ditetapkan, mufti 

harus mengenal bagaimana kondisi mustafti dan dampak 

yang ditimbulkan dalam hal implementasi fatwa. 

Fatwa harus melihat realitas sosial di mana dan 

bagaiamana fatwa diminta, dan apa dampak yang 

ditimbukan jika fatwa hendak dilaksanakan. Siapa yang akan 

melaksanakan dan dalam konteks apa. Fatwa bukan hanya 

sekedar jawaban normatif keagamaan dengan pendekatan 

teks semata; lebih-lebih bersifat deduktif. Hal ini mengingat 

masalah yang difatwakan itu bersifat kongkrit, aktual, 

karenanya membutuhkan jawaban yang bisa 

diimplementasi. 

Di samping mengenali konteks ruang dan waktu si 

mustafti; fatwa yang sudah ditetapkan juga harus 

diikhtiarkan untuk dapat diimplementasikan, baik secara 

langsung maupun melalui pengaturan. 



20 

 

Perubahan sosial sering kali menuntut adanya 

penyesuaian dalam hal aturan, termasuk pemahaman 

hukum Islam dan praktek keagamaannya. Dalam konteks 

fikih, ada azīmah dan ada rukhṣah. Rukhṣah diberikan 

sebagai bentuk kemudahan agar aturan hukum Islam tetap 

dapat diimplementasikan, meskipun dalam kondisi yang 

berbeda dengan kondisi normal. Jika kondisi normal, berlaku 

hukum normal, yang dikenal sebagai azīmah. 
Dalam kajian hukum Islam, pertimbangan untuk 

mencegah ke-mafsadah-an itu didahulukan dari pada 

memeperoleh kemaslahatan.3 Penetapan fatwa ini juga 

meneguhkan sisi fleksibilitas hukum Islam4. Hal ini juga 

didasarkan pada pendapat al-Nawawi dalam kitab al-Majmu’ 

(al-Nawawi, n.d.) yang menyatakan tidak wajib ṣalāt jum’at 

bagi orang sakit, meskipun ṣalāt jum’at-nya orang kampung 

tidak sah karena jumlah jamaahnya kurang karena 

ketidakhadirannya. 

 

3. Visioner (mustaqbaliah) 

Agar fatwa dapat diterima dalam kesadaran hukum 

masyarakat, penetapan fatwa harus visioner dan 

menjangkau ke depan. Di samping berdasar pada pada 

kondisi yang bersifat empirik, fatwa juga melihat pada apa 

yang ditimbulkan jika fatwa tersebut dipedomani dan 

dipraktekkan. Karenanya dalam penetapan fatwa perlu 

melakukan naẓar fī ma’alat al-af’āl (melihat pada akibat 

hukum). 

Penetapan Fatwa harus mempertimbangkan sisi 

keberlakuan dan dampak yang ditimbulkan pasca 

keberlakuannya. Pertimbangan penetapan fatwa perlu 

menjangkau pada akibat yang ditimbulkan jika 

 
3 Kaedah fiqhiyyah dar’ul mafasid muqaddamun ‘ala jalb al-mashalih 
4Dalam terminologi hukum Islam dikenal kaedah hukum yang 

menegaskan fleksibilitasi hukum Islam “la yunkaru taghayyur al-ahkam bi 
taghayyur al-azminah wa al-amkinah wa al-‘awaid”, tidak diingkari adanya 
perubahan hukum sebab adanya perubahan waktu, tempat, dan kondisi.  



21 

 

diimplementasikan; dengan mengupayakan terwujudnya 

kemaslahatan serta sedapat mungkin menghindarkan diri 

dari mafsadah yang ditimbulkan. 

Melihat “ma’alat al-af ’āl” meniscayakan penetapan 

fatwa yang dinamis (taṭawwurī) dan tidak statis (ghair 

sukunī). Melihat aspek ma’alat al-af ’āl merupakan faktor 

yang dapat mendinamisir penetapan fatwa, baik di bidang 

ibadah maupun di bidang muamalah. Penggunaannya di 

bidang muamalah lebih dinamis mengingat prinsip dasar 

dalam hal muamalah adalah pendekatan rasional dan 

pertimbangan kemaslahatan (Ahmitu, 2012). 

Teori ma’alat al-af ’āl menuntut adanya 

pertimbangan tiga hal dalam penetapan fatwa; pertama, 

aktifitas perbuatan, kedua, kodisi “al-wāqi’” yang melingkupi 

di mana perbuatan itu dilakukan serta lingkungan yang 

mempengaruhinya, dan ketiga, dampak yang ditimbulkan 

dari perbuatan tersebut di kemudian hari (Ahmitu, 2012). 

Teori ma’alat al-af ’āl berkaitan dengan dua kaedah untuk 

melindungi tujuan syariah yaitu kaedah z ari’ah dan al-ḥiyāl 

al-shar’iyyah; serta dua kaedah untuk mewujudkan 

keamsalahatan mukalaf, yaitu istiḥsān dan murā’at al-khilāf 

(Jiddiyah, 2010).  

Dalam konteks nazhar fi ma’alat al-af ’al, yang 

dijadikan pertimbangan bukan hanya sesuatu yang “Waqi’”, 

tetapi juga yang bersifat “mutawaqqa’”(yang akan terjadi 

dengan ukuran yang bersifat rasional, bukan ramalan). 

Fatwa MUI Nomor 4 Tahun 2003 tentang 

Standardisasi Fatwa Halal menjadi salah satu fatwa yang 

mengadaptasi teori maalat al-af ’al.  Di samping konsen 

terhadap komposisi dan proses produksi, Fatwa MUI 

mengatur soal bentuk, aroma, rasa, nama, dan gambar 

kemasan produk. Jika kita melihat material semata, maka 

fatwa tidak dapat menjangkau soal bentuk. Akan tetapi, 

dengan pendekatan “ma’alat al-af’āl”, fatwa MUI 

menetapkan bahwa produk pangan yang menggunakan 

nama yang diharamkan tidak bisa ditetapkan kehalalannya. 



22 

 

Demikian juga produk pangan yang meterialnya halal tetapi 

diproduksi dalam bentuk hewan yang diharamkan misalnya. 

Ini untuk mencegah adanya permisifitas masyarakat 

terhadap sesuatu yang diharamkan. Ke depan, jika itu dibuka 

dan dilonggarkan, dikhawatirkan akan tidak ada lagi 

sensitifitas halal-haram bagi masyarakat. 

Dalam Fatwa MUI Nomor 4 Tahun 2003 tentang 

Standardisasi Fatwa Halal, bagian keempat terkait masalah 

Penggunaan Nama dan Bahan, dijelaskan bahwa: (i) Tidak 

boleh mengkonsumsi dan menggunakan nama dan/atau 

simbol-simbol makanan/minuman yang mengarah kepada 

kekufuran dan kebatilan; (ii) Tidak boleh mengkonsumsi dan 

menggunakan nama dan/atau simbol-simbol 

makanan/minuman yang mengarah kepada nama-nama 

benda/binatang yang diharamkan terutama babi dan khamr, 

kecuali yang telah mentradisi (‘urf) dan dipastikan tidak 

mengandung unsur-unsur yang diharamkan seperti nama 

bakso, bakmi, bakwan, bakpia dan bakpao; (iii) Tidak boleh 

mengkonsumsi dan menggunakan bahan campuran bagi 

komponen makanan/minuman yang menimbukan 

rasa/aroma (flavour) benda-benda atau binatang yang 

diharamkan, seperti mie instan rasa babi, , dll; dan (iv) Tidak 

boleh mengkonsumsi makanan/minuman yang bacon 

flavour menggunakan nama-nama makanan/minuman yang 

diharamkan seperti whisky, brandy, beer, dan lain-lain. 

Terkait dalam upaya taqnin Fatwa, dengan langkah 

komuniasi sebagai pengejawantahan paradigma simbiotik, 

maka fatwa ini kemudian diserap dalam regulasi, melalui 

Peraturan Presiden Nomor 6 Tahun 2023 tentang Sertifikasi 

Halal Obat, Produk Biologi, dan Alat Kesehatan  yang 

diterbitkan pada 19 Januari 2023. 

Pasal 9 Perpres ini mengatur bahwa produk harus 

tidak menggunakan nama yang mengarah padasesuatu yang 

diharamkan atau memuat pornografi serta tidak 

memilikikarakteristik/profil sensoris yang mengarahpada 

produk haram atau yang telah dinyatakan haram 



23 

 

berdasarkan ketetapan fatwa Majelis Ulama Indonesia5. Di 

samping itu, pengemasan dan pelabelannya menjamin 

kehalalan dan mutu bahan kemasan yang digunakan dengan 

desain kemasan, tanda,simbol, logo, nama, dan gambar yang 

tidakmenyesatkan; serta dikemas dan diberi label dengan 

tidak melanggar prinsip syariah Islam (Perpres No. 6 Tahun 

2023, n.d.). 

Pasal 6 angka (5) huruf g mengatur bahwa bahan 

berupa alkohol/etanol dapat digunakan selama 

alkohol/etanol tersebut tidak berasal dari industri khamar 

yang secara medis tidak membahayakan dan tidak 

disalahgunakan. Ketentuan ini merujuk pada Fatwa MUI 

Nomor Fatwa Noamor 4 Tahun 2003 tentang Standardisasi 

Fatwa Halal dan Fatwa Nomor 11 Tahun 2009 tentang 

Hukum Alkohol. 
 

4. Ilmiah (manhaji) 

Bagian dari upaya menghidupkan fatwa dalam 

masyarakat yang terus berubah adalah memastikan 

penetapan fatwa didasarkan pada argumen yang berbasis 

akademik dan ilmiah serta menjaga integritas keilmuan. 

Fatwa yang ilmiah adalah fatwa yang mengikatkan 

diri pada metode ijtihad yang ṣaḥiḥ, metodologis 

(manhajiyah), yang berarti bahwa cara berpikir didasarkan 

kepada metode yang disepakati oleh para ulama, baik ilmu 

tafsir, ilmu hadis, uṣūl al-fiqh, maupun qawā’id fiqhiyyah; 

bukan produk yang dihasilkan tanpa batasan dan tanpa 

aturan (bilā hudūd wa lā ḍawābit).  

Fatwa ditetapkan atas kekuatan dalil dan argumen 

ilmiah, bukan oleh banyaknya suara. Karenanya tidak 

dikenal voting dalam penetapan fatwa MUI. Jika pada 

masalah yang sedang dibahas terdapat perbedaan 

 
5 Ada dua fatwa yang terkait dengan hal ini, yaitu Fatwa Nomor 4 

Tahun 2003 tentang Standardisasi Fatwa Halal dan Fatwa Nomor 44 Tahun 2020 
tentang Penggunaan Nama, Bentuk, dan Kemasan Produk yang Tidak Dapat 
Disertifikasi Halal. 



24 

 

pandangan, dan tidak tercapai titik temu, maka ditunda 

sampai dimungkinkan terjadinya kesepakatan. Dan jika 

ternyata tidak dapat bersepakat, maka fatwa ditetapkan 

dengan menyampaikan adanya perbedaan pandangan 

tersebut disertai dengan penjelasan argumen masing-

masing.  Dalam penetapan fatwa, khususnya pada masalah 

aliran keagamaan, ibadah, dan pangan, menggunakan 

pendekatan iḥtiyāṭ (mengambil pandangan keagamaan yang 

paling hati-hati) serta sedapat berpegang pada prinsip al-

khurūj min al-khilāf (mungkin keluar dari perbedaan 

pendapat). 

Penetapkan fatwa meniscayakan pandangan ahli 

yang memiliki kompetensi untuk memperoleh “taṣawwur 

masalah” secara utuh tentang substansi yang akan 

difatwakan. Fatwa produk halal menempatkan “ulama di 

bidang pangan” sebagai referensi utama dalam penetapan 

kehalalan produk. Dalam Fatwa MUI tentang Standar 

Sertifikasi Penyembelihan Halal (Fatwa Nomor MUI Nomor 

12, 2009) misalnya, fatwa mengakomodasi perkembangan 

ilmiah di bidang teknologi peternakan; semisal 

penyembelihan mekanis dan proses stunning 

(pemingsanan) penyembelihan hewan. Fatwa tersebut 

menetapkan, Stunning (pemingsanan) untuk mempermudah 

proses penyembelihan hewan hukumnya boleh, dengan 

syarat; (i) stunning hanya menyebabkan hewan pingsan 

sementara, tidak menyebabkan kematian serta tidak 

menyebabkan cedera permanen; (ii) bertujuan untuk 

mempermudah penyembelihan; (iii) pelaksanaannya 

sebagai bentuk iḥsan, bukan untuk menyiksa hewan; (iv) 

peralatan stunning harus mampu menjamin terwujudnya 

ketiga syarat tersebut, serta tidak digunakan antara hewan 

halal dan nonhalal (babi) sebagai langkah preventif; dan (v) 

penetapan ketentuan stunning, pemilihan jenis, dan teknis 

pelaksanaannya harus di bawah pengawasan ahli yang 

menjamin terwujudnya keempat syarat yang ada (Fatwa 

Nomor MUI Nomor 12, 2009). Salah satu pertimbangan 



25 

 

penyembelihan dengan menggunakan stunning adalah 

aturan mengenai animal welfare. Dalam fatwa, prinsip 

animal welfare dikontekstualisasi dengan perspektif ihsan 

dalam proses penyembelihan. Syarat dan kondisinya 

dioperasionalkan sesuai dengan disiplin keilmuan yang 

memiliki keahlian. 

Dalam proses sertifikasi halal di Indonesia, 

keberadaan auditor halal yang dimiliki oleh Lembaga 

Pemeriksa Halal, yang berasal dari ahli di bidang pangan dan 

ilmu terapan lainnya, merupakan “mata” dan “telinga” dalam 

penetapan fatwa, berfungsi mengoperasionalkan fatwa 

tentang standar halal, untuk memastikan bahwa komposisi 

dan proses produksi pangan sesuai dengan standar halal. 

Fatwa MUI dihidupkan dalam bentuk kebijakan publik dalam 

penyelenggaraan sertifikasi halal, melalui Undang-Undang 

dan peraturan pelaksanaan turunannya, seperti Peraturan 

Presiden Republik Indonesianomor 6 Tahun 2023 tentang 

Sertifikasi Halal Obat, Produk Biologi, dan Alat Kesehatan 

(Perpres No. 6 Tahun 2023). Salah satu kriteria yang harus 

dipenuhi dalam cara pembuatan produk yang halal adalah 

tidak menggunakan nama yang mengarah pada sesuatu yang 

diharamkan atau memuat pornografi, serta tidak memiliki 

karakteristik/profil sensoris yang mengarah pada produk 

haram atau yang telah dinyatakan haram berdasarkan fatwa 

Majelis Ulama Indonesia (Perpres No. 6 Tahun 2023). 

Akhirnya, selamat atas pengukuhannya. Semoga 

semakin manfaat untuk umat 

Wallahu A’lam bi al-Shawab.  

 

  



26 

 

Referensi 

Ahmitu, Y. A. (2012). Mabda’ I’tibar al-Ma’al fi al-Bahts al-Fiqhi. 

Markaz Nama li al-Buhuts wa al-Dirasat. 

al-Jauziyah, I. Q. (2022). I’lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-Alamin, Juz 

4. Dar Ibnu al-Jauziyyah. 

al-Nawawi, I. (n.d.). al-Majmu’ syarh al-muhadzdzab, Juz 4. 

Fatwa Nomor 12, 2009. 

Jiddiyah, U. (2010). Ashl I’tibar al-Ma’al Bain al-Nazhariyah wa al-

Tathbiq. Dar Ibn Hazm. 

Muhammad, H. M. A. R. (2020). Murunat al-Fatwa fi al-Syariah al-

Islamiyyah: Dar al-Ifta al-Mushriyyah Anmudzajan. Majalah 

Al-Buhuts Al-Fiqhiyyah Wa Al-Qanuniyyah, 35(1), 357–433. 

Perpres No. 6 Tahun 2023. 

 

  



27 

 

(3) 

Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām, Filsafat Kontemporer dan 
Tawaran Kiai Shofiyullah Muzammil 

 
Dr. KH. Aguk Irawan MN 

Tokoh Agama, Penulis, dan Sastrawan Berkebangsaan Indonesia 

 

Bismillahirahmanirrahim. 

Alhamdulillah wa ba'da. Tentu, pertama kami mengucapkan 

Alfu Mabruk kepada sahabat dan senior kami KH. Shofiyullah 

Muzammil atas capaian akademik tertingginya (guru besar) pada 

bidang Filsafat Hukum Islam di Universitas UIN Sunan Kalijaga, 

dengan pengambilan bidang takhasus, Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-

Aḥkām: Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dengan Filsafat Hukum dalam 

diskursus Hukum Kontemporer. Sebuah tema yang visioner dan 

amat dibutuhkan umat pada konteks hari ini dan yang akan datang. 

Semoga ilmu dan pengabdiannya pada umat menjadikan jariyah 

dunia akhirat. Amin 

Membaca prolog pidato guru besarnya yang terlampir dalam 

buku ini, dengan menyuguhkan fatwa MUI terkait penggunaan 

vaksin AstraZenaca pada era pandemi saat itu, saya, secara pribadi 

baru menyadari, ternyata ada musykil serius disana, apalagi jika 

keputusan Komisi fatwa DPP MUI ini dihadapkan dengan keputusan 

lembaga lain, seperti Lembaga Bahsul Masail (LBM) PWNU Jawa-

Timur. Maka tawaran dengan pembacaan baru (Qirā’ah Mu’āṣirah fī 

al-Aḥkām), bukan lagi kebutuhan hari ini, tapi juga keniscayaan. 

Untuk tahu sedikit lebih gamblang, kenapa ketika kita 

menemukan persoalan baru, perlu juga pendekatan (pembacaan) 

baru (kontemporer), sebagaimana yang ditawarkan oleh Kiai 

Shofiyullah dan sekarang sudah dikukuhkan guru besar ini, karena 

memang disana ada persoalan krusial. Pertama, tentu saja apa yang 

difatwakan MUI Pusat ambigu, haram-mubah. Haram tetapi boleh 

digunakan. Sementara dari LBM-PWNU Jatim halal, dan tentu saja 

boleh digunakan. Padahal secara prosedur ilmiah sudah sama-sama 

memenuhi syarat akademik, atau dalam pandangan filsuf- 



28 

 

kontemporer: Charles Pierce sudah sama-sama melakukan inquiry-

investigation, tetapi hasilnya bisa berbeda. 

Uniknya bagi keduanya, ada dua titik temu: keduanya tak 

menampik jika dalam AstraZeneca ada kandungan pangkreas 

(tripsin) babi, dan boleh digunakan. Tetapi sudut pandang soal 

tripsin ini adalah apakah termasuk haram -li zatih-, yaitu keharaman 

yang sejak semula ditentukan syar’i, atau bukan? Ini yang menjadi 

pemicu berbedanya kesimpulan hukum. 

Tentu saja sekilas, bagi MUI Pusat, sebagaimana fikih pada 

umumnya, semua kandungan yang berasal dari babi adalah mutlak 

haram penggunaannya, kecuali jika ada proses istiḥālah: Hilangnya 

kandungan babi seluruhnya dan telah berubah wujud secara 

alamiah, sebagaimana yang tersirat dalam kitab fikih dasar Mazhab 

Imam Ḥanafi: Rādd al-Mukhtār ‘alā al-Durr al-Mukhtār. Begitu juga 

Mazhab Imam Shāfi’ī pada kitab Sharḥ al-Muhadhdhab. 

Sekarang pertanyaanya adalah apakah perubahan dari bahan 

baku pangkreas babi menjadi tripsin, lalu dilarutkan dengan kode 

getik yang hanya 10 mililiter dan telah berubah ini terjadi secara 

alami atau kimiawi? Disinilah letak masalahnya. Sebagian besar 

pemegang otoritas pemegang fatwa di Timur Tengah, seperti al-

Azhar Mesir, Uni Emirat Arab dan lainnya mengangap halal, karena 

perubahan tersebut dianggap alami. Tetapi bagi sebagian 

bersikukuh adalah rekayasa dan kimiawi, maka tetap haram. 

Sekali lagi, meski hasil akhir keduanya menyimpulkan vaksin 

astraZeneca boleh digunakan, tetapi dengan adanya kata haram ini 

akan menjadi beban yang amat berat bagi sebagian besar 

masyarakat muslim, terutama muslim urban. Kelompok yang satu 

merasa akan memasukkan barang haram ke tubuhnya, meski boleh 

karena kondisi darurat (al-mashaqat tajlibu al-taisir). Sementara 

yang satu merasa halal, dan tentu saja tidak masalah masuk tubuh. 

Itulah salah satu sebabnya, kenapa tiap produk hukum itu 

seharusnya tidak hanya dilihat dari sebuah proses metodologis, tapi 

juga dampak psikologis-sosiologis?  

Karena "konsumen” fatwa adalah masyarakat luas, dengan 

berbagai macam latar belakang sosial-kultural dan pendidikannya. 

Melihat dampak kata (teks) dari sisi psikologis ini, jauh hari kita 



29 

 

sudah diingatkan oleh Schleirmacher dalam teori hermenutika 

pisikologisnya. Menurutnya, tiap kata (teks) selain bermakna secara 

gramatikal, juga bermakna secara psikologi, dan kaitannya dengan 

psikologis ini, tiap kata (teks) berdampak lebih serius dan lebih 

besar (Hermeneutics and Crititism, h.27).  

Sekali lagi, tentu saja, penyebutan kata haram oleh MUI, itu 

akan sangat membekas bagi ingatan publik, daripada mencoba 

memahami soal “istiḥālah” dari pangkreas babi menjadi tripsin lalu 

dilarutkan dengan kode getik yang hanya 10 mili, kemudian zat yang 

semula najis atau haram bisa menjadi suci atau halal. Jadi MUI versus 

PWNU ini saat itu tentu membawa masalah baru: polarisasi antara 

kelompok vaksin halal dan haram. Masalah ini bisa berbuntut ke 

ranah isu politik-bisnis-vaksinnya, dan sekitarnya. 

Jadi, dalam kontesk itulah sumbangan pemikiran Kiai 

Shofiyullah Muzammil amat penting ada di tengah kita, terutama 

untuk, para tokoh agama, supaya lebih arif dalam memgambil sikap, 

sebab setiap prodak hukum dampaknya luas, terutama dari sisi 

prosedur-ilmiah dan dampak psikologi-sosial, di tengah krisis 

kesehatan, ekonomi dan politik. 

 

Memecah "Batu" Kejumudan 

Tidak berlebihan jika pengambilan spesifikasi Qirā’ah 

Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dengan Filsafat 

Hukum dalam diskursus Hukum Kontemporer ini, Kiai Shofiyullah 

ibarat sedang memecah batu kejumudan. Sebab tak dipungkiri, 

masih amat banyak, bahkan nyaman, para aktifis hukum Islam ada 

dalam kekangan teks (turath) dengan perspektif masa lalu dan 

terlanjur menjadi sebuah mimpi yang paling buruk; kejumudan 

berpikir, kejumudan bertindak, kejumudan beragama, dan 

kejumudan lainnya, sehingga orang jadi enggan, bahkan mungkin 

'tak sudi' menerima filsafat kontemporer sebagai realitas keilmuan 

yang begitu pesat, terutama di Eropa dan Amerika. 

Bahkan, ada yang menganggap bahwa pembacaan yang 

tekstualis yang ada di abad pertengahan diklaim secara mutlak 

sebagai jalan menuju kebaikan dan kebenaran atas nama Tuhan. 

Sungguh, di tengah majemuknya filsafat postmodernisme, yang 



30 

 

telah mengangkat dunia Barat (Amerika) telah setapak lebih maju 

dan beradab. Mayoritas dari kita masih nampak begitu limbung dan 

linglung, karena diam-diam telah menyimpan teologi, truth-claim 

sebagai daya pikat yang magis untuk Islam kita. Islam, yang 

sebanarnya adalah raḥmatan li al-‘ālamīn. 

Maka melalui pembacaan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām yang 

ditawarkan Kiai Shofiyullah, kita patut berterimakah misalnya 

kepada Lieven Boeve dalam “The Particularity of Relegious Truth 

Claims”, atau patut bersyukur bertemu dengan teori inevestigasi-

kebenaran model Charles Peirce dalam “How I Make our Ideas Clear”  

juga pada Talal As'ad dalam “Geneologies of Relegion”. Karena 

disitulah mayoritas dari kita seperti sedang bercermin dan melihat 

rupa buruk kita: yaitu apriori dan terkungkung oleh dogma abad 

pertengahan, persis seperti kebanyakan orang Barat-Kristiani hidup 

di abad Medieval. 

Contoh sikap apriori ini dalam bahasa Charles Peirce, punya 

alasannya sendiri, yaitu karena mereka malas melakukan prosedur 

ilmiah (rasional) dalam filsafat kontemporer atas segala tindakan 

dan keyakinannya. Peirce mengklasifikasikan mereka sebagai orang 

yang keras bagai batu (jumud), padahal sebagai metode, ‘a priori’ 

dituntut menghadirkan rasionalitas (Milton K. Munitz, 

Contemporery Analitic Philosopy. New York; Macmilan Publishing 

Co. Inc. 1981, hal. 40). 

Sementara Talal As’ad, metengarai; bahwa pembaacaan teks 

dengan hanya merujuk pada waktu masa lalu, karena mereka tidak 

mencoba membuka diri untuk dinamis dan terlibat di luar dunianya, 

jadi formulasi pemaknaan terhadap kebenaran yang sangat 

subyektif dan fanatik itu harus diatasi dengan pembacaan 

kontemporer, dalam istilah Kiai Shofiyullah adalah Qirā’ah 

Mu’āṣirah fī al-Aḥkām Karena menurutnya, pemaknaan agama 

sejatinya bersifat ’spatio-temporal. (Talal As’ad, Geneologies of 

Relegion (London; The John Hopkins University Press, 1993, hal. 53) 

Selain dialektika antropologi model Talal. Lieven Boeve 

mencoba mencari solusi dari ruang buntu itu. Teori ’deficit of truth’ 

ia gunakan untuk memeriksa kebenaran-kebenaran partikular yang 

terdapat pada kelompok pemeluk agama-agama. Menurutnya, 



31 

 

setiap agama menyimpan kebenaran yang partikular, dan 

kebenaran universal terdapat pada kesatu-paduan (contingent) dari 

masing-masing kebenaran tersebut. Apabila satu agama 

menganggap dirinya sendiri sebagai pemegang kebenaran secara 

mutlak, maka saat itulah defisit kebenaran terjadi.  

Menurutnya lagi, tidak boleh tidak, sejarah kebenaran teologis 

harus selalu diperiksa ulang dan dilakukan rekontektualisasi 

(recontextualization), hingga betul-betul menjadi lebih terpercaya. 

(Lieven Boeve, “The Particularity of Religious Truth Claims: How to 

Deal With It In A So-Called Post-Modern Context”, dalam Truth: 

Interdisciplinary Dialogues In A Pluralist Age, editor. Christine 

Helmer dan Kristin De Troyer, Peeters: Leuven-Paris-Dudley, 2003, 

hal.193).  

Barangkali analisa ini bisa kita gunakan pada ranah yang lebih 

mikro, yaitu kelompok pemeluk Islam mayoritas di Indonesia, 

terutama dari kalangan pesantren. Sebab, Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-

Aḥkām berarti mengenal filsafat kontemporer, yang itu berarti 

mengenal dan melihat proses dengan jelas tarik-menarik 

kepentingan dan pemaknaan teks, antara hasrat agama sebagai 

realitas (teks) atau hasrat pemikiran agama, yang cenderung 

memihak pada suatu konteks dan logika zamannya. Filsafat 

kontemporer akan metengahkan mana sesunggunya realitas atau 

teks dan mana pengaruh dari luar? Sehingga cerita kejumudan demi 

kejemudan berangsur pudar dan tercerahkan. 

Kerja-kerja intelektual seperti itulah yang sudah dilakukan 

oleh Syahrul, Khalil Abdul Karim, Nashr Hamid Abu Zaid, 

Mohammed Arkoun, Fattima Mernisi, Abdullahi Ahmed An-Naim, 

Sayyid Qumni dan Said Al-Asymawi dalam memahami teks dan 

hukum Islam. Cendekiawan kondang Hasan Hanafi, menyebut 

mereka sebagai orang-orang yang tercerahkan oleh peradaban 

Barat (Hassan Hanafi, Dirāsāt Islāmiyyah, (Kairo: Maktabah al-Anglo 

al-Mishriyyah, tt, hal. 275). 

Karena, problem besar di abad ini yang masih sering mencuat 

di dunia Islam adalah persoalan identifikasi, antara orisinalitas dan 

modernitas (al-Aṣālah wa al-Mu’āṣirah). Misalnya pada diskursus 

“demokrasi”, persoalan yang sering mencuat adalah pertanyaan 



32 

 

seputar, apakah ia benih dari tradisi Islam (Arab) atau dari tradisi 

Barat yang sekuler, (repesentatif dari modernitas)? Masing-masing 

punya argumentasi sendiri. Bagi Hasan Hanafi, wacana revitalisasi 

agama (al-Ishlāh al-Dīnī) yang berkembang sekarang ini, secara 

mayoritas masih saja bersifat jumud, dan masih mengarah mencari 

apa yang orang sebut dengan ‘orisinil’ itu.  

Karena itu Hasan Hanafi menyatakan, diskursus ’orisinalitas’ 

dengan meninggalkan modernitas menurutnya adalah suatu 

kemustahilan, begitu sebaliknya. Karenanya ia mengkritik kelompok 

fundamentalisme yang cenderung mencari ”orisinil” dengan 

mengabaikan sesuatu yang baru, atau datang kemudian 

(posmodernitas). Menurutnya sikap seperti itu cenderung 

mengabaikan “realitas”, dan terlampau apriori serta bangga dengan 

kegemilangan masa lampau (Fakhr bi al-Tārikh al-Qadīm). 

Sebaliknya, bagi pemuja modernitas, ia juga mengkritik, 

kecenderungan seperti itu berlebihan, sebab bagaimanapun, babak 

baru (al-Judhūriyah al-Mubkirah) tak akan lahir tanpa masa lalu 

”orisinalitas.” (Hassan Hanafi, Fī Fikrinā al-Mu’āṣir, (Beirut: Dar al-

Tanwir, 1981, hal. 49-50) 

Bagi yang jumud (fundamentalisme), ‘yang orisinil’ akan terus 

sebagaimana bentuk asal, dan tak boleh berubah, bahkan ‘esensi’nya 

pun tak bisa fleksibel. Karenanya, respon mereka terhadap 

modernitas sangat negatif. Namun, di tengah kubu itu ada yang 

memahami bahwa ‘orisinil’ itu ada, tetapi ia boleh berubah, bahkan 

harus berubah, agar tak menghalangi –secara interaktif—dengan 

modernitas (Hassan Hanafi, Fī Fikrinā al-Mu’āṣir, (Beirut: Dar al-

Tanwir, 1981 hal. 49-50). 

Salah satu tokoh yang berada di kubu ini adalah Khalil Abdul 

karim. Misalnya, konsep syura yang ada dalam dunia Islam (Arab) 

dengan demokrasi-ala Barat, adalah suatu contoh kongkrit apa yang 

disebut orang dengan kontak peradaban simbiosis-mutualisme 

antara ’orisinilitas’ (Arab/Islam) dan ’modernitas’ (Barat).  

Khalil menyebut konsep syura merupakan sistem masyarakat 

madani (civil society), karena berkaitan erat dengan tatanan 

perpolitikan suatu bangsa, yang kelak terkait erat dengan 

demokrasi. Ia juga termasuk persoalan-persoalan dunia 



33 

 

sebagaimana interaksi jual-beli (bai’), persewaan, akad muzāra’ah, 

bercocok tanam, dan akad mushaqqah, serta persoalan lain. Dengan 

kata lain, konsep syura ini merupakan sistem masyarakat madani 

yang didasarkan pada perundang-undangan Islam (syari’ah 

Islmiyyah), baik dari teks Al-Qur’an maupun hadis. (Khalil Abdul 

Karim, Al-Islam baina ad-Daulah Diniyah wa al-Madaniyah., hal. 

133). Khalil, adalah salah satu ulama Islam yang bisa menjelaskan itu 

dengan prosedural ilmiah, karena ia tahu bagaimana memerlakukan 

teks dan konteks itu. Itulah hasil perjumpaannya dengan metedologi 

Barat (Amerika). 

Salah satu karya monumentalnya adalah buku: "Judhūr al-

Tarīkhiyah li al-Sharī’ah al-Islāmiyyah” (Akar Sejarah Syari’ah 

Islam). Dalam buku ini, Khalil mencerminkan sikapnya terhadap tiga 

hal sekaligus, yaitu keyakinannya, pandangannya dan rekontruksi 

pemikiran terhadap fenomena kekinian dan terhadap masa lalu. 

Berangkat dari keyakinannya ia melihat fenomena kekinian yang 

berkembang di kalangan masyarakat muslim dalam melihat Islam. 

Sebab adanya kecenderungan dari sebagian besar masyarakat 

tersebut untuk mengidolakan masa lampau, terutama masa 

kenabian dan kekhalifaan pertama, maka ia menguji dan 

menginvestigasi secara antroplogogis masyarakat pada masa 

tersebut. Khalil tidak hanya berhenti di era itu, akan tetapi juga 

berusaha membuktikan bahwa era tersebut pada dasarnya 

merupakan perpanjangan dari  era sebelumnya. 

Sebagaimana juga yang tertuang dalam bukunya:“al-Usūs al-

Fikriyah li Islām Yasar” (Dasar Manifesto Kiri Islam), Khalil juga 

punya beberapa prinsip yang dipegangnya. Pertama: Historisitas 

teks-teks suci, semua orang yang mengucapkan dua kalimat 

syahadat adalah sebagai Muslim, meskipun misalnya dalam keadaan 

terpaksa. Kedua, Kekhalifaan merupakan jabatan yang bersifat sipil-

politik, semua orang selain Nabi banyak kekhilafannya. Sehinga 

dapat dikritik, karena mereka hanya manusia biasa. Islam agama 

inklusif, dan agama merupakan revolusi terhadap keyakinan-

keyakinan yang keliru, situasi-situasi sosial yang rusak dan 

eksploitatif. 



34 

 

Perinsip-perinsipnya tidak hanya berseberangan dengan 

kelompok-kelompok fundamentalis Mesir— yang berkeinginan 

menjadikan Mesir sebagai Negara Islam (dengan sistim 

kekhalifahan)— akan tetapi, juga berseberangan dengan kelompok 

ortodoks yang sangat dominan di negeri itu. Melalui prinsip-prinsip 

ini ia mencoba menunjukkan kebenaran keyakinanya dan 

kekeliruan kelompok-kelompok tersebut. Upaya tersebut ia lakukan 

dengan jalan mengkaji era awal, yaitu kenabian, dan kekhilafan 

pertama di satu sisi dan era sebelum kenabian di sisi lain. 

Maka dalam terma itulah tawaran Kiai Shofiyullah ini benar-

benar hadir sebagai pencerahan dan mungkin penegasan kembali 

untuk solusi masa depan hukum islam. Dalam kesempatan ini, saya 

juga ingin memgambil sikap atas banyaknya kritikan yang sering 

kita dengar, katanya: "Hari ini kita surplus guru besar, tetapi minus 

ilmu pengetahuan." Kritik ini mungkin ada benarnya, tetapi tidak 

berlaku pada Kiai Shofiyullah Muzammil. Wallāhu'alam bi al-ṣawāb. 

 

  



35 

 

(4) 

Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Tawaran Pembacaan Baru 
dalam Fikih Kontemporer 

 

Dr. Abdul Wahab Ahmad, S.H.I., M.H.I. 
 Dosen Pasca Sarjana UIN KHAS Jember 

Pengurus Idarah Aliyah JATMAN 

Sekretaris Umum MUI Jember 

Pengasuh Pondok Pesantren Mahfilud Duror 1 Jember 

 

Pendahuluan 

Dalam diskursus hukum Islam kontemporer, kebutuhan untuk 

menghadirkan pendekatan baru yang lebih adaptif terhadap 

perkembangan zaman menjadi sebuah keniscayaan. Al-Qur’an dan 

hadis selaku sumber utama hukum Islam sudah selesai 14 abad yang 

lalu dan tidak mungkin mengalami penambahan, akan tetapi 

problem empiris umat islam terus bermunculan tanpa mengenal 

akhir. Berbagai hal yang terjadi di masa kontemporer sama sekali 

tidak disinggung oleh para fuqahā’ di era sebelumnya.  

Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag adalah salah satu 

pemikir yang menanggapi kegelisahan tersebut dengan menulis 

berbagai artikel yang bertemakan pembaruan hukum Islam. Di 

antara tulisannya adalah Maqāṣidi Tafsir: Uncovering and Presenting 

Maqāṣid Ilāhī-Qur’anī into Contemporary Context, Uṣūl al-Fiqh 

Integratif-Humanis: Sebuah Rekonstruksi Metodologis, Indonesian 

Maqāṣid al-Sharī’ah: A Study of Yudian Wahyudi's Thought, dan 

banyak lainnya yang mempunyai benang merah yang sama, yakni 

menyuarakan pentingnya pembacaan baru terhadap tafsir yang ada 

sehingga mempunyai daya adaptasi yang lebih tinggi. 

Pada titik kematangannya Prof. Shofiyullah kemudian 

menawarkan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām yang merupakan salah 

satu tawaran teoritis untuk menjawab tantangan tersebut. Ia 

mengajukan metode pembacaan baru terhadap hukum Islam 

dengan mengintegrasikan prinsip-prinsip klasik uṣūl al-fiqh dengan 

kerangka filsafat hukum modern. Pendekatan ini berangkat dari 

kesadaran bahwa realitas sosial umat Islam kini jauh lebih kompleks 

dibandingkan masa lalu, sehingga diperlukan metode pembacaan 



36 

 

hukum yang tidak hanya tekstual, melainkan juga kontekstual, 

filosofis, dan kritis. 

 

Epistemologi Pemikiran: Dialog antara Akal dan Wahyu 

Landasan epistemologis Qirā’ah Mu’āṣirah diawali dengan 

telaah terhadap teori hukum alam (natural law theory) yang 

dikembangkan oleh Thomas Aquinas. Aquinas membagi hukum ke 

dalam empat kategori, yaitu lex aeterna (hukum abadi Tuhan), lex 

divina (hukum wahyu), lex naturalis (hukum alam), dan lex humana 

(hukum buatan manusia). Prof. Shofiyullah memandang bahwa 

sistem kategorisasi ini memiliki korespondensi dengan filsafat 

hukum Islam, khususnya dalam hal peletakan wahyu sebagai 

sumber utama hukum. Dalam tradisi Islam, posisi Al-Qur’an sebagai 

sumber hukum tertinggi diakui mutlak sebagaimana lex divina 

dalam pandangan Aquinas. Paradigma ini penting dipertahankan 

agar wibawa hukum Islam tidak tereduksi. Namun demikian, akal 

manusia tetap harus diberi ruang untuk memahami dan 

merasionalisasi wahyu meskipun wahyu memiliki otoritas 

epistemologis yang tidak dapat digantikan oleh rasio semata, seperti 

ditegaskan oleh al-Shāṭibī dalam mukaddimah Muwāfaqat-nya. 

Pemikiran ini memperkuat argumentasi Prof. Shofiyullah 

dalam membangun metodologi yang menggabungkan kekuatan teks 

suci dan akal sehat. Ia berusaha menghindari dualisme antara 

wahyu dan akal sekaligus berupaya membangun sinergi yang 

produktif antara keduanya untuk merumuskan hukum Islam yang 

relevan bagi konteks modern. 

 

Tawaran Teoretis: Enam Pilar Sumber Hukum 

Salah satu kontribusi teoretis penting Prof. Shofiyullah adalah 

pengembangan enam pilar sumber hukum: lex aeterna, lex divina, lex 

naturalis, lex humana, lex socius, dan lex rae sitae. Dalam hal ini, ia 

melanjutkan tradisi klasifikasi hukum Thomas Aquinas, namun 

memperkaya dengan memasukkan dua faktor pelengkap, yakni 

faktor sosial (lex socius) dan kondisi lokal yang spesifik (lex rae 

sitae). Kehadiran dua unsur baru ini menunjukkan bahwa hukum 

Islam, dalam aplikasinya, tidak hanya harus memperhatikan prinsip 



37 

 

universal, tetapi juga dinamika sosial dan kontekstualitas ruang-

tempat. 

Pemikiran ini memperlihatkan kesinambungan sekaligus 

pembaruan dari gagasan maqāṣid al-sharī’ah yang dikembangkan 

oleh al-Shāṭibī. Jika al-Shāṭibī telah berhasil mengembangkan 

maqāṣid al-sharī’ah dari sekedar kesimpulan induktif dari banyak 

teks hukum yang partikular menuju prinsip hukum yang dapat 

diaplikasikan secara deduktif, maka Prof. Shofiyullah dalam hal ini 

telah menambah variabel baru dengan menjadikan dinamika sosial 

dan kondisi lokal sebagai bagian dari struktur hukum itu sendiri. 

Inovasi ini membuka jalan bagi fikih yang lebih adaptif, humanistik, 

dan relevan dengan kebutuhan riil umat. 

Memang, tidak dapat diklaim bahwa variabel ini merupakan 

hal yang betul-betul baru dalam wacana usul fikih. Ibnu Qayyim 

dalam karyanya yang berjudul I’lām al-Muwaqqi’īn telah membuat 

satu bab khusus yang membahas tentang keniscayaan perubahan 

fatwa (taghayyur al-fatwa) yang disebabkan oleh perubahan zaman, 

tempat, kondisi, niat pelaku dan kebiasaan setempat. Fatwa dalam 

hal ini adalah putusan fikih spesifik yang terikat dengan lex rae sitae 

dan lex socius. Hanya saja, tawaran konseptual Prof. Shofiyullah 

memudahkan para pengkaji agar dapat membaca fenomena fikih 

secara lebih komprehensif, terutama bagi mereka yang 

menggunakan klasifikasi hukum Thomas Aquinas dan pendekatan 

maqāṣidī. 

 

Aplikasi Praktis: Studi Kasus Fatwa Vaksin AstraZeneca 

Untuk mengilustrasikan pendekatan ini, Prof. Shofiyullah 

menganalisis Fatwa MUI No. 14 Tahun 2021 tentang vaksin 

AstraZeneca. Dalam fatwa tersebut, penggunaan vaksin yang 

mengandung unsur tripsin dari babi dinyatakan tetap haram 

menurut lex divina, namun diperbolehkan (mubah) dalam kondisi 

darurat berdasarkan prinsip perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs) yang 

merupakan bagian dari maqāṣid al-sharī’ah. Dengan memasukkan 

pertimbangan kondisi darurat (lex rae sitae) dan maslahat sosial (lex 

socius), fatwa ini menjadi contoh konkret bagaimana prinsip hukum 



38 

 

Islam dapat diterapkan secara kontekstual tanpa kehilangan 

integritasnya. 

Analisis ini menunjukkan keunggulan metodologi Qirā’ah 

Mu’āṣirah, yang tidak hanya berpijak pada kaidah normatif, tetapi 

juga mempertimbangkan realitas empiris dan kebutuhan umat 

secara lebih luas. Dalam pendekatan ini, hukum tidak lagi dipahami 

secara statis, melainkan dinamis dan adaptif terhadap perubahan 

zaman. 

 

Perbandingan dengan Pemikir Sebelumnya 

Dibandingkan dengan Muhammad Shahrūr, yang juga 

menawarkan pendekatan pembacaan baru terhadap Al-Qur’an, Prof. 

Shofiyullah mengambil sikap yang lebih moderat. Jika Shahrūr 

seringkali dianggap terlalu liberal dalam menafsirkan teks, bahkan 

sampai menimbulkan kontroversi terkait dekonstruksi makna ayat-

ayat syariat, Prof. Shofiyullah tetap menjaga otoritas teks wahyu 

sebagai batas interpretasi. Beliau menggunakan pendekatan 

hermeneutik yang kritis, namun tetap dalam koridor keimanan dan 

kesetiaan kepada prinsip dasar syariat. 

Dengan demikian, pemikiran Prof. Shofiyullah dapat 

diposisikan sebagai jalan tengah antara konservatisme tekstual dan 

liberalisme interpretatif. Ia menawarkan sebuah metodologi baru 

yang tetap berpegang pada prinsip keilahian wahyu sambil 

membuka ruang luas bagi kontekstualisasi hukum dalam realitas 

sosial modern. 

 

Penutup 

Melalui konsep Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām, Prof. Dr. H. 

Shofiyullah Muzammil, M.Ag. telah memberikan kontribusi besar 

bagi pengembangan fikih Islam kontemporer. Ia memperkaya 

wacana hukum Islam dengan metodologi integratif yang 

menggabungkan kekuatan wahyu, rasio, maqāṣid al-sharī’ah, dan 

sensitivitas terhadap konteks sosial. Gagasannya membuka peluang 

besar bagi pengembangan hukum Islam yang aplikatif, relevan, dan 

tetap istiqāmah dengan prinsip Ilahi. Karya beliau layak menjadi 

rujukan utama bagi para pemikir, akademisi, dan praktisi hukum 



39 

 

Islam yang berupaya menjawab tantangan zaman modern tanpa 

harus mengorbankan integritas syariat. 

  



40 

 

  



41 

 

(5) 
Kontekstualisasi Hukum Islam: Analisis Pemikiran 

Shofiyullah Muzammil untuk Indonesia 
 

Dr. Abdul Gaffar Karim, M.A. 
Ketua Dept. Politik dan Pemerintahan  

Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik UGM 

 

Pendahuluan 

Saya membaca naskah pidato pengukuhan Prof. Shofiyullah 

Muzammil dengan penuh minat. Banyak ulasan menarik dan 

menantang yang tersaji di dalamnya. Tulisan ini adalah upaya untuk 

mencatat pikiran yang muncul ketika saya membaca naskah pidato 

itu, dan menandai sumbangsih utamanya bagi pemikiran dan 

langkah politik di Indonesia. Dalam tulisan ini, saya mengeksplorasi 

kontribusi pemikiran Prof. Shofi dalam bidang uṣūl al-dīn, 

khususnya melalui konsep “Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām” yang 

diadopsi. Pendekatan hermeneutika hukum Islam yang dia 

tawarkan menggabungkan tradisi uṣul al-fiqh dengan filsafat hukum 

modern, membuka peluang besar untuk pengembangan hukum 

yang lebih aplikatif dan responsif terhadap dinamika zaman. Saya 

akan membahas bagaimana integrasi epistemologi yang dilakukan 

Prof. Shofi, yang menyatukan pemikiran Thomas Aquinas dengan 

teori maqāṣid al-sharī’ah dari al-Ghazālī dan al-Shāṭibī, serta 

penambahan sumber hukum seperti lex socius dan lex rei sitae, 

memberikan kontribusi signifikan dalam diskursus hukum 

kontemporer. 

Selain itu, saya juga menyoroti peluang pengembangan 

gagasan Prof. Shofi dalam berbagai isu kontemporer, dialog 

interdisipliner, penguatan hukum nasional, dan pendidikan hukum. 

Saya menilai implikasi pemikiran ini dari sudut pandang demokrasi 

dan keadilan, berdasarkan perspektif analisis kuasa dalam ilmu 

politik yang saya tekuni. Menurut saya, pendekatan kontekstual ini 

memungkinkan hukum Islam untuk lebih inklusif dan relevan 

dengan kondisi masyarakat Indonesia yang majemuk. 



42 

 

Di bagian akhir, saya akan menyertakan catatan kritis untuk 

mengidentifikasi potensi ambivalensi otoritas, keterbatasan 

filosofis, dan representasi minoritas dalam implementasi gagasan 

ini. Sebagai disclaimer, ingin saya tekankan bahwa tulisan ini 

bukanlah ulasan akademis. Saya hanya membuat catatan cepat 

berdasarkan kesan saat membaca naskah pidato Prof. Shofi. 

 

Kontribusi Utama 

Naskah pidato itu menyoroti konsep Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-

Aḥkām, bahkan menjadikannya sebagai judul utama. Konsep ini 

merupakan pendekatan hermeneutika hukum Islam yang 

menggabungkan tradisi uṣul al-fiqh dengan filsafat hukum modern. 

Melalui pendekatan ini, Prof. Shofi berusaha untuk membaca hukum 

Islam dengan cara yang lebih relevan dan kontekstual sesuai dengan 

dinamika zaman. 

Salah satu kontribusi utama alur berpikir ini adalah integrasi 

epistemologi yang menyatukan pemikiran Thomas Aquinas tentang 

hukum alam dan lex divina dengan teori maqāṣid al-sharī’ah dari al-

Ghazālī dan al-Shāṭibī. Thomas Aquinas, dengan konsep hukum 

alamnya, menekankan bahwa hukum Tuhan (lex divina) adalah 

sumber hukum yang mutlak dan tidak dapat digugat. Prof. Shofi 

mengadopsi prinsip ini dan menggabungkannya dengan teori 

maqāṣid al-sharī’ah yang menekankan tujuan syariah dalam 

melindungi lima hal pokok: agama, jiwa, keturunan, harta, dan akal. 

Naskah pidato tersebut juga memperluas kerangka sumber 

hukum Islam dengan menambahkan lex socius (hukum sosial) dan 

lex rei sitae (hukum konteks situasional). Lex socius menekankan 

pentingnya mempertimbangkan aspek sosial dalam penetapan 

hukum, sementara lex rae sitae mengakui bahwa kondisi khusus 

memiliki norma hukum yang harus dihormati. Dengan demikian, 

Prof. Shofi melengkapi kerangka sumber hukum Islam yang 

sebelumnya hanya terdiri dari lex aeterna, lex divina, lex natura, dan 

lex humana. 

Aplikasi kontekstual dari pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-

Aḥkām ditunjukkan melalui analisis kasus fatwa MUI tentang vaksin 

AstraZeneca. Dalam situasi darurat seperti pandemi COVID-19, MUI 



43 

 

menetapkan hukum ḥaram-mubah untuk vaksin yang mengandung 

tripsin dari babi. Meskipun hukum Tuhan (lex divina) menetapkan 

keharaman babi, kondisi darurat yang mengancam nyawa manusia 

(lex socius) memungkinkan penetapan hukum mubah untuk 

sementara waktu. Pendekatan ini menunjukkan peluang fleksibilitas 

hukum Islam dalam menghadapi situasi darurat tanpa kehilangan 

prinsip dasarnya. 

Dengan kontribusi pemikiran ini, Prof. Shofi menawarkan 

terobosan akademis yang relevan untuk menjawab tantangan 

hukum Islam di era kontemporer. Pendekatan hermeneutika yang 

dia tawarkan memungkinkan hukum Islam untuk lebih aplikatif, 

inovatif, dan responsif terhadap dinamika sosial, tanpa kehilangan 

keteguhannya pada prinsip syariah. Melalui Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-

Aḥkām, terbukalah peluang bagi pengembangan hukum Islam yang 

lebih inklusif dan kontekstual, sesuai dengan kebutuhan masyarakat 

majemuk seperti Indonesia. 

 

Peluang Pengembangan Gagasan 

Kontribusi pemikiran yang inovatif melalui konsep Qirā’ah 

Mu’āṣirah fī al-Aḥkām membuka peluang besar bagi pengembangan 

hukum Islam yang lebih aplikatif dan responsif terhadap dinamika 

zaman. Pendekatan hermeneutika yang ditawarkan tidak hanya 

relevan untuk menjawab tantangan kontemporer, tetapi juga 

memberikan dasar yang kuat untuk pengembangan lebih lanjut 

dalam berbagai ranah. 

Salah satu peluang utama dari pemikiran Prof. Shofi adalah 

penerapan pendekatan ini pada isu-isu kontemporer yang 

kompleks, seperti bioetika, perubahan iklim, dan keadilan digital. 

Dalam bidang bioetika, misalnya, teknologi reproduksi yang 

memungkinkan manusia untuk “mengedit” karakter genetika untuk 

kepentingan kesehatan telah menghadirkan tantangan baru yang 

memerlukan adaptasi hukum Islam tanpa kehilangan prinsip 

dasarnya. Pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah memungkinkan hukum 

Islam untuk beradaptasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan 

dan teknologi, sambil tetap mempertahankan integritas syariah. 



44 

 

Selain itu, gagasan Prof. Shofi membuka ruang untuk dialog 

interdisipliner antara hukum Islam, filsafat Barat, dan ilmu sosial 

(saya sangat terkesan pada kelincahan beliau dalam bergerak antara 

jagad pemikiran!). Diskusi antara berbagai disiplin ilmu ini dapat 

memperkaya pemahaman tentang pluralisme hukum di Indonesia, 

di mana hukum Islam harus bersinergi dengan hukum positif dan 

nilai-nilai universal. Pendekatan ini juga dapat memperkuat 

kerangka hukum nasional dengan mengintegrasikan konsep lex 

socius dan lex rei sitae, yang mempertimbangkan aspek sosial dan 

konteks situasional dalam penetapan hukum. 

Peluang lain yang signifikan adalah penguatan pendidikan 

hukum Islam. Mengintegrasikan metode Qirā’ah Mu’āṣirah ke dalam 

kurikulum studi Islam dapat melahirkan generasi ulama yang lebih 

responsif terhadap dinamika zaman dan mampu menjawab 

tantangan kontemporer dengan pendekatan yang inovatif. 

Pendidikan hukum yang mengadopsi pendekatan ini akan 

menghasilkan pemikir-pemikir yang mampu mengembangkan 

hukum Islam yang lebih inklusif dan kontekstual. 

Selain itu, pemikiran Prof. Shofi tentang hukum Islam sebagai 

alat rekayasa sosial memberikan dasar yang kuat untuk 

merumuskan kebijakan publik yang lebih inklusif dan adil. Konsep 

lex socius dan lex rae sitae dapat digunakan untuk merumuskan 

kebijakan yang selaras dengan nilai agama dan kebutuhan 

masyarakat majemuk. Pendekatan ini memungkinkan hukum Islam 

untuk berpartisipasi aktif dalam membentuk gerak langkah 

kehidupan masyarakat, tanpa menimbulkan konflik dengan 

kelompok non-Muslim. Di sini ada peluang besar untuk 

pengembangan hukum Islam yang lebih aplikatif, inovatif, dan 

responsif terhadap dinamika sosial. Pendekatan hermeneutika yang 

dia tawarkan membuka ruang bagi dialog interdisipliner, penguatan 

pendidikan hukum, dan perumusan kebijakan publik yang lebih 

inklusif. Melalui Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām, hukum Islam dapat 

berkembang semakin aplikatif dan inovatif, sesuai dengan 

kebutuhan masyarakat majemuk seperti Indonesia. 

  



45 

 

Demokrasi dan Keadilan 

Bagi saya, pengembangan hukum Islam yang lebih aplikatif 

dan responsif juga penting untuk dinilai dari sudut pandang 

demokrasi dan keadilan, terutama berdasarkan perspektif analisis 

kuasa dalam ilmu politik. Pendekatan hermeneutika tidak hanya 

relevan dalam konteks hukum, tetapi juga memiliki implikasi yang 

signifikan terhadap prinsip-prinsip demokrasi dan keadilan dalam 

masyarakat. 

Pendekatan Prof. Shofi membuka ruang untuk partisipasi 

publik dalam penafsiran hukum melalui pertimbangan lex socius dan 

konteks situasional. Dalam demokrasi, partisipasi publik adalah 

elemen kunci untuk memastikan bahwa kebijakan dan hukum 

mencerminkan kebutuhan dan aspirasi masyarakat. Dengan 

mempertimbangkan aspek sosial dan kondisi khusus dalam 

penetapan hukum, pendekatan ini memungkinkan masyarakat 

untuk berperan aktif dalam proses penafsiran hukum. Akan tetapi 

tetap perlu dipertanyakan apakah mekanisme ini mengurangi 

otoritas eksklusif lembaga keagamaan seperti MUI atau justru 

memperkuatnya melalui legitimasi akademis. 

Konsep keadilan yang diadopsi dari pemikiran John Rawls 

menekankan kesetaraan hak dasar dan distribusi sumber daya. 

Dalam konteks hukum Islam, ini berarti bahwa setiap individu harus 

memiliki akses yang sama terhadap keadilan, tanpa diskriminasi. 

Namun, dalam praktik, perlu diwaspadai risiko hegemoni mayoritas 

jika penafsiran hukum Islam dominan dalam kebijakan publik. Hal 

ini dapat mengabaikan hak-hak kelompok minoritas, yang 

bertentangan dengan prinsip keadilan yang inklusif. 

Dari perspektif analisis kuasa, integrasi filsafat hukum Barat 

ala Aquinas dengan Islam bisa menjadi alat untuk mendekonstruksi 

hierarki kuasa tradisional antara ulama dan negara. Pendekatan ini 

dapat memberikan ruang bagi berbagai aktor untuk berpartisipasi 

dalam proses penetapan hukum, sehingga mengurangi dominasi 

satu kelompok tertentu. Namun, ada juga potensi bahwa pendekatan 

ini dapat digunakan untuk melegitimasi kepentingan politik 

tertentu, terutama jika “kondisi darurat” dijadikan alasan untuk 

mengesampingkan prinsip hukum yang lebih inklusif. 



46 

 

Pendekatan kontekstual Prof. Shofi yang mempertimbangkan 

kondisi khusus (lex rei sitae) dalam penetapan hukum menunjukkan 

fleksibilitas dan adaptabilitas hukum Islam dalam menghadapi 

berbagai situasi. Ini adalah prinsip penting dalam demokrasi, di 

mana hukum harus mampu beradaptasi dengan perubahan sosial 

dan kebutuhan masyarakat. Namun penting untuk memastikan 

bahwa fleksibilitas ini tidak disalahgunakan untuk melemahkan 

prinsip-prinsip hukum yang seharusnya absolut. 

Dengan demikian, pendekatan hermeneutika yang ditawarkan 

oleh Prof. Shofi memiliki potensi besar untuk memperkuat prinsip-

prinsip demokrasi dan keadilan dalam masyarakat. Hanya saja, 

implementasinya memerlukan kesadaran kritis terhadap dinamika 

kuasa dan komitmen pada inklusivitas untuk memastikan bahwa 

hukum Islam dapat berfungsi sebagai alat keadilan yang adil dan 

merata bagi semua warga negara, tanpa terkecuali. 

 

Faedah Kebangsaan 

Dengan potensi besar yang ditawarkan oleh pendekatan 

hermeneutika dalam memperkuat prinsip-prinsip demokrasi dan 

keadilan, penting untuk mengeksplorasi bagaimana hal ini dapat 

dimanfaatkan dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia. 

Pendekatan kontekstual tidak hanya relevan dalam konteks hukum, 

tetapi juga memiliki implikasi yang signifikan terhadap interaksi 

sosial dan keberagaman agama di Indonesia. 

Salah satu pemanfaatan utama dari gagasan Prof. Shofi adalah 

sebagai jembatan antaragama. Konsep lex socius dan maqāṣid yang 

dia kembangkan dapat menjadi dasar untuk dialog antarumat 

beragama, terutama dalam merumuskan kebijakan bersama tentang 

isu-isu yang melibatkan prinsip universal, seperti kesehatan dan 

lingkungan. Misalnya, dalam kasus vaksinasi, pendekatan ini 

memungkinkan hukum Islam untuk bersinergi dengan hukum 

positif Indonesia, sehingga tidak menimbulkan konflik dengan 

kelompok non-Muslim. Dengan demikian, pendekatan ini dapat 

memperkuat kerukunan antarumat beragama dan menciptakan 

kebijakan yang lebih inklusif. 



47 

 

Selain itu, pendekatan kontekstual Prof. Shofi memungkinkan 

hukum Islam untuk lebih inklusif dan relevan dengan kondisi 

masyarakat Indonesia yang majemuk. Dengan mempertimbangkan 

aspek sosial dan kondisi khusus dalam penetapan hukum, 

pendekatan ini dapat mengurangi ketegangan antara tuntutan 

syariah dan realitas masyarakat plural. Misalnya, dalam isu 

pernikahan beda agama atau hak waris, pendekatan ini dapat 

memberikan solusi yang lebih adil dan sesuai dengan kebutuhan 

semua pihak. 

Pemikiran Prof. Shofi tentang keadilan distributif dan 

kepentingan publik juga dapat dimanfaatkan untuk mengurangi 

konflik dalam masyarakat. Dengan menekankan pentingnya 

keadilan yang merata dan distribusi sumber daya yang adil, 

pendekatan ini dapat membantu mengatasi ketegangan sosial yang 

sering kali muncul akibat ketidakadilan. Misalnya, dalam konteks 

kebijakan ekonomi atau sosial, pendekatan ini dapat memastikan 

bahwa semua kelompok masyarakat mendapatkan hak dan 

kesempatan yang sama. 

Namun, untuk memastikan bahwa pemikiran ini dapat 

diimplementasikan dengan efektif, perlu dibangun mekanisme 

kelembagaan yang melibatkan multi-stakeholder. Ini termasuk 

ulama, akademisi, aktivis HAM, dan perwakilan masyarakat. Dengan 

melibatkan berbagai pihak, penafsiran hukum tidak akan 

didominasi oleh satu kelompok saja, sehingga lebih inklusif dan adil. 

Selain itu, mekanisme ini juga dapat memastikan bahwa kebijakan 

yang dihasilkan benar-benar mencerminkan kebutuhan dan aspirasi 

masyarakat. 

Pada intinya, saya ingin menekankan bahwa gagasan dan 

pemikiran Prof. Shofi memiliki potensi besar untuk dimanfaatkan 

dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia. Pendekatan 

kontekstual dan inklusif yang dia tawarkan dapat memperkuat 

kerukunan antarumat beragama, mengurangi ketegangan sosial, 

dan menciptakan kebijakan yang lebih adil dan merata. Melalui 

mekanisme kelembagaan yang melibatkan berbagai pihak, 

pemikiran ini dapat diimplementasikan dengan efektif, sehingga 



48 

 

memberikan manfaat yang nyata bagi seluruh masyarakat 

Indonesia. 

 

Kesimpulan dan Catatan Kritis 

Dengan potensi besar yang ditawarkan oleh pemikiran tretan 

Shofiyullah Muzammil dalam memperkuat kerukunan antar umat 

beragama dan menciptakan kebijakan yang lebih inklusif, penting 

untuk memperhatikan beberapa hal yang menurut saya dapat 

mempengaruhi penerapan gagasan tersebut secara efektif dan adil 

dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia. 

Salah satu hal yang saya rasakan adalah ambivalensi otoritas 

dalam pendekatan kontekstual Prof. Shofi. Meskipun pendekatan ini 

membuka ruang untuk kontekstualisasi hukum Islam, tetap ada 

ketegangan antara otoritas teks (lex divina) dan tuntutan zaman. 

Pertanyaan yang muncul adalah apakah “kondisi darurat” dapat 

menjadi celah untuk melemahkan prinsip hukum yang seharusnya 

absolut? Penting untuk memastikan bahwa fleksibilitas dalam 

penetapan hukum tidak disalahgunakan untuk mengesampingkan 

prinsip-prinsip dasar syariah. 

Selain itu, integrasi pemikiran Thomas Aquinas dan al-Ghazālī 

mungkin dianggap problematik karena perbedaan paradigmatik 

antara hukum alam yang bersifat universal dan hukum Islam yang 

berbasis wahyu. Pendekatan ini perlu diwaspadai agar tidak 

menimbulkan konflik filosofis yang dapat menghambat 

implementasi gagasan Prof. Shofi. Keterbatasan filosofis ini dapat 

diatasi dengan dialog yang konstruktif antara berbagai disiplin ilmu. 

Komunikasi kepada pihak awam juga harus dilakukan dengan 

sangat bijak. 

Saya juga merasa bahwa representasi minoritas bisa menjadi 

isu penting dalam implementasi gagasan ini. Dalam masyarakat 

majemuk, perlu dipastikan bahwa pendekatan yang ditawarkan 

tidak hanya mewakili kepentingan Muslim mayoritas, tetapi juga 

melindungi hak kelompok minoritas (baik di kalangan Muslim 

sendiri, maupun di luar). Mekanisme kelembagaan yang melibatkan 

multi-stakeholder harus dibangun untuk memastikan bahwa 

penafsiran hukum tidak didominasi oleh satu kelompok saja. 



49 

 

Pada akhirnya, saya ingin menekankan bahwa pidato pengukuhan 

Prof. Shofi menawarkan terobosan akademis yang relevan untuk 

menjawab tantangan hukum Islam di era kontemporer. Pendekatan 

hermeneutika yang dia tawarkan memungkinkan hukum Islam 

untuk lebih aplikatif, inovatif, dan responsif terhadap dinamika 

sosial. Namun, implementasinya memerlukan kesadaran kritis 

terhadap dinamika kuasa, komitmen pada inklusivitas, dan 

kolaborasi antar-disiplin ilmu untuk memastikan keadilan bagi 

semua warga negara, tanpa terkecuali. Meski ada beberapa catatan 

kritis, saya percaya bahwa gagasan Prof. Shofi memiliki potensi 

besar untuk memberikan manfaat yang nyata bagi seluruh 

masyarakat Indonesia. 

  



50 

 

  



51 

 

(6) 
Refleksi Terhadap Gagasan Uṣul al-Fiqh Kontemporer 

Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. 
 

Prof. Dr. Moh Dahlan, M.Ag. 
Guru Besar UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember/ 

Pembina LPTNU Kabupaten Bondowoso 

 

Pendahuluan 

Islam sebagai agama kemanusiaan sangat dinamis. Dinamika 

kehidupan manusia tanpa batas. Demikian juga kepentingan hidup 

manusia juga dinamis sebagaimana dinamika perlindungan 

keselamatan hidup manusia juga dinamis (Nambo & Puluhuluwa, 

2005). Berbagai ilmuwan sudah memberikan pendapatnya bahwa 

manusia adalah makhluk sosial yang tidak bisa lepas dari lainnya. 

Kehidupan manusia saling terkait dan saling membutuhkan untuk 

membangun keberlanjutan hidupnya, sehingga manusia 

memerlukan tata kehidupan hukum (lex humana) dan tata 

kehidupan hukum sosial (lex social). Demikian juga Muslim hidup 

dalam tata kehidupan hukum dan sosial yang sama, dimana kaum 

Muslim juga tidak bisa hidup tanpa beriteraksi dengan pihak lainnya 

termasuk dengan non-Muslim (Abdullah, 1996; Afrida, 2018). Dalam 

berinteraksi dengan non-Muslim, Muslim terkadang mengalami 

kendala karena tradisi (hukum) keagamaan Muslim tidak selamanya 

bisa sesuai dengan tradisi kehidupan keagamaan non-Muslim, 

misalnya hukum najis tentang babi.  

Persoalannya adalah salah satu unsur dari obat vaksin untuk 

mengobati penyakit yang berkembang akhir-akhir ini seperti 

pengobatan Covid-19 memiliki unsur babi.  Persoalan ini perlu 

dijawab dengan tegas karena kondisi keadaan manusia termasuk 

Muslim yang juga memerlukan vaksin Covid-19 tersebut, yakni 

Vaksin AstraZaneca sebagaimana hasil Fatwa MUI No 14 tahun 

2021, tentang Vaksin AstraZaneca, yang telah menetapkan hukum 

ḥaram-mubah (Muzammil, 2025). 

Dalam menjawab isu-isu aktual tersebut, gagasan uṣūl al-fiqh 

kontemporer Guru Besar UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Prof. Dr. H. 



52 

 

Shofiyullah Muzammil, M.Ag, yang dikukuhkan pada 6 Mei 2025 

dapat menjadi alternatif dalam membangun paradigma ijtihad 

hukum Islam di era kontemporer. Pembacaan kontemporer ini 

menjadi penting karena sebagaimana paradigma keilmuan Milton 

Karl Munizt dalam karyanya Contemporary analytic philosophy 

bahwa paradigma kontemporer merupakan paradigma keilmuan 

yang mengandaikan adanya dialektika antara teks dengan konteks 

yang dalam bahasa Shofiyullah dikenal dengan dialektika antara "lex 

divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum 

alam yang berasal dari akal manusia) untuk mewujudkan tata 

hukum dan sosial (lek humana dan lex social). Dari dialektika antara 

"lex divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis" 

(hukum alam yang berasal dari akal manusia), maka akan lahir al-

maslaḥah al-ḥaqīqiyah (kemaslahatan hidup yang hakiki) yang di 

dalamnya terbangun tata hukum dan social (lex humana dan lex 

social) (Muzammil, 2025). Berdasarkan uraian tersebut, paradigma 

uṣūl al-fiqh kontemporer Shofiyullah memiliki nilai penting dalam 

melakukan pengembangan hukum Islam di era kontemporer. 

 

Gagasan Uṣūl al-Fiqh Kontemporer Shofiyullah 

Dinamika ijtihad di dunia Islam sempat mengalami stagnasi. 

Ijtihad hanya bergerak dalam tataran tekstual dan konservatif. Salah 

satu tokoh pembaru Islam yang memiliki pemikiran visioner adalah 

Ibn Taimiyah yang berusaha membuka kembali pintu ijtihad dalam 

menjawab dinamika kontemporer di masanya (Abidin, 2010). 

Argumentasi yang dikemukakan adalah bahwa peradaban 

kehidupan Muslim semakin menjauh dari sumber aslinya, sehingga 

mereka perlu didorong kembali kepada sumber aslinya (Dahlan, 

2017). Muslim seharusnya berada dalam pusaran pengembangan 

ijtihad Islam, tetapi kenyataannya malah berada dalam pinggiran. 

Hal-hal parsial yang tidak masuk persoalan pokok dalam bidang 

keislaman termasuk dalam kajian hukum Islam seharusnya segera 

dikembalikan pada posisinya secara proporsional.  

Gagasan pembaruan ijtihad Ibnu Taimiyah tersebut memiliki 

relevansi dengan gagasan Shofiyullah yang berusaha 

mengembalikan semangat hukum Islam (maqāṣid al-sharī’ah), (Az-



53 

 

Zukhaili, 1986) yang kurang strategis dalam ijtihad hukum Islam 

menjadi strategis dengan meletakkan pondasi dasar yang kokoh 

dalam melakukan ijtihad hukum Islam di era kontemporer, sehingga 

kaidah hukum dalam ilmu uṣūl al-fiqh yang menyebutkan bahwa 

taghayyur al-aḥkām bi taghayyur al-zamān wa al-makān bisa 

kembali dikembangkan dan dijadikan landasan dalam melakukan 

pengembangan hukum Islam di era kontemporer (Khallaf, 1956). 

Dalam bahasanya Thomas S Kuhn, ada pergeseran dari paradigma 

lama ke paradigma baru (Kuhn, 1997), sebagaimana gagasan 

Shofiyullah yang mengemukakan pentingnya melakukan pergeseran 

paradigma dari menggeser kedudukan “maqāṣid dari hikmah di 

balik hukum (al-ḥikmah min warā’i al aḥkām) menjadi prinsip-

prinsip atau kaidah dasar dalam hukum (qawā’id al aḥkām)”, 

sehingga maqāṣid tidak lagi dipandang setelah hukum ditetapkan, 

tetapi maqāṣid dijadikan sebagai pertimbangan utama dalam 

penetapan hukum. Dengan kedudukan ini, maqāṣid tidak dapat 

dikalahkan dengan ketentuan-ketentuan hukum yang bersifat 

parsial (al-aḥkām al-juziyyah)” (Muzammil, 2025). 

Menjadikan maqāṣid al-sharī’ah sebagai landasan 

pembangunan ijtihad hukum Islam kontemporer pada dasarnya 

sama dengan menjadikan sumber hukum Islam (lex divina) sebagai 

pijakan dasar yang tidak bisa dikalahkan dengan berbagai norma 

hukum kemanusiaan (lex naturalis) yang tidak sakral, sehingga 

norma hukum Islam selalu bergerak dan bermula dari sumber 

hukum utamanya, bukan berasal dari norma hukum parsial yang 

tidak prinsipil.  

Dalam hal ini, gagasan uṣūl al-fiqh kontemporer Shofiyullah 

dapat dijadikan sebagai pijakan dalam melakukan pembaruan 

paradigma ijtihad hukum Islam menuju hukum Islam kontemporer, 

sehingga terbangun tata kehidupan kemanusian yang adil dan 

sejahterah (lex humana/hukum positif buatan manusia) yang 

selaras dengan dengan hukum alam (lex naturalis) dan hukum 

Tuhan (lex divina), bahkan tidak hanya sampai di sini, tetapi dapat 

membangun tata hukum yang sinergis dalam kehidupan manusia 

lintas agama, suku, budaya dan etnis melalui lex sosial. 



54 

 

Menjadikan gagasan maqāṣid al-sharī’ah Shofiyullah sebagai 

pusat dan landasan ijtihad hukum Islam di era kontemporer 

dibutuhkan dengan argumentasi bahwa perkembangan hidup 

manusia terus berkembang, sedangkan teks-teks hukum Islam (Al-

Qur’an dan Hadis) sudah final, tidak bertambah lagi, sehingga ijtihad 

hukum kontemporer yang mengandaikan adanya dialektika antara 

sumber hukum Islam lex divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan) 

dan "lex naturalis" (hukum alam yang berasal dari akal manusia) 

dibutuhkan untuk mendorong lahirnya pembaruan hukum Islam 

kontemporer sebagaimana gagasan hukum Islam kontemporer 

Shofiyullah.  

Dalam membangun hukum Islam di era kontemporer, gagasan 

uṣūl al-fiqh kontemporer Shofiyullah diyakini dapat menggali dan 

mengungkap nilai-nilai hukum Islam universal untuk mewujudkan 

kemaslahatan hidup manusia di masa kini. Adapun  signifikan 

gagasan uṣūl al-fiqh kontemporer Shofiyullah dapat dilihat dari 

maqāṣid al-sharī’ah yang terdiri dari lima aspek (Abdurrahman, 

2006; Al-Syawwâf, 1993), yakni Pertama, nilai-nilai agama Islam 

yang terkandung dalam hifdh al-dīn (menjaga keselamatan agama) 

yang dibutuhkan untuk membangun kesejahteraan jiwa atau rohani 

bangsa Indonesia yang mana salah satu contohnya dipraktikkan 

dengan membangun “moderasi beragama” untuk mewujudkan tata 

hukum kemanusiaan yang memberikan spirit kebersamaan lintas 

agama dalam membangunan kemajuan bangsa Indonesia (lex 

humana dan lex social).  

Kedua, hifdh al-‘aql (menjaga keselamatan akal pikiran atau 

profesi) yang dibutuhkan untuk membangun sistem pendidikan 

yang berkualitas di Indonesia baik di Kementerian Agama ataupun 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan atau lembaga terkait, 

sehingga kebijakan pendidikan pemerintah Indonesia dituntut 

untuk terus memacu perkembangan ilmu pengetahuan agama dan 

pengetahuan umum secara integratif sebagaimana gagasan u uṣūl al-

fiqh kontemporer Shofiyullah yang juga mendorong terwujudnya 

pengembangan integratif ilmu pengetahuan agama dan 

pengetahuan umum melalui pembangunan dialektika “lex divina" 

(hukum Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum alam 



55 

 

yang berasal dari akal manusia) untuk membangun generasi emas 

yang taat hukum dan mampu bekerjasama (lex humana dan lex 

social) di masa mendatang.   

Ketiga, hifdh al-nafs (menjaga keselamatan jiwa) yang dapat 

dilihat signfikansinya dalam perlindungan hukum bagi seluruh 

warga masyarakat Indonesia serta mencegah terjadinya 

pelanggaran hak asasi manusia. Dalam mewujudkan hal ini, 

paradigma uṣūl al-fiqh kontemporer Shofiyullah menwarkan 

perlunya membangun dialektika antara “lex divina" (hukum Ilahi 

yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum alam yang berasal 

dari akal manusia) untuk mewujudkan tata hukum positif yang 

mampu menjamin perlindungan hukum dan ketertiban sosial (lex 

humana dan lex social) sekaligus mencegah perlanggaran hukum. 

Salah satu wujud perlindungan hukum dan keselamatan hidup 

bangsa Indonesia adalah diterapkan kebijakan program BPJS.  

Ketiga, hifdh al-‘ird (menjaga keselamatan harga diri dan 

martabat) yang dibutuhkan untuk membangun rumah tangga atau 

keluarga harmonis, rukun dan sejahterah. Sebab, dari rumah tangga 

yang harmonis, rukun dan sejahterah akan lahir generasi banggsa 

yang berkualitas dan bermatabat. Untuk membangun hal itu, 

dbutuhkan dialektika “lex divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan) 

dan "lex naturalis" (hukum alam yang berasal dari akal manusia) 

untuk membangun rumah tangga yang harmonis, rukun dan 

sejahterah serta bermartabat, sehingga lahir tata kehidupan hukum 

dan sosial yang tertib dan harmonis mulai dari lingkup keluarga, 

masyarakat hingga bangsa, misalnya dalam mendukung hal ini, 

pemerintah Indonesia membuat kebijakan pembangunan program 

keluarga harapan, dan juga menghukum setiap pelaku kejahatan 

demi menjaga hak asasi manusia (Ali, 1993). 

Kelima, hifdh al-māl (menjaga keselamatan harta benda) yang 

dibutuhkan dalam membangun sistem ekonomi yang merata dan 

berkembang, sehingga segenap elemen bangsa Indonesia dapat 

hidup berkecukupan dan sejahterah lahir dan batin. Dalam 

mewujudkan kesejahteraan lahir dan batin, dialektika antara “lex 

divina" (hukum Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum 

alam yang berasal dari akal manusia) perlu diwujudkan dengan 



56 

 

membangunan tata kehidupan hukum dan sosial yang mendukung 

lahirnya pembangunan keadilan sosial bagi seluruh rakyat 

Indonesia (lex humana dan lex social), misalnya penegakkan hukum 

atas pelaku korupsi. Penegakkan hukum tersebut penting sesuai 

dengan kaidah hukum Islam al-ḍarāru yuzālu. 

 

Penutup 

Akhirnya, kehadiran gagasan uṣūl al-fiqh kontemporer 

Shofiyullah ternyata dibutuhkan dalam mewujudkan tata kehidupan 

hukum dan sosial umat manusia (lex humana dan lex social) dengan 

menerapkan maqāṣid al-sharī’ah secara konsisten, sehingga kaum 

Muslim/umat manusia dapat membangun kesejahteraan hidup yang 

hakiki (al-maṣlaḥah al-ḥaqīqiyah), bukan kesejahteraan imanjenatif 

(al-maṣlaḥah al-wahmiyah). Adapun kesejahteraan hidup yang 

hakiki itu tidak mungkin dapat terwujud tanpa menerapkan nilai-

nilai utama agama Islam atau hukum Islam secara komprehensif 

melalui pembangunan dialektika hukum antara lex ‘divina" (hukum 

Ilahi yang diwahyukan) dan "lex naturalis" (hukum alam yang 

berasal dari akal manusia) untuk membangun tata kehidupan 

hukum dan sosial yang dinamis dan progresif di kini dan masa 

mendatang.  

 

  



57 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, M. A. (1996). Studi Agama: Normativitas atau Historisitas. 
Pustaka Pelajar, X(2). 

Abdurrahman, W. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama 
Masyarakat Negara Demokrasi. The Wahid Institute. 

Abidin, Z. (2010). Corak Pemikiran Dan Metode Ijtihad Ibn 
Taymiyyah. Millah, ed(khus), 31–53. 
https://doi.org/10.20885/millah.ed.khus.art2 

Afrida, A. (2018). Hakikat Manusia dalam Perspektif Al-Qur`an. Al-
Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum, 16(2). 
https://doi.org/10.32694/010510 

Al-Syawwâf, M. M. M. T. (1993). Tahâfut al-Qirâ’ah al-Mu‘âshirah,. 
Al-Syawwâf li al-Nasyr wa al-Dirâsât. 

Ali, P. S. (1993). Equality as a Basic Human Rights in Islam. Human 
Rights in Islamic Law. Jamia Nagar. 

Az-Zukhaili, W. (1986). Ushul Fiqh al-Islamy (Jilid III). Dar al-Fikr. 
Dahlan, M. (2017). Paradigma Fiqih Sosial Kh Ali Yafie. Nuansa, 

10(1). https://doi.org/10.29300/nuansa.v10i1.631 
Khallaf, A. W. (1956). Ilmu Ushul Fiqh. Maktabah al-Dakwah al-

Islamiyah. 
Kuhn, T. (1997). The structure of scientific revolutions. Chicago: 

University of Chicago press. 
https://doi.org/10.5840/philstudies196413082 

Muzammil, S. (2025). Qirā’ah Mu’āṣirah fī al Aḥkām: 
Mempertemukan Uṣul Fiqh dengan Filsafat Hukum dalam 
diskursus Hukum Kontemporer (Makalah Disampaikan Pada 
Pidato Pengukuhan Guru Besar UIN Sunan Kalijaga). 

Nambo, B. A., & Puluhuluwa, M. R. (2005). Memahami Tentang 
Beberapa Konsep Politik. MIMBAR : Jurnal Sosial Dan 
Pembangunan, 21(2), 262–285. 

 
  



58 

 

  



59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Qirāʾah Muʿāṣirah: Integrasi 
Filsafat, Realitas Sosial, dan Uṣūl 

al-Fiqh 
  



60 

 

  



61 

 

(7) 
Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Ijtihad yang Berkelanjutan 

 

Prof. Dr. H. Agus Moh. Najib, S.Ag., M.Ag. 
Guru Besar dalam Bidang Ushul Fikih, Fakultas Syariah dan Hukum, 

UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta 
Direktur Sosialisasi dan Komunikasi BPIP RI 

 

Pertama-tama kami menghaturkan ucapan selamat dan 

sukses kepada Prof. Dr. K.H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag yang 

menyampaikan Pidato Pengukuhan Guru Besar pada tanggal 06 Mei 

2025 di depan Sidang Senat Terbuka UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Dalam pidato pengukuhan Guru Besar bidang Filsafat Hukum Islam 

ini, Prof. Shofiyullah menawarkan pembacaan kontemporer 

terhadap hukum Islam (qirā’ah mu’āṣirah fī al-aḥkām), sebagai hasil 

dari kajiannya dalam upaya mempertemukan tradisi uṣūl al-fiqh 

dengan filsafat hukum dalam diskursus keilmuan hukum 

kontemporer. Cara baca baru sesuai konteks kontemporer tersebut 

kemudian diaplikasikan untuk menganalisis Fatwa MUI Pusat, 

Nomor 14 Tahun 2021 Tentang Vaksin AstraZaneca. Fatwa yang 

telah menetapkan hukum haram-mubah ini dipandang sebagai 

fatwa yang berupaya mendialektikakan antara kepastian nash yang 

sakral dengan kepentingan hidup manusia yang berubah. 

Dengan merujuk pemikiran para ilmuwan, baik dari kalangan 

Muslim maupun Non-Muslim Barat, Klasik maupun Moderen, serta 

Mancanegara maupun Indonesia, Prof. Shofiyullah secara detail 

menggagas pentingnya relasi, keselarasan dan juga dialektika antar 

enam sumber penetapan hukum, yaitu (1) lex aeterna (hukum abadi 

Tuhan), (2) lex divine (hukum Ilahi yang diwahyukan), (3) lex nature 

(hukum alam yang berasal dari akal manusia), (4) lex humana 

(hukum positif buatan manusia), (5) lex socius (kehidupan sosial 

sebagai pertimbangan hukum), dan (6) lex rei sitae/lex situs (kondisi 

khusus yang memiliki ruang hukum sendiri). Keterhubungan dan 

dialektika antar sumber hukum tersebut secara epistemologis 

menjadi landasan berpikir dalam menetapkan hukum Islam 

kontemporer. 



62 

 

Tawaran Prof. Shofiyullah ini, apabila dicermati, merupakan 

pengembangan lebih rinci dari pemikiran para ulama sebelumnya 

tentang relasi antara naṣ (al-naṣ) dan realitas (al-wāqi’, al-‘urf), 

antara ketetapan (al-thabat) dan perubahan (al-taghayyur), bahkan 

antara tradisi (al-turath) dan modernitas (al-ḥadāthah). Topik-topik 

ini mendapat perhatian luas di kalangan para ulama, dalam rangka 

melakukan ijtihad untuk menyesuaikan dengan konteks zamannya 

masing-masing. Atas dasar itu, kemudian muncul berbagai kaidah 

seperti taghayyur al-aḥkām bi taghayyur al-azmān wa al-amkān 

(perubahan hukum Islam disebabkan adanya perubahan waktu dan 

tempat), al-ḥukmu yadūru ma’a ‘illatih wujūdan wa ‘adaman (hukum 

Islam berlaku mengikuti ada dan ketiadaan kausa hukumnya), al-

nuṣuṣ maḥdūdah wa al-ḥawādith mutajaddidah (jumlah nash 

terbatas sementara peristiwa hukum baru terus muncul), 

istiqāmatuh al-islām fī al-ḥudūd wa ḥanifiyyatuhu fī al-ḥarakah baina 

al-ḥudūd (ketetapan ajaran Islam terletak pada batasan-batasan 

(yang telah dibuat Tuhan) dan kelenturannya terletak pada 

pergerakan dinamis di antara batasan-batasan tersebut), termasuk 

al-muḥāfaẓah ‘alā al-qadīm al-ṣāliḥ wa al-akhdhu bi al-jadīd al-aṣlāh 

(memelihara tradisi lama yang baik dan mengambil tradisi baru 

yang lebih baik), bahkan kaidah al-dīn wāḥid wa al-sharī’ah 

mukhtalīfah (agama Allah itu satu, sementara syariat para nabi bisa 

berbeda-beda). 

Pemikiran yang ditawarkan oleh Prof. Shofiyullah tersebut, 

menurut hemat penulis, patut untuk terus dikembangkan dan diberi 

sharaḥ lebih lanjut, terutama tentang relasi antar enam sumber 

penetapan hukum yang ditawarkan. Para ulama pada dasarnya  

sudah membahas terkait enam hal tersebut secara panjang lebar, 

namun masih bersifat parsial dan terserak dalam literatur keilmuan 

yang luas. Misalnya, relasi antara lex aeterna (hukum abadi Tuhan) 

dan lex divine (hukum Ilahi yang diwahyukan) antara lain dibahas 

dalam Ilmu Kalam dan Ilmu Al-Qur`an. Para ulama mengkaji secara 

mendalam bagaimana kalam Allah (wahyu ilahi) yang bersifat azali 

bertransformasi menjadi kitab suci yang menggunakan bahasa 

manusia, seperti Bahasa Ibrani (Taurat), Bahasa Qibti (Zabur), 

Bahasa Suryani/Aramea (Injil) dan Bahasa Arab (Al-Qur`an). Hal ini 



63 

 

antara lain diisyaratkan dalam Q.S. Az-Zukhruf (43) ayat 3 yang 

menyatakan bahwa Innā ja’alnāhu qur`ānan ‘arabiyyan la’allakum 

ta’qilūn (Sesungguhnya Kami menjadikan-nya (kalam Allah) sebagai 

bacaan (Al-Qur`an) yang berbahasa Arab, supaya kamu 

memahaminya). Kata ganti “hu” dalam ayat tersebut dapat diartikan 

sebagai Al-Qur`an yang kita kenal saat ini dan dapat juga merujuk 

pada kalam Allah yang bersifat azali, yang kemudian turun menjadi 

berbagai kitab suci sesuai bahasa masing-masing Nabinya. 

Demikian pula, kajian tentang relasi antara lex divine (hukum 

Ilahi yang diwahyukan) dengan sumber hukum lainnya juga menjadi 

pembahasan yang luas. Para ulama mengkaji, bahkan berbeda 

pendapat, misalnya tentang relasi antara naṣ (teks wahyu) dan akal 

(lex nature) dalam diskursus keilmuan filsafat islam, ilmu kalam 

(teologi) dan uṣūl al-fiqh. Mereka berbeda pendapat sejauhmana 

akal dapat digunakan dalam menafsirkan dan mentakwilkan teks 

wahyu. Kemudian para ulama dan pemikir hukum Islam juga 

mengkaji tentang relasi antara teks wahyu dengan perubahan sosial 

(lex socius), tempat dan waktu khusus (lex situs), bahkan perbedaan 

negara yang memiliki hukum positif (lex humana) masing-masing. 

Misalnya, hukum positif yang berlaku di pulau Borneo (Kalimantan), 

walaupun tempat dan waktunya sama, tetapi karena berbeda negara 

(Indonesia, Malaysia dan Brunei Darussalam), maka dipastikan 

hukum positif yang berlaku juga berbeda-beda. Perbedaan pendapat 

dan kecenderungan pemikiran mengenai relasi antar enam sumber 

hukum akan berimplikasi terhadap corak pemikiran hukum yang 

dikonstruksi, dan selanjutnya akan menghasilkan produk dan 

ketetapan hukum yang berbeda pula. Oleh karena itulah, dalam 

diskursus pemikiran hukum Islam biasa dikatakan bahwa 

“perbedaan fikih atau produk hukum Islam dipengaruhi oleh adanya 

perbedaan uṣūl al-fiqh (Metodologi Hukum Islam), dan perbedaan 

pemikiran dalam uṣūl al-fiqh adalah sebagai akibat dari adanya 

perbedaan pemikiran Filsafat Hukum Islamnya”. 

Dari uraian di atas, dapat dikatakan bahwa tawaran pemikiran 

Prof. Shofiyullah  ini juga mendorong adanya upaya sistematisasi 

pembahasan dan pengkajian yang mendalam dalam pemikiran 

hukum Islam, khususnya relasi antara hal sakral yang bersifat tetap 



64 

 

dengan hal profan yang selalu berubah. Di samping pengkajian yang 

bersifat teoritis dan filosofis terhadap tiga sumber hukum yang 

disebut pertama (lex aeterna, lex divine dan lex nature) dan relasinya 

dengan tiga sumber hukum lainnya, tawaran pemikiran Prof. 

Shofiyullah juga mendorong dilakukannya penelitian lapangan 

secara empiris untuk mendapatkan data yang valid mengenai tiga 

sumber hukum yang disebut terakhir (lex humana, lex socius dan lex 

rae sitae/lex situs). Penelitian lapangan tersebut dapat 

menggunakan pendekatan ilmu-ilmu sosial kontemporer seperti 

antropologi, sosiologi dan juga hukum empiris, dengan berbagai 

teorinya yang ada.  

Pentingnya dialektika antara yang sakral dan yang profan 

dalam pemikiran hukum Islam  seperti di atas, diharapkan akan 

menghasilkan produk hukum yang tidak saja dapat 

dipertanggungjawabkan secara filosofis bahkan religius, tetapi juga 

dapat dipertanggungjawabkan secara sosiologis dan yuridis. 

Demikian pula dengan Fatwa MUI Nomor 14 Tahun 2021 Tentang 

Vaksin AstraZaneca. Menurut Prof. Shofiyullah, walaupun 

ditetapkan dalam situasi terdesak dan tekanan bahaya wabah Covid-

19, fatwa MUI tersebut tetap mempertahankan hukum keharaman 

babi dan turunnnya (intifā’ al-khinzīr ḥarām muṭaq), yang telah 

dituliskan dalam hukum Tuhan (lex divine), antara lain dalam Q.S. Al-

Baqarah (2): 173 dan Q.S. Al-Nahl (16): 115. Sikap keteguhan dalam 

memegang teguh lex divine, menjadikan hukum tersebut tetap 

haram. Namun karena dalam kondisi darurat, dan dengan 

mempertimbangkan informasi ilmu farmakologi dan medis, bahwa 

tripsin berfungsi menjadi unsur yang mampu mengikat virus yang 

dilemahkan, serta demi alasan khusus (lex rei sitae) perlindungan 

pada nyawa orang banyak, yang merupakan tujuan syariah juga, 

maka hukum ḥaram, dengan dikontekskan pada dilema hidup-mati 

manusia (lex socius), diberi hukum baru, yakni mubah, sehingga 

vaksin tersebut diperkenankan untuk batas waktu dan kondisi 

tertentu, sebelum ada pengganti tripsin halal sebagai pengikat virus 

covid tersebut. 

Apabila dicermati, dalam Al-Qur`an, pengharaman babi selalu 

disebutkan bersamaan dengan pengharaman darah dan bangkai 



65 

 

(hewan yang mati). Terdapat empat ayat Al-Qur`an yang 

mengharamkan darah, bangkai dan daging babi. Dalam Q.S. Al-

An’am (6): 145 disebutkan secara eksplisit bahwa pengharaman 

tersebut terkait sebagai makanan, sementara ayat lain (Q.S. Al-

Baqarah (2): 173, Q.S. Al-Ma`idah (5): 3, Q.S. Al-Nahl (16): 115) 

bersifat umum (‘umūm al-muqtaḍa) yang memungkinkan adanya 

pemahaman lain selain memakannya (al-akl), yaitu 

memperjualbelikan (al-bai’) dan memanfaatkannya (al-intifā’) juga. 

Sementara itu, terdapat banyak riwayat Hadis yang membahas 

keharaman babi, sebagaimana diriwayatkan oleh al-Bukhāri, 

Muslim, al-Tirmidhī, al-Nasā`i, Abu Dawūd, Ibnu Mājaḥ dan Aḥmad. 

Pengharaman babi dalam riwayat-riwayat hadis tersebut, berbeda 

dengan ayat-ayat Al-Qur`an, secara eksplisit tidak hanya terkait 

memakannya, tetapi juga haram memperjualbelikan dan 

memanfaatkannya. 

Dari perbedaan secara implisit antara ayat dan hadis terkait 

babi tersebut antara lain dapat dipahami bahwa memakan babi 

hukum keharamannya bersifat pasti, namun dalam hal 

memanfaatkannya (seperti dalam kasus vaksin AstraZaneca) dapat 

didialektikakan dengan kondisi dan pertimbangan tertentu (lex 

nature, lex socius dan lex situs), sehingga hukumnya dapat menjadi 

mubah. Bahkan, Q.S. Al-Nahl (16): 115 menegaskan bahwa apabila 

terpaksa memakan bangkai, darah dan daging babi (apalagi hanya 

memanfaatkannya), dan bukan karena menginginkan dan tidak pula 

melampaui batas, maka hukumnya dibolehkan. Kebolehan 

pemanfaatan babi ini sebenarnya dapat dibandingkan dengan 

pemanfaatan darah yang ditransfusikan kepada orang sakit yang 

membutuhkan, karena dalam Al-Qur`an pengharaman babi ini juga 

disebutkan berbarengan dengan pengharaman darah dan bangkai.  

Dari uraian di atas, terlihat pentingnya dialektika yang 

berkelanjutan antara teks wahyu (al-naṣ) dan realitas (al-wāqi’) 

dalam ber-ijtihad untuk menyesuaikan dengan konteks ruang dan 

waktu, yang salah satunya adalah dengan cara baca baru (qirā’ah 

mu’āṣirah) yang ditawarkan oleh Prof. Shofiyullah. Pemikiran yang 

ditawarkan oleh Prof. Shofiyullah ini sangat penting untuk menjadi 

landasan dan kerangka berpikir tidak hanya secara metodologis 



66 

 

dalam menyelesaikan permasalahan hukum konkrit, tetapi juga 

secara epistemologis dalam mengembangkan pemikiran hukum 

Islam kontemporer. Rekonstruksi pemikiran hukum Islam, bahkan 

pemikiran secara umum, dapat dilakukan dengan cara melakukan 

integrasi dan interkoneksi terhadap pemikiran yang ada, baik dari 

Timur maupun dari Barat, kemudian mengembangkannya menjadi 

“cara baca baru” untuk menjawab tantangan perkembangan 

kontemporer. 

Sekali lagi, kami mengucapkan selamat dan sukses untuk Prof. 

Shofiyullah. Kami merasa bangga dengan pencapaian akademik 

tertinggi ini, dan menunggu karya-karya akademik selanjutnya, 

terutama untuk memajukan keilmuan hukum Islam. Selamat dan 

sukses, semoga ilmunya semakin bermanfaat dan berkah. ‘āmīn yā 

rabb al-‘ālamīn. 

  



67 

 

(8) 
Instrumen Metodologis Pembaruan hukum Islam: 

Disampaikan dalam rangka tahniah atas Pengukuhan 
Guru Besar Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M. Ag. 

 

Prof. Dr. Suwarjin, M.A  
Dekan Fakultas Syariah, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

 

Keharusan Ijtihad  
Imam Ibnu Rushd dalam muqaddimah kitab Bidāyah al-

Mujtahid wa Nihāyah al-Muqtaṣid menjelaskan bahwa proses tanzil 

telah terhenti dengan wafatnya Nabi Muhammad. Naṣ Al-Qur’an dan 

Hadis telah mencapai puncak pewahyuan dan tidak akan bertambah 

dari segi kuantitas. Jumlah ayat Al-Qur’an tidak lebih dari 6666 ayat, 

dan hanya 500 di antaranya merupakan ayat hukum (Wail Hallaq, h. 

3). Dari jumlah tersebut kebanyakan dalālah-nya bersifat ẓannī, 

hanya sedikit di antaranya yang dalalahnya qoṭ’ī. sedang jumlah 

hadis yang menurut Ali Jumuah berkisar 60.000 hadis sebagian 

besar merupakan bukan hadis ṣaḥiḥ. Dari populasi hadis ṣaḥiḥ, 

meskipun cukup banyak, tetapi kebanyakan berstatus aḥad yang 

menghasilkan hukum ẓannī. Hanya sekitar 250 buah hadis yang 

mencapai derajat mutawatir (Tarikh Ushul al-Fiqh, h.74). Sementara 

peristiwa hukum terus bertambah tanpa batas (tanāhi al-nuṣus wa 

adam tanāhi al-wāqai’). Naṣ-naṣ yang terbatas (limited) tidak 

mungkin meng-cover peristiwa hukum yang tak terbatas 

(unlimited). Karena itu cara yang tersedia untuk meng-cover nya 

adalah melalui pembacaan baru atau pembacaan ulang terhadap naṣ 

tersebut untuk menemukan makna baru atau merekonstruksi 

makna yang sudah ada. Di sini lah kenapa Allah menjadikan sumber 

utama hukum Islam hukum-hukum nya didominasi hukum hukum 

ẓannī. Imam al-Zarkashi sebagaimana dikutip Hani Kamal 

Muhammad Ja’far menjelaskan rahasia kenapa hukum di dalam Al-

Qur’an dan hadis umumnya bersifat ẓannī. Menurutnya hal yang 

demikian dimaksudkan untuk memberikan ruang dan kelapangan 

bagi umat Muhammad mengembangkan hukum Islam sesuai 

kebutuhan mereka. Justru dengan demikian keberlangsungan 



68 

 

hukum Islam dapat dijaga. Seandainya hukum-hukum Allah terdiri 

dari hukum-hukum yang qaṭ’i, niscaya akan terjadi beberapa 

kemungkinan. (1) hukum Islam akan terasa sangat kaku dan 

membelenggu pemikiran para ulama’ (2) hukum Islam akan 

ditinggalkan oleh umat Islam lantaran (3) hukum Islam akan terasa 

beku dan kehilangan kemampuan menyesuaikan diri dengan 

kebutuhan hukum masyarakat. 

Para ulama’ klasik telah menghasilkan metode penggalian 

hukum yang spektakuler yang dengannya berbagai persoalan 

hukum diproduksi. Hingga pada penghujung abad ke 3 H hampir 

seluruh persoalan hukum telah terkodifikasi. Era ini kemudian 

memunculkan antiklimaks, titik balik kelesuan ijtihad. Muncullah 

generasi penikmat. Ulama’ yang hidup pada masa itu lebih suka 

mengkonsumsi produk-produk hukum yang telah dihasilkan 

generasi sebelumnya. Kelesuan ijtihad ini dibenarkan oleh Joseph 

Schat. Namun Wael B Hallaq membantah penutupan pintu ijtihad. Ia 

mengakui terjadinya kelesuan ijtihad, namun istilah penutupan 

pintu ijtihad tidak pernah memperoleh legitimasi dari pihak 

manapun. Kelesuan ini bersifat temporal, sebab pada setiap masa 

lahir persoalan hukum yang memiliki karakteristik khusus yang 

memerlukan respons spesifik dari ulama’ yang hidup pada setiap 

masa. Tidaklah logis bagi ulama yang hidup di setiap masa, 

berpangku tangan dan berlepas diri dari tanggungjawab 

keulamaannya, yaitu merespons persoalan baru yang dihadapi 

masyarakat. Karena itu dalam setiap masa pasti ada ulama’ yang 

bertanggung jawab menyelesaikan persoalan-persoalan hukum 

tersebut. 

 
Perkembangan Metode Ijtihad  

Metode ijtihad merupakan bagian paling menentukan dalam 

perkembangan hukum Islam. Ia memberi arah dan framework 

bagaimana pengembangan hukum Islam harus dilakukan. Bahkan 

metode memberikan pengaruh besar terhadap perubahan dan 

perkembangan hukum. Metode ijtihad tidak lahir dalam 

skala/penggalan waktu tertentu, melainkan tumbuh dan 

berkembang mengiringi berbagai peristiwa hukum yang 



69 

 

mendahuluinya. Ketika persoalan hukum yang dihadapi umat Islam 

masih sederhana pada masyarakat sederhana pula, metode ijtihad 

pun tumbuh mengiringi. Perkembangan metode ijtihad dalam Islam 

menunjukkan dinamika yang menarik, dari masa awal hingga 

kontemporer. Ijtihad sebagai usaha untuk mencari solusi hukum 

Islam yang baru yang sesuai dengan dinamika masyarakat telah 

menjadi salah satu instrumen penting dalam menjaga relevansi 

hukum Islam dengan perkembangan zaman. Penemuan Metode 

baru yang dihasilkan oleh Muhammad Shahrūr menjadi sumbangan 

berarti dalam memastikan kontinuitas hukum Islam agar tetap 

berkembang dan tidak mengalami kematian. Pemikiran metodologi 

Shahrūr dapat disejajarkan dengan hasil penemuan tokoh tokoh lain 

yang hidup di era kontemporer seperti Nasr Hamid Abu Zaid, al-

Na’im, Arkoun, Khaled Abuo el Fadl atau para pemikir pembaruan 

sebelumnya, seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha. Namun 

sebagai suatu hasil pemikiran, ide Shahrūr tentu tidak lepas dari 

kritik dan kontroversi. 

 
Qirā’ah Mu’āṣirah; Metode Baru Penemuan makna 

Salah satu proyek monumental karya Muhammad Shahrūr 

adalah metode pembaruan hukum Islam melalui Qirā’ah Mu’āṣirah. 

Proyek ini muncul akibat keprihatinannya tentang masa depan 

hukum Islam, yang menurutnya akan mengalami kematian jika 

hanya mengandalkan pembacaan yang kaku dan mati. Pembacaan 

secara progresif terhadap sumber-sumber utama hukum Islam 

sangat diperlukan agar hukum Islam dapat tampil lincah menjawab 

kebutuhan hukum sepanjang masa. Hal ini hanya dimungkinkan 

manakala teks ditempatkan pada wilayah pemikiran atau kajian. 

Setiap pembacaan teks hendaknya menyingkap apa yang tidak dan 

belum ditemukan sebelumnya, tidak sekedar mengulang-ulang 

makna lama dengan berbagai stereotipe yang sudah ada. Pembacaan 

model ini oleh Ali Harb disebut sebagai tidak membaca (al- lā 

Qirā’ah) atau pembacaan yang mati dan sia-sia (Kritik Nalar Al 

Qur'an, 2003, h.20-21).  Kritik serupa juga disampaikan Nasr Hamid 

Abu Zaid. Ia mengatakan bahwa pembacaan yang berorientasi pada 

teks semata mengakibatkan dominasi tradisi masa lampau serta 



70 

 

terabaikan dan terpenjaranya masa kini (Nasr Hamid Abu Zaid, 

Kritik Wacana Agama, Yogyakarta,LKiS, 2003, h. 148). Model 

pembacaan klasik secara sistematis mengandalkan teks, dimana 

teks dipandang lebih kuat dan lebih handal dari pada penalaran yang 

tidak berbasis pada teks. Para ahli hukum Islam berulang kali 

menyuarakan gagasan tersebut, misalnya ketika mengutip pendapat 

Imam Shāfi'ī, Imam al-ḥaramain al-Juwaini menegaskan bahwa 

semua perilaku dan peristiwa yang dialami manusia diatur oleh 

hukum Tuhan. Ia mengatakan:  
“Semua Makna jika didasarkan pada prinsip-prinsip sistematis dan 
terikat pada teks, akan pada batasan-batasan yang ditetapkan oleh 
pembuat hukum (Shar’ī). Namun jika kita menyatakan bahwa 
makna itu tidak dapat ditemukan dengan menerapkan prinsip-
prinsip sistematis, maka tidak akan ada sebuah acuan yang jelas 
sehingga semua persoalan tidak akan terkendali.” 

Shahrūr setelah proses penalaran yang mendalam 

berkesimpulan bahwa tidak ada acuan baku yang membatasi 

kreativitas berpikir terhadap teks-teks suci. Ia menyatakan teks 

tidak terikat oleh makna tertentu yang dipahami dari struktur kata 

dan bahasa di suatu periode waktu tertentu. Sebaliknya teks 

memiliki spektrum makna yang kaya, dan selamanya terbuka untuk 

menerima makna baru sesuai konteks ruang dan waktu. Baginya, 

kehendak Tuhan tidak lah tunggal dan diikat oleh kosakata tertentu 

dalam rangkaian teks. Kehendak-Nya jauh melampaui teks itu 

sendiri. Satu diksi yang digunakan dalam teks suci dapat 

menyampaikan sejumlah pesan Tuhan yang tidak terbatas. Hal 

cukup logis jika dikaitkan dengan fakta bahwa berbagai gejala dan 

fenomena yang terjadi dan dihadapi manusia tidak berdimensi 

tunggal, melainkan bisa multi dimensi. Ia pertama-tama 

merekonstruksi konsep Wahyu. Ia mengatakan bahwa masalah 

Wahyu sangat penting untuk diperhatikan agar dapat memahami 

model baru tentang karakter dasar, struktur dan fungsi Al-Qur’an. Ia 

mengenalkan batas-batas baru dalam teks, rekonstruksi asal-usul 

teks dan kejadian pertamanya sebagai wahyu Allah yang secara 

alami memegang peranan penting. Shahrūr menawarkan tiga 

metode penafsiran untuk menantang pemahaman tradisional 

tentang Wahyu. Pertama; Shahrūr menolak sinonimitas antara dua 



71 

 

istilah inzal dan tanzil yang secara umum digunakan untuk 

menggambarkan proses turunnya Al-Qur’an sebagai wahyu kepada 

nabi Muhammad. Kedua; ia menegaskan perlunya pembedaan 

antara dua istilah berdasarkan pembagian teks ke dalam beberapa 

bagian yang tema dan statusnya berbeda, yang pembagian utamanya 

adalah antara ayat-ayat nubuwwah (kenabian) dan ayat-ayat risālah 

(kerasulan). Ketiga; perbedaan penggunaan istilah-istilah teknis 

yang digunakan Al-Qur’an dan Hadis. Ada dua persoalan mendasar 

yang mendorong Shahrūr berupaya melakukan kajian keislaman, ia 

melihat dua dimensi yang saling terkait, yaitu: realitas masyarakat 

Islam kontemporer dan realitas doktrin serta turath dalam Islam. 

Dua hal inilah yang memancing kegelisahan pemikiran dalam 

dirinya. 

Pemikiran Shahrūr tentang hukum Islam telah memberikan 

warna dan harapan baru bagi penyelesaian persoalan-persoalan 

yang muncul di tengah globalisasi informasi yang memerlukan 

penanganan secara cepat, akurat dan komprehensif. Dalam tulisan 

ini akan diberikan beberapa contoh kasus implementasi pemikiran 

Shahrūr tentang hukum Islam. Kita ambil satu contoh pemikiran 

Shahrur tentang Poligami. Menurutnya ayat-ayat poligami termasuk 

kedalam ayat-ayat ḥudūdiyah yang memberikan batasan maksimal 

dan minimal, baik dari segi kuantitas maupun kualitas.  Dari segi 

kuantitas ayat 3 surat an-Nisa’ berbicara tentang pernikahan dengan 

redaksi yang mengawali jumlah istri dengan angka dua (mathnā). 

Pada dataran realitas, seorang laki-laki tidak dapat dikatakan 

menikahi dirinya sendiri atau menikahi setengah orang perempuan, 

maka batas minimal istri adalah seorang perempuan, dan batas 

maksimalnya adalah empat orang perempuan. Menurut Shahrūr 

pembacaan ayat poligami tidak dapat dilepaskan dari kewajiban 

memelihara anak yatim. Karena itu, istri kedua, ketiga atau ke empat 

haruslah perempuan berstatus janda yang memiliki anak. Dengan 

demikian ketentuan yang disyaratkan dalam berpoligami yaitu 

pemeliharaan anak yatim terpenuhi (Nur Shofa Ulfiyati, Et-Tijari, 

vol.5 nomor 1,  2018).  

Pemikiran Shahrūr tentang hukum Islam meliputi scope yang 

sangat luas. Kajian-kajian yang intensif dan komprehensif dengan 



72 

 

berbagai pendekatan perlu terus dilakukan terhadap pemikiran 

Shahrūr, agar kita dapat menangkap spirit pemikiran pembaruan 

Shahrur. Makalah yang disampaikan oleh Profesor Shofiyullah 

Muzammil dalam pengukuhan Guru Besar dalam bidang Filsafat 

Hukum Islam ini amat penting. Salah satu mutiara yang diungkap 

oleh sang profesor tentang pemikiran Shahrūr ini merupakan 

secercah sinar yang dapat menyinari Arash pergumulan pemikiran 

hukum Islam di Indonesia. Kontribusi pemikiran dari para profesor 

ini penting untuk terus dikembangkan agar lebih besar memberikan 

kontribusi terhadap perkembangan hukum Islam di Indonesia. 

Selamat. 

  



73 

 

(9) 
Membaca Qirā‘ah Mu‘āṣirah fī al-Aḥkām Perspektif Tafsīr 

al-Ahkām 
 

Dr. KH. Muhammad Afifuddin Dimyathi, Lc., MA. 
Penulis Tafsir Hidāyat al-Qur’ān fī Tafsīr al-Qur’ān bi al-Qur’ān, 

Katib Syuriah Pengurus Besar Nahdlatul ‘Ulama 
Pengasuh Ribath Hidayatul Qur’ān PP. Darul Ulum Jombang 

 

 

Pendahuluan 

Tafsīr al-ahkām, sebagai produk interpretasi para mufasir 

yang berfokus pada penggalian hukum-hukum Al-Qur’an, telah lahir 

sejak era pertengahan—sekurang-kurangnya sejak abad kedua 

hijriah. Sejak itu pula upaya perumusan kandungan hukum Al-

Qur’an terus berlanjut. Hampir tidak kita temukan abad kecuali 

terdapat karya tafsīr al-aḥkām di sana, bahkan hingga era kiwari ini. 

Misal, untuk menyebut beberapa di antaranya saja, Tafsīr al-

Khamsimi’ah ‘āyah min al-Qur’ān karya Muqātil bin Sulaimān (w. 150 

H), Ahkām al-Qur’ān karya al-Jaṣṣāṣ (w. 370 H), Ahkām al-Qur’ān li 

al-Shāfi‘ī karya al-Baihaqī (w. 458 H), Ahkām al-Qur’ān karya Ibn al-

‘Arabī (w. 543 H), al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī (w. 

671 H), al-Qaul al-Wajīz fī Aḥkām al-Kitāb al-‘Azīz karya al-Samīn al-

Halabī (w. 756 H), Taisīr al-Bayān li Aḥkām al-Qur’ān karya Ibn 

Nūruddīn (w. 820 H), al-Iklīl fī Istinbīth al-Tanzīl karya al-Suyūthī (w. 

911 H) dan seterusnya. 

Ada beberapa poin yang patut digarisbawahi terkait pelbagai 

karya tafsīr al-aḥkām itu. Pertama, perbedaan mazhab fikih turut 

andil dalam memperkaya tafsīr al-aḥkām, bukan dari segi 

kuantitasnya saja, tetapi juga dari sisi perspektif atau paradigmanya. 

Karya tafsīr al-aḥkām yang ditulis oleh mufasir bermazhab Hanafi 

tentu sedikit-banyak menyuguhkan metode penafsiran—atau lebih 

tepatnya istinbāth al-aḥkām—yang berbeda dengan yang dianggit 

oleh mufassir bermazhab Shāfi‘ī, sebagaimana pola penafsiran 

Shāfi‘iyah sedikit-banyak berbeda dengan Mālikiyah; demikian 

seterusnya. Kedua, sebagai implikasi logis dari poin pertama, hasil 

penggalian hukum Al-Qur’an yang termuat dalam karya-karya tafsīr 



74 

 

al-aḥkām itu tidak sepenuhnya sama. Cukup banyak perbedaan 

penafsiran di sana terkait beragam persoalan. Ketiga, tidak selalu 

perbedaan penafsiran tersebut ditengarai oleh mazhab fikih yang 

berbeda. Selain mazhab fikih, ada faktor-faktor lain yang 

melatarbelakangi perbedaan itu, seperti konteks sosial-budaya, 

perangkat kebahasaan, dan penggunaan ilmu-ilmu Al-Qur’an, 

seperti asbāb al-nuzūl, al-nāsikh wa al-mansūkh, al-‘āmm wa al-

khāṣṣ, al-muṭlaq wa al-muqayyad, dan lain-lain. Keempat, karya-

karya tafsīr al-aḥkām menampilkan sistematika penafsiran dan 

model penyajian materi yang bervariasi. Perwajahan mereka tidak 

tunggal. (Al-‘Ubayd, 2010; Al-Fanîsân, 1997; Al-Hawrî, 2001; 

Dimyathi, 2020) 

Pendek kata, orasi ilmiah pidato pengukuhan guru besar Prof. 

Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag dengan judul Qirā’ah Mu‘āṣirah fī 

al-Aḥkām: Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dengan Filsafat Hukum 

dalam Diskursus Hukum Kontemporer, hendak saya ulas dari 

perspektif ini, tafsīr al-aḥkām. Bagaimana posisi Qirā’ah Mu‘āṣirah fî 

al-Aḥkām tersebut dalam diskurus tafsīr al-aḥkām? Mungkinkah 

model “qirā’ah” Prof. Shofiyullah digunakan sebagai kerangka teori 

atau pisau analisis untuk membaca āyāt al-aḥkām? Dua pertanyaan 

inilah yang hendak didiskusikan lebih lanjut dalam “komentar” 

sederhana ini. 

 

Posisi “Qirā’ah Mu‘āṣirah fī al-Aḥkām” dalam Diskursus Tafsīr 

al-Aḥkām 

Tanpa bermaksud menegasikan kemungkinan pembagian 

lain, secara sederhana, dapat dikatakan bahwa dalam diskursus 

tafsīr al-aḥkām terdapat dua model kajian. Pertama, kajian yang 

berfokus pada produk-produk tafsīr al-aḥkām baik dari sisi metode 

penafsirannya secara umum maupun hasil penafsirannya terhadap 

isu-isu tertentu secara khusus. Contoh yang memotret metode 

penafsiran secara umum, misalnya metode penafsiran al-Jaṣṣāṣ, Ibn 

al-‘Arabī, al-Qurṭubī, dan Abdul Halim Hasan Binjai; sedangkan yang 

menelaah isu-isu spesifik seperti hukum menyentuh Al-Qur’an, riba, 

batasan mengusap kepala saat berwudu, konsep taqiyah, ghibah 



75 

 

virtual, implikasi perbedaan qirā’āt, mukbang sebagai praktik isrāf, 

inkonsistensi mazhab, dan lain-lain. 

Kedua, kajian yang memosisikan tafsīr al-aḥkām sebagai 

kerangka teori/perspektif untuk menganalisis topik-topik tertentu. 

Pada model kajian ini, tafsīr al-aḥkām lebih difungsikan sebagai 

metode atau teori penafsiran. Sebagaimana sebelumnya, topik-topik 

yang dikaji di sini pun beragam, baik topik-topik lama yang dirasa 

perlu dilakukan pembacaan ulang ataupun isu-isu aktual. Di antara 

teori yang kerap digunakan oleh para peneliti yang menaruh minat 

pada model kajian ini ialah teori qiyās, istiḥsān, double movement 

Fazlur Rahman, tafsir kontekstual Abdullah Saeed, qirā’ah 

mubādalah Faqihudin Abdul Kodir, ma‘na-cum-maghza Sahiron 

Syamsuddin, tafsīr maqāṣidī, hermeneutika Farid Esack, 

hermeneutika al-Qur’an Nashr Hamid Abu Zayd, Hasan Hanafi, dan 

lain sebagainya.  

Sampai di sini, jika kita beralih pada gagasan “Qirā’ah 

Mu‘āṣirah fī al-Aḥkām”, maka terlihat jelas bahwa ia dapat 

diletakkan dalam model kajian yang kedua. Qirā’ah Mu‘āṣirah fī al-

Aḥkām, dengan demikian, dapat disejajarkan dengan teori-teori 

penafsiran itu. Pemosisian ini nampaknya tidak berlebihan, sebab 

dalam orasi ilmiahnya, selain memapaparkan landasan teoretis 

Qirā’ah Mu‘āṣirah fī al-Aḥkām, Prof. Shofiyullah juga 

mendemonstrasikan kerangka kerja dan contoh aplikatifnya. 

Melalui qirā’ah-nya, Prof. Shofiyullah turut berkontribusi dalam 

memperkaya teori tafsīr al-aḥkām dengan menawarkan pendekatan 

baru yang boleh jadi sedikit-banyak berbeda dengan yang telah ada. 

 

“Qirā’ah Mu‘āṣirah fī al-Aḥkām” Sebagai Kerangka Teori Tafsīr 

al-Aḥkām: Peluang dan Tantangan 

Meskipun sebelumnya telah ditegaskan bahwa qirā’ah Prof. 

Shofiyullah dapat diposisikan sebagai teori tafsīr al-aḥkām yang 

dibuktikan dengan orasi ilmiahnya, tetapi ketahanan, relevansi, 

akurasi, dan efektivitas qirā’ah tersebut perlu diuji lebih lanjut 

dalam tataran aplikatif yang lebih luas. Ini merupakan keniscayaan 

yang harus dihadapi oleh sebuah teori dalam ilmu pengetahuan, 

apapun jenisnya. Dengan kata lain, Prof. Shofiyullah perlu 



76 

 

mengimplementasikan qirā’ah-nya pada isu-isu lain, termasuk isu-

isu yang kerap diteropong oleh para sarjana seperti kesetaraan 

gender, perwarisan, poligami, ekologi, dan lain sebagainya. 

Di samping itu, teori-teori penafsiran Al-Qur’an yang lahir di 

era modern-kontemporer biasanya menggunakan pendekatan min 

al-wāqi‘ ilā al-nāṣ (dari realitas ke teks), tidak terkecuali qirā’ah yang 

ditawarkan oleh Prof. Shofiyullah. Teori-teori itu berangkat dari 

persoalan aktual yang kerap dihadapi oleh manusia modern untuk 

kemudian dicari jawabannya dari teks-teks yang ada (Al-Qur’an dan 

hadis). Pertanyaannya, bisakah qirā’ah Prof. Shofiyullah digunakan 

dalam pembacaan āyāt al-aḥkām secara langsung, melalui 

pendekatan min al-nāṣ ilā al-wāqi‘? Bagaimana cara kerjanya, 

apakah sama dengan yang dipaparkannya dalam orasi ilmiahnya 

atau diperlukan elaborasi-elaborasi di sana-sini? Di sisi lain, dalam 

konteks tafsīr al-aḥkām, penggalian petunjuk hukum dari Al-Qur’an 

tidak terbatas pada āyāt al-aḥkām, melainkan berlaku luas pada 

ayat-ayat lainnya, termasuk ayat-ayat kisah. Pada konteks ini, sekali 

lagi, bisakah qirā’ah Prof. Shofiyullah digunakan? 

Adalah terlalu dini menjawab pertanyaan-pertanyaan 

tersebut di sini. Apapun itu, yang pasti, qirā’ah Prof. Shofiyullah 

menghadapi tantangan serius, di samping tentu saja peluang lebar, 

bila distatuskan sebagai salah satu pendekatan/teori penafsiran 

dalam diskursus tafsīr al-aḥkām. Untuk itu, saya mengundang para 

akademisi, lebih-lebih yang memberi perhatian besar pada 

diskursus tafsīr al-aḥkām, untuk mendiskusikan dan menguji qirā’ah 

Prof. Shofiyullah lebih lanjut. Wallāhu A‘lam. 

 

  



77 

 

Referensi:  

Muhammad Afifuddin Dimyathi, ‘Ilm al-Tafsīr: Uṣūluhu wa 

Manāhijuhu (Kairo: Dār al-Sāliḥ, 2020). 

Sa‘ūd bin ‘Abdullāh al-Fanīsān, Ikhtilāf al-Mufassirīn: Asbābuhu wa 

Atsāruhu (Riyadh: Dār Ishbīliyā, 1997).  

‘Abdul Ilāh Hawrī al-Hawrī, Asbīb Ikhtilīf al-Mufassirīn fī Tafsīr Ayāt 

al-Aḥkām (Kairo: University of Cairo, 2001).  

‘Ali bin Sulaimān al-‘Ubaid, Tafāsīr Ayāt al-Aḥkām wa Manāhijuhā 

(Riyadh: Dār al-Tadmuriyyah, 2010). 

  



78 

 

  



79 

 

(10) 
Catatan Pinggir atas Pidato Guru Besar Prof. Dr. H. 

Shofiyyullah Muzammil Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: 
Mempertemukan Uṣūl Fiqh dengan Filsafat Hukum dalam 

Diskursus Hukum Kontemporer 
 

Prof. Dr. Abdul Mustaqim, M.Ag 
Guru Besar bidang Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN sunan Kalijaga 

dan Pengasuh PP LSQ (Lingkar studi al-Qur’an) ar-Rohmah 
Yogyakarta 

 
Pertama, Alhumdulillah, saya ikut senang, bangga  dan bahagia 

sekaligus mengucapkan selamat alf mabruk kepada sahabat saya, 

yang sering saya panggil dengan Gus Shofi, akhirnya sekarang telah 

dikukuhkan menjadi Guru Besar di bidang Filsafat Hukum Islam. 

Semoga beliau semakin menyala karier akademiknya dan semakin 

produktif dalam pengembangan keilmuan yang ditekuninya. Amin. 

Saya mencatat ada beberapa point penting dari  gagasan Prof 

Shofi, yaitu: Pertama, pentingnya “Inovasi Epistemologis” yaitu  

Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dan Filsafat Hukum”. Prof. Shofi  

Muzammil membuka ruang baru dalam studi hukum Islam dengan 

mempertemukan dua tradisi keilmuan: uṣūl al-fiqh (dasar-dasar 

metodologi hukum Islam) dan filsafat hukum (refleksi filosofis 

tentang dasar, tujuan, dan rasionalitas hukum). Dalam dunia hukum 

kontemporer, ini merupakan pendekatan progresif dan langka. Ia 

tidak berhenti pada metodologi teks (naṣ), tetapi menggali makna 

melalui dimensi filosofisnya—sebuah upaya yang sangat sejalan 

dengan semangat maqāṣid. 

Kedua, pentingnya melakukan “Qirā’ah Mu’āṣirah”: Ini jelas 

merupakan tafsir baru atas realitas sosial-keagamaan kontemporer 

yang semakin kompleks. Gagasan ini terinspirasi dari Muhammad 

Shahrūr, dengan judul kitabnya yang monumental “al-Kitāb wal 

Qur’ān: Qirā’ah Mu’āṣirah”. Qirā’ah Mu’āṣirah sesungguhnya 

dimaksudkan oleh Shahrūr, dengan model pembacaan yang tidak 

biasa, atau “de-familiarizatian” meminjam istilah Andreas 

Christman. Artinya, bahwa cara membaca teks keagamaan itu 

memang tidak seperti umumnya ulama’ klasik.  Saya masih ingat 



80 

 

betul tentang teori ini, sebab kebetulan disertasi saya dulu juga 

mengangkat pemikiran Muhammad Shahrūr dan Fazlur Rahman, 

yang kemudian saya terbitkan menjadi buku Epitemologi Tafsir 

Kontemporer.  

Nah, gagasan Prof Shofi merupakan cara membaca hukum 

Islam yang kontekstual dan rasional. Hal ini terlihat misalnya dari 

studi kasus fatwa MUI terkait vaksin AstraZeneca. Alih-alih berhenti 

pada aspek zat yang haram, pendekatan beliau menyelidiki proses 

ilmiah dan maṣlahat di baliknya—sebuah bentuk pendekatan fiqh 

yang maqāṣid-oriented dan berbasis phronesis (al-shu‘ūr al-faḍīlah). 

Untuk itu, Prof Shofi menganggap penting melakukan integrasi 

“Teori Maqāṣid: Dari Hukum ke Tujuan Hukum”.  Dalam kasus 

vaksin, Prof.  Shofiyullah Muzammil menunjukkan bagaimana 

hukum fiqh (ḥarām-mubāḥ) tidak cukup dilihat sebagai dikotomi 

halal-haram, tetapi harus dikembalikan kepada tujuan-tujuan 

syariah (maqāṣid al-sharī‘ah), terutama ḥifẓ al-nafs (perlindungan 

jiwa) dan ḥifẓ al-‘aql (perlindungan akal melalui ilmu pengetahuan 

medis). Ia menerapkan pendekatan maqāṣid secara aktif, tidak 

hanya sebagai justifikasi moral, tetapi sebagai kerangka etika hukum 

Islam. 

Akhirnya, beliau sampai pada kritik terhadap Legalistik-

Formalisme. Dengan qirā’ah mu’āṣirah atau model pendekatan “cara 

baca baru” ini juga secara implisit mengkritik kecenderungan 

legalistik dalam fatwa dan hukum Islam yang sering kali bersifat 

literal, tanpa melihat kompleksitas sosial, sains, dan maṣlahat. Beliau 

mengajak kita untuk keluar dari fiqh yang sekadar tekstual menjadi 

fiqh yang intensional—yang mengacu pada maksud dan maslahat 

hukum itu sendiri. 

Sebagai sebuah catatan pinggir, saya menyarankan Prof Shofi  

untuk dapat mengintegrasikan juga dengan gagasan Maqāṣid al-

Sharī‘ah li al-Nisā’. Jadi, dimungkinkan pula mempertemukan 

Qirā’ah Mu‘āṣirah fī al-Aḥkām dengan Gagasan Maqāṣid al-Sharī‘ah li 

al-Nisā’. Pidato pengukuhan Prof. Dr. Shofiyyullah Muzammil 

melalui karyanya Qirā’ah Mu‘āṣirah fī al-Aḥkām telah membuka 

ruang pembaruan dalam studi hukum Islam melalui pendekatan 

integratif antara uṣūl al-fiqh dan filsafat hukum. Namun, ruang 



81 

 

pembaruan ini akan lebih kuat dan lebih inklusif jika diperluas 

dengan integrasi gagasan Maqāṣid al-Sharī‘ah li al-Nisā’ sebagai 

kritik epistemologis sekaligus sebagai paradigma baru yang 

menjawab anomali-anomali dalam fikih perempuan. 

Merujuk pada Thomas Kuhn dalam “The Structure of Scientific 

Revolutions”, teori maqāṣid klasik telah menjadi semacam “normal 

science” yang tidak lagi cukup tanggap terhadap realitas sosial 

perempuan modern. Maka, seperti halnya paradigm shift dalam 

sains, pembacaan maqāṣid juga memerlukan revolusi epistemik 

yang memungkinkan penyesuaian terhadap konteks zaman. 

Maqāṣid li al-Nisā’ menjadi sangat relevan sebagai bentuk adaptive 

ijtihad terhadap realitas kontemporer perempuan. Teori Maqāṣid 

harus diletakkan sebagai Organisme Hidup, bahwa  maqāṣid bukan 

sekadar teori hukum (products of law), tapi sebagai filosofi hukum 

yang hidup dan dinamis. Ini sejalan dengan kerangka pemikiran 

Prof.  Shofi yang menolak kekakuan hukum dan mendorong 

penggunaan phronesis—kearifan praktis—dalam memahami 

hukum Islam secara lebih fleksibel dan kontekstual. Integrasi filsafat 

hukum ke dalam maqāṣid akan menghidupkan kembali semangat 

ijtihad progresif, terutama dalam menilai hukum-hukum yang 

selama ini merugikan perempuan. 

Nah, Teori Maqāṣid li al-Nisā’ juga dapat dijadikan sebagai 

jembatan antara teks dan realitas. Konsep Maqāṣid al-Sharī‘ah li al-

Nisā’  hemat saya dapat difungsikan sebagai epistemological bridge 

antara teks (naṣṣ) yang normatif dan realitas sosial perempuan yang 

kompleks dan berubah. Ini sangat selaras dengan semangat “Qirā’ah 

Mu‘āṣirah” yang dibawa Prof. Shofi—yakni upaya untuk membaca 

ulang hukum Islam dengan lensa yang lebih hidup, aplikatif, dan 

tidak terjebak pada tekstualitas semata. 

Dalam catatan pinggir ini,  saya juga ingin menegaskan 

sekaligus mengusulkan agar gagasan Prof Shofi perlu  menekankan 

sikap kritis terhadap relasi kuasa dan bias gender dalam fikih. Salah 

satu kekuatan utama dari Maqāṣid li al-Nisā’ adalah keberanian 

melakukan kritik struktural terhadap fikih klasik yang bias gender 

karena lahir dari relasi kuasa patriarkal. Maka saya menawarkan 

alternatif ontologis: bahwa perempuan harus dilihat sebagai subjek 



82 

 

hukum, bukan objek. Ini akan berdampak pada rekonstruksi fikih 

yang lebih setara (al-musāwah) dan adil (al-‘adālah). Pendekatan ini 

juga bisa berfungsi sebagai evaluasi kritis terhadap praktik fatwa 

kontemporer yang, meskipun progresif, masih sering tidak 

sepenuhnya setara secara gender. Salah satu akar problematika 

adalah pendekatan metodologis terhadap hadis dan fikih yang 

terlalu tekstual dan kontekstualitasnya diabaikan. Maka perlu 

didorong agar sunnah tidak dimaknai sebagai produk hukum yang 

mati, tetapi sebagai metode ijtihad Nabi yang hidup dan lentur. Ini 

selaras dengan pendekatan Prof. Muzammil yang mengedepankan 

pembacaan proses, bukan hanya produk. Hal ini sebagaina yang 

Shahrūr katakan Ketika memahami konsep sunnah Nabi. Saya 

sendiri menawarakn  gagasan “five fundamental values of Qur’anic 

Maqāṣid”  yang sangat penting sebagai tolok ukur (miqyās) dalam 

menilai keabsahan fikih perempuan hari ini termasuk ketika melihat 

produk hukum. Indeks ini dapat menjadi instrumen evaluasi hukum, 

sebagaiamana yang saya sebut dulu pada pidato pengukuhan guru 

besar tanggal 16 Desember 2019. Tolok ukur itu penulis sebut 

sebagai “five fundamental values of Qur’anic Maqāṣid” yang meliputi:  

1. Al- `Adālah (justice) nilai keadilan 

2. Al-Insāniyah (humanity) nilai kemanusiaan 

3. Al-Musāwah (equalilty) nilai  kesetaraan 

4. Al-Hurriyyah ma’a al-mas’uliyyah (kebebasan yang disertai 

tanggung jawab) 

5. Al-Wasaṭiyah (moderation) nilai moderasi. 

Saya kira lima point tersebut bisa dijadikan semacam indek 

maqāṣid al-sharī’ah li al-Nisa’ sehingga rumusan -rumusan fikih 

untuk kaum perempuan lebih berkeadilan, setara dan maṣalah. 

  



83 

 

(11) 

Phronesis sebagai Upaya Epistemik Menyeimbangkan 
antara Lex Divina (Divine Command Theory) dan Lex 

Naturalis (Nature Law Theory) dalam Filsafat Hukum 
Islam 

 

Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum 
Dosen filsafat di program studi Aqidah dan Filsafat Islam  

UIN Sunan Kalijaga 
 

Tulisan ini ditujukan untuk merayakan pengukuhan Prof. Dr. 

H. Shofiyullah Muzzamil, M.Ag. sebagai guru besar bidang Filsafat 

Hukum Islam. Prof. Shofiyullah memulai dengan epistemologi 

Hukum Islam. Hal ini penting untuk mencari akar epistemik dari 

Filsafat Hukum Islam. Sebelumnya beliau sudah melakukan analisis 

lewat dimensi phronesis Hukum Islam Phronesis Dimension (Al-

Syu’ūr Al-’Faḍillah) As A New Manhaj Of Contemporary Fiqh: Case 

Study of Central MUI Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa 

No. 1 of 2021 on the Law of AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine Products 

yang terbit tahun 2023. Fatwa MUI dan MUI Jawa Timur dianalisis 

menggunakan tiga sumbu: episteme (pengetahuan), techne (seni, 

teknik), dan sophia (kebijaksanaan). Di sini dilihat jika episteme, 

techne, dan sophia dianggap sebagai vektor gaya maka phronesis 

merupakan resultan dari ketiga vektor gaya tersebut. 

 



84 

 

Kerangka tersebut dapat digunakan untuk melihat setiap 

keputusan hukum yang dalam hal ini adalah fatwa MUI dan fatwa 

MUI Jawa Timur. Prof. Shofiyullah menggabungkan pendekatan uṣūl 

al-fiqh klasik dengan pemikiran kefilsafatan yang berasal pemikiran 

Yunani klasik (episteme, techne, sophia, phronesis). maqāṣid al-

sharī’ah di sini adalah kebijaksanaan praktis yang dibedakan dengan 

sophia yang merupakan kebijaksanaan teoritis. Pada konteks filsafat 

hukum Islam phronesis lebih relevan karena dapat digunakan untuk 

melacak nalar epistemik dari hal-hal yang bersifat praktis, dalam ini 

adalah fatwa-fatwa hukum dari MUI. Hal ini memberikan dimensi 

epistemik dari Filsafat Hukum Islam yang coba beliau 

dikembangkan. 

Berangkat dari mana Prof. Shofiyullah memulai titik tolak 

pemikiran mengenai filsafat hukum? Tokoh penting yang menjadi 

titik tolak pemikirannya adalah filsuf skolastik sekaligus teolog abad 

pertengahan Thomas Aquinas (1225-1274 M). Thomas di sini 

ditempatkan sebagai seorang pemuka filsafat hukum. Thomas 

membagi hukum menjadi empat jenis: pertama, hukum abadi Tuhan 

atau lex aeterna. Hukum yang mengatur seluruh alam semesta, 

berasal dari Tuhan, merupakan sumber dari segala hukum. Kedua, 

lex divina, hukum ilahi yang diwahyukan, yaitu bagian dari hukum 

ilahi yang diwahyukan kepada manusia melalui kitab suci atau 

agama, Ketiga, lex naturalis, hukum kodrat yang berasal akal 

manusia, yaitu yang hukum yang berasal dari akal budi manusia dan 

mencerminkan hukum abadi, mengatur perilaku manusia secara 

umum. Terakhir, lex humana, hukum positif buatan manusia. Hukum 

yang dibuat oleh manusia untuk mengatur kehidupan masyarakat, 

dan harus selaras dengan hukum alam dan hukum Tuhan. 

Semua ini terdapat di dalam tulisan Thomas Aquinas yang 

berjudul Summa Theologia. Teks ini menjelaskan bahwa filsafat 

hukum terkait dengan adanya prinsip-prinsip moral universal yang 

dapat ditemukan melalui akal budi manusia yang harus ditaati oleh 

semua orang, terlepas dari keyakinan mereka. Hukum kodrat (lex 

naturalis), yang akan menjadi pokok bahasan kita ini, berasal dari 

Tuhan dan mencerminkan kehendak-Nya. Bagi Prof. Shofiyullah, 

pendapat Thomas Aquinas tentang filsafat hukum sangat relevan 



85 

 

dengan filsafat hukum Islam karena meletakkan hukum Tuhan (lex 

divina) sebagai sumber hukum, sebagaimana filsafat hukum Islam 

yang menjadikan kitab Al-Quran sebagai sumber hukum juga.  

Bagaimanakah hubungan antara lex divina dan lex naturalis? 

Hal ini mengingatkan pada persoalan Dilema Euthyphro. Dilema 

Euthyphro muncul dari salah satu dialog Plato yang pendek namun 

sangat berpengaruh, Euthyphro. Sokrates mengajukan 

pertanyaannya yang terkenal: 
“Apakah yang suci (atau saleh) [hosios, ὅσιος] dicintai oleh para 
dewa (tuhan) karena ia suci, atau yang suci (atau saleh) ada karena 
dicintai oleh para dewa (tuhan)?” 

Meskipun dibingkai dalam konteks kesucian/kesalehan dari 

dewa-dewi Yunani kuno, pertanyaan ini melampaui latar 

sejarahnya. Pertanyaan ini telah menjadi masalah mendasar bagi 

filsafat moral, teologi, dan khususnya filsafat agama, karena 

pertanyaan ini meminta kita untuk mengklarifikasi sumber otoritas 

moral. Pada dasarnya, apakah tindakan moral atau yang suci/saleh 

memperoleh status kebaikannya dari ketetapan (kehendak) entitas 

(atau entitas-entitas) ilahi, atau apakah status kebaikannya berakar 

pada sesuatu yang lebih mendasar—seperti sifat realitas, akal budi, 

atau perkembangan manusia—dan diakui, tetapi tidak diciptakan, 

oleh yang ilahi? 

Para filsuf secara tradisional merujuk pada dua jawaban yang 

saling bersaing sebagai "dua kutub" dari dilema Euthyphro: Di satu 

sisi adalah teori perintah Ilahi atau divine command theory (DCT). 

Teori ini menekankan bahwa aturan dan kewajiban moral 

sepenuhnya ditentukan oleh kehendak atau perintah Ilahi. Dalam 

pandangan ini, suatu tindakan adalah suci (atau saleh) karena Tuhan 

(atau para dewa) memerintahkannya. Pada Thomas Aquinas, hal ini 

dikenal sebagai lex divina. 

Di sisi lain adalah teori hukum kodrat, natural law theory 

(NLT) atau teori moral objektif. Pada Thomas Aquinas, hal ini 

dikenal sebagai lex naturalis. Teori ini menyatakan bahwa 

kebenaran moral ada secara independen dari keputusan Ilahi dan 

bahwa Tuhan (atau para dewa) hanya mengakui kebenaran ini. 

Dengan demikian, suatu tindakan adalah benar karena tindakan 



86 

 

tersebut sesuai dengan tatanan moral objektif—baik yang berakar 

pada akal budi, sifat manusia, atau struktur dasar realitas.  

Jika teori perintah ilahi (DCT), lex divina benar, moralitas 

berisiko tampak sewenang-wenang, karena apa pun yang 

diperintahkan Tuhan menjadi "baik," bahkan jika itu tampak kejam 

atau tidak masuk akal bagi akal manusia. Pembela DCT menanggapi 

dengan menegaskan bahwa sifat Tuhan sangat penuh kasih dan baik 

hati, mengurangi kemungkinan perintah yang "kejam". Namun, jika 

teori hukum kodrat (NLT), lex naturalis atau standar objektif benar, 

ia mempertahankan gagasan bahwa kebenaran moral dapat dilihat 

secara rasional dan konsisten—tetapi juga menyiratkan bahwa 

kebenaran moral dapat ada di luar atau di atas kehendak Ilahi. Para 

kritikus bertanya-tanya apakah ini mengurangi peran Tuhan dalam 

moralitas menjadi sekadar mendukung atau menyetujui standar 

yang tidak dibuat oleh Tuhan. Dalam konteks keislaman, persoalan 

ini juga menjadi perdebatan penting dalam ilmu kalam klasik, 

persoalan antara ke-maha-kuasa-an Tuhan (Ash’ariyah) dan ke-

maha-adil-an Tuhan (Mu’tazilah). 

Pada tulisan ini, phronesis yang diajukan pada artikel Prof. 

Shofiyullah di atas, dapat dijadikan titik tolak dari dilema Euthyphro. 

Meskipun telah ada refleksi selama berabad-abad, belum ada 

resolusi yang diterima secara universal untuk dilema Euthyphro. 

Memang, hal itu tetap menjadi contoh instruktif tentang bagaimana 

pertanyaan sederhana dapat menerangi kedalaman penyelidikan 

moral dan teologis. Argumen menggunakan phronesis sebagai dasar 

epistemik penalaran dapat bertujuan untuk: Meninjau kembali 

argumen fondasi: menelaah kembali formulasi asli Plato dan 

melacak interpretasi selanjutnya dalam tradisi filosofis dan agama-

agama. Berikutnya menyoroti ketegangan utama dan resolusi yang 

diusulkan: membandingkan teori perintah Ilahi (DCT), lex divina dan 

teori hukum kodrat (NLT) lex naturalis secara terperinci, dengan 

memperhatikan bagaimana setiap tradisi menangani keberatan 

utama dilema tersebut. Lebih jauh, mencari jalan tengah: 

menyelidiki apakah pendekatan "jalan ketiga" atau hibrida dapat 

mempertahankan kedaulatan Ilahi sambil mempertahankan tatanan 

moral yang objektif—atau setidaknya mengurangi ekstrem dari 



87 

 

salah satu kutub. Terakhir, memajukan wacana kontemporer: 

menawarkan wawasan yang relevan untuk perdebatan yang sedang 

berlangsung dalam filsafat hukum Islam, filsafat agama, metaetika, 

dan wacana etika publik, dengan membahas kompleksitas dunia 

nyata di mana keyakinan agama dan prinsip moral universal sering 

kali bertabrakan. 

Melalui sampel karya Phronesis Dimension (Al-Syu’ūr Al-

’Faḍillah) As A New Manhaj Of Contemporary Fiqh: Case Study of 

Central MUI Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa No. 1 of 

2021 on the Law of AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine Products yang 

ditulis oleh Shofiyullah Muzzamil, kita bisa melihat adanya nalar 

pemikiran filsafat hukum Islam berupa kebijaksanaan praksis atau 

phronesis yang dapat digunakan untuk melihat produk-produk 

hukum seperti fatwa-fatwa. Perjalanan ini belum berakhir, kita 

masih menunggu progres selanjutnya ketika beliau sudah menjadi 

seorang guru besar filsafat hukum Islam di Fakultas Ushuluddin dan 

Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga. Kontribusi bagi pengembangan 

ilmu pengetahuan di masa depan sangat kita nantikan. Selamat 

untuk Profesor Shofiyullah Muzammil. 

 

 

Referensi 

Shofiyullah Muzammil, Phronesis Dimension (Al-Syu’ūr Al-’Faḍillah) 
As A New Manhaj Of Contemporary Fiqh: Case Study of Central 
MUI Fatwa No. 14 of 2021 and East Java MUI Fatwa No. 1 of 
2021 on the Law of AstraZeneca’s COVID-19 Vaccine Products, 
Journal of Asian Wisdom and Islamic Behavior 1(2), 2023, pp. 
104-119. DOI: https://doi.org/10.59371/jawab.v1i2.66 

  

https://doi.org/10.59371/jawab.v1i2.66


88 

 

  



89 

 

(12) 
Divine Reason and Human Reason in Contemporary 

Islamic Law: The Integration between Philosophical and 
Historical Approaches from Ṭāhā ‘Abdurraḥmān6 

 

Dr. Waryani Fajar Riyanto, S.H.I., M.Ag 
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 
 

Pendahuluan  

Tulisan ini adalah komentar saya atas naskah pidato 

pengukuhan guru besar sahabat, guru, dan sekaligus kolega saya di 

Prodi Akidah dan Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran 

Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, saudara Prof. Dr. H. 

Shofiyullah Muzammil, M.Ag (Gus Shofi) yang berjudul Qirā’ah 

Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dengan Filsafat 

Hukum Dalam Diskursus Hukum Kontemporer. Pidato tersebut 

disampaikan pada tanggal 6 Mei 2025 di Gedung Multipurpose UIN 

Sunan Kalijaga. Temuan menarik dalam pidato tersebut, bahwa 

Qirā’ah Muāṣirah fī al-Aḥkām dapat diwujudkan dengan melakukan 

kerja integratif-interkonektif antara enam nalar hukum, yaitu lex 

aeterna, lex divina, lex natura, lex humana, lex socius, dan lex rei sitae. 

Empat nalar hukum yang pertama, diambil Gus Shofi dari 

Thomas Aquinas. Aquinas membagi hukum ke dalam empat jenis. 

Pertama, lex aeterna (hukum abadi Tuhan). Hukum yang mengatur 

seluruh alam semesta, berasal dari Tuhan, dan merupakan sumber 

dari segala hukum. Kedua, lex divina (hukum Ilahi yang 

diwahyukan), yaitu bagian dari hukum abadi yang diwahyukan 

kepada manusia melalui Kitab Suci atau agama. Ketiga, lex natura 

(hukum alam yang berasal dari akal manusia), yaitu hukum yang 

berasal dari akal budi manusia dan mencerminkan hukum abadi, 

yang mengatur perilaku manusia secara umum. Keempat, lex 

humana (hukum positif buatan manusia). Hukum yang dibuat oleh 

 
6 Sebagian dari materi dalam tulisan saya ini telah diterbitkan di Jurnal Asy-Syir’ah (2024). 
Lihat Waryani Fajar Riyanto, “Integrative-Intersubjective Type of Islamic Law Studies: 
The Shifting of Paradigms in Epistemology of Islamic Law at the Faculty of Sharī’a and Law, 
Sunan Kalijaga State Islamic University, Indonesia,“ Asy-Syir’ah, vol. 58, no. 1 (2024), 1-46. 



90 

 

manusia untuk mengatur kehidupan masyarakat, dan harus selaras 

dengan hukum alam dan hukum Tuhan. Dengan istilah lain, ada 

empat struktur hukum yang diberikan Aquinas, yaitu: a) Lex aeterna 

(hukum rasio Tuhan yang tidak dapat ditangkap oleh panca indera 

manusia); b) Lex divina (hukum rasio Tuhan yang dapat ditangkap 

oleh panca indera manusia); c) Lex naturalis (hukum alam, yaitu 

penjelmaan Lex aeterna ke dalam rasio manusia); d) Lex positivis 

(penerapan Lex naturalis dalam kehidupan manusia di dunia). 

Chroust dan Collins meringkasnya menjadi tiga saja: 
St. Thomas divided his philosophical system of law into three major 
sections: 1. The Eternal or Divine Law, 2. The Natural Law (Lex 
Naturalis), and 3. The Human Law. Under each there are several 
subdivisions. We shall consider them in this, his own, order. A rough 
diagram of St. Thomas Aquinas's system of law may be of help in 
understanding each part in its relation to the whole, and to the other 
parts: I. Lex Aeterna or Divine Law. II. Lex Naturalis, which partakes in, 
and is derived from the Divine Law. This is divided into (a) primary 
natural law, and (b) secondary natural law. The latter derived from the 
primary natural law principles. III. Human or Positive Law which 
derived from natural law by the use of human reason, and must be in 
conformity with the Divine and natural laws. It is necessary because the 
precepts of the natural law are quite often blurred in the mind or heart 

of man through sin.( Hermann dan Collins; 1941) 
Adapun terkait prinsip nalar kelima, yaitu lex social, diambil 

Gus Shofi dari dua gurunya, yaitu Prof. Hasbi Ash-Shiddieqy yang 

mempopulerkan Fikih Indonesia (Shiddieqy; 1997) dan Prof. Yudian 

Wahyudi yang mempopulerkan Mengindonesiakan Fikih Indonesia 

(Wahyudi; 1993, Muzammil dkk; 2023). Terakhir, terkait prinsip 

nalar yang keenam, lex rae sitae, Gus Shofi terinspirasi dari 

Akkermans, bahwa keduanya menuliskan sumber pertimbangan 

hukum yang disebut lex rei sitae. Istilah lex rei sitae atau lex situs 

menyatakan jika asas ruang/situasi posisi memiliki norma hukum 

khusus yang harus dihormati atau keadaan khusus yang sangat unik 

yang memerlukan norma kepastian dalam berbuat (Akkermans; 

2012).  

Saya berpendapat, bahwa keenam nalar hukum yang telah 

disebutkan oleh Gus Shofi─terinspirasi dari Aquinas, Hasbi, Yudian 

Wahyudi, dan Akkermans─tersebut, dapat dibagi menjadi tiga 

kategori utama, yaitu lex aeterna dan lex divina (Divine 



91 

 

Reason/Eternal Reason/Divine Wisdom) bersifat objektif, lex natura 

dan lex humana (Practical Reason/Practical Wisdom) bersifat 

subjektif, dan lex social dan lex rei sitae (Social and Science 

Reason/Social and Science Wisdom) bersifat intersubjektif. Jika 

diringkas lagi, hanya ada dua nalar hukum, yaitu relasi antara Divine 

Reason dan Human Reason. Dalam perspektif tasawuf, keempat nalar 

tersebut dapat disebut sebagai “Akal Pertama“ (al-‘Aql al-Awwal), 

“Akal Kedua” (al-‘Aql al-Thani), dan seterusnya. Terkait kategori 

pertama, disebutkan: 
St. Thomas Aquinas’s conception of the Lex Aeterna is very similar to 
that of St. Augustine. It is “the objective” and “absolute” a priori of 
everything that is called a “rule and measure.” It exists in itself and can 
only be conceived through itself. The Divine intellect eternally remains 
the measure and rule of all things, and each thing has truth to the degree 
that it presents the Divine intellect. So a Divine concept here the law-is 

true by reason of itself. (Aquinas; Quaest 93) 
Adapun terkait dengan kategori kedua, disebutkan: 

To St. Augustine and St. Thomas the Lex Aeterna is the absolute and 
objective a priori. The natural law stands in its relation to the Lex 
Aeterna as a “subjective” a priori of right and justice, being imprinted on 
the soul of man. The natural law is, in varying degrees, the rational 
creature's participation in the Divine reason, the Lex Aeterna-which 
exists only in the mind of God. It is, in other words, the “imprint” of the 

Lex Aeterna on men's souls.( Aquinas; Quaest 90) 
Jika dihubungkan dengan nalar kefilsafatan, maka lex aeterna 

dan lex divina adalah nalar hukum yang bersifat objektif, lex natura 

dan lex humana adalah nalar hukum yang bersifat subjektif, dan lex 

social dan lex rei sitae adalah nalar hukum yang bersifat 

intersubjektif. Ketiganya dapat disebut juga sebagai hubungan 

antara Tuhan dengan para utusan-Nya (Nabi dan Rasul), manusia 

(Mujtahid dan Hakim), dan perkembangan masyarakat (sains dan 

teknologi). Namun demikian, menurut pendapat saya, pertautan 

antara tiga nalar kefilsafatan hukum objektif (lex aeterna dan lex 

divina), subjektif (lex natura dan lex humana), dan intersubjektif 

tersebut (lex social dan lex rei sitae) belumlah sempurna. Ketiga 

nalar kefilsafatan hukum tersebut dapat dipertautkan dengan nalar 

kesejarahan hukum, yaitu periode klasik, modern, dan postmodern. 

Untuk mempertautkan keduanya (nalar kefilsafatan hukum Islam 

dan nalar kesejarahan hukum Islam), saya menggunakan teori 



92 

 

integrasi epistemologi dari Ṭāhā ‘Abdurraḥmān (al-aḥkām al-

ma’rifah al-takāmulī), yaitu integrasi antara epistemologi 

kefilsafatan (al-aḥkām al-falsafah) dan epistemologi kesejarahan 

(al-aḥkām al-tārikhiyyah). 

 

Al-Aḥkām al-Ma’rifah al-Takāmulī: Integrasi Nalar Kefilsafatan 

dan Kesejarahan Hukum Islam 

Hallaq memaknai proyek epistemologi ‘Reformasi al-Turāth‘ 

(taqwīm al-turāth) dari Ṭāhā ’Abdurraḥmān, sebagai constructing an 

independent theory for remolding tradition (Hallaq; 2019). Ṭāhā 

mengartikan epistemologi sebagai fiqh al-ma’rifah (Yildirim; 2022). 

Ia menawarkan gagasan tentang epistemological interdependence 

(al-takāmul al-ma’rifī) antara ilmu-ilmu keislaman (al-tadākhul al-

ma’rifī: al-dākhilī wa al-khārijī) dan ilmu-ilmu lain dari luar 

peradaban Islam (al-taqrīb al-tadāwulī). Menurutnya, epistemologi 

klasik (turāth) harus dipahami dengan pendekatan integratif 

(takāmulī) (Abdurraḥmān;2007). Pendekatan integratif dalam 

turāth (naẓrah al-takāmuliyyah li al-turāth) adalah cara pandang 

yang holistik, sebagai lawan dari cara pandang separatis dan 

diferensial. Cara pandang integratif merupakan cara pandang yang 

melihat turāth dalam kerangka yang menyatukan antara aspek 

pengetahuan dengan praktis, dialog dalam mencari kebenaran, 

mengutamakan tujuan jangka panjang daripada jangka pendek 

(Abdurrahman; 2007), doktrin dan sejarah, dan hubungan subjek 

dan objek bersifat intersubjektif(Hakim; 2024). Karena itu, untuk 

melengkapi kekurangan dalam salah satu kecenderungan turāth 

yang tekstual-substantif (nuẓhah maḍmūniyyah), Ṭāhā memandang 

perlunya pendekatan sosial, politis, dan historis (Abdurrahman; 

2011).  

 

 

 

Nalar Hukum Islam Objektif (Lex Aeterna dan Lex Divina), 

Subjektif (Lex Natura dan Lex Humana), dan Intersubjektif (Lex 

Social dan Lex Rei Sitae) 



93 

 

Ada tiga tipe kefilsafatan dalam studi hukum Islam, yaitu 

subjektif (al-‘aql al-lahūtī al-siyāsī), objektif (al-‘aql al-tārikhī al-

‘ilmi), dan intersubjektif (al-‘aql al-jadīd al-istithlā’ī). Beberapa ciri 

tipe nalar objektif adalah normatif, involvement, insider, certainty 

(qaṭ’ī; absolut), apologis, defensif, absolutis, dan non dialogis. 

Mencermati kekurangan dari tipe nalar objektif tersebut, muncul 

tipe nalar subjektif yang berasal dari pemikiran manusia, yang 

menggunakan alat bantu ilmu-ilmu sosial seperti sosiologi, 

psikologi, antropologi, dan sejarah. Nalar subjektif bercirikan 

deskriptif, empiris, detachment, outsider, historisitas, reduksionis, 

dan relativis. Tipe selanjutnya adalah nalar intersubjektif. Tipe ini 

menekankan pada terbentuknya sikap empati-simpati dan inklusif-

partnership-dialogis (Adullah; 2020). 

Nalar intersubjektif menekankan pada pengamalan virtues 

kindness seperti charity (kesediaan beramal tanpa bersyarat), 

compassion (rahmān-rahīm), honesty, fairness, equality, equity (al-

musāwah), toleransi (al-tasāmuh), respect (ihtirām al-ghair; al-

ta’āruf), humility, mengutamakan kesabaran dan tidak emosi dalam 

menyelesaikan berbagai persoalan sosial-kemanusiaan (al-shabr), 

forgiveness (al-‘af), self-discipline (zabt al-nafs), mengutamakan jalan 

dan sikap moderasi (al-tawāzun; al-tawassuth) dan pola pemecahan 

persoalan yang menghindari dari jalan kekerasan (al-‘unf, al-ghuluw 

wa al-taṭarruf), baik kekerasan fisik, psikologis, sosial maupun 

kultural, lebih-lebih keagamaan. Tipe nalar intersubjektif (subjektif 

dan objektif) adalah mentalitas dan sikap baru hukum Islam yang 

mencerahkan (al-‘aql al-jadīd al-istithlā’ī) (Adullah; 2020). Wilber 

menyebut nalar subjektif (“I“), objektif (“You“), dan intersubjektif 

(“We“) ini sebagai the big three yang harus diintegrasikan melalui 

model integralisme universal (Wilber; 1998). 

Relasi kefilsafatan objektif, subjektif, dan intersubjektif dalam 

pemikiran studi hukum Islam berpijak pada nalar bayānī, burhānī, 

dan irfānī. Nalar bayānī berlandaskan pada otoritas teks, burhānī 

pada guided reason (Abdurrahman; 1997), dan ‘irfānī pada 

conscience. Namun demikian, mayoritas ahli hukum Islam sepanjang 

sejarahnya telah menggunakan nalar bayānī (Back to the Al-Qur’ān 

dan al-Hadīth) sebagai landasan berfikirnya (Wahyudi; 2002). 



94 

 

Padahal, nalar burhānī memiliki kecenderungan lebih rasional-

filosofis untuk menganalisa maksud teks (maqāshid) (Rohmanu dan 

Rofiah;2003) dalam Kitab Al-Qur’an dan al-Hadith sebagai sumber 

hukum Islam (Najib; 2003). Mengacu pada al-Jābirī, keduanya dapat 

didialogkan dengan ungkapan ta’sīs al-bayān ‘alā al-burhān, yaitu 

membangun disiplin ilmu bayānī dengan dasar pijakan kerangka 

berfikir burhānī (al-Jabiri; 1990). 

Kefilsafatan objektif-subjektif atau bayānī-burhānī dalam 

studi hukum Islam disebut dengan relasi “normatif-empiris.” 

Mengacu pada Minhaji, keduanya disebut sakralitas-profanitas 

(Minhaji; 2004) atau normative Islam-empirical Islam (Minhaji; 

2009). Lukito menyebutnya sebagai relasi sacred and secular laws 

(Lukito; 2006). Dalam konteks studi agama, Mukti Ali menyebutnya 

dengan istilah doctrinaire-cum-scientific (Ali; 1990). Sementara itu, 

Abdullah menyebutnya dengan istilah normative Islam-historical 

Islam (Abdullah; 1996) dan Yudian dengan istilah absolute-relative 

(Wahyudi; 1995). Kedua dimensi ini harus didialogkan, sehingga 

tidak tampak lagi, mana yang absolut dan mana yang relatif. Jika hal 

ini dapat dilakukan, maka kemungkinan era baru pemahaman 

pluralitas hukum Islam secara normatif-empiris dapat 

dimungkinkan (Abdullah; 1999). Pendekatan kefilsafatan objektif 

(bayānī), subjektif (burhānī), dan intersubjektif-conscience (’irfānī) 

(Abdullah; 2021) dapat diintegrasikan dengan pendekatan 

kesejarahan.    

Melalui pendekatan kesejarahan dalam studi hukum Islam, 

Auda (2008) memberikan tiga kategori era, yaitu Islam klasik, 

modern, dan postmodern. Ada empat tipe di era klasik, yaitu 

scholastic traditionalism, scholastic neo-traditionalism, neo-

literalism, and ideology-oriented theories. Ada lima tipe pemikiran 

Islam di era modern, yaitu reformist reinterpretation, apologetic 

reinterpretation, dialogue-oriented reinterpretation or science-

oriented reinterpretation, interest-oriented theories or a mashlahah-

based approach, and ushūl revision. Adapun di era postmodern ada 

lima tipe, yaitu post-structuralism, historicism, critical – legal studies, 

post-colonialism, and neo-rationalism.  

 



95 

 

Penutup 

Integrasi antara epistemologi kefilsafatan (fiqh al-falsafah) 

nalar subjektif (lex natura dan lex humana), objektif (lex aeterna dan 

lex divina), dan intersubjektif (lex social dan lex rei sitae) dengan 

epistemologi kesejarahan (fiqh al-tārikhiyyah), yaitu periode klasik, 

modern, dan postmodern, adalah wujud dari model integrasi-

interkoneksi hukum Islam kontemporer. Ada dua nalar yang dapat 

ditempuh sebagai langkah filosofis-praktisnya. Pertama, nalar 

pendekatan integrasi-interkoneksi keilmuan studi hukum Islam 

(takāmul al-‘ulūm wa izdiwāj al-ma’ārif fī al-sharī’ah) (Abdullah; 

2006) yang mendialogkan dua pilar, yang masing-masingnya terdiri 

dari tiga komponen, yaitu hadārat an-nashsh, hadārat al-falsafah, 

hadārat al-’ilm di satu sisi (NFI), dan semipermeable, creative 

imagination, intersubjective testability di sisi yang lain (SCI). Kedua, 

pendekatan multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner 

(MIT) keilmuan studi hukum Islam kontemporer, yang 

mendialogkan dimensi objektif, subjektif, dan intersubjektif (OSI) 

(Abdullah; 2021). Semoga bermanfaat.  

 

  



96 

 

Referensi     

Abdullah, M. Amin, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996. 

Abdullah, M. Amin, “Al-Qur’an dan Pluralisme Dalam Wacana 
Postmodernisme,“ Profetika, vol. 1, no. 1, 1999, 1-13. 

Abdullah, M. Amin Abdullah, “Al-Ta’wil Al-’Ilmi: Ke arah Perubahan 
Paradigma Penafsiran Kitab Suci,” Al-Jāmi’ah: Journal of 
Islamic Studies, vol. 39, no. 2, 2001, 355-363.  

Abdullah, M. Amin, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan 
Integratif-Interkonektif, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006. 

Abdullah, M. Amin, “The Intersubjective Type of Religiosity: 
Theoretical Framework and Methodological Construction for 
Developing Human Sciences in a Progressive Muslim 
Perspective,” Al-Jāmi‘ah: Journal of Islamic Studies, vol. 58, no. 
1, 2020, 1-27. 

Abdullah, M. Amin, Multidisiplin, Interdisiplin dan Transdisiplin: 
Metode Studi Agama dan Studi Islam di Era Kontemprer, 
Yogyakarta: IB Pustaka, 2021. 

’Abdurraḥmān, Thāhā, Al-’Amal al-Dīn wa Tajdīd al-’Aql, Beirut: al-
Markāz al-Tsaqāfi al-’Arabī, 1997.   

‘Abdurraḥmān, Ṭāhā, Tajdīd al-Manhaj fī Taqwīm al-Turāth, 3rd 
edition, Casablanca: al-Markāz al-Ṡaqāfī al-‘Arabī, 2007. 

‘Abdurraḥmān, Ṭāhā, Ḥiwārat min Ajli al-Mustaqbal, Beirut: al-
Shabakah al-‘Arabiyyah li al-Abhāṡ wa al-Nashr, 2011. 

Akkermans, Brams, in “Lex Rae Sitae in Perspective: Natioal 
Development of a Common Rule?”, Masstricht European 
Private Law Institue Working Paper No. 2112/14, 2012. 

Ali, Mukti, “Metodologi Ilmu Agama Islam,“ in Taufik Abdullah dan 
M. Rusli Karim (eds.), Metodologi Penelitian Agama, 
Yogyakarta: Tiara Wacana, 1990.  

Aquinas, Thomas, Summa Theologica, I. II., quaest. 93, art. 1. 
Auda, Jasser Auda, Maqāshid al-Sharī’ah as Philosophy of Islamic Law: 

A System Approach, London: IIIT, 2008. 
Hakim, Wilda Rochman, “Telaah Epistemologi Pemikiran Islam Ṭāhā 

‘Abdurraḥmān Dalam Proyek Reformasi Turāṡ Islam-Arab,” 
Tesis, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2024. 

Hallaq, Wael B., Reforming Modernity Ethics and the New Human in 
the Philosophy of Abdurrahman Taha, New York: Columbia 
University Press, 2019. 

Hermann, Anton and Chroust Frederick A. Collins Jr., “The Basic 
Ideas in the Philosophy of Law of St. Thomas Aquinas as Found 



97 

 

in the ‘Summa Theologica’, Marquette Law Review, vol. 26, no. 
1, 1941, 11-29. 

Al-Jābirī, Muhammad ‘Abīd, Bunyah al-’Aql al-’Arabī: Dirāsah 
Tahlīliyyah Naqdiyyah li Nuzūm Al-Ma’rifah fī ats-Tsaqāfah al-
’Arabiyyah, Beirut: Markāz Dirāsat al-Wahdah al-’Arabiyyah, 
1990. 

Lukito, Ratno Lukito, “Sacred and Secular Laws: A Study of Conflict 
and Resolution in Indonesia,” Thesis, Canada: Institute of 
Comparative Law, Faculty of Law, McGill University, 2006. 

Minhaji, Akh., “Hukum Islam antara Sakralitas dan Profanitas: 
Perspektif Sejarah Sosial,” in Pidato Pengukuhan Guru Besar 
Sejarah Sosial Pemikiran Hukum Islam, Yogyakarta: UIN Sunan 
Kalijaga, 2004. 

Minhaji, Akh. Strategies for Social Research: The Methodological 
Imagination in Islamic Studies, Yogyakarta: Suka Press, 2009. 

Muzammil, Shofiyullah, Waryani Fajar Riyanto, and Nur Edi Prabha 
Susila Yahya, “Indonesian Maqasid al-Shari’ah: A Study of 
Yudian Wahyudi's Thought”, DINIKA Academic Journal of 
Islamic Studies, vol. 8, no. 2, 2023, 178-202, 
https://doi.org/10.22515/dinika.v8i2.6686. 

Najib, Agus Moh., “Nalar Burhānī dalam Hukum Islam: Sebuah 
Penelusuran Awal,” Jurnal Hermenia, vol. 2, no. 2, 2003, 217-
218. 

Riyanto, Waryani Fajar, “Integrative-Intersubjective Type of Islamic 
Law Studies: The Shifting of Paradigms in Epistemology of 
Islamic Law at the Faculty of Sharī’a and Law, Sunan Kalijaga 
State Islamic University, Indonesia,“ Asy-Syir’ah, vol. 58, no. 1, 
2024, 1-46. 

Rohmanu, Abid and Khusniati Rofiah, “Thāhā ‘Abd al-Raḥmān’s 
Philosophical Contribution to Theorize Ethical Maqāshid,” al-
Ahkam, vol. 33, no. 2, 2023, 190-191. 

Shiddieqy, Nourouzzaman, Fiqh Indonesia Penggagas dan 
Gagasannya: Biografi Pejuang dan Pemikir Teungku 
Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
1997.   

Wahyudi, Yudian, “Hasbi’s Theory of Ijtihads in the Context of 
Indonesian Fiqh“, Tesis, Canada: McGill University, 1993. 

Wahyudi, Yudian, “Maqāshid al-Sharī’ah Sebagai Doktrin dan 
Metode,” Al-Jāmi‘ah: Journal of Islamic Studies, vol. 2, no. 58, 
1995, 1-10. 

Wahyudi, Yudian, “The Slogan ‘Back to the Qur'an and the Sunna’: A 

https://doi.org/10.22515/dinika.v8i2.6686


98 

 

Comparative Study of the Responses of Hassan Hanafi, 
Muhammad ‘Abid al-Jabiri and Nurcholish Madjid,” 
Dissertation, Montreal: The Institute of Islamie Studies MeGill 
University, 2002. 

Wilber, Ken, The Marriage of Sense and Soul: Integrating Science and 
Religion, Boston: Shambala Publications, 1998. 

Yildirim, Zehra, Ḥiwār ma’a al-Duktūr Ṭāhā ‘Abdurraḥmān ‘an ‘Ilm al-
Kalām, Ankara: Universitesi Ilahiyat Fakultesi Degisi, 2022. 

 

 

  



99 

 

(13) 
Filsafat Hukum Islam yang Istiqāmah dalam Prinsip dan 

Ḥanifiyyah dalam Praksis: Telaah atas Naskah Pidato 
Guru Besar Shofiyullah Muzammil 

 

Muhammad Arif, S.Fil. I., M.Ag 
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 

UIN Sunan Kalijaga 

 

Dalam atmosfer akademik yang kerap terjebak pada 

pengulangan naratif klasik dan kelesuan metodologis, pidato 

pengukuhan guru besar Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. 

hadir seperti angin segar dari lereng pegunungan setelah musim 

kemarau panjang. Judulnya saja sudah menantang: Qirā’ah 

Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dengan Filsafat 

Hukum dalam Diskursus Hukum Kontemporer. Seakan hendak 

berkata: "Marilah kita membaca kembali warisan hukum Islam 

dengan kaca mata zaman ini, tapi jangan lupa membawa kompas 

filsafat di tangan, dan peta sosial dalam saku." 

Pidato ini bukan semata seremoni akademik; ia adalah 

pernyataan posisi epistemik dan keberpihakan metodologis. Ia 

memperkenalkan satu bacaan segar—qirā’ah mu’āṣirah—yang 

terinspirasi dari Muhammad Shahrūr, tapi tak berhenti pada 

Shahrūr. Ia menelusuri jejak filsuf-filsuf besar dari Thomas Aquinas 

hingga al-Ghazālī, dari Imam al-Shāṭibī sampai Hasbi Ash-Shiddieqy 

dan Yudian Wahyudi, lalu membentangkan satu jalan baru dalam 

memahami hukum Islam: sebuah jalan heermeneutik, integratif, dan 

kontekstual. 

Pondasi awal pidato ini dibangun dengan sebuah contoh 

konkret: Fatwa MUI Pusat No. 14 Tahun 2021 tentang vaksin 

AstraZeneca. Shofiyullah menunjukkan bagaimana sebuah fatwa 

yang menetapkan status ḥarām-mubāḥ bisa dibaca ulang sebagai 

perjumpaan antara enam jenis sumber hukum yang ia ajukan: lex 

aeterna, lex divina, lex naturalis, lex humana, lex socius, dan lex situs 

(atau lex rei sitae). 



100 

 

Inilah letak kekuatan pertama gagasan beliau: keberaniannya 

menyusun ulang spektrum epistemik hukum Islam dengan kerangka 

multidimensi. Ia tak berhenti pada dualitas wahyu dan akal, tapi 

menambahkan dimensi sosial dan spasial sebagai entitas yang 

memiliki legal standing. Dalam peta yang ia tawarkan, lex situs—

kondisi unik dari ruang dan tempat—dapat mengubah bunyi hukum 

dari haram menjadi mubah, sejauh ia menjaga maqāṣid al-sharī’ah, 

terutama perlindungan jiwa manusia. 

Langkah ini memperluas cakrawala normativitas fikih. Ia 

menolak fikih yang autistik, yang berbicara sendiri tanpa 

mendengar denyut nadi sosial. Dalam tradisi hukum Islam, 

pendekatan ini bukan sepenuhnya baru—Imam al-Shāṭibī sudah 

mengisyaratkan hal serupa lewat maqāṣid-nya—namun Shofiyullah 

memberi napas baru melalui sistematisasi dan penambahan ruang 

argumentasi hermeneutik yang lebih kaya. 

Kelebihan kedua dari pidato ini adalah kesanggupannya 

melakukan dialog lintas tradisi tanpa kehilangan keteguhan pada 

akar Islam. Ia mengawali eksplorasi filsafat hukum dengan Thomas 

Aquinas—sosok penting dalam tradisi Barat—yang membagi 

hukum menjadi empat: lex aeterna, lex divina, lex naturalis, dan lex 

humana. Apa yang dilakukan Shofiyullah bukan sekadar 'mengutip' 

Aquinas, tapi 'menginterogasi' dan 'menginklusikan' dalam 

konfigurasi epistemik Islam. Dengan menyandingkan Aquinas 

dengan al-Ghazālī dan al-Shāṭibī, ia menunjukkan bahwa dalam 

hukum Islam pun ada jalan untuk menjadikan akal dan wahyu 

sebagai dua sayap yang sama penting dalam terbangnya burunng 

keadilan. 

Di sini, kita melihat sintesis yang canggih: rasionalisme 

moderat Aquinas bertemu dengan spiritualitas al-Ghazālī dan etika 

sosial al-Shāṭibī. Dari sinilah muncul wacana baru: bahwa hukum 

Islam mesti dipahami sebagai kerja etis untuk menjaga keadilan 

dalam ruang yang tak selalu ideal. Hukum tak lagi semata norma, 

melainkan etos. 

Jika dalam klasik uṣūl al-fiqh kita mengenal kaidah-kaidah 

yang berpusat pada naṣ dan qiyās, maka dalam pidato ini, Shofiyullah 

mengajukan sebuah platform alternatif: enam jenis lex yang saling 



101 

 

bertaut. Terobosan ini menyegarkan karena memperkenalkan dua 

elemen baru: lex socius dan lex situs. Yang pertama merujuk pada 

pranata sosial; yang kedua pada konteks ruang. Ini adalah 

keberanian epistemik—menyisipkan unsur sosial dan spasial dalam 

gugus pertimbangan hukum—yang bisa dibandingkan dengan 

pendekatan law and society dalam tradisi hukum Barat 

kontemporer. 

Inilah dimensi kebaruan yang paling kuat dalam pidato ini. 

Shofiyullah tak hanya menambah daftar istilah; ia mengubah 

struktur argumentatif dalam fatwa dan ijtihad. Dengan memakai 

kasus vaksin AstraZeneca, ia menunjukkan bahwa hukum bisa 

bersikap kontekstual tanpa kehilangan komitmen normatif pada 

wahyu. Bahkan dalam dilema antara haram dan mubah, ia 

menunjukkan bahwa kita tak sedang berada dalam ruang abu-abu, 

melainkan ruang etis yang memiliki struktur internal. 

Lebih lanjut, ia mengaitkan keseluruhan gagasannya dengan 

teori keadilan John Rawls—khususnya konsep justice as fairness—

dan menerjemahkannya dalam bentuk “keadilan dalam kesetaraan, 

meski dalam ketidaksetaraan.” Konsep ini menjadikan hukum Islam 

tidak hanya sebagai sistem normatif, tapi juga sebagai proyek etika 

publik. 

Namun, dalam upaya untuk menyatukan semua simpul—dari 

Aquinas hingga Shahrūr, dari al-Ghazālī hingga Yudian Wahyudi—

kadang muncul risiko: gagasan bisa menjadi terlalu eklektik dan 

rentan kehilangan ketegangan kritis antar unsur. Misalnya, 

hubungan antara maqāṣid dan lex situs masih bisa didalami lagi. 

Apakah lex situs hanya variasi dari maqāṣid atau ia punya 

epistemologi sendiri? Lalu, sejauh mana hermeneutika Shahrūr 

dapat diterima dalam bingkai teologi Sunni arus utama? 

Ada potensi tarik-menarik antara istiqāmah (teguh pada 

wahyu) dan ḥanifiyyah (kecenderungan progresif) yang belum 

sepenuhnya dijelaskan. Dalam ruang ini, kritik metodologis 

terhadap pendekatan limitatif Shahrūr bisa menjadi pintu masuk 

untuk mendalami ulang batas-batas tafsir yang dapat diterima 

dalam fikih kontemporer. 



102 

 

Tapi sekali lagi, ini adalah kritik dalam semangat akademik, 

bukan gugatan atas keabsahan. Karena di tengah kemacetan wacana 

fikih hari ini, pidato Shofiyullah justru mengajak kita membuka jalan 

baru, dengan kompas keilmuan yang jelas dan keberanian 

konseptual yang langka. 

Membaca pidato ini tak ubahnya menyusuri sungai yang 

mengalir dari pegunungan filsafat ke delta sosial umat. Ia jernih, tapi 

tidak naïf. Ia dalam, tapi tidak tenggelam. Yang lebih penting lagi: ia 

membuka ruang bagi fikih untuk menjadi lebih daripada sekadar 

kumpulan hukum; yakni menjadi proyek etis untuk peradaban yang 

lebih adil. 

Bukan tidak mungkin, jika gagasan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-

Aḥkām ini dikembangkan lebih lanjut menjadi metodologi resmi 

dalam fatwa-fatwa ke depan. Ia bisa menjadi penghubung antara 

langit wahyu dan bumi sosial. Bukan tidak mungkin, dari naskah 

pidato pengukuhan guru besar ini, nanti lahir satu paradigma fikih 

baru: fikih yang istiqāmah dalam prinsip dan ḥanifiyyah dalam 

praksis. 

  



103 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kritik, Refleksi, dan Eksplorasi 
Nalar Pembaruan dalam Hukum 

Islam 
  



104 

 

  



105 

 

 (14) 
Pembacaan Kontemporer: Merespon Stagnasi Keilmuan 

Islam 
Catatan Ringan Pidato Pengukuhan Guru Besar Prof. Dr. 

Shofiyullah Muzammil, M.Ag 
 

Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag 

Rektor UIN Datakorama Palu periode 2023-2027 
 

 
Pendahuluan 

Islam pernah mengalami masa kejayaan intelektual yang luar 
biasa pada era klasik, khususnya antara abad ke-8 hingga ke-13, 
ketika pusat-pusat keilmuan seperti Baghdad, Kairo, dan Andalusia 
menjadi mercusuar pengetahuan dunia. Namun, seiring berjalannya 
waktu, dunia Islam menghadapi kemunduran dalam dinamika 
keilmuan yang ditandai dengan menurunnya semangat ijtihad dan 
berkembangnya praktik taqlīd secara luas. Kemandekan ini 
menyebabkan stagnasi dalam produksi pemikiran baru yang relevan 
dengan perubahan zaman. 

Di tengah krisis keilmuan ini, muncul berbagai upaya 
pembaruan pemikiran Islam yang disebut sebagai pembacaan 
kontemporer. Pembacaan ini tidak sekedar menawarkan 
reinterpretasi teks-teks agama, tetapi juga menghadirkan 
pendekatan-pendekatan baru dalam memehami Islam yang 
kontekstual, interdisipliner, dan berpihak pada nilai-nilai 
kemanusiaan universal. Pemikir-pemikir seperti Fazlur Rahman, 
Naṣr Ḥāmid Abu Zaid, dan Amina Wadud–untuk menyebut beberapa 
nama intelektual Islam—menjadi pelopor dalam menghidupkan 
kembali semangat kritis dan kreatif dalam studi keislaman. 

Bagi ketiga tokoh ini, Islam tidak hadir dalam ruang hampa 
sejarah. Ia selalu berhadapan dengan kekuatan tradisi yang telah 
mengakar kuat dalam institusi keagamaan dan kehidupan umat. 
Oleh karena itu, pembaruan pemikiran Islam tidak bisa dilepaskan 
dari dialektika antara tradisi (turāth) dan modernitas. Dialektika ini 
mencerminkan ketegangan sekaligus peluang untuk menyatukan 
warisan intelektual masa lalu dengan kebutuhan zaman kini. Di satu 
sisi, tradisi Islam klasik merupakan sumber kekayaan ilmu yang luar 
biasa. Karya-karya para ulama seperti al-Ghazālī, al-Shāfiʿī, Ibn 
Rushd, dan lainnya, menyumbang landasan keilmuan dan spiritual 



106 

 

yang mendalam. Namun di sisi lain, pembacaan tradisional yang 
dogmatis terhadap karya-karya tersebut sering kali menghambat 
proses ijtihad dan pembaruan. Akibatnya, tradisi yang seharusnya 
menjadi sumber inspirasi justru berubah menjadi beban yang 
membekukan gerak pemikiran. 

 
Stagnasi Keilmuan dalam Islam dan Akar Masalah 

Kondisi ini merujuk pada mandeknya perkembangan ilmu 
pengetahuan, terutama dalam aspek pemikiran keislaman, yang 
terjadi setelah masa keemasan peradaban Islam. Pada masa klasik, 
umat Islam dikenal sebagai pelopor dalam bidang sains, filsafat, 
kedokteran, dan teologi. Namun, setelah abad ke-12, kreativitas 
intelektual mulai menurun drastis dan digantikan oleh 
kecenderungan mempertahankan warisan keilmuan masa lalu 
tanpa inovasi yang signifikan. Salah satu ciri utama stagnasi ini 
adalah tertutupnya pintu ijtihad secara de facto. Banyak ulama 
meyakini bahwa semua persoalan keagamaan telah dibahas dan 
diselesaikan oleh ulama terdahulu, sehingga tidak perlu lagi 
dilakukan ijtihad. Sebagai gantinya, berkembang praktik taqlīd, yaitu 
mengikuti pendapat ulama tanpa proses kritis atau argumentasi 
rasional. Hal ini menjadikan tradisi Islam semakin rigid dan 
kehilangan vitalitasnya dalam merespon realitas baru. 

Faktor lain yang turut memperparah stagnasi adalah 
institusionalisasi ilmu dalam sistem Pendidikan Islam. Madrasah 
dan pesantren lebih banyak menekankan hafalan dan pengulangan 
teks klasik, sementara semangat penelitian dan eksplorasi ilmiah 
mulai terpinggirkan, terutama dari lembaga perguruan tinggi Islam. 
Disamping itu, pengaruh politik turut memperkuat konservatisme 
keagamaan. Kekuasaan sering kali memanfaatkan legitimasi agama 
untuk mempertahankan status quo, dan membatasi ruang bagi 
pemikiran-pemikiran alternatif yang dianggap mengancam 
stabilitas. Kondisi seperti ini berdampak besar terhadap 
kemampuan umat Islam dalam menghadapi tantangan zaman 
modern. Ketika dunia mengalami revolusi ilmu pengetahuan, 
teknologi, dan globalisasi, banyak institusi keislaman justru belum 
mampu beradaptasi secara kreatif. Maka dari itu, diperlukan 
pembaruan paradigma berpikir yang lebih terbuka, kritis, dan 
kontekstual, yang kini mulai dikembangkan dalam pembacaan 
kontemporer Islam. 

 



107 

 

Pembacaan Kontemporer Model Fazlur Rahman, Nasr Hamid 
Abu Zaid dan Amina Wadud 

Intelektual muslim kontemporer sering terlibat dalam 
penafsiran ulang teks-teks klasik, baik Al-Qur’an maupun hadis, 
dengan tujuan untuk mengartikulasikan ajaran Islam yang relevan 
dalam konteks zaman modern. Upaya tafsir ulang ini lahir dari 
kesadaran bahwa tantangan-tantangan baru, seperti demokrasi, hak 
asasi manusia, gender, globalisasi, hingga teknologi digital tidak bisa 
dijawab hanya dengan menggunakan kerangka berpikir tradisional. 
Oleh karena itu, diperlukan penafsiran ulang terhadap teks-teks 
keagamaan dengan mempertimbangkan konteks historis, social dan 
budaya. Fazlur Rahman, misalnya, mengembangkan metode double 
movement, yang menawarkan pendekatan dua arah: dari konteks 
historis teks ke prinsip moral universal, lalu dari prinsip itu kembali 
ke konteks kekinian. Dengan demikian, ajaran Islam bisa dipahami 
tidak hanya sebagai hukum-hukum literal, tetapi sebagai nilai-nilai 
etis yang hidup dan terus berkembang. Sementara itu, Nasr Hamid 
Abu Zaid menggusulkan pendekatan hermeneutik yang melihat Al-
Qur’an sebagai produk interaksi antara teks, konteks pewahyuan, 
dan pembacanya.  

Bagi Abu Zaid, teks agama tidak sakral dalam bentuk lafaz 
semata, tetapi harus dimaknai melalui proses interpretasi kritis 
yang selalu terbuka. Ini membuka ruang bagi pembacaan yang 
beragam, tidak tunggal, dan relevan dengan situasi kontemporer. 
Tiga elemen penting dalam model hermeneutika Abu Zaid adalah: 
1). Konteks historis dan sosial: Memahami teks dalam konteks 
sejarah dan kondisi sosial saat teks itu ditulis. Ini menghindari 
pemahaman teks yang kaku atau tidak relevan dengan zaman 
modern. 2). Dialektika antar teks dengan pembaca: Pembaca 
memiliki peran aktif dalam memberikan makna pada teks. Abu Zaid 
menekankan bahwa teks tidak dapat dipahami sepenuhnya tanpa 
mempertimbangkan perspektif pembaca yang terpengaruh oleh 
pengalaman hidup, pengetahuan, dan konteks sosial budaya mereka. 
3). Interaksi antara makna lahir dan makna tersirat: Ia mengusulkan 
bahwa dalam interpretasi, kita harus menganggap bahwa teks 
memiliki dimensi yang lebih dalam daripada makna yang tampak 
dipermukaan. Interpretasi ini membutuhkan keterbukaan untuk 
memahami berbagai kemungkinan makna, bukan sekedar 
pemahaman yang sempit.  Dalam bidang kajian gender, Amina 
Wadud muncul sebagai pemikir penting dengan pendekatan tafsir 
feminis. Ia menekankan bahwa banyak interpretasi keislaman yang 



108 

 

berlaku saat ini merupakan hasil dominasi patriarki, bukan dari 
semangat kesetaraan yang terkandung dalam teks aslinya. Melalui 
pembacaan ulang terhadap ayat-ayat gender dalam Al-Qur’an, 
Wadud berupaya menunjukkan bahwa Islam pada hakikatnya 
mendukung keadilan bagi perempuan dan laki-laki secara setara. 

 
Penutup dan Kesimpulan 

Pendekatan pembaruan seringkali dicurigai sebagai bentuk 
“westernisasi” atau penyimpangan dari ajaran Islam yang murni. 
Banyak tokoh pembaharu dituduh merusak agama karena mencoba 
memahami Islam dengan pendekatan modern seperti 
hermeneutika, feminism, atau pendekatan kritis-kontekstual. 
Penolakan ini sering berakar pada rasa takut kehilangan otoritas 
dan identitas keagamaan di tengah perubahan sosial yang cepat. 
Meski demikian, tidak sedikit pemikir yang berusaha menjembatani 
antara tradisi dan pembaruan. Mereka tidak menolak warisan klasik, 
tetapi membacanya ulang secara kritis agar tetap hidup dan 
kontributif. Pendekatan seperti Maqāṣid al-Sharī’ah menjadi 
jembatan penting dalam upaya ini. Dengan menjalankan pada niali-
nilai seperti keadilan, rahmat dan kemaslahatan, maqāṣid membuka 
ruang bagi reinterpretasi hukum Islam yang lebih kontekstual dan 
solutif. 

Salah satu implikasi penting dari pembacaan kontemporer 
adalah reformasi dalam sistem pendidikan Islam. Pendidikan yang 
sebelumnya hanya berorientasi pada hafalan teks dan pengulangan 
pendapat ulama klasik, perlu diarahkan pada pembentukan nalar-
kritis, kemampuan analisis kontekstual, dan penguasaan metodologi 
ilmiah modern. Kurikulum pesantren, madrasah, hingga perguruan 
tinggi Islam perlu dikaji ulang agar mampu melahirkan generasi 
intelektual yang progresif tanpa tercerabut dari akar tradisinya. 
Selain itu, pembacaan kontemporer juga mendorong penguatan 
diskursus etika dan nilai universal dalam Islam. Isu-isu seperti 
keadilan sosial, kesetaraan gender, lingkungan hidup, dan hak asasi 
manusia perlu ditempatkan dalam kerangka maqāṣid al-sharī’ah. 
Dengan begitu, Islam dapat tampil sebagai agama yang solutif dalam 
menjawab problem-problem kemanusiaan global, bukan sekedar 
dalam ranah ritual atau legal formal semata.  

Pembacaan kontemporer seperti yang digagas Prof. Dr. 
Shofiyullah Muzammil, M.Ag ini, tidak hanya penting secara 
akademik, tetapi juga menjadi jalan menuju kebangkitan intelektual 
umat Islam, khususnya di Indonesia. Karyanya berupaya 



109 

 

menghidupkan kembali ijtihad sebagai intrumen dinamis dalam 
menghadapi realitas sosial-politik dan moral umat manusia hari ini. 
Pendekatan yang ditawarkan pada pidato pengukuhannya telah 
membuka Kembali ruang diskursus Islam yang inklusif, progresif, 
dan solutif. 

 
  



110 

 

  



111 

 

(15) 
Prinsip Perlindungan Sumber Utama Islam dalam 

Pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām Pemikiran 
Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag 

 

Dr. H. Muhammad Syakur, M.H. 
Dosen Fakultas Syariah, Hukum, dan Ekonomi Islam (FSHEI) 

Institut Islam Nahdlatul Ulama (INISNU) Temanggung 

 

Pendahuluan 

Seiring dengan berjalannya waktu dan pesatnya 

perkembangan zaman, berbagai perubahan sosial dan teknologi 

hadir secara cepat dan masif. Dalam situasi ini, peran akademisi 

sangat diperlukan untuk turut serta dalam pengembangan 

metodologi hukum Islam. Hal ini menjadi penting mengingat banyak 

produk fikih klasik yang kurang mampu beradaptasi dengan konteks 

kekinian, sehingga sulit untuk diterapkan dalam tatanan sosial yang 

baru dan kompleks. 

Dunia baru yang kini dihadapi bukan lagi menjadi tanggung 

jawab ulama masa lalu, melainkan menjadi beban intelektual dan 

ulama kontemporer yang dituntut untuk mampu 

mengaktualisasikan syariah Islam. Syariah harus tetap kompatibel 

dan relevan, mampu bergerak serta bekerja secara harmonis dalam 

berbagai ruang dan waktu. Banyak problematika kemanusiaan, 

ekonomi, dan sosial yang seharusnya dapat dijawab melalui 

pendekatan hukum Islam, namun kenyataannya masih belum 

banyak solusi alternatif yang ditawarkan. 

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis metodologi baru 

dalam hukum Islam yang ditawarkan ulama kontemporer. Meskipun 

tidak menyamai kapasitas ulama klasik, para ulama masa kini hidup 

dan berpikir dalam realitas yang berbeda—dengan tantangan dan 

perkembangan yang tidak pernah ditemui para pendahulu mereka. 

Salah satu gagasan yang menarik perhatian penulis adalah 

pemikiran yang ditawarkan oleh Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, 

M.Ag. melalui naskah pengukuhan Guru Besarnya yang berjudul 



112 

 

Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dengan 

Filsafat Hukum dalam Diskursus Hukum Kontemporer.  

Terdapat dua pertanyaan yang menjadi rumusan masalahnya: 

(1) Bagaimana pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām 

memadukan antara tradisi uṣūl fiqh dengan filsafat hukum dalam 

merespons diskursus hukum kontemporer? (2) Apa implikasi dari 

pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah terhadap perlindungan sumber 

utama hukum Islam (Al-Qur’an dan al-Sunnah) dalam menghadapi 

tantangan zaman?  

Pendekatan pergeseran paradigma dan prinsip perlindungan 

sumber hukum Islam sangat memungkinkan untuk digunakan 

sebagai kerangka berpikir dalam mendefinisikan serta menyusun 

struktur pengetahuan baru mengenai metode pembacaan 

kontemporer (qirā’ah mu’āṣirah) terhadap hukum Islam. Dalam hal 

ini, relasi antara tradisi uṣūl al-fiqh dan filsafat hukum menjadi fokus 

utama. 

Dalam Islam, Al-Qur’an dan al-Sunnah merupakan sumber 

utama. Dari Al-Qur’an dan al-Sunnah tersebut umat Islam menggali 

dan mengembangkan tata nilai dan tata aturan dalam membangun 

peradaban. Dalam sepanjang sejarah Islam, dari sumber utama 

tersebut telah lahir khazanah keilmuan Islam yang sangat kaya. Di 

antaranya adalah fiqh-uṣūl al-fiqh, ulum al-Qur’an-tafsīr, ulum al-

Ḥādis, ilmu kalam, tasawuf dan falsafah Islam dan lain-lain. Al-

Qur’an dan hadis bersifat absolut, thābit, dan tidak berubah. 

Sementara khazanah fiqh-uṣūl al-fiqh, ulum al-Qur’an-tafsīr, ulum al-

Ḥādis, ilmu kalam, tasawuf dan falsafah Islam tidak absolut, masih 

dapat dikembangkan, direvisi dan disempurnakan. Berangkat dari 

ketentuan ini, maka bagaimana selanjutnya mendudukkan Al-Quran 

dan hadis pada tempatnya yang luhur, tidak lain ialah dengan 

memposisikan khazanah-khazanah tadi sebagai pelindung Al-

Qur’an dan hadis dari lautan anomali yang diarahkan kepadanya.  

Peradaban baru telah melahirkan anomali-anomali yang 

dialamatkan kepada Islam. Untuk melindungi Al-Quran dan hadis 

dari gelombang anomali-anomali yang lahir dari peradaban baru 

menuntut khazanah-khazanah ilmu Islam selalu menjadi sabuk 



113 

 

pengaman (protective belt) yang menerima transformasi-

transformasi pemikiran baru yang kontekstual.  

Ulama kontemporer telah banyak berikhtiar untuk 

mengembangkan ilmu-ilmu keislaman yang masuk kategori 

protective belt untuk melindungi al-Quran dari pandangan negatif 

dalam menghadapi isu-isu kontemporer. Upaya ini merupakan 

ikhtiar progresif dalam rangka meletakkan Al-Qur’an sebagai kitab 

suci yang ṣālihun li kulli zamān wa makān. Tanpa pengembangan 

terhadap ilmu-ilmu tersebut, maka dikhawatirkan ilmu-ilmu 

tersebut tidak mampu melindungi inti pokoknya (hard core) dari 

refutasi dan falsifikasi. Jika itu yang terjadi, maka Al-Qur’an dan al-

Sunnah sebagai inti pokok Islam tidak dapat diselamatkan dari 

lautan anomali. 

Dari sini penulis melihat adanya upaya perlindungan sumber 

utama Islam dari para ulama pemikir dari masa ke masa, dalam 

rangka mendudukkan Al-Qur’an dan hadis sebagai kitab suci dan 

panduan bagi sistem sosial dan politik yang bebas dari anomali. 

Selain itu, merupakan realisasi dari janji Allah untuk memelihara Al-

Qur’an itu sendiri dalam firman-Nya:   

ونَ 
ُ
حَافِظ

َ
هُ ل

َ
ا ل رَ وَإِنَّ

ْ
ك ِ
 
نَا الذ

ْ
ل زَّ
َ
حْنُ ن

َ
ا ن   إِنَّ

Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan al-Quran, dan 

sesungguhnya Kami benar-benar memeliharanya. (Q.S. Al-

Hijr [15]: 9) 

Penjagaan terhadap Al-Qur’an tentu tidak terjadi secara otomatis, 

melainkan melalui ikhtiar kolektif dari para ulama dalam setiap 

masa. Dalam konteks inilah, pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-

Aḥkām yang dikembangkan oleh Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, 

M.Ag. menjadi penting untuk dikaji lebih lanjut, terutama dalam 

upaya menjaga kompatibilitas ajaran Islam dengan dinamika zaman. 

Relasi Agama Dengan Filsafat 

 Di era modern, hubungan antara agama, filsafat dan sains 

terus berkembang. Beberapa filusuf berusaha mencari titik temu 

antara kepercayaan agama dan penemuan ilmiah, sementara yang 



114 

 

lain memegang pandangan bahwa kedua bidang tersebut harus 

tetap terpisah. Dalam konteks postmodernisme, ada potensi untuk 

ilmu bergabung dengan agama dan ilmu pengetahuan untuk 

mendapatkan tempat terhormat. 

 Filsafat rasionalisme, dengan penekanannya pada akal budi 

dan penalaran logis, memiliki hubungan kompleks dengan agama. 

Beberapa pemikir rasionalis, seperti Thomas Aquinas, melihat akal 

budi dan iman sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi, 

sedangkan yang lain seperti Rene Descrates, mempertanyakan 

otoritas agama dan mengandalkan akal budi sebagai satu-satunya 

sumber pengetahuan yang dapat dipercaya. Ketegangan dan dialog 

antara rasionalisme dan agama terus berlanjut hingga saat ini, 

mendorong para pemikir untuk memahami dan mendamaikan 

perbedaan pandangan mereka tentang sifat pengetahuan. 

(Sumarjoko, 2025, hal. 163) 

 Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag., menurut penulis ikut 

andil dalam perdamaian ini. Ia menyimpulkan bahwa dengan 

pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām hukum Islam akan 

berpeluang mengembang semakin aplikatif, inovatif secara 

revolutif. Hukum Islam akan selalu ḥanifiyah dengan perkembangan 

ruang/situs, dan dinamika sosial tanpa kehilangan keteguhannya 

(istiqāmah) pada syariah (lex divina). Hukum Islam akan selalu 

menzaman (murūnah), ṣālih likullil azmān wal ahwāl wal amkān. 

 Hubungan agama dengan filsafat oleh Prof. Dr. Shofiyullah 

Muzammil, M.Ag. didasarkan pandangan Thomas Aquinas yang 

membagi hukum ke dalam empat jenis, yaitu pertama, “lex aeterna” 

(hukum abadi Tuhan). Hukum yang mengatur seluruh alam semesta, 

berasal dari Tuhan, dan merupakan sumber dari segala hukum. 

Kedua, “lex divina” (hukum Ilahi yang diwahyukan), yaitu bagian 

dari hukum abadi yang diwahyukan kepada manusia melalui kitab 

suci atau agama. Ketiga, “lex naturalis” (hukum alam yang berasal 

dari akal manusia) yaitu hukum yang berasal dari akal budi manusia 

dan mencerminkan hukum abadi, yang mengatur perilaku manusia 

secara umum. Keempat, “lex humana” (hukum positif buatan 

manusia). Hukum yang dibuat oleh manusia untuk mengatur 



115 

 

kehidupan masyarakat, dan harus selaras dengan hukum alam dan 

hukum Tuhan. 

 Pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām tampak dalam 

relasi agama dengan filsafat melalui tahapan pergeseran-pergeseran 

paradigma. Dalam teks pidato pengukuhannya Prof. Dr. H. 

Shofiyullah Muzammil, M.Ag. menyatakan:7  

“Dalam hal ini, Imam al Shāṭibī mengajukan tiga perubahan penting 
dalam teorisasi Maqāṣid yang digunakan para ulama sebelumnya, 
yaitu:  Pertama, menganggap kedudukan Maqāṣid sebagai bagian dari 
uṣul al-sharī’ah. Imam al-Shāṭibī menganggap bahwa Maqāṣid dengan 
tiga tingkatan yang dikemukakan Imam Al-Gazālī di atas merupakan 
bagian dari ajaran pokok agama dan kaidah-kaidah syariah yang tidak 
dapat diabaikan. Sehingga semua ijtihad hukum maupun putusan 
pengadilan harus ditimbang melalui Teori Maqāṣid ini. Pandangan ini 
berbeda dengan jumhūr al ‘ulamā’ sebelumnya yang masih 
memperlihatkan dominasi analisis normatif-tekstual. Kedua, 
menggeser kedudukan Maqāṣid dari hikmah di balik hukum (al-ḥikmah 
min warā’I al aḥkām) menjadi prinsip-prinsip atau kaidah dasar dalam 
hukum (qawā’id al-aḥkām). Jadi tidak lagi melihat Maqāṣid sesudah 
hukum ditetapkan melainkan menggunakan Maqāṣid sebagai 
pertimbangan dalam penetapan hukum. Dengan kedudukan ini, maka 
Maqāṣid tidak dapat dikalahkan dengan ketentuan-ketentuan hukum 
yang bersifat parsial (al-aḥkām al-juziyyah). Ketiga, memanfaatkan 
kolektivitas dalil dari berbagai bentuknya (istiqrā’ al-ma’nāwī) baik 
yang terkait dengan naṣ secara langsung (manqūlah) atau tidak 
langsung (ghairu manqūlah). Kolektivitas antar dalil ini akan 
melahirkan satu pemahaman yang utuh tentang makna hakiki dari 
syariah dan tujuannya ketika syariah tersebut diberlakukan. Dari 
kolektivitas dalil ini lahirlah lima hal pokok yang menjadi maqāṣid dari 
hukum Islam yaitu menjaga agama, jiwa, keturunan, harta dan akal 
yang kemudian dikenal dengan al-Usūs al-Khamsah.” 

 Melalui Imam al-Ghaza lī  dan Imam al-Sha t ibī , Prof. Dr. 

Shofiyullah Muzammil, M.Ag. menemukan bahwa kehidupan sosial 

menjadi salah satu pertimbangan dalam menentukan hukum. 

Setelah Thomas Aquinas menetapkan 4 jenis hukum; lex aeternal, lex 

divine, lex natura, dan lex humana, menurutnya kini kini menjadi 5, 

yaitu lex social.8 Persilangan antara agama dan filsafat (sosial) 

 
7 Naskah pidato Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag dalam pengukuhan 

Guru Besar Bidang Filsafat Hukum Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, hal. 5 
8 Naskah pidato Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag dalam pengukuhan 

Guru Besar Bidang Filsafat Hukum Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, hal. 5 



116 

 

mensiratkan paradigma baru yang memandang bahwa ilmu-ilmu 

agama Islam tidak lagi hanya berpusat pada Tuhan (teo-sentris) 

namun sekaligus pada manusia (teoantropo-sentris) secara 

proporsional. 

Hukum Islam dapat berelasi dengan ilmu sosial dengan 

mengadopsi basis-basis metodologis dan teoritis keilmuan sosiologi 

hukum. Sumbangan metodologis ini tidak berarti merusak sakralitas 

hukum Islam karena sistem metodologi dari luar tradisi Islam tidak 

digunakan untuk mengganti korpus-korpus teks sakral yang ada dan 

menjadi basis utama dari hukum Islam.(Lukito, 2022, hal. 30) 

Singkatnya, sumber-sumber utama hukum Islam Al-Quran dan 

hadis) dengan meminjam istilahnya Imre Lakatos, akan tetap dalam 

wilayah “hard core”, inti pokok yang tidak tersentuh falsifikasi. 

Mengacu pada sosiologi hukum Islam, Ratno Lukito 

menyatakan pandangannya:  
“Sosiologi hukum Islam menggunakan teori, metode dan 
pendekatan hukum umum untuk memahami fenomena hukum Islam 
praksis yang terjadi dalam kehidupan masyarakat dimana hukum 
Islam itu diberlakukan.”(Lukito, 2022, hal. 31) 

Peta proses kajian sosiologi hukum Islam digambarakan 

dalam diagram berikut: 

 

 

 

 

 

 

Searah jarum jam, teori-teori besar hukum dan hukum Islam 

melalui proses deduktif dihubungkan dengan kenyataan hukum 

Islam praksis dalam kancah kehidupan masyarakat Muslim. Setelah 

itu, hasil analisis terhadap praktek hukum Islam itu akan 

Islamic 
Law and 
Society

General 
Theory of 
(Islamic) 

Law

Deductive 
Process

Law in 
Practice

Inductive 
Process



117 

 

menghasilkan berbagai teori yang kemudian dengan proses induktif 

dapat diangkat menjadi teori besar kembali.(Lukito, 2022, hal. 31) 

 

Perlindungan Sumber Utama Hukum Islam  

Pemeliharaan Al-Quran oleh Allah mempunyai arti Al-Quran 

terjaga dari distorsi dan tetap dalam kedudukannya sebagai hard 

core yang tetap utuh tidak tersentuh oleh falsifikasi maupun 

anomali. Semenjak Rasulullah SAW. wafat dan meninggalkan dua 

sumber hukum Islam; Quran dan Sunnah, keduanya selalu dalam 

bayang-bayang falsifikasi yang oleh para shabat Nabi dan ulama 

mujtahid hingga ulama kontemporer sebagai pewaris para nabi 

selalu diupayakan perlindungan bagi keduanya. Dalam kajian ilmu 

kalam (teologi), ulama ahli kalam mengenalkan metode tafwīḍ dan 

ta’wīl terkait masalah ayat-ayat mutashābihāt. Dalam kajian uṣūl al-

fiqh dirumuskan metode takhṣīṣ, nāsikh - mansūkh, sadd al-dharī’ah, 

qiyās (analogi hukum) dan metode-metode lainnya sebagai solusi 

untuk memahami Al-Quran dan sunah. Prinsip perlindungan 

sumber utama Islam ini oleh Sayyid Muhammad ‘Alawi al-Maliki 

ditegaskan dalam mukadimah Zubdat al-Itqān fī ‘Ulūm al-

Quran:(Alawy, 2021, hal. 8)  

أيدينا الآن مصنفات متنوعة وموسوعات قيمة   بين  القراءات وعلم  وهكذ أصبح  فيما نسميه علم 

التجويد وعلم النسخ العثماني وعلم التفسير وعلم الناسخ والمنسوخ وعلم غريب القرآن وعلم إعجاز  

القرآن وعلم إعراب القرآن وما شاكل ذلك من العلوم الدينية والعربية مِما يعتبر بحق أروع مظهر  

ا عرفه التاريخ لحراسة كتاب هو سيد الكتب وبات هذا   المظهر معجزة إلهية مصدقة لقوله تعالى: إِنَّ

ونَ 
ُ
حَافِظ

َ
هُ ل

َ
ا ل رَ وَإِنَّ

ْ
ك ِ
 
نَا الذ

ْ
ل زَّ
َ
حْنُ ن

َ
 .ن

Dengan demikian, dihadapan kita terdapat berbagai karya ulama 
dan ensiklopedia berharga dengan berbagai nama disiplin ilmu; 
‘Ilmu al-Qira’āt, Tajwīd, Naskh al-‘Utsmāny, Tafsīr, Nasikh-mansukh, 
gharīb al-Qurān, I’jaz al-Qurān, I’rāb al-Quran, dan ilmu-ilmu 
agama maupun bahasa Arab yang tercatat dalam sejarah dengan 
baik dalam rangka untuk menjaga  kitab (al-Quran) yang 
menjadi induk semua kitab. Hal ini merupakan mukjizat dari Allah 
 SWT. dan realisasi dari janji Allah dalam firman-Nya: Sesungguhnya 



118 

 

Kami-lah yang menurunkan al-Quran, dan sesungguhnya Kami 

benar-benar memeliharanya.  
Menurut Imam al-Shaṭībī, yang dimaksud Allah memelihara 

Al-Quran adalah memelihara uṣūl yang qaṭ’iy (nilai-nilai universal 

dalam Al-Quran) bukan masalah-masalah syariah yang juz’iyyat 

(partikular).(Syāthibi, n.d., hal. 12) 

 Prinsip perlindungan sumber utama Islam penulis pahami 

lahir dari upaya-upaya ulama dari masa ke masa hingga kini dalam 

usahanya meneguhkan agama Islam yang kompatibel dengan segala 

waktu, kondisi dan tempat (ṣālih likullil azmān wal ahwāl wal 

amkān). Hal ini tentu akan melewati dinamika berbagai tantangan 

dan lautan anomali yang menghadang. Anomali-anomali tersebut 

dapat diantisipasi dengan meminjam pendekatan sains; shifting 

paradigm. 

Thomas S. Kuhn memperkenalkan konsep paradigm shift 

sebagai titik balik dalam sejarah ilmu ketika satu teori lama 

ditinggalkan untuk mendukung teori baru, akibat dari akumulasi 

krisis dan teka-teki ilmiah yang tidak dapat dijawab dalam kerangka 

lama.(Subekti, 2015, hal. 42)  Kebenaran ilmiah, menurut Kuhn, 

tidak hanya bergantung pada kriteria objektif tetapi juga pada 

komitmen sosiologis dan psikologis komunitas ilmiah 

tertentu.(Riyanto, 2011, hal. 54) 

Konsep Kuhn ini kemudian disempurnakan oleh Imre Lakatos 

dengan teori Methodology of Scientific Research Programmes. 

Lakatos menekankan pentingnya konsistensi dalam program riset 

alternatif yang berjalan secara bersamaan dalam satu domain 

keilmuan. Ia memperkenalkan pendekatan heuristic, yakni upaya 

sistematis dalam menghasilkan penemuan ilmiah melalui penalaran, 

pengalaman, dan eksperimen, sembari menjaga agar proses tersebut 

tetap berada dalam jalur yang benar.(Muslih, 2020, hal. 46)  

Teori yang dikembangkan Lakatos ini tidak ada keraguan akan 

kompatibilitasnya dengan ilmu-ilmu keislaman, di sisi yang lain 

tidak ada kekhawatiran akan hilangnya atau terkikisnya nilai-nilai 

keislaman ketika dijalankan penelitian, atau dikembangkannya 

nalar ilmiah secara umum. Untuk mengoperasionalkannya adalah 

dengan medudukkan Al-Quran dan al-Sunnah, sebagai hard core 



119 

 

bersifat absolut, thābit dan tidak berubah karena merupakan inti 

pokok. Semua anomali yang dialamatkan kepada Islam tidak 

diarahkan kepada hard core, tetapi diarahkan kepada protective belt. 

Protective belt berfungsi sebagai pelindung terhadap hard core. 

Dengan demikian ilmu-ilmu bantu dalam studi keislaman seperti 

uṣūl al-fiqh, ulūm al-Qur’ān, ulūm al-Ḥādis, ilmu kalam, tasawwuf dan 

falsafah Islam diletakkan dalam protective belt.(Tamtowi, 2011, hal. 

38) 

Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām (pembacaan kontemporer) Prof. 

Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag.  merupakan bagian dari ilmu-ilmu 

bantu (protective belt) tersebut yang bisa jadi akan tetap bertahan 

selamanya atau sebaliknya. Dengan tetap meneguhkan (Istiqāmah) 

pada syariah (lex divina) ia tetap memposisikan prinsip 

perlindungan sumber utama Islam menjadi kunci bagi 

perkembangan-perkembangan pemikiran hukum Islam itu sendiri. 

 

Penutup 

Dari pembahasa-pembahasan singkat ini, dua pertanyaan 

rumusan masalah dapat penulis simpulkan: 

1. Pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām memadukan antara 

tradisi uṣūl al-fiqh dengan filsafat hukum dalam merespons 

diskursus hukum kontemporer melalui tahapan-tahapan 

pergeseran paradigma dengan tetap medudukkan Al-Quran 

dan as-Sunnah, sebagai hard core bersifat absolut, thābit dan 

tidak berubah (lex Divina). 

2. Implikasi dari pendekatan Qirā’ah Mu’āṣirah terhadap 

perlindungan sumber utama hukum Islam (Al-Qur’an dan al-

Sunnah) adalah tetap terpeliharanya us u l yang qaṭ’ī (nilai-nilai 

universal dalam Al-Quran-sunah) bukan masalah-masalah 

syariat yang juz’iyyat (partikular). 

Referensi 

Alawy, S. M. (2021). Zubdatu Al-Itqān Fī ’ulūmi al-Qurān. Hai’ah Ash-

Shofwah al-Malikiyyah. 

Lukito, R. (2022). Sosiologi Hukum (Islam), Merelasikan Quid Juris 

Dan Quid Facti. SUKA-Press uin Sunan Kalijaga. 

Muslih, M. (2020). Filsafat Ilmu Imre Lakatos dan Metodologi 



120 

 

Pengembangan Sains Islam. Tasfiyah, 4(1), 46. 

https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v4i1.3962 

Riyanto, W. F. (2011). Filsafat Ilmu Integral: Sebuah Penetapan 

Topik-Topik Epistimologi Bagi Pengembangan Studi-Studi 

Keislaman Perspektif al- Qur’an. Integrasi-Interkoneksi Press. 

Subekti, S. (2015). Filsafat Ilmu Karl R. Popper Dan Thomas S. Kuhn 

Serta Implikasinya Dalam Pengajaran Ilmu. Humanika, 22(2), 

39. https://doi.org/10.14710/humanika.22.2.39-46 

Sumarjoko. (2025). Relasi Tanpa Batas: Agama, Falsafah, Dan Sains. 

MAKNAWI. 

Syāthibi, I. as-. (n.d.). Al-Muwāfaqāt Fī Usūl al-Ahkām. Dār al-Fikr. 

Tamtowi, M. (2011). Urgensin Scientific Research Programme Imre 

Lakatos Bagi Pengembangan Studi Islam. Substantia, 12(1), 33–

41. 

 



121 

 

(16) 
Filsafat Sebagai Jembatan Hati dan Nalar  

 

Dr. Munawar Ahmad, S.S. M.Si. 

Wakil Dekan Bidang ADUM, Perencanaan dan Keuangan,  
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam,  

UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta 

 

Tulisan ini merupakan tahniah untuk pengukuhan Guru Besar 

Prof. Dr. Shofiyullah Muzamil dalam bidang Filsafat Hukum Islam. 

Satu hal yang menarik adalah meskipun beliau ahli uṣūl al-fiqh, 

namun beliau juga ahli dalam filsafat. Kajiannya tentang Phronesis, 

menjadi bukti bahwa analisis Aristotelian begitu beliau kuasai 

dengan baik. 

Tulisan ini saya fokuskan pada problem menarik dalam sains, 

yang kerap kali menjadi perang batin dari ahlu al-fiqh, yakni 

pertikaian hati dan nalar. Uṣūl al-fiqh merupakan ilmu yang 

mempelajari kaidah-kaidah fikih guna mencari jalan Tengah atau 

kepastian dalam ketidakpastian. Nalar atau alur pertimbangan 

merupakan hukum berpikir yang harus ditaati oleh fikih, namun 

terkadang alur pertimbangan tersebut kesimpulannya berbenturan 

dengan kemanusiaan. Kemanusiaan sebagai representasi tata nilai, 

menjadi sisi lain yang berhadapan langsung dengan fikih. Misal 

begini seorang warga Gunungkidul, yang terbukti mencuri 5 potong 

kayu dari hutan negara, terancam hukuman penjara 5 tahun. Modus 

pencurian yang dilakukan adalah dengan menunggu lengah petugas 

kehutanan. Peristiwa ini terjadi pada 25 Desember 2024. Pelaku 

adalah seorang pria berinisial M (44) asal Kapanewon Panggang, 

Kabupaten Gunungkidul.  Objek curian yaitu 5 potong kayu sonobrit 

dari hutan negara di Paliyan.  Modus yang dilakukan adalah dengan 

menunggu lengah petugas kehutanan.  Barang bukti yang ada adalah 

dua potong kayu sonobrit (panjang 68 cm, diameter 28 cm; panjang 

67 cm, diameter 24 cm), satu potong kayu sonobrit (panjang 68 cm, 

diameter 23 cm), satu potong kayu sonobrit (panjang 65 cm, 

diameter 23 cm), gergaji tangan, sabit, meteran, dan tas.  Hukuman: 

5 tahun penjara. Penyebab pencurian menurut pengakuan pelaku, 



122 

 

kayu yang dicuri tersebut akan dijual untuk membayar utang dan 

keperluan sehari-hari.  

Kasus tersebut dilaporkan ke kepolisian oleh petugas patroli 

kehutanan.  Kapolsek Paliyan telah berusaha meyakinkan pelapor 

agar kasus diselesaikan secara kekeluargaan, namun Balai Kesatuan 

Pengelolaan Hutan Yogyakarta tetap ingin kasus dilanjutkan. Alasan 

DLH Yogyakarta tetap ingin kasus berlanjut adalah untuk 

memberikan efek jera karena sering terjadi pencurian kayu. Contoh 

kasus tersebut menjadikan pembelajaran terkadang hukum itu 

keras, keras karena taat nalar, sehingga mengorbankan 

pertimbangan lain yang tidak dapat ditermukan secara bukti nalar 

sebagai pertimbangan hukum. Kejadian tersebut tentu akan lebih 

banyak lagi kita temukan dalam kehidupan sehari-hari tentang 

“kejam”nya hukum yang tidak punya hati. 

Apakah memang hukum tidak punya hati?, padahal hukum 

bertujuan untuk melindungi kemanusiaan dan rasa kemanusiaan. St. 

Agustinus dari Hipo (354 M-430 M) dalam karyanya 415, "De 

Perfectione justitiae hominis", memahami suara hati (conscience) 

sebagai kemampuan batin untuk menimbang baik dan buruk, serta 

sebagai sumber moralitas yang mengintegrasikan akal, perasaan, 

dan emosi dalam pencarian kehidupan yang baik. Ia tidak 

memandang suara hati sebagai pencerahan yang terpisah, tetapi 

sebagai proses pertimbangan yang melibatkan seluruh diri. Suara 

hati sebagai suara yang menyerukan untuk melakukan keputusan 

baik yang memiliki dampak pada diri sendiri. Ia memahami bahwa 

hati nurani juga berkaitan dengan perkembangan kepribadian 

seseorang, termasuk kemampuan untuk menentukan St. Agustinus 

tidak memandang hati nurani sebagai entitas terpisah, tetapi 

sebagai bagian integral dari diri manusia yang melibatkan akal, 

perasaan, dan emosi. Ia menekankan pentingnya mendengarkan 

dengan telinga hati, yaitu dengan menerima kata-kata tidak hanya 

secara jasmani, tetapi juga rohani. St. Agustinus melihat hati nurani 

sebagai sumber moralitas yang mengintegrasikan akal, perasaan, 

dan emosi dalam pencarian kehidupan yang baik. St. Agustinus 

menekankan pentingnya kerendahan hati untuk terus belajar dan 

menerima pengampunan Tuhan.  Singkatnya, St. Agustinus melihat 



123 

 

suara hati sebagai kemampuan batin yang penting dalam mengambil 

keputusan, sebagai sumber moralitas, dan sebagai cara untuk 

berhubungan dengan Tuhan. 

Disisi lain, Imam al-Ghazālī, seorang ulama terkenal dalam 

dunia Islam menyatakan, hati nurani adalah pusat spiritualitas dan 

moral seseorang. Ia mengajarkan pentingnya mengembangkan hati 

nurani yang baik untuk menjadi landasan dalam berdisiplin dan 

patuh terhadap peraturan. Pernyataan tentang hati nurani, 

menekankan sisi positif dari pentingnya hati nurani dalam 

membentuk sikap disiplin dan kepatuhan. Hati nurani yang baik 

memotivasi seseorang untuk mematuhi peraturan dengan sukarela 

dan bertanggung jawab. Di sisi lain, jika hati nurani tidak terjaga, 

seseorang mungkin cenderung melanggar peraturan dan kurang 

memiliki disiplin dalam kehidupan sehari-hari. 

Pernyataan di atas menjelaskan, hati nurani seseorang 

memiliki peran penting dalam membentuk sikap disiplin dan 

kepatuhan terhadap peraturan. Hati nurani mempengaruhi 

tindakan dan perilaku seseorang karena menjadi sumber motivasi 

internal untuk bertindak dengan benar. Terkait dengan hati, Al-

Qur’an mencatat ada 20 jenis hati, dimana beberapa konsep hati, 

menjadi basis pada penegakan keadilan, yakni:  

1. Qalbun salīm, yaitu hati yang sehat, bersih (selamat). 

Artinya hati yang sehat, bersih dan selamat dari kekufuran 

dan kemunafikan. Hati yang ikhlas lillahi ta’ala. Jenis hati 

yang pertama ini termaktub dalam Q.S. Asy-Syu’ara: 89.  

2. Qalbun wajil, yaitu hati yang takut kepada Allah serta 

khawatir kalau amalnya tidak diterima Allah, serta tidak 

selamat dari siksa (api) neraka. Termaktub dalam Q.S. Al-

Mukminun: 60. 

3. Qalbun ḥayy, yaitu hati yang memahami ‘ibrah dari kisah-

kisah umat terdahulu yang Allah ceritakan dalam al-Qur’an. 

Seperti disebutkan dalam Q.S. Qaf: 37.  

4. Qalbun munīb, yaitu hati yang selalu kembali dan bertaubat 

kepada Allah. Termaktub di dalam Q.S. Qaf: 33. 

5. Qalbun mukhbit, yaitu hati yang tunduk dan tenang. 

Termaktub di dalam Q.S. Al-Haj: 54. 



124 

 

6. Qalbun taqiy, yaitu hati yang selalu mengagungkan syiar-

syiar Allah Swt. Termaktub di dalam Q.S. Al-Hajj: 32. 

7. Qalbun mahdiy, yaitu hati yang ridla dengan ketetapan 

(qaḍa) dan takdir (qadar) Allah, serta berserah diri kepada 

Allah atas segala urusan yang menimpanya. Termaktub 

dalam Q.S. At-Taghabun: 11. 

8. Qalbun muṭmainun, yaitu hati yang tenang karena 

mengesakan Allah dan mengingat-Nya. Termaktub dalam 

Q.S. Ar-Ra’du: 28. 

Dengan menghindari jenis hati yang akan menciptakan 

malapetaka dan ketidakadilan, yakni  

1. Qalbun marīdl, yaitu hati yang mengandung penyakit, 

seperti kemunafikan serta keraguan akan kebenaran. Hati 

yang di dalamnya terdapat kejahatan serta syahwat 

kepada yang haram. Sebagaimana disebutkan dalam Q.S. 

Al-Baqarah: 10 

2. Qalbun a’ma, yaitu hati yang tidak bisa melihat dan 

memahami kebenaran serta pelajaran yang telah Allah 

berikan melalui ayat-ayat-Nya. Seperti disebutkan dalam 

Q.S. Al-Hajj: 46 

3. Qalbun lāhiy, yaitu jenis hati yang lalai terhadap al-Qur’an, 

karena disibukkan oleh syahwat kepada dunia. 

Sebagaimana diungkapkan dalam Q.S. Al-Anbiya’: 3. 

4. Qalbun āthim, yaitu hati yang berdosa, karena 

menyembunyikan persaksian yang benar. Seperti 

dijelaskan dalam Q.S. Al-Baqarah: 283. 

5. Qalbun mutakabbir, yaitu hati yang sombong dan enggan 

mengakui keesaan Allah, tidak taat kepada-Nya, serta 

banyak berbuat zalim. Seperti ditegaskan dalam Q.S. 

Ghafir ayat 35. 

6. Qalbun ghaliẓ, yaitu hati yang keras dan kasar, yang hilang 

darinya kelembutan dan kasih sayang. Sebagaimana 

termaktub dalam Q.S. Ali Imran: 159. 

7. Qalbun makhtūm, yaitu hati yang tidak bisa mendengar 

petunjuk dan tidak dapat memahaminya. Seperti 

ditegaskan dalam Q.S. Al-Jatsiyah: 23. 



125 

 

8. Qalbun qasiy, yaitu hati yang keras membatu, tidak mau 

beriman. Sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Maidah: 

13. 

9. Qalbun ghafil, yaitu hati yang lalai dari mengingat Allah, 

serta mengikuti hawa nafsunya semata. Seperti ditegaskan 

dalam Q.S. al-Kahf: 28. 

10. Qalbun aghlāf, yaitu hati yang tertutup, tidak bisa 

ditembus oleh nasihat serta ajaran Rasulullah Saw. 

Sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. al-Baqarah: 88. 

11. Qalbun zaigh, yaitu jenis hati yang menyimpang dari 

kebenaran dan cenderung pada kesesatan. Hal ini 

termaktub dalam Q.S. Ali ‘Imran: 7. 

12. Qalbun murīb, yaitu jenis hati yang selalu ragu-ragu. 

Sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. At-Taubah: 45. 

Jadi dengan kekuatan hati yang dimiliki oleh manusia, maka 

kekejaman hukum, menjadi berperasaan pada keadilan. Meskipun 

keadilan itu sendiripun masih konsep yang penuh dengan 

perjuangan untuk menegakkannya. Dengan kekuatan nalar dan hati, 

setidaknya keadilan dapat bisa diupayakan walau itu pun terasa 

“tidak adil”. Mengapa keadilan yang sudah ditegaknya terasa tidak 

adil, karena alat untuk menangkap keadilanan nya adalah terlalu 

banyak rasa. 

Disinilah peran filsafat bekerja, sebagai kesadaran sekaligus 

metodologi dalam menangkap nuasa keadilan diruang yang tidak 

subur dengan keadilan. Sungguhpun demikian, filsafat bukanlah alat 

satu-satunya untuk analisis dan sintesis, karena ada faktor lain yang 

menentukan yakni kehati-hatian, seperti disampaikan oleh St 

Agustinus: 

Kita harus waspada terhadap pemberian penafsiran yang berbahaya 
atau bertentangan dengan ilmu pengetahuan , dan dengan demikian 
menjadikan firman Allah sebagai bahan ejekan orang-orang yang 
tidak percaya (De Genesi ad litteram, I, 19, 21, khususnya n. 39). 

Demikian catatan tahniah untuk Prof.Dr. Shofiyullah Muzamil 

atas pencapaian gelar Guru Besar dalam filsafat Hukum Islam, 

selamat semoga berokah dalam pengembangan keilmuan filsafat 

untuk mengembangkan fikih di Indonesia , selamat ya.... 

 



126 

 

Daftar Pustaka 

Al-Ghazali ‘Ihya’ ‘Ulumiddin Terj: Ismail Yakub. Ihya’ al-Ghazali, 

Jilid I. Cet IX; Jakarta: CV Faizan, 1986 

Brown, Peter, 2000, Augustine of Hippo. A Biography. A New Edition 

with an Epilogue , edisi kedua, London: Faber & Faber (edisi 

pertama 1967). Diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris 

  



127 

 

(17) 
Stereotyping dan Kontekstualisasi Pemikiran Islam 

 

Dr. Dhimam Abror Djuraid  
Jurnalis Senior, Ketua Dewan Pakar PWI Pusat 

 

Upaya untuk melakukan kontekstualisasi terhadap pemikiran 

Islam hampir selalu berujung pada polarisasi antara liberal dan 

konservatif. Dua istilah itu sama-sama bernuansa konotatif dan 

pejoratif. Liberal dianggap sebagai paham yang ingin melemahkan 

hukum Islam, dan konservatif dianggap sebagai keterbelakangan. 

Keduanya adalah simpulan yang simplistis dan bersifat labelling. 

Upaya kontekstualisasi pemikiran Islam dilakukan di hampir 

seluruh dunia Islam dengan tokoh-tokoh yang beragam. Islam 

dianggap mengalami kemunduran signifikan sejak Perang Dunia 

Pertama dan berpuncak pada Perang Dunia Kedua. Kejatuhan 

kekhalifahan Tukri Usmani pada 1922, setelah berjaya selama 6 

abad, dianggap sebagai puncak kekalahan Islam dalam persaingan 

geopolitik global. Kemunculan Mustafa Kemal Attaturk yang 

membubarkan kekhalifahan dan menggantinya menjadi republik 

sekuler dianggap sebagai puncak kekalahan Islam.  

Sekularisasi Turki di bawah Mustafa Kemal seolah menjadi 

‘’nail in the coffin’’, paku pada peti mati, yang membuat kejayaan 

geopolitik Islam terkubur. Ratap tangis muncul di berbagai sudut 

dunia Islam. ‘’Limādhā Ta’akhara al-Muslimūn wa Limādhā 

Taqaddama Ghairuhum?’’, Mengapa Islam Mundur dan Lainnya 

Maju? Itulah pertanyaan besar dari buku Amir Shakib Arsalan yang 

menjadi tangis ratapan yang sampai sekarang masih terus 

diperdengarkan.  

Ada bau teori konspirasi yang menyengat dalam buku itu. 

Secara sederhana kemudian disimpulkan bahwa umat Islam 

mundur karena meninggalkan agamanya, sementara umat 

‘’ghairuhum’’ maju karena meninggalkan agamanya. Ungkapan 

retoris ini sampai sekarang masih sering dikutip oleh khatib Jumat. 

Sementara itu Barat menikmati kemenangan yang gilang gemilang. 

Kekuatan kolonialisme dan imperialisme Barat menjajah hampir 



128 

 

seluruh dunia Islam. Inggris yang menjadi superpower dunia ketika 

itu dengan jumawa memproklamasikan ‘’The Sun Never Set in Great 

Britain’’, matahari tidak pernah tenggelam di Britania Raya, karena 

wilayah jajahannya membentang di seluruh dunia. Bernard Lewis 

‘’mengejek’’ kemunduran Islam dan kemenangan Barat itu dengan 

pertanyaan ‘’What Went Wrong? Western Impact and Middle Eastern 

Response’’. Seolah-olah menjawab pertanyaan Shakib Arsalan 

dengan pertanyaan. 

Respons dunia Islam terhadap kemajuan Barat cenderung 

negatif dan memunculkan banyak gerakan yang menutup diri. 

Upaya untuk mengejar ketertinggalan dengan melakukan 

sekularisasi seperti yang dilakukan di Turki dianggap sebagai upaya 

final untuk mengubur kejayaan Islam. Berbagai upaya pembaruan 

sudah banyak dilakukan. Umumnya berasumsi bahwa Islam kalah 

dari Barat karena gagal menjawab tantangan modernitas. Sudah 

banyak sekali mujāhid yang muncul untuk mengejar ketertinggalan 

itu. Di Mesir, muncul para mujāhid seperti Jamāluddīn al-Afghani, 

yang kemudian diteruskan oleh para muridnya seperti Muhammad 

Abduh dan Rashid Ridho. Gaung pembaruan ini meluas sampai ke 

Indonesia. 

Dalam banyak kasus, upaya pembaruan untuk mengejar 

ketertinggalan ini memunculkan friksi antara kelompok ‘’so called’’ 

modernis dan tradisionalis. Tidak jarang terjadi sebuah perang 

besar akibat benturan itu. Perang Padri di Sumatera Barat pada 

1825 adalah salah satu contohnya. Kelompok tradisional berusaha 

mempertahankan adat istiadat dari serangan kelompok modernis 

yang menganggap adat sebagai sumber takhayul dan khurafat. 

John L Esposito menyebut sejumlah pemikir besar yang 

mencoba menjawab tantangan modernitas itu. Ismail Raji al-Faruqi 

di Mesir, Maryam Jameela di Pakistan, Hasan al-Turabi dan Hasan 

Hanafi, adalah nama-nama yang menawarkan terobosan pemikiran 

baru untuk mengejar ketertinggalan itu. Dalam banyak kasus, para 

pemikir pembaharu itu dianggap melenceng dari garis pemikiran 

Islam dan banyak yang dikafirkan atau diusir dari negaranya. 

Banyak juga yang dihukum penjara dan menerima ancaman 

pembunuhan. Di antara sederet nama itu Esposito memasukkan 



129 

 

nama Abdurrahman Wahid alias Gus Dur sebagai salah satu tokoh 

pembaharu. Gus Dur dimasukkan sebagai pemikir Islam yang 

memperkenalkan epistemologi baru dalam memahami Islam. 

Gagasan “Pribumisasi Islam” oleh Gus Dur tidak selalu diterima oleh 

kalangan Islam, termasuk oleh kalangan NU (Nahdlatul Ulama) 

sendiri. Gagasan Gus Dur untuk mengganti ‘’Assalāmu'alaikum’’ 

dengan ‘’Selamat pagi’’ menuai reaksi keras. Buntut dari 

ketidakterimaan itu sampai kepada adanya ulama yang melakukan 

mufaraqah karena menganggap Gus Dur sudah batal sebagai imam 

ṣalat.  

Dalam kesempatan lain, upaya pembaruan yang dilakukan 

oleh Noercholish Madjid alias Cak Nur juga mendapatkan reaksi 

tajam dari banyak kalangan. Cak Nur kemudian secara prejoratif 

dianggap sebagai tokoh liberal yang ingin melakukan sekularisasi 

terhadap ajaran Islam. Gerakan liberal Indonesia kemudian 

dilanjutkan oleh sekelompok pemikir muda yang dipimpin oleh Ulil 

Abshar Abdallah yang mendirikan Jaringan Islam Liberal (JIL). 

Gagasan-gagasannya dianggap kontroversial sampai-sampai Ulil 

dianggap kafir dan darahnya dianggap halal. 

Gerakan JIL meredup. Tetapi upaya melakukan 

kontekstualisasi pemikiran Islam masih terus berlanjut di berbagai 

kampus di Indonesia. UIN Sunan Kalijaga termasuk salah satu di 

antaranya. Banyak gagasan pembaruan yang muncul dari UIN Sunan 

Kalijaga, dan memberikan kontribusi penting dalam diskursus 

kontekstualisasi pemikiran Islam. Pidato pengukuhan guru besar 

oleh Prof. Shofiyullah Muzammil ini menjadi salah satu bukti bahwa 

gagasan-gagasan pembaruan masih terus mengalir. Upaya Prof. 

Shofiyullah melakukan sintesa epistemologis antara pemikiran 

Thomas Aquinas dan pemikiran al-Ghazālī merupakan ikhtiar 

intelektual yang patut diapresiasi.  

Menggabungkan pemikiran epistemologi Aquinas dengan al-

Ghazālī membawa risiko karena keduanya mempunyai kutub yang 

berbeda.  Bertrand Russel menyebut Aquinas sebagai filosof 

skolastik terbesar sepanjang zaman. Ajaran filsafat Aquinas 

diajarkan di semua institusi pendidikan Katolik dan dianggap 

sebagai satu-satunya sistem filsafat Katolik yang baku. Di sisi lain, al-



130 

 

Ghazālī dikenal (atau di salah pahami) sebagai tokoh yang anti 

filsafat. Karyanya “Tahafut Al Falasifah” sampai sekarang menjadi 

senjata utama untuk melawan pemikiran para filosof yang dianggap 

melenceng. Tetapi, di tangan Prof. Shofiyullah dua pemikiran itu bisa 

diramu dengan terampil, seperti seorang barista yang meramu kopi, 

dan menyajikannya menjadi sajian yang sedap untuk dinikmati. 

Memang selalu ada risiko stereotyping dalam upaya mencari 

terobosan untuk melakukan kontekstualisasi dalam pemikiran 

Islam. Sekalangan orang akan mudah menjatuhkan stereotyping 

antara liberal dan konservatif. Pemikir yang mencoba membuat 

terobosan disebut sebagai liberal, dan yang mempertahankan 

praktik disebut sebagai tekstualis atau konservatif. Perdebatannya 

bisa panjang dan bertele-tele. Memakai pendekatan oposisi biner 

yang sempit seperti itu tidak akan banyak memberi kontribusi 

dalam upaya menjadikan Islam sebagai agama yang ‘’murū’ah’’, 

relate dan aktual, ṣāliḥ li kulli zamān wa makān. Sebagai guru besar 

(baru), Prof. Shofiyullah akan terbiasa menghadapi tantangan 

seperti itu. 

 



131 

 

(18) 
Filsafat Hukum Islam?: Menakar Pemikiran Shofiyullah 

Muzammil 
 

Ali Usman, M.S.I 
Dosen Prodi Aqidah dan Filsafat Islam, Fakultas Ushuluddin dan 

Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 
 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dan Kementerian Agama 

Republik Indonesia kembali mengukuhkah seorang akademisi, kali 

ini Shofiyullah Muzammil—dosen Prodi Aqidah dan Filsafat Islam 

(AFI) Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam—sebagai profesor 

bidang Filsafat Hukum Islam. Jauh sebelumnya, tahun 2008, dalam 

bidang yang sama, kampus ini juga mengukuhkan Yudian 

Wahyudi—yang sekarang menjabat sebagai Kepala Badan 

Pembinaan Ideologi Pancasila (BPIP) RI. 

Itu berarti, ada rentang waktu 16 tahun UIN Sunan Kalijaga 

akhirnya memiliki profesor baru bidang filsafat hukum Islam. 

Sebuah bidang, yang tidak hanya ahli pada aspek normatif fiqh dan 

uṣūl al-fiqh, tetapi sesuai dengan nama nomenklaturnya, yaitu 

Filsafat Hukum Islam. Keren. 

Sebelum Shofiyullah Muzammil dan Yudian Wahyudi, ada Akh. 

Minhaji (meninggal tahun 2021) profesor bidang Ilmu fikih dan 

hukum. Meski nama nomenklaturnya beda, tapi scope ketiganya 

sama. Sekarang, UIN Sunan Kalijaga bersyukur punya dua profesor 

aktif bidang filsafat hukum Islam. Apa menariknya? 

Tentu, bukan sekadar soal kelengkapan administrasi 

akademik, tapi di luar itu, seorang yang mendapat pengakuan ahli di 

bidang hukum Islam, idealnya bukan hanya pada aspek kognisi dan 

perilaku personal, tetapi kontribusi pengetahuannya yang dinanti 

untuk masyarakat luas, atau dalam bahasa agama disebut umat. 

Artinya, seorang yang memiliki kepakaran hukum Islam, kalau 

boleh berekspektasi, harapannya menjadi mujaddid (pembaru), 

sebagaimana isyarat dalam sebuah hadis yang berbunyi, innallāha 

yab’athu lihadhihil ummah ‘alā ra’si kulli miāti sanatin man yujāddidu 

lahā dīnahā (sesungguhnya Allah mengutus kepada umat Islam, 



132 

 

setiap seratus tahun, seorang yang memperbarui (interpretasi) 

agamanya” (HR. Abu Dawud). 

Bahwa memang, kata man (seorang) dalam hadis di atas, jika 

merujuk pada di antaranya Imam Ibnu Ḥajar al-Asqālanī, al-Dhahabī, 

Ibnu Kathir, an-Nawāwi, dan lain-lain, dipahamai dalam arti 

perseorangan atau kelompok (bisa satu tempat atau terpencar). 

Tugas mujaddid, menurut M. Quraish Shihab (2008), melakukan 

interpretasi baru terhadap doktrin agama agar tidak terjadi 

penyimpangan dari prinsip dan teksnya. 

UIN Sunan Kalijaga dan Kementerian Agama, dengan 

demikian, melalui pengukuhan guru besar bidang filsafat hukum 

Islam, telah berkontribusi untuk umat yang bahkan—mengacu pada 

hadis tersebut—melampaui zaman, tidak hanya “seorang” dalam 

arti “satu orang”, tapi justru “beberapa orang”. Kemunculan “para 

ahli” dalam bidang agama secara umum, dan secara spesifik bidang 

hukum Islam, membenarkan hadis akan lahirnya mujaddid pada 

setiap seratus tahun atau dalam setiap abad. 

Ibnu Kathir dalam Dalā’il al-Nubūwwah, menyebut setidaknya 

ada empat belas nama mujaddid di abad pertama hijriyah. 

Sementara Nawāb Shidīq Ḥasan Khan yang menulis kitab Hujāj al-

Kirāmah, merinci nama-nama besar mujaddid pada setiap abad, 

seperti Imam al-Shāfi’ī dan Imam Aḥmad (abad ke-2), Imam al-

Ghazālī (abad ke-5), Ibnu Taimiyah (abad ke-7), dan Imam al-Suyūṭi 

(abad ke-10). 

Dalam konteks Indonesia, dan UIN Sunan Kalijaga, kita 

mengenal nama Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy (1904-1975), 

seorang yang selain ahli tafsir Al-Qur’an, juga ahli dalam bidang 

hukum Islam. Hasbi, oleh Yudian Wahyudi (2015) disebut 

berkontribusi dalam pembaruan hukum Islam di Indonesia abad ke-

20, yang peran konstitusionalnya terlihat di tiga peristiwa penting: 

Kongres Muslimin Indonesia, Konstituante, dan tanggapannya 

terhadap Konsep Undang-Undang Perkawinan.      

Sampai di sini, kalau diperhatikan, mengacu pada teks pidato 

pengukuhan guru besar Shofiyullah Muzammil, terlihat ada 

perbedaan paradigma pemikiran dengan Yudian Wahyudi. Judul 

pidato Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh 



133 

 

dengan Filsafat Hukum dalam Diskurus Hukum Kontemporer, 

diakuinya terinspirasi dari al-Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah Mu’āṣirah 

(1990), karya Muhammad Shahrūr, dan dari karya Shahrūr ini, 

Shofiyullah Muzammil dapat melakukan apa yang diyakininya 

sebagai “cara baca baru” dalam memformulasikan produk hukum 

Islam.  

Namun demikian, muncul pertanyaan, benarkah ada problem 

akademik antara uṣūl al-fiqh dengan filsafat (hukum), sehingga perlu 

“dipertemukan”, seolah relasi keduanya selama ini ada “konflik”? 

Bukanlah kita tahu, dalam banyak hal, uṣūl al-fiqh dalam proses 

istinbāṭ hukum, memang dipengaruhi oleh filsafat, terutama 

Aristoteles? Barangkali, Shofiyullah Muzammil belum tuntas 

melakukan eksplorasi epistemologis teks pidatonya. 

Di luar itu, dengan menjadikan pemikiran Syahrur sebagai 

landasan berpikir untuk melahirkan “cara baca baru”, berarti juga 

setuju dengan metode hermeneutiknya, yang lagi-lagi, kalau baca 

teks pidato Shofiyullah Muzammil, masih menari-nari di permukaan, 

belum menyelami ke dasar operasionalnya. Ini berarti, dalam 

istinbāt hukum, Shofiyullah Muzammil mengafirmasi metode 

hermeneutika melalui pemikiran Syahrur. 

Sementara Yudian Wahyudi, sangat berhati-hati—untuk tidak 

mengatakan “anti”—terhadap hermeneutika. Shofiyullah Muzammil 

terpukau dengan pendekatan hermeneutika Shahrūr, sementara 

Yudian Wahyudi sebaliknya, merasa lebih dari cukup dengan usūl al-

fiqh, tidak perlu hermeneutika, sebab “hermeneutika hanyalah 

bagian kecil dari ushul fiqh!” (Wahyudi, 2009). 

Pilihan menjadikan hermeneutika sebagi “metode baca” di 

satu sisi, dan cukup dengan uṣūl al-fiqh di sisi lain, tidak ada yang 

salah dan sah secara akademik. Tetapi idealnya juga harus diikuti 

oleh tanggung jawab epistemologis dan perlu disadari ragam 

konsekuensinya. 

Dalam hal ini, menyandarkan pemikiran keislaman pada 

Shahrūr, yang benarkah juga (sepenuhnya?) akan diikuti oleh 

Shofiyullah Muzammil, perlu bersiap dan sadar dengan resiko-

resikonya. Shahrūr itu, menurut penilaian “bapak hermeneutika Al-

Qur’an”, Sahiron Syamsuddin, termasuk ke dalam aliran subyektivis 



134 

 

“ekstrim”—istilah Sahiron “paling subyektivis”—yang menekankan 

relativitas penafsiran.  

“Shahrūr sama sekali tidak tertarik menguak kembali makna 

orisinalitas/historis dari Al-Qur’an. Al-Qur’an, baginya, harus 

ditafsirkan dalam konteks kekinian, yang secara prinsipil, tidak 

merujuk pada pemahaman dan penafsiran ulama-ulama terdahulu, 

bahkan tidak merujuk pada penafsiran Nabi yang didokumentasikan 

dalam kitab-kitab hadis. Penafsiran Nabi terhadap Al-Qur’an hanya 

dipandang sebagai “penafsiran awal”, dan tidak mengikat umat 

Islam. Asbāb al-nuzūl sebagai salah satu metode untuk 

merekonstruksi makna historis pun sama sekali tidak mendapat 

perhatian Shahrūr”, tulis Sahiron (2017). 

Pemikiran Shofiyullah Muzammil idealnya, semoga ke depan 

setelah resepsi acara pengukuhan guru besarnya, tidak sekadar 

berisi fragmen-fragmen kutipan pemikiran dari sejumlah tokoh, tapi 

juga dalam bentuk operasional dari dirinya yang mengusung qirā’ah 

mu’āṣirah itu. Misalnya, saat merumuskan apa yang disebutnya 

pertemuan antara qirā’ah mu’āṣirah fī al-aḥkām dengan maqāṣid al-

sharī’ah, tidak berhenti pada aspek teoritik, yang bertitik tolak dari 

pembagian hukum dari Thomas Aquinas, lex aeterna, lex divina, lex 

naturalis, lex humana, lalu ditambahkan dengan lex socius dan lex rei 

sitae/lex situs, tapi juga harus menjawab pertanyaan, bagaimana 

penerapannya dalam istinbāṭ hukum? 

Menagih implementasi praksis dari klaim “cara baca baru” itu 

penting sebagai pembanding dan sekaligus agar dapat mengetahui 

mungkin kekurangmemadaian “cara baca lama” yang tradisional. 

Apakah benar, “kehalalan” vaksin Covid yang di-highlight 

Shofiyullah Muzammil di awal teks pidatonya, dikatakan 

mengandung tripsin babi itu, atas kontribusi qirā’ah mu’āṣirah, dan 

mengerdilkan “cara baca lama” yang menggunakan prinsip al-

ḍarūriyāt, al-ḥājiyāt, dan al-taḥsīniyāt, serta lima prinsip dari 

maqāṣid al-sharī’ah, yaitu hifz al-dīn, hifz al-nafs, hifz al-aql, hifz al-

nasl, hifz al-mal? 

Sifat teologis hukum Islam dapat dilihat dari tujuan-tujuan 

tertentu yang hendak dicapainya (Wahyudi, 2015). Itulah sebabnya, 

Yudian Wahyudi mengembangkan maqāṣid al-sharī’ah sebagai 



135 

 

doktrin dan sekaligus sebagai metode. Cara baca model ini 

meniscayakan penggunanya paham “di luar kepala” tentang al-

ḍarūriyāt, al-ḥājiyāt, dan al-taḥsīniyāt untuk menganalisis beragam 

kasus atau persoalan-persoalan aktual bercorak modern maupun 

kontemporer.  

Begitulah tantangan seorang mujaddid, ahli hukum Islam, 

bergelar profesor atau guru besar, yang kalau diangkat ke level 

internasional, Shofiyullah Muzammil, Yudian Wahyudi, dan yang 

lainnya, harus siap sejajar dengan sebut saja seperti Khaled Abou El-

Fadl, Jasser Auda, dan Abdullahi Ahmed An-Na’im. Seorang mujaddid 

guru besar bidang filsafat hukum Islam perlu integritas, yang oleh 

Khaled Aboe El-Fadl (2001) disebut memiliki “otoritas”, yaitu 

wewenang yang sah dan perlu untuk menginterpretasikan teks 

agama dengan cara yang konstruktif dan bertanggungjawab; bukan 

sikap “otoriter”, yang justru menyalahgunakan otoritas dengan 

menafsirkan teks agama secara sembarangan dan cenderung 

menutup diri dari kebenaran lain di luar dirinya. 

 Baik Yudian Wahyudi maupun Shofiyullah Muzammil, 

memiliki karateristik yang kurang lebih sama namun juga tampak 

berbeda dalam beberapa hal, dilihat dari, meminjam klasifikasi 

sosiologi Pierre Bourdieu: habitus, kapital, dan arenanya. Meski 

demikian, kedua profesor bidang filsafat hukum Islam dari UIN 

Sunan Kalijaga ini akan mewarnai dinamisasi pengetahuan, sosial, 

politik, dan pendidikan, pada masa-masa yang akan datang. Semoga. 

Selamat dan sukses Prof. Dr. H. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. 

 

 

  



136 

 

  



137 

 

(19) 
Geliat Pembaruan: Tawaran Bacaan Baru terhadap 

Eksistensi  Hukum Islam 
 

Dr. H. M. Nurul Irfan, M. Ag 
Dosen Fakultas Syariah dan Hukum  

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
 

Dalam sebuah istilah yang telah menjadi kesepakatan 

bersama disebutkan al-nuṣūṣ mutanāhiya wa amma al-waqā’i’ ghayr 

mutanāhiya yaitu bahwa teks-teks keagamaan secara kuantitas 

terbatas jumlahnya, sementara problematika manusia akan 

senantiasa berkembang. Hal itu dikarenakan naṣ, baik Al-Qur’an 

maupun sunnah, secara jumlah tidak mungkin akan bertambah. Di 

saat yang sama, permasalahan yang dihadapi manusia, akan terus 

berubah dan berkembang. Nalar tersebut kemudian menuntut para 

pemerhati untuk terus memikirkan pemecahan problem yang -mau 

tidak mau- akan dihadapi oleh manusia. 

Keterbatasan naṣ secara kunatitas, tidak boleh menjadi alasan 

kebolehan syariah mengabaikan problem kehidupan. Hal itu sebab, 

para fukaha meyakini bahwa meskipun terbatas, ide moral utama 

Syariah tetap ada di dalam naṣ tersebut. Al-Qur’an dan sunnah, 

keduanya dipercaya sebagai sumber utama dari segala sumber 

hukum Islam. Oleh karenanya, keduanya harus ditempatkan pada 

posisi utama, baik dalam kerangka penggalian, penemuan, maupun 

pembentukan hukum. Dengan demikian, pendekatan baru 

dibutuhkan untuk membaca kasus-kasus baru yang terjadi tanpa 

harus menafikan eksistensi naṣ. 

Telah banyak cara baca baru dikemukakan oleh para tokoh. 

Sebagaimana diketahui, dalam wacana uṣūl al-fiqh, Imam al-

Ḥarāmain al-Juwainī telah memperkenalkan konsep maqāṣid al-

sharī’ah. Konsep tersebut kemudian dikembangkan oleh para tokoh 

setelahnya seperti Imam al-Ghazālī, ‘Izz al-Dīn ‘Abd al-Salām, al-

Qarafī, dan al-Ṭūfī. Namun demikian, pendekatan tersebut masih 

dirasa lebih condong pada sisi teologis-tekstualis. Hingga pada 

akhirnya, maqāṣid al-sharī’ah disempurnakan oleh Imam al-Shāṭibī 



138 

 

melalui karyanya al-Muwāfaqāt khususnya pada Juz kedua yang 

secara khsusus membahas mengenai maqāṣid al-sharī’ah. 

Pembacaan baru terhadap naṣ terus dilakukan oleh para 

pembaharu. Sebagaimana disebutkan oleh Gus Shofi dalam 

pidatonya, di antara banyak tokoh yang concern dalam hal ini yaitu 

Muhammad Shahrūr. Dengan teori batas (ḥudūd, limit) nya, ia 

menekankan adanya keterhubungan antara naṣ yang sakral dengan 

manusia yang profan. Selain itu, ijtihad baru dalam rangka 

mengetengahkan hukum Islam juga telah diwacanakan oleh tokoh di 

Indonesia, Gus Shofi menyebut dua tokoh yaitu Hasbi ash-Shiddieqy 

dan Yudian Wahyudi. Keduanya menawarkan konsep fikih yang 

relevan bagi orang Indonesia.  

Islām ṣāliḥ li kulli zamān wa makān tentu tidak dapat dianggap 

sebagai istilah kosong dan tidak bermakna. Ia justru menghendakai 

bahwa Islam semestinya dapat terus berdaptasi dan luwes untuk 

setiap ruang dan waktu. Dalam kajian Hukum Pidana Islam 

misalnya, konsep ‘uqūbah yang dirumuskan dalam fikih klasik 

semestinya dapat “berdamai” dengan kondisi dan situasi yang 

berbeda. Hal itu dapat diupayakan melalui pendekatan maqāṣid al-

sharī’ah dan HAM. Tujuan adanya hukuman yaitu memberikan efek 

jera bagi pelaku dan sekaligus memberikan pendidikan bagi 

masyarakat. Oleh karenanya, seorang pencuri misalnya, tidak 

melulu dikenai hukuman potong tangan, namun dapat berubah 

menjadi hukuman yang lain asalkan tujuan tersebut terpenuhi. 

Selain istilah di atas, ada tuntutan lain yaitu mengetengahkan 

wajah Islam yang ramah tanpa kehilangan kewibawaannya (Islām 

raḥmah li al-‘ālamīn). Hukum Islam tetap dengan landasan 

utamanya yaitu Al-Qur’an dan sunnah, di saat sama, memberikan 

posisi bagi akal untuk membumikan hukum yang ada di dalam kedua 

sumber tersebut. Sinergi antara dimensi teologis dengan 

antroposentris dengan demikian mutlak dibutuhkan. 

Melalui tulisan ini, ijinkan saya memberikan apresiasi yang 

setinggi-tingginya kepada Gus Shofi yang telah memberikan wacana 

baru sebagai upaya untuk mengetengahkan keluwesan Islam (Islām 

ṣāliḥ li kulli zamān wa makān) dan keramahan serta kesakralan 

Islam (Islām raḥmat li al-‘ālamīn). Gus Shofi menawarkan dengan 



139 

 

apa yang ia sebut dengan qirā’ah mu’āṣirah fī al-aḥkām sebagai 

bagian dari upaya tersebut. Hal itu sangat diperlukan bagi 

perkembangan Islamis legal theory (uṣūl al-fiqh) sebagai pemecah 

kebuntuan ber-ijtihad. 

Poin pokok menariknya, salah satunya, ialah keyakinan pada 

Tuhan melalui Kalam-Nya dan di saat yang sama, menghadirkan 

manusia dan keadaan sosial sebagai bagian yang tidak terpisahkan. 

Gus Shofi, mengikuti dan mengembangkan pemikiran para tokoh 

sebelumnya, telah berhasil menghadirkan enam sumber hukum 

yaitu lex Aeterna, lex Divina, lex Natura, lex Humana, lex Socius, dan 

lex Sitae. Ia memberikan gagasan penting, bahwa hukum harus 

memberikan keadilan, meskipun dalam kondisi ketidakadilan dan 

ketidakmerataan. Hal ini dalam kaidah disebut dengan mā lā yudrak 

kulluh, lā yutrak kulluh. Apapun kondisi dan situasinya, keadilan 

hukum harus menjadi patokan utama setiap mujtahid.  

Sekali lagi, selamat kepada Gus Shofi yang telah dikukuhkan 

menjadi Guru Besar dalam bidang Filsafat Hukum Islam. Semoga 

terus menginspirasi. 

  



140 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



141 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Profil Intelektual dan Kontribusi 
Pemikiran Shofiyullah Muzammil 

  



142 

 

  



143 

 

(20) 
Berawal dari Membaca: Mencermati Qirā’ah Mu’āṣirah 

dalam Pidato Pengukuhan Prof. Dr. Shofiyullah 
Muzammil, M.Ag 

 
K.H. Muhammad Cholil Nafis, Lc., M.A., Ph.D 

Ketua Bidang Dakwah dan Ukhuwah di Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) Pusat dan Rais Syuriyah Pengurus Besar Nahdlatul Ulama 

(PBNU) 

 
Atas nama pribadi, keluarga besar Madura, serta komunitas 

Nahdliyin, saya merasa bangga atas capaian akademik yang diraih 

oleh sahabat saya, Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. Dengan 

dedikasi dan ketekunannya, beliau berhasil mencapai puncak 

akademik sebagai Guru Besar. Semoga ilmunya terus membawa 

manfaat bagi kita semua, bagi alam semesta, dan menjadi inspirasi 

bagi para akademisi, termasuk saya sendiri, agar dapat segera 

menyusul. Demikian pula, semoga capaian ini memotivasi generasi 

muda untuk membangun masa depan dengan berbekal ilmu, di 

mana salah satu standar tertinggi dalam dunia akademik adalah 

gelar Guru Besar. Sekali lagi, saya ucapkan selamat kepada sahabat 

saya, Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. 

Saya sangat tertarik dengan pidato pengukuhannya yang 

berjudul Qirā’ah Mu’āṣirah, karena berbicara tentang makna 

membaca. Sebagaimana kita ketahui, Al-Qur’an diturunkan dengan 

pesan pertama: “Iqra’” (bacalah). Membaca merupakan pintu 

gerbang utama peradaban manusia, yang membedakan manusia 

dari makhluk lain. Membaca bukan sekadar kegiatan literasi, 

melainkan bentuk kontribusi manusia sebagai khalīfah di muka 

bumi melalui penguasaan ilmu. 

Namun, penting untuk diingat bahwa membaca harus disertai 

dengan penyebutan nama Allah (bismirabbikalladhī khalaq), agar 

ilmu yang diperoleh membawa manfaat, bukan mudarat. Ilmu yang 

tidak disertai akidah yang kuat dapat membawa pada kejahatan, 

sementara akidah tanpa ilmu berpotensi melahirkan fanatisme buta. 

Karena itu, pemikiran Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil dalam Qirā’ah 

Mu’āṣirah fī al-Aḥkām menemukan relevansi yang kuat di era 



144 

 

kontemporer. Dalam konteks membaca yang efektif, ada tiga aspek 

penting yang perlu diperhatikan: 

 

1. Posisi Pembaca (Qāri') 
Posisi pembaca sangat menentukan hasil pembacaan. 

Subjektivitas pembaca, terutama jika tanpa metodologi yang 

tepat, dapat mempengaruhi pemaknaan teks. Pembaca yang 

hanya memahami teks secara permukaan (ẓāhir al-naṣ) 

cenderung tekstualis, seperti pendekatan Daud al-Ẓāhirī. 

Sebaliknya, Imam Abu Hanifah menggunakan pendekatan 

rasional dalam menentukan hukum Islam, sementara Imam 

Shāfi'ī mampu menggabungkan antara pendekatan tekstual 

dan kontekstual. 

Selain itu, dalam tradisi Islam, dikenal juga pendekatan 

ta’wil, yaitu membaca makna di balik teks, serupa dengan 

konsep hermeneutika di dunia Barat. Namun, ta’wil memiliki 

dasar akidah yang kuat, tidak seperti hermeneutika yang 

berangkat dari subjektivitas penuh. Oleh karena itu, validitas 

makna dan kesimpulan hukum sangat bergantung pada siapa 

yang membaca, bagaimana latar belakang metodologinya, 

serta keahliannya dalam validitas teks dan akurasi 

pemahaman. 

Dalam kajian pembacaan teks, hermeneutika sering 

dipahami sebagai pendekatan untuk membaca di luar struktur 

teks dan di balik teks itu sendiri. Namun, pendekatan 

hermeneutik ini sejatinya tidak sepenuhnya tepat ketika 

diterapkan pada Al-Qur'an. Hal ini karena hermeneutika 

berakar pada subjektivitas pembaca, sementara dalam tradisi 

keilmuan Islam, kita memiliki konsep ta’wil yang lebih terjaga 

dari sekadar subjektivitas. 

Ta’wil dalam Islam memungkinkan pembaca untuk 

tidak hanya berpegang pada makna lahiriah (ẓāhir al-naṣṣ), 

bahkan bisa melampaui teks literal apabila makna zahir 

dianggap tidak lagi mampu menjawab persoalan kontekstual 

yang sedang dihadapi. Artinya, ta’wil berfungsi untuk 



145 

 

menggali makna lebih dalam, tetap dalam kerangka nilai-nilai 

keimanan dan prinsip-prinsip syariah. 

Oleh karena itu, cara membaca sangat menentukan 

validitas makna, kedalaman tafsir, bahkan kesimpulan hukum 

yang dihasilkan dari suatu teks. Tidak mengherankan jika 

pembacaan ulama terdahulu dan pembacaan ulama sekarang 

bisa sangat berbeda. Di sinilah konsep qirā’ah muʿāṣirah 

(pembacaan kontemporer) menjadi penting. Walaupun teks 

Al-Qur'an atau hadis yang dibaca tetap sama, demikian pula 

nilai-nilai dasarnya, perbedaan zaman dan problematika 

sosial membuat hasil pembacaannya bisa berbeda. 

Contoh konkret dapat dilihat dalam tradisi hukum Imam 

Shāfi’ī, di mana terdapat perbedaan antara qaul qadīm 

(pendapat lama) dan qaul jadīd (pendapat baru) beliau. 

Perbedaan tersebut lahir karena perubahan konteks sosial 

yang dihadapi, sehingga pembacaan terhadap teks hukum 

menjadi berbeda. Ini menunjukkan betapa kuatnya pengaruh 

posisi pembaca dalam membentuk kesimpulan hukum. 

Lebih jauh, keterampilan pembaca juga sangat 

menentukan. Dalam tradisi Islam, dikenal konsep ṣiḥḥat al-

naql (validitas sumber kutipan) dan ṣiḥḥat al-fahm 

(keakuratan pemahaman). Seringkali, problem kita hari ini 

terletak pada kurangnya ketelitian dalam membaca teks. 

Banyak orang tidak cukup jeli dalam memverifikasi berita 

ataupun memahami teks-teks keagamaan. 

Dalam ilmu hadis, misalnya, kita diajarkan untuk 

membedakan tingkat validitas teks: ada hadis ṣaḥīḥ, ḥasan, 

ḍa‘īf, mutawātir, mashhur, hingga ‘azīz. Pemahaman terhadap 

tingkatan ini menjadi kunci untuk menentukan kekuatan 

sebuah teks. Jika seorang pembaca abai terhadap validitas ini, 

maka pemahamannya pun menjadi lemah. Selain itu, cara 

memahami teks juga sangat beragam: 

• Ada pembaca yang bersifat tekstualis, yang memegang 

makna literal. 

• Ada yang kontekstualis, yang berusaha memahami teks 

sesuai konteks zamannya. 



146 

 

• Ada pula yang substansialis, yang fokus menggali esensi 

dan spirit di balik teks. 

Perbedaan orientasi ini mempengaruhi validitas hasil 

pembacaan. Apalagi jika seorang pembaca tidak memiliki 

bekal keilmuan yang cukup; pemahamannya tentu akan jauh 

dari akurat. Bahkan, bagi pembaca yang sudah memiliki bekal 

yang memadai pun, keakuratan pemahaman tetap 

dipengaruhi oleh sejauh mana ia terampil dan sensitif dalam 

memahami kompleksitas makna teks. 

Maka, dapat disimpulkan bahwa pembaca memiliki 

peranan yang sangat penting dalam menentukan corak 

pembacaan (qirā’ah). Dalam konteks qirā’ah muʿāṣirah, 

pembacaan ulama dan intelektual masa kini tentu saja 

berbeda dengan pembacaan ulama masa lalu, seperti sahabat, 

tabi’in, tabi’ut tabi’in, maupun para ulama pada masa dinasti-

dinasti Islam hingga zaman modern di Indonesia. Waktu, 

ruang, dan tantangan sosial budaya telah membentuk horizon 

pembaca yang berbeda-beda, sehingga penggalian makna teks 

pun berkembang seiring perubahan zaman. 

 

2. Bacaan yang Dibaca 
Aspek kedua yang perlu diperhatikan dalam proses 

pembacaan adalah terkait dengan bahan bacaannya itu 

sendiri. Hari ini, banyak orang yang tampak rajin membaca, 

namun bahan bacaannya lebih banyak didominasi oleh media 

sosial, pesan-pesan WhatsApp, dan sumber-sumber sejenis 

yang sifatnya instan. Di sinilah terjadi perubahan besar dalam 

karakter bacaan. Kita hidup di zaman di mana informasi 

sangat mudah diperoleh, begitu komprehensif, dan sangat 

cepat diakses. Ini jelas berbeda dari kondisi pada masa lalu, 

ketika para ulama harus berjuang keras untuk mendapatkan 

referensi yang valid dan terpercaya. 

Sebagai contoh, Imam al-Bukhārī dalam menyusun 

Ṣaḥiḥ Bukhārī melakukan perjalanan lintas negara demi 

mencari sanad hadis yang ṣaḥiḥ. Begitu juga dengan Imam 

Shafi’i yang tidak hanya berguru di satu wilayah, tetapi 



147 

 

berpindah-pindah antar negara untuk memperkaya 

referensinya. Pada zaman itu, keterbatasan akses informasi 

menyebabkan perbedaan cara pandang dan pembentukan 

mazhab. Misalnya, perbedaan antara Imam Mālik dan Imam 

Abū Ḥanifah sebagian besar dipengaruhi oleh akses mereka 

terhadap hadis. Imam Mālik yang tinggal di Hijaz lebih mudah 

mendapatkan hadis-hadis Nabi, sementara Abu Ḥanifah yang 

berada di Kufah, Irak, harus menghadapi keterbatasan itu. 

Inilah yang melahirkan dua model mazhab besar: mazhab Ahl 

al-Ḥādith (berbasis pada riwayat) dan Ahl al-Ra’yī (berbasis 

pada ijtihad rasional). 

Di era modern ini, akses informasi yang luas dan 

komprehensif memungkinkan pembaca untuk membentuk 

kesimpulan yang lebih kaya, asalkan mereka mampu memilih 

dan memilah sumber bacaan yang tepat. Kini tantangannya 

bukan lagi keterbatasan referensi, melainkan kemampuan 

selektif dalam menentukan bacaan yang akurat dan 

berkualitas. 

Sebagai ilustrasi, dalam bidang ilmu kalam, para teolog 

Islam menggunakan filsafat untuk memperkuat keyakinan 

akidah, namun mereka tetap berangkat dari sumber iman, 

yaitu Al-Qur'an dan hadis. Al-Ghazālī, misalnya, 

menggambarkan hubungan antara akal dan kitab suci seperti 

hubungan antara bola mata dan cahaya matahari: mata 

membutuhkan cahaya untuk dapat melihat, sebagaimana akal 

membutuhkan wahyu untuk dapat memahami kebenaran. 

Tanpa cahaya, mata tidak berfungsi; tanpa wahyu, akal pun 

kehilangan arah. Ini berbeda dengan filsafat Barat yang sering 

berangkat dari keraguan dan pertanyaan tanpa batas, di mana 

keberadaan Tuhan bisa ditemukan, tetapi bisa juga 

dipertanyakan secara skeptis. 

Dalam kerangka epistemologi Islam menurut al-Ghazālī, 

kebenaran bersumber dari tiga hal: (1) al-akhbār al-ṣādiqah 

(informasi yang valid seperti Al-Qur’an dan hadis), (2) 'aql al-

ṣaḥīḥ (akal sehat yang tidak rusak), dan (3) al-barāhin al-

maḥsūsah (bukti empiris melalui pancaindra). Bacaan yang 



148 

 

ideal adalah yang menggabungkan ketiga sumber kebenaran 

ini untuk mencapai keyakinan yang kokoh. 

Kisah Nabi Ibrahim juga menjadi contoh penting 

bagaimana akal dan iman saling menguatkan. Ketika Nabi 

Ibrahim bertanya kepada Allah tentang bagaimana proses 

kebangkitan manusia (QS. Al-Baqarah: 260), ia bukan karena 

ragu, tetapi untuk meneguhkan keyakinan dalam hatinya 

(liyaṭma'inna qalbī). Ini menunjukkan pentingnya proses 

rasionalisasi dalam memperkuat iman. 

 

3. Metode Membaca 
Cara membaca atau metode sangat menentukan kualitas 

pemahaman. Metodologi klasik, seperti yang diajarkan Imam 

Shāfi’ī dalam al-Risālah, menunjukkan pentingnya memahami 

konsep-konsep seperti muṭlaq, muqayyad, nāsikh-mansūkh, 

serta berbagai dalil syar'ī. 

Seiring perkembangan zaman, metode pembacaan teks 

agama juga berkembang. Imam Shāfi’ī dalam al-Risālah telah 

menyusun metode pemahaman teks keagamaan secara 

sistematis, seperti konsep muṭlaq dan muqayyad, nāsikh dan 

mansūkh, khāṣ dan ‘āmm, serta membedakan antara al-adillah 

al-muttafaq ‘alaih (dalil yang disepakati, seperti Al-Qur’an, 

hadis ṣaḥiḥ, dan qiyās) dan al-adillah al-mukhtalaf fīhā (dalil 

yang diperselisihkan seperti istiḥsan, maṣlaḥah mursalah, dan 

syar’u man qablanā). Semua ini menunjukkan bahwa 

membaca teks agama tidak boleh dilakukan sembarangan, 

melainkan harus melalui metode valid yang diakui dalam 

tradisi keilmuan. 

Metode yang digunakan akan sangat menentukan hasil 

pembacaan dan kesimpulan yang diambil. Kasus-kasus 

kontemporer juga mencerminkan hal ini. Misalnya, polemik 

tentang fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengenai status 

anak yang lahir dari hubungan di luar nikah. Dalam fatwa 

tersebut dinyatakan bahwa anak tersebut tidak memiliki 

hubungan nasab dengan laki-laki yang menghamilinya, 

berdasarkan teks-teks klasik dan metode uṣūl al-fiqh. Namun, 



149 

 

ada pula pandangan yang lebih humanis, yang berangkat dari 

prinsip keadilan sosial dan hak anak, sebagaimana 

dikemukakan oleh mazhab Ḥanafi. Menurut pandangan ini, 

demi kemaslahatan anak, nasab tetap disambungkan kepada 

ayah biologisnya, sekalipun ada perdebatan validitas teksnya. 

Ini menunjukkan bahwa pendekatan terhadap teks bisa 

berbeda tergantung pada metode dan tujuan pembacaan. 

Pada akhirnya, metode membaca teks keagamaan tidak 

hanya menentukan hasil, tetapi juga berpengaruh pada 

pengambilan sikap sosial dan hukum. Maka, teks yang sama 

bisa melahirkan kesimpulan yang berbeda, karena perbedaan 

pembacaan, bahan bacaan, serta metode yang digunakan oleh 

pembacanya. 

 

Penutup 

Sebagai penutup, dalam acara pengukuhan Guru Besar Prof. 

Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag., disampaikan apresiasi atas 

kontribusinya dalam menawarkan pendekatan baru terhadap kajian 

teks agama. Upaya beliau memberikan warna baru dalam membaca 

ulang teks agama tanpa mengubah nilai-nilai dasarnya sangat 

penting dalam merespon tantangan zaman. Melalui pembacaan teks 

yang utuh, memperhatikan konteks, dan menggunakan metode yang 

tepat, kita diajak untuk tetap setia pada nilai agama, sambil mampu 

menjawab tantangan dunia kontemporer. Semoga ilmu beliau 

bermanfaat dan menginspirasi kita semua untuk terus belajar, 

hingga mencapai puncak karier akademik sebagai Guru Besar. Sekali 

lagi, selamat kepada Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. atas 

pencapaiannya. Semoga berkah dan bermanfaat. 

Wassalamualaikum warahmatullahi wabarakatuh. 

  



150 

 

  



151 

 

(21) 
Shofiyullah Muzammil: Kiai Intelek Asal Serambi 

Madinah 
 

Prof. Dr. Aksin Wijaya, M.Ag. 
Guru Besar Bidang Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir IAIN Ponorogo 

 

Nampak serius jika dilihat dari kejauhan, namun ketika sudah 

dekat, dia akan terlebih dulu melempar senyum sebelum akhirnya 

memulai pembicaraan. Tertawa lepas dahulu, baru berbicara lepas 

layaknya masih menjadi mahasiswa semester atas yang sudah lepas 

dari beban perkuliahan yang membosankan di dalam kelas dan lepas 

dari tanggung jawab membuat makalah yang terkadang belum 

dibaca oleh dosennya. Dialah, kiai dan intelektual muda asal 

Bangkalan Madura, Shofiyullah Muzammil yang sebentar lagi akan 

dikukuhkan sebagai Guru Besar bidang Filsafat Hukum Islam di UIN 

Sunan Kalijaga, Yogyakarta.   

Memang, Madura tidak pernah kekurangan stok untuk urusan 

figur publik. Hanya sekedar info sampingan saja, para intelektual 

Madura yang menjadi publik figur dan melakukan pagelaran di 

pentas Nasional cukup banyak. Di antara mereka yang kebetulan 

sedang berada di daerah Istimewa Yogyakarta adalah Mahfud MD, 

Malik Madani, Faisal Ismail, dan masih banyak lagi. Selain sebagai 

intelektual, mereka tentu saja juga sebagai kiai, karena Madura yang 

dikenal sebagai serambi Madinah ini, memang penuh dengan 

lembaga pendidikan tradisional semacam pondok pesantren yang 

mendalami tradisi pemikiran Islam klasik. Jadi tidak heran, jika 

Mahfud MD yang sejatinya adalah pakar hukum Tata Negara, dan 

pernah menduduki tiga titik trias politika Indonesia itu, selalu 

melontarkan dalil-dalil Al-Qur’an, hadis Nabi dan pemikiran para 

ulama’ klasik dalam setiap pagelaran diskusi, debat, dan tentu saja 

di dalam pelbagai tulisannya. Begitu juga Kak Shofi, begitu saya 

menyebutnya.  

Shofiyullah, yang saat usianya menginjak sekitar 5-6 bulan 

ditinggal wafat ayahnya, Kiai Ahmad Muzammil Imron, akibat 

kecelakaan saat membonceng kakak tertuanya ke sekolah SD, bisa 



152 

 

dibilang serba kiai. Lahir di Bangkalan pada tanggal 28 Mei 1971 

dari keluarga kiai, mempersunting putri kiai A. Dimyathi Romly 

Jombang, Imelda Fajriati, kini dia benar-benar menjadi kiai karena 

menjadi pendiri sekaligus pengasuh pondok pesantren sendiri, 

khusus mahasiswa, yakni PPM AL-ASHFA di Yogyakarta. Jangan 

heran kalau kharismanya memancar dari raut wajahnya, dan juga 

jangan heran kalau wajahnya menghiasi pelbagai organsasi sosial 

keagamaan dan kegiatan keilmuan di masyarakat regional 

Yogyakarta, dan Nasional, mulai dari wakil katib syuriah PWNU DIY, 

sekjen Majelis Permusyawaratan Pengasuh Pesantren se Indonesia 

(MP3I), Waketum Himpunan Bisnis dan Ekonomi Pesantren 

(HEBITREN), Ketua 2 ICMI Orwil DIY, Ketua 4 Presidium 

Nasional  Ikatan Alumni Pesantren Tebuireng (IKAPETE) sampai 

anggota Komisi Fatwa MUI DIY juga MUI Pusat. Dia juga sering 

menjadi khatib, penceramah, mengasuh baḥthul masa’il, dan tradisi 

keilmuan tradisional NU. Tetapi, dia bukan sembarang kiai. Dia 

adalah kiai yang intelek. Kiai yang juga bergelut dengan keilmuan 

modern dan kontemporer. Kalau kiai bergulat dengan keimuan 

Islam klasik yang disebut turath, intelektual muslim modern-

kontemporer bergelut dengan keilmuan modern dan kontemporer, 

baik yang berasal dari dunia Islam maupun Barat.  

Kiai-Intelektual jebolan pesantren Tebuireng Jombang, 

Pendidikan Kader Ulama MUI Pusat, dan UIN Sunan Kalijaga asal 

serambi Madinah ini tentu saja mendalami ilmu-ilmu keislaman, 

mulai klasik hingga kontemporer. Dari sekian disiplin keilmuan 

Islam klasik dan kontemporer itu, kakak ipar Gus Afifuddin Dimyati, 

penulis produktif asal pesantren Darul Ulum Jombang ini, lebih 

fokus pada disiplin keilmuan fikih atau hukum Islam. Selain bisa 

dilihat dari karya-karyanya yang beredar luas di dunia maya, google 

scholar, juga bisa dilihat dari naskah akademik pengukuhan guru 

besarnya yang berjudul Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkam. Fikih yang 

digelutinya, meminjam pemikiran Muhammad Abid al-Jabiri, bukan 

fikih dalam posisinya sebagai wacana, pemikiran fikih yang biasa 

dikonsumsi para kiai pengasuh pondok pesantren di Indonesia, 

melainkan fikih dalam posisinya sebagai metode, yang disebut 

maqāṣid al-sharī’ah, yang menjadi concern para intelektul muslim 



153 

 

dunia. Hal itu bisa dilihat dari upayanya mendialogkan pemikiran 

tentang hukum Islam di masyarakat dengan pemikiran hukum Barat 

semacam Thomas Aquinas.  

Kendati fikih maqāṣidī sudah ada jauh sebelumnya, yang 

dimulai dari para pemikir muslim klasik, yang menarik adalah fikih 

maqāṣidī menurut Shofiyullah adalah fikih yang tidak lagi 

membicarakan status maqāṣid al-sharī’ah setelah ditetapkannya 

suatu hukum. Dalam artian, hukum ditetapkan terlebih dulu, baru 

dicari maqāṣid al-sharī’ah-nya. Melainkan, menetapkan maqāṣid-nya 

terlebih dulu, baru persoalan hukum dipotret dengan menggunakan 

maqāṣid al-sharī’ah tadi. Pola pikir seperti ini bisa dikatakan, dia 

menjadikan fikih sebagai paradigma, bukan sekedar sebagai teori 

apalagi wacana.  

Karena maqāṣid al-sharī’ah kini dipahami sebagai filsafat 

hukum Islam, meminjam pemikirannya Jasr Auda, pakar maqāṣid al-

sharī’ah asal Timur Tengah ini, bisa dikatakan, pemikiran yang 

digeluti bapak tiga anak, yang tidak pernah serius kalau ngobrol 

dengan saya ini, adalah pemikiran filosofis. Bisa dikatakan, guru 

besar UIN Sunan Kalijaga ini menjadikan maqāṣid al-sharī’ah yang 

filosofis itu sebagai paradigma dalam melihat dan memecahkan 

persoalan hukum, sebagaimana terlihat dari naskah pengukuhan 

guru besarnya.  

Sebagai penganut mazhab filsafat hukum Islam, memang 

Shofiyullah selalu kritis dalam melihat setiap persoalan, tidak hanya 

persoalan hukum Islam, tetapi juga persoalan kehidupan politik, 

ekonomi, hukum positif, budaya bahkan paham keagamaan yang 

berbau radikal. Hal itu bisa dilihat dari tulisan-tulisannya di media 

sosial yang selalu kritis, baik terhadap pemerintah maupun 

terhadap kelompok gerakan Islam.   

Ala kulli hal, saya sebagai adik sekaligus saudara seserambi 

Madinah, Madura, mengucapkan selamat atas tercapainya Guru 

Besar di bidang Filsafat Hukum Islam. Tapi jangan lupa ya, ngopinya 

harus ditambah. Hehe. 

  



154 

 

  



155 

 

(22) 
Kiai Baidlowi dan Nalar Fiqih Pesantren (Sebuah 

Renungan tentang Filsafat Hukum Islam)9 
 

Dr. Zuhri Humaidi, M.S.I. 
Ketua Prodi Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin dan 

Dakwah IAIN Kediri 
 

Siang itu di pertengahan tahun 1988, kota kecil Kraksaan 

Kabupaten Probolinggo Jawa Timur digegerkan oleh peristiwa yang 

kelak dikenang oleh banyak orang. Yan Kun, seorang Tionghoa 

Katolik yang kaya raya dan bertetangga dengan pesantren Darul 

Lughah Wal Karomah, meninggal. Kiai Baidlowi, sang pengasuh 

pesantren, sontak kaget karena hubungan baiknya selama ini dan 

kondisi Yan Kun yang baik-baik saja. Beliau kemudian bergegas 

melayat ke rumah duka dan diterima dengan haru oleh keluarga. 

Keluarga Yan Kun mengucapkan terima kasih dan meminta beliau 

dan para santri untuk menggelar tahlil selama tujuh hari di rumah 

duka. Karena pertimbangan kemanusiaan dan hubungan baik 

selama ini, Kiai Baidlowi menyanggupi hal itu. Selepas Maghrib, 

beliau mengajak santrinya yang waktu itu sudah berjumlah ratusan 

untuk ke rumah duka membacakan yasin dan tahlil.  

Keesokan harinya, berita itu kemudian tersebar menjadi 

kontroversi yang memantik polemik di tengah masyarakat. Sebagian 

ulama, tokoh masyarakat dan Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

menyatakan ketidaksetujuannya. Bagi mereka, mendoakan jenazah 

orang kafir sudah jelas tidak diperbolehkan di dalam al-Qur’an, 

Hadis dan kitab-kitab mu’tabarah. Kiai Baidlowi bergeming. Beliau 

tetap menghadiri tahlil dengan mengajak santrinya selama tujuh 

hari. Hanya terhadap para santri dan masyarakat yang menemuinya 

beliau berujar bahwa dirinya dan para santri tidak mendoakan Yan 

Kun. Bacaan Yasin dan tahlil tetap dihadiahkan kepada Rasulullah, 

para nabi, wali, ulama-ulama yang sudah meninggal, dan seluruh 

 
9 Tulisan ini pertama kali dimuat di website Langgar.co pada tahun 2022. Diterbitkan 

kembali dalam bentuk antologi, dengan beberapa perubahan, sebagai penghormatan 

atas pengukuhan Prof. Dr. H. Shofiyullah MZ, M.Ag. sebagai guru besar dalam 

bidang Filsafat Hukum Islam. 



156 

 

ummat Islam. Hanya saja sebagai muslim, beliau dan para santri 

memiliki kewajiban untuk memenuhi ḥaqq al-jār (hak bertetangga). 

Hak Yan Kun dan orang-orang Tionghoa yang lain harus dipenuhi, 

baik untuk menjaga hubungan baik maupun menunjukkan sikap 

bahwa seorang muslim bukan musuh yang harus dijauhi.  

Terhadap santri-santrinya, Kiai Baidlowi selalu mewanti-

wanti untuk tidak mengganggu keberadaan, rumah, hak milik, dan 

tempat ibadah milik orang Tionghoa yang bertetangga dan 

berhubungan baik dengan pesantren. Dari sejak awal berdiri sampai 

sekarang, pesantren dikelilingi oleh komunitas masyarakat yang 

plural. Di antaranya masyarakat Tionghoa yang beragama Katolik 

dan Konghucu. Mereka mendirikan dua gereja dan kompleks 

sekolah yang berdiri megah sampai sekarang. Peristiwa tersebut 

dielaborasi dengan menarik dalam buku Kiai Pejuang; mata air 

keteladanan Kiai Baidlowi (2021: 18).  

Kisah itu menegaskan keluasan pandangan dan toleransi 

agama yang dimiliki Kiai Baidlowi, yang umumnya juga tidak jarang 

kita dapati dalam tradisi pesantren tradisional. Saya tidak ingin 

memasuki perdebatan ini. Saya ingin memotret dimensi lain dalam 

kisah ini, yang selanjutnya ingin saya sebut sebagai nalar fiqih 

pesantren. 

 

Nalar Fiqih Pesantren 

Seorang kiai, meskipun dia menguasai ilmu-ilmu keislaman 

klasik dengan baik, bukanlah seorang scholar (sarjana) dalam 

pengertian modern. Seorang scholar pertama-tama dia berhadapan 

dengan teks (script), dan berupaya memaksimalkan potensi teks 

dengan kemampuan bahasa, perangkat metodologi dan akal 

sehatnya sebagai ilmuwan. Dengan begitu, seorang scholar sejatinya 

adalah seorang yang bertungkus-lumus dengan teks. Kalaupun dia 

bersinggungan dengan data-data sosial, hal itu semata-mata 

digunakan untuk menjelaskan, atau bahkan meneguhkan, apa yang 

terdapat dalam teks.  

Sedangkan kiai sebagaimana sering dinyatakan oleh Gus Dur 

dalam esai-esai antropologisnya tentang pesantren, pertama-tama 

dia berhadapan dengan fenomena sosial-kemanusiaan yang rumit, 



157 

 

barulah kemudian dia mencari legitimasinya dalam teks. Intensi 

utama seorang kiai adalah perhatiannya untuk menyelesaikan 

problematika sosial kemanusiaan yang kompleks, menjaga harmoni 

kehidupan sosial sehari-hari dari ancaman yang mengganggu. 

Ancaman itu bisa dalam bentuk sesuatu yang baru, kebutuhan yang 

kompleks, atau berbagai jenis patologi sosial, terutama dalam 

masyarakat yang multikultural. Seorang kiai dituntut untuk mampu 

menerjemahkan dan menjembatani berbagai ancaman tersebut ke 

dalam bahasa yang bisa diterima dan pahami oleh seluruh 

komunitasnya dari berbagai lapisan. Dengan kata lain, ia menjadi 

mediator antara kompleksitas teks dan kompleksitas kehidupan 

sosial, atau meminjam terminologi Clifford Geertz, kiai berfungsi 

sebagai cultural broker (pialang budaya). 

Dalam kasus Kiai Baidlowi di atas, saya membayangkan beliau 

sadar sepenuhnya akan status hukum mendoakan non-muslim yang 

sudah meninggal dan pelbagai kemungkinan-kemungkinan tafsir 

ortodoksi tentang hal itu. Akan tetapi beliau memilih tidak 

memasuki medan pemaknaan yang bersifat diskursif tersebut. Kiai 

Baidlowi memilih mencari celah hukum (ḥīlah) yang bisa diambil. 

Sederhana akan tetapi sarat makna dalam merajut buhul integrasi 

sosial. Prioritas utama bagi dirinya adalah kemaslahatan bersama 

(maṣlaḥah al-‘āmmah) dalam bentuk menjaga kerukunan 

bertetangga yang selama ini berjalan dengan baik. Sebagai kiai 

dengan pengaruh yang luas, apapun tindakannya pasti akan 

menimbulkan efek sosial yang tidak sedikit.  

 

Mediating Structure dan Metode Maslahah 

Seorang kiai memiliki dua tanggungjawab sekaligus. Pertama, 

menjaga eksistensi dan perkembangan agama yang dianutnya. 

Kedua, menjadi mediating structure (institusi mediasi) yang 

bertugas memediasi persoalan yang tidak terpecahkan oleh 

masyarakat. Untuk yang kedua, fungsi kiai hampir mencakup 

seluruh persoalan, dari masalah rumah tangga sampai masalah 

politik kenegaraan. Dalam kasus Kiai Baidlowi, beliau 

menyelesaikan kasus tersebut dengan cara mencari celah hukum 

(ḥīlah). Atau jika itu tidak memungkinkan untuk diambil, bisa saja 



158 

 

beliau merujuk kepada pendapat hukum yang membolehkan, yang 

sebetulnya sudah tersedia referensinya dalam khazanah kitab-kitab 

klasik. Betapapun kontroversialnya pendapat itu. Akan tetapi tujuan 

esensial dari fiqih (maqāṣid al-sharī’ah) sudah terwujud dengan 

baik, yaitu kemaslahatan (maṣlaḥah). 

Dalam tradisi kiai dan pesantren, apa yang dilakukan Kiai 

Baidlowi di atas lumrah dilakukan. Salah satu kaidah fikih yang 

populer di pesantren adalah “idhā ḍāqa al-amru ittasa’a, wa idhā 

ittasa’a ḍāqa” (jika suatu masalah terlalu ketat maka buatlah 

menjadi longgar, apabila terlalu longgar maka perketatlah kembali). 

Maksudnya, apabila penyelesaian hukum sulit untuk diterapkan 

dalam suatu kasus maka carilah alternatif hukum yang lebih mudah, 

apabila terlalu mudah dan cenderung menyederhanakan masalah 

sehingga hukum kehilangan wibawa maka perketatlah kembali. Kiai 

Wahab Hasbullah memiliki ungkapan menarik mengenai hal ini. Ia 

menyatakan bahwa ‘fikih itu membuat sesuatu yang sulit menjadi 

mudah’. Tokoh penting NU ini memang dikenal sebagai kiai yang 

luwes, berwawasan luas dan cerdas.  

Di tahun 1950-an, Soekarno mengalami krisis legitimasi di 

kalangan ummat Islam. Pada saat itu, ummat Islam masih 

membayangkan presiden sebagai khalifah dengan persyaratan dan 

kapasitas sebagaimana dalam fiqh al-siyāsah klasik, maka Kiai 

Wahab mendorong NU untuk memberi legitimasi keagamaan. Lalu 

keluarlah keputusan NU tahun 1954 yang memberi gelar Soekarno 

sebagai “waliyy al-amr al-ḍarūri bi al-shaukah”, (kekuasaan negara 

dalam keadaan darurat yang secara de facto berkuasa). 

Pertimbangan Kiai Wahab dan NU cukup sederhana. Kalau cita-cita 

ideal muslim tentang pemimpin negara yang memiliki kapasitas 

agama dan politik tidak bisa dipenuhi, maka Soekarno sebagai 

presiden yang secara riil berkuasa harus diterima untuk mencegah 

terjadi chaos dan perpecahan. Dengan kata lain, kemaslahatan 

bersama lebih didahulukan dari tujuan yang idealistik. Hal itu 

sebagaimana terungkap dalam kaidah fikih yang sering dipakai Kiai 

Wahab; “mā lā yudraku kulluhu, lā yutraku kulluhu”, (apa yang tidak 

bisa dicapai secara keseluruhan, jangan seluruhnya ditinggalkan).  



159 

 

Demikian pula ketika NU dikritik oleh tokoh-tokoh Masyumi 

karena bersedia menjadi wakil Nasakom bersandingan dengan PKI. 

Dengan enteng Kiai Wahab menjawab bahwa jika NU menolak, maka 

kelompok Islam tidak akan punya wakil dalam pemerintahan. Hal itu 

didasarkannya pada pertimbangan fikih “akhaffu al-ḍararain”, 

(paling ringan dari dua ancaman bahaya). Bahaya duduk 

bersandingan dengan PKI dalam pemerintahan dianggap lebih 

ringan bahayanya daripada tidak memiliki wakil dalam 

pemerintahan. Dari dua kasus di atas; kasus Kiai Baidlowi dan Kiai 

Wahab, bisa disimpulkan bahwa islamic reasoning (penalaran khas 

Islam) yang menggerakkan keduanya adalah maslahah sebagai 

prinsip utama dalam maqāṣid al-sharī’ah. Lantas persoalannya, 

apakah nalar fiqih pesantren seperti ditunjukkan di atas 

mengabaikan otoritas teks? Di manakah sebetulnya posisi teks 

dalam struktur berfikir tersebut. 

Dalam buku Dirāsah fī fiqh maqāṣid al-sharī’ah (2008), Yusuf 

al-Qardawi memetakan perkembangan fiqh al-maqāṣid menjadi tiga 

kecenderungan, yaitu al-mu’aṭṭilat al-judūd (neo-liberalis), al-

dzāhiriyat al-judūd (neo-tekstualis), dan al-wasaṭiyah (moderat). 

Kelompok pertama berpandangan bahwa boleh mengabaikan bunyi 

teks demi mewujudkan maqāṣid al-sharī’ah, Karena substansi dari 

sharī’ah adalah maslahah itu sendiri. Kelompok kedua sebaliknya, 

meyakini bahwa teks pada dirinya sudah mencukupi untuk 

menjawab persoalan-persoalan yang terjadi. Pandangan ini tidak 

mengakui eksistensi maqāṣid al-sharī’ah sebagai metode penalaran 

hukum. Sedangkan kelompok ketiga berpendapat bahwa parsialitas 

teks (al-nuṣūṣ al-juz’iyyah) harus diletakkan dalam kerangka 

universalitas tujuan syari’ah (maqāṣid al-sharī’ah). Parsialitas teks 

dan tujuan syari’ah sama-sama penting dan harus menjadi sumber 

dalam penetapan hukum Islam. 

Apa yang dilakukan oleh Kiai Baidlowi dan Kiai Wahab 

agaknya masuk dalam kategori ketiga dari tipologi di atas. Hanya 

saja nalar fikih pesantren yang dipraktekkan keduanya berbeda 

dengan para teoritikus maqāṣid al-sharī’ah kontemporer, seperti 

Ibnu Ashur, 'Alal al-Fasi, Ahmad al-Raisuni, Nuruddin al-Khadimi, 

maupun Jasser Auda. Intelektual kontemporer tersebut menggali 



160 

 

prinsip-prinsip maqāṣid al-sharī’ah langsung dari teks (naṣ) Al-

Qur’an dan hadis, dan kemudian memadukannya dengan filsafat dan 

ilmu-ilmu sosial. Sedangkan kiai dalam tradisi pesantren menggali 

prinsip-prinsip maqāṣid al-sharī’ah dari kitab-kitab klasik (kuning) 

dan dalam kapasitasnya sebagai mediating structure (institusi 

mediasi) dalam struktur sosial di atas.  

 

Tradisi Diskursif 

Berbeda dengan pemahaman umum selama ini yang 

menganggap fikih pesantren bersifat tekstual dan stagnan, kitab 

kuning yang dipelajari di pesantren memuat beragam fatwa hukum 

yang begitu kaya, dari fatwa yang ketat sampai yang longgar. Fakta 

tentang keanekaragaman dan polemik hukum tersebut membentuk 

paradigma berfikir yang tidak hitam-putih. Jika suatu kasus terjadi 

maka pilihan fatwa hukum yang disediakan bisa beragam, 

tergantung dari perspektif seorang kiai dalam melihat sebuah 

persoalan. Perspektif yang dibentuk oleh wawasan fikih yang luas 

dan pertimbangan kemaslahatan bersama, dalam kapasitas kiai 

sebagai mediating structure (institusi mediasi) untuk menguraikan 

problematika sosial yang terjadi. Sebab itu jarang sekali, seorang kiai 

menggunakan filsafat dan ilmu sosial kontemporer. Paling jauh, dia 

menggunakan uṣūl al-fiqh dan kaidah fikih untuk melegitimasi 

pendapatnya. Singkat kata, kontekstualisasi fikih yang dilakukan 

oleh kiai berada dalam lingkup dunia kitab kuning sendiri. Fikih 

pesantren menempatkan tradisi bukan sebagai penghalang 

kemajuan, akan tetapi sebagai jangkar bagi upaya pembaharuan. 

Karena itu, Antropolog Talal Asad dalam The Idea of an 

Anthropology of Islam (1986) mengkritik Clifford Geertz yang gagal 

memahami tradisi kiai dan fenomena keislaman pada umumnya. 

Geertz berjasa besar dalam menjelaskan fenomena diversitas dalam 

dunia keislaman, akan tetapi dia terjebak dalam tipologi Islam Pusat 

(center) dan dan Islam Pinggiran (periphery). Menurutnya, Islam 

Pusat bersifat universal dan ideal (orthodox) karena 

ketersambungannya dengan teks-teks otoritatif, sedangkan Islam 

Pinggiran merupakan bentuk Islam yang menyimpang (heterodox). 

Islam di Jawa (Indonesia) adalah Islam pinggiran dari pusat Islam 



161 

 

yang berada di Timur Tengah. Untuk itu, Talal Asad kemudian 

mengajukan konsep yang dia sebut “tradisi diskursif”. Konsep ini 

menjelaskan bahwa masyarakat muslim di tempat dan waktu 

manapun selalu berupaya mencari legitimasi atas praktek beragama 

mereka dengan teks-teks otoritatif di masa lalu. Ketersambungan ini 

penting artinya untuk membangun legitimasi dan otentisitas dalam 

tradisi agama mereka.  

Dalam hal ini, Asad menolak klaim yang menyebut tradisi 

bersifat stagnan dan tertutup. Tradisi menurutnya mengalami 

tranfsormasi, karena tradisi adalah wujud negosiasi antara teks 

masa lalu dan peristiwa-peristiwa masa kini. Dalam kacamata Asad, 

negosiasi tersebut dihubungkan dengan apa yang dia sebut islamic 

reasoning (penalaran Islam). Tradisi juga bersifat contested 

(diperdebatkan), yang di dalamnya melibatkan pertarungan antara 

pihak-pihak yang berkuasa. Karena itu, sebuah tradisi Islam yang 

dibentuk dan dimaknai menjadi ortodoksi ataupun heterodoksi, ia 

selalu berada dalam konteks relasi kuasa. Sesuatu yang diabaikan 

Geertz dalam analisisnya tentang Islam di Jawa. 

Jika memakai perspektif Talal Asad, tradisi kiai dan pesantren 

selalu bersifat dinamis dan contested. Kiai Baidlowi dan Kiai Wahab 

merupakan contoh bagaimana tradisi tersebut berkontestasi 

mencari ruang hidupnya sendiri. Pada hemat saya, Kiai Baidlowi 

tidak memakai filsafat, hermeneutika dan ilmu-ilmu sosial 

kontemporer. Atau bahkan beliau belum membaca Ibnu Ashur 

maupun Jasser Auda yang memperluas cakupan hifḍ al-dīn 

(perlindungan terhadap agama). Tidak sekedar sebagai 

perlindungan terhadap Islam, tetapi juga berarti perlindungan dan 

penghormatan terhadap kebebasan beragama. Akan tetapi tanpa itu, 

Kiai Baidlowi terbukti mampu merumuskan kembali fikih yang unik 

dan contested. Formulasi fikih yang kian dibutuhkan di tengah-

tengah arus populisme berlatar agama dan etnis. 

  



162 

 

Post Scriptum 

Elaborasi tentang penafsiran kembali hukum Islam dalam 

konteks dunia pesantren seperti diuraikan di atas, sejatinya 

menegaskan suatu pesan penting tentang perlunya menjaga 

keseimbangan dan keterhubungan antara tiga disiplin ilmu 

sekaligus, yaitu 1) Filsafat Hukum Islam dan Filsafat Hukum; 2) Uṣūl 

al-Fiqh (Metodologi Hukum Islam); dan 3) Hukum Islam. Tanpa 

adanya diskursus dan pemikiran yang mendalam tentang filsafat 

hukum (Islam), kajian fikih dan uṣul al-fiqh akan kehilangan 

vitalitasnya dalam menjawab dinamika zaman yang cepat sekali 

berubah. Apa yang dilakukan oleh Kiai Baidlawi dan Kiai Wahab di 

atas, meskipun terlihat sporadis dan eksperimental, kiranya 

memenuhi ekspektasi Profesor Shofiyullah tentang ”cara baca baru”, 

yang beliau sebut sebagai Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām. Suatu cara 

baca yang bergerak di antara istiqāmah (tetap berada dalam tafsir 

yang lurus) dan ḥanifiyyah (penyimpangan yang dibenarkan). Model 

pembacaan yang merujuk pada enam sumber hukum dan kemudian 

merajutnya menjadi suatu dialektik yang padu. Enam sumber 

hukum tersebut adalah; 1) lex aeterna (hukum abadi tuhan); 2) lex 

divina (wahyu tuhan yang tertulis); 3) lex natura (hukum akal); 4) 

lex humana (hukum positif); 5) lex socius (hukum sosial); dan 6) lex 

rei sitae (hukum perdata internasional). Menurut saya, rumusan 

yang diperkenalkan oleh Profesor Shofiyullah ini adalah suatu 

methodological breakthrough (terobosan metodologis) yang kiranya 

akan berkontribusi pada pengembangan kajian tentang filsafat 

hukum Islam dan uṣul al-fiqh di masa-masa yang akan datang. 



163 

 

(23) 
Gus Shofi: Santri dan Kiai Yang Intelektual dan Aktifis 

 

Prof. Dr. Rochmat Wahab, M.Pd., MA. 
Ketua Tanfidliyah PWNU DIY (2011-2016) 

Rektor Universitas Negeri Yogyakarta (2009-2017) 

 
Saya mengenal pertama kali Gus Shofi ketika Gus Shofi sebagai 

Wakil Katib Syuriah PWNU DIY 2011-2016, yang saat itu saya 

sebagai Ketua Tanfidziyah PWNU DIY. Juga dalam berbagai kegiatan 

di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Depok Jawa Barat yang diasuh 

oleh KH. A. Hasyim Muzadi. Jika memperhatikan Curriculum Vitae 

dan pengalaman bersahabat dengan beliau saya mendapat kesan 

yang sangat mendalam, sehingga dalam merespon permintaan 

beliau untuk membuat catatan kecil dalam menyambut hari 

bersejarah bagi karir akademik beliau, dalam pengukuhan Guru 

Besarnya saya beri judul GUS SHOFi: SANTRI DAN KIAI YANG 

INTELEKTUAL DAN AKTIVIS. 

Pertama, sebagai Santri, Gus Shofi melalui perjalanan panjang, 

setidak-tidaknya diawali dari pendidikan keluarga yang kedua 

orangtuanya sebagai pak Kiai, Alm. KH. Ahmad Muzammil Imron, 

dan bu Nyai, Ibu Ny. Hj. Siti Aisyah Makky, tokoh agama Islam di 

Madura. Beliau mendapat pendidikan sejak dalam kandungan 

hingga siap menjalani pendidikan di lingkungan masyarakatnya 

yang sangat agamis, Bangkalan Madura. Di usia remaja awal, Gus 

Shofi yang berada dalam Masa Antara, tidak terlalu sulit membentuk 

dirinya untuk mencari figur sebagai teladan dalam hidup, karena 

mendapatkan teladan dari Ibunya, dan Abahnya, yang sudah 

mendahului menghadap kehadirat-Nya pada usia dini, 6 bulan. 

Belum lagi ditambah dengan kehadiran Ning Dr. Hj. Imelda Fajriyati, 

M.Si. dan mertua Alm Bapak KH. A. Dimyati Romli, SH. dan 

Almarhumah Ibu Nyai Hj. Muflichah Marzuki 

Sebagai santri di Pondok Pesantren Tebuireng, tempat 

berhikmatnya Tokoh Besar NU dan Islam, serta Guru dan Tokoh 

Bangsa, KH Hasyim Asy’ari, tentu menjadi impian banyak orang. Gus 

Shofi menghabiskan waktunya selama 8 tahun baik sebagai santri 



164 

 

yang belajar intensif tentang ilmu keagamaan juga belajar di 

Madrasah Aliyah dan Perguruan Tinggi, Institut Keislaman Hasyim 

Asyari (IKAHA) Tebuireng hingga tahun 1995. Selama 8 tahun tidak 

hanya belajar ilmu, tetapi juga belajar kehidupan secara total, 

termasuk juga belajar berorganisasi, pendidikan formal, informal, 

dan nonformal berjalan secara simultan, sehingga PP Tebuireng 

benar-benar menjadi kawah candradimuka. Pengalaman belajar di 

Pesantren Tebuireng, sangat berarti bagi belajar selanjutnya dan 

kehidupan dalam karirnya maupun kehidupannya, terutama di 

tengah kehidupan masyarakat dan bangsa.   

Kedua, sebagai Kiai sudah saatnya pantas disandang beliau 

sejak beberapa saat yang lalu. Kita sadar sepenuhnya bahwa tidak 

semua Gus (anak Kiai) pada masa-masa selanjutnya bisa direkognisi 

oleh ummat sebagai Kiai. Dengan memperhatikan perjalanan hidup 

beliau, yang diawali dengan nyantri, apalagi selama menjadi santri 

sudah sempat diamanati sebagai Ketua Majma’ul Buhuts Tebuireng, 

suatu peran yang tidak semua santri mendapatkannya.  Selanjutnya 

setahun mengikuti Pendidikan Kader Ulama (PKU) di Jakarta yang 

berarti bagi kehidupan dalam pembinaan ummat. Akhirnya beliau 

terkokohkan posisinya sebagai Kiai dengan mendirikan Pondok 

Pesantren Mahasiswa (PPM) Al-Ashfa. Menarikya bahwa program-

program yang dikembangkan di pesantren Kiai Shofi tidak hanya 

bersifat reaktif dan konvensional, yaitu mengaji kitab-kitab kuning 

dengan pendekatan luring saja, melainkan juga Kiai Shofi 

melaksanakan kegiatan pesantren bersifat proaktif dan 

kontemporer dengan memanfaatkan kemajuan teknologi informasi, 

melalui pendekatan daring. Dengan kata lain pelaksanaan mengaji 

dilakukan dengan sistim hibrid. Semoga ke depan pesantrennya 

terus maju dan berkembang. 

Ketiga, sebagai intelektual dan cendekiawan, Kiai Shofi patut 

dihargai keberadaan. Di samping beliau sudah lewati pendidikan 

formal dan normal hingga tingkat tertinggi, sekaligus profesinya 

yang sudah mencapai pada derajat tertinggi, sebagai Profesor, yang 

hari ini tanggal 6 Mei 2025 dikukuhkan oleh Rektor UIN Sunan 

Kalijaga, Yogyakarta dalam bidang Ilmu Filsafat Hukum Islam. 

Penentuan bidang keilmuan ini tentu berdasarkan pergulatan 



165 

 

panjang dalam pencarian ilmu dan kegiatan ilmiah, baik melalui 

studi maupun karya-karya ilmiah baik melalui kajian ilmiah maupun 

riset yang relevan dengan keahlian. Sebagai sahabat saya 

mencermati bahwa Prof. Shofiyullah, adalah seseorang intelektual 

dan cendekiawan Islam yang memiliki integritas yang memiliki 

kesiapan terbaik dalam menjaga implementasi Ilmu Filsafat Hukum 

Islam, sehingga kini dan saat mendatang sudah sepatutnya menjadi 

salah satu rujukan bagi ummat Islam, bangsa dan manusia dalam 

menghadapi persoalan-persoalan ummat yang semakin banyak dan 

kompleks. Selanjutnya Prof Shofiyullah saya yakini terus dituggu 

karya-karya inovatifnya, sehingga kehadirannya semakin banyak 

memberikan manfaat. 

Ketempat, sebagai aktivitis, Prof Shofiyullah tidak diragukan 

keberadaannya. Beliau sudah memulai keterlebitannya dalam 

berbagai organisasi, sejak dari santri, dosen, dan aktivitas baik di 

organisasi Islam, Masyarakat maupun profesional. Belum lagi 

aktivitasnya di bidang kepemimpinan akademik. Menurut hemat 

saya, semuanya itu beliau jalani dengan baik, tulus dan akuntabel. 

Hal itu tidak lepas dari kepribadian beliau yang memiliki prinsip 

yang teguh dan berintegritas. Beliau tunjukkan lebih sebagai 

khādimul ummah.  

Demikianlah sekedar kesan dan persepsi saya tentang Prof. 

Dr. KH. Shofiyullah Muzammil dengan ungkapan secara obyektif 

sejauh yang bisa saya upayakan, walaupun saya tetap menyadari 

tidak lepas dari subyektivitas, baik pikiran maupun sikap. Jika ada 

khilaf dan kurang memenuhi keinginan Prof Shofi, saya mohon maaf 

yang sebesar-besarnya. Akhirnya selamat dan mabruk Gus Shofi dan 

Ning Imelda semoga atas anugerah Guru Besar dari Allah swt, 

semoga bisa terus memotivasi untuk terus berkarya dan berhikmat 

untuk agama, ummat, bangsa dan kemanusiaan. Demikian juga 

menjadi kebanggan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Kaum 

Nahdhliyyin dan Ummat Islam. Aamiin. 

 

  



166 

 

  



167 

 

(24) 
Peranan Putra Madura dalam Membangun Nilai-Nilai 

Filosofis Maqāṣid al-Sharī’ah yang Membumikan 
Peradaban 

 

KH. Abdul Muiz Ali 
Wakil Sekretaris Komisi Fatwa MUI Pusat 

 

Pendahuluan 

Dalam sejarah pemikiran Islam, Indonesia memiliki posisi 

yang sangat penting, terutama dalam konteks pengembangan ilmu 

pengetahuan dan pemikiran keagamaan. Di antara daerah-daerah di 

Indonesia, Madura muncul sebagai sebuah pulau yang kaya akan 

tradisi keagamaan dan intelektual. Banyak ulama dan cendekiawan 

terkemuka lahir dari pulau ini, memberikan kontribusi signifikan 

dalam pengembangan pemikiran Islam. Salah satu sosok yang 

menonjol dalam konteks ini adalah Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, 

M.Ag., yang baru-baru ini dikukuhkan sebagai Guru Besar dalam 

bidang Filsafat Hukum Islam. Pengukuhan ini bukan hanya sekadar 

pencapaian akademis, tetapi juga merupakan pengakuan terhadap 

kontribusi beliau dalam membangun nilai-nilai filosofis maqāṣid al-

sharī’ah yang relevan dengan konteks peradaban modern. 

Maqāṣīd al-sharī’ah, sebagai tujuan dan maksud dari syariat 

Islam, berperan penting dalam membentuk norma-norma dan 

prinsip-prinsip yang dapat membimbing umat Islam dalam 

menjalani kehidupan sehari-hari. Dalam esai ini, kita akan menggali 

lebih dalam mengenai latar belakang, kontribusi, dan pengaruh 

pemikiran Prof. Shofiyullah Muzammil dalam pengembangan 

maqāṣīd al-sharī’ah, serta bagaimana hal ini dapat membumikan 

peradaban yang lebih berkeadaban dan berkeadilan. 

 

Latar Belakang 

Madura, sebagai sebuah pulau yang terletak di sebelah timur 

Pulau Jawa, memiliki sejarah panjang dalam pengajaran agama dan 

tradisi intelektual. Sejak zaman dahulu, Madura dikenal sebagai 

pusat pendidikan Islam, dengan banyak pesantren yang didirikan 



168 

 

oleh para ulama. Pesantren-pesantren ini tidak hanya berfungsi 

sebagai tempat belajar agama, tetapi juga sebagai pusat 

pengembangan pemikiran kritis dan pembentukan karakter. Dalam 

konteks ini, pendidikan di Madura telah melahirkan banyak ulama 

yang berkontribusi dalam pengembangan pemikiran Islam di 

Indonesia. 

Prof. Shofiyullah Muzammil lahir dan dibesarkan di 

lingkungan yang kental dengan nilai-nilai keagamaan. Sejak usia 

dini, beliau telah terpapar pada tradisi intelektual yang 

mengedepankan dialog dan pemikiran kritis. Beliau menyelesaikan 

pendidikan dasar dan menengah di Madura sebelum melanjutkan 

studi ke perguruan tinggi di luar pulau tersebut. Gelar sarjana 

diperoleh dari Institut Keislaman Hasyim Asy’ari (IKAHA) 

Tebuireng Jombang serta magister dan Doktor beliau peroleh dari 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Pendidikan yang diperoleh di dua institusi ini memberikan landasan 

yang kuat bagi beliau dalam memahami dan mengembangkan 

pemikiran hukum Islam. 

Sebagai seorang akademisi, Prof. Shofiyullah Muzammil tidak 

hanya berfokus pada aspek teoritis dari hukum Islam, tetapi juga 

berusaha untuk menghubungkan antara teori dan praktik. Dalam 

banyak karyanya, beliau menekankan pentingnya maqāṣid al-

sharī’ah sebagai kerangka kerja untuk memahami dan mengatasi 

berbagai masalah sosial yang dihadapi oleh masyarakat Muslim saat 

ini. Dalam pandangan beliau, maqāṣid al-sharī’ah bukan hanya 

sekadar tujuan dari syariat, tetapi juga merupakan prinsip dasar 

yang harus diterapkan dalam setiap aspek kehidupan, mulai dari 

pendidikan, ekonomi, hingga politik. 

 

Kontribusi Prof. Shofiyullah Muzammil dalam Filsafat Hukum 

Islam 

1. Maqāṣidi Tafsir: Uncovering and Presenting Maqāṣid Ilāhī-

Qur’anī into Contemporary Context 

Dalam karya ini, Prof. Shofiyullah Muzammil melakukan 

eksplorasi mendalam mengenai bagaimana maqāṣid al-

sharī’ah dapat diinterpretasikan dan diterapkan dalam 



169 

 

konteks kontemporer. Beliau berargumen bahwa pemahaman 

yang mendalam terhadap maqāṣid al-sharī’ah tidak hanya 

penting untuk pengembangan hukum Islam, tetapi juga untuk 

menjawab tantangan-tantangan sosial yang dihadapi oleh 

umat Islam di era modern. 

Prof. Shofiyullah mengemukakan bahwa maqāṣīd al-

sharī’ah, yang berfokus pada kemaslahatan dan keadilan, 

harus menjadi pijakan dalam setiap interpretasi teks-teks 

suci. Dalam konteks ini, beliau menyarankan agar para 

cendekiawan dan praktisi hukum Islam berupaya untuk 

mengintegrasikan prinsip-prinsip maqāṣid ke dalam tafsir dan 

aplikasi hukum. Salah satu cara untuk mewujudkan hal ini 

adalah dengan mengembangkan metode tafsir yang responsif 

terhadap dinamika sosial, ekonomi, dan politik yang ada. 

Beliau juga menekankan pentingnya kolaborasi antara 

berbagai disiplin ilmu dalam memahami dan menerapkan 

maqāṣid al-sharī’ah. Misalnya, dalam konteks pendidikan, 

pendekatan interdisipliner yang menggabungkan ilmu agama, 

ilmu sosial, dan ilmu eksakta dapat menghasilkan pemahaman 

yang lebih komprehensif dan aplikatif. Dengan cara ini, 

maqāṣid al-sharī’ah dapat menjadi pedoman dalam mengatasi 

isu-isu kontemporer, seperti ketidakadilan sosial, 

kesenjangan ekonomi, dan konflik antar agama. 

Melalui pendekatan ini, Prof. Shofiyullah Muzammil 

tidak hanya memberikan kontribusi teoritis, tetapi juga 

mendorong implementasi praktis dari nilai-nilai al-maqāṣid 

sharī’ah dalam kehidupan sehari-hari. Beliau berharap agar 

para cendekiawan dapat menghasilkan karya-karya yang 

tidak hanya akademis, tetapi juga dapat diterapkan untuk 

meningkatkan kualitas hidup masyarakat. 

 

2. Praktek Demokrasi Di Indonesia Kontemporer Dalam 

Kritik Maqāṣid al-Sharī’ah 

Dalam karya ini, Prof. Shofiyullah Muzammil mengkaji 

praktik demokrasi di Indonesia dan bagaimana maqāṣid al-

sharī’ah dapat dijadikan sebagai kritik terhadap praktik 



170 

 

tersebut. Beliau berpendapat bahwa demokrasi yang sehat 

harus berlandaskan pada prinsip-prinsip keadilan, 

kemaslahatan, dan perlindungan terhadap hak asasi manusia, 

yang merupakan inti dari maqāṣid al-sharī’ah. 

Prof. Shofiyullah Muzammil mengidentifikasi beberapa 

tantangan yang dihadapi oleh demokrasi di Indonesia, seperti 

korupsi, nepotisme, dan politik identitas. Dalam 

pandangannya, untuk mengatasi masalah ini, perlu ada upaya 

kolektif dari semua elemen masyarakat, termasuk 

pemerintah, akademisi, dan masyarakat sipil. Beliau 

mengusulkan agar nilai-nilai maqāṣid al-sharī’ah 

diintegrasikan ke dalam sistem politik dan kebijakan publik, 

sehingga dapat menciptakan iklim demokrasi yang lebih sehat 

dan inklusif. 

Untuk mewujudkan hal ini, Prof. Shofiyullah 

menekankan perlunya pendidikan politik yang berbasis pada 

nilai-nilai Islam. Pendidikan politik yang baik akan melahirkan 

pemilih yang cerdas dan bertanggung jawab, serta pemimpin 

yang berkomitmen untuk menjalankan amanah dengan baik. 

Dalam konteks ini, beliau mengajak para akademisi untuk 

berperan aktif dalam memberikan edukasi kepada 

masyarakat mengenai pentingnya partisipasi politik yang 

berlandaskan pada prinsip-prinsip maqāṣid al-sharī’ah. 

Beliau juga menekankan pentingnya transparansi dan 

akuntabilitas dalam pemerintahan. Dengan menerapkan 

prinsip-prinsip maqāṣid al-sharī’ah, pemerintah diharapkan 

dapat lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat dan 

menciptakan kebijakan yang adil dan merata. Dalam hal ini, 

Prof. Shofiyullah mendorong masyarakat untuk aktif dalam 

mengawasi dan mengevaluasi kinerja pemerintah, serta 

berpartisipasi dalam proses pengambilan keputusan. 

  



171 

 

 

3. Kritik terhadap Pemikiran Hukum Islam Tradisional 

Prof. Shofiyullah Muzammil juga memberikan kritik 

terhadap pemikiran hukum Islam tradisional yang dinilai kaku 

dan tidak responsif terhadap perubahan zaman. Dalam 

pandangannya, pemikiran hukum Islam harus mampu 

beradaptasi dengan konteks sosial yang terus berubah. Beliau 

menekankan pentingnya reinterpretasi terhadap teks-teks 

klasik agar dapat memberikan solusi yang relevan dengan 

tantangan-tantangan yang dihadapi umat Islam saat ini. 

Dalam karya-karyanya, beliau mengajak para 

cendekiawan untuk tidak hanya terjebak dalam pemahaman 

tekstual, tetapi juga untuk melakukan pendekatan kontekstual 

yang mempertimbangkan realitas sosial, ekonomi, dan 

budaya. Dengan cara ini, hukum Islam dapat menjadi alat 

untuk mencapai keadilan sosial dan kemaslahatan bagi 

seluruh umat. 

Prof. Shofiyullah juga menekankan pentingnya dialog 

antara berbagai mazhab dan tradisi pemikiran dalam Islam. 

Beliau percaya bahwa dengan berdialog, kita dapat 

menemukan titik temu dan solusi atas permasalahan yang 

dihadapi umat Islam. Dalam konteks ini, beliau mengajak para 

akademisi untuk tidak hanya berpegang pada satu pandangan, 

tetapi juga terbuka untuk mendengarkan dan memahami 

perspektif lain. 

Beliau mengusulkan agar para akademisi dan praktisi 

hukum Islam melakukan dialog terbuka dengan berbagai 

pihak, termasuk dengan mereka yang memiliki pandangan 

berbeda. Dialog ini penting untuk menciptakan pemahaman 

yang lebih luas dan inklusif mengenai hukum Islam, serta 

untuk menemukan solusi bersama atas permasalahan yang 

dihadapi oleh masyarakat. 

  



172 

 

 

4. Pengembangan Pendidikan Berbasis Maqashid Syariah 

Sebagai seorang pendidik, Prof. Shofiyullah Muzammil 

berupaya untuk mengintegrasikan nilai-nilai maqāṣid al-

sharī’ah dalam kurikulum pendidikan. Beliau percaya bahwa 

pendidikan yang berbasis pada maqāṣid al-sharī’ah akan 

melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara 

akademis, tetapi juga memiliki akhlak yang baik. Dalam 

berbagai seminar dan lokakarya, beliau sering mengedukasi 

mahasiswa dan masyarakat tentang pentingnya memahami 

maqāṣid al-sharī’ah sebagai landasan dalam pendidikan. 

Prof. Shofiyullah menekankan bahwa kurikulum 

pendidikan harus dirancang sedemikian rupa agar dapat 

mengajarkan nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan tanggung 

jawab sosial kepada siswa. Pendekatan ini tidak hanya akan 

membekali siswa dengan pengetahuan akademis, tetapi juga 

membentuk karakter mereka sebagai individu yang 

bertanggung jawab dan peduli terhadap lingkungan sekitar. 

Beliau juga mendorong pengembangan metode 

pengajaran yang interaktif dan partisipatif, sehingga siswa 

dapat terlibat aktif dalam proses belajar. Dengan cara ini, 

siswa tidak hanya belajar tentang teori, tetapi juga dapat 

mengaplikasikan nilai-nilai maqāṣid al-sharī’ah dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks ini, Prof. Shofiyullah mengajak para 

pendidik untuk berinovasi dalam metode pengajaran, 

misalnya dengan menggunakan teknologi informasi untuk 

memperluas akses dan meningkatkan kualitas pendidikan. 

Beliau percaya bahwa dengan memanfaatkan teknologi, 

pendidikan berbasis maqāṣid al-sharī’ah dapat diakses oleh 

lebih banyak orang, terutama di daerah-daerah terpencil. 

 

Nilai-Nilai Maqāṣid Sharī’ah dalam Membangun Peradaban 

Maqāṣid al-sharī’ah terdiri dari lima tujuan utama: 

perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Dalam konteks peradaban, nilai-nilai ini sangat penting untuk 



173 

 

dijadikan pedoman dalam berinteraksi dengan sesama dan dalam 

mengelola sumber daya yang ada. Mari kita lihat bagaimana 

penerapan nilai-nilai ini dapat membangun peradaban yang lebih 

baik. 

Pertama, perlindungan terhadap Agama: Agama bukan hanya 

sekadar ritual, tetapi juga harus diinternalisasikan dalam kehidupan 

sehari-hari. Dengan memahami bahwa agama adalah pedoman 

hidup, kita dapat menciptakan masyarakat yang saling menghormati 

dan menghargai perbedaan. Dalam konteks ini, pendidikan agama 

yang inklusif dan toleran sangat penting untuk membentuk generasi 

yang berakhlak mulia. Pendidikan agama yang baik akan 

mengajarkan nilai-nilai toleransi, kasih sayang, dan saling 

menghormati antarumat beragama. 

Kedua, perlindungan terhadap jiwa: Kesehatan mental dan 

fisik adalah hak setiap individu. Dalam masyarakat yang semakin 

modern, penting untuk menciptakan lingkungan yang mendukung 

kesejahteraan individu. Ini dapat dilakukan dengan menyediakan 

akses terhadap layanan kesehatan yang memadai, serta 

menciptakan ruang bagi individu untuk berbagi dan mendiskusikan 

masalah yang dihadapi. Selain itu, penting juga untuk memberikan 

dukungan sosial bagi mereka yang mengalami kesulitan, baik secara 

ekonomi maupun mental. 

Ketiga, perlindungan terhadap akal: Pendidikan yang baik 

adalah salah satu cara untuk melindungi akal. Dengan mendorong 

pemikiran kritis dan kreatif di kalangan generasi muda, kita dapat 

melahirkan individu yang mampu berpikir secara analitis dan 

mengambil keputusan yang bijak. Ini akan sangat membantu dalam 

menghadapi tantangan yang ada, baik di tingkat individu maupun 

masyarakat. Pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai maqāṣid al-

sharī’ah akan membekali siswa dengan kemampuan untuk berpikir 

kritis dan responsif terhadap permasalahan yang dihadapi. 

Keempat, perlindungan terhadap keturunan: keluarga adalah 

unit terkecil dalam masyarakat yang harus dijaga dan dilindungi. 

Pendidikan yang baik di dalam keluarga akan melahirkan generasi 

yang bertanggung jawab dan berakhlak mulia. Oleh karena itu, 

penting bagi masyarakat untuk mendukung keluarga dalam 



174 

 

memberikan pendidikan yang baik kepada anak-anak mereka. Ini 

dapat dilakukan dengan menciptakan lingkungan yang kondusif 

bagi perkembangan anak, termasuk memberikan akses terhadap 

pendidikan yang berkualitas. 

Terakhir perlindungan terhadap harta: Pengelolaan sumber 

daya yang bijak adalah tanggung jawab kita bersama. Dalam konteks 

ekonomi, maqāṣid al-sharī’ah mendorong kita untuk menciptakan 

sistem ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Dengan memanfaatkan 

teknologi dan inovasi, kita dapat mengembangkan model ekonomi 

yang lebih inklusif dan memberikan manfaat bagi semua lapisan 

masyarakat. Dalam hal ini, penting untuk mendorong praktik bisnis 

yang etis dan bertanggung jawab, serta memberikan dukungan 

kepada usaha kecil dan menengah yang berkontribusi pada 

perekonomian lokal. 

 

Pengaruh dan Inspirasi 

Pengaruh Prof. Shofiyullah Muzammil tidak hanya dirasakan 

di kalangan akademisi, tetapi juga di masyarakat luas. Melalui 

seminar-seminar, lokakarya, dan publikasi ilmiah, beliau telah 

berhasil mengedukasi banyak orang tentang pentingnya maqāṣid al-

sharī’ah dalam kehidupan sehari-hari. Beliau sering diundang 

sebagai narasumber dalam berbagai forum diskusi, baik di dalam 

maupun luar negeri, untuk membahas isu-isu terkini yang berkaitan 

dengan hukum Islam dan maqāṣid al-sharī’ah. 

Prof. Shofiyullah juga aktif dalam berbagai organisasi dan 

lembaga yang berfokus pada pengembangan pemikiran Islam yang 

moderat dan inklusif. Dalam kapasitasnya sebagai akademisi, beliau 

berusaha untuk menjembatani antara pemikiran tradisional dan 

modern, serta mendorong dialog antaragama dan antarbudaya. 

Pendekatan ini sangat penting dalam konteks globalisasi dan 

multikulturalisme yang semakin kompleks saat ini. 

Beliau tidak hanya mengajarkan teori, tetapi juga memberikan 

contoh nyata bagaimana nilai-nilai maqāṣid al-sharī’ah dapat 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Melalui berbagai program 

pengabdian masyarakat, beliau melibatkan mahasiswa dan 



175 

 

masyarakat dalam kegiatan yang bertujuan untuk meningkatkan 

kesadaran akan pentingnya nilai-nilai maqāṣid al-sharī’ah.  

Dengan pendekatan yang empatik dan inklusif, Prof. 

Shofiyullah Muzammil telah berhasil menginspirasi banyak orang 

untuk kembali kepada esensi ajaran Islam yang humanis dan adil. 

Melalui pemikiran dan tindakan yang konsisten, beliau 

menunjukkan bahwa masa depan peradaban Islam dapat dibangun 

dengan landasan yang kuat, yaitu pemahaman yang mendalam 

terhadap maqāṣid al-sharī’ah dan komitmen untuk menerapkannya 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Kesimpulan 

Pengukuhan Prof. Dr. Shofiyullah Muzammil, M.Ag. sebagai 

Guru Besar dalam bidang Filsafat Hukum Islam merupakan sebuah 

tonggak penting, tidak hanya bagi beliau secara pribadi, tetapi juga 

bagi perkembangan pemikiran Islam di Indonesia. Melalui karya-

karya dan pemikirannya, beliau telah menunjukkan bahwa maqāṣid 

al-sharī’ah bukan hanya sebuah konsep teoritis, tetapi dapat 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari untuk membangun 

peradaban yang lebih baik. 

Dengan mengedepankan maqāṣid al-sharī’ah sebagai 

kerangka kerja, Prof. Shofiyullah Muzammil telah membuktikan 

bahwa Filsafat Hukum Islam dapat menjadi alat untuk menciptakan 

perubahan sosial yang positif. Mari kita dukung dan apresiasi setiap 

langkah yang diambil oleh para cendekiawan seperti Prof. 

Shofiyullah Muzammil dalam membumikan nilai-nilai maqāṣid al-

sharī’ah, agar dapat mewujudkan masyarakat yang beradab, adil, 

dan sejahtera.  

Dengan demikian, melalui pemikiran dan tindakan yang 

konsisten, kita semua dapat berkontribusi dalam membangun 

peradaban yang lebih baik, yang berlandaskan pada nilai-nilai 

maqāṣid al-sharī’ah. Melalui pendidikan, dialog, dan partisipasi aktif 

dalam masyarakat, kita dapat mewujudkan visi dan misi yang telah 

ditanamkan oleh para cendekiawan seperti Prof. Shofiyullah 

Muzammil untuk menciptakan dunia yang lebih adil dan 

berkeadaban.  



176 

 

Esai ini telah mengupas secara mendalam mengenai 

kontribusi Prof. Shofiyullah Muzammil dalam bidang Filsafat Hukum 

Islam, serta bagaimana nilai-nilai maqāṣid al-sharī’ah dapat 

diterapkan dalam konteks peradaban saat ini. Melalui pendekatan 

yang komprehensif dan analitis, kita dapat melihat betapa 

pentingnya pemikiran beliau dalam membangun masyarakat yang 

lebih baik. Dengan dukungan dan kolaborasi dari semua elemen 

masyarakat, kita dapat mewujudkan cita-cita tersebut dan 

menjadikan maqāṣid al-sharī’ah sebagai pedoman dalam setiap 

aspek kehidupan.  

Semoga esai ini dapat menjadi sumber inspirasi dan motivasi 

bagi kita semua untuk terus belajar, berdialog, dan berkontribusi 

dalam pembangunan peradaban yang berlandaskan pada nilai-nilai 

keadilan dan kemaslahatan. 

  



177 

 

 (25) 
Kiai Shofiyullah dan Kontribusinya untuk Etika Hukum 

Islam 
 

Subkhani Kusuma Dewi, Ph.D 
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 

UIN Sunan Kalijaga 

 

Pertemuan saya dengan Kiai Shofi, demikian beliau biasa kami 

sapa, terjadi sejak kami masih dalam masa belajar di Akidah Filsafat, 

Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga. Sejak tahun 2002, beliau 

menjadi pengampu berbagai mata kuliah, seperti fiqh, uṣūl al-fiqh 

dan aliran modern dalam (pemikiran) Islam Indonesia. Dalam kelas 

terakhir inilah kami merasakan perkenalan yang lebih intens 

dengan sosok Kiai Shofi dan pemikiran beliau. 

Pembawaan beliau cukup unik ketika berinteraksi di kelas. 

Kesan pertama, jelas beliau adalah salah satu dosen yang  ramah di 

jurusan akidah filsafat. Tentu ini adalah pembawaan yang sangat 

friendly untuk teman-teman Filsafat yang secara umum sering 

dikenal sebagai kritis dan suka berontak dengan dosen, hehe.  

Namun, tentu itu hanya salah satu kesan. Hal lain, Yai 

Shofiyullah juga dosen yang cukup tegas di dalam kelas. Ketegasan 

ini sangat penting dalam diskusi-diskusi di kelas mahasiswa filsafat 

Islam, karena beragamnya urun saran dan pendapat dari teman-

teman kelas kami di saat itu. Sosok Kiai Shofi seringkali 

mengingatkan mahasiswa dengan kata-kata dan nada guyon ala 

Madura. Jadi gontok-gontokan ala diskusi di kelas itu tidak mungkin 

terjadi karena sapaan dan candaan dari teman mahasiswa.  

 

Semangat Pemikiran Filosofis untuk Kajian Hukum Islam  

Pembawaan yang ramah namun juga tegas dalam berbagai 

aspek itu juga menjadi gambaran dari pemikiran beliau. Dalam 

pengukuhan Guru besarnya, Kiai Shofiyullah menjelaskan urgensi 

Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām: Mempertemukan Uṣūl al-Fiqh dengan 

Filsafat Hukum dalam Hukum Kontemporer.  Pemikiran ini 

merupakan proses integrasi yang sangat heuristik dalam diskursus 



178 

 

akademik. Terutama karena vaksin telah menjadi isu dalam 

diskursus akademik serta dilema dalam perbincangan masyarakat.  

Faktanya otoritas yang berhubungan dengan isu vaksin ini 

tidak pernah tunggal. Utamanya bagi masyarakat di Indonesia 

kehalalan vaksin itu sarat utama dalam partisipasi masyarakat 

terhadap kebijakan negara. Namun ternyata, tantangan di dalamnya 

tidak pernah lekang.   

Hal ini terlihat dalam pendapat Shofiyullah tentang 

pentingnya sikap kehati-hatian otoritas agama dalam menjaga dan 

memastikan hukum vaksin, seperti lex divine, tripsin, ataupun covid, 

apakah halal, haram, bahkan mubah. 

Dalam struktur otoritas agama, pemenuhan nilai etis dari 

maqāṣid al-sharī’ah amatlah urgen. Hal itu akan dipenuhi 

oleh  terpenuhi utamanya pemenuhan penyelematan nyawa, hifdhu 

al-nafs. Sikap tersebut mengindikasikan pemenuhan hak keadilan 

bagi masyarakat sebagai konsumen vaksin, sebagaimana Shofiyullah 

sampaikan, tanpa merusak wibawa syariah (pidato pengukuhan 

Guru Besar, 2025). 

 

Penutup 

Pemikiran Shofiyullah pada akhirnya memberikan penjelasan 

garis besar yang cukup penting dalam era kontemporer ini, antara 

lain:  

1. Menunjukan sisi aplikatif filsafat hukum Islam, bahwa 

pemikiran filosofis harus selalu mengakar dan bertumbuh 

bersama dengan kebutuhan masyarakat.  

2. Aplikasi pemikiran hukum Islam, terutama terkait dengan 

etikanya, hendaknya terus digali, didiskusikan secara 

mendalam, dan selalu menyertai kebutuhan masyarakat 

yang juga selalu berkembang.  

3. Terakhir, Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām sebagaimana 

menjadi pemikiran Shofiyullah membuktikan bahwa Hukum 

Islam sebaiknya memang selalu mempertemukan Uṣūl al-

Fiqh dengan Filsafat Hukum dalam diskursus Hukum 

Kontemporer. 



179 

 

(26) 
Ulama Indonesia Menjawab Tantangan Global: Tawaran 

Shofiyullah Muzammil dalam Diskursus  Hukum 
Kontemporer 

 
Prof. Yon Machmudi, Ph.D. 

Guru Besar Ilmu Sejarah Universitas Indonesia, Kaprodi Kajian 
Timur Tengah dan Islam Sekolah Kajian Stratejik dan Global 

Universitas Indonesia 
 

Pendahuluan 

Saat ini untuk menjadi seorang ulama memerlukan 

kompetensi pengetahuan yang luas karena masalah-masalah yang 

dihadapi oleh umat Islam tidak hanya menyangkut persoalan sehari-

hari yang sederhana. Permasalahan masyarakat di era global sudah 

sangat kompleks dan  memerlukan pendekatan multidisipliner-

interdisipliner. Artinya, seorang ulama tidak hanya dituntut 

menguasai ilmu-ilmu agama semata tetapi juga perlu dibekali 

dengan pengetahuan dasar tentang ilmu-llmu lain dari rumpun 

sosial, alam maupun kesehatan. Sosok ulama di era global bukan 

hanya dikenal sebagai pemimpin spiritual tetapi merepresentasikan 

sosok yang benar-benar berilmu yang dengan ilmunya itu dapat 

digunakan untuk menjawab persoalan hidup di era global ini. Ulama 

juga sebagai agen perubahan, penjaga nilai-nilai keislaman dan 

penghubung antara tradisi dan kemajuan. Untuk menjaga 

keseimbangan peran ini, pidato Prof Shofiyullah Muzammil berhasil 

memberikan fondasi dalam mempertemukan uṣūl al-fiqh dengan 

Filsafat Hukum dalam diskursus Hukum Kontemporer. Dalam hal 

ini, Prof Shofi mengambil kasus fatwa MUI tentang Vaksin 

AstraZaneca, yang dihukumi sebagai ḥaram-mubah. Masalah 

covid19 merupakan masalah global yang dihadapi oleh hampir 

semua negara di dunia. 

Berangkat dari masalah utama yang dipaparkan oleh Prof 

Shofiyullah dalam naskah pidato pengukuhannya ini maka para 

ulama’ yang terlibat dalam proses penetapan suatu hukum 

kontemporer dituntut untuk memiliki keahlian multidisiplin.  Ini 

menjadi penting karena persoalan-persoalan yang dihadapi 



180 

 

masyarakat saat ini sudah semakin kompleks yang tidak mungkin 

hanya dapat diselesaikan oleh satu pendekatan keilmuan saja. 

Pembacaan kontemporer dalam hukum Islam atau dikenal dengan 

istilah Qirā’ah Mu’āṣirah fī al-Aḥkām menjadi jawaban atas masalah-

masalah yang dihadapi umat dalam menghadapi tantangan global 

yang semakin kompleks. 

Hanya saja seorang ulama’ pada realitasnya tidak mudah 

untuk menguasai berbagai pengetahuan lintas disiplin sehingga cara 

yang terbaik adalah mengumpulkan para ulama berbagai bidang 

dalam sebuah lembaga yang memungkinkan interaksi keilmuan dan 

sekaligus proses pembelajaran. Idealnya memang ada lembaga 

pendidikan tingkat pascasarjana yang memang mempersiapkan 

ulama dengan keilmuan dan pendekatan yang bersifat lintas 

disiplin.  Model pendekatan ini sudah mulai dilakukan oleh Masjid 

Istiqlal Jakarta dengan menyelenggarakan pendidikan program 

magister dan doktoral melalui Program Kader Ulama (PKU). 

 

Peran Ulama dan Tantangan Global 

Beberapa peran dan fungsi ulama’ memang tidak banyak 

mengalami perubahan tetapi seiring dengan perkembangan zaman 

di era global ini fungsi itu semakin bertambah. Wawasan global 

perlu selalu diperkuat dalam memerankan fungsi keulamaannya 

yang antara lain dapat dijelaskan sebagai berikut: 

1. Penjaga Akidah dan Syariah 

Ulama memiliki tugas utama untuk menjaga 

kemurnian ajaran Islam di tengah banyaknya pemikiran dan 

ideologi global yang berpotensi membawa pada 

penyimpangan pemahaman umat. Mereka diharapkan 

mampu untuk menjelaskan agama secara moderat dan 

kontekstual, tanpa harus kehilangan esensi ajarannya. 

Ulama’ juga diharapkan mampu untuk memoderasi 

kecenderungan pemikiran ekstrem yang dapat 

menggelincirkan umat pada sikap eksklusif dan radikal. 

  



181 

 

 

2. Pendidik dan Pencerah Umat 

Perkembangan teknologi yang semakin pesat ditandai 

dengan menguatnya peran artificial intelligence (kecerdasan 

buatan) menuntut ulama’ untuk secara aktif dapat 

memberikan pencerahan menggunakan berbagai platform 

di media nyata maupun digital. Kecenderungan kecerdasan 

buatan yang bisa menggantikan peran manusia termasuk 

ulama juga perlu menjadi perhatian. Apalagi kalau 

kecerdasan buatan itu bisa menyediakan jawaban atas 

persoalan yang dihadapi manusia itu lebih komprehensif 

dan meyakinkan dibandingkan fatwa ulama’. Ulama’ pun 

terus dituntut untuk dapat menunjukkan peran utamanya 

yang tidak bisa digantikan oleh kecerdasan buatan itu dan 

tentunya pharus konsisten menjaga integritasnya sebagai 

sosok pencerah umat. Jika tidak maka bisa saja ulama akan 

dengan mudah ditinggalkan.   

 

3. Mediator Sosial dan Perdamaian 

Fungsi ulama sebagai cultural broker (mediasi 

budaya) akan terus mendapatkan tantangan di tengah-

tengah masyarakat yang majemuk dan sering kali 

terpolarisasi oleh kepentingan poliitk. Fungsi sebagai 

penengah,pendamai maupun penyeru torelansi dan 

persaudaraan semakin langka ditemukan ketika ulama 

mulai terjebak dalam fanatisme golongan, maupun 

penghamba kepentingan politik. Idealnya ulama’ dapat 

memerankan fungsinya sebagai pengayom semua golongan 

dengan mengedepankan aspek moderatisme Islam. Di era 

global ini ancaman terhadap perdamaian dan persaudaraan 

menjadi semakin nyata karena munculnya berbagai 

disinformasi yang kadang sulit diverifikasi kebenarannya 

tetapi secara masif  menyebar di kalangan umat. Ulama’ yang 

sejuk dan mengedepankan perdamaian umat, tentu 

kehadirannya di tengah-tengah umat sangat didambakan. 

 



182 

 

4. Pengingat dan Penjaga Moral 

Meskipun ulama’ memiliki ruang lingkap tugas 

keagamaan tetapi tentu tidak dapat dilepaskan dengan 

realitas sosial politik. Ulama tentu harus tetap menjalankan 

fungsi pengawasan terhadap perilaku sosial dan penjaga 

moralitas. Ulama’ juga dapat memberikan masukan atas 

kebijakan pemerintah maupun praktik sosial yang tidak 

sesuai dengan prinsip keadilan, kemanusiaan dan etika. 

Benteng moral dalam menjaga integitas bangsa dan umat 

sangat tergantung dengan keberadaan ulama’ yang selalu 

berpegang teguh pada ajaran Islam.  

 

5. Penggerak Kemajuan Umat 

Dengan berkembangnya berbagai tantangan global 

maka ulama’ perlu memahami dengan baik isu-isu global 

yang sedang menjadi perhatian dunia. Isu-isu itu antara lain 

berkaitan dengan perubahan iklim, teknologi, ekonomi, dan 

juga geopolitik. Para ulama’ dapat memerankan fungsinya 

sebagai pendurong umat agar adaptif dan produktif dalam 

merespon serta  berinteraksi dengan perkembangan zaman. 

Ulama’ harus dapat mengisi ruang penggerak kemajuan dan 

kesejahteraan. Karena jika peran ini absen maka dapat 

dipastikan eksistensi ulama dan lembaga yang menaunginya 

akan semakin tereduksi dan terpinggirkan. 

6. Spriritualis di Dunia Digital 

Ulama’ saat ini tentu memiliki tugas yang semakin 

berat. Kehadiran media sosial yang memuat berbagai konten 

dakwah kadang tidak dapat diverifikasi kualitas 

pembuatnya. Apakah betul-betul memahami agama atau 

hanya sekedar membuat konten untuk sekedar menjadi 

viral? Ukuran kesuksesan suatu dakwah saat ini ironisnya 

sering diukur sejauhmana materi dakwah itu bisa viral atau 

tidak dan bahkan tidak lagi melihat track record pemberi 

materinya. Pertanyaan mendasar adalah bagaimana ulama’ 

itu dapat hadir di media sosial dan membuat konten dakwah 

yang solutif berdasarkan kaidah ajaran Islam dan sekaligus 



183 

 

menjawab berbagai persoalan global yang semakin cepat? 

Ulama’ tentu dituntut juga untuk menjadi pemimpin 

spiritual di dunia digital karena dunia maya ini sering kali 

mengaburkan kebenaran agama Islam bahkan kadang 

membawa ajaran yang menyimpang. 

 

Kesimpulan 

Berbagai tantangan yang harus dicermati dan menuntut peran 

ulama’ untuk secara serius memikirkanya dengan berbagai 

alternatif solusi tentu sangat besar. Di antara tantangan-tantangan 

itu adalah krisis identitas dan pemahaman agama, radikalisme dan 

islamofobia, polarisasi sosial dan politik, kemunduran pendidikan 

dan rendahnya inovasi, kemiskinan dan kesenjangan ekonomi, 

menurunnya otoritas ulama dan perpecahan umat serta tantangan 

etika di era digital. Kemampuan ulama untuk berkontribusi dalam 

menjawab tantangan global dapat menjadikan ulama’, terutama 

lembaga MUI tetap menjadi rujukan umat di tengah-tengah 

kehidupan global 

Apakah berbagai tantangan global di atas sudah dipersiapkan 

visi strategisnya oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) sebagai wadah 

berkumpulnya para ulama dari berbagai ormas? Tentu untuk 

menjawab pertanyaan ini perlu kerja strategis dan kerjasama yang 

melibatkan berbagai keilmuan lintas disiplin oleh para stake holder 

di bidang keagamaan guna melahirkan fatwa yang kredibel. Dengan 

membaca naskah pidato Prof Shofiyullah Muzammil kita 

mendapatkan secercah harapan guna menghadapi berbagai 

tantangan global di masa depan dan kemungkinan solusi yang dapat 

dilakukan dalam melindungi hak-hak manusia secara adil tanpa 

merusak kewibawaan syariah.  

  



184 

 

  



185 

 

Curriculum Vitae 
 

 

Nama  : Prof Dr. H. Shofiyullah Muzammil, S.Ag.,M.Ag. 

Tmp T Lahir : Bangkalan, 28 Mei 1971 

NIP  : 197105282000031001 

Pangkat Gol : Guru Besar lV/c 

Keahlian : Filsafat Hukum Islam 

Unit Kerja : Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam  

   (FUPI) UIN Sunan Kalijaga  

Email  : shofiyullah.mz@uin-suka.ac.id  

  shofiyullah1001@gmail.com  

Phone cell : 08122716894 

Scopus ID : 57406852000 

Orcid ID : 0000-0002-7441-5888 

Sinta ID : 6076589 

Google Scholar : https://bit.ly/GoogleScholarShofiyullahMuzammil   

Ayah  : Alm KH Ahmad Muzammil Imron 

Ibu  : Ny Hj, Siti Aisyah Makky 

Istri  : Dr. Hj. Imelda Fajriati, M. Si 

Anak  :  Alya Mafaza (UGM) 

Ahmda Jabir Muzammil (SLTA PP Darul Quran  

wal Irsyad) 

   Muhammad Nadirsyah Muzammil (SDN Serayu  

   Yogyakarta) 

Ayah Mertua : Alm KH. A. Dimyathi Romly, SH 

Ibu   : Almh Ny, Hj. Dra. Muflichah Marzuqi 

Alamat  : Jln Manggis no 62A RT 06 RW 28 Gaten  

  Condongcatur Depok Sleman DIY 
 

Pendidikan Formal: 

1. SDN 1 Burneh, Bangkalan lulus 1981 

2. SMPN 1 Bangkalan lulus 1986 

3. MASS Aliyah Tebuireng, Jombang lulus 1991 

4. S1 IKAHA Tebuireng, Jombang lulus 1995 

5. Pendidikan Kader Ulama (PKU) MUI Pusat, Jakarta lulus 

1996 

mailto:shofiyullah.mz@uin-suka.ac.id
mailto:shofiyullah1001@gmail.com
https://bit.ly/GoogleScholarShofiyullahMuzammil


186 

 

6. S2 IAIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta lulus 1998 

7. S3 UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta lulus 2009 

Pengalaman Jabatan: 

1. Kepala Pusat Bahasa, Budaya dan Agama tahun 2012-

2014 

2. Wakil Dekan Fak Ekonomi dan Bisnis Islam tahun 2016-

2020 

3. Wakil Dekan Fak Ushuluddin dan Pemikiran Islam tahun 

2020-2024 

Organisasi: 

1. Wakil Ketua Umum DPP HEBITREN tahun 2024-2029 

2. Sekretaris Jenderal DPP MP3I tahun 2018 – sekarang 

3. Ketua 2 ICMI Orwil DIY tahun 2022-2027 

4. Ketua 5 Presnas IKAPETE Pusat 2023-2029 

5. Anggota Komisi Fatwa MUI Pusat tahun 2020-2025 

6. Anggota Komisi Fatwa MUI DIY tahun 2016-2021 

7. Wakil Katib Syuriah PWNU DIY tahun 2011-2016 

8. Pendiri dan Pengasuh Pondok Pesantren Mahasiswa AL-

ASHFA Sleman Yogyakarta. 

 






