
i 

 

PENGARUH DONGENG BERTEMA ADAB DAN 

AKHLAK ANAK MUSLIM TERHADAP SIKAP 

EMPATI ANAK USIA 5-6 TAHUN 
HALAMAN JUDUL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: Enjelin Okta Andini  

NIM: 20234032019 

 

 

 

TESIS 

 

 

Diajukan kepada Program Magister (S2) 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan 

Kalijaga untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna 

Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M.Pd) 

Program Studi Pendidikan Islam Anak Usia Dini 

 

 

YOGYAKARTA 

2025 



ii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN 

  



iii 

 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

SURAT PERNYATAAN MEMAKAI JILBAB 

  



v 

 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

Kepada Yth., 

Dekan Fakultas Ilmu Tarbiyah  

dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum wr.wb. 

Setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap penulisan 

tesis yang berjudul: 

Pengaruh Dongeng Bertema Adab Dan Akhlak Anak Muslim 

Terhadap Sikap Empati Anak Usia 5-6 Tahun 

Yang ditulis oleh  : 

Nama   : Enjelin Okta Andini,S.Pd 

NIM   : 23204032019 

Jenjang  : Magister (S2) 

Program Studi  : Pendidikan Islam Anak Usia Dini (PIAUD) 

Fakultas  : Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

 

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada 

Program Magister (S2)  UIN Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

UIN Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam rangka memperoleh gelar 

Magister Pendidikan (M.Pd). 

Wassalamu’alaikum wr. wb. 

     Yogyakarta, 20 Oktober 2025 

      Pembimbing 

 

 

 

     Drs. Ichsan, M.Pd 

     NIP. 19630226 199293 1 003 

 



vi 

 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

PERSETUJUAN TIM  PENGUJI UJIAN TESIS  



viii 

 

MOTTO 

 

Setiap kisah adalah guru kehidupan. 

Melalui dongeng Islami, anak belajar mencintai, memahami, dan 

berbuat baik 

  



ix 

 

PERSEMBAHAN 

 

 

Program Studi Magister Pendidikan Islam Anak Usia Dini 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan  

UIN Sunan Kalijaga  

Yogyakarta 

  



x 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui pengaruh kegiatan 

mendongeng bertema adab dan akhlak anak Muslim terhadap 

peningkatan sikap empati anak usia 5–6 tahun di TK Al Fadlilah. Latar 

belakang penelitian ini berangkat dari pentingnya pembentukan 

karakter dan penanaman nilai empati sejak usia dini, khususnya di 

lingkungan pendidikan Islam, di mana nilai-nilai adab dan akhlak 

menjadi fondasi utama perkembangan sosial-emosional anak. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kuantitatif dengan desain 

quasi-eksperimen. Subjek penelitian terdiri atas 31 anak usia 5–6 tahun 

yang dibagi ke dalam dua kelompok, yaitu kelompok eksperimen 

(mendengarkan dongeng Islami bertema adab dan akhlak) dan 

kelompok kontrol (mendengarkan dongeng fabel nusantara). Teknik 

pengumpulan data meliputi tes skala empati, observasi, dan 

dokumentasi. Analisis data menggunakan uji Wilcoxon Signed Rank 

Test dan Mann–Whitney U Test untuk mengetahui perbedaan sebelum 

dan sesudah perlakuan serta perbedaan antara kedua kelompok. 

Hasil penelitian menunjukkan adanya peningkatan signifikan 

sikap empati anak setelah mengikuti kegiatan mendongeng bertema 

adab dan akhlak, dengan nilai p = 0,003 (< 0,05). Uji perbedaan antara 

kelompok eksperimen dan kontrol juga menunjukkan hasil signifikan 

(U = 63,5; p = 0,026 < 0,05). Nilai effect size sebesar 0,65 

menunjukkan pengaruh sedang namun bermakna secara praktis. 

Dengan demikian, kegiatan mendongeng islami terbukti efektif dalam 

menumbuhkan empati anak, baik dalam memahami perasaan orang lain, 

menolong teman, maupun menunjukkan kepedulian. Penelitian ini 

memberikan implikasi penting bagi pendidik PAUD dan orang tua 

untuk menjadikan kegiatan mendongeng sebagai media pembelajaran 

karakter berbasis nilai-nilai Islam. 

 

Kata Kunci: Dongeng islami, Adab dan Akhlak, Empati, Anak Usia 

Dini, Pendidikan Islam 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

ABSTRACT 

 

 

This study aims to determine the effect of storytelling activities with 

themes of islamic manners (adab) and moral values (akhlaq) on 

increasing empathy among Muslim children aged 5–6 years at TK Al 

Fadlilah. The background of this study is the importance of character 

formation and the cultivation of empathy from an early age, particularly 

in islamic educational settings where adab and akhlaq serve as the 

foundation for children’s socio-emotional development. This research 

employed a quantitative approach with a quasi-experimental design. 

The subjects consisted of 31 children aged 5–6 years, divided into two 

groups: the experimental group (listening to islamic stories with themes 

of adab and akhlaq) and the control group (listening to general fable 

stories). Data were collected through empathy scale tests, observations, 

and documentation. The data were analyzed using the Wilcoxon Signed 

Rank Test and the Mann–Whitney U Test to identify differences before 

and after treatment as well as between the two groups. 

The findings revealed a significant increase in children’s empathy after 

participating in storytelling activities with themes of adab and akhlaq, 

with a p-value of 0.003 (< 0.05). The difference test between the 

experimental and control groups also showed significant results (U = 

63.5; p = 0.026 < 0.05). The effect size value of 0.65 indicates a 

moderate but practically meaningful effect. Therefore, islamic 

storytelling is effective in fostering children’s empathy, including 

understanding others’ feelings, helping peers, and showing care. This 

study implies that storytelling can serve as an effective character 

education method for instilling empathy and islamic values from an 

early age. 

 

Keywords: Islamic Storytelling, Adab and Akhlaq, Empathy, Early 

Childhood, Islamic Education 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

KATA PENGANTAR 

 

هِٰاللّ بِسْمِ نِٰالرَّحْم   الرَّحِيْمِ 

هِٰلِلّ الْـحَمْدُ  وَالْمُرْسَلِينَ، الْأَنْبِيَاءِ أَشْرَفِ عَلَى وَالسَّلَامُ وَالصَّلَاةُ الْعَالَمِينَ، رَبِّ 
 بَعْدُ أَمَّا .أَجْمَعِينَ وَصَحْبِهِ آلِهِ وَعَلَى

 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT yang telah 

melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya, sehingga penulis dapat 

menyelesaikan tesis yang berjudul “Pengaruh Dongeng Bertema Adab 

Dan Akhlak Anak Muslim Terhadap Sikap Empati Anak Usia 5-6 

Tahun”. Tesis ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh 

gelar Magister Pendidikan Islam Anak Usia Dini (M.Pd) pada Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita 

Nabi Muhammad SAW, yang telah membawa umat manusia dari zaman 

kegelapan menuju zaman yang penuh dengan ilmu pengetahuan dan 

cahaya kebenaran. 

Dalam penyusunan tesis ini, penulis menyadari sepenuhnya bahwa 

tidak akan dapat terselesaikan tanpa bantuan, bimbingan, dan dukungan 

dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati 

penulis menyampaikan ucapan terima kasih kepada: 

1. Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., selaku 

Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang telah memberikan 

kesempatan untuk menempuh pendidikan di kampus ini. 

2. Prof. Dr. Sigit Purnama, S.Pd.I.,M.Pd., selaku Dekan Fakultas 

Ilmu Tarbiyah dan Keguruan (FITK), atas dukungan dan 

fasilitas yang diberikan selama masa studi. 



xiii 

 

3. Dr. Hj. Hibana,S.Ag.,M.Pd selaku Kaprodi Magister PIAUD, 

yang senantiasa memberikan arahan dan motivasi dalam proses 

akademik. 

4. Siti Zubaedah,S.Ag.,M.Pd selaku Sekretaris Kaprodi Magister 

PIAUD, yang senantiasa memberikan arahan dan motivasi 

dalam proses akademik. 

5. Drs. Ichsan, M.Pd., selaku Dosen Pembimbing, yang telah 

meluangkan waktu, tenaga, dan pikiran untuk membimbing 

penulis dengan penuh kesabaran dan ketulusan hingga tesis ini 

dapat terselesaikan dengan baik. 

6. Seluruh dosen dan staf administrasi di lingkungan Program 

Magister PIAUD UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta atas ilmu, 

bantuan, serta pelayanan yang diberikan. 

7. Rekan-rekan seperjuangan di Magister PIAUD angkatan 2024-

2025, atas kebersamaan, dukungan, dan kerja samanya selama 

menempuh studi. 

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari sempurna. Oleh 

karena itu, kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan demi 

penyempurnaan karya ini. Semoga tesis ini dapat memberikan manfaat 

bagi penulis sendiri, lembaga pendidikan, serta pihak-pihak yang 

membutuhkan. 

 

Yogyakarta, 15 Oktober 2025 

Penulis, 

 

 

 

Enjelin Okta Andini, S.Pd  

NIM.23204032019 

 



xiv 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL ................................................................................i 

PERNYATAAN KEASLIAN ................................................................. ii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI .................................................... iii 

SURAT PERNYATAAN MEMAKAI JILBAB......................................iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ............................................................... v 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR ..........................................................vi 

PERSETUJUAN TIM  PENGUJI UJIAN TESIS ................................ vii 

MOTTO ............................................................................................... viii 

DAFTAR ISI .........................................................................................xiv 

DAFTAR TABEL .................................................................................xvi 

DAFTAR GAMBAR .......................................................................... xvii 

DAFTAR LAMPIRAN ...................................................................... xviii 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................... 1 

A. Latar Belakang Penelitian ............................................................ 1 

B. Rumusan Masalah Penelitian .................................................... 10 

C. Tujuan Penelitian ....................................................................... 11 

D. Manfaat Penelitian ..................................................................... 11 

E. Kajian Penelitian yang Relevan ................................................. 16 

F. Landasan Teori........................................................................... 23 

1. Dongeng .................................................................................... 24 

2. Sikap Empati ............................................................................. 41 

3. Hubungan Dongeng dan Sikap Empati Anak Usia Dini ........... 58 

G. Hipotesis Penelitian ................................................................... 61 

H. Sistematika Pembahasan ........................................................... 62 

 

 



xv 

 

BAB II METODE PENELITIAN ......................................................... 66 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian ................................................ 66 

B. Subjek Penelitian ....................................................................... 70 

C. Metode Pengumpulan Data ....................................................... 72 

D. Instrumen Penelitian .................................................................. 74 

E. Uji Validitas dan Reabilitas Instrumen ...................................... 82 

F. Analisis Data ............................................................................. 89 
 

BAB III HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ....................... 95 

A. Deskripsi Hasil Penelitian ......................................................... 95 

B. Pembahasan ............................................................................. 128 

C. Hasil Uji Hipotesis Penelitian ................................................. 143 

D. Keterbatasan Penelitian ........................................................... 147 
 

BAB IV PENUTUP ............................................................................. 150 

A. Kesimpulan .............................................................................. 150 

B. Implikasi .................................................................................. 152 

C. Saran ........................................................................................ 153 
 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................... 155 

LAMPIRAN ........................................................................................ 162 

 

  



xvi 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1.1     Kajian Penelitian yang Relevan ......................................... 21  

Tabel 3.1 Desain Quasi-Eksperimen One Group Pretest–Posttest  .... 69 

Tabel 3.2 Subjek Penelitian  ............................................................... 71 

Tabel 3.3 Prosedur Pelaksanaan Dongeng Bertema Adab dan 

                   Akhlak Anak Muslim  ......................................................... 77 

Tabel 3.4 Indikator Penelitian dan Teknik Pengumpulan Data  ......... 80 

Tabel 3.5 Hasil Uji Validitas Instrumen Skala Empati  ...................... 85 

Tabel 3.6 Hasil Uji Reliabilitas Instrumen (Scale Reliability  

                   Statistics)  ........................................................................... 88 

Tabel 3.7 Kriteria Analisis Persentase  ............................................... 90 

Tabel 3.8 Kriteria Kategori Sikap  ...................................................... 91 

Tabel 3.9 Interpretasi Nilai Effect Size Berdasarkan Cohen  ............. 94 

Tabel 4.1 Kategori Sikap Empati  ..................................................... 110 

Tabel 4.2 Kategori Pretest Sikap Empati Anak Kelas Eksperimen .. 111 

Tabel 4.3 Hasil Skor Pretest Sikap Empati Anak Kelas  

                  Eksperimen  ....................................................................... 111 

Tabel 4.4 Kategori Pretest Sikap Empati Anak Kelas Kontrol  ........ 112 

Tabel 4.5 Hasil Skor Pretest Sikap Empati Anak Kelas  

                  Eksperimen  ....................................................................... 113 

Tabel 4.6 Kategori Posttest Sikap Empati Anak Kelas  

                  Eksperimen  ....................................................................... 116 

Tabel 4.7 Hasil Skor Posttest Sikap Empati Anak Kelas  

                   Eksperimen  ...................................................................... 116 

Tabel 4.8 Kategori Posttest Sikap Empati Anak Kelas Kontrol ....... 117 

Tabel 4.9 Hasil Skor Posttest Sikap Empati Anak Kelas Kontrol .... 118 

Tabel 4.10 Hasil Uji Wilcoxon Signed Rank Test Kelas   

                     Eksperimen ..................................................................... 120 

Tabel 4.11 Statistik Deskriptif Skor Empati Anak  ........................... 122 

Tabel 4.12 Hasil Uji Normalitas Shapiro–Wilk  ............................... 123 

Tabel 4.13 Hasil Uji Homogenitas Varians......................................  124 

Tabel 4.14 Hasil Uji Perbedaan Pretest  ........................................... 124 

Tabel 4.15 Hasil Uji Perbedaan Posttest (Mann–Whitney U Test) .. 125 

Tabel 4.16 Hasil Effect Size (Cohen’s d) ......................................... 126 



xvii 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 1.1  Bagan Kerangka Teoritis Dongeng ................................... 41 

Gambar 1.2  Bagan Kerangka Teoritis Sikap Empati ............................ 57 

Gambar 1.3  Bagan Kerangka Teoritis Hubungan Dongeng dan Sikap  

                     Empati AUD  .................................................................... 61 

Gambar 4.1 Pretest Skala Empati .......................................................... 97 

Gambar 4.2 Treatment Pertama Kelas Eksperimen ............................. 100 

Gambar 4.3 Anak Memberikan Respon dan Berpartisipasi ................ 103 

Gambar 4.4 Posttest Kelas Ekperimen ................................................ 106 

  



xviii 

 

DAFTAR LAMPIRAN 

 

 

Lampiran 1 Lembar Validasi Instrumen  ............................................ 162 

Lampiran 2 Kisi-Kisi Instrumen Penelitian  ....................................... 173 

Lampiran 3 Kisi-Kisi Skala Sikap Empati Anak Usia 5–6 Tahun  ..... 175 

Lampiran 4 Kisi-Kisi Pelaksanaan Prosedur Dongeng  ..................... 177 

Lampiran 5 Surat Izin Uji Lapangan Instrumen  ................................ 179 

Lampiran 6 Surat Izin Penelitian  ....................................................... 180 

Lampiran 7 Surat Keterangan Pelaksanaan Uji  

 Lapangan Instrumen ...................................................... 181 

Lampiran 8 Surat Keterangan Pelaksanaan Penelitian  ...................... 182 

Lampiran 9 Data Sampel Uji Lapangan Instrumen Anak Usia 5–6  

 Tahun  TK Al Wahdah  ................................................... 183 

Lampiran 10 Data Sampel Penelitian Anak Usia 5–6 Tahun 

             TK Al Fadlilah (Kelas Eksperimen) ............................  185 

Lampiran 11 Data Sampel Penelitian Anak Usia 5–6 Tahun 

      TK Al Fadlilah (Kelas Kontrol)  .................................... 186 

Lampiran 12 Tabel Uji Validitas dan Reliabilitas Jamovi  ................. 187 

Lampiran 13 Tabel Uji Treatment Independent Samples  

 T-Test Jamovi ................................................................. 188 

Lampiran 14 Tabel Uji Analisis Pretest–Posttest Independent  

Sample T-Test  ............................................................... 190 

Lampiran 15 Dokumentasi Pelaksanaan Uji Lapangan, Pretest, dan  

Posttest  .......................................................................... 192 

Lampiran 16 Daftar Riwayat Hidup  .................................................. 194 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Penelitian 

  Pembentukan karakter anak sejak usia dini merupakan 

aspek krusial dalam pendidikan Islam, terutama dalam 

menanamkan nilai-nilai moral dan sosial. Pendidikan anak usia 

dini berbasis Islam menekankan perkembangan holistik, di mana 

aspek kognitif, sosial, emosional, dan spiritual harus 

dikembangkan secara bersamaan.
1

 Pada masa kini, proses 

pembentukan karakter anak menghadapi tantangan yang semakin 

kompleks akibat globalisasi dan digitalisasi yang massif. 

Perubahan sosial yang cepat, akses terhadap informasi tanpa 

batas, serta pengaruh media digital seringkali membuat anak 

kehilangan arah moral. Kondisi ini menuntut pendidikan Islam 

untuk hadir sebagai solusi yang menekankan internalisasi nilai-

nilai moral sejak dini. 

Fenomena sosial menunjukkan peningkatan sikap 

menyimpang pada anak-anak. Data dari Komisi Perlindungan 

Anak Indonesia (KPAI) mencatat lebih dari 2.500 kasus anak 

melakukan kekerasan terhadap teman sebaya pada tahun 2023. 

Perundungan (bullying) fisik dan verbal di sekolah menjadi 

ancaman serius bagi perkembangan sosial anak.
2
 Kurangnya 

internalisasi nilai-nilai moral sejak dini menyebabkan anak 

                                                      
1
 Aziz, H., & Hidayah, M. A. (2024). Critical Reflections on the Role of 

Islamic Early Childhood Educators in Building Tolerance Awareness in 

Educational Setting. Al-Athfal: Jurnal Pendidikan Anak, 10(2), hlm. 151-163. 
2

 Komisi Perlindungan Anak Indonesia (KPAI). (2023). Laporan 

Tahunan Perlindungan Anak 2023. 



2 

 

semakin agresif dan tidak memiliki empati terhadap sesama. 

Kondisi ini menjadikan anak mudah terlibat dalam perilaku 

kekerasan karena mereka tidak memiliki kontrol emosi dan 

kemampuan memahami perasaan orang lain. Nilai-nilai seperti 

kasih sayang, tenggang rasa, dan penghargaan terhadap sesama 

tidak tertanam kuat dalam diri anak, sehingga setiap konflik 

atau ketidaknyamanan sering diselesaikan dengan tindakan 

agresif. Anak yang tumbuh tanpa bimbingan moral yang 

konsisten cenderung meniru perilaku negatif dari lingkungan 

sekitarnya, baik dari teman sebaya, media digital, maupun 

keluarga yang kurang memberikan teladan positif. 

Selain meningkatnya perilaku agresif, berbagai 

penelitian menunjukkan bahwa anak usia dini saat ini 

menghadapi sejumlah permasalahan empati yang semakin 

serius. Banyak anak mengalami egosentrisme berkepanjangan, 

yaitu kecenderungan hanya melihat dunia dari sudut 

pandangnya sendiri sehingga sulit memahami kebutuhan orang 

lain.
3
 Anak juga mengalami penurunan kemampuan mengenali 

emosi (emotion recognition), sehingga mereka tidak mampu 

membedakan ekspresi sedih, marah, atau cemas pada teman 

sebayanya.
4
 Beberapa studi menemukan bahwa anak usia dini 

kini lebih mudah mengalami desensitisasi emosional, yaitu 

kondisi ketika anak menjadi kurang peka terhadap penderitaan 

orang lain akibat terlalu sering terpapar kekerasan visual 

                                                      
3
 Piaget, J. (1965). The moral judgment of the child. Free Press 

4
 Denham, S. A. (2006). Social–emotional competence as support for 

school readiness: What is it and how do we assess it? Early Education and 

Development, 17(1), 57–89. 



3 

 

maupun verbal.
5

 Masalah lain adalah ketidakmampuan 

mengambil perspektif orang lain (perspective-taking), yang 

membuat anak sulit bekerja sama, mudah konflik, dan sering 

bereaksi impulsif ketika terjadi perbedaan pendapat.
6
 

Rendahnya empati juga tampak dari menurunnya perilaku 

prososial seperti berbagi, menolong, dan menunjukkan belas 

kasih, yang dipengaruhi oleh pola pengasuhan inkonsisten serta 

kurangnya teladan moral dari lingkungan sekitar. Ketika 

masalah-masalah tersebut tidak ditangani sejak dini, anak 

berisiko tumbuh menjadi pribadi yang kurang peduli, intoleran, 

dan tidak mampu menjalin hubungan sosial yang sehat. 

Ketika nilai empati dan rasa hormat terhadap orang lain 

tidak berkembang, perilaku agresif tidak hanya muncul dalam 

interaksi antar teman sebaya, tetapi juga meluas ke dalam 

lingkungan keluarga.Anak tidak hanya melakukan kekerasan 

terhadap teman sebaya, tetapi juga terhadap orang tua. Laporan 

Kementerian Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak 

(KPPPA) menunjukkan lebih dari 1.200 kasus anak memukul 

orang tua sepanjang tahun 2023.
7
 Tindak kekerasan ini terjadi 

akibat kurangnya pendidikan karakter yang kuat dalam keluarga. 

Sikap agresif ini juga berdampak pada lingkungan sekolah. 

Federasi Serikat Guru Indonesia (FSGI) mencatat lebih dari 300 

                                                      
5
 Huesmann, L. R., & Kirwil, L. (2007). Why observing violence 

increases the risk of violent behavior by the observer. In D. Flannery, A. 

Vazsonyi, & I. Waldman (Eds.), The Cambridge handbook of violent behavior 

(pp. 545–570). Cambridge University Press 
6
 Eisenberg, N., Eggum, N. D., & Di Giunta, L. (2010). Empathy-

related responding: Associations with prosocial behavior, aggression, and 

intergroup relations. Social Issues and Policy Review, 4(1), 143–180. 
7

 Kementerian Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak 

(KPPPA). (2023). Statistik Kasus Kekerasan Anak 2023. 



4 

 

kasus siswa memukul guru yang terjadi pada tahun 2023.
8
 

Wibawa pendidik semakin tergerus akibat lemahnya pendidikan 

moral dalam kehidupan anak. 

Degradasi moral semakin diperparah dengan paparan 

media digital yang tidak terkendali. Anak-anak dengan akses 

internet bebas lebih rentan meniru sikap agresif yang mereka lihat 

di media sosial. Konten kekerasan, tren "prank" yang 

merendahkan orang lain, serta budaya individualisme membuat 

anak kehilangan empati. Studi dari American Psychological 

Association (APA) menunjukkan bahwa anak-anak yang sering 

terpapar kekerasan di media mengalami penurunan empati hingga 

40% dibandingkan mereka yang tidak terpapar.
9
 

Oleh karena itu, perlu adanya pengawasan dan literasi 

digital bagi anak sejak usia dini agar mereka mampu memilah 

dan memahami makna dari konten yang dikonsumsi. Pendidikan 

Islam memiliki peran strategis dalam menanamkan filter moral 

yang kuat sehingga anak dapat menggunakan teknologi secara 

bijak dan tetap berpegang pada nilai-nilai akhlakul karimah. 

Kurikulum berbasis nilai-nilai Islam membantu anak 

memahami ajaran agama dan mengaplikasikannya dalam 

kehidupan sosial. Pembiasaan karakter sejak dini menjadi kunci 

utama pembentukan generasi berakhlak mulia.
10

 Kurikulum yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam tidak hanya bertujuan mentransfer 

                                                      
8
 Federasi Serikat Guru Indonesia (FSGI). (2023). Data Kekerasan 

terhadap Guru di Sekolah. 
9
 American Psychological Association (APA). (2023). The effects of 

media violence on children's empathy levels. 
10

 Yusuf, M. (2024). Pendidikan karakter pada anak usia dini: 

Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 3(1), hlm 

45–53 



5 

 

pengetahuan agama, tetapi juga membentuk kepribadian yang 

utuh. Melalui integrasi nilai-nilai islami dalam seluruh aspek 

pembelajaran, anak-anak dibimbing untuk memahami bahwa 

ajaran agama tidak terbatas pada ibadah ritual semata, melainkan 

mencakup seluruh dimensi kehidupan, seperti cara berinteraksi, 

berempati, dan menghormati orang lain. Pembelajaran nilai ini 

dilakukan secara bertahap dan berulang agar anak benar-benar 

menginternalisasikannya dalam perilaku sehari-hari. 

Pembiasaan karakter sejak dini menjadi pondasi penting 

dalam membentuk kepribadian yang kuat. Anak-anak belajar 

melalui pengulangan dan keteladanan; mereka meniru perilaku 

yang mereka lihat dari guru dan orang tua. Oleh karena itu, 

lingkungan belajar yang konsisten dengan nilai-nilai Islam sangat 

diperlukan untuk menumbuhkan kebiasaan positif seperti berkata 

jujur, berdisiplin, dan saling tolong-menolong. Selain itu, 

pembiasaan nilai islami sejak usia dini berperan sebagai “vaksin 

moral” yang melindungi anak dari pengaruh negatif lingkungan 

dan media digital. 

Empati merupakan komponen utama sikap prososial yang 

harus dikembangkan sejak kecil. Anak dengan tingkat empati 

tinggi lebih peduli terhadap sesama, mudah beradaptasi dalam 

lingkungan sosial, dan memiliki hubungan interpersonal yang 

lebih sehat.
11

 Dalam perspektif pendidikan Islam, empati sejalan 

dengan konsep rahmah (kasih sayang) yang menjadi inti dari 

akhlakul karimah. Rasulullah صلى الله عليه وسلم merupakan teladan utama dalam 

                                                      
11

 Simanjuntak, I. A. (2021). Faktor-faktor pengaruh pola sikap sosial 

anak usia dini. Journal of Practice Learning and Educational Development, 1(4), 

hlm.153-160. 



6 

 

menumbuhkan empati, sebagaimana beliau selalu menunjukkan 

kasih sayang kepada anak-anak, fakir miskin, dan bahkan kepada 

hewan. Nilai empati ini tercermin dalam banyak ayat Al-Qur’an, 

seperti dalam QS. Al-Hujurat ayat 10 tentang persaudaraan, dan 

QS. Al-Ma’un yang menekankan pentingnya kepedulian sosial 

terhadap sesama. Oleh karena itu, pengembangan empati bukan 

hanya kebutuhan psikologis, tetapi juga bagian dari ibadah dan 

tanggung jawab moral seorang Muslim. 

Kurangnya pendidikan karakter yang menekankan empati 

menyebabkan anak tumbuh menjadi pribadi yang egosentris dan 

kurang peka terhadap kondisi lingkungan sosial. Anak yang tidak 

dibimbing memahami perasaan orang lain cenderung memandang 

dunia hanya dari perspektif dirinya sendiri, sehingga sulit bekerja 

sama atau menyesuaikan diri dalam kelompok. Hal ini dapat 

memicu munculnya perilaku agresif, intoleransi, dan kurangnya 

kepedulian sosial. 

Proses penanaman empati perlu dilakukan secara 

berkelanjutan melalui pengalaman langsung dan pembiasaan. 

Kegiatan seperti berbagi, bekerja dalam kelompok, atau 

mendengarkan cerita yang menggugah perasaan dapat melatih 

anak memahami emosi orang lain. Dalam konteks pendidikan 

anak usia dini berbasis Islam, kegiatan mendongeng kisah-kisah 

teladan Nabi dan sahabat merupakan salah satu media yang 

efektif untuk menumbuhkan empati. Anak tidak hanya 

mendengarkan cerita, tetapi juga diajak merasakan perjuangan, 

kesedihan, dan kebaikan tokoh dalam kisah tersebut. Dengan cara 



7 

 

ini, empati tumbuh secara alami dan menjadi bagian dari 

kepribadian anak. 

Permasalahan tersebut dapat diatasi sejak dini dengan 

memberikan stimulasi perkembangan anak secara tepat sesuai 

dengan aspek-aspek perkembangan pada anak usia dini. Salah 

satu cara yang dapat dilakukan adalah melalui dongeng islami, 

yang terbukti menjadi metode efektif dalam menanamkan nilai-

nilai moral dan adab pada anak. Kisah-kisah islami yang diambil 

dari Al-Qur'an, Hadis, dan sejarah Islam membantu anak 

memahami konsep kejujuran, tanggung jawab, kepedulian, dan 

kasih sayang. Dongeng islami terbukti meningkatkan 

keterampilan sosial, kecerdasan emosional, dan empati anak.
12

  

Melalui kegiatan mendongeng, anak-anak tidak hanya 

memperoleh hiburan, tetapi juga mengalami proses internalisasi 

nilai-nilai moral secara alami. Cerita yang disampaikan dengan 

cara menarik akan lebih mudah diterima oleh anak karena sesuai 

dengan tahap perkembangan kognitif dan emosional mereka. 

Anak belajar mengenal konsep baik dan buruk melalui tokoh-

tokoh yang ditampilkan dalam cerita, serta memahami 

konsekuensi dari setiap tindakan yang dilakukan tokoh tersebut. 

Selain itu, dongeng islami berfungsi sebagai media 

komunikasi yang efektif antara pendidik dan peserta didik. Guru 

dan orang tua dapat menggunakan momen mendongeng untuk 

menanamkan nilai kejujuran, kesabaran, dan kasih sayang dengan 

cara yang lembut dan tidak menggurui. Kegiatan ini juga dapat 

                                                      
12

 Budiarti, E., et al. (2022). Meningkatkan kemampuan sikap empati 

anak usia dini melalui mendongeng cerita sejarah islam. Analytica Islamica, 

11(2), hlm 145-146 



8 

 

memperkuat ikatan emosional antara anak dan pendidik, karena 

saat mendengarkan cerita, anak merasa diperhatikan dan dihargai. 

Secara psikologis, dongeng islami membantu anak 

mengembangkan imajinasi positif, memperkaya kosa kata, serta 

melatih kemampuan memahami emosi diri dan orang lain. Nilai-

nilai akhlakul karimah yang terkandung dalam kisah para nabi, 

sahabat, dan tokoh-tokoh Islam klasik menjadi fondasi penting 

bagi pembentukan karakter anak yang berempati, rendah hati, dan 

berorientasi pada kebaikan. Dengan demikian, mendongeng 

bukan sekadar kegiatan rekreatif, melainkan juga sarana strategis 

dalam pendidikan karakter islami yang mampu menyeimbangkan 

aspek kognitif, afektif, dan spiritual anak.Kebiasaan 

mendengarkan dongeng islami membentuk anak menjadi pribadi 

santun, peduli, dan berakhlak mulia.
13

 

Strategi pengelolaan konflik sosial harus diterapkan dalam 

pendidikan anak usia dini. Konflik sosial sering terjadi dalam 

interaksi anak, dan tanpa bimbingan yang tepat, mereka bisa 

mengembangkan sikap egois serta kurang peduli terhadap orang 

lain. Studi membuktikan bahwa dongeng yang mengajarkan 

penyelesaian konflik berbasis Islam mampu membantu anak 

mengelola emosi, memahami perspektif orang lain, serta 

mengembangkan sikap toleransi.
14

 

                                                      
13

 Sholihah, R., et al. (2025). Membangun keimanan anak melalui 

pembelajaran hari akhir di sekolah dasar. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 

3(2),hlm. 48-59. 
14

 Gilang, M. H., et al. (2024). Conflict Management Strategies for 

Early Childhood Educators: an Empirical Perspective. Journal Corner of 

Education, Linguistics, and Literature, 4(1), hlm. 222-233. 



9 

 

Peran orang tua dan guru dalam pendidikan karakter 

sangat penting. Orang tua sebagai pendidik pertama bertanggung 

jawab membentuk nilai moral yang kuat pada anak. Guru 

berperan dalam memperkuat pembelajaran karakter di sekolah. 

Kolaborasi antara orang tua dan guru dalam mendongeng terbukti 

meningkatkan efektivitas pendidikan karakter. Konsistensi dalam 

pembelajaran moral di rumah dan sekolah membantu anak 

membentuk karakter islami yang lebih kuat.
15

 

TK Al Fadlilah dipilih sebagai lokasi penelitian karena 

merupakan lembaga pendidikan Islam berbasis karakter yang 

menanamkan akhlak anak sejak dini. Sekolah ini memiliki 

tanggung jawab besar dalam menanamkan adab, akhlak, dan 

sikap prososial, termasuk empati. Pendidikan di TK Al Fadlilah 

menekankan keterlibatan aktif orang tua dan guru. Lingkungan 

pendidikan yang konsisten menjadi faktor utama keberhasilan 

pembentukan karakter islami anak. Pembelajaran yang diterapkan 

harus sesuai dengan nilai-nilai Islam agar anak tidak hanya 

memahami ajaran agama secara teoritis tetapi juga 

menerapkannya dalam kehidupan sosial sehari-hari. 

Berdasarkan hal tersebut, penulis terdorong untuk 

mengadakan penelitian yang berjudul “Pengaruh Dongeng 

Bertema Adab dan Akhlak Anak Muslim Terhadap Sikap Empati 

Anak Usia 5–6 Tahun”. Penelitian ini dipandang penting karena 

diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata bagi 

pengembangan metode pembelajaran berbasis bercerita yang 

                                                      
15

 Murniati, M. (2024). Strategi holistik guru paud dalam membentuk 

karakter religius anak sejak dini. Abdurrauf Journal of Education and Islamic 

Studies, 1(1), hlm.14-27 



10 

 

tidak hanya menarik secara penyajian, tetapi juga efektif dalam 

membentuk karakter sosial dan religius anak usia dini. Melalui 

penelitian ini, diharapkan akan diperoleh pemahaman yang 

komprehensif mengenai bagaimana proses bercerita, khususnya 

dongeng islami yang memuat nilai adab dan akhlak, dapat 

menumbuhkan sikap empati, meningkatkan moralitas, serta 

memperkuat keterampilan sosial anak. Pemahaman tersebut 

nantinya dapat menjadi landasan bagi para pendidik, orang tua, 

dan praktisi pendidikan untuk merancang strategi pembelajaran 

yang lebih kreatif, interaktif, dan sarat nilai. Dengan demikian, 

hasil penelitian ini diharapkan dapat diimplementasikan secara 

lebih luas dan berkelanjutan, baik dalam pendidikan Islam di 

lingkungan formal seperti sekolah dan madrasah, maupun dalam 

pendidikan nonformal seperti Taman Pendidikan Al-Qur’an 

(TPA), lembaga PAUD berbasis Islam, dan pembinaan karakter di 

lingkungan keluarga. 

 

B. Rumusan Masalah Penelitian 

Berdasarkan latar belakang di atas, maka rumusan 

masalah dalam penelitian ini adalah: 

1. Bagaimana pelaksanaan pembelajaran dongeng bertema adab 

dan akhlak dalam meningkatkan sikap empati anak usia 5–6 

tahun di TK Al Fadlilah? 

2. Apakah terdapat perbedaan yang signifikan dalam sikap 

empati anak usia 5–6 tahun di TK Al Fadlilah sebelum dan 

sesudah diberikan pembelajaran dongeng bertema adab dan 

akhlak? 



11 

 

3. Apakah terdapat perbedaan yang signifikan dalam sikap 

empati  antara kelompok anak yang mendapat pembelajaran 

dongeng bertema adab dengan kelompok yang tidak 

mendapat pembelajaran tersebut di TK Al Fadlilah? 

 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah di atas, maka tujuan 

penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Untuk mendeskripsikan pelaksanaan pembelajaran dongeng 

bertema adab dan akhlak dalam meningkatkan sikap empati 

anak usia 5–6 tahun di TK Al Fadlilah. 

2. Untuk mengetahui perbedaan tingkat sikap empati anak usia 

5–6 tahun di TK Al Fadlilah sebelum dan sesudah diberikan 

pembelajaran dongeng bertema adab dan akhlak. 

3. Untuk mengetahui perbedaan tingkat sikap empati antara 

kelompok anak yang mendapat pembelajaran dongeng 

bertema adab dan akhlak dengan kelompok anak yang tidak 

mendapat pembelajaran tersebut di TK Al Fadlilah. 

 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu 

pengetahuan, khususnya dalam bidang pendidikan anak 

usia dini (PAUD), psikologi perkembangan anak, serta 

pendidikan Islam berbasis karakter dan metode 



12 

 

pembelajaran berbasis cerita (narrative learning). Adapun 

manfaat teoretis penelitian ini yaitu: 

a. Mengembangkan teori pembelajaran karakter islami 

pada anak usia dini. Penelitian ini diharapkan mampu 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif 

tentang bagaimana metode dongeng bertema adab dan 

akhlak dapat menjadi media yang efektif dalam 

menanamkan nilai empati, kepedulian sosial, serta 

akhlak mulia pada anak. Hasil penelitian ini dapat 

memperkuat teori pendidikan karakter Islam yang 

menekankan pentingnya keteladanan, pembiasaan, dan 

pengulangan dalam pembentukan moral anak. 

b. Memperkaya kajian tentang peran narasi islami dalam 

proses pendidikan moral. Penelitian ini memberikan 

bukti empiris bahwa kisah-kisah islami yang diambil 

dari Al-Qur’an, Hadis, dan sejarah Islam bukan hanya 

memiliki nilai religius, tetapi juga berdampak 

psikologis dan sosial terhadap pembentukan empati 

anak. Hal ini memperluas pemahaman teori narrative 

pedagogy dalam konteks pendidikan Islam. 

c. Menjadi dasar bagi pengembangan model pembelajaran 

berbasis nilai Islam. Hasil penelitian ini dapat dijadikan 

rujukan untuk merancang model pembelajaran PAUD 

berbasis karakter yang berlandaskan nilai-nilai Qur’ani 

dan akhlakul karimah, sehingga kurikulum PAUD lebih 

relevan dengan kebutuhan moral dan sosial anak di era 

digital. 



13 

 

d. Memberikan kontribusi terhadap pengembangan teori 

psikologi perkembangan sosial-emosional anak. 

Temuan penelitian ini diharapkan dapat memperkaya 

teori tentang hubungan antara pengalaman emosional 

anak dengan kemampuan empati, khususnya melalui 

media naratif yang melibatkan unsur afektif dan 

spiritual. Dengan demikian, penelitian ini dapat mengisi 

celah penelitian sebelumnya yang belum banyak 

mengaitkan metode mendongeng islami dengan 

perkembangan empati. 

e. Menjadi referensi ilmiah dalam bidang pendidikan 

Islam kontemporer.Hasil penelitian ini diharapkan 

memperkuat gagasan bahwa pendidikan Islam bukan 

hanya berorientasi pada aspek kognitif dan ritual ibadah, 

tetapi juga berperan penting dalam pembentukan 

kepribadian sosial yang berempati, peduli, dan penuh 

kasih sayang. 

2. Manfaat Praktis 

Selain manfaat teoritis, penelitian ini juga diharapkan 

memberikan manfaat praktis bagi berbagai pihak yang 

terlibat langsung dalam proses pendidikan anak usia dini, 

yaitu guru, lembaga pendidikan, orang tua, dan peneliti lain. 

a. Bagi Guru atau Tenaga Pendidik PAUD 

Penelitian ini memberikan alternatif strategi 

pembelajaran yang menyenangkan, bermakna, dan 

religius, yang dapat membantu guru menanamkan nilai 



14 

 

empati, adab, dan akhlak melalui kegiatan mendongeng. 

Melalui hasil penelitian ini, guru diharapkan dapat: 

1) Mengembangkan metode pembelajaran kreatif 

berbasis dongeng islami untuk mengoptimalkan 

aspek sosial-emosional anak. 

2) Memahami pentingnya penyajian cerita dengan 

intonasi, ekspresi, dan nilai moral yang sesuai 

dengan perkembangan usia anak. 

3) Meningkatkan kompetensi pedagogik dan spiritual 

dalam mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani ke dalam 

kegiatan belajar mengajar. 

b. Bagi Lembaga Pendidikan (TK/PAUD) 

Penelitian ini memberikan masukan bagi 

lembaga pendidikan dalam mengembangkan kurikulum 

berbasis karakter islami. Lembaga dapat menjadikan 

hasil penelitian ini sebagai: 

1) Dasar penyusunan program pembiasaan dan kegiatan 

tematik yang mengandung nilai empati dan adab 

islami. 

2) Model evaluasi pembelajaran karakter yang menilai 

bukan hanya aspek kognitif, tetapi juga sosial-

emosional anak. 

3) Bahan pelatihan guru dan pendidik PAUD, 

khususnya dalam penerapan metode mendongeng 

sebagai sarana pendidikan karakter. 

 

 



15 

 

c. Bagi Orang Tua 

Penelitian ini memberikan pemahaman bahwa 

pendidikan karakter dimulai dari rumah, dan kegiatan 

mendongeng dapat menjadi media komunikasi yang 

efektif antara orang tua dan anak. Melalui hasil 

penelitian ini, orang tua diharapkan dapat: 

1) Menyadari pentingnya membacakan atau 

menceritakan kisah islami yang sarat nilai moral dan 

empati. 

2) Mempraktikkan metode bercerita islami secara rutin 

untuk memperkuat ikatan emosional dan spiritual 

anak. 

3) Menjadi teladan dalam penerapan nilai-nilai adab 

dan empati dalam kehidupan sehari-hari, sehingga 

anak belajar melalui keteladanan langsung. 

d. Bagi Pembuat Kebijakan Pendidikan 

Penelitian ini dapat menjadi bahan pertimbangan 

bagi pemerintah daerah, dinas pendidikan, atau lembaga 

terkait dalam: 

1) Menyusun kebijakan kurikulum PAUD berbasis 

nilai-nilai Islam. 

2) Mengembangkan program pelatihan guru PAUD 

mengenai pendidikan karakter dan metode 

storytelling islami. 

3) Mendorong integrasi pendidikan moral, sosial, dan 

spiritual dalam setiap aspek pembelajaran anak usia 

dini. 



16 

 

e. Bagi Peneliti Selanjutnya 

Penelitian ini dapat menjadi referensi atau 

pijakan awal bagi peneliti lain yang ingin meneliti topik 

serupa dengan pendekatan berbeda. Misalnya: 

1) Meneliti pengaruh jenis dongeng lain (kisah nabi, 

sahabat, atau tokoh Islam kontemporer) terhadap 

dimensi moral tertentu seperti tanggung jawab, 

kejujuran, atau kepedulian sosial. 

2) Mengembangkan instrumen pengukuran empati anak 

usia dini yang lebih kontekstual dalam pendidikan 

Islam. 

3) Melakukan penelitian longitudinal untuk melihat 

keberlanjutan efek dongeng islami terhadap 

perkembangan karakter anak dalam jangka panjang. 

 

E. Kajian Penelitian yang Relevan 

 Dalam penelitian ini, penting untuk meninjau sejumlah 

kajian terdahulu yang berkaitan dengan penggunaan dongeng 

sebagai media pendidikan karakter dan empati anak usia dini, 

khususnya dalam konteks nilai adab dan akhlak Islam. Kajian 

tersebut menjadi landasan untuk menegaskan posisi dan 

kontribusi penelitian ini dalam ranah pendidikan Islam dan 

perkembangan sosial emosional anak. 

Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Lailatul 

Maghfiroh, berjudul Pembentukan Karakter Melalui Dongeng 

pada Anak Usia Dini bertujuan untuk mengeksplorasi peran 

dongeng dalam pembentukan karakter dan moral anak melalui 



17 

 

pendekatan studi literatur. Temuan menunjukkan bahwa 

dongeng dapat menjadi sarana efektif dalam menanamkan nilai 

empati, moral, dan perilaku prososial melalui model 

keteladanan tokoh cerita.
16

 Penelitian tersebut memiliki 

persamaan dengan penelitian ini karena sama-sama menegaskan 

efektivitas dongeng sebagai metode pendidikan karakter. 

Namun, penelitian tersebut belum mengukur pengaruh dongeng 

Islami terhadap empati secara empiris, khususnya pada anak 

usia 5–6 tahun, sehingga penelitian ini mengisi kekosongan 

tersebut melalui pendekatan kuantitatif. 

Kedua, penelitian oleh Eliya Nopita Sari, berjudul 

Relevansi Dongeng dengan Pembentukan Karakter Anak Usia 

Dini menelaah hubungan antara dongeng dan pembentukan 

karakter melalui metode studi literatur. Penelitian ini 

menemukan bahwa dongeng mampu menanamkan nilai seperti 

kejujuran, peduli, dan empati melalui identifikasi tokoh.
17

 

Persamaannya dengan penelitian ini adalah pemanfaatan 

dongeng sebagai media pembentukan karakter, tetapi 

perbedaannya terletak pada tidak adanya fokus khusus terhadap 

empati sebagai variabel terukur dan tidak menggunakan 

dongeng bertema adab atau akhlak Islam. Penelitian ini juga 

belum menyertakan data empiris sehingga penelitian yang 

dilakukan saat ini melangkah lebih jauh dengan menguji 

pengaruhnya melalui eksperimen terkontrol. 

                                                      
16

 Maghfiroh, L. (2024). Pembentukan karakter melalui dongeng pada 

anak usia dini.hlm.24 
17

 Sari, E. N. (2019). Relevansi dongeng dengan pembentukan karakter 

anak usia dini.hlm.64 



18 

 

Ketiga, penelitian oleh Ani Sumarni dkk., dengan judul 

Empati Anak Usia 5–6 Tahun bertujuan untuk memetakan 

kemampuan empati anak usia 5–6 di PAUD melalui metode 

deskriptif kuantitatif.
18

 Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

sebagian besar anak berada pada kategori empati rendah dan 

memerlukan intervensi pendidikan. Penelitian ini relevan karena 

menggunakan subjek usia yang sama dengan penelitian ini dan 

fokus pada variabel empati. Namun demikian, penelitian ini 

tidak menyertakan intervensi metode pembelajaran tertentu 

seperti dongeng, sehingga penelitian ini hadir sebagai solusi 

dengan mengintegrasikan dongeng Islami sebagai strategi 

pengembangan empati secara terukur. 

Keempat, jurnal oleh Erna Budiarti dkk., berjudul 

Meningkatkan Kemampuan Sikap Empati Anak Usia Dini 

Melalui Mendongeng Cerita Sejarah Islam mengkaji efektivitas 

cerita sejarah Islam dalam menumbuhkan empati anak melalui 

kajian literatur. Hasil studi menunjukkan bahwa cerita Islami 

dapat membangun sensitivitas empati dan akhlak anak melalui 

refleksi tokoh-tokoh teladan.
19

 Studi ini sejalan dengan 

penelitian ini dalam hal penggunaan tema Islam dan tujuan 

pengembangan empati. Namun, penelitian tersebut bersifat 

teoritis dan tidak membatasi kelompok usia atau menguji 

perubahan empati secara kuantitatif, sehingga penelitian ini 

mengisi celah dengan menghadirkan data empiris. 

                                                      
18

 Sumarni, A., & Kustiawati, N. D. (2020). Empati anak usia 5–6 tahun. 

Jurnal Pendidikan Anak,6(2), 60-67 
19

 Budiarti, E., Sulaiman, & Ardi, A. (2022). Meningkatkan 

kemampuan sikap empati anak usia dini melalui mendongeng cerita sejarah 

Islam. Analytica Islamica, 11(2),hlm.365–372. 



19 

 

Kelima, penelitian eksperimental yang dilakukan oleh 

Nia Kartini, berjudul Efektivitas Mendongeng dalam 

Meningkatkan Empati Anak menunjukkan bahwa metode 

mendongeng dapat meningkatkan empati anak secara signifikan. 

Penelitian ini penting karena memberikan bukti empiris 

mengenai efektivitas mendongeng dalam meningkatkan 

empati.
20

 Persamaannya terletak pada penggunaan pendekatan 

eksperimen untuk mengukur empati. Namun, penelitian tersebut 

tidak mengkaji tema dongeng Islami dan tidak menggunakan 

anak usia dini sebagai subjek utama. Penelitian ini memberikan 

kontribusi baru dengan merancang model intervensi berbasis 

nilai adab dan akhlak Islam pada usia PAUD. 

Keenam, kajian literatur yang dilakukan oleh Syifa Aulia 

Nurfazrina dkk.,berjudul Analisis Kemampuan Empati Anak 

Usia 5–6 Tahun meninjau faktor-faktor perkembangan empati 

dan strategi stimulasi di lingkungan PAUD. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa empati anak dapat ditingkatkan melalui 

pembiasaan dan metode pembelajaran seperti mendongeng.
21

 

Meski memiliki relevansi pada usia dan variabel empati, 

penelitian ini tidak menyertakan intervensi terencana dan tidak 

memfokuskan pada dongeng bertema adab dan akhlak Islam. 

Dengan demikian, penelitian ini memperkuat urgensi intervensi 

berbasis nilai Islami yang terstruktur dan diukur secara 

kuantitatif. 

                                                      
20

 Kartini, N. (2019). Efektivitas mendongeng dalam meningkatkan 

empati anak.hlm.58 
21

 Nurfazrina, S. A., Muslihin, H. Y., & Sumardi. (2020). Analisis 

kemampuan empati anak usia 5–6 tahun. Jurnal PAUD Agapedia, 4(2), 285–299 



20 

 

Berdasarkan pemetaan tersebut, dapat disimpulkan 

bahwa penelitian terdahulu telah mengonfirmasi pentingnya 

dongeng dalam pembentukan karakter dan empati anak, namun 

belum ada penelitian yang secara spesifik dan empiris 

mengevaluasi pengaruh dongeng bertema adab dan akhlak 

Islam terhadap empati anak usia 5–6 tahun. Oleh karena itu, 

penelitian ini mengisi gap teoretis dan metodologis tersebut 

melalui pendekatan eksperimen yang lebih terfokus dan relevan 

dengan konteks pendidikan Islam. 



21 

 

Tabel 1.1  Kajian Penelitian yang Relevan 

No Nama 

Peneliti & 

Tahun 

Judul 

Penelitian 

Metode 

(Pendekatan, 

Sampel, 

Instrumen) 

Hasil Temuan 

Utama 

Relevansi dengan 

Penelitian Anda 

Kelemahan / Gap 

Penelitian 

1 Lailatul 

Maghfiroh 

(2024) 

Pembentukan 

Karakter 

Melalui 

Dongeng 

pada Anak 

Usia Dini 

Studi literatur 

(kualitatif), kajian 

pustaka 

Dongeng efektif 

menanamkan nilai 

moral, empati, dan 

karakter anak 

melalui alur cerita 

dan keteladanan 

tokoh 

Mendukung 

penggunaan 

dongeng sebagai 

media 

pembentukan 

empati dan akhlak 

Tidak empiris, tidak fokus 

pada empati usia 5–6 

tahun dan tidak berbasis 

dongeng Islami 

2 Eliya 

Nopita 

Sari 

(2019) 

Relevansi 

Dongeng 

Dengan 

Pembentukan 

Karakter 

Anak Usia 

Dini 

Studi literatur Dongeng 

menumbuhkan 

karakter moral 

seperti kejujuran, 

peduli, dan empati 

Sama-sama 

membahas 

pembentukan 

karakter melalui 

dongeng 

Tidak mengukur empati 

secara khusus, tidak ada 

intervensi Islami ataupun 

eksperimen 

3 Ani 

Sumarni 

& 

Kustiawati 

(2020) 

Empati Anak 

Usia 5–6 

Tahun 

Kuantitatif 

deskriptif, 41 

anak, observasi 

Empati anak usia 5–

6 masih rendah, 

butuh intervensi 

pengembangan 

Relevan pada 

variabel empati & 

usia subjek 

Tidak menawarkan solusi 

berbasis dongeng, tidak 

ada intervensi 

4 Erna 

Budiarti 

dkk. 

Meningkatka

n 

Kemampuan 

Literature review Cerita sejarah Islam 

dapat 

menumbuhkan 

Relevan dengan 

dongeng Islami 

sebagai media 

Tidak menguji secara 

empiris, tidak ada usia 

spesifik 



22 

 

No Nama 

Peneliti & 

Tahun 

Judul 

Penelitian 

Metode 

(Pendekatan, 

Sampel, 

Instrumen) 

Hasil Temuan 

Utama 

Relevansi dengan 

Penelitian Anda 

Kelemahan / Gap 

Penelitian 

(2022) Sikap Empati 

Anak Usia 

Dini Melalui 

Mendongeng 

Cerita 

Sejarah 

Islam 

empati dan akhlak 

anak 

empati 

5 Nia 

Kartini 

(2019) 

Efektivitas 

Mendongeng 

dalam 

Meningkatka

n Empati 

Anak 

Quasi 

experiment, 

pretest–posttest, 

kontrol 

Dongeng 

meningkatkan 

empati 75% setelah 

perlakuan 

Relevan karena 

sama-sama 

eksperimen & 

mengukur empati 

Tidak fokus pada dongeng 

Islami & bukan usia 5–6 

tahun 

6 Syifa 

Aulia N 

dkk. 

(2020) 

Analisis 

Kemampuan 

Empati Anak 

Usia 5–6 

Tahun 

Literature review Empati dapat 

distimulasi melalui 

dongeng & 

pembiasaan 

Relevan pada 

variabel empati & 

usia 

Tidak menguji secara 

langsung, tidak fokus 

pada adab-akhlak Islam 

 



23 

 

F. Landasan Teori 

Teori yang digunakan dalam penelitian ini meliputi teori 

tentang dongeng, teori tentang sikap empati, serta teori tentang 

pengaruh dongeng terhadap sikap empati anak usia dini. Teori 

dongeng mengacu pada Bettelheim yang menekankan fungsi 

psikologis dongeng dalam membantu anak membedakan 

kebaikan dan kejahatan, Bruner melalui Narrative Learning 

Theory yang menjelaskan bahwa anak lebih mudah memahami 

pesan moral melalui narasi, serta Zipes yang menyoroti 

kekuatan dongeng dalam menginternalisasi nilai karena 

strukturnya yang sederhana dan bermakna. Teori sikap empati 

didasarkan pada Hoffman yang melihat empati sebagai dasar 

perilaku prososial, Howe yang menegaskan bahwa empati dapat 

dikembangkan melalui pengalaman emosional dan interaksi 

sosial, serta Eisenberg yang menekankan pentingnya 

kemampuan memahami perspektif orang lain. Dalam perspektif 

Islam, empati sejalan dengan konsep rahmah dan ta‘awun yang 

menekankan kasih sayang dan kepedulian terhadap sesama 

sebagaimana termaktub dalam QS. Al-Ma’un. Adapun teori 

pengaruh dongeng terhadap empati anak dijelaskan melalui 

Piaget yang menyoroti peran simbol naratif pada tahap 

praoperasional, Erikson yang menekankan pentingnya tokoh 

cerita dalam pembentukan inisiatif sosial-emosional, Vygotsky 

yang melihat peran interaksi reflektif setelah mendengarkan 

cerita, Bandura melalui Social Learning Theory tentang 

peniruan perilaku tokoh sebagai model moral, serta Hoffman 

yang menegaskan bahwa dongeng mampu menstimulasi 



24 

 

perkembangan empati dari tahap emosional menuju moral 

reflektif. Uraian teori tersebut sebagai berikut: 

1. Dongeng  

a. Pengertian Dongeng 

Dongeng merupakan salah satu bentuk cerita rakyat 

yang telah diwariskan secara turun-temurun dan memiliki 

fungsi yang melampaui sekadar hiburan. Sebagai warisan 

budaya, dongeng mengandung pesan moral, nilai sosial, 

serta kearifan lokal yang dapat memperkuat karakter anak 

sejak usia dini.
22

 Dongeng memiliki fungsi psikologis yang 

mendalam karena mampu membantu anak memahami 

perbedaan antara kebaikan dan kejahatan, serta 

memfasilitasi perkembangan kesadaran moral melalui 

identifikasi dengan tokoh-tokoh dalam cerita.
23

 

Melalui narrative learning theory menjelaskan bahwa 

anak-anak cenderung memahami dunia melalui narasi 

daripada melalui logika abstrak.
24

 Proses pembelajaran 

berbasis cerita memudahkan anak menangkap pesan moral 

karena mereka dapat memproyeksikan diri pada tokoh 

cerita yang mengalami konflik, dilema, atau transformasi 

emosional. 

Sejalan dengan ini, penelitian terbaru oleh Bîzoi 

menunjukkan bahwa teater boneka yang menyajikan cerita-

                                                      
22

 Propp, V. (1968). Morphology of the Folktale. University of Texas 

Press.hlm. 19-23 
23

 Bettelheim, B. (1976). The Uses of Enchantment: the Meaning and 

Importance of Fairy Tales. Knopf. hlm. 24-25 
24

 Anggraeni, D., & Rafiyanti, S. (2022). Pengaruh dongeng terhadap 

pendidikan karakter anak usia dini. Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 6(1). 

hlm 50-52 



25 

 

cerita moral mampu menumbuhkan kesadaran etis pada 

anak, terutama karena sifatnya yang interaktif dan 

melibatkan imajinasi secara emosional.
25

 Penelitian tersebut 

memperkuat pemahaman bahwa dongeng islami yang 

mengandung pesan adab dan akhlak dapat menjadi sarana 

yang efektif untuk membentuk empati anak usia dini. 

Dengan demikian, dongeng bukan hanya sarana bercerita, 

melainkan alat pendidikan moral yang memiliki pengaruh 

kuat terhadap pembentukan karakter. 

b. Kriteria Dongeng untuk Anak Usia 5-6 Tahun 

Dongeng yang digunakan dalam pembelajaran anak 

usia dini harus disesuaikan dengan karakteristik 

perkembangan kognitif, bahasa, dan emosional anak. 

Menurut Jean Piaget, anak usia 5–6 tahun berada pada 

tahap praoperasional, yaitu masa di mana anak mulai 

berpikir simbolik namun belum mampu memahami logika 

yang abstrak.
26

 Oleh karena itu, dongeng yang diberikan 

kepada anak usia ini sebaiknya memiliki alur sederhana, 

tokoh yang mudah dikenali antara baik dan buruk, serta 

konflik moral yang jelas sehingga anak dapat memahami 

pesan utama cerita dengan baik. 

Selanjutnya, Jerome Bruner menjelaskan bahwa anak-

anak memahami dunia melalui narasi yang memiliki 

struktur jelas (awal–tengah–akhir) dan mengandung konflik 

                                                      
25

 Bîzoi, A.-C., & Bîzoi, C.-G. (2025). From Puppets to Principles: 

Children’s Theatre and the Foundations of Ethical Stakeholder Awareness. 

Journal of Moral Education.hlm 212-214 
26

 Piaget, Jean. The Language and Thought of the Child. London: 

Routledge & Kegan Paul, 1959, hlm. 14–15. 



26 

 

sederhana yang dapat diselesaikan secara moral.
27

 Struktur 

naratif yang runtut membantu anak mengembangkan 

kemampuan kognitif dalam memahami sebab-akibat 

tindakan tokoh dan menghubungkan cerita dengan 

pengalaman sosial mereka sendiri. Bruner menegaskan 

bahwa narrative mode of thought memungkinkan anak 

membangun makna (meaning making) terhadap dunia 

melalui alur dan karakter cerita yang dapat mereka 

identifikasi. 

Menurut Bruno Bettelheim, dongeng yang baik bagi 

anak usia dini harus menampilkan tokoh-tokoh yang 

mencerminkan konflik batin anak, seperti rasa takut, iri, 

atau keberanian, tetapi disampaikan dalam bentuk simbolik 

yang aman dan tidak menimbulkan kecemasan.
28

 Unsur 

imajinatif sangat penting, karena membantu anak 

menghadapi emosi yang sulit dengan cara yang 

menyenangkan dan penuh makna. Namun demikian, 

dongeng sebaiknya tetap memiliki pesan moral yang 

eksplisit, sehingga anak tidak hanya terhibur tetapi juga 

memahami nilai kebaikan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, dongeng yang 

layak untuk anak usia 5–6 tahun adalah dongeng yang 

mengandung nilai adab dan akhlak sederhana, seperti 

kejujuran, kasih sayang, tolong-menolong, dan sopan 

santun, yang disampaikan melalui tokoh teladan yang 

                                                      
27

 Bruner, Jerome. Actual Minds, Possible Worlds. Cambridge, MA: 

Harvard University Press, 1986, hlm. 11–13. 
28

 Bettelheim, Bruno. The Uses of Enchantment: The Meaning and 

Importance of Fairy Tales. New York: Vintage Books, 1976, hlm. 5–6 



27 

 

mudah ditiru anak.
29

 Nilai-nilai tersebut sesuai dengan 

prinsip pendidikan Islam yang menekankan penanaman 

moral dan empati sejak usia dini. Dengan demikian, 

dongeng bagi anak usia 5–6 tahun bukan hanya media 

hiburan, tetapi juga wahana pembentukan karakter dan 

empati yang sesuai dengan tahap perkembangan kognitif 

dan emosional mereka. 

c. Manfaat Dongeng  

Dongeng memiliki beragam manfaat yang mencakup 

aspek kognitif, afektif, sosial, hingga moral. Menurut 

Josette Frank (dalam Asfandiyar), anak memperoleh 

pelepasan emosional melalui pengalaman fiktif yang tidak 

mereka alami dalam kehidupan nyata, sehingga dongeng 

berfungsi sebagai sarana untuk mengembangkan daya pikir, 

bahasa, dan karakter anak.
30

 

Asfandiyar
31

, MacDonald
32

, dan Musfiroh
33

 

mengemukakan bahwa manfaat dongeng antara lain: 

1) Penanaman Nilai-Nilai 

Dongeng menjadi sarana pendidikan moral tanpa 

kesan menggurui. Anak memahami pesan yang tersirat 

melalui identifikasi dengan tokoh cerita, sehingga nilai-

                                                      
29

 Hidayatullah, Furqon. Pendidikan Karakter: Membangun Peradaban 

Bangsa. Surakarta: UNS Press, 2010, hlm. 49–50 
30

 A. Asfandiyar, Mendongeng Itu Gampang (Bandung: Mizan, 2007), 

hlm. 15. 
31

 Ibid., hlm. 17 
32

 Margaret Read MacDonald, The Storyteller’s Start-Up Book (Little 

Rock: August House, 1995), hlm. 22 
33

 T. Musfiroh, Cerita Anak dan Pengembangannya (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2008), hlm. 34 



28 

 

nilai seperti kejujuran, kasih sayang, dan keberanian 

tertanam secara alami. 

2) Membangun Kemampuan Literasi 

Dongeng melatih kemampuan berbahasa dan 

berpikir simbolik anak. Cerita yang menarik 

memperkaya kosakata dan struktur bahasa anak, serta 

menumbuhkan minat baca sejak dini. 

3) Melatih Berpikir Kritis 

Melalui interaksi dengan cerita, anak 

menumbuhkan rasa ingin tahu dan belajar menalar 

tindakan tokoh. Hal ini melatih kemampuan berpikir 

kritis dan reflektif. 

4) Merangsang Imajinasi dan Kreativitas 

Dongeng memperluas daya imajinatif dan 

kreativitas anak. Dunia simbolik dalam cerita 

menstimulasi anak untuk memecahkan masalah secara 

kreatif. 

5) Melatih Konsentrasi dan Fokus 

Saat mendengarkan dongeng, anak belajar 

memusatkan perhatian pada alur dan karakter, sehingga 

memperkuat daya fokus serta kesabaran belajar. 

6) Membuka Cakrawala Pengetahuan 

Dongeng menjadi jendela bagi anak untuk 

mengenal dunia sosial, budaya, dan spiritual secara 

sederhana. 

 

 



29 

 

7) Menumbuhkan Minat Baca dan Cinta Buku 

Anak yang terbiasa mendengarkan dongeng akan 

lebih mudah mencintai kegiatan membaca dan 

memiliki hubungan emosional positif dengan buku. 

Dengan demikian, kegiatan mendongeng 

berperan penting dalam pembentukan karakter anak 

karena mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, 

sosial, dan moral secara bersamaan. 

d. Metode Mendongeng  

Metode mendongeng merupakan pendekatan 

pedagogis yang memanfaatkan kekuatan narasi sebagai 

media penyampaian nilai dan pembentukan karakter anak 

usia dini. Melalui cerita, anak-anak tidak hanya 

memperoleh hiburan, tetapi juga mengalami proses 

internalisasi nilai moral dan sosial. Dalam konteks 

pembelajaran, guru dapat menggunakan variasi intonasi 

suara, ekspresi wajah, gerakan tubuh, dan media bantu 

seperti boneka atau ilustrasi untuk memperkuat pesan moral 

yang disampaikan. Cara penyampaian yang ekspresif ini 

berperan penting dalam membangun emotional engagement 

anak terhadap tokoh dan peristiwa dalam cerita, sehingga 

anak lebih mudah memahami dan menghayati nilai-nilai 

kebaikan yang terkandung di dalamnya.
34

 

Selain aspek ekspresif, mendongeng yang efektif juga 

melibatkan partisipasi aktif anak. Mayasari menegaskan 

                                                      
34

 Miller, S., & Pennycuff, L. (2008). The Power of Story: Using 

Storytelling to Improve Literacy Learning. Journal of Cross-Disciplinary 

Perspectives in Education, 1(1), 36–37 



30 

 

bahwa pendekatan dialogis dalam mendongeng di mana 

anak diajak berdialog melalui pertanyaan reflektif seperti 

“Mengapa tokohnya bersedih?” atau “Apa yang akan kamu 

lakukan jika menjadi tokoh itu?”  dapat memperkuat 

kemampuan empatik dan moral anak.
35

 Melalui kegiatan ini, 

anak tidak hanya menjadi pendengar pasif, tetapi juga 

berperan sebagai pembelajar aktif yang berpikir kritis 

terhadap tindakan tokoh dan memaknai nilai di balik cerita. 

Pendekatan dialogis ini memungkinkan terjadinya 

proses refleksi emosional dan moral setelah mendongeng. 

Anak didorong untuk mengekspresikan pendapat, 

memahami konsekuensi dari perilaku baik atau buruk, dan 

mengaitkannya dengan pengalaman pribadi. Proses tersebut 

menumbuhkan vicarious experience atau pengalaman tidak 

langsung yang memperkuat empati dan kesadaran sosial 

anak.
36

 Dengan demikian, kegiatan mendongeng menjadi 

sarana pembelajaran yang tidak hanya menyentuh aspek 

kognitif, tetapi juga afektif dan spiritual. 

Dalam konteks pendidikan Islam, teknik mendongeng 

yang efektif mencakup tiga unsur utama: 

1) Teknik ekspresif, yakni penggunaan suara, mimik, dan 

bahasa tubuh untuk membangun keterlibatan emosional; 

                                                      
35

 Mayasari, R. (2019). Pendekatan Dialogis dalam Mendongeng untuk 

Pengembangan Empati Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 8(2), 

142–144 
36

 Hidayatullah, F. (2010). Pendidikan Karakter: Membangun 

Peradaban Bangsa. Surakarta: UNS Press, 48–49 



31 

 

2) Teknik reflektif, yaitu penggunaan pertanyaan dan 

dialog yang mengarahkan anak pada pemikiran moral; 

dan 

3) Teknik spiritual, yaitu penyampaian pesan moral secara 

eksplisit di akhir cerita, diakhiri dengan doa atau ajakan 

berbuat kebaikan sebagai bentuk peneguhan nilai. 

Dengan perpaduan ketiga teknik tersebut, 

mendongeng berfungsi sebagai jembatan antara aspek 

kognitif, emosional, sosial, dan spiritual. Nilai-nilai seperti 

kejujuran, kasih sayang, dan tolong-menolong tidak hanya 

dipahami secara intelektual, tetapi juga dihayati secara 

emosional dan diwujudkan dalam perilaku nyata anak. Oleh 

karena itu, metode mendongeng bukan sekadar strategi 

pembelajaran yang menyenangkan, melainkan juga alat 

pembinaan empati dan akhlakul karimah pada anak usia 

dini. 

e. Proses Mendongeng dalam Pembelajaran Anak Usia Dini 

Proses mendongeng merupakan tahapan kegiatan 

sistematis yang dirancang untuk membantu anak 

memahami, merasakan, dan menginternalisasi nilai-nilai 

moral melalui pengalaman naratif yang menyenangkan.
37

 

Kegiatan ini dilakukan secara bertahap agar pesan yang 

terkandung dalam cerita dapat diterima anak sesuai dengan 

perkembangan kognitif, sosial, dan emosional mereka.
38

 

                                                      
37

 T. Musfiroh, Cerita Anak dan Pengembangannya (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2008), hlm. 45 
38

 Margaret Read MacDonald, The Storyteller’s Start-Up Book (Little 

Rock: August House, 1995), hlm. 30. 



32 

 

Menurut Musfiroh, proses mendongeng yang baik 

melibatkan tiga tahap utama, yaitu kegiatan pendahuluan, 

kegiatan inti, dan kegiatan penutup.
39

 Tahapan ini 

menuntun anak dari tahap kesiapan mental, keterlibatan 

emosional, hingga refleksi nilai moral dari cerita yang 

disampaikan. 

1) Kegiatan Pendahuluan 

Tahap ini bertujuan menciptakan suasana yang 

kondusif agar anak siap menerima cerita. Guru 

menyiapkan ruang, mengatur posisi duduk anak secara 

melingkar, memperkenalkan diri, dan membangun 

keakraban dengan suasana yang hangat.
40

 Dalam 

konteks pendidikan anak usia dini, menciptakan rasa 

aman dan nyaman merupakan kunci agar anak dapat 

fokus dan terlibat secara emosional selama proses 

mendongeng berlangsung. 

2) Kegiatan Inti 

Pada tahap ini, guru mulai membawakan cerita 

dengan menggunakan teknik ekspresif seperti intonasi 

suara, mimik wajah, gerakan tubuh, dan alat bantu 

visual seperti boneka, gambar, atau benda nyata.
41

 

Dongeng disampaikan secara hidup dan menarik untuk 

membangun imajinasi serta emotional engagement 

anak terhadap tokoh dalam cerita. 

                                                      
39

 T. Musfiroh, Cerita Anak dan Pengembangannya, hlm. 47. 
40

 A. Asfandiyar, Mendongeng Itu Gampang (Bandung: Mizan, 2007), 

hlm. 29. 
41

 Mayasari, “Pendekatan Dialogis dalam Kegiatan Mendongeng Anak 

Usia Dini,” Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini Vol. 6, No. 2 (2018), hlm. 112 



33 

 

Selama bercerita, guru juga menggunakan 

pendekatan reflektif-dialogis dengan mengajukan 

pertanyaan seperti: “Mengapa tokohnya bersedih?”, 

“Apa yang akan kamu lakukan kalau menjadi teman 

tokoh itu?” Pertanyaan-pertanyaan reflektif ini 

membantu anak berpikir moral dan menumbuhkan 

empati. Anak diajak untuk tidak hanya memahami 

cerita, tetapi juga menilai perilaku tokoh dan 

mengaitkannya dengan pengalaman nyata mereka 

sendiri. 

3) Kegiatan Penutup 

Tahap penutup merupakan saat penguatan nilai. 

Guru menegaskan kembali pesan moral dari cerita 

secara eksplisit, misalnya: “Dari kisah ini kita belajar 

untuk selalu menolong teman yang sedang kesulitan.” 

Kegiatan ditutup dengan ajakan spiritual seperti doa 

atau refleksi bersama agar nilai-nilai yang telah 

disampaikan tertanam dalam hati anak.
42

 Tahap ini 

menjadi momentum internalisasi nilai adab dan akhlak 

dalam konteks pendidikan Islam, sekaligus 

memperkuat hubungan emosional antara guru dan anak. 

f. Aspek-aspek yang dikembangkan melalui dongeng 

Dongeng dalam pendidikan anak usia dini memiliki 

beberapa aspek utama yang berkontribusi dalam 

pembentukan karakter: 

 

                                                      
42

 Hidayatullah, Furqon. Pendidikan Karakter: Membangun Peradaban 

Bangsa (Surakarta: UNS Press, 2010), hlm. 57 



34 

 

1) Aspek Kognitif 

Dongeng memperkuat pemahaman anak terhadap 

konsep moral, meningkatkan daya ingat, serta 

merangsang kemampuan berpikir kritis.
43

Hal ini karena 

struktur naratif dongeng memiliki pola yang sistematis 

dan mudah diikuti seperti adanya tokoh utama, konflik, 

dan penyelesaian yang membantu anak mengenali 

hubungan sebab-akibat antara tindakan dan 

konsekuensinya. Propp menjelaskan bahwa setiap 

dongeng memiliki fungsi naratif yang berulang 

(narrative functions), yang secara tidak langsung 

mengajarkan anak memahami urutan logis peristiwa 

serta nilai-nilai moral di baliknya. Melalui pengulangan 

pola tersebut, anak belajar mengenali struktur cerita, 

mengingat alur, dan menafsirkan pesan yang tersirat. 

Selain itu, paparan terhadap berbagai jenis konflik 

dan penyelesaiannya dalam dongeng menstimulasi 

kemampuan anak untuk berpikir reflektif dan kritis 

terhadap perilaku baik maupun buruk. Dengan demikian, 

dongeng tidak hanya berperan sebagai hiburan, tetapi 

juga sebagai sarana kognitif dan moral yang membentuk 

cara berpikir serta penalaran etis anak sejak usia dini. 

2) Aspek Emosional 

Cerita yang menyentuh emosi anak membantu 

mereka meningkatkan empati, belajar regulasi emosi, 

serta mengatasi ketakutan. Howe menjelaskan bahwa 

                                                      
43

 Propp, V. (1968). Morphology of the Folktale. University of Texas 

Press.hlm 19-25 



35 

 

empati berkembang ketika anak diberi kesempatan untuk 

mengalami, mengolah, dan memahami emosi yang 

ditunjukkan oleh orang lain atau tokoh cerita.
44

 Cerita 

islami yang penuh dengan teladan kasih sayang Nabi, 

misalnya, dapat memicu perkembangan empati afektif 

dan kognitif secara bersamaan. Ketika anak 

mendengarkan kisah-kisah seperti kelembutan 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم terhadap anak-anak, kasih sayang beliau 

kepada hewan, atau kepedulian beliau terhadap orang 

miskin, anak tidak hanya memahami nilai kebaikan 

secara intelektual, tetapi juga merasakannya secara 

emosional. Melalui proses ini, empati afektif 

(kemampuan merasakan emosi orang lain) berkembang 

bersamaan dengan empati kognitif (kemampuan 

memahami perspektif dan kondisi orang lain). 

3) Aspek Sosial 

Aspek sosial merupakan salah satu dimensi 

penting yang dapat dikembangkan melalui kegiatan 

mendongeng, karena dongeng berfungsi sebagai sarana 

efektif untuk menumbuhkan kemampuan anak dalam 

berinteraksi dan berperilaku positif terhadap orang lain. 

Melalui narasi, anak belajar memahami norma sosial, 

bekerja sama, dan menunjukkan sikap prososial. 

Eisenberg & Mussen menekankan bahwa empati 

memiliki keterkaitan erat dengan perilaku prososial 

                                                      
44

 Howe, D. (2013). Empathy: What it is and Why it Matters. Palgrave 

Macmillan.hlm.  18-24 



36 

 

seperti menolong, berbagi, dan menghormati orang lain. 

Ketika anak mendengarkan cerita yang menggambarkan 

hubungan sosial yang harmonis, seperti tolong-

menolong, saling menghormati, dan memaafkan, mereka 

mulai meniru perilaku tersebut dalam kehidupan sehari-

hari. Proses ini terjadi secara alami karena anak 

mengidentifikasi diri dengan tokoh dalam cerita yang 

menampilkan sikap sosial positif.
45

 

Selain itu, dongeng juga membantu anak 

memahami pentingnya kebersamaan dan kerja sama 

dalam mencapai tujuan bersama. Cerita-cerita islami 

yang menampilkan nilai ukhuwah (persaudaraan) dan 

rahmah (kasih sayang) memperkuat pemahaman anak 

bahwa hubungan sosial yang baik merupakan bagian dari 

ajaran Islam. Dengan demikian, kegiatan mendongeng 

tidak hanya melatih keterampilan sosial anak seperti 

berkomunikasi, berinteraksi, dan menghargai perbedaan, 

tetapi juga membentuk karakter sosial yang 

berlandaskan nilai-nilai keislaman. Melalui 

pembelajaran berbasis cerita, anak didorong untuk 

menjadi pribadi yang empatik, peduli, dan mampu 

menjalin hubungan sosial yang harmonis dengan 

lingkungannya. 

4) Aspek bahasa 

Dongeng berperan penting dalam mengembangkan 

kemampuan bahasa anak usia dini, karena kegiatan 

                                                      
45

 Eisenberg, N., & Mussen, P. H. (1989). The Roots of Prosocial 

Behavior in Children. Cambridge University Press.hlm. 3-6 



37 

 

mendengarkan cerita melatih anak memahami struktur 

bahasa, memperkaya kosakata, serta meningkatkan 

kemampuan menyimak dan berbicara. Menurut 

Musfiroh, kegiatan mendongeng memungkinkan anak 

belajar mengenali makna kata dalam konteks emosional 

dan sosial, sehingga bahasa tidak hanya dipahami secara 

kognitif tetapi juga afektif.
46

 

Selain itu, ketika anak dilibatkan dalam 

percakapan reflektif setelah cerita, mereka belajar 

mengekspresikan pendapat, mengajukan pertanyaan, dan 

memahami makna moral melalui komunikasi dua arah. 

Bruner menjelaskan bahwa narasi merupakan bentuk 

alami anak dalam berpikir dan berbahasa mereka belajar 

mengorganisasi pengalaman dan mengekspresikannya 

dalam bentuk cerita.
47

 

Dengan demikian, kegiatan mendongeng tidak 

hanya memperkaya kemampuan bahasa reseptif 

(mendengarkan) tetapi juga produktif (berbicara). Anak 

belajar menggunakan bahasa untuk memahami emosi, 

menyampaikan gagasan, serta membangun hubungan 

sosial dengan orang lain, yang semuanya merupakan 

dasar penting dalam pengembangan empati dan 

kecerdasan sosial. 

 

 

                                                      
46

 T. Musfiroh, Cerita Anak dan Pengembangannya (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2008), hlm. 42–43. 
47

 Jerome Bruner, Actual Minds, Possible Worlds (Cambridge, MA: 

Harvard University Press, 1986), hlm. 45. 



38 

 

5) Aspek Spiritual dan Moral 

Fauziah menemukan bahwa pendidikan karakter 

berbasis dongeng islami meningkatkan kesadaran moral 

dan spiritual anak, sehingga mereka lebih cenderung 

menunjukkan perilaku prososial seperti membantu teman, 

meminta maaf, dan menghormati orang lain. Hal ini 

terjadi karena melalui cerita, anak tidak hanya 

mendengar pesan moral secara verbal, tetapi juga 

merasakan secara emosional konsekuensi dari tindakan 

baik dan buruk. Selain itu, pengulangan cerita dan 

diskusi reflektif setelah mendongeng membantu anak 

menginternalisasi nilai-nilai akhlakul karimah dalam 

perilaku nyata. Dengan demikian, dongeng islami 

berperan penting sebagai media pembelajaran karakter 

yang menumbuhkan keseimbangan antara aspek kognitif, 

afektif, dan spiritual dalam diri anak.
48

 

g. Nilai adab dan akhlak dalam dongeng islami 

Dalam konteks pendidikan Islam, adab dan akhlak 

merupakan inti dari pembentukan kepribadian anak. Adab 

berkaitan dengan tata perilaku lahiriah yang menunjukkan 

penghormatan dan kesantunan, sedangkan akhlak 

merupakan sifat batin yang menjadi sumber perilaku baik.
49

 

Adab menekankan bagaimana seseorang bertindak dengan 

benar terhadap Allah, manusia, dan alam, sementara akhlak 

                                                      
48

 Fauziah, N., Azizah, F. N., & Makarau, N. I. (2024). Building a 

Generation of Islamic Character through Religious and Moral Education. 

Cendekiawan: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman, 3(3), 476–485. 
49

 Al-Ghazali. I yā’ ‘Ulūm ad-Dīn, Juz III. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2000.hlm.53 



39 

 

menekankan mengapa seseorang melakukan tindakan baik 

tersebut.
50

 

Menurut Al-Ghazali, akhlak adalah keadaan jiwa yang 

melahirkan perbuatan dengan mudah tanpa pertimbangan 

panjang.
51

 Jika perbuatan itu baik, maka sifat jiwa yang 

melahirkannya disebut akhlak yang baik (al-khuluq al-

hasan), dan jika buruk disebut akhlak yang tercela (al-

khuluq as-sayyi’). Dengan demikian, akhlak bukan hanya 

hasil pendidikan formal, melainkan buah dari pembiasaan 

dan keteladanan. 

Sementara itu, Ibn Miskawaih dalam Tahdzīb al-Akhlāq 

menjelaskan bahwa akhlak yang baik adalah hasil dari 

keseimbangan antara daya akal, amarah, dan nafsu.
52

 

Pendidikan akhlak bertujuan mencapai kondisi jiwa yang 

seimbang (al-‘adl), di mana seseorang mampu menahan 

dorongan buruk dan mengarahkan perilaku pada kebajikan. 

Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan anak dalam Islam, 

yaitu membentuk pribadi yang beradab (insān ādib). 

Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa 

adab adalah fondasi pendidikan Islam, yaitu proses 

“menempatkan sesuatu pada tempatnya yang benar”.
53

 

Menurutnya, seseorang yang beradab adalah orang yang 

mengetahui kedudukan Tuhan, manusia, dan alam semesta 

                                                      
50

 Ibn Miskawaih. Tahdzīb al-Akhlāq wa Ta hīr al-A‘rāq. Beirut: Dār 

al-Maktabah al-Hayah, 1985.hlm 27-28 
51

 Syed Muhammad Naquib al-Attas. The Concept of Education in 

Islam. Kuala Lumpur: ISTAC, 1991.hlm 23-25 
52

 QS. Al-Hujurāt [49]:13 dan QS. Al-Ma‘ūn [107]:1–7. 
53

 Hidayatullah, Furqon. Pendidikan Karakter: Membangun Peradaban 

Bangsa. Surakarta: UNS Press, 2010.hlm 49 



40 

 

dalam tatanan wujud, serta berperilaku sesuai dengan 

pengetahuan itu. Adab menjadi bentuk kesadaran etis yang 

memancar dari pengetahuan yang benar (‘ilm). 

Dalam konteks dongeng islami, nilai-nilai adab dan 

akhlak menjadi isi utama cerita yang disampaikan kepada 

anak. Dongeng islami tidak sekadar menampilkan kisah 

imajinatif, tetapi berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai 

moral dan spiritual yang sesuai dengan ajaran Islam.
54

 

Melalui kisah para nabi, sahabat, atau tokoh teladan dalam 

sejarah Islam, anak-anak diperkenalkan dengan perilaku 

terpuji seperti kejujuran, kasih sayang, tolong-menolong, 

tanggung jawab, dan kesabaran. 

Proses mendengarkan dan menghayati cerita tersebut 

memfasilitasi anak untuk menginternalisasi nilai adab dan 

akhlak melalui pengalaman emosional dan kognitif. Ketika 

anak mengidentifikasi diri dengan tokoh yang menunjukkan 

perilaku baik, mereka belajar merasakan dan memahami 

nilai moral yang disampaikan inilah mekanisme 

pembentukan empati yang menjadi tujuan utama penelitian 

ini.
55

 

Dengan demikian, teori adab dan akhlak dalam Islam 

menjadi landasan normatif bagi penggunaan dongeng 

bertema adab dan akhlak sebagai media pendidikan karakter. 

Nilai-nilai ini bukan variabel terpisah, melainkan substansi 

moral dari isi dongeng islami yang digunakan untuk 

menumbuhkan sikap empati anak usia dini. 

                                                      
54

 Hanafi, Muchlis. Etika dan Akhlak dalam Islam. Jakarta: LIPI Press, 

2015.hlm.12-13 
55

 Zipes, Jack. Why Fairy Tales Stick: The Evolution and Relevance of a 

Genre. New York: Routledge, 2006,hlm.16 



41 

 

Gambar 1.1  Bagan Kerangka Teoritis Dongeng 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. Sikap Empati  

a. Pengertian Empati 



42 

 

Empati adalah kemampuan untuk memahami 

pengalaman emosional orang lain secara kognitif dan 

afektif dan menanggapinya dengan perhatian dan 

pemahaman yang tepat.
56

 Klund dan Meranius menjelaskan 

bahwa empati merupakan kemampuan yang melibatkan dua 

dimensi utama, yaitu kognitif dan afektif. Dimensi kognitif 

Merujuk pada kemampuan seseorang untuk memahami 

perasaan dan sudut pandang orang lain secara rasional, 

sedangkan dimensi afektif tekanan pada kemampuan untuk 

merasakan dan menanggapi emosi tersebut secara 

emosional dan penuh kepedulian. Dalam konteks 

pendidikan anak, konsep ini berarti membantu anak belajar 

mengenali emosi teman-temannya serta menanggapinya 

dengan perilaku yang sesuai, seperti menenangkan atau 

membantu. 

Empati merupakan kemampuan seseorang untuk 

memahami dan ikut merasakan perasaan orang lain, baik 

dari aspek emosional maupun kognitif. Empati merupakan 

kapasitas afektif dan kognitif individu dalam merespons 

kondisi emosional orang lain.
57

 Dalam psikologi 

perkembangan, empati dianggap sebagai fondasi utama dari 

                                                      
56

 Eklund, JH & Meranius, MS (2021). “Menuju Konsensus tentang 

Hakikat Empati: Tinjauan Tinjauan.” Edukasi dan Konseling Pasien , 104(6), 

hlm. 128.  
57

 Hoffman, M. L. (2000). Empathy and Moral Development: 

Implications for Caring and Justice. Cambridge University Press.hlm 3-4 



43 

 

perilaku prososial seperti menolong, berbagi, dan 

menghormati orang lain.
58

  

Sementara itu, Ng, Tan, dan Zhou menjelaskan 

bahwa empati merupakan proses multidimensi yang terdiri 

atas affective sharing, yaitu kemampuan berbagi perasaan 

dengan orang lain; cognitive understanding, yaitu 

pemahaman terhadap perspektif orang lain; serta behavioral 

intention, yakni keinginan untuk membantu atau 

memberikan respons yang mendukung. Kedua pandangan 

tersebut menunjukkan bahwa empati bukan sekadar reaksi 

emosional spontan, melainkan suatu kemampuan sosial 

yang terintegrasi antara pikiran, perasaan, dan tindakan 

yang berperan penting dalam pembentukan perilaku sosial 

positif serta pengembangan moral individu, terutama pada 

anak usia dini.59 

Empati adalah kemampuan untuk mengidentifikasi, 

memahami, dan merespons emosi orang lain dengan cara 

yang tepat. Menurut  Howe Empati bukanlah sifat bawaan, 

melainkan kemampuan yang dapat dikembangkan melalui 

pengalaman emosional, interaksi sosial, dan bimbingan 

orang dewasa. Ia menjelaskan bahwa empati memiliki dua 

dimensi utama, yaitu empati kognitif, yakni kemampuan 

seseorang untuk memahami pikiran dan perasaan orang lain, 

                                                      
58

 Eisenberg, N., Spinrad, T. L., & Knafo-Noam, A. (2015). Prosocial 

Development. In M. E. Lamb (Ed.), Handbook of Child Psychology and 

Developmental Science.hlm, 15 
59

 Ng, M.S.P., Tan, S.R., & Zhou, Y.C. (2021). A Systematic Scoping 

Review of Approaches to Teaching and Assessing Empathy in Medicine. BMC 

Medical Education, 21(632), hlm.5. 



44 

 

serta empati afektif, yaitu kemampuan untuk merasakan 

secara emosional apa yang sedang dirasakan oleh orang lain. 

Kedua dimensi ini saling melengkapi dalam membentuk 

kepekaan sosial anak, sehingga mereka tidak hanya mampu 

memahami situasi emosional orang lain, tetapi juga ikut 

tergerak untuk merespons secara tepat.
60

 

b. Pengertian Empati dalam Perspektif Islam 

Dalam perspektif Islam, empati merupakan bagian 

integral dari akhlak mulia (akhlaq al-karimah) yang harus 

dimiliki oleh setiap Muslim. Istilah empati dalam Islam 

dapat dikaitkan dengan konsep rahmah (kasih sayang), 

ta'awun (tolong-menolong), serta ihsan (berbuat baik secara 

tulus). Al-Qur'an dan Hadis banyak menekankan 

pentingnya sikap peduli terhadap orang lain, terutama 

mereka yang lemah atau membutuhkan. 

QS. Al-Ma’un ayat 1-3 memberikan peringatan 

keras kepada orang-orang yang mengabaikan anak yatim 

dan enggan memberi makan orang miskin. Ayat ini 

menunjukkan bahwa empati dalam Islam bukan sekadar 

perasaan, tetapi harus diwujudkan dalam tindakan nyata.  

Rasulullah SAW juga bersabda: 

"Barang siapa yang tidak memiliki kasih sayang, 

maka ia tidak akan mendapatkan kasih sayang."
61

 

 

                                                      

 
61

 Abu ‘Abdillah Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, al-Jāmi‘ al- a ī , 

Juz 8 (Beirut: Dār Ibn Kathīr, 1987), hlm. 11; Abu al- usain Muslim bin al-

ajjāj, a ī  Muslim, Juz 4 (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.t.), hlm. 

1808 



45 

 

Hadis ini mempertegas bahwa empati merupakan 

bagian dari rahmat Allah yang semestinya diwujudkan 

dalam perilaku manusia sehari-hari. Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

menegaskan bahwa seseorang yang tidak memiliki kasih 

sayang kepada sesamanya tidak akan mendapatkan kasih 

sayang dari Allah. Kasih sayang yang dimaksud bukan 

hanya berupa tindakan fisik atau bantuan nyata, tetapi juga 

kemampuan batiniah untuk merasakan penderitaan, 

kesedihan, atau kebahagiaan orang lain, kemudian tergerak 

untuk memberikan respon yang sesuai. Inilah hakikat 

empati dalam perspektif Islam sebuah sikap hati yang 

menuntun pada perilaku sosial yang penuh kepedulian dan 

kemanusiaan. 

Dalam konteks ini, empati menjadi manifestasi dari 

nilai rahmah (kasih sayang) yang merupakan inti ajaran 

Islam. Allah جل جلاله berfirman bahwa Nabi Muhammad diutus 

sebagai “rahmatan lil ‘ālamīn” (QS. al-Anbiyā’ [21]: 107), 

yakni pembawa kasih sayang bagi seluruh makhluk. 

Dengan demikian, setiap Muslim dituntut untuk meneladani 

sifat empatik Nabi yang tercermin dalam kepedulian beliau 

terhadap umat manusia tanpa memandang perbedaan status 

sosial, usia, atau latar belakang. 

Lebih jauh, hadis ini juga menunjukkan bahwa 

empati memiliki hubungan timbal balik antara manusia dan 

Tuhan. Ketika seseorang menumbuhkan empati dan kasih 

sayang kepada sesama, Allah akan membalasnya dengan 

rahmat dan perlindungan-Nya. Hal ini menandakan bahwa 



46 

 

empati bukan sekadar aspek psikologis atau sosial, 

melainkan juga dimensi spiritual yang menghubungkan 

hubungan horizontal antar-manusia ( abl min al-nās) 

dengan hubungan vertikal antara manusia dan Allah ( abl 

min Allāh). 

Dalam konteks pendidikan anak, hadis ini memiliki 

relevansi penting karena menumbuhkan empati sejak dini 

berarti menanamkan nilai kasih sayang dan moralitas yang 

akan membentuk kepribadian berakhlak mulia. Anak yang 

belajar untuk memahami dan peduli terhadap perasaan 

orang lain akan tumbuh menjadi pribadi yang lembut hati, 

tidak egois, dan mampu menjaga keharmonisan sosial di 

lingkungannya. Oleh karena itu, empati dalam Islam bukan 

hanya nilai psikologis, tetapi juga akhlak Qur’ani yang 

menjadi pondasi bagi terciptanya masyarakat yang penuh 

cinta kasih dan kedamaian. 

Menurut Yusuf empati dalam Islam tidak hanya 

mencakup perasaan peduli, tetapi juga melibatkan 

kesadaran spiritual bahwa semua manusia adalah ciptaan 

Allah dan memiliki hak yang sama untuk dihormati.
62 

Dengan demikian, empati dalam Islam memiliki dimensi 

spiritual, sosial, dan moral yang saling terintegrasi. 

Penelitian Fauziah juga menunjukkan bahwa 

pendidikan karakter berbasis Islam, yang mengajarkan nilai 

empati melalui kisah Nabi dan teladan sahabat, memiliki 

dampak signifikan dalam membentuk perilaku anak yang 

                                                      
62

 Yusuf, M. (2024). Pendidikan Karakter pada Anak Usia Dini: 

Perspektif Pendidikan Islam. UIN Press.hlm 112-113. 



47 

 

penuh kasih sayang, toleran, dan bertanggung jawab.
63

 

Empati yang ditanamkan melalui kisah-kisah keteladanan 

tersebut berperan penting dalam membangun kecerdasan 

emosional dan moral anak sejak usia dini. Melalui cerita, 

anak tidak hanya memahami nilai-nilai kebaikan secara 

kognitif, tetapi juga merasakan pengalaman emosional 

tokoh-tokoh teladan yang berbuat baik, menolong sesama, 

dan menunjukkan kasih sayang kepada makhluk lain. 

Proses ini membantu anak menginternalisasi nilai empati 

secara alami dan menyenangkan. Selain itu, pendekatan 

berbasis kisah juga menumbuhkan kesadaran spiritual 

bahwa setiap tindakan baik adalah bagian dari ibadah dan 

manifestasi kasih sayang Allah. Dengan demikian, 

pendidikan karakter berbasis Islam tidak sekadar 

membentuk perilaku sosial yang positif, tetapi juga 

menumbuhkan hubungan spiritual yang mendalam antara 

anak, sesama manusia, dan Tuhan. 

c. Sikap Prososial dalam Islam 

Sikap prososial didefinisikan sebagai tindakan yang 

dilakukan untuk membantu atau memberikan keuntungan 

bagi orang lain, tanpa mengharapkan imbalan langsung.
64

 

Menurut Hoffman, sikap prososial berkembang melalui tiga 

tahap utama, yaitu empati afektif (merasakan emosi orang 

lain), empati kognitif (memahami perspektif orang lain), 

                                                      
63

 Fauziah, N., Azizah, F. N., & Makarau, N. I. (2024). Building a 

Generation of Islamic Character through Religious and Moral Education. 

Cendekiawan: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman, 3(3), 476–485. 
64

 Batson, C. D. (2011). Altruism in humans. Oxford University 

Press.hlm 20-23 



48 

 

dan empati moral (bertindak sesuai dengan norma sosial 

yang berlaku).
65

 

Perkembangan sikap prososial yang berakar pada 

empati menunjukkan bahwa kemampuan memahami dan 

merasakan keadaan emosional orang lain menjadi dasar 

bagi perilaku sosial yang positif. Anak yang mampu 

mengenali perasaan teman yang sedih, misalnya, akan 

terdorong untuk menghibur atau menolong tanpa 

mengharapkan balasan, yang merupakan bentuk nyata dari 

empati afektif. Seiring bertambahnya usia dan kematangan 

kognitif, anak belajar memahami alasan di balik perasaan 

orang lain (empati kognitif), sehingga tindakan tolong-

menolong menjadi lebih sadar dan terarah. Pada tahap 

tertinggi, yaitu empati moral, individu menolong karena 

kesadaran etis dan nilai keadilan, bukan sekadar dorongan 

emosional sesaat. Pandangan Hoffman ini sejalan dengan 

Batson, yang menegaskan bahwa tindakan prososial sejati 

didorong oleh empati yang tulus dan berorientasi pada 

kesejahteraan orang lain, sehingga menjadi fondasi penting 

dalam pembentukan karakter moral yang berbelas kasih dan 

bertanggung jawab. 

Sikap prososial dalam Islam meliputi sikap jujur, 

amanah, tolong-menolong, dan saling menghargai. Fauziah 

menjelaskan bahwa pendidikan karakter berbasis Islam 

memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan moral 

anak, terutama ketika nilai-nilai tersebut diajarkan melalui 

                                                      
65

 Hoffman, M. L. (2000). Empathy and Moral Development: 

Implications for Caring and Justice. Cambridge University Press.33-37 



49 

 

pembiasaan dan keteladanan dalam lingkungan sekolah dan 

keluarga.
66

 

Dalam penelitian psikologi perkembangan, 

Eisenberg dan Mussen mengklasifikasikan sikap prososial 

menjadi beberapa bentuk utama, yaitu: 

1) Menolong (Helping): Tindakan membantu orang lain 

dalam situasi tertentu. 

2) Berbagi (Sharing): Membagi sumber daya dengan orang 

lain secara sukarela. 

3) Kedermawanan (Altruism): Bertindak tanpa pamrih 

untuk kesejahteraan orang lain. 

4) Kepedulian terhadap kesejahteraan orang lain (Concern 

for Others’ Welfare): Memiliki perhatian terhadap 

kesejahteraan individu lain.
67

 

d. Ruang Lingkup Empati Anak 

Eisenberg & Strayer menguraikan bahwa empati 

dalam perkembangan anak dapat diukur melalui beberapa 

dimensi utama yang mencakup aspek emosional, kognitif, 

sosial, moral, hingga reflektif.
68

. Kelima aspek ini 

berkembang secara bertahap seiring dengan pertambahan 

usia anak dan sangat dipengaruhi oleh lingkungan sosial, 

pola asuh, serta pengalaman belajar yang mereka alami 

                                                      
66

 Fauziah, N., Azizah, F. N., & Makarau, N. I. (2024). Building a 

Generation of Islamic Character through Religious and Moral Education. 

Cendekiawan: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman, 3(3), 476-485. 
67

 Eisenberg, N., & Strayer, J. (1987). Empathy and its development. 

cambridge university press.hlm 31-33. 
68

 Eisenberg, N., Spinrad, T., & Sadovsky, A. (2006). Empathy-Related 

Responding in Children. In Killen & Smetana (Eds.), Handbook of Moral 

Development. Lawrence Erlbaum.hlm. 517-520 



50 

 

setiap hari. Anak yang tumbuh dalam lingkungan yang 

penuh kasih sayang, terbuka terhadap emosi, dan 

memberikan teladan perilaku empatik akan lebih mudah 

mengembangkan kepekaan terhadap perasaan orang lain. 

Sebaliknya, lingkungan yang kurang responsif atau pola 

asuh yang otoriter dapat menghambat perkembangan 

empati dan perilaku prososial anak. Kelima aspek tersebut 

memiliki peran dan karakteristik yang berbeda dalam 

perkembangan empati anak, yang dapat dijelaskan sebagai 

berikut:  

1) Empati Emosional (Emotional Empathy) 

Empati emosional adalah bentuk empati yang 

paling awal berkembang, biasanya tampak pada anak 

usia balita. Pada tahap ini, anak cenderung merasakan 

secara langsung emosi orang lain, misalnya ikut 

menangis ketika melihat temannya menangis. Hoffman 

menyebut tahap ini sebagai global empathy, di mana 

anak belum bisa membedakan perasaan dirinya dengan 

perasaan orang lain.
69

 

a) Anak merasakan perasaan orang lain dalam situasi 

tertentu 

Contoh perilaku yang dapat diamati: 

Saat melihat temannya tampak kecewa karena tidak 

mendapat giliran bermain, anak menghentikan 

aktivitasnya sejenak dan berkata, “Kamu sedih, ya?” 

                                                      
69

 Hoffman, M. L. (2000). Empathy and Moral Development: 

Implications for Caring and Justice. Cambridge University Press.hlm 64-66 



51 

 

atau menunjukkan wajah prihatin sambil 

memperhatikan temannya. 

b) Anak menunjukkan reaksi afektif seperti ikut sedih 

saat temannya menangis 

Contoh perilaku yang dapat diamati: 

Ketika temannya menangis karena jatuh, anak 

terlihat diam dan menunduk, lalu mendekati 

temannya dan memeluknya atau berkata, “Jangan 

nangis, nanti sembuh.” 

David Howe menegaskan bahwa keterampilan 

ini akan berkembang optimal jika anak dibimbing oleh 

orang dewasa yang responsif terhadap emosinya
70

. 

Misalnya, ketika guru atau orang tua menjelaskan 

perasaan tokoh dalam cerita, anak belajar mengenali 

emosi tersebut dan menghubungkannya dengan situasi 

nyata. 

Selain itu, penelitian Budzińska & Majchrzak 

menunjukkan bahwa mendongeng dengan menekankan 

ekspresi emosional dapat meningkatkan respons empatik 

pada anak usia dini, karena cerita memberikan 

pengalaman emosional yang kaya dan dapat ditiru.
71

 

2) Empati Kognitif (Cognitive Empathy) 

Empati kognitif muncul ketika anak sudah 

mampu memahami bahwa orang lain memiliki pikiran, 

                                                      
70

 Howe, D. (2013). Empathy: What it is and Why it Matters. Palgrave 

Macmillan.hlm 41-42 
71

 Budzińska, K., & Majchrzak, A. (2024). Emotional Storytelling as a 

Pedagogical Tool for Early Childhood Empathy Development. Early Child 

Development and Care, 194(5), 732–746. 



52 

 

perasaan, atau perspektif yang berbeda dari dirinya. 

Pada tahap ini, anak dapat mengidentifikasi emosi orang 

lain tanpa harus ikut merasakannya secara langsung.
72

 

a) Anak mampu mengidentifikasi emosi orang lain 

Contoh perilaku yang dapat diamati: 

Anak menunjuk ke temannya dan berkata, “Dia 

marah karena mainannya diambil.” 

b) Anak menunjukkan pemahaman bahwa perasaan 

orang lain bisa berbeda dari dirinya sendiri 

Contoh perilaku yang dapat diamati: 

Saat tidak ikut sedih, anak tetap berkata, “Kalau aku 

sih nggak sedih, tapi dia sedih karena bonekanya 

hilang”.
73

 

Menurut Howe, empati kognitif memerlukan 

pembelajaran sosial yang berulang dan paparan terhadap 

situasi yang menantang perspektif anak. Dongeng islami, 

khususnya yang menyajikan dilema moral, dapat 

membantu anak melatih keterampilan ini. Penelitian 

Budiarti menemukan bahwa anak yang sering 

mendengarkan cerita islami menunjukkan peningkatan 

kemampuan memahami perasaan orang lain, bahkan 

dalam konteks yang kompleks seperti konflik antar 

teman.
74

 

                                                      
72

 Eisenberg, N., & Strayer, J. (1987). Empathy and Its Development. 

Cambridge University Press.hlm 27-28. 
73

 Decety, J., & Jackson, P. L. (2004). The functional architecture of 

human empathy. behavioral and cognitive neuroscience reviews, 3(2), 71–100. 
74

 Budiarti, E., Lesmana, D. E., Annisa, N., Santy, H., & Rulita, R. 

(2022). Meningkatkan kemampuan sikap empati anak usia dini melalui 

mendongeng cerita sejarah islam. Analytica Islamica, 11(2), 77–89. 



53 

 

3) Empati Sosial (Social Empathy) 

Empati sosial merujuk pada kemampuan anak 

untuk bertindak secara prososial berdasarkan 

pemahaman terhadap kebutuhan orang lain. Anak pada 

tahap ini mulai menunjukkan perilaku seperti membantu, 

berbagi, atau bekerja sama tanpa diminta. 

a) Anak menunjukkan sikap prososial seperti berbagi, 

menolong, dan bekerja sama 

Contoh perilaku yang dapat diamati: 

Anak mengambil mainan lalu memberikannya 

kepada temannya yang sedang mencari, tanpa 

diminta. 

b) Anak mampu memahami norma sosial dan budaya 

yang berlaku dalam lingkungannya.
75

 

Contoh perilaku yang dapat diamati: 

Anak berkata, “Kita harus antre, bu guru bilang 

nggak boleh rebutan.” 

Penelitian Fauziah menguatkan bahwa 

pendidikan karakter berbasis Islam, khususnya melalui 

cerita yang menampilkan tokoh dengan perilaku tolong-

menolong, dapat meningkatkan perilaku prososial anak. 

Van Wyk juga menekankan bahwa narasi yang humanis 

membangun koneksi emosional yang memperkuat kerja 

sama sosial dan kesadaran etis pada anak.
76

 

                                                      
75

 Hoffman, M. L. (2014). Empathy, Social Cognition, and Moral 

Action. In Handbook of Moral Behavior and Development. Psychology 

Press.hlm.143–165 
76

 Van Wyk, M. (2025). Humanising Pedagogy via Narrative-Based AI 

Tools. Journal of Applied Learning and Teaching (JALT), 8(1), hlm.44–59. 



54 

 

4) Empati Moral (Moral Empathy) 

Empati moral mengacu pada kemampuan anak 

untuk menilai suatu tindakan sebagai baik atau buruk 

berdasarkan dampaknya terhadap orang lain. Pada tahap 

ini, anak mulai mengembangkan penilaian etis yang 

memandu perilakunya
77

. 

a) Anak memahami konsep adil dan tidak adil dalam 

interaksi sosialnya 

Contoh perilaku yang dapat diamati: 

Anak protes kepada teman, “Kamu ambil dua, aku 

cuma satu. Itu nggak adil!”  

b) Anak merasa bertanggung jawab terhadap orang lain 

dalam kelompok sosialnya
78

. 

Contoh perilaku yang dapat diamati: 

Anak membantu temannya mengumpulkan mainan 

setelah bermain sambil berkata, “Biar cepat selesai, 

aku bantu ya.” 

Menurut David Howe, empati moral berkembang ketika 

anak diberi kesempatan untuk merenungkan akibat dari 

perilaku mereka terhadap orang lain. Dalam konteks ini, 

dongeng islami yang memuat pesan keadilan, tolong-

menolong, dan kejujuran memberikan pengalaman moral 

yang dapat memicu refleksi anak. Penelitian Bîzoi 

menunjukkan bahwa teater boneka yang mengandung 

                                                      
77

 Decety, J., & Jackson, P. L. (2004). The Functional Architecture of 

Human Empathy. Behavioral and Cognitive Neuroscience Reviews, 3(2),hlm. 

71–100. 
78

 Yusuf, M. (2024). pendidikan karakter pada anak usia dini: 

perspektif pendidikan islam. 



55 

 

dilema etis membantu anak menginternalisasi nilai moral 

melalui simulasi naratif.
79

 

5) Refleksi Nilai Moral (Reflective Moral Empathy) 

Tahap ini merupakan bentuk empati yang lebih 

tinggi, di mana anak tidak hanya memahami nilai moral, 

tetapi juga memiliki keinginan untuk meniru perilaku 

baik tersebut dalam kehidupan nyata. Refleksi ini sering 

muncul setelah anak terpapar pada cerita yang 

menghadirkan teladan yang kuat. 

Contoh perilaku yang di amati: 

Setelah mendengarkan dongeng tentang suka menolong, 

anak berkata, “Rania anak yang baik, suka menolong. 

Aku juga mau bantu teman.” 

Howe menyebut refleksi ini sebagai tahap di mana 

empati terhubung dengan pembentukan identitas moral 

anak.
80

 Hal ini sejalan dengan teori Hoffman yang 

menegaskan bahwa empati moral mendorong perilaku 

prososial yang konsisten.
81

 Hoffman menegaskan bahwa 

empati moral merupakan puncak dari perkembangan 

empati, karena mendorong seseorang untuk berperilaku 

prososial secara konsisten. Pada tahap ini, individu tidak 

lagi menolong hanya karena dorongan emosional sesaat, 

tetapi karena kesadaran moral bahwa kepedulian 

                                                      
79

 Bîzoi, A.-C., & Bîzoi, C.-G. (2025). Merlin Theatre and Moral 

Education: Puppet Narratives as Ethical Pedagogy in Romania’s Educational 

Landscape. Journal of Moral Education, 54(1), 1–20. 
80

 Howe, D. (2013). Empathy: What it is and Why it Matters. Palgrave 

Macmillan.83-85 
81

 Hoffman, M. L. (2000). Empathy and Moral Development: 

Implications for Caring and Justice. Cambridge University Press.hlm 211-214 



56 

 

terhadap orang lain adalah kewajiban etis. Dengan 

demikian, empati moral menjadi kekuatan internal yang 

membentuk perilaku altruistik dan rasa tanggung jawab 

sosial dalam diri anak. 



57 

 

Gambar 1.2  Bagan Kerangka Teoritis Sikap Empati 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

3. Hubungan Dongeng dan Sikap Empati Anak Usia Dini 

Beberapa studi menyatakan bahwa storytelling 

merupakan pendekatan paling efektif untuk menanamkan 

empati pada anak usia dini. Niyozova mengemukakan bahwa 

pembentukan spiritual-educational image anak harus mencakup 

empati sebagai inti karakter yang dibentuk melalui cerita, ritual, 

dan interaksi sosial.
82

 

Selain itu, Saniro juga menekankan bahwa endekatan 

antropologi sastra yakni pembelajaran melalui karya sastra lokal 

seperti dongeng dan cerita rakyat dapat menjadi sarana efektif 

dalam membentuk kesadaran sosial, rasa keadilan, dan 

kepekaan emosional anak. Melalui kisah yang menampilkan 

tokoh-tokoh yang mengalami penderitaan, konflik, atau 

perjuangan hidup, anak memperoleh pemahaman kontekstual 

tentang nilai kemanusiaan. Proses ini membantu anak 

mengembangkan empati, karena mereka belajar melihat dunia 

dari perspektif tokoh cerita dan memahami makna moral yang 

terkandung di dalamnya. Lebih dari sekadar hiburan, literatur 

lokal berfungsi sebagai media edukatif yang 

mentransformasikan pengalaman sosial menjadi pembelajaran 

karakter yang mendalam.
83

 

Penelitian oleh Anaswa memperkuat argumen ini, 

menyatakan bahwa mendongeng bukan hanya menumbuhkan 

empati emosional, tetapi juga mendorong anak untuk 

                                                      
82

 Niyozova, M. N. (2025). Improving the Characteristics of Forming 

the Spiritual-Educational Image of Preschool Children. JMSI, 4(3).hlm. 145-146. 
83

 Saniro, R. K. K., et al. (2025). Literature as a Transformation of 

Social Education in Supporting SDGs in Indonesia. ENTITA: Jurnal Pendidikan 

Ilmu Sosial dan Ilmu Sosial.hlm. 54-56 



59 

 

berperilaku prososial setelah mendengarkan cerita. Hal ini 

terjadi karena melalui cerita, anak tidak sekadar memahami 

emosi tokoh, tetapi juga menginternalisasi nilai moral dan sosial 

yang tersirat dalam alur kisah. Ketika anak mendengar cerita 

tentang tolong-menolong, kejujuran, atau kasih sayang, mereka 

mengalami vicarious experience yakni merasakan emosi tokoh 

secara tidak langsung yang menstimulasi dorongan untuk 

meniru perilaku positif tersebut dalam kehidupan nyata. Dengan 

demikian, kegiatan mendongeng berperan sebagai media 

pembelajaran afektif yang efektif untuk membentuk kepekaan 

sosial, tanggung jawab moral, dan perilaku empatik pada anak 

usia dini.
84

 

 Selain itu, studi Niyozova menemukan bahwa 

pembentukan karakter spiritual anak, termasuk empati, harus 

melibatkan narasi moral dan interaksi sosial yang mendalam
85

. 

Dongeng islami yang bertema adab dan akhlak memiliki 

kekuatan pedagogis yang mampu menginternalisasikan nilai 

empati dan prososial pada anak usia dini. Cerita-cerita tentang 

Nabi Muhammad SAW, kisah sahabat, maupun kisah fabel 

dengan pesan islami memberikan contoh konkret yang dapat 

ditiru anak. 

Penelitian Fitroh dan Sari menunjukkan bahwa dongeng 

efektif dalam menanamkan nilai tanggung jawab dan tolong-

                                                      
84

 Anaswa, I., Irshandy, R., & Widyasari, R. (2025). Stimulasi empati 

anak usia dini melalui kegiatan mendongeng: Literature Review. Journal of 

Early Childhood Education Research, 9(1), 44–63. 
85

 Niyozova, M. N. (2025). Improving the Characteristics of Forming 

the Spiritual-Educational Image of Preschool Children. Journal of 

Multidisciplinary Sciences and Innovations (JMSI), 4(3), 112–128. 



60 

 

menolong pada anak. Melalui alur cerita yang memuat konflik, 

penyelesaian, serta pesan moral yang jelas, anak-anak belajar 

memahami hubungan antara tindakan dan konsekuensinya. 

Cerita yang menghadirkan tokoh-tokoh yang jujur, menepati 

janji, atau menolong sesama membantu anak mengidentifikasi 

perilaku yang patut diteladani, sekaligus menumbuhkan 

kesadaran tentang pentingnya berbuat baik kepada orang lain. 

Selain itu, kegiatan mendongeng menciptakan suasana 

emosional yang hangat antara pendidik dan anak, sehingga 

nilai-nilai moral yang disampaikan menjadi lebih mudah 

diterima dan dihayati. Dengan demikian, mendongeng tidak 

hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga sebagai 

media pendidikan karakter yang menumbuhkan empati, rasa 

tanggung jawab, dan sikap prososial pada anak usia dini.
86

 Hal 

ini sejalan dengan hasil temuan Murniati yang menyatakan 

bahwa pendekatan holistik melalui cerita islami meningkatkan 

pemahaman anak terhadap konsep religius seperti empati dan 

kasih sayang.
87

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
86

 Fitroh, A., & Sari, R. (2015). Dongeng sebagai Media Penanaman 

Karakter dan Empati Moral. Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini Kasih Ibu, 5(2), 

101–115. 
87

 Murniati, D. (2024). Strategi Holistik dalam Membentuk Karakter 

Religius Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 12(1), 33–50. 



61 

 

Gambar 1.3 Bagan Kerangka Teoritis Hubungan Dongeng dan Sikap Empati 

AUD 

 

 

 

 

 

 

 

 

G. Hipotesis Penelitian 

Hipotesis dalam penelitian ini disusun untuk menguji 

pengaruh dongeng islami bertema adab dan akhlak terhadap 

empati anak usia 5–6 tahun di TK Al Fadlilah. 

1. Hipotesis Alternatif (H ) 

a)  H : Pelaksanaan pembelajaran dongeng bertema adab 

dan akhlak dapat meningkatkan sikap empati anak usia 

5–6 tahun di TK Al Fadlilah. 

b) H : Terdapat perbedaan yang signifikan dalam sikap 

empati anak usia 5–6 tahun di TK Al Fadlilah sebelum 

dan sesudah diberikan pembelajaran dongeng bertema 

adab dan akhlak. 

c) H : Terdapat perbedaan yang signifikan dalam sikap 

empati antara kelompok anak yang mendapat 

pembelajaran dongeng bertema adab dan akhlak dan 



62 

 

kelompok yang tidak mendapat pembelajaran tersebut di 

TK Al Fadlilah. 

2. Hipotesis Nol (H ) 

a) H : Pelaksanaan pembelajaran dongeng bertema adab 

dan akhlak tidak berpengaruh terhadap peningkatan sikap 

empati anak usia 5–6 tahun di TK Al Fadlilah. 

b) H : Tidak terdapat perbedaan yang signifikan dalam 

sikap empati anak usia 5–6 tahun di TK Al Fadlilah 

sebelum dan sesudah diberikan pembelajaran dongeng 

bertema adab dan akhlak. 

c) H : Tidak terdapat perbedaan yang signifikan dalam 

sikap empati antara kelompok anak yang mendapat 

pembelajaran dongeng bertema adab dan akhlak dan 

kelompok yang tidak mendapat pembelajaran tersebut di 

TK Al Fadlilah. 

 

H. Sistematika Pembahasan 

Sistematika pembahasan dalam tesis ini terdiri atas 

empat bab yang saling berkaitan dan membentuk alur penelitian 

yang sistematis. Bab I merupakan pendahuluan yang berfungsi 

sebagai dasar awal penelitian. Pada bagian ini dijelaskan secara 

rinci mengenai latar belakang penelitian yang menyoroti 

pentingnya menumbuhkan empati pada anak usia dini melalui 

metode pembelajaran yang menyenangkan dan sesuai dengan 

tahap perkembangannya. Salah satu metode yang dipilih adalah 

kegiatan mendongeng islami bertema adab dan akhlak, yang 

diyakini efektif dalam menanamkan nilai moral serta melatih 



63 

 

kepekaan sosial anak. Bab ini juga memuat rumusan masalah 

yang berfokus pada pengaruh kegiatan mendongeng islami 

terhadap empati anak usia 5–6 tahun, tujuan penelitian baik 

secara umum maupun khusus, serta manfaat penelitian secara 

teoritis dan praktis bagi guru, orang tua, dan lembaga 

pendidikan anak usia dini. Selain itu, disajikan pula kajian 

penelitian yang relevan untuk menempatkan penelitian ini 

dalam konteks akademik yang lebih luas. Landasan teori 

disusun berdasarkan teori dongeng, teori empati, dan teori 

pengaruh dongeng terhadap perkembangan sosial-emosional 

anak, yang diperkuat dengan perspektif Islam mengenai nilai 

kasih sayang dan kepedulian. Pada bagian akhir bab, dipaparkan 

hipotesis penelitian dan uraian sistematika penulisan yang 

memberikan gambaran umum isi keseluruhan tesis. 

Bab II membahas metode penelitian yang digunakan 

untuk menjawab rumusan masalah. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kuantitatif dengan desain eksperimen semu (quasi 

experiment) berbentuk pretest–posttest control group design. 

Dalam bab ini dijelaskan secara rinci populasi penelitian yang 

mencakup anak usia 5–6 tahun di lembaga PAUD tempat 

penelitian dilakukan, teknik pengambilan sampel, serta prosedur 

pelaksanaan penelitian mulai dari tahap pretest, pemberian 

perlakuan berupa kegiatan mendongeng islami pada kelompok 

eksperimen, hingga posttest yang sama pada kedua kelompok. 

Instrumen yang digunakan berupa skala observasi empati anak 

usia dini yang dikembangkan berdasarkan indikator empati, 

kemudian diuji validitas dan reliabilitasnya menggunakan 



64 

 

validitas isi dan uji reliabilitas Cronbach’s Alpha. Data yang 

diperoleh dianalisis menggunakan uji normalitas, homogenitas, 

dan uji hipotesis dengan independent samples t-test atau Mann–

Whitney U Test sesuai dengan distribusi data. Selain itu, 

dilakukan pula perhitungan effect size Cohen’s d untuk melihat 

besarnya pengaruh perlakuan secara praktis. 

Bab III menyajikan hasil penelitian dan pembahasan. 

Pada bagian ini dipaparkan hasil eksperimen secara deskriptif 

dan analitik, meliputi data hasil pretest dan posttest empati pada 

kelompok eksperimen dan kelompok kontrol yang disajikan 

dalam bentuk tabel, grafik, dan uraian naratif. Dari hasil analisis, 

ditemukan bahwa sebelum perlakuan kedua kelompok memiliki 

tingkat empati yang relatif sama, namun setelah perlakuan 

mendongeng islami, kelompok eksperimen menunjukkan 

peningkatan empati yang lebih tinggi dibandingkan kelompok 

kontrol. Uji statistik menunjukkan adanya perbedaan signifikan, 

sehingga hipotesis penelitian diterima. Hasil perhitungan effect 

size juga menunjukkan bahwa pengaruh kegiatan mendongeng 

islami tergolong sedang hingga kuat, yang berarti signifikan 

secara statistik maupun praktis. Pembahasan dalam bab ini 

mengaitkan hasil penelitian dengan teori dongeng, teori empati, 

serta penelitian terdahulu, yang secara keseluruhan mendukung 

efektivitas mendongeng islami sebagai media pembelajaran 

karakter dan pengembangan empati anak. Pada bagian akhir, 

dijelaskan pula keterbatasan penelitian, seperti jumlah sampel 

yang terbatas, durasi perlakuan yang singkat, serta 



65 

 

kemungkinan adanya faktor luar yang tidak dapat dikontrol 

secara penuh oleh peneliti. 

Bab IV merupakan bagian penutup yang berisi simpulan, 

implikasi, dan saran. Simpulan penelitian menegaskan bahwa 

kegiatan mendongeng islami bertema adab dan akhlak 

berpengaruh signifikan terhadap peningkatan empati anak usia 

5–6 tahun dengan tingkat efek yang cukup kuat. Implikasi 

penelitian menunjukkan pentingnya penerapan metode 

mendongeng sebagai strategi pembelajaran karakter yang 

efektif dalam pendidikan anak usia dini, baik oleh guru di 

lembaga pendidikan maupun oleh orang tua di rumah. Secara 

teoretis, penelitian ini memperkaya kajian tentang peran narasi 

islami dalam pembentukan aspek sosial-emosional anak. Bagian 

akhir memuat saran yang ditujukan kepada guru, orang tua, 

lembaga pendidikan, dan peneliti selanjutnya agar 

mengembangkan kegiatan mendongeng dengan variasi tema, 

media, dan durasi yang lebih beragam, sehingga manfaatnya 

terhadap pengembangan empati serta aspek lain dari 

perkembangan anak dapat dioptimalkan secara berkelanjutan. 

 

 

  



150 

 

BAB IV 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan di TK Al 

Fadlilah, dapat disimpulkan bahwa kegiatan pembelajaran dengan 

menggunakan dongeng bertema adab dan akhlak anak Muslim 

memiliki pengaruh yang signifikan terhadap peningkatan sikap 

empati anak usia 5–6 tahun. Proses pembelajaran yang 

dilaksanakan melalui metode mendongeng terbukti mampu 

menumbuhkan kemampuan anak dalam memahami, merasakan, 

dan menanggapi perasaan orang lain secara positif. Hal ini terlihat 

dari peningkatan perilaku empatik anak setelah diberikan perlakuan 

berupa kegiatan mendongeng dengan tema adab dan akhlak, seperti 

tolong-menolong, kasih sayang, menghormati orang tua, dan 

kejujuran. 

Pelaksanaan pembelajaran dongeng adab dan akhlak dalam 

penelitian ini dilakukan secara bertahap melalui beberapa sesi, yang 

masing-masing mengandung unsur ekspresi, interaksi, dan refleksi. 

Peneliti tidak hanya menyampaikan cerita, tetapi juga mengarahkan 

anak untuk memahami nilai moral yang terkandung di dalamnya. 

Anak-anak menunjukkan antusiasme tinggi selama kegiatan 

berlangsung, bahkan mereka mampu menirukan perilaku tokoh 

dalam cerita dengan cara berbagi, membantu teman, dan 

menunjukkan kepedulian terhadap sesama. Hasil ini 

memperlihatkan bahwa kegiatan mendongeng bukan hanya sebagai 



151 

 

hiburan edukatif, tetapi juga sebagai sarana internalisasi nilai-nilai 

akhlakul karimah yang membentuk karakter empatik sejak dini. 

Berdasarkan hasil analisis statistik menggunakan Wilcoxon 

Signed Rank Test, diperoleh nilai signifikansi sebesar 0,003 (<0,05) 

yang menunjukkan adanya peningkatan signifikan pada skor empati 

anak antara sebelum dan sesudah diberikan perlakuan. Sementara 

itu, hasil uji Mann–Whitney U antara kelompok eksperimen dan 

kontrol menunjukkan nilai U = 63,5 dengan signifikansi 0,026 

(<0,05), yang berarti terdapat perbedaan nyata antara anak yang 

mengikuti kegiatan mendongeng dan yang tidak. Nilai effect size 

sebesar 0,65 menurut kategori Cohen menunjukkan bahwa 

pengaruh dongeng terhadap peningkatan empati tergolong sedang 

namun kuat secara praktis. Dengan demikian, hasil penelitian ini 

menegaskan bahwa dongeng islami bertema adab dan akhlak 

berpengaruh signifikan terhadap peningkatan sikap empati anak 

usia dini. 

Secara keseluruhan, kegiatan mendongeng terbukti menjadi 

metode pembelajaran yang efektif dalam pendidikan anak usia dini 

berbasis Islam. Melalui cerita yang sarat nilai moral, anak-anak 

tidak hanya belajar mengenali perasaan orang lain, tetapi juga 

terdorong untuk meneladani perilaku tokoh yang baik dalam 

kehidupan sehari-hari. Dengan pendekatan yang menyenangkan, 

metode ini mampu membangun keseimbangan antara aspek kognitif, 

afektif, sosial, dan spiritual anak, sehingga membentuk pribadi anak 

yang berempati, santun, dan berakhlak mulia sesuai nilai-nilai 

ajaran Islam. 

 



152 

 

B. Implikasi 

Hasil penelitian ini memiliki implikasi penting baik secara 

teoretis maupun praktis. Secara teoretis, penelitian ini memperkuat 

teori narrative learning dan social learning theory yang menyatakan 

bahwa anak-anak belajar nilai moral dan sosial melalui narasi yang 

mengandung contoh perilaku positif. Dongeng islami terbukti 

mampu menjadi media pembelajaran yang efektif dalam 

menanamkan nilai empati, karena anak terlibat secara emosional 

dengan alur cerita dan tokoh-tokohnya. Temuan ini juga 

mendukung teori Hoffman tentang perkembangan empati yang 

menegaskan bahwa pengalaman emosional yang dihadirkan melalui 

narasi moral dapat meningkatkan kemampuan anak dalam 

memahami dan merasakan emosi orang lain. 

Secara praktis, penelitian ini memberikan kontribusi bagi 

pengembangan metode pembelajaran pendidikan Islam anak usia 

dini (PIAUD). Guru sebagai fasilitator pembelajaran dapat 

memanfaatkan kegiatan mendongeng sebagai strategi kreatif untuk 

mengajarkan nilai adab dan akhlak tanpa harus menegur atau 

memberi nasihat secara langsung. Melalui pendekatan yang 

menyenangkan dan interaktif, anak lebih mudah memahami makna 

kebaikan dan terdorong untuk meniru perilaku positif. Selain itu, 

kegiatan mendongeng juga mempererat hubungan emosional antara 

guru dan peserta didik, yang menjadi dasar penting dalam 

pembentukan karakter sosial dan spiritual anak. 

 

Dalam konteks pendidikan Islam, penelitian ini menegaskan 

bahwa kisah-kisah islami yang mengandung nilai adab, kejujuran, 



153 

 

kasih sayang, dan tolong-menolong tidak hanya relevan untuk 

diajarkan di sekolah, tetapi juga penting diterapkan di lingkungan 

keluarga. Dongeng islami berfungsi sebagai media pendidikan 

karakter yang mengintegrasikan unsur kognitif, emosional, dan 

spiritual secara utuh. Oleh karena itu, hasil penelitian ini dapat 

dijadikan dasar dalam penyusunan kurikulum PAUD berbasis nilai 

Islam yang menekankan keseimbangan antara kecerdasan 

intelektual dan moral. 

 

C. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan implikasi yang diperoleh, 

peneliti memberikan beberapa saran sebagai berikut. 

Pertama, bagi guru atau pendidik PAUD, disarankan agar 

metode mendongeng bertema adab dan akhlak diintegrasikan secara 

rutin dalam kegiatan belajar mengajar. Guru hendaknya 

mempersiapkan materi cerita yang sesuai dengan usia anak, 

menggunakan media pendukung seperti boneka tangan, gambar, 

atau video ilustratif untuk meningkatkan daya tarik cerita. Guru 

juga perlu mengajak anak berdialog setelah mendengarkan cerita 

agar nilai moral yang terkandung dapat dipahami dan diinternalisasi 

dengan baik. 

Kedua, bagi orang tua, kegiatan mendongeng hendaknya 

dilanjutkan di lingkungan keluarga sebagai bentuk pendidikan 

karakter yang berkesinambungan. Orang tua dapat membacakan 

kisah islami sederhana sebelum tidur untuk memperkuat nilai 

empati, kasih sayang, dan tanggung jawab anak di rumah. 

Keterlibatan orang tua dalam kegiatan bercerita dapat mempererat 



154 

 

hubungan emosional dengan anak serta menumbuhkan keteladanan 

dalam perilaku sehari-hari. 

Ketiga, bagi lembaga pendidikan dan pembuat kebijakan, 

hasil penelitian ini dapat dijadikan acuan untuk mengembangkan 

program pembelajaran berbasis karakter islami di tingkat PAUD. 

Kurikulum sebaiknya menekankan pembelajaran yang 

mengintegrasikan aspek moral dan sosial dengan metode yang 

menyenangkan seperti mendongeng. Selain itu, lembaga dapat 

menyelenggarakan pelatihan bagi guru PAUD agar memiliki 

keterampilan bercerita yang ekspresif dan komunikatif. 

Keempat, bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk 

memperluas cakupan penelitian dengan jumlah sampel yang lebih 

besar serta memperpanjang durasi perlakuan agar hasil penelitian 

lebih representatif. Penelitian lanjutan juga dapat mengeksplorasi 

pengaruh dongeng islami terhadap aspek perkembangan lain, 

seperti kecerdasan emosional, perilaku prososial, atau religiositas 

anak. 

Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi 

nyata bagi pengembangan pendidikan karakter anak usia dini 

berbasis Islam. Dongeng bertema adab dan akhlak tidak hanya 

efektif sebagai metode pembelajaran, tetapi juga sebagai sarana 

spiritual yang menanamkan empati dan kasih sayang dalam diri 

anak sejak dini.   

 

 

 



155 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Attas, S. M. N. (1991). The Concept of Education in Islam. ISTAC. 

Al-Bukhari, M. ibn I. (1987). Al-Jāmi‘ al- a ī  (Juz 8). Dār Ibn Kathīr. 

Al-Ghazālī. (2000). I yā’ ‘Ulūm ad-Dīn (Juz 3). Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

American Psychological Association. (2023). The effects of media 

violence on children's empathy levels. 

Anaswa, I., Irshandy, R., & Widyasari, R. (2025). Stimulasi empati 

anak usia dini melalui kegiatan mendongeng: Literature review. 

Journal of Early Childhood Education Research, 9(1), 44–63. 

Anggraeni, D., & Rafiyanti, S. (2022). Pengaruh dongeng terhadap 

pendidikan karakter anak usia dini. Jurnal Pendidikan Anak 

Usia Dini, 6(1), 50–52. 

Arikunto, S. (2019). Prosedur penelitian: Suatu pendekatan praktik (Ed. 

revisi). Rineka Cipta. 

Asfandiyar, A. (2007). Mendongeng Itu Gampang. Mizan. 

Aziz, H., & Hidayah, M. A. (2024). Critical reflections on the role of 

Islamic early childhood educators in building tolerance 

awareness in educational setting. Al-Athfal: Jurnal Pendidikan 

Anak, 10(2), 151–163. 

Bandura, A. (1986). Social Foundations of Thought and Action: A 

Social Cognitive Theory. Prentice-Hall. 

Batson, C. D. (2011). Altruism in Humans. Oxford University Press. 

Bettelheim, B. (1976). The Uses of Enchantment: The Meaning and 

Importance of Fairy Tales. Knopf. 

Bîzoi, A.-C., & Bîzoi, C.-G. (2025). From puppets to principles: 

Children’s theatre and the foundations of ethical stakeholder 

awareness. Journal of Moral Education. 



156 

 

Bîzoi, A.-C., & Bîzoi, C.-G. (2025). Merlin theatre and moral education: 

Puppet narratives as ethical pedagogy in Romania’s educational 

landscape. Journal of Moral Education, 54(1), 1–20. 

Bruner, J. (1986). Actual Minds, Possible Worlds. Harvard University 

Press. 

Budiarti, E., Lesmana, D. E., Annisa, N., Santy, H., & Rulita, R. (2022). 

Meningkatkan kemampuan sikap empati anak usia dini melalui 

mendongeng cerita sejarah Islam. Analytica Islamica, 11(2), 77–

89. 

Budzińska, K., & Majchrzak, A. (2024). Emotional storytelling as a 

pedagogical tool for early childhood empathy development. 

Early Child Development and Care, 194(5), 732–746. 

Cohen, J. (1988). Statistical Power Analysis for the Behavioral 

Sciences (2nd ed.). Lawrence Erlbaum. 

Cohen, L., Manion, L., & Morrison, K. (2018). Research Methods in 

Education (8th ed.). Routledge. 

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and 

Mixed Methods Approaches (4th ed.). SAGE. 

Crow, L. D., & Crow, A. (1973). Educational Psychology. American 

Book Company. 

Decety, J., & Jackson, P. L. (2004). The functional architecture of 

human empathy. Behavioral and Cognitive Neuroscience 

Reviews, 3(2), 71–100. 

Denham, S. A. (2006). Social-emotional competence as support for 

school readiness. Early Education and Development, 17(1), 57–

89. 

Dwi Ningsih. (2019). Pengaruh mendongeng terhadap empati anak usia 

dini di TK Dharmawanita. Jurnal Ilmiah Pendidikan Anak, 4(1), 

79. 



157 

 

Dwi Sari. (2020). Efektivitas dongeng religius dalam meningkatkan 

empati sosial anak usia 5–6 tahun. Jurnal Pendidikan Anak Usia 

Dini, 9(2), 72. 

Eisenberg, N., & Fabes, R. A. (2019). Prosocial Development in Early 

Childhood. Cambridge University Press. 

Eisenberg, N., & Strayer, J. (1987). Empathy and Its Development. 

Cambridge University Press. 

Eisenberg, N., Eggum, N. D., & Di Giunta, L. (2010). Empathy-related 

responding. Social Issues and Policy Review, 4(1), 143–180. 

Eisenberg, N., Spinrad, T. L., & Knafo-Noam, A. (2015). Prosocial 

development. In M. E. Lamb (Ed.), Handbook of Child 

Psychology and Developmental Science. 

Eklund, J. H., & Meranius, M. S. (2021). Menuju konsensus tentang 

hakikat empati: Tinjauan sistematis. Edukasi dan Konseling 

Pasien, 104(6), 128. 

Fadhilah, S. (2020). Pengaruh dongeng bernilai akhlak terhadap 

perilaku empatik anak TK Islam Nurul Huda. Jurnal Golden 

Age, 4(1), 72–80. 

Fauziah, N., Azizah, F. N., & Makarau, N. I. (2024). Building a 

generation of Islamic character through religious and moral 

education. Cendekiawan, 3(3), 476–485. 

Field, A. (2013). Discovering Statistics Using IBM SPSS Statistics (4th 

ed.). Sage. 

Fitroh, A., & Sari, R. (2015). Dongeng sebagai media penanaman 

karakter dan empati moral. Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 

Kasih Ibu, 5(2), 101–115. 

Fraenkel, J. R., Wallen, N. E., & Hyun, H. H. (2012). How to Design 

and Evaluate Research in Education (8th ed.). McGraw-Hill. 

George, D., & Mallery, P. (2003). SPSS for Windows Step by Step. 

Allyn & Bacon. 



158 

 

Gilang, M. H., et al. (2024). Conflict management strategies for early 

childhood educators. Journal Corner of Education, Linguistics, 

and Literature, 4(1), 222–233. 

Hair, J. F., Black, W. C., Babin, B. J., & Anderson, R. E. (2022). 

Multivariate Data Analysis (9th ed.). Pearson. 

Hanafi, M. (2015). Etika dan Akhlak dalam Islam. LIPI Press. 

Hidayati, N. (2022). Efektivitas mendongeng Islami dalam 

meningkatkan empati sosial anak usia dini. Jurnal Pendidikan 

Anak Muslim Indonesia, 7(1), 45–53. 

Hidayatullah, F. (2010). Pendidikan Karakter: Membangun Peradaban 

Bangsa. UNS Press. 

Hoffman, M. L. (2000). Empathy and Moral Development: 

Implications for Caring and Justice. Cambridge University 

Press. 

Howe, D. (2013). Empathy: What It Is and Why It Matters. Palgrave 

Macmillan. 

Huesmann, L. R., & Kirwil, L. (2007). Why observing violence 

increases the risk of violent behavior. In The Cambridge 

Handbook of Violent Behavior (pp. 545–570). Cambridge 

University Press. 

Hurlock, E. B. (1999). Psikologi Perkembangan: Suatu Pendekatan 

Sepanjang Rentang Kehidupan. Erlangga. 

Ibn Miskawaih. (1985). Tahdzīb al-Akhlāq wa Ta hīr al-A‘rāq. Dār al-

Maktabah al-Hayah. 

Indah Suryani. (2022). Cerita Islami sebagai Strategi Pembentukan 

Karakter Empatik Anak Usia Dini. UIN Sunan Ampel Press. 

Jerome Bruner. (1986). Actual Minds, Possible Worlds. Harvard 

University Press. 

John W. Creswell. (2014). Research Design. SAGE 



159 

 

Kementerian Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak. (2023). 

Statistik Kasus Kekerasan Anak 2023. 

KPAI. (2023). Laporan Tahunan Perlindungan Anak 2023. 

Kurniasih, D. (2019). Analisis pengaruh metode mendongeng non-

interaktif terhadap empati anak usia dini. PAUDIA: Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 8(2), 111–118. 

Laila Rahmawati. (2021). Cerita Islami sebagai Media Pengembangan 

Empati Anak. Deepublish. 

Lickona, T. (1991). Educating for Character. Bantam Books. 

MacDonald, M. R. (1995). The Storyteller's Start-Up Book. August 

House. 

Maghfiroh, L. (2024). Pembentukan karakter melalui dongeng pada 

anak usia dini. Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 24. 

Mayasari, R. (2019). Pendekatan dialogis dalam mendongeng untuk 

pengembangan empati anak usia dini. Jurnal Pendidikan Anak 

Usia Dini, 8(2), 142–144. 

Miller, S., & Pennycuff, L. (2008). The power of story: Using 

storytelling to improve literacy learning. Journal of Cross-

Disciplinary Perspectives in Education, 1(1), 36–37. 

Musfiroh, T. (2008). Cerita Anak dan Pengembangannya. Tiara Wacana. 

Muslim, M. al-H. (n.d.). a ī  Muslim (Juz 4). Dār Ihyā’ al-Turāth al-

‘Arabī. 

Murniati, M. (2024). Strategi holistik guru PAUD dalam membentuk 

karakter religius. Abdurrauf Journal of Education and Islamic 

Studies, 1(1), 14–27. 

Ng, M. S. P., Tan, S. R., & Zhou, Y. C. (2021). Systematic scoping 

review of approaches to teaching and assessing empathy in 

medicine. BMC Medical Education, 21(632). 



160 

 

Niyozova, M. N. (2025). Improving the characteristics of forming the 

spiritual-educational image of preschool children. Journal of 

Multidisciplinary Sciences and Innovations, 4(3), 112–128. 

Nur Fitriani. (2021). Dongeng Islami sebagai Media Pembelajaran 

Nilai Moral pada Anak TK. Alfabeta. 

Nur Putri. (2019). Pengaruh kegiatan mendongeng terhadap empati 

anak di PAUD Mutiara Bangsa. Jurnal Obsesi, 4(1), 66. 

Nurfazrina, S. A., Muslihin, H. Y., & Sumardi. (2020). Analisis 

kemampuan empati anak usia 5–6 tahun. PAUD Agapedia, 4(2), 

285–299. 

Piaget, J. (1965). The Moral Judgment of the Child. Free Press. 

Propp, V. (1968). Morphology of the Folktale. University of Texas 

Press. 

Qur’an. (n.d.). QS. Al-Hujurāt [49]: 13; QS. Al-Mā‘ūn [107]: 1–7. 

Santrock, J. W. (2011). Child Development (13th ed.). McGraw-Hill. 

Saniro, R. K. K., et al. (2025). Literature as a transformation of social 

education in supporting SDGs in Indonesia. ENTITA: Jurnal 

Pendidikan Ilmu Sosial, 54–56. 

Sari, E. N. (2019). Relevansi dongeng dengan pembentukan karakter 

anak usia dini. Jurnal Pendidikan Anak, 6(2), 64. 

Sholihah, R., et al. (2025). Membangun keimanan anak melalui 

pembelajaran hari akhir di sekolah dasar. Jurnal Budi Pekerti 

Agama Islam, 3(2), 48–59. 

Simanjuntak, I. A. (2021). Faktor-faktor pengaruh pola sikap sosial 

anak usia dini. Journal of Practice Learning and Educational 

Development, 1(4), 153–160. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. 

Alfabeta. 

Sumarni, A., & Kustiawati, N. D. (2020). Empati anak usia 5–6 tahun. 

Jurnal Pendidikan Anak, 6(2), 60–67. 



161 

 

Syed Muhammad Naquib al-Attas. (1991). The Concept of Education in 

Islam. ISTAC. 

Van Wyk, M. (2025). Humanising pedagogy via narrative-based AI 

tools. Journal of Applied Learning and Teaching, 8(1), 44–59. 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society. Harvard University Press. 

Yusuf, M. (2024). Pendidikan karakter pada anak usia dini: Perspektif 

pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 

3(1), 45–53. 

Yusuf, M. (2024). Pendidikan Karakter pada Anak Usia Dini: 

Perspektif Pendidikan Islam. UIN Press. 

Zipes, J. (2006). Why Fairy Tales Stick: The Evolution and Relevance 

of a Genre. Routledge. 


	HALAMAN JUDUL

	PERNYATAAN KEASLIAN

	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI

	SURAT PERNYATAAN MEMAKAI JILBAB

	NOTA DINAS PEMBIMBING
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR

	PERSETUJUAN TIM PENGUJI UJIAN TESIS

	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	DAFTAR LAMPIRAN
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Penelitian
	B. Rumusan Masalah Penelitian
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Penelitian yang Relevan
	F. Landasan Teori
	G. Hipotesis Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB IV PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Implikasi
	C. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



