
 

NAHDLATUL ULAMA DAN WACANA ISLAM GLOBAL 

(Analisis Peran Strategis NU Dalam Diplomasi Islam Moderat Di Timur 

Tengah) 

 

Oleh: 

Bangkit Adi Saputra, S.Pd. 

NIM: 23200012044 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga  

Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh  

Gelar Master of Arts (M.A.) 

Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies 

Konsentrasi Kajian Timur Tengah 

 

YOGYAKARTA 

2025 

 



 

 ii 

PERNYATAAN KEASLIAN  

 
 

 

 

 

 



 

 iii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME 

 

 

 



 

 iv 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR 

 



 

 v 

NOTA DINAS PEMIMBING  

 

 
 



 

 vi 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran strategis Nahdlatul 
Ulama (NU), sebagai kekuatan soft power Indonesia dalam diplomasi Islam 
moderat di Timur Tengah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
berbasis studi kepustakaan (library research) ini menggunakan teori soft power 
Joseph S. Nye, konsep complex interdependence Robert Keohane, dan nation 
branding untuk menjelaskan bagaimana NU memanfaatkan otoritas keagamaan, 
tradisi Islam Nusantara, dan jejaring internasional sebagai instrumen diplomasi. 
Guna membatasi penelitian ini, maka disusunlah rumusan masalah sebagai 
berikut: 1. Bagaimana Nahdlatul Ulama sebagai kekuatan soft power Indonesia 
membangun wacana Islam global sebagai representasi Islam moderat di Timur 
Tengah? 2. Mengapa Nahdlatul Ulama merancang strategi dengan membangun 
jaringan kader di Timur Tengah dalam upaya mentransformasi wacana Islam 
global dari narasi ekstremisme menuju Islam moderat? 3. Mengapa Nahdlatul 
Ulama merancang strategi dengan membangun jaringan partner di Timur Tengah 
dalam upaya mengkampanyekan Islam moderat? 

Hasil penelitian menunjukkan tiga temuan utama: pertama, NU 
membangun wacana Islam moderat melalui warisan Ahlussunnah wal Jamaah, 
Komite Hijaz, Resolusi Jihad, hingga formulasi Islam Nusantara dan Islam 
rahmatan lil alamin yang selaras dengan demokrasi dan pluralisme. Kedua, NU 
menguatkan jaringan kader melalui PCINU di berbagai negara Timur Tengah 
untuk menjalankan diplomasi kultural dan menyebarkan narasi Islam moderat. 
Ketiga, NU membangun jaringan partner melalui forum ICIS, ISOMIL, dan R20 
sehingga diakui sebagai rujukan global dalam deradikalisasi dan dialog lintas 
agama. Penelitian menyimpulkan adanya relasi simbiotik NU dan negara yang 
menghasilkan konfigurasi soft power khas Indonesia, sekaligus menawarkan 
model strategis pemanfaatan organisasi keagamaan dalam kebijakan luar negeri 
dan transformasi wacana Islam global 

 
Kata Kunci: Nahdlatul Ulama; Soft Power; Islam Moderat; Timur Tengah 

 

 

 

 

 



 

 vii 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the strategic role of Nahdlatul Ulama (NU) 
as one of Indonesia’s soft power resources in the diplomacy of moderate Islam 
in the Middle East. It employs a qualitative approach through library research, 
using Joseph S. Nye’s soft power theory, Robert Keohane’s concept of complex 
interdependence, and nation branding to explain how NU leverages religious 
authority, the Islamic Nusantara tradition, and international networks as 
instruments of diplomacy. To delimit the scope, the research addresses the 
following questions: 1) How does NU, as Indonesia’s soft power, construct a 
global Islamic discourse that represents moderate Islam in the Middle East? 2) 
Why does NU design a strategy of building cadre networks in the Middle East to 
transform global Islamic discourse from extremism to moderation? 3) Why does 
NU develop partner networks in the Middle East to campaign for moderate 
Islam?  

The findings indicate three main points: first, NU constructs a 
discourse of moderate Islam through the legacy of Ahlussunnah wal Jamaah, the 
Hijaz Committee, the Jihad Resolution, and the formulation of Islam Nusantara 
and Islam rahmatan lil alamin, which are in line with democracy and pluralism. 
Second, NU strengthens cadre networks through PCINU in various Middle 
Eastern countries to conduct cultural diplomacy and disseminate the narrative of 
moderate Islam. Third, NU builds partner networks through ICIS, ISOMIL, and 
R20, thereby becoming a global reference in deradicalization and interfaith 
dialogue. The study concludes that there is a symbiotic relationship between NU 
and the state that produces a distinctive Indonesian soft power configuration, 
while offering a strategic model for utilizing religious organizations in foreign 
policy and in transforming the global Islamic discourse. 

 

Keywords: Nahdlatul Ulama; Soft Power; Moderate Islam; Middle East 

 
 
 
 
 
 
 



 

 viii 

MOTTO  

“Tatkala umurku habis tanpa karya dan pengetahuan (ilmu), lantas apa 
makna umurku ini?.”  

 
(Hadratussyaikh KH. M. Hasyim Asy’ari) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 ix 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Penulis mempersembahkan karya ini untuk diri sendiri dan untuk keluarga yang 

senantiasa memberikan do’a dan dukungan yang tak ternilai harganya kepada 

penulis.  

1. Kepada kedua orang tua tercinta, bapak Tarmuji dan ibu Suci Lestari yang 

senantiasa mendo’akan dan memberikan dukungan berupa biaya dan tenaga 

yang tak terkira nilainya, semoga bapak dan ibu bangga atas penyelesaian 

penulisan tesis ini. 

2. Kepada dua kakak sepupu perempuan tercinta, Nur Lailatun Nikmah dan 

Annisa Dwi Novitasari yang senantiasi mendo’akan dan memberikan 

dukungan sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini. 

3. Kepada adik sepupu perempuan tercinta, Vullaela Yuli Astuti yang 

senantiasa mendo’akan dan memberikan dukungan sehingga penulis dapat 

menyelesaikan tesis ini. 

4. Kepada KH. M. Jadul Maula, pengasuh Pondok Pesantren Budaya Kaliopak 

Yogyakarta yang senantiasa mendo’akan, memberikan dukungan, serta 

menjadi motivator bagi penulis untuk menyelesaikan tesis ini. 

5. Kepada seluruh teman-teman dan keluarga besar Pondok Pesantren Budaya 

Kaliopak Yogyakarta yang senantiasa memberikan dukungan dan do’a 

kepada penulis, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini. 

6. Kepada seluruh teman-teman seangkatan Prodi Interdisciplinary Islamic 

Studies Konsentrasi Kajian Timur Tengah Pascasarjana UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta 

7. Kepada seluruh teman-teman pemikir dan aktifis organik di seluruh 

Indonesia maupun dunia yang masih setia berpengang teguh dalam 

membela kebenaran dan keadilan. 

 
 
 
 
 
 



 

 x 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur kehadirat Allah SWT tuhan semesta alam yang telah 

melimpahkan rahmat, hidayah, serta inayah-Nya sehingga penulis dapat 

menyelesaikan penulisan tesis ini dengan judul “NAHDLATUL ULAMA DAN 

WACANA ISLAM GLOBAL (Analisis Peran Strategis NU Dalam Diplomasi Islam 

Moderat Di Timur Tengah).” Shalawat serta salam senantiasa penulis haturkah 

kepada baginda Rasulullah Muhammad SAW yang menjadi tokoh teladan visioner 

dunia yang menginspirasi penulis dan seluruh umat manusia. 

Proses penulisan tesis ini dimulai dari kegelisahan penulis dalam melihat 

dan membaca beberapa literatur yang menungkapkan bahwa pasca kekalahan 

Kekhalifahan Turki Utsmani pada perang dunia I, yang menyebabkan 

kejatuhannya, dan kemenangan Raja Nejd, Ibnu Saud yang dibantu oleh kolonial 

Inggris dan Prancis atas Syarif Hussein, penguasa wilayah negeri Hijaz (Makkah & 

Madinah) menyebabkan krisis otoritas kepemimpinan umat Muslim dunia. 

Merespon situasi yang seperti itu, kemudian para ulama tradisional Nusantara yang 

dipimpin KH. Hasyim Asy’ari mengadakan pertemuan di Surabaya guna 

membahas peristiwa kejatuhan Kekhalifahan Turki Utsmani dan kemenangan Raja 

Ibnu Saud yang memproklamirkan mazhab Wahabi sebagai mazhab otoritatif di 

wilayah Hijaz. Hasil pertemuan itu kemudian membentuk sebuah organisasi yang 

diberi nama Nahdlatul Ulama (NU). Guna merespon kondisi di wilayah Hijaz, 

kemudian dibentuk sebuah panitia yang dinamai Komite Hijaz, yang diketua oleh 

KH. Wahab Chasbullah untuk menjadi delegasi resmi NU menemui Raja Ibnu 

Saud, guna memohon 10 usulan terkait dengan kekebasan bermazhab dan lain-lain. 

Dalam perkembangannya, kemudian NU memiliki ciri khas Islam 

Nusantara yang fleksibel-dinamis dan pro-aktif-solutif. Oleh karena itu, perlu 

adanya kajian mendalam mengenai wacana Islam global yang diusung oleh NU 

serta analisis peran strategis diplomasi Islam moderat NU sebagai kekuatan soft 

power Indonesia, dengan kerangka politik luar negeri bebas-aktif dalam usaha 

memotret isu-isu internasional, khususnya di Timur-Tengah. Berdasarkan masukan 

dari beberapa akademisi yang kemudian diabstraksi oleh penulis, setidaknya 



 

 xi 

membutuhkan waktu 8 bulan (April 2025-November 2025). Penulis hendak 

menyampaikan rasa terima kasih sebesar-besarnya kepada individu maupun 

instansi yang mendukung dalam proses penyusunan tesis ini, antara lain sebagai 

berikut: 

1. Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS RI), yang telah memberikan 

bantuan biaya pendidikan riset tugas akhir pada tahun 2025. 

2. Prof. Noorhaidi, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D. Rektor Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta periode 2024-2028 beserta para 

jajarannya. 

3. Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A. Direktur Sekolah Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta periode 2024-2028 

beserta para jajarannya. 

4. Najib Kailani, S.Fil.I., M.A., Ph.D. Ketua Program Studi Interdisciplinary 

Islamic Studies Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta periode 2024-2028 beserta para jajarannya. 

5. Dr. Phil. Munirul Ikhwan, Lc., M.A. Pembimbing Tesis yang sangat 

menginspirasi saya dan tanpa lelah selalu memberikan masukan-masukan 

yang sangat luar biasa sehingga saya dapat menyelesaikan penulisan tesis 

ini. 

6. Seluruh Civitas akademika Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

7. Kedua orang tua (Ayah Tarmuji dan Ibu Suci Lestari) dan dua kakak 

perempuan saya (Nur Lailatun Nikmah dan Annisa Dwi Novitasari) juga 

adik perempuan saya (Vulaella Yuli Astuti) yang telah memberikan 

dukungan, motivasi dan senantiasa mendo’akan penulis agar segera 

terselesaikannya penulisan tesis ini. 

8. KH. M. Jadul Maula, pengasuh Pondok Pesantren Budaya Kaliopak 

Yogyakarta yang senantiasa mendo’akan, memberikan dukungan, serta 

menjadi motivator utama bagi penulis untuk menyelesaikan tesis ini. 

9. Para senior saya dan para sahabat diskusi interaktif; Mas Eka Y. Saputra, 

Uda Inyiak Ridwan Muzir, Uni Devi Ardiyanti, Mas Vedy Santoso, Mas 



 

 xii 

Zulfan Arif, Mas Dika, Mas Aldho, Mas Hanif, Mbk Harisa, Alfin, Misbah, 

Andre, Ainun, dan semua sahabat yang tidak bisa saya sebutkan satu 

persatu. 

10. Seluruh teman-teman dan keluarga besar Pondok Pesantren Budaya 

Kaliopak Yogyakarta yang senantiasa memberikan dukungan dan do’a 

kepada penulis, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini. 

11. Seluruh teman-teman seangkatan Prodi Interdisciplinary Islamic Studies 

2024 dan sahabat karib saya, Faruq Alkafi di kelas Konsentrasi Kajian 

Timur Tengah angkatan 2024. 

12. Seluruh teman-teman saya yang tidak bisa saya sebutkan satu persatu. 

Akhir kata, penulis menyampaikan banyak terima kasih atas perhatiannya 

terhadap penulisan karya ilmiah tesis ini, semoga bermanfaat bagi para pembaca 

maupun para pengkaji ilmu pengetahuan serta menjadi amal jariyah bagi penulis. 

Kritik dan saran sangat penulis harapkan agar kedepannya dapat mengkaji lebih 

mendalam dan komprehensif. 

 

 

 

Yogyakarta, 25 November 2025 

Penulis, 

 
Bangkit Adi Saputra 

 

 

 



 

 xiii 

DAFTAR ISI 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................................... ii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME ........................................................ iii 
PENGESAHAN TUGAS AKHIR ....................................................................... iv 

NOTA DINAS PEMIMBING .............................................................................. v 

ABSTRAK ............................................................................................................ vi 

ABSTRACT ......................................................................................................... vii 
MOTTO .............................................................................................................. viii 

HALAMAN PERSEMBAHAN ........................................................................... ix 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... x 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xiii 
BAB I ...................................................................................................................... 1 

PENDAHULUAN .................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang .......................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ................................................................................... 11 

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian ....................................................... 12 

D. Tinjauan Pustaka .................................................................................... 14 

E. Kajian Teori ............................................................................................. 17 
1. Definisi Soft Power ............................................................................... 18 
2. Tahapan-Tahapan Soft Power ............................................................... 21 
3. Relevansi Teori dalam Konteks Nahdlatul Ulama sebagai kekuatan Soft 
Power Indonesia di Timur Tengah ................................................................ 23 

F. Metode Penelitian .................................................................................... 25 
1. Jenis Penelitian ...................................................................................... 25 
2. Sumber Data .......................................................................................... 27 
3. Teknik Pengumpulan Data .................................................................... 28 
4. Teknik Analisis Data ............................................................................. 28 

G. Sistematika Pembahasan .................................................................... 29 

BAB II .................................................................................................................. 32 

GENEALOGI WACANA ISLAM MODERAT NAHDLATUL ULAMA .... 32 

A. Dinamika Nahdlatul Ulama dan Wacana Islam Global ...................... 32 
1. Organisasi-Organisasi Cikal Bakal NU ................................................ 33 
2. Komite Hijaz dan Diplomasi Internasional NU .................................... 40 
3. NU, Indonesia dan Wacana Islam Moderat .......................................... 45 

B. Evolusi Wacana NU dan Mekanisme Kontra Narasi Ekstremisme ... 51 



 

 xiv 

1. Konsep Islam Sosio-Kultural Gus Dur ................................................. 51 
2. Dari Forum ICIS, ISOMIL, hingga Religion 20 (R20) ......................... 60 

C. Islam Nusantara, Sinergi Islam Moderat ala NU dengan Pemerintah 
Republik Indonesia. ........................................................................................ 69 

BAB III ................................................................................................................. 77 

STRATEGI NAHDLATUL ULAMA DALAM MEMBANGUN JARINGAN 
KADER DI TIMUR TENGAH .......................................................................... 77 

A. Jaringan PCINU Di Timur Tengah ....................................................... 77 
1. Pengkaderan NU Melalui PCINU ......................................................... 77 
2. Corak Pemikiran dan Epistemologi PCINU Timur Tengah ................. 84 

B. PCINU: Wajah Islam Moderat Indonesia di Timur Tengah .............. 95 
1. Representasi Islam Nusantara yang Moderat dan Toleran .................... 95 
2. Dialog Lintas Aliran dan Solidaritas Kemanusiaan .............................. 98 

BAB IV ............................................................................................................... 104 

STRATEGI NAHDLATUL ULAMA DALAM MEMBANGUN JARINGAN 
PARTNER DI TIMUR TENGAH ................................................................... 104 

A. Forum-Forum Dialog Perdamaian Internasional .............................. 104 
1. International Conference Of Islamic Scholars (ICIS) ......................... 104 
2. International Summit Of Moderate Islamic Leaders (ISOMIL) ......... 118 
3. Religion 20 (R20) Bali ........................................................................ 123 

B. Membaca Partner Nahdlatul Ulama Di Timur Tengah .................... 127 
1. Partner Institusional Akademik ........................................................... 127 
2. Partner Organisasi Keagamaan Regional ............................................ 129 
3. Sinergi Diplomatik dengan Pemerintah Melalui KBRI ...................... 131 

BAB V ................................................................................................................. 136 

PENUTUP .......................................................................................................... 136 

A. Kesimpulan ............................................................................................ 136 

B. Saran ....................................................................................................... 138 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 141 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ......................................................................... 156 
 
 
 

 
 
 



 

 1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Dinamika hubungan internasional kontemporer tidak lagi sepenuhnya 

ditentukan oleh interaksi antar pemerintah, tetapi oleh konstelasi multiaktor 

yang melibatkan negara, organisasi internasional, korporasi transnasional, dan 

aktor non-negara berbasis keagamaan seperti Nahdlatul Ulama (NU).1 Di 

tengah pergeseran tersebut, negara tetap merupakan unit utama dalam sistem 

internasional, tetapi kapasitasnya untuk mengelola isu-isu global sangat 

bergantung pada kemampuan memobilisasi sumber daya kekuatan lunak (soft 

power) yang bersumber dari nilai, budaya, dan legitimasi moral yang diakui 

oleh komunitas internasional. 2 Dalam konteks inilah Indonesia, sebagai negara 

berpenduduk Muslim terbesar di dunia dan demokrasi elektoral yang relatif 

konsolidatif, memposisikan politik luar negeri bebas aktif sebagai fondasi 

normatif dan strategis keterlibatan dalam diplomasi global, termasuk di 

kawasan Timur Tengah.  

Konsep soft power yang diperkenalkan Joseph S. Nye menjadi kunci 

untuk membaca reposisi peran Indonesia dalam politik global kontemporer.3 

Nye mendefinisikan soft power sebagai kemampuan untuk mempengaruhi 

 
1 Martin Van Bruinessen, “Contemporary Developments in Indonesian Islam and 

the ‘Conservative Turn’ of the Early Twenty-First Century,” in Introduction, 1st ed., vol. 1 
(ISEAS Publishing, 2013), https://doi.org/10.1355/9789814414579. 

2 Joseph S. Nye, “Soft Power,” Foreign Policy, no. 80 (1990): 153–71, 
https://doi.org/10.2307/1148580. 

3 Ibid., 



 

 2 

pihak lain agar menginginkan apa yang diinginkan melalui daya tarik 

(attraction) budaya, nilai politik, dan kebijakan luar negeri yang dipandang sah 

dan bermartabat secara moral, bukan melalui paksaan (coercion) atau imbalan 

material. Dalam kerangka ini, diplomasi Indonesia tidak lagi dapat dipahami 

semata sebagai praktik state-centric diplomacy yang bergantung pada 

instrumen formal seperti kementerian luar negeri dan perwakilan diplomatik, 

melainkan juga memanfaatkan jaringan aktor non-negara yang berfungsi 

sebagai pembawa nilai (value carrier) dan wajah kultural politik luar negeri 

bebas aktif.4 Soft power Indonesia berakar pada kombinasi tradisi keislaman 

moderat, budaya Nusantara yang plural, komitmen konstitusional terhadap 

demokrasi dan hak asasi manusia, serta rekam jejak sebagai negara non-blok 

yang relatif independen dari blok kekuatan besar.5 

Dalam lanskap tersebut, NU perlu diposisikan bukan hanya sebagai 

ormas keagamaan domestik, tetapi sebagai instrumen utama soft power 

Indonesia yang beroperasi melalui jalur diplomasi jalur kedua (track two 

diplomacy). Sejak pendiriannya pada 1926, NU mengembangkan model 

keberagamaan Ahlussunnah wal Jamaah yang menekankan tawassuth 

(moderat), tawazun (seimbang), tasamuh (toleransi), dan i’tidal (adil), yang 

kemudian diformulasikan secara lebih eksplisit dalam narasi Islam Nusantara 

dan Islam rahmatan lil alamin.6 Model Islam moderat ini kompatibel dengan 

 
4 Paige Johnson Tan, “Navigating a Turbulent Ocean: Indonesia’s Worldview and 

Foreign Policy,” Asian Perspective 31, no. 3 (2007): 141–81. 
5 Ahmad Najib Burhani, “Al-Tawassuṭ Wa-l I’tidāl: The NU and Moderatism in 

Indonesian Islam,” Asian Journal of Social Science 40, no. 5/6 (2012): 564–81, JSTOR. 
6 Hasyim Asy’ari et al., Khittah Dan Khidmah Nahdlatul Ulama, 1st ed., vol. 1 

(Majma’ Buhuts An-Nahdliyah (Forum Kajian Ke-NU-an), 2014). 



 

 3 

demokrasi, pluralisme, dan perdamaian global, sehingga menyediakan basis 

normatif bagi Indonesia untuk mengartikulasikan politik luar negeri bebas aktif 

yang tidak hanya bebas dari aliansi militer, tetapi juga aktif mengadvokasi tata 

dunia yang adil dan damai. NU, dalam perspektif ini, berfungsi sebagai 

perpanjangan tangan nilai politik luar negeri Indonesia. NU membawa pesan 

moderasi, toleransi, dan kemanusiaan universal ke ruang-ruang di mana 

diplomasi negara formal seringkali terbatas, khususnya dalam arena keagamaan 

dan kultural di Timur Tengah.7 

Sejarah NU menunjukkan adanya kesinambungan yang konsisten 

sebagai aktor diplomasi non-negara yang secara tidak langsung memperkuat 

posisi internasional Indonesia. Misi Komite Hijaz pada 1926, yang dikirim 

untuk bernegosiasi dengan Raja Ibnu Saud terkait kebebasan bermadzhab dan 

pelestarian situs-situs keagamaan di Hijaz, merupakan formula awal dari track 

two diplomacy Indonesia sebelum lahirnya negara-bangsa Indonesia modern.8  

Komite ini tidak hanya merepresentasikan kepentingan ulama tradisional 

Nusantara, tetapi juga membawa wacana pluralisme mazhab dan preservasi 

warisan keagamaan yang kelak beresonansi dengan prinsip-prinsip politik luar 

negeri bebas aktif dan komitmen Indonesia terhadap tata dunia yang inklusif. 9 

Di era pascakolonial, keterlibatan tokoh-tokoh NU dalam Konferensi Asia-

 
7 Ilman Nafi’a, Dinamika Relasi Nahdlatul Ulama (NU) dan Negara, 1st ed., vol. 1 

(CV. Zenius Publisher, 2022). 
8 Riadi Ngasiran, “Komite Hijaz, Second Track Diplomacy, Problematika 

HistoriografI Indonesia,” Risalah NU Online, February 6, 2025, 
https://www.risalahnu.com/9459/2025/02/06/komite-hijaz-second-track-diplomacy-
problematika-historiografi-indonesia/. 

9 Annisa Rizky Fadilla et al., “Hubungan Nahdlatul Ulama dengan Negara Bangsa 
Indonesia masa Prakemerdekaan hingga Awal Kemerdekaan (1926-1945),” MITITA Jurnal 
Penelitian 1, no. 2 (2023): 8–13. 



 

 4 

Afrika (KAA) 1955 dan Konferensi Islam Asia-Afrika (KIAA) 1965 

menunjukkan bagaimana jaringan ulama NU bergerak selaras dengan agenda 

negara-negara baru merdeka yang berupaya menegosiasikan posisi di antara 

blok Barat dan blok Timur.10 Demikian pula, Resolusi Jihad 1945 yang 

berlandaskan doktrin “Hubbul Wathan Minal Iman” menjadi basis teologis bagi 

nasionalisme religius Indonesia yang memperkuat legitimasi moral negara 

muda di hadapan dunia internasional.11  

Masa Orde Baru membawa perubahan signifikan bagi NU dengan 

kebijakan penyederhanaan partai politik yang memaksa NU bergabung dalam 

Partai Persatuan Pembangunan (PPP).12 Titik balik penting terjadi pada 

Muktamar NU ke-27 tahun 1984 yang digelar di Situbondo, Jawa Timur. 

Muktamar ini menghasilkan keputusan bahwa NU kembali ke khittah 1926 

sebagai organisasi sosial keagamaan dan keluar dari politik praktis.13 Keputusan 

yang didorong oleh KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) ini mencerminkan 

kesadaran NU untuk memperkuat peran kulturalnya di masyarakat ketika ruang 

politik formal dibatasi rezim Orde Baru.14 Menjelang runtuhnya Orde Baru, Gus 

 
10 Khoirun Nikmah, “Pergerakan Nahdlatul Ulama (NU) Dari Organisasi Sosial-

Keagamaan Ke Organisasi Politik Tahun 1952-1973,” JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban 
Islam Indonesia 1, no. 1 (2023): 32–48, 
https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/jusan/article/view/6885. 

11 Siti Honiah Mujiati et al., “Relasi Aswaja An-Nahdliyah Dan Negara,” Jurnal 
Inovasi Pengembangan Pendidikan Islam 7, no. 1 (2022): 12–31. 

12 Munawir Ariffin, “Sejarah Konflik Partai Persatuan Pembangunan Di Masa Orde 
Baru,” Candrasangkala: Jurnal Pendidikan Dan Sejarah 5, no. 1 (2019): 12–22. 

13 Ikmal Fawaid, “Dinamika Nu Pasca Kemerdekaan Menuju Ditetapkannya Khittah 
Nu Sebagai Keputusan Muktamar Situbondo 1945-1984,” El Tarikh: Journal of History, 
Culture and Islamic Civilization 3, no. 2 (2022): 119–34. 

14 Nurlira Goncing, “Politics Nahdlatul Ulama dan Orde Baru,” The POLITICS: 
Jurnal Magister Ilmu Politik Universitas Hasanuddin 1, no. 1 (2015): 61–74, 
https://journal.unhas.ac.id/index.php/politics/article/view/134. 



 

 5 

Dur menjadi ketua Forum Demokrasi (1991) yang memperjuangkan 

demokratisasi di Indonesia.15 Kemudian, pada Muktamar NU ke-29 tahun 1994 

di Cipasung, Jawa Barat Gus Dur kembali terpilih menjadi ketua umum 

PBNU.16 Setelah Reformasi 1998, NU kembali memasuki arena politik formal 

dengan berdirinya Partai Kebangkitan Bangsa (PKB) oleh Gus Dur.17 

Puncak keterlibatan politik NU terjadi ketika Gus Dur menjadi Presiden 

RI setelah terpilih dalam sidang umum MPR RI pada tahun 1999. Meskipun 

singkat (1999-2001), kepresidenan Gus Dur menandai kebangkitan kembali 

peran NU dalam diplomasi internasional, dengan kunjungan beliau sebagai 

Presiden Indonesia sekaligus ketua umum PBNU ke beberapa negara seperti; 

Filipina, Singapura, Arab Saudi, India, Thailand, Brunei, Swiss (World 

Economic Forum), Inggris, Perancis, Belanda, Jerman, Italia, Afrika Selatan, 

Kuba (G77 Summit), Meksiko, Amerika Serikat, Jepang, Iran, Pakistan, Mesir, 

Timor Timur, dan terakhir Australia pada masa akhir jabatannya.18 Dalam 

kunjungannya ini Gus Dur mempromosikan Indonesia sebagai negara Muslim 

demokratis terbesar di dunia dan menjadikan NU sebagai model Islam moderat 

yang kompatibel dengan demokrasi dan modernitas. Visi tentang Islam moderat 

 
15 Abdul Muchit Fajar and Hotrun Siregar, “Pemikiran Politik Abdurrahman Wahid 

tentang Demokrasi di Indonesia,” Jurnal Communitarian 3, no. 1 (2021). 
16 Nur Fadilah Yusuf, “Geger Muktamar NU ke-29 di Cipasung 1994,” 

Historiography: Journal of Indonesian History and Education 2, no. 4 (2022): 563–75. 
17 Canra Purnama et al., “Pemikiran Politik Abdurrahman Wahid dan Pengaruhnya 

Terhadap Politik Partai Kebangkitan Bangsa,” Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora dan Politik 4, 
no. 1 (2024): 26–35. 

18 Anthony L. Smith, “Indonesia’s Foreign Policy under Abdurrahman Wahid: 
Radical or Status Quo State?,” Contemporary Southeast Asia 22, no. 3 (2000): 498–526, 
https://www.jstor.org/stable/25798509. 



 

 6 

dan diplomasi internasional terus dilanjutkan oleh para pemimpin NU 

berikutnya. 

Pada fase berikutnya, inisiatif internasional NU seperti International 

Conference of Islamic Scholars (ICIS), International Summit of Moderate 

Islamic Leaders (ISOMIL), dan Religion 20 (R20) merepresentasikan 

konsolidasi peran NU sebagai aktor transnasional yang mengartikulasikan 

Islam moderat Indonesia di panggung global.19 ICIS yang diprakarsai KH. 

Hasyim Muzadi pasca 11 September 2001 berfungsi sebagai forum untuk 

merespons narasi “War on Terror” dan gelombang Islamofobia, dengan 

menampilkan Islam wasathiyah yang menolak identifikasi Islam dengan 

terorisme.20 ISOMIL pada masa KH. Said Aqil Siradj mengembangkan lebih 

jauh diplomasi Islam moderat yang secara eksplisit diarahkan pada resolusi 

konflik dan deradikalisasi di Timur Tengah, antara lain melalui penguatan 

konsep Islam Nusantara sebagai counter-narrative terhadap Islam transnasional 

radikal.21 Puncaknya, R20 di Bali pada 2022, yang menjadi bagian dari 

rangkaian G20, menandai pengakuan formal komunitas internasional terhadap 

peran organisasi keagamaan seperti NU dalam tata kelola global, sekaligus 

 
19 Masdar Hilmy, “Quo-Vadis Islam Moderat Indonesia? Menimbang Kembali 

Modernisme Nahdlatul Ulama Dan Muhammadiyah,” Miqot XXXVI, no. 2 (2012): 262–81. 
20 Ahmad Anwar, “Peran International Conference of Islamic Scholars (ICIS) Dalam 

Diplomasi Publik Indonesia” (Universitas Gadjah Mada, 2015), 
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/84201. 

21 Taufik Bilfagih, “Islam Nusantara; Strategi Kebudayaan NU di Tengah Tantangan 
Global,” Jurnal Aqlam: Journal of Islam and Plurality 2, no. 1 (2016): 53–68. 



 

 7 

mengangkat Indonesia sebagai laboratorium Islam demokratis yang relevan 

bagi perdebatan global tentang agama, politik, dan kemanusiaan.22 

Narasi historis tersebut menunjukkan bahwa aktivitas internasional NU 

tidak dapat dibaca sebagai inisiatif keagamaan yang terpisah dari kepentingan 

strategis negara Indonesia.23 Sejak Komite Hijaz hingga R20, NU 

mengartikulasikan agenda-agenda yang berkelindan dengan upaya Indonesia 

membangun citra sebagai negara Muslim moderat yang mampu menjembatani 

jurang antara dunia Islam dan Barat, serta antara berbagai kutub konflik di 

Timur Tengah.24 Dalam hal ini terdapat hubungan simbiotik antara negara dan 

NU. Negara menyediakan kerangka normatif-politik berupa politik luar negeri 

bebas aktif, komitmen konstitusional terhadap pluralisme, dan dukungan 

diplomatik formal, sementara NU mengisi ruang kekuatan lunak (soft power) 

yang sulit dijangkau oleh diplomasi negara, yakni otoritas religius, jaringan 

pesantren dan ulama, praktik budaya keagamaan, dan kredibilitas moral di mata 

komunitas Muslim global.25 Simbiosis ini terlihat, misalnya, dalam pendirian 

ICIS yang melibatkan sinergi antara KH. Hasyim Muzadi, menlu RI Hassan 

 
22 Muhammad Najib Azca et al., eds., Proceedings of the R20 International Summit 

of Religious Leaders, Bali, Indonesia, 2-3 November 2022, 1st ed., vol. 1 (Gadjah Mada 
University Press, 2023). 

23 Vyan Tashwirul Afkar and Dwi Ardhanariswari Sundrijo, “Defining Islamic 
Transnationalism: A Case Study of Indonesia’s Nahdlatul Ulama,” Jurnal Global Strategis 
17, no. 2 (2023): 363–80. 

24 Faried F. Saenong, “Nahdlatul Ulama (NU): A Grassroots Movement Advocating 
Moderate Islam,” in Handbook of Islamic Sects and Movements, 1st ed., vol. 1 (BRILL, 
2021), https://doi.org/10.1163/9789004435544. 

25 Kishore Mahbubadi and Lawrence H. Summers, “The Fusion of Civilizations: 
The Case for Global Optimism,” Foreign Affairs 95, no. 3 (2016): 126–35, 
https://www.jstor.org/stable/43946863. 



 

 8 

Wirajuda dan Presiden RI Megawati Soekarnoputri, sehingga ICIS menjadi 

sekaligus forum NU dan instrumen soft power diplomacy Indonesia.26 

Kawasan Timur Tengah menjadi arena strategis bagi kontestasi wacana 

Islam global dan rivalitas kekuatan regional maupun ekstra-regional. Di satu 

sisi, kawasan ini masih menjadi rujukan simbolik bagi otoritas keagamaan 

Islam, karena keberadaan dua tanah suci dan tradisi keilmuan klasik di kota-

kota seperti Kairo, Baghdad, dan Damaskus.27 Di sisi lain, Timur Tengah juga 

menjadi episentrum berbagai konflik sektarian, perang proxy, dan persaingan 

ideologi keagamaan, dari salafisme-jihadisme hingga politik identitas berbasis 

mazhab. Dalam konfigurasi yang sarat kecurigaan dan rivalitas tersebut, NU 

sebagai aktor non-negara yang berasal dari negara non-Timur Tengah dan tidak 

terlibat langsung dalam konflik regional, memiliki posisi unik dan relatif 

netral.28 NU dapat berperan sebagai jembatan dialog dan rekonsiliasi, karena 

tidak membawa beban sejarah kolonial maupun ambisi hegemoni militer, tetapi 

menawarkan modal sosial berupa jaringan ulama, pesantren, dan diaspora 

pelajar (melalui PCINU) yang tersebar di berbagai pusat studi Islam di Timur 

Tengah.29 

 
26 Puji Utomo, “Deklarasi ICIS Tetap Berbasis Pada Tuntutan Keadilan,” NU 

Online, 2004, https://nu.or.id/warta/deklarasi-icis-tetap-berbasis-pada-tuntutan-keadilan-
Zdh5R. 

27 Siti Mutiah Setiawati, “The Role of Indonesian Government in Middle East 
Conflict Resolution: Consistent Diplomacy or Strategic Shifts?,” Frontiers in Political 
Science 6 (March 2024): 1304108. 

28 Ahmad Halid, Aswaja Dan Negara: Cara Aswaja An-Nahdliyah Berbangsa Dan 
Bernegara Berdasar Pada Risalah Jami’yah Nahdlatul Ulama Dan Historis Perjuangan 
Pesantren, 1st ed., vol. 1 (Penerbit Windina, 2023), www.penerbitwidina.com. 

29 Imron Rosyadi Hamid and Aji Said Muhammad Iqbal Fajri, “The Contributions of 
Nahdlatul Ulama to World Peace: A Taxonomy Literature Review,” Dialektika: Jurnal 
Ekonomi Dan Ilmu Sosial 9, no. 1 (2024): 25–35. 



 

 9 

Jaringan Pengurus Cabang Istimewa NU (PCINU) di Mesir, Yaman, 

Arab Saudi, Lebanon, dan Maroko merupakan manifestasi konkret dari soft 

power Indonesia yang bekerja melalui diplomasi kultural dan religius. PCINU 

menginisiasi forum-forum diskusi, bahtsul masail, konferensi internasional, 

dan kerja sama lintas organisasi yang memperkenalkan Islam Nusantara dan 

konsep moderasi NU kepada publik dan elite keagamaan lokal. Melalui 

aktivitas-aktivitas ini, NU membangun legitimasi epistemik dan kultural yang 

memperkuat reputasi Indonesia sebagai negara yang mampu mengelola 

keberagaman internal dan memberikan kontribusi pada deradikalisasi wacana 

Islam di kawasan.30 Diplomasi jalur kedua yang dijalankan NU melengkapi 

diplomasi resmi Kedutaan Besar Republik Indonesia (KBRI), sehingga 

memperluas spektrum instrumen kebijakan luar negeri Indonesia di Timur 

Tengah tanpa menimbulkan resistensi yang biasa menyertai intervensi aktor 

negara besar.31 

Secara teoretis, konfigurasi relasi antara Indonesia dan NU dapat dibaca 

dalam kerangka kombinasi teori soft power Joseph S. Nye dan konsep complex 

interdependence Robert Keohane, di mana batas antara aktor negara dan non-

negara menjadi semakin poros dan saling bergantung.32 Negara memerlukan 

organisasi keagamaan moderat untuk mengamplifikasi pesan dan nilai politik 

luar negeri, sementara NU memanfaatkan legitimasi dan infrastruktur 

 
30 John L. Esposito and Dalia Mogahed, “Who Will Speak for Islam?,” World Policy 

Journal 25, no. 3 (2008): 47–57. 
31 Mahfuh Bin et al., “Religious Extremism,” Counter Terrorist Trends and 

Analyses 13, no. 1 (2021): 112–17. 
32 Nye, “Soft Power.” 



 

 10 

diplomatik negara untuk memperluas jangkauan pengaruhnya.33 Dalam 

perspektif nation branding, Indonesia memproyeksikan citra diri sebagai 

“rumah Islam moderat” melalui simbol-simbol seperti NU, pesantren, dan Islam 

Nusantara, yang semuanya beroperasi sebagai aset soft power dalam 

membentuk persepsi publik dan elite di Timur Tengah. Dengan demikian, studi 

tentang NU tidak hanya relevan bagi kajian Islam Indonesia, tetapi juga penting 

untuk memahami bagaimana negara-negara Selatan menggunakan aktor 

keagamaan sebagai instrumen soft power diplomacy.34  

Namun, di tengah pengakuan terhadap pentingnya peran NU, terdapat 

kesenjangan yang cukup jelas dalam literatur hubungan internasional dan studi 

diplomasi. Mayoritas kajian masih memusatkan perhatian pada diplomasi 

negara (track one diplomacy), kebijakan luar negeri formal, dan peran institusi-

institusi negara dalam mengelola konflik dan kerja sama di Timur Tengah.35 

Sementara itu, studi tentang NU sebagai aktor transnasional lebih banyak 

berfokus pada aspek domestik (demokrasi, pluralisme di Indonesia) atau kasus-

kasus spesifik seperti mediasi konflik tertentu, tanpa mengkaitkannya secara 

sistematik dengan kerangka politik luar negeri Indonesia dan teori soft power.36 

Kesenjangan ini penting untuk diatasi karena menghambat pemahaman 

 
33 Joseph S. Nye, “Public Diplomacy and Soft Power,” The ANNALS of the 

American Academy of Political and Social Science 616, no. 1 (2008): 94–109. 
34 Mohammad Akmal Haris, “The View and Concept of Deradicalization Religion 

Nahdlatul Ulama (NU) Perspective,” Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 6, no. 2 
(2020): 305–18. 

35 Huiyun Feng, “Track 2 Diplomacy in the Asia-Pacific: Lessons for the Epistemic 
Community,” Asia Policy 13, no. 4 (2018): 60–66. 

36 Alexander R Arifianto, “Practicing What It Preaches? Understanding the 
Contradictions between Pluralist Theology and Religious Intolerance within Indonesia’s 
Nahdlatul Ulama,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 55, no. 2 (2017): 241–64. 



 

 11 

komprehensif mengenai bagaimana soft power Indonesia sebenarnya beroperasi 

melalui aktor non-negara berbasis keagamaan dalam konteks kontestasi wacana 

Islam global.  

Dengan demikian, penelitian ini menjadi mendesak untuk menganalisis 

NU sebagai instrumen soft power Indonesia dalam diplomasi Islam moderat di 

Timur Tengah, dengan menempatkannya secara eksplisit dalam kerangka 

politik luar negeri bebas aktif dan teori soft power diplomasi kontemporer. 

Fokus penelitian diarahkan pada bagaimana NU, sebagai aktor non-negara, 

mengartikulasikan dan mengoperasionalkan nilai-nilai Islam moderat Indonesia 

dalam ruang diplomasi formal dan informal, bagaimana relasi simbiotik negara 

dan NU membentuk konfigurasi soft power Indonesia, dan sejauh mana 

aktivitas NU di Timur Tengah berkontribusi pada transformasi wacana Islam 

global dari narasi ekstremisme menuju moderasi dan perdamaian. Pendekatan 

ini diharapkan tidak hanya mengisi kekosongan kajian antara diplomasi negara 

dan peran aktor keagamaan non-negara, tetapi juga menawarkan kerangka 

analitis baru bagi studi hubungan internasional mengenai diplomasi keagamaan 

dan soft power. 

B. Rumusan Masalah 

Untuk memfokuskan kajian pada penelitian tesis ini, maka penulis 

menyusun rumusan masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana Nahdlatul Ulama sebagai kekuatan soft power Indonesia 

membangun wacana Islam global sebagai representasi Islam moderat di 

Timur Tengah? 



 

 12 

2. Mengapa Nahdlatul Ulama merancang strategi dengan membangun 

jaringan kader di Timur Tengah dalam upaya mentransformasi wacana 

Islam global dari narasi ekstremisme menuju Islam moderat? 

3. Mengapa Nahdlatul Ulama merancang strategi dengan membangun 

jaringan partner di Timur Tengah dalam upaya mengkampanyekan Islam 

moderat? 

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam 

mengenai wacana Islam moderat dan diplomasi internasional NU di kawasan 

Timur Tengah. Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk: 

1. Menganalisis wacana Islam global Nahdlatul Ulama sebagai kekuatan soft 

power Indonesia dan representasi Islam moderat yang mampu diterima 

oleh komunitas Muslim di kawasan Timur Tengah. 

2. Menganalisis strategi Nahdlatul Ulama dalam membangun jaringan kader 

di Timur Tengah dalam upaya mentransformasi wacana Islam global dari 

narasi ekstremisme menuju Islam moderat. 

3. Menganalisis strategi Nahdlatul Ulama dalam membangun jaringan 

partner di Timur Tengah dalam upaya mengkampanyekan Islam moderat. 

Hasil analisis dalam penelitian ini berkontribusi pada pengembangan 

literatur diplomasi dan hubungan internasional dengan menghadirkan 

perspektif baru tentang peran aktor non-negara dalam transformasi wacana 

keagamaan global. Studi ini memperkaya kajian tentang soft power dalam 

konteks organisasi masyarakat sipil berbasis keagamaan, serta memberikan 



 

 13 

kontribusi teoritis pada pengembangan soft power dalam ranah diplomasi 

keagamaan internasional. 

Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan teori soft power 

Joseph Nye dengan menghadirkan perspektif baru tentang peran aktor non-

negara berbasis keagamaan dalam hubungan internasional. Studi ini 

memperkaya literatur soft power dengan menunjukkan bagaimana organisasi 

masyarakat sipil dapat menjadi agen efektif dalam transformasi wacana 

global, khususnya dalam konteks moderasi keagamaan. Penelitian ini juga 

memberikan kontribusi pada teori diplomasi jalur kedua (track two diplomacy) 

dengan menganalisis bagaimana legitimasi keagamaan dapat menjadi sumber 

soft power yang signifikan dalam hubungan internasional kontemporer.37 

Secara praktis, penelitian ini memberikan blueprint bagi organisasi 

masyarakat sipil berbasis keagamaan lainnya dalam mengembangkan strategi 

diplomasi internasional yang efektif. Temuan penelitian ini dapat menjadi 

tawaran bagi pemerintah Indonesia dalam mengoptimalkan peran organisasi 

kemasyarakat seperti NU, sebagai kekuatan soft power. Penelitian ini juga 

memberikan wawasan strategis bagi komunitas internasional tentang 

pentingnya melibatkan aktor non-negara dalam upaya deradikalisasi dan 

resolusi konflik di Timur Tengah.38 

Selain itu, penelitian ini dapat menjadi masukan bagi formulasi 

kebijakan luar negeri Indonesia yang lebih efektif dalam memanfaatkan soft 

 
37 Joseph S. Nye and Robert O. Keohane, “Transnational Relations and World 

Politics: An Introduction,” International Organization 25, no. 3 (1971): 329–49, 
https://www.jstor.org/stable/2706043. 

38 Ibid., 



 

 14 

power berbasis nilai-nilai keagamaan moderat. Penelitian ini juga memberikan 

rekomendasi strategis bagi upaya-upaya internasional dalam memerangi 

ekstremisme keagamaan melalui pendekatan yang lebih inklusif dan berbasis 

dialog antaragama dan peradaban. 

D. Tinjauan Pustaka 

Penelitian ini tidak dapat dilepaskan dari penelitian-penelitian 

sebelumnya, baik itu kemiripan dalam penggunaan metodologi dan 

pendekatannya, maupun kedekatan konteks pembahasan serta cakupannya. 

Kajian tentang diplomasi internasional organisasi masyarakat sipil dan peran 

aktor non-negara dalam hubungan internasional telah banyak dilakukan oleh 

para akademisi. 

James N. Rosenau mengembangkan konsep aktor “sovereignty-free” 

untuk menjelaskan peran aktor non-negara dalam politik global. Teori ini 

memberikan kerangka untuk memahami bagaimana organisasi keagamaan 

seperti NU dapat berperan dalam diplomasi internasional meskipun bukan 

merupakan entitas negara.39 Namun, Rosenau tidak secara spesifik mengkaji 

peran organisasi keagamaan seperti NU dalam diplomasi internasional. 

Sedangkan, Peter Mandaville menganalisis bagaimana identitas dan politik 

Muslim melampaui batas-batas negara.40 Studi yang dilakukan Peter ini relevan 

dengan penelitian tentang diplomasi internasional NU dan wacana Islam global 

 
39 Harvey Starr, “Turbulence in World Politics: A Theory of Change and Continuity. 

by James N. Rosenau,” The Journal of Politics 53, no. 3 (1991): 924–26, 
https://doi.org/10.2307/2131602. 

40 Peter Mandaville, Transnational Muslim Politics- Reimagining the Umma, 1st ed., 
vol. 1 (Routledge, 2001), https://www.routledge.com/. 



 

 15 

hari ini, karena memberikan kerangka untuk memahami aktivisme 

transnasional Muslim, meski tulisan Peter tidak secara khusus mengkaji peran 

NU dalam konteks Islam global. 

Studi yang lebih spesifik tentang aktivisme transnasional NU dilakukan 

oleh Martin van Bruinessen. Ia menganalisis pergeseran orientasi NU dari 

organisasi yang berfokus pada isu-isu domestik menjadi aktor yang terlibat 

dalam isu-isu global. Namun, studi ini tidak secara khusus menganalisis peran 

NU dalam merespons dinamika Islam global.41 Sementara itu, Alexander R. 

Arifianto mengkaji bagaimana organisasi-organisasi Islam Indonesia, termasuk 

NU, bersaing untuk mendapatkan otoritas keagamaan dalam konteks Indonesia 

pasca-Reformasi. Meskipun memberikan wawasan tentang dinamika internal 

NU, studi ini tidak membahas secara mendalam tentang peran NU dalam 

wacana Islam Global.42 

Dalam tulisan lain, Jeremy Menchik mengeksplorasi bagaimana 

organisasi-organisasi Muslim Indonesia, termasuk NU, berperan dalam 

membentuk demokrasi Indonesia. Menchik berpendapat bahwa NU 

mempraktikkan model toleransi yang unik, yang berbeda dari model liberal 

Barat. Namun, fokus utama Menchik adalah pada peran NU dalam konteks 

domestik Indonesia, bukan pada diplomasi internasionalnya.43 Sedangkan, 

 
41 Martin Van Bruinessen, “Contemporary Developments in Indonesian Islam and 

the ‘Conservative Turn’ of the Early Twenty-First Century,” in Introduction, 1st ed., vol. 1 
(ISEAS Publishing, 2013), https://doi.org/10.1355/9789814414579. 

42 Alexander R. Arifianto, “The State of Political Islam in Indonesia: The Historical 
Antecedent and Future Prospects,” Asia Policy 15, no. 4 (2020): 111–32, 
https://doi.org/10.1353/asp.2020.0059. 

43 Jeremy Menchik, Islam Dan Demokrasi Di Indonesia: Toleransi Tanpa 
Liberalisme, 1st ed., vol. 1 (Cambridge University Press, 2016), 
https://voegelinview.com/islam-and-democracy-in-indonesia-tolerance-without-liberalism/. 



 

 16 

Eneng Ervi, dkk dalam artikelnya menganalisis peran NU sebagai mediator 

dalam konflik Israel-Palestina. Studi ini memberikan wawasan tentang 

bagaimana NU berperan sebagai aktor non-negara dalam diplomasi 

internasional, namun fokusnya terbatas pada satu studi kasus konflik Israel-

Palestina dan tidak memberikan gambaran komprehensif tentang wacana NU 

dalam merespons dinamika Islam global.44 

Selain itu, Rudiger Lohlker, dkk merefleksi dan mengelaborasi 

dokumen-dokumen kunci gerakan Humanitarian Islam (ISOMIL 2016, 

Declaration on Humanitarian Islam 2017, Manifesto Nusantara 2018 dan 

Munas NU 2019). Rudiger menjelaskan bahwa Humanitarian Islam adalah 

proyek transformasi epistemik, politik, dan spiritual Islam global yang 

merupakan respon terhadap gerakan ekstremisme dan radikalisme dengan 

menekankan pada kasih sayang, toleransi, ijtihad baru dan fiqih peradaban. Misi 

utamanya adalah menyelaraskan Islam dengan nilai-nilai kemanusiaan 

universal dalam dunia global yang plural dan terintegrasi.45 Namun, Rudiger 

tidak secara spesifik menjelaskan bagaimana langkah diplomasi internasional 

NU dalam merespon dinamika Islam global. 

Lalu, Syafiq Hasyim seorang akademisi dari Yusof Ishak Institute 

(ISEAS) menjelaskan bahwa forum R20 yang dilaksanakan di Bali pada tahun 

2022 merupakan forum agama internasional yang diusulkan oleh ketua umum 

 
44 Eneng Ervi et al., “Nahdlatul Ulama (NU) as a Non-State Actor Mediator: A New 

Approach to Israeli-Palestinian Peace,” Journal Of International Crisis And Risk 
Communication Research 7, no. 7 (2024): 848–59, https://doi.org/10.63278/jicrcr.vi.1464. 

45 Rudiger Lohlker et al., Humanitarian Islam: Reflecting on an Islamic Concept, 1st 
ed., vol. 24, Religion and Transformation in Contemporary European Society (Brill 
Schöningh, 2023), www.schoeningh.de. 



 

 17 

PBNU, KH. Yahya Cholil Staquf sebagai ajang pertemuan para pemimpin 

agama dunia untuk membahas bagaimana agama bisa menjadi solusi dalam 

upaya menyelesaikan persoalan global.46 Tetapi, Syafiq tidak menjelaskan 

kaitan antara forum R20 dengan dinamika Islam global hari ini secara spesifik 

dan bagaimana langkah-langkah praksis yang diambil NU dalam wacana Islam 

global guna merespon dinamika internasional hari ini. 

Meskipun telah ada sejumlah penelitian tentang diplomasi Islam dan 

peran aktor non-negara, masih terdapat gap dalam literatur yang menganalisis 

secara spesifik peran organisasi keagamaan sebagai kekuatan soft power 

Indonesia di Timur Tengah. Penelitian-penelitian sebelumnya cenderung fokus 

pada analisis makro tentang diplomasi Islam atau mikro tentang dinamika 

internal organisasi keagamaan, namun belum ada yang menganalisis secara 

komprehensif bagaimana organisasi kemasyarakatn seperti NU dapat menjadi 

salah satu kekuatan utama soft power Indonesia yang cukup signifikan dalam 

upaya transformasi wacana Islam global.  

E. Kajian Teori 

Soft power atau kekuatan lunak adalah salah satu dari konsep 

fundamental dalam hubungan internasional kontemporer yang dikemukakan 

oleh Joseph S. Nye Jr. pada awal dekade 1990-an.47 Konsep ini muncul sebagai 

respons terhadap perubahan paradigma kekuatan dalam sistem internasional 

pasca perang dingin, di mana penggunaan kekuatan militer dan ekonomi (hard 

 
46 Hasyim, “Prospects and Weaknesses of the R20 Forum on Religion Launched at 

the G20 Summit in Bali.” 
47 Nye, “Soft Power.” 



 

 18 

power) tidak lagi menjadi instrumen utama untuk mencapai kepentingan 

nasional. Nye mengargumentasikan bahwa dalam era globalisasi dan 

interdependensi yang semakin kompleks, negara-negara memerlukan 

pendekatan yang lebih halus dan persuasif untuk mempengaruhi perilaku aktor 

internasional lainnya.48  

1. Definisi Soft Power 

Joseph S. Nye Jr. mendefinisikan soft power merupakan 

kemampuan mempengaruhi orang lain guna mencapai hasil yang diinginkan 

melalui daya tarik dan persuasi, bukan melalui paksaan atau pembayaran. 

Dalam kerangka teoritis Nye, soft power bersumber dari tiga pilar utama: 

budaya (ketika budaya tersebut menarik bagi orang lain), nilai-nilai politik 

(ketika negara memenuhi nilai-nilai tersebut di dalam dan luar negeri), dan 

kebijakan luar negeri (ketika kebijakan tersebut dipandang sebagai 

legitimasi dan memiliki otoritas moral).49  

Nye menekankan bahwa soft power bekerja melalui mekanisme 

agenda setting (merubah agenda pilihan politik yang mengakibatkan pihak 

lain gagal mengungkapkan suatu preferensi politik tertentu karena merasa 

preferensi tersebut terlihat tidak nyata), kemudian attraction (daya tarik 

yang bersumber dari budaya, nilai-nilai, dan kebijakan yang dimiliki), 

terakhir, co-optive power (kekuatan yang dapat menyebabkan persetujuan 

melalui sumber power yang intangible/tidak terlihat), di mana negara yang 

 
48 Joseph S. Nye, “Soft Power,” Foreign Policy, no. 80 (1990): 153–71, 

https://doi.org/10.2307/1148580. 
49 Ibid., 



 

 19 

memiliki soft power dapat membentuk preferensi negara lain sedemikian 

rupa, sehingga mereka menginginkan hasil yang sama dengan yang 

diinginkan oleh negara tersebut.50 

Konsep soft power Nye berkembang dari pemahaman bahwa 

kekuatan dalam hubungan internasional tidak lagi dapat dipahami secara 

monolitik. Nye mengkategorikan kekuatan menjadi tiga dimensi: military 

power, economic power, dan soft power. Dalam pandangannya, soft power 

menjadi semakin penting karena beberapa faktor struktural dalam sistem 

internasional, termasuk difusi kekuatan, interdependensi kompleks, dan 

revolusi informasi.51  

Robert Keohane, kolega lama Nye, mengembangkan aspek 

institusional dari soft power melalui konsep complex interdependence, yang 

menekankan bagaimana institusi internasional dapat menjadi wahana 

efektif untuk pelaksanaan soft power. Keohane berpendapat bahwa dalam 

kondisi interdependensi kompleks, soft power menjadi lebih relevan karena 

penggunaan cara pemaksaan menjadi kurang efektif.52 

Peter van Ham memberikan kontribusi signifikan dengan konsep 

“nation branding”, yang merupakan aplikasi praktis dari soft power dalam 

era globalisasi. Van Ham mengargumentasikan bahwa negara-negara 

 
50 Joseph S. Nye, “Public Diplomacy and Soft Power,” The ANNALS of the 

American Academy of Political and Social Science 616, no. 1 (2008): 94–109, 
https://doi.org/10.1177/0002716207311699. 

51 Joseph S. Nye, Soft Power and Great-Power Competition: Shifting Sands in the 
Balance of Power Between the United States and China, vol. 1, China and Globalization 
(Springer Nature Singapore, 2023), https://doi.org/10.1007/978-981-99-0714-4. 

52 Keohane and Nye, “Power and Interdependence in the Information Age.” 



 

 20 

modern harus membangun dan mengelola brand mereka layaknya 

korporasi, menggunakan elemen-elemen soft power untuk menciptakan 

image positif di mata internasional. Perspektif ini memperluas pemahaman 

soft power dari sekadar diplomasi tradisional menjadi strategi komunikasi 

yang komprehensif.53 

Sheng Ding mengembangkan tipologi soft power yang lebih 

bernuansa, membedakan antara behavioral soft power (kemampuan 

mengubah perilaku aktor lain) dan resource soft power (kepemilikan aset-

aset soft power). Kontribusi Ding penting karena memberikan framework 

analitis yang lebih operasional untuk mengukur efektivitas soft power. 

Sementara itu, Janice Bially Mattern mengkritisi sekaligus memperkaya 

konsep Nye dengan memperkenalkan gagasan “why soft power isn't so 

soft”, yang menunjukkan bahwa soft power juga memiliki dimensi 

pemaksaan yang tidak terlihat.54 

Geun Lee mengembangkan konsep “nation branding” dalam 

konteks Asia, Korea Selatan, menunjukkan bagaimana negara-negara 

emerging powers dapat menggunakan soft power untuk meningkatkan 

status internasional mereka. Lee menekankan pentingnya cultural 

diplomacy sebagai instrumen soft power yang efektif, particularly dalam 

 
53 Peter Van Ham, “War, Lies, and Videotape: Public Diplomacy and the USA’s 

War on Terrorism,” Security Dialogue 34, no. 4 (2003): 427–44, 
https://doi.org/10.1177/0967010603344004. 

54 Sheng Ding, “Is Human Rights the Achilles’ Heel of Chinese Soft Power? A New 
Perspective on Its Appeal,” Asian Perspective 36, no. 4 (2012): 641–65, 
https://doi.org/10.1353/apr.2012.0024. 



 

 21 

konteks Hallyu (budaya Korea). 55 Kontribusinya menunjukkan bahwa soft 

power bukan hanya privilege bagi negara berkekuatan adidaya, tetapi juga 

dapat dimanfaatkan oleh negara dengan kekuatan menengah. 

2. Tahapan-Tahapan Soft Power 

Implementasi soft power mengikuti tahapan-tahapan sistematis yang 

dapat dikategorikan menjadi beberapa fase strategis. Tahap pertama adalah 

fase identifikasi dan pengembangan aset soft power.56 Dalam tahap ini, 

negara melakukan audit komprehensif terhadap resource soft power yang 

dimilikinya, termasuk warisan budaya, sistem politik, nilai-nilai yang 

dianut, pencapaian dalam berbagai bidang, dan reputasi internasional. 

Tahap kedua adalah fase strategic planning dan target setting. 

Dalam fase ini, negara menentukan target audience untuk soft power 

mereka, baik itu government officials, civil society, academic community, 

business leaders, maupun general public di negara-negara target. Strategic 

planning melibatkan penetapan objek yang spesifik, terukur, dapat dicapai, 

relevan, dan terikat waktu, serta pemilihan instrumen soft power yang paling 

sesuai untuk mencapai tujuan tersebut. Tahap ini juga mencakup alokasi 

sumber daya, pengembangan garis waktu, dan penilaian risiko untuk 

 
55 Geun Lee, “East Asian Soft Power and East Asian Governance,” Journal of 

International and Area Studies 16, no. 1 (2009): 53–65, 
https://www.jstor.org/stable/43107183. 

56 Joseph S. Nye, Soft Power and Great-Power Competition: Shifting Sands in the 
Balance of Power Between the United States and China, vol. 1, China and Globalization 
(Springer Nature Singapore, 2023), https://doi.org/10.1007/978-981-99-0714-4. 



 

 22 

memastikan bahwa program soft power dapat diimplementasikan secara 

efektif dan sustainable. 57 

Tahap ketiga adalah fase implementasi program soft power. 

Implementasi melibatkan berbagai instrumen soft power, termasuk program 

pertukaran budaya, beasiswa pendidikan, inisiatif media dan penyiaran, 

kampanye diplomasi publik, dan partisipasi aktif dalam forum dan 

organisasi internasional.58 Dalam tahap ini, koordinasi antar-agency 

menjadi krusial untuk memastikannya tetap koheren dan konsisten. 

Implementasi juga membutuhkan manajemen adaptif di mana program-

program dapat disesuaikan berdasarkan feedback dan keadaan yang 

berubah-ubah dalam lingkungan internasional. 

Tahap keempat adalah fase monitoring, dan evaluasi. Tahap ini 

melibatkan penilaian sistematis terhadap efektivitas soft power melalui 

berbagai indikator, termasuk jajak pendapat, analisis liputan media, umpan 

balik diplomatik, dan perubahan perilaku pada target audience. Evaluation 

tidak hanya mengukur output (jumlah program yang dilaksanakan) tetapi 

juga outcome (perubahan persepsi dan attitude) dan impact (perubahan 

perilaku dan dukungan kebijakan). Berdasarkan hasil evaluasi, program soft 

power kemudian dapat disesuaikan dan diperbaiki untuk meningkatkan 

efektivitasnya.59 

 
57 Ibid., 11-12 
58 Nye, Soft Power and Great-Power Competition, vol. 1. 7-10 
59 Ibid., 13-14 



 

 23 

Tahap kelima adalah fase institusionalisasi dan keberlanjutan. 

Dalam tahap terakhir ini, soft power diintegrasikan secara permanen dalam 

foreign policy aparatur negara, dengan pembentukan institusi-institusi yang 

berdedikasi untuk mengelola soft power secara profesional dan sustainable. 

Institusionalisme mencakup pengembangan sumber daya manusia yang 

terspesialisasi, terciptanya mekanisme pendanaan yang handal, dan 

terciptanya mekanisme koordinasi antar lembaga yang efektif.60 Tahap ini 

juga melibatkan pengembangan strategi jangka panjang yang dapat bertahan 

melampaui pergantian pemerintahan dan perubahan prioritas politik. 

3. Relevansi Teori dalam Konteks Nahdlatul Ulama sebagai kekuatan 

Soft Power Indonesia di Timur Tengah 

Teori soft power Joseph S. Nye memiliki relevansi yang sangat 

signifikan dalam memahami strategi diplomasi Nahdlatul Ulama (NU) di 

kawasan Timur Tengah sebagai kekuatan soft power utama Indonesia. 

Sebagai organisasi Islam terbesar di Indonesia dengan lebih dari 90 juta 

anggota, NU bersinergi dengan pemerintah Indonesia melalui Kementerian 

Luar Negeri telah berupaya mengembangkan pendekatan soft power yang 

unik dengan memanfaatkan otoritas keagamaan, tradisi intelektual Islam 

Nusantara, dan nilai-nilai moderasi sebagai instrumen utama dalam 

mempengaruhi diskursus Islam di Timur Tengah.61 Pendekatan NU 

 
60 Nye, “Soft Power.” 
61 Febby Islami Abdurrahman et al., “Diplomacy Nahdlatul Ulama (NU) Sebagai 

Non State Actors Dalam Upaya Perdamaian Konflik Afghanistan 2018,” Global Insight 
Journal: Jurnal Mahasiswa Hubungan Internasional 1, no. 1 (2024): 1–19, 
https://doi.org/10.36859/gij.v1i1.2461. 



 

 24 

menunjukkan bagaimana aktor non-negara dapat menjadi kekuatan utama 

soft power suatu negara untuk membentuk agenda keagamaan internasional 

dan mempromosikan interpretasi Islam yang moderat di tengah polarisasi 

sektarian yang melanda kawasan Timur Tengah. 

Aplikasi soft power NU di Timur Tengah termanifestasi melalui tiga 

pilar utama yang sejalan dengan framework Nye. Pertama, aspek budaya 

keagamaan, di mana NU bersinergi bersama pemerintah Indonesia 

mempromosikan konsep Islam Nusantara sebagai model Islam yang toleran, 

inklusif, dan kompatibel dengan nilai-nilai demokratis modern.62 Melalui 

forum International Conference of Islamic Scholar (ICIS),  International 

Summit of the Moderate Islamic Leaders (ISOMIL), dan Forum Religion 

20. NU berhasil memposisikan diri sebagai suara alternatif yang kredibel 

dalam diskursus wacana Islam global. Kedua, nilai-nilai politik yang 

diwujudkan dalam komitmen NU terhadap Bhinneka Tunggal Ika, 

Pancasila, dan demokrasi, yang memberikan legitimasi moral dalam 

mempromosikan pluralisme di kawasan yang didominasi oleh ketegangan 

sektarian dan otoritarianisme politik.63 

Ketiga, konsistensi NU dalam mempromosikan dialog lintas agama 

dan intra agama, program deradikalisasi, dan resolusi konflik secara damai. 

Melalui kerjasama dengan berbagai institusi keagamaan di Arab Saudi, 

 
62 Robert. W Hefner, Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia, 1st 

ed., vol. 1 (Princeton University Press, 2000), www.pup.princeton.edu. 
63 Muhammad Adnan et al., “Pancasila Sebagai Piagam Madinah Indonesia: Peran 

Nahdlatul Ulama (NU) Dalam Menjaga Kebinekaan Bangsa,” Pancasila: Jurnal 
Keindonesiaan 4, no. 1 (2024): 76–90, https://doi.org/10.52738/pjk.v4i1.223. 



 

 25 

Mesir, dan negara-negara Teluk, NU telah berhasil membangun jaringan 

yang memungkinkan diseminasi pemikiran Islam moderat. Pendekatan ini 

menunjukkan bagaimana NU sebagai kekuatan soft power Indonesia dapat 

digunakan untuk menciptakan solusi alternatif yang dapat mengcounter 

ideologi ekstremisme dan radikalisme yang berkembang di kawasan Timur 

Tengah.64 

Keberhasilan NU dalam penerapan soft power di Timur Tengah juga 

dapat dilihat dari kemampuannya dalam membangun koalisi dengan 

organisasi Islam moderat di berbagai negara, seperti kerjasama dengan Al-

Azhar University dalam mempromosikan wasatiyah (moderasi) Islam, 

partnership dengan King Abdulaziz Center for World Culture dalam 

cultural exchange programs, dan involvement dalam Organization of 

Islamic Cooperation (OIC) inisiatif untuk counter-terorism dan 

deradikalisasi.65 Melalui strategi ini, NU tidak hanya berhasil meningkatkan 

visibility dan credibility-nya di kawasan, tetapi juga berkontribusi dalam 

membentuk diskursus Islam yang lebih moderat dan damai di Timur Tengah 

sebagai representasi Islam Indonesia. 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

 
64 M. Nurul Ikhsan Saleh, “Perceptions of Pesantren Leaders towards Islamic 

Moderation Approaches in Combating Radicalism and Terrorism,” Cogent Arts and 
Humanities 12, no. 1 (2025): 1–12, https://doi.org/10.1080/23311983.2025.2474826. 

65 Utama, “Nahdlatul Ulama’s Strategic Role in Shaping Indonesian Foreign 
Policy.” 



 

 26 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain 

library research (penelitian kepustakaan) untuk menganalisis secara 

mendalam peran Nahdlatul Ulama sebagai kekuatan soft power Indonesia 

dalam diplomasi Islam moderat di Timur Tengah.66 Metode library 

research dipilih karena memungkinkan eksplorasi komprehensif melalui 

kajian literatur yang sistematis dan mendalam terhadap berbagai sumber 

pustaka yang relevan, khususnya untuk memahami bagaimana dan mengapa 

NU sebagai kekuatan soft power Indonesia, mampu membangun pengaruh 

dengan mempromosikan Islam moderat sebagai model Islam yang 

rahmatan lil alamin dan berorientasi pada perdamaian dunia.67 

Pendekatan kualitatif dalam penelitian ini memfasilitasi pemahaman 

yang holistik dan kontekstual terhadap kompleksitas fenomena diplomasi 

Islam moderat NU sebagai kekuatan soft power Indonesia, yang tidak dapat 

diukur semata-mata melalui angka-angka statistik, melainkan memerlukan 

interpretasi mendalam terhadap makna, konteks historis, dan dinamika 

sosial-politik yang melatarbelakangi hal tersebut.68 Desain library research 

memberikan fleksibilitas untuk mengeksplorasi berbagai dimensi teoritis 

dan praktis dari peran NU sebagai representasi soft power Indonesia dalam 

mempromosikan Islam moderat di Timur Tengah, mulai dari konsepsi 

 
66 Abdussamad Zuchri, Metode Penelitian Kualitatif, 1st ed., vol. 1 (CV. Syakir 

Media Press, 2021), https://repository.ung.ac.id/karyailmiah/show/8793/buku-metode-
penelitian-kualitati.html#. 

67 Ibid., 80-81.  
68 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian Kualitatif, 1st ed., vol. 1 (CV. Harfa 

Creative, 2023), 147-149 
http://repository.uinsu.ac.id/19091/1/buku%20metode%20penelitian%20kualitatif.Abdul%20
Fattah.pdf. 



 

 27 

teologis hingga implementasi strategis di tingkat internasional, sehingga 

memungkinkan peneliti untuk membangun narasi komprehensif yang 

menggambarkan evolusi dan dampak dari inisiatif diplomatik NU sebagai 

salah satu representasi soft power diplomacy Indonesia dalam konteks 

geopolitik global kontemporer. 

2. Sumber Data 

Data penelitian akan dikumpulkan secara eksklusif dari sumber-

sumber pustaka yang meliputi dokumen resmi Nahdlatul Ulama, arsip 

diplomatik yang telah dipublikasikan, laporan media internasional, 

publikasi akademik berupa jurnal ilmiah, buku-buku referensi, tesis dan 

disertasi, serta dokumen-dokumen resmi pemerintah yang berkaitan dengan 

kebijakan diplomasi internasional Indonesia.69 Sumber pustaka akan 

dikategorikan menjadi sumber primer yang terdiri dari dokumen resmi NU, 

pidato-pidato tokoh NU, dan publikasi langsung dari organisasi, serta 

sumber sekunder berupa analisis akademik, laporan penelitian, dan kajian-

kajian kritis dari para scholar yang membahas topik diplomasi Islam 

moderat dan peran NU dalam konteks global. 70 

Klasifikasi sumber data juga akan mencakup dimensi temporal 

untuk memastikan komprehensivitas analisis historis, di mana sumber-

sumber akan dipilah berdasarkan periode pra-reformasi, era reformasi, dan 

 
69 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif dan R&D, 1st ed. (Penerbit 

Alfabeta Bandung, 2013), www.cvalfabeta.com. 
70 Emharis Gigih Pratama and Ferdiyan, “Religion and Public Diplomacy: The Role 

of Nahdlatul Ulama (NU) in Indonesia - Afghanistan Peace Agenda,” Jurnal Penelitian 18, 
no. 1 (2021): 1–12, https://doi.org/10.28918/jupe.v18i1.3470. 



 

 28 

periode kontemporer untuk memahami transformasi strategi diplomatik NU 

dari waktu ke waktu. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi 

dengan pendekatan sistematis yang meliputi identifikasi, seleksi, dan 

klasifikasi sumber-sumber pustaka yang relevan dengan topik penelitian. 

Pencarian literatur akan dilakukan melalui berbagai basis data akademik, 

perpustakaan digital, repository institusi, dan archive online yang 

kredibel.71 Kriteria seleksi sumber pustaka mencakup relevansi dengan 

topik penelitian, kredibilitas penulis dan penerbit, periode publikasi yang 

mencakup perkembangan terkini, serta kualitas metodologi penelitian yang 

mendasari publikasi tersebut. Validitas data akan diuji melalui triangulasi 

sumber dan metode. Keterbatasan penelitian ini terutama terkait dengan 

akses terhadap dokumen internal organisasi dan kemungkinan bias dalam 

persepsi informan akan diatasi melalui diversifikasi sumber data dan 

pendekatan analisis yang kritis.72 

4. Teknik Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan kerangka teoritis 

soft power Joseph S. Nye sebagai pisau analisis utama untuk mengkaji 

strategi dan mekanisme diplomasi Islam moderat Nahdlatul Ulama sebagai 

kekuatan soft power Indonesia di Timur Tengah.  Konsep soft power Nye 

 
71 Nasution, Metode Penelitian Kualitatif, vol. 1. 150-154 
72 Ibid., 156-159 



 

 29 

yang menekankan kemampuan untuk mempengaruhi perilaku negara lain 

melalui daya tarik budaya, nilai-nilai politik, dan kebijakan luar negeri yang 

legitimate akan dioperasionalisasikan untuk menganalisis bagaimana NU 

sebagai kekuatan soft power Indonesia mampu memanfaatkan tiga 

instrumen utama soft power: culture (nilai-nilai Islam moderat dan tradisi 

wasathiyyah), political values (demokrasi, toleransi, dan pluralisme), dan 

foreign policy (diplomasi perdamaian dan dialog antar agama).73  

Penerapan kerangka Nye memungkinkan peneliti untuk 

mengidentifikasi dan mengkategorikan instrumen-instrumen soft power 

yang digunakan NU, seperti diplomasi budaya, diplomasi pendidikan 

melalui pertukaran ulama, diplomasi ekonomi melalui kerjasama bisnis 

halal, dan diplomasi publik melalui media dan konferensi internasional, 

sehingga dapat dipahami secara sistematis bagaimana NU bersinergi dengan 

pemerintah Indonesia melalui kemenlu membangun pengaruh diplomatik 

tanpa menggunakan instrumen hard power.74 

G. Sistematika Pembahasan 

Sistematika pembahasan dalam penelitian ini disusun agar dapat 

memberikan gambaran isi keseluruhan dari penelitian yang akan diteliti. 

Peneliti membagi penelitian ini ke dalam 5 bab, yaitu:  

 
73 Robert O. Keohane and Joseph S. Nye, “Power and Interdependence in the 

Information Age,” Foreign Affairs 77, no. 5 (1998): 81. 
74 Nye, Soft Power and Great-Power Competition, vol. 1. 17-18 



 

 30 

Bab I: Pendahuluan berisi, latar belakang masalah, rumusan masalah, 

tujuan dan signifikansi penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teoritis, metode 

penelitian, dan sistematika pembahasan. 

Bab II: Genealogi Wacana Islam Moderat Nahdlatul Ulama dan 

Republik Indonesia berisi, Dinamika Nahdlatul Ulama Dan Wacana Islam 

Global yang terbagi dalam tiga poin yaitu; Organisasi-Organisasi Cikal Bakal 

NU, Komite Hijaz dan Diplomasi Internasional NU dan NU, Indonesia dan 

Wacana Islam Moderat. Kemudian, Evolusi Wacana NU Dan Mekanisme 

Kontra Narasi Ekstremisme yang terbagi dalam dua poin yaitu; Konsep Islam 

Sosio-Kultural Gus Dur, dan Dari Forum ICIS, ISOMIL, hingga Religion 20 

(R20) Bali. Kemudian, Islam Nusantara, Sinergi Islam Moderat ala NU dengan 

Pemerintah Republik Indonesia. 

Bab III: Strategi Nahdlatul Ulama dalam Membangun Jaringan Kader 

di Timur Tengah berisi, Jaringan PCINU Di Timur Tengah yang terbagi 

kedalam dua poin yaitu; Pengkaderan NU Melalui PCINU, dan Corak 

Pemikiran dan Epistemologi PCINU. Dan PCINU Wajah Islam Moderat 

Indonesia di Timur Tengah yang terbagi kedalam dua poin yaitu; Representasi 

Islam Nusantara yang moderat dan toleran, dan Dialog lintas aliran dan 

solidaritas kemanusiaan. 

Bab IV: Strategi Nahdlatul Ulama dalam Membangun Jaringan Partner 

di Timur Tengah berisi, Forum-Forum Dialog Perdamaian Internasional yang 

terbagi dalam tiga poin yaitu; International Conference Of Islamic Scholars 

(ICIS), International Summit Of Moderate Islamic Leaders (ISOMIL), dan 



 

 31 

Forum Religion 20 (R20) Bali, dan Membaca Partner NU di Timur Tengah yang 

terbagi dalam tiga poin yaitu; Partner Institusional Akademik, Partner 

Organisasi Keagamaan Regional, dan Sinergi Diplomatik dengan Pemerintah 

Melalui KBRI. 

Bab V: Penutup yang berisi kesimpulan dan saran 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 136 

BAB V 

PENUTUP 

 
A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Nahdlatul 

Ulama (NU) merupakan salah satu aktor non-negara paling signifikan dalam 

mengartikulasikan dan mempraktikkan Islam moderat Indonesia di tingkat 

global, khususnya di kawasan Timur Tengah, melalui pemanfaatan kekuatan 

soft power yang bersumber dari tradisi pesantren, Islam Nusantara, dan 

komitmen kebangsaan yang selaras dengan politik luar negeri bebas-aktif 

Indonesia. NU tidak hanya berperan sebagai organisasi keagamaan domestik, 

tetapi juga sebagai instrumen strategis diplomasi jalur kedua yang memperkuat 

citra Indonesia sebagai negara Muslim demokratis terbesar yang mampu 

menjembatani ketegangan antara dunia Islam dan Barat serta berbagai kutub 

konflik di Timur Tengah. 

Secara historis, genealogi NU sejak Taswirul Afkar, Nahdlatul Wathan, 

Nahdlatut Tujjar hingga pembentukan Komite Hijaz menunjukkan bahwa 

kepedulian NU terhadap isu-isu Islam global dan pluralitas mazhab telah 

mengakar kuat sejak awal, dan menjadi fondasi bagi konstruksi wacana Islam 

moderat yang inklusif, kosmopolit, dan responsif terhadap dinamika 

internasional. Evolusi wacana tersebut berlanjut melalui konsep Islam sosio-

kultural Gus Dur, Islam Nusantara, dan Humanitarian Islam yang memadukan 

nilai rahmatan lil alamin, ummatan wasathan, hubbul wathan minal iman, dan 



 

 137 

maqasid syariah dengan bahasa demokrasi, hak asasi manusia, dan tata kelola 

global. 

Dalam konteks praksis, NU mengoperasionalkan soft power melalui 

penguatan jaringan kader dan komunitas di Timur Tengah lewat Pengurus 

Cabang Istimewa NU (PCINU), yang berperan sebagai wajah Islam moderat 

Indonesia melalui kegiatan intelektual, keagamaan, dialog lintas mazhab, dan 

kerja-kerja solidaritas kemanusiaan yang memperkenalkan Islam Nusantara 

sebagai narasi alternatif terhadap ekstremisme. Di saat yang sama, NU 

membangun jejaring partner institusional dan keagamaan, seperti; universitas, 

lembaga keagamaan, organisasi regional, serta kerja sama dengan KBRI, untuk 

memperluas penerimaan Islam moderat Indonesia dan meningkatkan legitimasi 

epistemik NU di mata publik dan elite keagamaan Timur Tengah. 

Forum-forum internasional yang digagas dan/atau dipimpin NU, seperti 

International Conference of Islamic Scholars (ICIS), International Summit of 

Moderate Islamic Leaders (ISOMIL), dan Religion 20 (R20), menunjukkan 

konsolidasi peran NU sebagai produsen wacana Islam moderat global dan 

pelopor diplomasi berbasis nilai kemanusiaan, yang sekaligus menjadi etalase 

soft power Indonesia. Melalui forum-forum tersebut, NU berhasil 

menggabungkan otoritas keagamaan, kredibilitas akademik, dan dukungan 

negara untuk menampilkan Islam moderat sebagai referensi normatif dan 

praksis dalam agenda peace building, deradikalisasi, dan rekonstruksi tata 

hubungan antaragama di Timur Tengah dan dunia Muslim secara lebih luas. 



 

 138 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa relasi NU dan 

negara berlangsung dalam pola simbiotik, dimana negara menyediakan 

kerangka politik luar negeri bebas-aktif dan infrastruktur diplomatik, sedangkan 

NU menyediakan modal kultural, otoritas religius, dan jaringan transnasional 

yang mengisi ruang soft power yang tidak terjangkau oleh diplomasi negara 

secara langsung. Konfigurasi ini menjadikan NU bukan sekadar pelengkap, 

tetapi salah satu pilar utama soft power Indonesia di Timur Tengah, yang 

berkontribusi pada transformasi wacana Islam global dari narasi konflik dan 

ekstremisme menuju moderasi, dialog, dan kemanusiaan universal. 

B. Saran 

Pertama, NU dan pemerintah Indonesia perlu memperkuat kelembagaan 

dan tata kelola sinergi diplomasi nilai melalui perumusan kerangka kerja 

bersama yang lebih sistematis, transparan, dan berkelanjutan, sehingga peran 

NU sebagai kekuatan soft power dapat terintegrasi secara strategis dalam 

perencanaan dan implementasi politik luar negeri, terutama terkait isu-isu 

keagamaan dan keamanan non-tradisional di Timur Tengah. Penguatan ini 

dapat berupa pembentukan unit khusus atau mekanisme koordinasi reguler 

antara Kemenlu, PBNU, dan PCINU di kawasan Timur Tengah untuk 

merancang agenda bersama, mengelola risiko, serta mengukur dampak program 

diplomasi kultural dan religius. 

Kedua, NU perlu terus meningkatkan kapasitas intelektual dan 

diplomatik kader-kader di PCINU dan lembaga pendidikan NU melalui 

program pelatihan tematik mengenai hubungan internasional, peace studies, 



 

 139 

mediasi konflik, komunikasi lintas budaya, dan literasi media agar mereka 

mampu berperan sebagai peace builders dan duta Islam moderat yang kompeten 

di berbagai ruang diskursif dan praksis di Timur Tengah. Penguatan kapasitas 

ini penting untuk menghindari reproduksi narasi defensif dan mendorong 

artikulasi proaktif Islam Nusantara dan Humanitarian Islam sebagai tawaran 

normatif atas problem global seperti radikalisme, krisis kemanusiaan, dan 

ketimpangan global. 

Ketiga, NU disarankan untuk memperluas dan memperdalam jejaring 

kerja sama dengan lembaga-lembaga keagamaan, akademik, dan masyarakat 

sipil moderat di Timur Tengah serta kawasan lain, dengan fokus pada program 

bersama yang konkret seperti riset kolaboratif, kurikulum moderasi beragama, 

pertukaran ulama dan mahasiswa, serta proyek-proyek sosial-kemanusiaan 

lintas negara. Upaya ini akan memperkuat legitimasi dan resonansi wacana 

Islam moderat Indonesia di tingkat global, sekaligus mengurangi kesan bahwa 

Islam Nusantara sekadar proyek domestik yang bersifat state-driven (didorong 

oleh negara). 

Keempat, pemerintah Indonesia dapat memanfaatkan temuan penelitian 

ini sebagai masukan untuk merumuskan kebijakan luar negeri yang lebih 

eksplisit dalam menjadikan organisasi keagamaan moderat, khususnya NU, 

sebagai mitra strategis soft power dalam forum-forum multilateral dan inisiatif 

perdamaian di Timur Tengah. Hal ini dapat diwujudkan dengan menjadikan 

tokoh-tokoh NU sebagai bagian dari delegasi resmi dalam konferensi 

internasional, mengintegrasikan agenda Humanitarian Islam dan R20 dalam 



 

 140 

diplomasi publik Indonesia, serta mendukung pengembangan pusat-pusat studi 

Islam moderat Indonesia di kota-kota kunci Timur Tengah. 

Kelima, bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengembangkan 

kajian empiris yang lebih spesifik dan komparatif mengenai dampak program-

program NU di negara-negara tertentu di Timur Tengah, termasuk studi 

lapangan terhadap aktivitas PCINU, resepsi lokal terhadap Islam Nusantara, 

serta efektivitas forum-forum seperti ICIS, ISOMIL, dan R20 dalam 

memengaruhi kebijakan atau wacana keagamaan lokal. Penelitian lanjutan juga 

penting untuk mengkaji tantangan internal yang dihadapi NU, seperti dinamika 

politik domestik, fragmentasi internal, dan risiko kooptasi kekuasaan agar 

konsep NU sebagai kekuatan soft power Indonesia dapat dikembangkan secara 

lebih kritis dan konstruktif. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

 141 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, Febby Islami, Angga Nurdin Rachmat, and Tholhah Tholhah. 

“Diplomacy Nahdlatul Ulama (NU) Sebagai Non State Actors Dalam 

Upaya Perdamaian Konflik Afghanistan 2018.” Global Insight Journal: 

Jurnal Mahasiswa Hubungan Internasional 1, no. 1 (2024): 1–19. 

Admin PCINU Suriah. “Kajian Ramadhan Eps. 2 PCINU Suriah, Pembacaan Kitab 

‘Targib Ahl al-Islam Fi Sukna Asy-Syam.’” PCINU Suriah, 2022. 

https://www.facebook.com/share/p/1Bbvd885MP/. 

Afkar, Vyan Tashwirul, and Dwi Ardhanariswari Sundrijo. “Defining Islamic 

Transnationalism: A Case Study of Indonesia’s Nahdlatul Ulama.” Jurnal 

Global Strategis 17, no. 2 (2023): 363–80. 

Aliyah, Himmah. “Islam Nusantara: Wajah Pribumisasi Islam Dalam Perspektif 

Abdurrahman Wahid.” Al-Naqdu: Jurnal Kajian Keislaman 5, no. 2 (2024): 

13–23. https://doi.org/10.58773/alnaqdu.v5i2. 

Al-Munawwar, Seggaf. “Islam Dan Pluralisme Agama.” TAJDID: Jurnal Ilmu 

Ushuluddin 16, no. 2 (2017): 209–26. 

Anam, A. Khoirul. “ICIS Dapat Menjadi ‘Pressure Group’ Yang Efektif.” NU 

Online, 2008. https://nu.or.id/warta/icis-dapat-menjadi-amp8220pressure-

groupamp8221-yang-efektif-pcLzz. 

Anam, A. Khoirul. “PCINU Libya Bahas Keindonesiaan Selama Ramadhan.” NU 

Online, 2010. https://nu.or.id/warta/pcinu-libya-bahas-keindonesiaan-

selama-ramadhan-Upm3w. 

Anwar, Ahmad. “Peran International Conference of Islamic Scholars (ICIS) Dalam 

Diplomasi Publik Indonesia.” Universitas Gadjah Mada, 2015. 

https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/84201. 



 

 142 

Ariffin, Munawir. “Sejarah Konflik Partai Persatuan Pembangunan Di Masa Orde 

Baru.” Candrasangkala: Jurnal Pendidikan Dan Sejarah 5, no. 1 (2019): 

12–22. 

Arifianto, Alexander R. “Practicing What It Preaches? Understanding the 

Contradictions between Pluralist Theology and Religious Intolerance within 

Indonesia’s Nahdlatul Ulama.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 55, 

no. 2 (2017): 241–64. 

Arrahmah, Syifa. “Ketua PCINU Tunisia: Sanad Keilmuan NU Jelas Dan 

Terpercaya.” With Kendi Setiawan. NU Online, 2021. 

https://www.nu.or.id/nasional/ketua-pcinu-tunisia-sanad-keilmuan-nu-

jelas-dan-terpercaya-jxLcS. 

Asy’ari, Hasyim, Wahab Chasbullah, Wahid Hasyim, et al. Khittah Dan Khidmah 

Nahdlatul Ulama. 1st ed. Vol. 1. Majma’ Buhuts An-Nahdliyah (Forum 

Kajian Ke-NU-an), 2014. 

Azca, Muhammad Najib, Timothy Samuel Shah, and C. Holland Taylor, eds. 

Proceedings of the R20 International Summit of Religious Leaders, Bali, 

Indonesia, 2-3 November 2022. 1st ed. Vol. 1. Gadjah Mada University 

Press, 2023. 

Azra, A. Jaringan Ulama: Timur Tengah Dan Kepulauan Nusantara Abad XVII 

Dan XVIII : Melacak Akar-Akar Pembaruan Pemikiran Islam Di Indonesia. 

1st ed. Mizan, 1994. 

https://books.google.co.id/books?id=bKExAAAAMAAJ. 

Bedug.Net. “PCINU Mesir Mengupas Involusi Pergerakan Islam.” 2018. 

https://bedug.net/2018/04/08/pcinu-mesir-mengupas-involusi-pergerakan-

islam/. 



 

 143 

Bilfagih, Taufik. “Islam Nusantara; Strategi Kebudayaan NU di Tengah Tantangan 

Global.” Jurnal Aqlam: Journal of Islam and Plurality 2, no. 1 (2016): 53–

68. 

Bin, Mahfuh, Haji Halimi, Muhammad Saiful, Alam Shah, and Bin Sudiman. 

“Religious Extremism.” Counter Terrorist Trends and Analyses 13, no. 1 

(2021): 112–17. 

Burhani, Ahmad Najib. “Al-Tawassuṭ Wa-l I’tidāl: The NU and Moderatism in 

Indonesian Islam.” Asian Journal of Social Science 40, no. 5/6 (2012): 564–

81. JSTOR. 

Dhiyau’l Haq, Ahmad Beghtas. “Halaqah Ilmiah Bersama Syekh Maher, PCINU 

Suriah Bahas Keutamaan Maulid Nabi.” NU Online, 2023. 

https://www.nu.or.id/internasional/halaqah-ilmiah-bersama-syekh-maher-

pcinu-suriah-bahas-keutamaan-maulid-nabi-XYv3p. 

Dijk, C. “Ulama and Politics.” Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / 

Journal of the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 152, no. 1 

(1996): 109–43. https://doi.org/10.1163/22134379-90003020. 

Esposito, John L., and Dalia Mogahed. “Who Will Speak for Islam?” World Policy 

Journal 25, no. 3 (2008): 47–57. 

F. Saenong, Faried. “Nahdlatul Ulama (NU): A Grassroots Movement Advocating 

Moderate Islam.” In Handbook of Islamic Sects and Movements, 1st ed., vol. 

1. BRILL, 2021. https://doi.org/10.1163/9789004435544. 

Fadilla, Annisa Rizky, Putri Ayu Wulandari, and Hasanudin Hasanudin. 

“Hubungan Nahdlatul Ulama dengan Negara Bangsa Indonesia masa 

Prakemerdekaan hingga Awal Kemerdekaan (1926-1945).” MITITA Jurnal 

Penelitian 1, no. 2 (2023): 8–13. 



 

 144 

Faizin, Muhammad. “PCINU Arab Saudi Inisiasi Silaturahim NU Se-Dunia Ke-20 

pada Musim Haji 2022.” With Syakir Muhammad NF. NU Online, 2022. 

https://www.nu.or.id/nasional/pcinu-arab-saudi-inisiasi-silaturahim-nu-se-

dunia-ke-20-pada-musim-haji-2022-WCh5s. 

Faizin, Muhammad. “PCINU Yaman Peringati Hari Santri 2024 dengan Seminar 

Ilmiah.” NU Online, 2024. https://www.nu.or.id/internasional/pcinu-

yaman-peringati-hari-santri-2024-dengan-seminar-ilmiah-ibU8M. 

Fajar, Abdul Muchit, and Hotrun Siregar,. “Pemikiran Politik Abdurrahman Wahid 

tentang Demokrasi di Indonesia.” Jurnal Communitarian 3, no. 1 (2021). 

Fawaid, Ikmal. “Dinamika Nu Pasca Kemerdekaan Menuju Ditetapkannya Khittah 

Nu Sebagai Keputusan Muktamar Situbondo 1945-1984.” El Tarikh: 

Journal of History, Culture and Islamic Civilization 3, no. 2 (2022): 119–

34. 

Fawwaz, Ahmad Ghiyats. “Diaspora Santri (13): Nahdlatul Ulama di Yordania: 

Renaisans Gerakan Kajian Keilmuan dan Kemasyarakatan.” Alif.ID, 2020. 

https://alif.id/bunga-rampai/diaspora-santri-13-nahdlatul-ulama-di-

yordania-renaisans-gerakan-kajian-keilmuan-dan-kemasyarakatan. 

Feng, Huiyun. “Track 2 Diplomacy in the Asia-Pacific: Lessons for the Epistemic 

Community.” Asia Policy 13, no. 4 (2018): 60–66. 

Goncing, Nurlira. “Politics Nahdlatul Ulama dan Orde Baru.” The POLITICS: 

Jurnal Magister Ilmu Politik Universitas Hasanuddin 1, no. 1 (2015): 61–

74. https://journal.unhas.ac.id/index.php/politics/article/view/134. 

Halid, Ahmad. Aswaja Dan Negara: Cara Aswaja An-Nahdliyah Berbangsa Dan 

Bernegara Berdasar Pada Risalah Jami’yah Nahdlatul Ulama Dan Historis 

Perjuangan Pesantren. 1st ed. Vol. 1. Penerbit Windina, 2023. 

www.penerbitwidina.com. 



 

 145 

Hamid, Imron Rosyadi, and Aji Said Muhammad Iqbal Fajri. “The Contributions 

of Nahdlatul Ulama to World Peace: A Taxonomy Literature Review.” 

Dialektika: Jurnal Ekonomi Dan Ilmu Sosial 9, no. 1 (2024): 25–35. 

Hanan, Ahmad, and Ali Musthofa Asrori. “Jelang Konfercab PCINU Yordania, Gus 

Mus Ajak Syukuri Empat Hal.” NU Online, 2020. 

https://www.nu.or.id/internasional/jelang-konfercab-pcinu-yordania-gus-

mus-ajak-syukuri-empat-hal-yjDpK. 

Haq, M. Nasirul and Mahbib. “PCINU Komit Kenalkan NU Ke Khalayak Yaman.” 

NU Online, 2016. https://www.nu.or.id/internasional/pcinu-komit-

kenalkan-nu-ke-khalayak-yaman-62q0P. 

Haris, Mohammad Akmal. “The View and Concept of Deradicalization Religion 

Nahdlatul Ulama (NU) Perspective.” Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi 

Islam 6, no. 2 (2020): 305–18. 

Hasyim, Syafiq. “Prospects and Weaknesses of the R20 Forum on Religion 

Launched at the G20 Summit in Bali.” Sec. 1. ISEAS Yusof Ishak Institute 

(Singapore), April 12, 2023. 1st ed. 

Hefner, Robert. W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. 1st ed. 

Vol. 1. Princeton University Press, 2000. www.pup.princeton.edu. 

Hidayat, Ahmad Rifqi. “Soal Islam Moderat, Wamendagri Sebut NU Sudah 

Berikan Contoh.” NU Online, 2020. https://www.nu.or.id/nasional/soal-

islam-moderat-wamendagri-sebut-nu-sudah-berikan-contoh-Dds1P. 

Hiller, Jens, and Josua Schneider. “War on Teror Revisted?” Zeitschrift Für 

Friedens- Und Konfliktforschung 7, no. 2 (2018): 246–77. 



 

 146 

Hilmy, Masdar. “Quo-Vadis Islam Moderat Indonesia? Menimbang Kembali 

Modernisme Nahdlatul Ulama Dan Muhammadiyah.” Miqot XXXVI, no. 2 

(2012): 262–81. 

Honiah Mujiati, Siti, Ulfiah Ulfiah, and Ujang Nurjaman. “Relasi Aswaja An-

Nahdliyah Dan Negara.” Jurnal Inovasi Pengembangan Pendidikan Islam 

7, no. 1 (2022): 12–31. 

Indiraphasa, Nuriel Shiami. “Resmikan Perpustakaan Ibnu Khaldun, PCINU 

Tunisia Sediakan 534 Buku: Tafsir Hingga Filsafat.” With Aru Lego Triono. 

NU Online, 2023. https://nu.or.id/internasional/resmikan-perpustakaan-

ibnu-khaldun-pcinu-tunisia-sediakan-534-buku-tafsir-hingga-filsafat-

MzdGP. 

Indiraphasa, Nuriel Shiami. “Sekretaris PCINU Tunisia Raih Summa Cumlaude Di 

Universitas Zaitunah.” With Abdullah Alawi. NU Care/ Lazisnu, 2024. 

https://www.nu.or.id/internasional/sekretaris-pcinu-tunisia-raih-summa-

cumlaude-di-universitas-zaitunah-Y3Rw0. 

Irawan, Mohammad Deny. “Islam Wasatiyyah: Refleksi Antara Islam Modern Dan 

Upaya Moderasi Islam.” TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin 16, no. 2 (2018): 

111–28. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. “Kemenag Dukung ISOMIL PBNU.” 

May 4, 2016. https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-dukung-isomil-

pbnu-db5fzq. 

Keohane, Robert O., and Joseph S. Nye. “Power and Interdependence in the 

Information Age.” Foreign Affairs 77, no. 5 (1998): 81. 

Khaled, Abou, and E.L Fadl. Wrestling Islam from the Extremists. 1st ed. Vol. 1. 

HarperCollins Publishers, Inc., 2005. 



 

 147 

Kolom Pelajar. “PCINU Yaman Sukses Helat Konfercab Perdana.” Indo 

Hadramaut, 2012. https://indo.hadhramaut.info/view/4505.aspx. 

Kolom Pelajar. “PCINU Yaman Terbitkan Buku ‘Hadhramaut Corner.’” Indo 

Hadramaut, 2013. https://indo.hadhramaut.info/view/4661.aspx. 

Kurniawan, Nazlal Firdaus. “Menteri Agama RI Kunjungi PCINU Yordania, 

Tegaskan Peran Santri sebagai Duta Islam Moderat di Dunia Internasional.” 

NU Online Jateng, 2025. https://jateng.nu.or.id/warta/menteri-agama-ri-

kunjungi-pcinu-yordania-tegaskan-peran-santri-sebagai-duta-islam-

moderat-di-dunia-internasional-CdEMP. 

Kurniawan, Nazlal Firdaus. “PCINU Tunisia Luncurkan Jurnal Khittah Vol. II Di 

Puncak Harlah NU Ke-102.” NU Online Jateng, 2025. 

https://jateng.nu.or.id/nasional/pcinu-tunisia-luncurkan-jurnal-khittah-vol-

ii-di-puncak-harlah-nu-ke-102-7mH3j. 

L. Smith, Anthony. “Indonesia’s Foreign Policy under Abdurrahman Wahid: 

Radical or Status Quo State?” Contemporary Southeast Asia 22, no. 3 

(2000): 498–526. https://www.jstor.org/stable/25798509. 

Luthfi, Muhammad Aiz. “PCINU Sudan Dan Majma Fiqih Islami Sepakati Dakwah 

Islam Moderat.” NU Online, 2022. 

https://www.nu.or.id/internasional/pcinu-sudan-dan-majma-fiqih-islami-

sepakati-dakwah-islam-moderat-dPH9U. 

Mahbubadi, Kishore, and Lawrence H. Summers. “The Fusion of Civilizations: The 

Case for Global Optimism.” Foreign Affairs 95, no. 3 (2016): 126–35. 

https://www.jstor.org/stable/43946863. 

Maula, M. Jadul. Islam Berkebudayaan: Akar Kearifan Tradisi, Ketatanegaraan, 

dan Kebangsaan. 3rd ed. Vol. 1. Pustaka Kaliopak, 2022. 



 

 148 

Muchtar, Asmaji. Dialog Lintas Mazhab: Fiqh Ibadah Dan Muamalah. 1st ed. 

Amzah, 2022. 

https://books.google.co.id/books?id=Ti5fEAAAQBAJ&printsec=copyrigh

t&hl=id&source=gbs_pub_info_r#v=onepage&q&f=false. 

Mujani, Wan Kamal, Ermy Azziaty Rozali, and Nor Jamaniah Zakaria. “The 

Wasatiyyah (Moderation) Concept: Its Implementation In Malaysia.” 

Mediterranean Journal of Social Sciences 6, no. 4 (2015): 66–72. 

https://doi.org/10.5901/mjss.2015.v6n4s2p66. 

Murtaufiq, Sudarto. “Promoting Islam Nusantara: A Lesson from Nahdlatul Ulama 

(NU).” Al-Insyiroh 2, no. 1 (2018): 1–26. 

MWL. “Closing Statement of International Conference Moderate Discourse and 

Community Peace.” Muslim World League (MWL), 2017. 

https://www.themwl.org/en/node/34456. 

MWL. “In the Final Communiqué of the Islamic Unity Conference (Recently Held 

in Makkah, Where the Qibla of Muslims’ Is; the Refuge of Their Hearts, & 

Attended by 1200 Scholars of 28 Islamic Components): Muslims Are Proud 

of the Pioneering Role of KSA.” Muslim World League (MWL), 2019. 

https://themwl.org/en/node/35950. 

Nafi’a, Ilman. Dinamika Relasi Nahdlatul Ulama (NU) dan Negara. 1st ed. Vol. 1. 

CV. Zenius Publisher, 2022. 

Nawawi, Syaifullah Ibnu. “Ini Alasan Mengapa Islam Di Indonesia Moderat.” NU 

Online, 2018. https://www.nu.or.id/nasional/ini-alasan-mengapa-islam-di-

indonesia-moderat-SDz2K. 

Ngasiran, Riadi. “Komite Hijaz, Second Track Diplomacy, Problematika 

HistoriografI Indonesia.” Risalah NU Online, February 6, 2025. 



 

 149 

https://www.risalahnu.com/9459/2025/02/06/komite-hijaz-second-track-

diplomacy-problematika-historiografi-indonesia/. 

Niam, Mukafi. “ICIS Sebagai Jembatan Antar-Ulama.” NU Online, 2008. 

https://www.nu.or.id/warta/icis-sebagai-jembatan-antar-ulama-yJdUL. 

Nikmah, Khoirun. “Pergerakan Nahdlatul Ulama (NU) Dari Organisasi Sosial-

Keagamaan Ke Organisasi Politik Tahun 1952-1973.” JUSAN: Jurnal 

Sejarah Peradaban Islam Indonesia 1, no. 1 (2023): 32–48. 

https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/jusan/article/view/6885. 

Nur, Afrizal, and Mukhlis Lubis. “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Qur’an; (Studi 

Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir wa At-Tanwir dan Aisar At-Tafasir).” 

Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2015): 205–25. 

Nye, Joseph S. “Public Diplomacy and Soft Power.” The ANNALS of the American 

Academy of Political and Social Science 616, no. 1 (2008): 94–109. 

Nye, Joseph S. “Soft Power.” Foreign Policy, no. 80 (1990): 153–71. 

https://doi.org/10.2307/1148580. 

Nye, Joseph S. Soft Power and Great-Power Competition: Shifting Sands in the 

Balance of Power Between the United States and China. Vol. 1. China and 

Globalization. Springer Nature Singapore, 2023. 

https://doi.org/10.1007/978-981-99-0714-4. 

Nye, Joseph S., and Robert O. Keohane. “Transnational Relations and World 

Politics: An Introduction.” International Organization 25, no. 3 (1971): 

329–49. https://www.jstor.org/stable/2706043. 

Patoni. “ICIS IV Sepakat Jaga Substansi Islam Rahmatan Lil Alamin.” NU Online, 

2015. https://www.nu.or.id/nasional/icis-iv-sepakat-jaga-substansi-islam-

rahmatan-lil-alamin-Dkr0r. 



 

 150 

Pomarede, J. “Deadly Ambiguities: NATO and the Politics of Counter-Terrorism 

in International Organizations after 9/11.” Security Dialogue 55, no. 6 

(2024): 588–606. https://doi.org/10.1177/09670106241240426. 

Pratama, Emharis Gigih and Ferdiyan. “Religion and Public Diplomacy: The Role 

of Nahdlatul Ulama (NU) in Indonesia - Afghanistan Peace Agenda.” Jurnal 

Penelitian 18, no. 1 (2021): 1–12. 

Purnama, Canra, M. Ied Al-Munir, Muh. Rusydy, and Aprizal Wahyudi Diprata. 

“Pemikiran Politik Abdurrahman Wahid dan Pengaruhnya Terhadap Politik 

Partai Kebangkitan Bangsa.” Jurnal Ilmu Hukum, Humaniora dan Politik 4, 

no. 1 (2024): 26–35. 

Redaksi NU Libya. “Empat Kader NU Libya Raih Gelar Akademik.” NU Libya, 

2010. https://nulibya.wordpress.com/2010/08/06/empat-kader-nu-libya-

raih-gelar-akademik/. 

Redaksi NU Libya. “PCI NU Libya Serahkan Bantuan Sosial Untuk TKI.” NU 

Libya, 2010. https://nulibya.wordpress.com/2010/09/07/pci-nu-libya-

serahkan-bantuan-sosial-untuk-tki/. 

Redaksi NU Libya. “PCINU Libya Silaturrahmi Dengan Rektor IIQ Saat 

Kunjungan Ke Tripoli.” NU Libya, 2009. 

https://nulibya.wordpress.com/2009/10/02/pcinu-libya-silaturrahmi-

dengan-rektor-iiq-saat-kunjungan-ke-tripoli/. 

Redaksi NU Maroko. “Konfercab VII PCINU Maroko.” NU Maroko, 2024. 

https://numaroko.or.id/konfercab-vii-pcinu-maroko/. 

Redaksi NU Maroko. “Nganu (Ngobrol Bareng NU) Episode 3: Akankah Femisida 

Kembali Menjadi Ancaman?” NU Maroko, 2025. 

https://numaroko.or.id/nganu-ngobrol-bareng-nu-episode-3-akankah-

femisida-kembali-menjadi-ancaman/. 



 

 151 

Redaksi NU Maroko. “PCINU Maroko Gelar Bahtsul Masail Kubro 2025: Bahas 

Isu Vasektomi Dan Penerima Beasiswa Ganda.” NU Maroko, 2025. 

https://numaroko.or.id/pcinu-maroko-gelar-bahtsul-masail-kubro-2025-

bahas-isu-vasektomi-dan-penerima-beasiswa-ganda/. 

Redaksi NU Online. “NU Sudan Gelar MTQ Virtual Tingkat Dunia.” NU Online, 

2021. https://nu.or.id/internasional/nu-sudan-gelar-mtq-virtual-tingkat-

dunia-KkFK2. 

Redaksi NU Online. “PCINU Arab Saudi: Santri Harus Jadi Pemimpin.” NU 

Online, 2016. https://www.nu.or.id/internasional/pcinu-arab-saudi-santri-

harus-jadi-pemimpin-wUkOR. 

Redaksi Suara Nahdliyin. “Ini Keputusan Bahsul Masa’il PCINU Lebanon.” Suara 

Nahdliyin, 2019. https://suaranahdliyin.com/ini-keputusan-bahsul-masail-

pcinu-lebanon-10648. 

Reid, Anthony. Southeast Asia in the Age of Commerce, 1450 - 1680. Volume One: 

The Lands below the Winds. Yale University Press, 1988. https://s3.us-west-

1.wasabisys.com/p-

library/books/861444e94b3a9e0865e66cd924dc052c.pdf. 

RIIFS. “About The Royal Institute for Inter-Faith Studies.” RIIFS, 2025. 

https://riifs.org/en/about-riifs/. 

Rochmat, A. Muchlishon. “Peringatan Maulid Nabi, Ajang Konsolidasi PCINU 

Yordania.” NU Online, 2017. 

https://www.nu.or.id/internasional/peringatan-maulid-nabi-ajang-

konsolidasi-pcinu-yordania-1U9hj. 

Sachedina, Abdulaziz. “The Qur’anic Foundation of Interreligious Tolerance.” In 

Fine Differences: The Al-Alwani Muslim-Christian Lectures 2010-2017, 



 

 152 

edited by Richard J. Jones. International Institute of Islamic Thought, 2020. 

https://doi.org/10.2307/j.ctv19prr4t. 

Saleh, M. Nurul Ikhsan. “Perceptions of Pesantren Leaders towards Islamic 

Moderation Approaches in Combating Radicalism and Terrorism.” Cogent 

Arts and Humanities 12, no. 1 (2025): 1–12. 

https://doi.org/10.1080/23311983.2025.2474826. 

Setiawan, Kendi. “LAZISNU Tunisia Salurkan Bantuan Pendidikan Untuk 

Mahasiswa Indonesia Di Tunisia.” NU Online, 2022. 

https://nu.or.id/internasional/lazisnu-tunisia-salurkan-bantuan-pendidikan-

untuk-mahasiswa-indonesia-di-tunisia-MyU9U. 

Setiawan, Kendi. “PBNU Sahkan Pembentukan PCINU Qatar.” NU Online, 2021. 

https://nu.or.id/internasional/pbnu-sahkan-pembentukan-pcinu-qatar-

UAWBN. 

Setiawan, Kendi. “PCINU Yordania Salurkan Bantuan dan Hibur Anak-Anak 

Pengungsi Palestina.” NU Care/ Lazisnu, 2025. 

https://nucare.id/news/pcinu_yordania_salurkan_bantuan_dan_hibur_anak

_anak_pengungsi_palestina. 

Setiawan, Kendi. “Pribumisasi Islam Dibahas Di Sudan.” NU Online, 2021. 

https://nu.or.id/internasional/pribumisasi-islam-dibahas-di-sudan-B1yVC. 

Setiawan, Kendi, and Rikhul Jannah. “Semarak Ramadhan, PCINU Qatar Bagikan 

500 Paket Ifthar dan Sajadah.” NU Online, 2025. 

https://www.nu.or.id/internasional/semarak-ramadhan-pcinu-qatar-

bagikan-500-paket-ifthar-dan-sajadah-MS1Gt. 

Setiawati, Siti Mutiah. “The Role of Indonesian Government in Middle East 

Conflict Resolution: Consistent Diplomacy or Strategic Shifts?” Frontiers 

in Political Science 6 (March 2024): 1304108. 



 

 153 

Siroj, Said Aqil, Helmi Faishal Zaini, Ma’ruf Amin, and Yahya Cholil Staquf. 

International Summit of Moderate Islamic Leaders (ISOMIL) Nahdlatul 

Ulama Declaration. Pengurus Besar Nahdlatul Ulama, 2016. 

https://baytarrahmah.org/media/2016/Nahdlatul-Ulama-Declaration_05-

10-16.pdf. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif dan R&D. 1st ed. Penerbit 

Alfabeta Bandung, 2013. www.cvalfabeta.com. 

Sutisna, Nata. “Sambut 1 Abad NU, Nahdliyin Di Tunisia Ngaji Kitab Muqaddimah 

Ibnu Khaldun.” NU Online, 2023. https://nu.or.id/internasional/sambut-1-

abad-nu-nahdliyin-di-tunisia-ngaji-kitab-muqaddimah-ibnu-khaldun-

ZZUgT. 

Sya’ban, Ahmad Ginanjar. “Dewan Fatwa Mesir: NU Miliki Banyak Kesamaan 

Dengan Al-Azhar.” NU Online, 2010. https://www.nu.or.id/warta/dewan-

fatwa-mesir-nu-miliki-banyak-kesamaan-dengan-al-azhar-Dnvvc. 

Sya’ban, Ahmad Ginanjar, and Diaz Nawaksara, eds. Dokumen Perjalanan Komite 

Hijaz Utusan Nahdlatul Ulama Menghadap Raja Ibn Saud 1346 H/1928 M. 

1st ed. Vol. 1. Pustaka Kaliopak, 2023. 

Syakir NF, Muhammad. “Bermaksud Bantu Warga Sipil Sudan, Uang Relawan 

PCINU Digasak Pihak Yang Bertempur.” NU Online, 2023. 

https://www.nu.or.id/internasional/bermaksud-bantu-warga-sipil-sudan-

uang-relawan-pcinu-digasak-pihak-yang-bertempur-0w4K6. 

Syakir NF, Muhammad. “Festival Ramadhan Indonesia ke-3 PCINU Qatar 

Tanamkan Nilai Agama pada Generasi Muda.” NU Online, 2025. 

https://www.nu.or.id/internasional/festival-ramadhan-indonesia-ke-3-

pcinu-qatar-tanamkan-nilai-agama-pada-generasi-muda-mHTKD. 



 

 154 

Syakir NF, Muhammad. “Mbah Maimoen, Deklarator Berdirinya PCINU Maroko.” 

NU Online, 2019. https://nu.or.id/nasional/mbah-maimoen-deklarator-

berdirinya-pcinu-maroko-MrB54. 

Syarif. “Disambut Antusias, PCINU Lebanon Gelar Maulid Nabi.” Pesantren.Id, 

2019. https://www.pesantren.id/disambut-antusias-pcinu-lebanon-gelar-

maulid-nabi. 

Tan, Paige Johnson. “Navigating a Turbulent Ocean: Indonesia’s Worldview and 

Foreign Policy.” Asian Perspective 31, no. 3 (2007): 141–81. 

Triono, Aru Lego. “PBNU Terima Kunjungan Syekh Mu’taz Al-Subaini, Perkuat 

Sanad Keilmuan Indonesia-Suriah.” NU Online, 2025. 

https://www.nu.or.id/nasional/pbnu-terima-kunjungan-syekh-mutaz-al-

subaini-perkuat-sanad-keilmuan-indonesia-suriah-TBgID. 

UNHCR. “Building Peace through Inter-Religious Dialogue.” Global Compact on 

Refugees, 2023. https://globalcompactrefugees.org/news-stories/building-

peace-through-inter-religious-dialogue. 

Utomo, Puji. “Deklarasi ICIS Tetap Berbasis Pada Tuntutan Keadilan.” NU Online, 

2004. https://nu.or.id/warta/deklarasi-icis-tetap-berbasis-pada-tuntutan-

keadilan-Zdh5R. 

Utomo, Puji. “Mengenal Lebih Dekat PCI NU Sudan.” NU Online, 2003. 

https://nu.or.id/warta/mengenal-lebih-dekat-pci-nu-sudan-7dBDO. 

Utomo, Puji. “NU Mesir, dari KMNU Jadi PCI NU.” NU Online, 2006. 

https://www.nu.or.id/warta/nu-mesir-dari-kmnu-jadi-pci-nu-1-xsEz5. 

Utomo, Puji. “PCINU Sudan Adakan Pelatihan Bimbingan dan Manasik Haji.” NU 

Online, 2005. https://nu.or.id/warta/pcinu-sudan-adakan-pelatihan-

bimbingan-dan-manasik-haji-AJq3v. 



 

 155 

Utomo, Puji. “Said Agil Siradj Akan Resmikan SAS Center.” NU Online, 2003. 

https://nu.or.id/warta/said-agil-siradj-akan-resmikan-sas-center-smwNx. 

Utomo, Puji. “Sekilas Aktivitas PCINU Arab Saudi.” 2003. 

https://nu.or.id/warta/sekilas-aktivitas-pci-nu-arab-saudi-NNIWf. 

Van Bruinessen, Martin. “Contemporary Developments in Indonesian Islam and the 

‘Conservative Turn’ of the Early Twenty-First Century.” In Introduction, 1st 

ed., vol. 1. ISEAS Publishing, 2013. 

https://doi.org/10.1355/9789814414579. 

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia & Transformasi 

Kebudayaan. 1st ed. Edited by Agus Maftuh Abegebriel and Ahmad 

Suaedy. Vol. 1. The Wahid Institute Sending Plural and Peaceful Islam, 

2007. https://id.scribd.com/document/631678686/islam-kosmopolitan-pdf. 

Yusuf, Nur Fadilah. “Geger Muktamar NU ke-29 di Cipasung 1994.” 

Historiography: Journal of Indonesian History and Education 2, no. 4 

(2022): 563–75. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 


	HALAMAN JUDUL

	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	NOTA DINAS PEMIMBING
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Kajian Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



