
 

ARGUMENTASI TARJĪḤ AL-QIRĀ’ĀT DALAM MA‘ᾹNĪ 

AL-QUR’AN KARYA AL-FARRĀ’ (W. 207 H) 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam untuk 

memenuhi salah satu syarat guna memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

Oleh: 

Nufair Ahmad Syihan 

NIM: 22105030034 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2025  



 

i 

 

SURAT PERNYATAAN 

  



ii 

NOTA DINAS 

 

 

  



iii 

PENGESAHAN 

  



iv 

MOTTO 

 

لافيَاَ أيَُّهَا الْقاَرِي بِهِ مُتمََسِِّكاً مُجِلاًّ لهَُ فيِ كُلِِّ حَ  الٍ مُبجَِِّ  

اجِ وَالحُلاْ هَنيِئاً مَرِيئاً وَالِدَاكَ عَليَْهِما مَلابَِسُ أنَْوَارٍ مِنَ الت    

فوََةُ المَلَا فمَا ظَنُّكُمْ بالن جْلِ عِنْدَ جَزَائِهِ أوُلئَكَِ أهَْلُ اِلله وا لص   

(Matn al-Syathibiyyah)  



v 

ABSTRAK 

Qirā’āt memiliki posisi penting dalam studi tafsir dan linguistik 

Arab. sebab variasi bacaan Al-Qur’an kerap mempengaruhi struktur bahasa 

dan pemaknaan ayat. Namun pada periode awal perkembangan qirā’āt belum 

terdapat standar baku untuk menentukan kriteria qirā’āt ṣaḥīḥah dan syāżżah 

sebagaimana dirumuskan oleh Ibnu Mujāhid (W. 324 H). Kondisi ini 

menimbulkan persoalan metodologi terkait bagaimana para mufassir awal, 

khususnya al-Farrā’ (W. 207 H) dalam melakukan tarjīḥ al-Qirā’āt dalam 

karya tafsirnya, serta ungkapan apa yang digunakan dalam melakukan tarjīḥ, 

mengingat metodologi tarjīḥ baru muncul setelah masanya. Kemudian 

bagaimana kesesuaian qirā’āt yang ditarjīḥ dengan penilaian qirā’āt oleh 

ulama’ setelahnya. Maka penelitian ini akan mengkaji bagaimana pola tarjīḥ 

qirā’āt al-Farrā’ (W. 207 H) dalam penafsirannya dengan mengambil contoh 

surat al-Isrā’, al-Kahf, dan Maryam. 

Tujuan penelitian ini untuk menjelaskan pendekatan al-Farrā’ (W. 

207 H) dalam menyeleksi qirā’āt, mengidentifikasi bentuk-bentuk tarjīḥ 

yang digunakannya, serta menilai sejauh mana qirā’āt yang ia sebutkan 

sesuai dengan kriteria qirā’āt ṣaḥīḥah. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif dengan Teknik dokumentasi, serta pendekatan sosio-historis, 

filosofis, dan deskriptif-analitis untuk menelusuri latar sejarah, landasan 

pemikiran, dan mekanisme kebahasaan yang mempengaruhi proses tarjīḥ 

tersebut. Sumber primer penelitian ini adalah Ma‘ānī Al-Qur’an karya al-

Farrā’ (W. 207 H), sementara data sekunder dari kitab-kitab qirā’āt dan 

literatur relevan lainnya. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa al-Farrā’ (W. 207 H) 

cenderung mengedepankan pertimbangan linguistik. Ia juga menggunakan 

berbagai pendekatan, seperti penguatan qirā’āt atas qirā’āt lainnya, analisis 

kebahasaan, dan kritik qirā’āt. Pola tarjīḥ qirā’āt pada masa al-Farrā’ (W. 

207 H) masih berada dalam fase ikhtiyār sebelum adanya standarisasi qirā’āt 

mutawatirah. Dari sini memberikan pemahaman bahwa al-Farrā’ (W. 207 H) 

banyak menyebutkan qirā’āt dalam kitabnya berdasarkan aspek kebahasaan 

dan ia menyebutkan seluruh qirā’āt yang ada kemungkinan dari suatu bacaan, 

kemudian ia melakukan sebuah pilihan atas qirā’āt-qirā’āt yang disebutkan 

dengan beberapa ungkapan seperti al-fatḥu aḥabbu ilayya, kāna ṣawābā, wal 

awwal akṡar, dan lainnya. 

Kata Kunci: Al-Farrā’, Ma‘ānī Al-Qur’an, Qirā’āt, Tarjīḥ. 



vi 

ABSTRACT 

Qirā’āt holds an important position in the study of Arabic exegesis 

and linguistics, because variations in the recitation of the Qur’an often 

influence the structure of the language and the meaning of verses. However, 

in the early period of qirā’āt development, there were no standard criteria for 

determining ṣaḥīḥah and syāżżah qirā’āt as formulated by qirā’āt scholars 

after the period of al-Farrā’ (d. 207 AH). This condition raises 

methodological questions regarding how early exegetes, especially al-Farrā' 

(d. 207 AH), performed tarjīḥ in their exegetical works. It also raises 

questions about the expressions he used in performing tarjīḥ, considering that 

the methodology of tarjīḥ only emerged after his time. Then, how does the 

suitability of the qirā'āt that were tarjīḥ correspond to the assessment of 

qirā'āt by later scholars? Therefore, this study will examine the pattern of 

tarjīḥ qirā'āt by al-Farrā' (d. 207 AH) in his interpretation by taking the 

examples of Surah al-Isrā', al-Kahf, and Maryam. 

The purpose of this study is to explain al-Farrā's (d. 207 AH) 

approach in selecting qirā'āt, identify the forms of tarjīḥ he used, and assess 

the extent to which the qirā'āt he mentioned are in accordance with the 

criteria of ṣaḥīḥah qirā'āt. This study uses a qualitative method with 

documentation techniques, as well as socio-historical, philosophical, and 

descriptive-analytical approaches to trace the historical background, 

ideological foundations, and linguistic mechanisms that influence the tarjīḥ 

process. The primary source of this research is Ma‘ānī Al-Qur’an by al-Farrā’ 

(d. 207 AH), while secondary data is taken from qirā’āt books and other 

relevant literature. 

The results of this study show that al-Farrā’ (d. 207 AH) tended to 

prioritize linguistic considerations. He also uses various approaches, such as 

strengthening one qirā'āt over another, linguistic analysis, and qirā'āt 

criticism. The pattern of tarjīḥ qirā'āt during the time of al-Farrā' (d. 207 AH) 

was still in the ikhtiyār phase before the standardization of mutawatirah 

qirā'āt. This provides an understanding that al-Farrā' (d. 207 AH) mentioned 

many qirā'āt in his book based on linguistic aspects and he mentioned all 

qirā'āt that were possible from a reading, then he made a choice of the qirā'āt 

mentioned with several expressions such as al-fatḥu aḥabbu ilayya, kāna 

ṣawābā, wal awwal akṡar, and others 

Keywords: Al-Farrāʾ, Maʿānī al-Qurʾān, Qirāʾāt, Tarjīḥ. 

 

  



vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Pedoman Transliterasi Arab-Latin ini merujuk pada SKB Menteri 

Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI, tertanggal 22 januari 

1988 No: 158/1987 dan 0543b/U/1987. 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif ........... Tidak dilambangkan أ

 Ba’ B Be ب

 Ta’ T Te ت

 Ṡa’ ṡ es titik di atas ث

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha titik di bawah ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Żal ż Zet titik di atas ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (titik di bawah) ض

 Ṭa ṭ te (titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (titik di bawah) ظ

 ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك



viii 

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W W و

 Ha H Ha ھ

 Hamzah ...’... Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

 

B. Konsonan rangkap karena Tasydîd ditulis rangkap: 

 ditulis   muta’aqqiddîn  متعقدّين

 ditulis   ‘iddah        عدةّ

C. Tā’ Marbūtah di akhir kata. 

1. Bila dimatikan ditulis h: 

ةحكم   ditulis   hikmah 

 ditulis   ‘illah  علة

(ketentuan ini tidak diperlukan terhadap kata-kata Arab yang sudah terserap 

ke dalam bahasa Indonesia seperti zakat, shalat dan sebagainya, kecuali 

dikehendaki lafaz aslinya). 

2. Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’serta bacaan kedua itu terpisah, maka 

ditulis h.  

 ’ditulis   karāmah al-auliyā كرامة الأولياء

3. Bila dihidupkan karena berangkaian dengan kata lain, ditulis t: 

 ditulis    zakātul-fitri  زكاة الفطر

D. Vokal pendek 

—  َ — (fathah) ditulis a contoh  فعل ditulis fa‘ala 

—  َ — (kasrah) ditulis i contoh  ذكر ditulis zukira 

—  َ — (dammah) ditulis u contoh يذھب ditulis yazhabu 

E. Vokal Panjang 

1. fathah + alif, ditulis ā (garis di atas) 

 ditulis jāhiliyyah جاھليةّ



ix 

2. fathah + alif maqṣūr, ditulis ā (garis di atas) 

 ditulis tansā تنسى

3. kasrah + ya mati, ditulis î (garis di atas) 

 ditulis karîm كريم

4. dammah + wau mati, ditulis ū (garis di atas) 

 ditulis furūd فروض

F. Vokal rangkap 

1. Fathah + yā mati, ditulis ai 

 ditulis bainakum بينكم

2. Fathah + wau mati, ditulis au 

 ditulis  qaul قول

G. Vokal-vokal pendek yang berurutan dalam satu kata, dipisahkan dengan 

apostrof. 

 ditulis a’antum اانتم

 ditulis u‘iddat اعدت

 ditulis la’in syakartum لئن شكرتم

H. Kata sandang Alif + Lām 

1. Bila diikuti huruf qamariyah ditulis al- 

 ditulis al-Qur’ān القران

 ditulis al-Qiyās القياس

2. Bila diikuti huruf syamsiyyah, 

 ’ditulis as-Samā السماء

 ditulis as-Syams  الشمس

I. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat dapat ditulis menurut penulisannya 

 ditulis zawi al-furūd ذوى الفروض

 ditulis ahl as-sunnah  اھل السنة

  



x 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur kehadirat Allah Swt. Rabb semesta ‘alam, yang telah 

memberi nikmat yang tidak pernah diminta yaitu nikmat Islam dan Iman, 

serta rahmat, taufiq, dan hidayah-Nya. Shalawat dan salam semoga senatiasa 

tercurah kepada utusan yang paling mulia Nabi Muhammad Saw, selaku 

Nabi terbaik yang diutus kepada umat terbaik, menggunakan pedoman 

berupa kitab terbaik (Al-Qur’an) yang dibawa langsung oleh malaikat terbaik 

(Jibril AS). 

Alhamdulillah atas pertolongan Allah penulis dapat menyelesaikan 

skripsi ini yang berjudul “Qirā’āt dalam Ma‘ānī Al-Qur’an Karya al-Farrā’ 

(W. 207 H)” dalam rangka memenuhi persyaratan untuk menempuh ujian 

akhir, guna mendapatkan gelar Sarjana Agama (S.Ag.). Pada program studi 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Perjalanan menulis skripsi ini tentu tidak mudah. Menulis skripsi 

sebagai bentuk pekerjaan ilmiah seorang mahasiswa akhir, yang mana harus 

banyak berhadapan dengan laptop, buku, kitab, jurnal, dan lain yang 

semisalnya, tentu itu menjadi tantangan dan keasikan sendiri. Tetapi pressure 

yang ditanggung lumayan berat, bukan karena tuntutan pada skripsi, namun 

dalam proses penulisannya penulis harus dirawat beberapa kali di Rumah 

Sakit, karena sakit kronis. Sehingga proses penulisan skripsi ini berasa 

seperti roller coaster, dimana penulis harus diam-diam mengerjakannya di 

Rumah Sakit agar tidak dimarahi oleh dokter dan perawat. 

‘Ala kulli ḥāl, meski sedang bertarung dengan sakit kronis, semua 

proses dapat dilalui dengan baik. Tentunya dengan izin Allah, kemudian 

support dari orang-orang terdekat penulis dapat menyelesaikan skripsi ini. 

Penulis menyadari bahwa dalam skripsi ini masih banyak 

kekurangan, kesalahan, dan jauh dari kata sempurna. Oleh karena itu, penulis 

memohon maaf dan berharap atas masukan, kritik serta saran guna perbaikan 

skripsi ini. Tentunya dalam proses penyusunan skripsi ini banyak bantuan 



xi 

dan dukungan serta do’a dari berbagai pihak. Untuk itu, pada kesempatan ini 

penulis ingin mengucapkan banyak terimakasih kepada: 

1. Kedua orang tua kami, Umi Siti Zulaikhah, S.E., dan Abi M. 

Nazaruddin, S.E., yang senatiasa mendo’akan kami tanpa henti. 

Terimakasih atas segala perhatian, kasih sayang, dukungan, dan seluruh 

kebaikan lainnya. Semoga Umi dan Abi sehat selalu dan senantiasa 

dalam penjagaan Allah. 

2. Bapak Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., selaku 

Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, beserta segenap jajarannya. 

3. Bapak Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum., selaku Dekan 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, beserta segenap jajarannya. 

4. Ibu Subkhani Kusuma Dewi, M.A., Ph.D., dan Ibu Aida Hidayah, 

S.Th.I., M.Hum., selaku Ketua dan Sekretaris Program Studi Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir, yang telah memberikan arahan, perhatian dan 

motivasinya. 

5. Ibu Fitriana Firdausi, S.Th.I., M.Hum., selaku Dosen pembimbing 

skripsi dalam penulisan skripsi ini. Dengan penuh kesabaran, perhatian, 

mendorong dan mengarahkan penulis dalam rangka menyelesaikan 

penulisan skripsi ini. 

6. Bapak Drs. Muhammad Mansur, M.Ag., selaku Dosen pembimbing 

akademik yang senantiasa mendukung dan mengarahkan dalam proses 

perkuliahan di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

7. Ustadz Dr. Abdul Jalil, S.Th.I., M.S.I., raḥimahullāh selaku Dosen, 

guru, serta orang tua dalam ilmu penulis, yang senantiasa mengarahkan, 

memberi perhatian dan mengajarkan banyak hal, khususnya pada dunia 

akademik dan keilmuan Al-Qur’an. Semoga Allah senantiasa 

merahmati Ustadz. 

8. Segenap Dosen, tenaga pengajar, dan seluruh civitas akademika 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga 



xii 

Yogyakarta, yang memberi sumbangsih dalam proses pendidikan dan 

penulisan skripsi ini. 

9. Ibu dr. Nurzammi, selaku tante penulis yang senantiasa menusupport 

dan membantu penulis dalam proses perkualiahan. 

10. Kepada Siti Maryam Fauziah yang senantiasa menjadi motivasi dan 

memberikan motivasi serta supportnya kepada kami, dan yang 

senantiasa mengingatkan kami dan memberikan semangat kepada kami 

dalam hal apapun.  

11. Kepada kakak, dan adik-adik penulis, yang semoga Allah mudahkan 

setiap langkah kebaikannya. Dan seluruh keluarga besar penulis. 

12. Kepada Anak Abah Club, Siti Maryam Fauziah dan Luthfiah Nailu 

Rohmah, atas berbagai dukungan dan kebersamaannya. 

13. Segenap teman-teman Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 2022, terimakasih atas 

kerjasama, kebersamaan, serta motivasi yang diberikan selama ini. 

semoga kita semua menjadi manusia yang sukses dunia akhirat. Aamiin. 

14. Teman-teman Sayantara 2025, KKN Nusantara 2025 dari berbagai 

PTKIN se-Nusantara, UIN SUKA, UIN SAIZU, UIN RMS, UIN Babel, 

UINSI, UIN Bukit Tinggi, Universitas Annuqayyah, dan STAIN 

Madina. 

15. Kepada semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu, 

yang telah memberi bantuan, motivasi dan dorongan dalam 

menyelesaikan studi di program studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

  



xiii 

Terakhir, kami mengutip pernyataan Imam Al-Muzani (W. 264 H) 

yang begitu indah: 

ةً لَوُجِدَ فِيْهِ خَطَأ؛ُ أبَىَ اللهُ أنَْ يَ   كُوْنَ كِتاَبٌ صَحِيْحًا غَيْرَ كِتاَبهِِ لَوْ عُوْرِضَ كِتاَبٌ سَبْعِيْنَ مَرَّ

“Akan selalu ada keluputan atau kesalahan di dalam suatu tulisan, 

walau telah dikoreksi sebanyak tujuh puluh kali, karena Allah enggan 

menjadikan suatu tulisan begitu sempurna selain dari kitab-Nya.” 

Semoga semua jasa yang telah dilakukan menjadi amal shalih dan 

mendapatkan balasan dari Allah Swt. Akhir kata, penulis berharap semoga 

karya ini dapat bermanfaat untuk memperluas wawasan dalam bidang studi 

Islam, khususnya dalam bidang kajian Al-Qur’an.  

 

  

Yogyakarta, 17 Desember 2025 

Saya yang menyatakan 

 

 

 

 

Nufair Ahmad Syihan 

NIM: 22105030034 



xiv 

DAFTAR ISI 

 

SURAT PERNYATAAN .......................................................................................... i 

NOTA DINAS ......................................................................................................... ii 

PENGESAHAN ...................................................................................................... iii 

MOTTO .................................................................................................................. iv 

ABSTRAK ............................................................................................................... v 

ABSTRACT ............................................................................................................ vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .................................................... vii 

KATA PENGANTAR .............................................................................................. x 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... xiv 

BAB I  PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................ 4 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian .................................................................. 5 

D. Tinjauan Pustaka .......................................................................................... 5 

E. Kerangka Teori ............................................................................................. 9 

F. Metode Penelitian ....................................................................................... 12 

G. Sistematika Pembahasan............................................................................. 14 

BAB II  QIRᾹ’ᾹT, TARJῙḤ DAN IKHTIYĀR ....................................................... 16 

A. Qirā’āt ........................................................................................................ 16 

B. Tarjῑḥ .......................................................................................................... 40 

C. Ikhtiyār ....................................................................................................... 51 

BAB III  BIOGRAFI AL-FARRĀ’ DAN PROFIL KITAB MA’ᾹNĪ AL-

QUR’AN ................................................................................................................ 54 



xv 

A. Biografi al-Farrā’ ........................................................................................ 54 

B. Profil Kitab Ma‘ānī Al-Qur’an ................................................................... 59 

C. Qirā’āt dalam Ma‘ānī Al-Qur’an ................................................................ 68 

D. Aspek Tarjῑḥ al-Qirā’āt dalam Ma‘ānī Al-Qur’an ..................................... 71 

BAB IV  TARJῙḤ DAN KLASIFIKASI QIRᾹ’ᾹT ............................................... 77 

A. Tarjīḥ al-Qirā’āt dalam Ma‘ānī al-Qur’an ................................................ 77 

B. Kedudukan Qirā’āt dalam Ma‘ānī al-Qur’an ............................................. 93 

C. Klasifikasi Qirā’āt dalam Ma‘ānī al-Qur’an ............................................ 104 

BAB V  PENUTUP ...............................................................................................114 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 114 

B. Saran ......................................................................................................... 115 

DAFTAR PUSTAKA ...........................................................................................117 

CURICULUM VITAE ..........................................................................................124 



 

1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Qirā’āt adalah macam atau jenis bacaan Al-Qur’an yang diturunkan 

kepada Nabi Muhammad melalui malaikat Jibril dengan tujuh huruf 

berdasarkan hadits yang diriwayatkan imam Muslim. Awalnya Al-Qur’an 

hanya diturunkan dengan satu huruf, namun Nabi Muhammad bernegosiasi 

agar mendapatkan lebih untuk memudahkan ummatnya, maka menjadi tiga 

huruf dan seterusnya, sampai pada akhirnya Al-Qur’an diturunkan dengan 

tujuh huruf berdasarkan permintaan dari Nabi Muhammad. Maka Al-Qur’an 

yang diturunkan dengan tujuh huruf ini adalah anugerah yang mulia bagi 

umat Islam.1 

Qirā’āt Al-Qur’an juga merupakan sumber penting bagi para ahli tata 

bahasa sebagai bukti keabsahan kaidah-kaidah yang mereka dapatkan. Oleh 

karena itu, mereka memperhatikannya, meriwayatkannya, dan 

memasukkannya ke dalam kitab-kitab mereka.2 Ketertarikan ini 

menyebabkan terjadinya penilaian oleh para mufassir untuk menjelaskan dari 

qirā’āt yang mutawatirah, kemudian melakukan tarjῑḥ dengan penilaian dari 

aspek bahasa dan makna nya. 

Kajian mengenai qirā’āt Al-Qur’an menjadi salah satu topik penting 

dalam studi tafsir dan linguistik Arab, khususnya dalam memahami 

perbedaan bacaan yang memengaruhi makna ayat. Abu Zakariya Yahya bin 

Ziyad Al-Farrā’ (W. 207 H), seorang ahli linguistik (nahwu) dan mufassir 

terkemuka, memberikan perhatian besar terhadap qirā’āt. Salah satu 

persoalan utama yang muncul adalah bagaimana menentukan dan memilih 

qirā’āt tertentu sebagai rujukan dalam interpretasi dan tata bahasa Al-Qur’an 

                                                           
1 Muhammad Thalhah Al Fayyadl, Rihlah Sab’ah (Kediri: Lirboyo Press, 2020).hlm. 

7 
2 Nashir bin Muhammad Al-Mani’, “Manhaj Al-Farra’ Fi Ardh Al-Qira’at Fi 

Kitabihi Ma’ānī Al-Qur’an Wa Al-Tarjih Bainaha,” Jami’ah Al-Malik Su’ud 1 (n.d.).hlm. 2 



2 

 

 
 

 

yang digunakan oleh al-Farrā’ (W. 207 H) dalam kitabnya. Selain itu, 

diperlukan analisis lebih mendalam mengenai bentuk-bentuk qirā’āt yang 

dibahas dalam karya monumental al-Farrā’ (W. 207 H), Ma‘ānī Al-Qur’an. 

Selain itu kajian qirā’āt tidak hanya berkaitan dengan variasi bacaan, 

tetapi juga menyentuh persoalan tarjīḥ. Meskipun disiplin ilmu tarjīḥ secara 

sistematis baru berkembang pada abad ke-3 Hijriah, praktik tarjīḥ atau 

ikhtiyār terhadap qirā’āt telah dilakukan sejak masa-masa awal kajian Al-

Qur’an. Salah satunya adalah al-Farrā’ (W. 207 H) melalui karyanya Ma‘ānī 

Al-Qur’an, yang memuat analisis kebahasaan terhadap beragam qirā’āt. 

Namun al-Farrā’ (W. 207 H) tidak menggunakan terminology tarjīḥ 

sebagaimana dipahami dalam kerangka keilmuan tarjīḥ yang mapan. 

Kondisi ini menimbulkan persoalan mengenai bentuk, pola, dan 

ungkapan tarjīḥ yang digunakan al-Farrā’ (W. 207 H) dalam konteks ketika 

ilmu tarjīḥ belum tersusun menjadi suatu cabang keilmuan yang mapan, 

sehingga menarik untuk dikaji guna melihat bagaimana ia menggunakan 

ungkapan tarjīh dalam kitabnya 

Penggunaan qirā’āt yang dilakukan oleh al-Farrā’ (W. 207 H) dalam 

kitab nya Ma‘ānī Al-Qur’an juga terdapat pola tarjῑḥ atau ikhtiyᾱr, meskipun 

secara eksplisit al-Farrā’ (W. 207 H) tidak menyebutkan bahwa ia melakukan 

tarjīḥ qirā’āt satu atas qirā’āt yang lainnya. Akan tetapi tarjῑḥ yang dilakukan 

oleh al-Farrā’ (W. 207 H) ini berdasarkan beberapa cara, salah satunya yaitu 

dengan memperhatikan jalur sanad.3 Muhammad bin Muhammad Ibnu al-

Jazary (W. 833 H) mengatakan “Jika sehatnya sanad merupakan salah satu 

rukun dari qirā’āt, maka perlu untuk diketahui status dari para perawi qirā’āt 

sebagaimana juga mengetahui status dari para perawi hadits.”4 Namun 

                                                           
3 Al Mani’., “Manhaj Al-Farra’ Fi Ardh Al-Qira’at…”, hlm. 9 
4 Muhammad Ibn Al Jazari, Al-Nasyr Fii Al-Qiraat Al-Asyr (Madinah: Majamma’ 

al-Malik Fahd, n.d.). Jilid. 3, hlm. 511 



3 

 

 
 

 

diketahui pada masa tersebut belum ada pengelompokkan atau rukun khusus 

untuk menilai sebuah qirā’āt, karena penilain qirā’āt baru dilakukan pertama 

kali oleh Ahmad bin Musa Ibnu Mujāhid al-Baghdadi (W. 324 H) yang 

kemudian dikenal dengan al-Qurrā’ al-Sab‘ah melalui karyanya al-Sab‘ah 

fi al-Qirā’āt.5 

Tarjīḥ qirā’āt yang dilakukan oleh al-Farrā’ (W. 207 H) dalam 

kitabnya Ma‘ānī Al-Qur’an tidak hanya berfokus pada jalur periwayatan 

saja. Al-Farrā’ (W. 207 H) justru lebih banyak menggunakan pendekatan 

bahasa, mengingat al-Farrā’ (W. 207 H) juga merupakan tokoh ahli linguistik 

(nahwu) dari Kufah.6 Sehingga pola tarjῑḥ qirā’āt yang dilakukan oleh al-

Farrā’ (W. 207 H) banyak dipengaruhi oleh ilmu bahasa atau nahwu. Maka 

tidak sedikit akan dijumpai ada beberapa qirā’āt yang dipilih oleh al-Farrā’ 

(W. 207 H) yang merupakan qirā’āt Syᾱżżah menurut rukun qirā’āt yang 

telah disepakati oleh para ulama’ setelahnya, seperti Ibnu Mujāhid (W. 324 

H), Ibnu al-Jazary (W. 833 H) dan lainnya. Maka penelitian ini akan melihat 

seberapa jauh al-Farrā’ (W. 207 H) dalam kitabnya Ma‘ānī Al-Qur’an 

khususnya pada tiga Surat dalam Al-Qur’an yaitu al-Isrā’, al-Kahf, dan 

Maryam melakukan tarjῑḥ dan menggunakan qirā’āt ṣaḥῑḥah atau 

mutawatirah. Melihat al-Farrā’ (W. 207 H) yang merupakan ahli nahwu dari 

Kufah yang juga merupakan murid dari seorang Imam qirā’āt sab‘ah yakni 

Ali al-Kisā’ī (W. 189 H)7 yang telah ditetapkan oleh Ibnu Mujāhid (W. 324 

H).8 

Kajian terhadap qirā’āt Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan dari 

dinamika linguistik (nahwu) dan tafsir klasik. Qirā’āt bukan hanya sebagai 

                                                           
5 Makki bin Abi Thalib Al-Qaysi, Al-Ibanah ‘an Ma’ānī Al-Qira’at (Mesir: Dar al-

Nahdhah, 2007).hlm. 87 
6 Syawqi Dhaiq, Madaaris Al-Nahwiyah (Kairo: Dar al-Ma’arif, n.d.).hlm. 196 
7 Dhaiq., Madaaris Al-Nahwiyah, hlm. 196 
8 Al-Qaysi, Al-Ibanah ‘an Ma’ānī Al-Qira’at., hlm. 86 



4 

 

 
 

 

varian bacaan, melainkan representasi dari keragamaan ekspresi bahasa yang 

diwariskan sejak masa diturunkannya Al-Qur’an kepada Nabi Muhammad, 

lalu berkembang di tangan para ahli bahasa dan mufassir generasi berikutnya. 

Dalam hal ini, perhatian al-Farrā’ (W. 207 H) terhadap qirā’āt dalam 

karyanya Ma‘ānī Al-Qur’an menunjukkan adanya peran penting antara 

otoritas kebahasaan dan ke-ṣaḥῑḥan periwayatan bacaan. 

Sudut pandang yang digunakan dalam kajian ini memposisikan 

qirā’āt sebagai instrumen utama dalam menelusuri relasi antara makna, 

struktur bahasa dan tarjῑḥ yang digunakan oleh al-Farrā’ (W. 207 H). Dengan 

latar belakang sebagai ahli nahwu dari Kufah serta murid dari Ali al-Kisā’ī 

(W. 189 H) yang merupakan salah satu imam qirā’āt sab‘ah, al-Farrā’ (W. 

207 H) menunjukkan kecendurungan analisis yang kuat pada kebahasaan, 

meskipun tidak menafikan aspek sanad dan lainnya sebagai pertimbangan. 

Pendekatan kritis terhadap qirā’āt karya al-Farrā’ (W. 207 H) 

menjadi menarik karena beberapa tarjῑḥ yang dipilihnya justru merupakan 

qirā’āt Syᾱżżah menurut standar yang telah disepakati oleh para ulama’ 

setelahnya. Oleh karena itu, kajian ini berfokus pada analisis tekstual dan 

filologis (sejarah) untuk memahami pola tarjῑḥ dan konsep pada bacaan al-

Farrā’ (W. 207 H), khususnya dalam menafsirkan ayat-ayat dalam Surat al-

Isrā’, al-Kahf, dan Maryam, sebagai representasi dari pendekatan kebahasaan 

terhadap bacaan Al-Qur’an. 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana pendekatan al-Farrā’ (W. 207 H) dalam menarjih qirā’āt? 

2. Apa saja ungkapan tarjīḥ qirā’āt yang digunakan oleh al-Farrā’ (W. 207 

H) dalam surat al-Isrā’, al-Kahf, dan Maryam? 

3. Sejauah mana qirā’āt yang digunakan oleh al-Farrā’ (W. 207 H) bisa 

dikatakan ṣaḥῑḥah atau mutawatirah dalam surat al-Isrā’, al-Kahf, dan 

Maryam? 



5 

 

 
 

 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

 Berdasarkan rumusan masalah yang diajukan, maka tujuan 

penelitian ini adalah untuk: 

1. Mengetahui pendekatan al-Farrā’ (W. 207 H) dalam melakukan tarjīḥ 

qirā’āt. 

2. Mengetahui ungkapan tarjīḥ qirā’āt yang digunakan oleh al-Farrā’ (W. 

207 H) dalam penafsiran Surat al-Isrā’, al-Kahf, dan Maryam. 

3. Mengetahui sejauh mana qirā’āt tersebut bisa dikatakan standar qirā’āt 

mutawatirah / ṣahῑhah menurut ulama’ setelahnya. 

Adapun kegunaan penelitian ini sebagai berikut: 

1. Secara akademis, penelitian ini merupakan wujud dari kontribusi kecil 

dan sederhana dalam pengembangan kajian Qirā’āt pada Studi Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir.  

2. Secara umum, penelitian ini dapat dijadikan sebagai sumbangan 

sederhana dan referensi atas pengetahuan dan pemikiran tentang ilmu 

Qirā’āt, khususnya pada Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir. 

D. Tinjauan Pustaka 

 Dari beberapa kajian dan tulisan ilmiah secara umum maupun 

khusus, terkait judul penelitian yang akan diajukan, telah ditemukan banyak 

kajian dan tulisan terkait qirā’āt, baik berbahasa Arab, Inggris, juga 

berbahasa Indonesia. Namun dengan melihat penelitian terdahulu dapat 

memberikan ruang untuk diskusi dan penelitian yang baru, dimana dengan 

melihat penelitian sebelumnya dapat memberikan ruang kosong pada bagian-

bagian yang belum terbahas agar bisa diisi oleh para peneliti baru. Adapun 

kajian dan penelitian terdahulu antara lain: 

1. Disertasi (2020 M) Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, Karya Dr. Abdul 

Jalil, dengan judul “al-Mawqif an-Naqdῑ lil Mufassirῑn min al-Qirā’āt 



6 

 

 
 

 

Al-Qur’aniyyah fi al-Qarn al-Tsᾱny wa al-Tsᾱlits al-Hijrῑ”. Disertasi 

karya Dr. Abdul Jalil ini membahas tentang kajian qirᾱ’at, atau 

kedudukan qirā’āt bagi para mufassir di abad ke-2 dan ke-3 Hijriyah, 

seperti Ibnu Jarir al-Thabari dan lainnya. Disertasi ini juga mendalami 

sejarah perkembangan kritik terhadap qirā’āt di kalangan mufasir, 

standar yang mereka gunakan, juga beberapa faktor yang membantu 

untuk memahami munculnya kritik mereka terhadap qirā’āt.9 

2. Disertasi (2024 M) Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, Karya Dr. Afrida 

Arina Muna, dengan judul “Relasi Qirā’āt dan Istinbat Hukum pada 

Abad II-III Hijriyah”. Disertasi karya Dr. Afrida Arina Muna ini 

membahas tentang bagaimana posisi qirā’āt dalam istinbat hukum 

menurut para fuqahᾱ di abad II-III Hijriyah, dimana pada masa itu qirā’āt 

belum dibakukan seperti yang dikenal sekarang, qirā’āt masih dalam 

periode ikhtiyᾱr. Disertasi ini juga meneliti bagaimana motif 

penggunaan qirā’āt tertentu yang dipilih oleh ulama’ fikih, apakah hanya 

digunakan sebagai pembenaran dari keputusan hukum fuqahᾱ atau 

memang qirā’āt memiliki posisi yang penting dalam mempertimbangkan 

pendapatnya. Dengan kata lain disertasi ini ingin menunjukkan bahwa 

qirā’āt merupakan salah satu indikator pertimbangan istinbᾱt hukum, 

karena qirā’āt adalah bagian dari cara baca Al-Qur’an yang merupakan 

sumber istinbᾱt hukum.10 

3. Artikel Jurnal Fakultas Tarbiyah King Suud University, Karya Dr. 

Nashir bin Muhammad al-Mani’, dengan judul “Manhaj al-Farrā’ fii 

Ardh al-Qira’at fii Kitabihi Ma‘ānī Al-Qur’an wa al-Tarjih Baynaha”. 

Artikel ini menjelaskan tentang pola dan metode yang dilakukan oleh al-

                                                           
9 Abdul Jalil, “Al-Mawqif an-Naqdy Lil Mufassirin Min Al-Qira’at Al-Qur’aniyyah 

Fi Al-Qarn Al-Tsany Wa Al-Tsalits Al-Hijry” (UIN Sunan Kalijaga, 2020). 
10 Afrida Arinal Muna, “Relasi Qirᾱ’ᾱt Dan Istinbᾱt Hukum Pada Abad II-III 

Hijriyah” (UIN Sunan Kalijaga, 2024). 



7 

 

 
 

 

Farrā’ (W. 207 H) dalam menentukan qirā’āt, yang ditinjau dari banyak 

aspek secara menyeluruh dan menghasilkan metode untuk mengetahui 

cara tarjῑḥ qira’at pada Ma‘ānī Al-Qur’an karya al-Farrā’ (W. 207 H).11 

Pada penelitian ini dijelaskan tentang penentuan qirā’āt, sedangan pada 

penelitian yang akan penulis lakukan adalah melihat bagaimana al-Farrā’ 

(W. 207 H) melihat qirā’āt dan pola ia dalam  melakukan tarjīḥ, serta 

ungkapan apa saja yang ia gunakan. 

4. Thesis (2006 M) Pascasarjana Universitas of Jordan, Karya Yahya 

Ahmad Salman Jalal, MA., dengan judul “Qowaid al-Tarjῑh wa al-

Ikhtiyᾱr fii al-Qirā’āt ‘inda al-Imam Makki bin Abi Thalib al-Qoysi”. 

Thesis ini membahas tarjῑh dan ikhtiyᾱr dalam qirā’āt. Secara umum 

thesis ini menerangkan bagaimana proses dan tahapan tarjῑh dan ikhtiyᾱr 

yang dilakukan oleh al-Qoysi, faktor-faktor apa saja yang menyebabkan 

tarjῑh dan ikhtiyᾱr pada qirā’āt, setelah ilmu qirā’āt melewati fase 

pengumpulan mushaf oleh Abu Bakar (W. 13 H), lalu penulisan mushaf 

ulang oleh Utsman bin Affan (W. 35 H) kemudian ikhtiyᾱr qira’at oleh 

Ibnu Mujᾱhid (W. 324 H) terhadap tujuh qirā’āt, lalu setelahnya sepuluh 

qirā’āt oleh Ibnu al-jazary (W. 833 H). Dengan itu thesis ini menemukan 

bahwa masalah ikhtiyᾱr adalah faktor yang menentukan ditetapkannya 

suatu qirā’āt sebagai bacaan shahῑhah atau Syᾱżżah.12 

5. Thesis (2021 M) Pascasarjasana UIN Sunan Kalijaga, Karya Afrida 

Arinal Muna, M.A., dengan judul “Politik Kuasa Kanonisasi Qirā’āt 

Sab‘ah Ibnu Mujāhid dalam Kitab al-Sab‘ah”. Thesis ini membahas 

sejarah penyeragaman qirā’āt serta pengkodifikasian yang dilakukan 

                                                           
11 Al-Mani’, “Manhaj Al-Farra’ Fi Ardh Al-Qira’at Fi Kitabihi Ma’ānī Al-Qur’an 

Wa Al-Tarjih Bainaha.” 
12 Yahya Ahmad Salman Jalal, “Qowaid Al-Tarjih Wa Al-Ikhtiyar Fii Al-Qira’at 

‘inda Al-Imam Makki Bin Abi Thalib Al-Qoysi” (University of Jordan, 2006). 



8 

 

 
 

 

oleh Ibnu Mujāhid (W. 324 H), yang mana dalam thesis ini meneliti 

faktor politik dalam kodifikasi qirā’āt sab‘ah.13 

6. Artikel Jurnal Ilmiah li al-Kuliyah al-Adab (2021 M) Karya Usamah 

Hasyim al-Sayid, dengan judul “Al-Qira’at Al-Qur’aniyyah baina al-

Bashrain wa al-Kufain”. Artikel ini menjelaskan terkait qirā’āt yang 

merupakan sumber utama dalam periwayatan dan perumusan kaidah 

dalam kajian bahasa arab. Para Ulama’ sepakat bahwa periwayatan 

adalah dasar utama dan paling kuat dalam menetapkan kaidah, bahkan 

didahulukan daripada qiyᾱs. Karena itu, setiap bentuk qiyᾱs dalam 

bahasa arab harus merujuk kepada periwayatan yang shahῑh dari Al-

Qur’an, hadits, atau ucapan orang Arab fasih sebelum dan sesudah 

kenabian. Artikel ini juga menjelaskan qirā’āt yang shahῑh menjadi 

landasan kuat karena ia bersembur dari sember yang terpercaya dan 

mutawatirah.14 

7. Kitab-Kitab Qira’at dan Ulum Al-Qur’an lainnya, seperti: al-Nasyr fii al-

Qira’at al-Asyr, al-Ibanah an-Ma‘ānī al-Qira’at, Ma‘ānī al-Qira’at, al-

Taysir fi al-Qira’at al-Sab’, Dirasat fii Ulum Al-Qur’an, al-Itqan fii Ulum 

Al-Qur’an, al-Burhan fii Ulum Al-Qur’an, Qowaid al-Tafsir Jam’an wa 

Dirasah, dll. 

Dari tinjaun Pustaka tersebut terdapat celah penelitian baru, yang 

mana sebelumnya terdapat penilitian yang membahas penilaian dari qirā’āt 

yang disebutkan al-Farrā’ (W. 207 H) dalam kitabnya Ma‘ānī Al-Qur’an. 

Dan dalam penelitian yang akan dilakukan oleh penulis adalah melihat pola 

tarjīḥ yang dilakukan al-Farrā’ (W. 207 H), menilai qirā’āt yang digunakan 

                                                           
13 Afrida Arinal Muna, “Politik Kuasa Kanonisasi Qirᾱ’ᾱt Sab’ah Ibnu Mujahid 

Dalam Kitab Al-Sab’ah” (UIN Sunan Kalijaga, 2021). 
14 Usamah Hasyim al-Sayyid, “Al-Qira’at Al-Qur’aniyyah baina al-Bashrain wa al-

Kufain.” 



9 

 

 
 

 

al-Farrā’ (W. 207 H), dan mengelompokkan qirā’āt yang disebutkan dalam 

Ma‘ānī Al-Qur’an kepada bacaan para imam qirā’āt ‘asyar. 

Maka besar harapan tinjauan pustaka ini dapat membantu dalam 

proses penelitian, juga dapat memberi pengatuhan ruang mana yang dapat 

diisi untuk menjadi diskursus kajian ilmiah baru pada penelitian studi Al-

Qur’an berbasis Qirā’āt ini. 

E. Kerangka Teori 

 Penentuan qirā’āt yang ṣaḥῑḥah telah disepakati oleh para ulama’ 

bahwa terdapat tiga rukun yang harus dipenuhi. Hal ini sebagaimana 

dijelaskan oleh Ibnu al-Jazary (W. 833 H) dalam kitabnya Ṭayyibah an-

Nasyr: 

سْمِ احْتمَِالاً يَ حْوِي  فكَُلُّ مَا وَافقََ وَجْهَ نحَْوِ ... وَكَانَ ِللر 

 وَصَح  إسْناداً هُوَ الْقرُآنُ ... فهََذِهِ الث لاثةَُ الأرَْكَانُ 

 وحَيثمُاَ يخَْتلَُّ رُكْنٌ أثَْبتِِ ... شُذوُذَهُ لوَْ أن هُ فيِ الس بعةَِ 15

Ibnu al-Jazary (W. 833 H) menejelaskan maksud dari ungkapannya 

tersebut: Setiap bacaan yang sesuai dengan bahasa Arab, meskipun hanya 

dalam satu wajh saja, dan sesuai dengan salah satu rasm Utsmani, meskipun 

hanya Iḥtimᾱlan (muatan), dan shaḥῑh sanadnya, maka bacaan tersebut 

adalah bacaan yang benar, tidak boleh ditolak, dan tidak boleh diingkari, 

akan tetapi bacaan tersebut adalah salah satu dari tujuh huruf yang menjadi 

dasar turunnya Al-Qur’an.  

Maka wajib bagi setiap muslim untuk menerimanya, baik itu dari 

tujuh bacaan imam (qirā’āt sab‘ah), sepuluh bacaan imam (qirā’āt ‘asyrah), 

maupun bacaan-bacaan (qirā’āt) selainnya yang diterima, jika salah satu 

                                                           
15 Muhammad al-Dasuqi Kahilah, Syarah Thoyyibah An-Nasyr Fii Al-Qira’at Al-

Asyr Li Ibn Al-Jazary (Kairo: Dar al-Salam, 2019)., hlm. 28 – 29. 



10 

 

 
 

 

rukun tersebut tidak ada dari ketiga rukun yang ada, maka bacaan tersebut 

disebut sebagai bacaan yang lemah, Syᾱżżah, dan batil, baik itu dari bacaan 

imam yang tujuh, maupun bacaan-bacaan selainnya, dan inilah yang menjadi 

pendapat dan kesepakatan yang kuat di kalangan ulama’ Salaf dan Khalaf.16 

Hal ini menunjukkan bahwa aturan-aturan dan syarat-syarat pada 

qirā’āt ṣaḥīḥah ada tiga, yaitu: 

1. Disepakati atau sesuai dengan kaidah dan tata letak bahasa Arab 

walaupun dengan satu wajh. 

Suatu qirā’āt harus sesuai dengan kaidah bahasa Arab, namun 

tidak disyaratkan harus sesuai dengan bentuk bahasa yang paling fasih 

atau paling umum digunakan. Cukup apabila qirā’āt tersebut masih 

sesuai dengan salah satu wajh bahasa Arab. Ibnu al-Jazary (W. 833 H) 

mengatakan: 

“Yang kami maksud dengan ketentuan walaupun hanya 

dengan satu wajh adalah salah satu dari sisi kaidah nahwu, baik itu 

paling fasih, yang sekedar fasih, yang disepakati, maupun yang 

diperselisihkan selama perbedaannya tidak merusak. Hal ini berlaku 

apabila qirā’āt tersebut termasuk bacaan yang masyhūr, tersebar 

luas, dan diterima oleh para imam melalui sanad yang ṣaḥīḥ. Sebab 

sanad merupakan landasan terbesar dan rukun yang paling kokoh. 

Inilah pendapat yang dipilih oleh para ulama’ muḥaqqiq dalam rukun 

kesesuaian dengan bahasa Arab.” 

Ibnu al-Jazary (W. 833 H) kemudian menegaskan bahwa 

banyak qirā’āt yang diingkari oleh sebagian ahli nahwu, bahkan banyak 

diantara mereka, namun pengingkaran tersebut tidak dianggap. Karena 

para imam telah sepakat menerima bacaan-bacaan tersebut. Diantaranya 

                                                           
16 Al Jazari, Al-Nasyr Fii Al-Qiraat Al-Asyr., Jilid. 1, hlm. 120. 



11 

 

 
 

 

adalah, Iskān pada kata ya’murkum ( ْيأَمُْرْكُم) dan bāri’kum ( ْباَرِئكُْم), Naṣab 

pada kata kun fayakūna ( َكُنْ فَيكَُون), dan yang lainnya.17 

2. Disepakati atau sesuai dengan salah satu mushaf rasm Utsmāni walaupun 

secara iḥtimālān. 

Ibnu al-Jazary (W. 833 H) mengatakan yang dimaksud dengan 

muwāfaqatu aḥadu al-maṣāḥif (موفقة أحد المصاحف) adalah apa yang ada 

atau ditetapkan pada sebagiannya bukan pada sebagian yang lainnya. 

Seperti pada qirā’āt Ibnu ‘Amir (W. 118 H) qālut takhażallahu waladā 

ُ وَلدًَا)  tanpa huruf waw. Dan sesungguhnya itu telah ditetapkan (قاَلوُا ات خَذَ اللّٰه

didalam mushaf asy-Syāmī. 

Dan maksud dari perkataan walau iḥtimālān ( ًولو احتمالا) apa 

yang disepakati rasm walaupun merupakan perkiraan, jika disepakati 

dari sisi rasm ini merupakan taḥqiq yang merupakan persetujuan atau 

kesepakatan yang ekspilisit, jika merupakan perkiraan maka ini 

dinamakan dengan kesepakatan ihtimal, maka sesungguhnya ini 

bertentangan dengan apa yang telah ṣarīḥ pada rasm di beberapa tempat 

berdasarkan ijma’. Seperti, السموت والصلوة pada beberapa bacaan 

disepakati dengan rasm taḥqiq seperti ini dan pada sebagian lainnya 

menggunakan taqdīr seperti, ملك يوم الدين maka pada penulisannya tanpa 

alif di seluruh mushaf, maka yang membaca dengan menghapus alif nya 

itu melakukan kesepakatan sesuai dengan yang di rasm dan yang 

membaca dengan menggunakan alif itu iḥtimālān taqdīrān.18 

                                                           
17 Fahd Abdu al-Rahman Al Rumi, Dirasat Fii Ulum Al-Qur’an (Riyadh: Maktabah 

al-Mulk Fahd, 2019)., hlm. 353. 
18 Al Rumi., Dirasat Fii Ulum Al-Qur’an, hlm. 354. 



12 

 

 
 

 

3. Ṣaḥīḥ Sanad 

Ibnu al-Jazary (W. 833 H) mengatakan yang dimaksud dengan 

syarat ini adalah bahwa suatu qirā’āt diriwayatkan oleh sang perawi 

yang adil dan ḍābiṭ dari perawi yang memiliki sifat yang sama secara 

berkesinambungan hingga sanadnya berakhir. Selain itu qirā’āt tersebut 

juga harus dikenal dengan masyhūr di kalangan para imam yang 

kompeten dan terpercaya dalam bidang ini, serta tidak dianggap oleh 

mereka sebagai kesalahan, dan tidak pula tergolong bacaan yang 

syāżżah yang hanya diriwayatkan oleh sebagian kecil dari mereka. 

Ia melanjutkan bahwa sebagian ulama’ belakangan 

mensyaratkan adanya tawātur dalam rukun ini dan tidak mencukupkan 

dengan sekedaar keṣaḥīḥan sanad. Sebab apabila suatu huruf dari 

berbagai ragam qirā’āt telah terbukti mutawatirah berasal darai Nabi, 

maka qirā’āt tersebut wajib diterima dan dipastikan sebagai bagian dari 

Al-Qur’an, baik sesuai dengan rasm maupun menyelisihinya. Namun 

apabila tawātur disyaratkan pada setiap huruf dari ragam qirā’āt, tentu 

banyak qirā’āt yang telah tetap sah dari para imam tujuh (qirā’āt sab‘ah) 

dan selain mereka akan tertolak.19 

F. Metode Penelitian 

 Metode Penelitian adalah sejumlah cara atau langkah yang akan 

dilakukan oleh seorang peneliti dalam melakukan penelitiannya.20 

 Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif. Yaitu penelitian yang 

menggunakan data, informasi atau media, seperti buku-buku, jurnal, catatan, 

                                                           
19 Al Rumi., Dirasat Fii Ulum Al-Qur’an, hlm. 355. 
20 Fahruddin Faiz, dkk, Pedoman Penulisan Proposal dan Skripsi Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam, (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2015 M), hlm. 11. 



13 

 

 
 

 

dan yang semisalnya, tentunya yang relevan untuk dikaji sebagai data 

sekunder dari penelitian ini. Sedangkan data primer digunakan adalah kitab 

Ma‘ānī Al-Qur’an karya al-Farrā’ (W. 207 H). Kemudian diikuti dengan 

penulisan dan penyajian data yang diproleh. 

 Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini adalah dokumentasi. 

Yaitu metode yang dilakukan untuk mengumpulkan dokumen atau tulisan 

yang diperlukan sebagai data dan informasi sesuai dengan masalah dari 

penelitian yang diteliti.21  

 Teknis pengolahan data dalam penelitian ini menggunakan 

pendekatan sosio-historis, pendekatan filosofis, dan metode deskriptif-

analitis. Pendekatan sosia-historis disini agar dapat melihat dari sisi 

kesejarahan terkait qirā’āt. Pendakatan filosofis disini bertujuan untuk 

mengkaji dan mentelaah pemikiran yang dimiliki oleh al-Farrā’ (W. 207 H) 

secara mendalam terkait pandangannya terhadap qirā’āt. Sedangkan metode 

deskriptif-analitis sebagai landasan untuk memecahkan masalah yang 

diselidiki dan menganalisa mana yang harus diteliti. 

 Sebelum melakukan penelitian, dikumpulkan data-data yang akan 

diteliti terkait Surat al-Isrā’, al-Kahf, dan Maryam. Kemudian dari surat al-

Isrā’, al-Kahf, dan Maryam ini dapat dilihat ayat-ayat mana yang dibahas 

oleh al-Farrā’ (W. 207 H) pada kajian qira’atnya. Dari sinilah penelitian bisa 

dilanjutkan pada proses analisa selanjutnya. Adapun langkah-langkah 

penelitian yang akan ditempuh dalam penelitian ini selanjutnya adalah: 

Pertama, penulis melakukan analisis pada penafsiran kitab Ma‘ānī al-

Qur’an untuk mengetahui pola qirā’āt yang al-Farrā’ (W. 207 H) sebutkan. 

Kedua, penulis melihat pola atau ungkapan yang digunakan al-Farrā’ (W. 

                                                           
21 Ismail Suardi, dkk, Metode Penelitian Sosial, (Yogyakarta: Gawe Buku, 2019 M), 

hlm. 87. 



14 

 

 
 

 

207 H) dalam mengungkapkan pilihan dikitabnya, lalu menyesuaikan 

ungkapan-ungkapannya tersebut dengan ungkapan para ulama’ tarjīḥ 

setelahnya. Ketiga, penulis melihat qirā’āt yang dipilihi olehnya, kemudian 

membandingkan dengan qirā’āt-qirā’āt yang telah dikanonisasi oleh Ibnu 

Mujāhid (W. 324 H). 

G. Sistematika Pembahasan 

 Sistematika pembahasan digunakan untuk mempermudah dan 

memberikan gambaran pada penelitian yang akan diteliti. Untuk 

memudahkan penelitian ini sistematika pembahasannya dibagi menjadi lima 

bab, yaitu: 

 Bab pertama, bab ini merupakan pendahuluan dari penelitian. Pada 

bab ini menejelaskan gambaran umum dan alasan mengapa penelitian ini 

perlu untuk dilakukan. Bab ini terdiri dari latar belakang, berbicara terkait 

masalah yang akan diteliti. Selanjutnya rumusan masalah sebagai fokus 

kajian, juga tujuan dan kegunaan dari penelitian ini. Pada bab ini juga 

terdapat tinjauan pustaka terkait penelitian terdahulu yang hampir berkaitan 

atau sejenis dengan penelitian ini. Kemudian juga terdapat metode penelitian 

yang berkaitan dengan jenis penelitian, teknis pengumpulan dan pengolahan 

data, juga terakhir sistematika pembahasan sebagai penutup. 

 Bab kedua, pada bab ini akan membahas terkait qirā’āt dan tarjῑḥ. 

Pembahasan ini dimulai dari pengertian qirā’āt, sejarah, pembagian dan juga 

tarjῑḥ. 

 Bab ketiga, membahas tentang biografi penulis kitab Ma‘ānī Al-

Qur’an yaitu Abu Zakariya Yahya bin Ziyad Al-Farrā’ (W. 207 H), perannya 

dalam qirā’āt dan lainnya.  

 Bab keempat, membahas terkait tarjῑḥ al-Farrā’ (W. 207 H) dan apa 

saja yang mempengaruhi dalam menentukan qirā’āt pada surat al-Isrā’, al-



15 

 

 
 

 

Kahf, dan Maryam dan menguraikan qirā’āt yang digunakan al-Farrā’ (W. 

207 H) merupakan qirā’āt yang shahῑhah atau Syᾱżżah menurut ulama’ 

qirā’āt. 

 Bab kelima, bab ini adalah bagian akhir yang berisikan kesimpulan 

dari pembahasan dan saran-saran yang disampaikan untuk membangun 

penelitian selanjutnya. 

 



 

114 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisa pendekatan al-Farrā’ (W. 

207 H) dalam melakukan tarjīḥ qirā’āt, bentuk tarjīḥ nya, dan penggunaan 

qirā’āt nya termasuk mutawatirah atau syāżah menurut ulama’ setelahnya. 

Berdasarkan penelitian dan analisis mengenai tarjīḥ qirā’āt dalam Ma‘ānī Al-

Qur’an karya al-Farrā’ (W. 207 H) pada surat al-Isrā’, al-Kahf, dan Maryam, 

diproleh kesimpulan sebagai berikut: 

1. Pendekatan al-Farrā’ (W. 207 H) dalam melakukan tarjīḥ qirā’āt 

menunjukkan dominasi pada metode kebahasaan atau nahwu, 

dibandingkan aspek sanad atau periwayatan. Posisi al-Farrā’ (W. 207 H) 

sebagai ahli bahasa Kufah memengaruhi cara ia memahami struktur ayat, 

analisis gramatikal, dan pertimbangan keindahan kata. Meskipun ia tidak 

menyatakan secara eksplisit bahwa dirinya melakukan tarjīḥ, corak 

analisis pada Ma‘ānī Al-Qur’an melihatkan pilihan yang konsisten 

terhadap bacaan yang lebih kuat dari sisi kaidah bahasa dan keselarasan 

makna. 

2. Bentuk-bentuk tarjīḥ yang dilakukan oleh al-Farrā’ (W. 207 H) memiliki 

beberapa pola, diantaranya: Pertama, memilih qirā’āt yang dianggap 

paling mewakili secara linguistik, dengan mengatakan al-fatḥu aḥabbu 

ilayya ( َّالفتح أحبّ إِلي). Kedua, menyatakan secara jelas pilihannya dari salah 

satu qirā’āt atau menunjukkan qirā’āt tersebut lebih benar, dengan 

mengatakan kāna ṣawābā (ًكَانَ صوابا). Ketiga, menjelaskan qirā’āt yang 

rājiḥ adalah qirā’āt yang dominan atau banyak digunakan, dengan 

mengatakan wal awwal akṡar (والأول أكثر). 

3. Hasil analisis menunjukkan bahwa Sebagian qirā’āt yang digunakan dan 

dikuatkan oleh al-Farrā’ (W. 207 H) termasuk dalam kategori syāżah 

menurut standar ulama’ qirā’āt setelah abad ke-3 H. Hal itu dapat 

dipahami karena pada masa al-Farrā’ (W. 207 H) belum ada kodifikasi 



115 

 

 
 

 

baku terkait rukun qirā’āt ṣaḥīḥah sebagaimana yang disusun oleh Ibnu 

Mujāhid (W. 324 H), dan kemudian disempurnakan oleh Ibnu al-Jazary 

(W. 833 H). Dengan demikian pilihan al-Farrā’ (W. 207 H) terhadap 

beberapa qirā’āt syāżah tidak dapat dipahami sebagai penyimpangan, 

tetapi sebagai bagian dari dinamika intelektual sebelum proses kanonisasi 

qirā’āt. 

Secara keselurahan penelitian ini menegaskan bahwa Ma‘ānī Al-

Qur’an karya al-Farrā’ (W. 207 H) merupakan representasi penting dari fase 

perkembangan awal analisis qirā’āt yang memadukan bahasa, tafsir, dan kritik 

filologis sebelum ilmu qirā’āt mengalami pembukuan. Temuan ini sekaligus 

memperlihatkan hubungan erat anatara linguistik Kufah, perkembangan tafsir, 

dan proses seleksi qirā’āt Al-Qur’an pada abad ke-2 dan ke-3 Hijriah. 

B. Saran 

Penelitian ini fokus terhadap tarjīḥ al-Farrā’ (W. 207 H), bagaimana 

bentuk tarjīḥ yang digunakan olehnya dan qirā’āt yang digunakan olehnya 

menurut para ulama’ setelahnya. Sehingga masih ditemukan peluang untuk 

dilakukan penelitian lebih lanjut terhadap tarjīḥ al-Farrā’ (W. 207 H) yang 

berkaitan dengan penelitian ini. 

1. Kajian ini merupakan kajian awal dan tidak mewakili keseluruhan 

kompleksitas qirā’āt dalam Ma‘ānī Al-Qur’an. Oleh karena itu hasil ini 

hendaknya dianggap sebagai kontribusi awal, sebagai sebuah upaya 

membuka ruang dialog dan kajian lanjutan, bukan merupakan klaim 

final terhadap kajian ini. Dan karena ini merupakan kajian awal 

sehingga perlu dilakukan kajin menyeluruh dari Ma‘ānī Al-Qur’an agar 

bisa melihat kekonsistenan pola al-Farrā’ (W. 207 H) dalam melakukan 

tarjīḥ qirā’āt. 



116 

 

 
 

 

2. Kajian tentang qirā’āt dan kritik filologis perlu dikembangkan sebagai 

bagian upaya dari studi keIslaman dan linguistik, terutama dalam 

menjembatani tafsir, nahwu, dan historiografi qirā’āt. 

Demikian penutup skripsi ini. Semoga hasil penelitian ini dapat 

menjadi sumbangsih ilmiah bagi pengkaji qirā’āt dan ilmu tafsir, serta 

menjadi pijakan studi-studi lanjutan yang lebih mendalam dan sistematis. 

  



117 

 

 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, Abu Manshur Al-Azhari Muhammad bin. Ma’ani Al-Qira’at. Nawadir Al-

Makhtutath, 1993. 

Akhfasy, Sa’id bin Mus’adah Al. Ma’ani Al-Qur’an. Mesir: Maktabah Al-Khanji, 

1990. 

Anshari, Abu Ja’far Ahmad bin Ali bin Ahmad bin Khalaf Al. Al-Iqna’ Fi Al-Qira’at 

Al-Sab’. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 1999. 

Anshari, Ahmad Makki Al. Abu Zakariya Al-Farra’ Wa Madzhabuhu Fi Nahw Wa 

Al-Lughah. Kairo: Maktabah Lisan Al-Arab, 1964. 

Baghdadi, Abu Bakar Ahmad bin Ali Al-Khatib Al. Tarikh Baghdad. Beirut: Dar Al-

Kutub Al-Ilmiyyah, 2004. 

Banna, Ahmad bin Muhammad Al. Ithafu Fudhala’ Al-Basyar Bi Al-Qira’at Al-

Arba’ah Asyar. Beirut: ’Alam Al-Kutub, 1987. 

Dani, Abu Amr Utsman bin Sa’id Al. Al-Taysir Fi Al-Qira’at Al-Sab’. Beirut: Dar 

Ibnu Katsir, 2022. 

Dhaiq, Syawqi. Madaaris Al-Nahwiyah. Kairo: Dar al-Ma’arif, n.d. 

Dzahabi, Syamsuddin Muhammad bin Ahmad bin Utsman\ Al. Ma’rifah Al-Qurra’ 

Al-Kibar ’ala Al-Thabaqat Wa Al-Ashar. Istanbul, 1995. 

Dzahabi, Syamsuddin Muhammad bin Ahmad bin Utsman Al. Thabaqat Al-Qurra’. 

Markaz Al-Mulk Faishal lil Buhuts wa Al-Dirasah Al-Islamiyah, 1997. 

Farisi, Al-Hasan bin Abdul Ghafar Al. Al-Hujjah Fi Ilal Al-Qira’at Al-Sab’. Beirut: 

Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 2007. 

———. Al-Hujjah Lil Qurra’ Al-Sab’ah. Damaskus: Dar Al-Ma’mun li Al-Turats, 

1984. 



118 

 

 
 

 

Farra’, Yahya bin Ziyad Al. Ma’ani Al-Qur’an. Kairo: Dar al-Kutub al-Mishriyyah, 

1955. 

Fayyadl, Muhammad Thalhah Al. Rihlah Sab’ah. Kediri: Lirboyo Press, 2020. 

Ghani, Ahmad Samir Ahmad Abdul. Shafwatul Ma’ani Fi Syarh Hirzu Al-Amani Wa 

Wajhu Al-Tahani Fi Al-Qira’at Al-Sab’. Mesir: Dar Al-Safwah, 2023. 

Halabi, Ahmad bin Yusuf Al. Al-Durru Al-Mashun Fi Ulum Al-Kitab Al-Maknun. 

Damaskus: Dar Al-Qolam, n.d. 

Halub, Arkan Yusuf. “Mafhum Al-Ikhtiyar Wa Al-Tarjih Wa Al-Farq Bainahuma Fi 

Isti’mal Al-Fiqhiy.” Al-Alukah Al-Syar’iyyah, 2018. 

Hamadzani, Al-Hasan bin Ahmad bin Al-Hasan Al. Ghayah Al-Ikhtishar Fi Qira’at 

Al-’Asyrah Aimmah Al-Amshar. Jeddah: Al-Jama’ah Al-Khairiyyah li Tahfizh 

Al-Qur’an, 1994. 

Hamd, Ghanim Qodduri Al. Ulum Al-Qur’an Baina Al-Mashadir Wa Al-Mashahif. 

Riyadh: Markaz Tafsir Li Al-Dirasat Al-Qur’aniyyah, 2018. 

Harabi, Husain Ali Husain Al. Manhaj Al-Imam Ibnu Jarir Ath-Thabari Fi Tarjih 

Baina Al-Aqwal At-Tafsiriyyah. Riyadh: Markaz Tafsir Li Al-Dirasat Al-

Qur’aniyyah, 2015. 

Ibrahim, Abdurrahman bin Ismail bin. Ibrazu Al-Ma’ani Min Hirzu Al-Amani Fi Al-

Qira’at Al-Sab’. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, n.d. 

Jalal, Yahya Ahmad Salman. “Qowaid Al-Tarjih Wa Al-Ikhtiyar Fii Al-Qira’at ‘inda 

Al-Imam Makki Bin Abi Thalib Al-Qoysi.” University of Jordan, 2006. 

Jalil, Abdul. “Al-Mawqif an-Naqdy Lil Mufassirin Min Al-Qira’at Al-Qur’aniyyah 

Fi Al-Qarn Al-Tsany Wa Al-Tsalits Al-Hijry.” UIN Sunan Kalijaga, 2020. 

Jamal, Khairunnas, and Afriadi Putra. Pengantar Ilmu Qira’at. Sleman: Kalimedia, 



119 

 

 
 

 

2020. 

Jani, Abu Al-Fath Utsman bin. Al-Muhtasab Fi Tabyin Wujuh Syawadz Al-Qira’at 

Wa AL-Idhah ’Anha. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 1998. 

Jazari, Muhammad Ibn Al. Al-Durrah Al-Mudhiyyah Fi Al-Qira’at Al-Tsalats Al-

Mardhiyyah. Beirut: Dar Al-Basyair Al-Islamiyyah, 2017. 

———. Al-Nasyr Fii Al-Qiraat Al-Asyr. Madinah: Majamma’ al-Malik Fahd, n.d. 

———. Ghayah Al-Nihayah Fi Thabaqath Al-Qurra’. Beirut: Dar al-Kotob al-

Ilmiyah, 2006. 

———. Munjid Al-Muqri’in Wa Mursid Al-Thalibin. Kairo: Dar Al-Kutub, 1977. 

———. Tahbir Al-Taisir Fi Al-Qira’at Al-’Asyr. Yordania: Dar Al-Furqon, 2000. 

———. Thaybah Al-Nasyr Fi Al-Qira’at Al-Asyr. Saudi Arabia: Alif Lam Mim, 

2015. 

Jazari, Syihabuddin Ahmad bin Muhammad bin Muhammad Ibnu Al. Syarah 

Thaybah Al-Nasyr Fi Al-Qira’at Al-’Asyr. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 

2000. 

Kahilah, Muhammad al-Dasuqi. Syarah Thoyyibah An-Nasyr Fii Al-Qira’at Al-Asyr 

Li Ibn Al-Jazary. Kairo: Dar al-Salam, 2019. 

Karmani, Abil ’Alaa Al. Mafatihu Al-Aghani Fi Al-Qira’at Wa Al-Ma’ani. Beirut: 

Dar Ibnu Hazm, 2001. 

Khair, Ali Madani Al. “Al-Farra’ Wa Dauruh Fi Tathawwur Al-Dars Al-Nahw.” Al-

Neelain University, 2011. 

Khalaf, Abu Thahir Ismail bin. Al-Iktifa’ Fi Al-Qira’at Al-Sab’ Al-Masyhurah. 

Suriah: Dar Nainawa, 2005. 



120 

 

 
 

 

Khalawiyah, Ibnu. Al-Hujjah Fi Al-Qira’at Al-Sab’. Beirut: Dar Al-Syuruq, 1979. 

Khalikan, Abu Al-Abbas Syamsuddin Ahmad bin Muhammad Ibnu. Wafayat Al-

A’yan. Beirut: Dar Shadir, 1978. 

Lughawi, Abdul Wahid Ali Abu Thib Al. Maratib Al-Nahwiyyin. Beirut: Maktabah 

Al-Ashriyyah, 2009. 

Makhzumi, Mahdi Al. Madrasah Al-Kufah Wa Manhajuha Fi Dirasah Al-Lughah 

Wa Al-Nahw. Mesir: Maktabah Musthafa Al-Babi Al-Halabi, 1958. 

Mani’, Nashir bin Muhammad Al. “Manhaj Al-Farra’ Fi Ardh Al-Qira’at Fi Kitabihi 

Ma’ani Al-Qur’an Wa Al-Tarjih Bainaha.” Jami’ah Al-Malik Su’ud 1 (n.d.). 

Mujahid, Ahmad Ibnu. Kitab Al-Sab’ah Fi Al-Qira’at. Mesir: Dar al-Ma’arif, n.d. 

Muna, Afrida Arinal. “Politik Kuasa Kanonisasi Qirᾱ’ᾱt Sab’ah Ibnu Mujahid Dalam 

Kitab Al-Sab’ah.” UIN Sunan Kalijaga, 2021. 

———. “Relasi Qirᾱ’ᾱt Dan Istinbᾱt Hukum Pada Abad II-III Hijriyah.” UIN Sunan 

Kalijaga, 2024. 

Muna, Afrida Arinal, and Munirul Ikhwan. “Ibnu Mujahid ’s Canonical Legacy: 

Examining Sanad Authentication and Political Factors in the Standardization of 

Qira’at Sab’ah.” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 24 (2023). 

Mustaqim, Abdul. “Tafsir Linguistik (Studi Atas Tafsir Ma’anil Qur’an Karya Al-

Farra’).” Qof 3, no. 1 (2019). 

Na’im, Ubair bin Abdullah Al. Qawaid Al-Tarjih. Saudi Arabia: Dar Al-Tadmuriyah, 

2015. 

Nahas, Abu Ja’far Al. Ma’ani Al-Qur’an Al-Karim. Saudi Arabia: Al-Turats Al-

Islamiy, 1988. 

Naqli, Ashamuddin Ibrahim Al. Al-Tahdzib Wa Al-Taudhih Fi Syarh Qawaid Al-



121 

 

 
 

 

Tarjih. Syabakah al-Alukah, n.d. 

Nurdin, Rahmat. “Penggunaan Qira’at Dalam Tafsir Ma’ani Al-Qur’an Karya Al-

Farra’ (761 - 822).” Syariati: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hukum 3, no. 2 

(2017). 

Qadhi, Abdul Fattah Al. Al-Idhah Li Matn Al-Durrah. Makkah: Al-Maktabah Al-

Asadiyah, 2013. 

———. Al-Wafi Fi Syarah Al-Syathibiyyah Fi Al-Qira’at Al-Sab’. Madinah: 

Maktabah Al-Dar, 1989. 

———. Tarikh Al-Mushaf Al-Syarif. Mesir: Maktabah Al-Jundi, 1952. 

Qathan, Manna Al. Mabᾱhits Fii Ulum Al-Qur’an. Kairo: Maktabah Wahdah, n.d. 

Qaysi, Makki bin Abi Thalib Al. Al-Ibanah ‘an Ma’Ani Al-Qira’at. Mesir: Dar al-

Nahdhah, 2007. 

———. Al-Kasyfu An Wujuh Al-Qira’at Al-Sab’ Wa ’Ilaliha Wa Hijajiha. Beirut: 

Muasasah Al-Irsal, 1984. 

Rafidah, Ibrahim Abdullah. Al-Nahwu Wa Kutub Al-Tafsir. Mesir: Dar Al-Jamahirah 

Al-Nasr wa Al-Tauzi’, 1990. 

Rajihi, Abduh Al. Al-Lahjat Al-Arabiyyah Fi Al-Qira’at Al-Qur’aniyyah. 

Alexandria: Dar Al-Ma’rifah Al-Jami’iyah, 1996. 

Rohman, Abdul. “Keunikan Metodelogi Tafsir Al-Farra’: Ma’ani Al-Qur’an.” Al-

Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2024). 

Rozi, A. Fahrur, and Niswatur Rokhmah. “Tafsir Klasik: Analisis Terhadap Kitab 

Tafsir Era Klasik.” KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu 

Ushuluddin 9, no. 2 (2019). 

Rumi, Fahd Abdu al-Rahman Al. Dirasat Fii Ulum Al-Qur’an. Riyadh: Maktabah al-



122 

 

 
 

 

Mulk Fahd, 2019. 

Ruqayyah. “Tajdid Al-Ikhtiyar Wa Al-Tarjih Al-Fiqhiyayn Fi Dha’u Al-Taghyirat 

Al-Ma’ashirah.” University Ahmed Draia Adrar, 2021. 

Sakhawi, Abu Al-Hasan Ali bin Muhammad Al. Fathu Al-Washid Fi Syarh Al-

Qashid. Maktabah Al-Rasyid, n.d. 

Samirai, Ibrahim Al. Al-Madaris Al-Nahwiyah Asthurah Wa Waqi’. Oman: Dar Al-

Fikr, 1987. 

Shabbuni, Muhammad Ali Al. At-Tibyan Fii Ulum Al-Qur’an. Dar Ihsan, 2003. 

Sindi, Abdurrahman Sa’ad Muhammad Al. “Al-Tarjih Al-Fiqhi Mafhumah Wa 

Dhawabithuh Fi Al-Fiqh Al-Islami.” Majalah Kuliyah Al-Dirasat Al-

Islamiyyah Wa Al-Arabiyyah 37, no. 3 (2021). 

https://doi.org/https://doi.org/10.21608/bfda.2021.218866. 

Suyuthi, Jalaluddin Al. Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kotob al-Ilmiyah, 

2021. 

———. Bughyah Al-Wu’ah Fi Thabaqat Al-Lughawiyyin Wa Al-Nuhah. Dar Al-Fikr, 

1979. 

Syaibah, Abdullah bin Muhammad bin Abu. Al-Mushanaf Li Ibn Abi Syaibah. Saudi 

Arabia: Dar Kunuz Eshbelia, 2015. 

Syirazi, Nashr bin Ali bin Muhammad Al. Al-Mudhah Fi Wujuh Al-Qira’at Wa 

’Ilaliha. Jeddah: Al-Jama’ah Al-Khairiyyah li Tahfizh Al-Qur’an, 1993. 

Thabari, Abdul Karim bin Abdul Shamad Al. Al-Talkhish Fi Al-Qira’at Al-Tsaman. 

Jeddah: Al-Jama’ah Al-Khairiyyah li Tahfizh Al-Qur’an, n.d. 

Thayyar, Musa’id bin Sulaiman Al. Al-Muharrar Fi Ulum Al-Qur’an. Jeddah: 

Markaz al-Dirasat wa al-Ma’lumat al-Qur’aniyyah, 2008. 



123 

 

 
 

 

———. Tafsir Al-Lughawi Li Al-Qur’an Al-Karim. Dar Ibnu Al-Jauzi, 2006. 

Ufiq, Muhammad Ihsan. Talwin Mandzumah Hirzu Al-Amani Wa Wajhu Al-Tahani 

Al-Mausumah Bi Al-Syathibiyyah Fi Al-Qira’at Al-Sab’. Markaz Qira’at 

Indonesia, 2020. 

Wali, Binyunus Al. Dhawabith Al-Tarjih ’Inda Wuqu’i Al-Ta’rudh Laday Al-

Ushuliyin. Riyadh: Maktabah Adhwa’ Al-Salaf, 2004. 

Zahrani, Ibrahim bin Abdullah Alu Khadran Al. “Taujih Al-Qira’at ‘Inda Al-Farra’ 

Min Khilal Kitabih Ma’ani Al-Qur’an.” Umm al-Qura University, 2006. 

Zajaji, Abu Al-Qasim Abdurrahman bin Ishaq Al. Majalis Al-Ulama’. Kuwait: 

Mathba’ah Hukumah, 1984. 

Zajjaj, Abu Ishaq Al. Ma’ani Al-Qur’an Wa I’rabihi. Beirut: ’Alim Al-Kutub, 1988. 

Zanjalah, Abu Zur’ah Abdurrahman bin Muhammad bin. Hujjah Al-Qira’at. Beirut: 

Muasasah Al-Risalah, 1997. 

Zarkasyi, Badr Al-Din Muhammad bin Abdullah Al. Al-Burhan Fi Ulum Al-Qur’an. 

Beirut: Dar Al-Ma’rifah, 1990. 

Zarqani, Muhammad Abdul Adzim Al. Manahil Al-Irfan Fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: 

Dar Al-Kitab Al-Arabiy, 1995. 

Zubaidi, Abu Bakar Muhammad bin Al-Hasan Al. Thabaqat Al-Nahwiyyin Wa Al-

Lughawiyyin. Kairo: Dar Al-Ma’arif, 1985. 

  


	HALAMAN JUDUL
	SURAT PERNYATAAN 
	NOTA DINAS 
	PENGESAHAN 
	MOTTO 
	ABSTRAK 
	ABSTRACT 
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 
	KATA PENGANTAR 
	DAFTAR ISI 
	BAB I  PENDAHULUAN 
	A. Latar Belakang 
	B. Rumusan Masalah 
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 
	D. Tinjauan Pustaka 
	E. Kerangka Teori 
	F. Metode Penelitian 
	G. Sistematika Pembahasan 

	BAB V  PENUTUP 
	A. Kesimpulan 
	B. Saran 

	DAFTAR PUSTAKA 



