
 
 

STUDI MA’ANIL HADIS IḤYĀ’ AL-MAWĀT  

DENGAN PENDEKATAN MAQĀṢID SYARĪ’AH JASSER AUDA 

 

 

 

Oleh:  

Muhammad Abdurrasyid Ridlo 

NIM: 23205032027 

 

TESIS 

 

Diajukan kepada Program Studi Magister (S2) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Konsentrasi Studi Hadis Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta sebagai Salah Satu Syarat untuk 

Memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag) 

 

YOGYAKARTA 

2025 



 

i 

 

HALAMAN PENGESAHAN TUGAS AKHIR 



 

ii 

 

PERNYATAAN KEABSAHAN PENELITIAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iii 

 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iv 

 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

v 

 

MOTTO 

 

 مع مرور الزمن 
 ستعلم الشمعة أن الذي أهلكها كان الخيط الصغير الذي كانت 

 تحتضنه طوال الوقت
“Seiring berjalannya waktu, 

lilin akan menyadari bahwa ia, justru hancur oleh benang yang ia dekap 

sepanjang waktu.” 

(Maleek) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

Tesis ini dipersembahkan kepada kedua Orangtua, (Almh.) Ummi Nita 

Pursita dan Abi Aminudin Hz yang telah memberikan kasih dan sayang tiada batas 

dari setiap untaian doa yang dipanjatkan serta motivasi yang penuh semangat dari 

potret perjuangan dalam hidupnya sehingga penulis dapat melewati perjalanan studi 

jenjang magister yang amat sukar ini dengan penuh semangat, kesungguhan, dan 

gigih untuk menyelesaikannya dengan baik, kembali kasih sayang penulis tiada 

batas untuk orangtua yang teramat dicinta. Tak lupa juga adik, Muhammad Hafidz 

Nashir, S.Sos., yang telah memberikan semangat dan dukungan moral kepada 

penulis selama penulisan tesis ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk membahas Studi Ma’anil Hadis Iḥyā’ al-

Mawāt dengan Pendekatan Maqāṣid Syari’ah Jasser Auda. Latar belakang 

penelitian ini berangkat dari meningkatnya kerusakan lingkungan akibat eksploitasi 

sumber daya alam tanpa mempertimbangkan etika ekologis dalam Islam. Fenomena 

tersebut menuntut reinterpretasi teks keagamaan, khususnya hadis Nabi saw. 

tentang iḥyā’ al-mawāt (menghidupkan tanah mati), yang tidak hanya berorientasi 

pada aspek kepemilikan tanah, tetapi juga mengandung nilai-nilai tanggung jawab 

ekologis dan keberlanjutan. Merujuk pada latar belakang ini, maka dirumuskan tiga 

masalah utama: 1) Apa saja hadis yang dikategorikan dalam tema ihyā’ al-mawāt? 

2) Bagaimana penjelasan hadis ihyā’ al-mawāt yang dikaji dengan nilai-nilai 

maqāṣid syarī’ah klasik? 3) Bagaimana penjelasan ma’anil hadis ihyā’ al-mawāt  

menurut maqāṣid syarī’ah Jasser Auda?. Penelitian ini menggunakan jenis 

penelitian kualitatif dengan metode riset ma’ānī al-ḥadīṡ melalui pendekatan 

maqāṣid syarī’ah yang ditawarkan oleh Jasser Auda. Fokus kajian diarahkan pada 

eksplorasi makna hadis-hadis tentang ihyā’ al-mawāt (menghidupkan tanah mati) 

dalam Kutub al-Sittah, serta relevansinya terhadap isu ekologi dan keberlanjutan 

lingkungan dalam perspektif maqāṣid kontemporer. 

Hasil penelitian ini menunjukkan empat hadis yang ditemukan melalui 

takhrij hadis, masing-masing terdapat kecenderungan bahwa  hadis-hadis tentang 

ihyā’ al-mawāt tidak sekadar menyinggung aspek legalitas pemanfaatan tanah mati, 

melainkan revitalisasi lahan mati serta urgensinya hal ini ditunjukkan dalam HR. 

Abu Dawud No. 3073 dan HR. Bukhari No. 2195 yang menekankan produktivitas 

agraris melalui penghijauan, serta HR. Abu Dawud No. 3077 yang menunjukkan 

produktifitas atas aktivitas agraris yang berkelanjutan. Adapun HR. Bukhari No. 

2586 merepresentasikan prospek iḥyā’ al-mawāt melalui konsep wakaf produktif 

sebagai bentuk tanggung jawab khalīfah fī al-arḍ. Pesan hadis-hadis tersebut selaras 

dengan maqāṣid syarī’ah klasik seperti ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-māl, dan ḥifẓ al-nasl, 

serta diperluas melalui maqāṣid kontemporer seperti ḥifẓ al-ḥayāh (menjaga 

kehidupan) dan ḥifẓ al-bī’ah (menjaga lingkungan). Melalui prinsip keterkaitan dan 

keterbukaan, pendekatan Jasser Auda memberikan reinterpretasi progresif terhadap 

hadis sehingga iḥyā’ al-mawāt dapat dimaknai sebagai basis etika lingkungan, 

keadilan sosial, dan keberlanjutan ekosistem. 

 

Kata kunci: Hadis Ihyā’ al-Mawāt, Jasser Auda, Maqāṣid Syarī’ah, Ma’ānī al-

Ḥadīṡ 



 

viii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN 

 Penulisan transliterasi huruf Arab latin yang digunakan dalam penyusunan 

tesis ini berpedoman pada Surat Keputusan Bersama (SKB) dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158/1987 dan 

0543b/U/1987. 

1. Konsonan Tunggal 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf latin dapat 

dilihat pada tabel berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa Ṡ ث
Es (dengan titik 

diatas) 

 Jim J Je ج

 Ḥa Ḥ ح
Ha (dengan titik 

dibawah) 

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż ذ
Zet (dengan titik 

diatas) 

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan Ye ش



 

ix 

 

 Ṣad Ṣ ص
Es (dengan titik 

dibawah) 

 Ḍad Ḍ ض
De (dengan titik 

dibawah) 

 Ṭa Ṭ ط
Te (dengan titik 

dibawah) 

 Ẓa Ẓ ظ
Zet (dengan titik 

dibawah) 

 Ain ‘___ Apostrof terbalik‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qof Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Waw W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ___’ Apostrof ء

 Ya y Ye ي

 

Hamzah (ء) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi 

tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda 

(‘). 

 

2. Vokal 



 

x 

 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal 

tunggal monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

 Fatḥah A A ا َ

 Kasrah I I اِ

 Ḍammah U U ا َ

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu: 

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

 Fatḥah dan ya Ai A dan I ى يَ 

 Fatḥah dan wau Au A dan U ى وَ 

Contoh: 

 Haula : هَوْلَ  Kaifa : كَيْفَ 

3. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu: 

Harkat dan 

Huruf 
Nama 

Huruf dan 

Tanda 
Nama 

ا / ...َ ي ... ََ Fatḥah dan Alif 

atau ya 
ā 

a dan garis 

diatas 

ي  َ  Kasrah dan ya ī 
i dan garis 

diatas 

 Ḍammah dan ىوُ 

wau 
ū 

u dan garis 

diatas 

Contoh: 

 māta : مَاتَ 
 ramā : رمََى



 

xi 

 

 qīla : ق يْلَ 

 yamūtu  : يََوُْتُ 

4. Ta’ marbutah 

Transliterasi untuk ta marbutah ada dua, yaitu: ta marbuthah yang hidup 

atau mendapat harkat fathah, kasrah, dan dammah, transliterasinya adalah [t]. 

Sedangkan ta marbuthah yang mati atau mendapat harkat sukun, 

transliterasinya adalah [h]. 

Kalau pada kata yang berakhir dengan ta marbuthah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta 

marbuthah itu ditransliterasikan dengan ha (h). Contoh: 

 rauḍah al-aṭfāl : رَوْضَةُ الأطْفَال  

لَةُ  يْ نَةُ الفَاض   al-madīnah al-fāḍilah : المدَ 

 al-ḥikmah : الح كْمَةُ 

5. Syaddah 

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda tasydid (óóó) dalam transliterasi ini dilambangkan dengan 

perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah. 

Contoh: 

 rabbanā : ربَ َّنَا
نَا  najjaīnā : نَََّي ْ
 al-ḥaqq : الحقَ  
 al-ḥajj : الحجَ  
 nu’’ima : نُ ع  مَ 
 aduwwun‘ : عَدُو  
Jika huruf ى bertasydid di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf kasrah 

(  ِ  ِ ) maka ia ditransliterasi seperti huruf maddah (i) 

 Alī (bukan ‘Aliyy atau ‘Aly)‘ : عَل ى  

 Arabī (bukan ‘Arabiyy atau ‘Araby)‘ : عَرَب   



 

xii 

 

6. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf ال (alif 

lam maʼarifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi 

seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf 

qamariah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang 

mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan 

dihubungkan dengan garis mendatar (-). Contohnya: 

 al-syamsu : الشَّمْسُ 
 al-zalzalah : الزَّلْزَلَةُ 
 al-falsafah : الفَلْسَفَةُ 
 al-bilādu : الب لََدُ 

7. Hamzah 

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (‘) hanya berlaku bagi 

hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di 

awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif. 

Contohnya: 

 ta’murūna : تََمُرُوْنَ 
 ’al-nau : الن َّوْءُ 
 syai’un : شَيْء  
 umirtu : أمُ رْتُ 

8. Penulisan Kata Arab yang Lazim digunakan dalam Bahasa Indonesia 

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau 

kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau 

kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari pembendaharaan bahasa 

Indonesia, atau sudah sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, tidak lagi 

ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya kata Al-Qur’an   (dari al-

Qur’an), Sunnah, khusus dan umum. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi 



 

xiii 

 

bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka mereka harus ditransliterasi secara 

utuh. Contoh: 

 

Fī Ẓilāl al-Qur’ān 

 

Al-Sunnah qabl al-tadwīn 

 

Al-’Ibārāt bi umūm al-lafẓ lā bi khuṣūṣ al-sabab 

 

9. Lafaz al-Jalalah (الله) 

Kata ‘Allah’ yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau 

berkedudukan sebagai mudaf ilaih (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf 

hamzah. Contoh: 

 dīnullāh : د يْنُ الله  

لل    billāh : بِ 

Adapun ta marbutah di akhir kata yang disandarkan kepada lafaz al-jalalah, 

ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh: 

ْ رَحَْْة  الله     Hum fī raḥmatillāh : هُمْ فِ 

 

10. Huruf Kapital 

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), dalam 

transliterasinya huruf- huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan 

huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku 

(EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama 

diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila 

nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf 

kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut 

menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk 

huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika 

ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan. Contoh: 

Wa mā Muḥammadun illā rasūl 

Syahru Ramaḍān al-lażī unzila fīhi al-Qur’ān 



 

xiv 

 

Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī 

Al-Gazālī 

Al-Munqiẓ min al-Ḍalāl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xv 

 

KATA PENGANTAR 

Dengan memanjatkan puji dan syukur kepada Allah Swt., karena atas ridha 

dan petunjukNya, penulis dapat menyelesaikan tesis dengan judul “STUDI 

MA’ANIL HADIS IḤYĀ’ AL-MAWĀT DENGAN PENDEKATAN MAQĀṢID 

SYARĪ’AH JASSER AUDA”. Shalawat salam tercurahkan kepada baginda Nabi 

Muhammad Saw, karena atas amanah risalah yang beliau bawa mengantarkan pada 

keniscayaan. Penulis menyadari bahwa penyusunan tesis ini tidak akan selesai 

tanpa dukungan dan bantuan dari berbagai pihak. Maka, untuk itu penulis 

sampaikan ucapan terima kasih yang sedalam-dalamnya dengan rasa syukur yang 

seluas-luasnya kepada: 

1. Prof. Noorhaidi Hasan S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D. selaku Rektor beserta 

jajaran birokrat Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga 

Yogyakarta yang telah memberikan kesempatan untuk meniti ilmu di 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

2. Jajaran dekanat Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam Universitas 

Islam Negeri (UIN) Sunan Sunan Kalijaga Yogyakarta; Prof. Dr. H. 

Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum. selaku Dekan, Prof. Dr. Saifuddin 

Zuhri, S.Th.I., MA. Selaku Wakil Dekan I Bidang Akademik yang telah 

memfasilitasi ragam perspektif dan membimbing kepenulisan selama 

studi, Dr. Munawar Ahmad, S.S. M.Si. selaku Wakil Dekan II Bidang 

Administrasi Umum, Perencanaan dan Keuangan  yang telah membantu 

brainstorming relasi antar konsep-konsep eko-teologis dalam konteks 

iḥyā’ al-mawāt, dan Dr. Ahmad Salehudin, S.Th.I., M.A. selaku Wakil 

Dekan III Bidang Kemahasiswaan dan Kerjasama atas informasi bantuan 

dana riset BAZNAS Provinsi DIY 2025 yang telah mendukung kebutuhan 

materiil dalam penyelesaian tugas akhir. 

3. Dr. Ali Imron, S.Th.I., M.S.I. selaku Ketua Program Studi dan Dr. 

Muhammad Akmaluddin, M.S.I. selaku Sekretaris Program Studi 

Magister Ilmu Al-Qur’an    dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran 

Islam Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta yang 



 

xvi 

 

telah membantu, mendukung dan memfasilitasi akselerasi tesis untuk 

penyelesaian tugas akhir tesis. 

4. Prof. Dr. Phil. Sahiron, M.A. selaku dosen penasihat akademik yang telah 

meluangkan waktunya untuk membimbing selama proses studi magister 

juga memberikan kritik, saran dan arahan dalam menyusun penulisan tesis 

ini. 

5. Subkhani Kusuma Dewi, M.A., Ph.D. selaku dosen pembimbing tesis 

yang telah meluangkan waktunya, menyediakan ruang energi, dan 

kelapangan batin untuk membimbing dan memberikan kritik, saran dan 

arahan dalam menyusun alur logis penulisan tesis ini.  

6. Seluruh dosen dan civitas akademika di lingkungan Magister Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Universitas 

Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta yang telah memberikan 

aksesibilitas dan inspirasi akademik kepada penulis selama masa studi 

magister. 

7. Teman-teman seperjuangan Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir angkatan 

2023 Genap terkhusus kelas 23 E konsentrasi Studi Hadis. Terima kasih 

atas segala kisah yang penuh kesan sehingga penulis dapat menjalani studi 

jenjang magister ini dengan penuh semangat riang gembira. 

8. Akhirnya, kepada semua pihak yang telah membantu karena segala 

kebaikannya dengan penuh ridlo dan keikhlasannya. Semoga Allah 

membalasnya dengan kebaikan pula. 

9. Tak lupa, terima kasih dan apresiasi setinggi-tingginya kepada diri 

sendiri, Muhammad Abdurrasyid Ridlo yang telah berjuang hingga titik 

ini. Perjalanan menyelesaikan tesis bukanlah hal yang mudah; penuh 

dengan lelah, keraguan, dan godaan untuk menyerah. Namun, tetap 

memilih bertahan, melangkah sedikit demi sedikit, hingga akhirnya 

mampu menuntaskan tesis ini, di tengah hiruk pikuk dunia yang fana ini. 

Penulis menyadari masih banyak kekurangan mengingat ilmu yang dimiliki 

penulis terbatas, walaupun demikian, besar harapan penulis bahwa tesis ini dapat 

meluaskan manfaatnya bagi penulis serta dapat menjadi sumbangsih keilmuan di 



 

xvii 

 

ranah kajian hadis. Segala tegur sapa, kritik, saran dan perbaikan demi kemajuan 

penulis di masa yang akan datang, penulis terima dengan keluasan hati. Tiada 

kalimat yang pantas penulis ucapkan selain kalimat Alhamdulillahilladzi 

bini’matihi tatimmush shalihat. 

 

 

Yogyakarta, 29 September 2025 

Penulis, 

 

 

Muhammad Abdurrasyid Ridlo 

NIM: 23205032027 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xviii 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN PENGESAHAN TUGAS AKHIR................................................... i 

PERNYATAAN KEABSAHAN PENELITIAN................................................. ii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ................................................................. iii 

NOTA DINAS PEMBIMBING ........................................................................... iv 

MOTTO ................................................................................................................. v 

HALAMAN PERSEMBAHAN........................................................................... vi 

ABSTRAK ........................................................................................................... vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN ............................................. viii 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... xv 

DAFTAR ISI ..................................................................................................... xviii 

DAFTAR TABEL............................................................................................... xxi 

DAFTAR BAGAN ............................................................................................. xxii 

BAB I  PENDAHULUAN ..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ...................................................................................... 6 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ............................................................. 6 

D. Kajian Pustaka ........................................................................................... 7 

E. Kerangka Teori ........................................................................................ 19 

F. Metodologi Penelitian .............................................................................. 24 

G. Sistematika Pembahasan ......................................................................... 27 

BAB II IDENTIFIKASI HADIS IHYĀ’ AL-MAWĀT  DALAM KUTUB AL-

SITTAH ................................................................................................................ 29 

A. Identifikasi Hadis Ihyā’ al-Mawāt  dalam Kutub al-Sittah ................... 29 

B. Studi Takhrij Hadis-Hadis Ihyā’ al-Mawāt  dalam Kutub al-Sittah .... 35 

1. Hadis Tentang Produktivitas Umat Islam sebagai Khalifatu fil-ardh 

dalam Menghidupkan Tanah yang Mati ........................................................ 36 

2. Hadis Tentang Anjuran Menghidupkan Lahan yang Mati dengan 

Menanam Pohon ............................................................................................ 42 

3. Hadis Tentang Distingsi Revitalisasi Lahan ......................................... 48 

4. Hadis Tentang Wakaf Produktif dengan Kebun ................................... 52 

C. Syarah Hadis Ihyā’ al-Mawāt .................................................................. 58 



 

xix 

 

1. Syarah Hadis Tentang Produktivitas Umat Islam sebagai Khalifatu fil-

ardh dalam Menghidupkan Tanah yang Mati................................................ 58 

2. Syarah Hadis Tentang Anjuran Menghidupkan Lahan yang Mati dengan 

Menanam Pohon ............................................................................................ 60 

3. Syarah Hadis Tentang Distingsi Revitalisasi Lahan ............................. 61 

4. Syarah Hadis Tentang Wakaf dengan Kebun ....................................... 63 

D. Substansi Klasifikasi Tematik Hadis-Hadis Ihya’ al-Mawat ................ 66 

BAB III HADIS-HADIS IHYĀ’ AL-MAWĀT  DALAM LANSKAP MAQĀṢID 

SYARĪ’AH  KLASIK........................................................................................... 71 

A. Qawa’id Istinbath wa Tathbiq al-Ahkam dalam Syarah Matan Hadis . 71 

B. Signifikansi Interpretasi Hadis dalam Konteks Maqāṣid Syarī’ah 

Klasik ................................................................................................................ 75 

1. Interpretasi Hadis Tentang Produktivitas Umat Islam sebagai Khalifatu 

fil-ardh dalam Menghidupkan Tanah yang Mati ........................................... 81 

2. Interpretasi Hadis Tentang Anjuran Menghidupkan Lahan yang Mati 

dengan Menanam Pohon ................................................................................ 82 

3. Interpretasi Hadis Tentang Distingsi Revitalisasi Lahan ...................... 83 

4. Interpretasi Hadis Tentang Wakaf dengan Kebun ................................ 84 

C. Kontribusi Hadis Ihyā’ al-Mawāt Terhadap Konsensus Konservasi 

Lingkungan dalam Tinjauan Maqāṣid Syari’ah Klasik ............................... 85 

BAB IV REKOGNISI PEMAKNAAN HADIS IHYĀ’ AL-MAWĀT  DENGAN 

PENDEKATAN MAQĀṢID SYARĪ’AH  JASSER AUDA ............................ 100 

A. Signifikansi Maqāṣid Syarī’ah Jasser Auda terhadap Pembacaan Hadis 

Nabi Saw. ........................................................................................................ 101 

B. Rekonstruksi Makna Hadis Ihya’ al-Mawat Menurut Maqāṣid Syarī’ah  

Jasser Auda .................................................................................................... 108 

1. Pendekatan sistem dalam fitur kemenyuluruhan (wholeness) dalam 

kajian hadis ihya’ al-mawat ......................................................................... 109 

2. Pendekatan sistem dalam fitur keberkaitan hierarki (interrelated 

hierarchy) dalam kajian hadis ihya’ al-mawat ............................................ 113 

C. Reaktualisasi Hadis-Hadis Ihya’ al-Mawat Menurut Maqāṣid Syarī’ah 

Jasser Auda .................................................................................................... 118 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................ 123 

A. Kesimpulan ............................................................................................. 123 

B. Saran........................................................................................................ 124 



 

xx 

 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 126 

LAMPIRAN ....................................................................................................... 136 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ......................................................................... 137 

 



 

xxi 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1. Rawi Sanad Hadis Sunan Abi Dawud 3073............................................ 36 

Tabel 2. Takhrij Hadis dengan Term Ihyā’ al-Mawāt........................................... 37 

Tabel 3. Rawi Sanad Hadis Bukhari 2195 ............................................................ 43 

Tabel 4. Takhrij Hadis dengan term al-Muzara’ah ............................................... 44 

Tabel 5. Rawi Sanad Hadis Abu Dawud 3077 ...................................................... 49 

Tabel 6. Takhrij Hadis dengan term al-Tahjir ....................................................... 49 

Tabel 7. Rawi Sanad Hadis Bukhari 2586 ............................................................ 54 

Tabel 8. Takhrij Hadis dengan term Waqf ............................................................ 55 

Tabel 9. Klasifikasi Hadis Ihya’ al-Mawat dalam Kutub al-Sittah ....................... 67 

Tabel 10. Signifikansi Hadis Ihyā’ al-Mawāt dan Relevansinya dengan Maqāṣid 

Syarī’ah Klasik dalam Konteks al-Ḍarūriyyāt al-Khamsah .................................. 96 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xxii 

 

DAFTAR BAGAN 

Bagan 1. Rancangan Kerangka Teori.................................................................... 24 

Bagan 2. I’tibar Sanad Hadis Sunan Abi Dawud 3073 ......................................... 39 

Bagan 3. Varian Sanad Hadis dengan Term Ihya’ al-Mawat Riwayat ‘Āisyah.... 41 

Bagan 4. I’tibar Sanad Hadis Bukhari 2195.......................................................... 45 

Bagan 5. Varian Sanad Hadis dengan term al-Muzara’ah Riwayat Anas bin Malik

 ............................................................................................................................... 46 

Bagan 6. I'tibar Sanad Hadis Abu Dawud 3077 .................................................... 50 

Bagan 8. I’tibar  Sanad Hadis Bukhari 2586......................................................... 56 

Bagan 9. Kerangka Maqashid Syari'ah Klasik ...................................................... 77 

Bagan 10. Kerangka Kerja Relasi-Integrasi Maqashid Syariah Jasser Auda dalam 

Konteks Studi Ma’anil Hadis Ihya’ al-Mawat .................................................... 106 



 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Relasi antara Tuhan, manusia, dan alam sesungguhnya membentuk sebuah 

keterhubungan yang tidak dapat dipisahkan karena ketiganya berperan dalam 

menopang keseimbangan kehidupan di muka bumi.1 Manusia, sebagai khalifah di 

bumi, memiliki ketergantungan yang sangat besar terhadap alam dan 

lingkungannya, sebab keberlangsungan hidupnya tidak mungkin berlangsung tanpa 

adanya daya dukung ekosistem yang menopang kebutuhan dasar kehidupan. 

Ketergantungan ini meniscayakan adanya kesadaran bahwa manusia memiliki 

tanggung jawab fundamental dalam menjaga, memelihara, dan mengelola 

lingkungan hidup secara berkelanjutan.2 Namun, faktanya di lapangan 

menunjukkan adanya berbagai krisis ekologis, baik dalam lingkup regional, 

nasional, maupun global, yang jika ditelusuri akar masalahnya berhubungan erat 

dengan cara pandang dan perilaku manusia terhadap alam. Cara pandang 

antroposentris serta perilaku yang eksploitatif telah mendorong manusia 

memperlakukan alam hanya sebagai objek yang dapat dimanfaatkan tanpa 

mempertimbangkan keberlanjutan.3 Akibatnya, terjadi kegagalan mitigasi 

 
1 Abdul Mustaqim, Tafsir Ekologi: Relasi Eko-Teologis Tuhan, Manusia, dan Alam 

(Mojokerto: Damai Banawa Semesta, 2024). 
2 Saefudin Djazuli, “Konsep Islam Tentang Pelestarian Lingkungan Hidup,” Jurnal 

Bimas Islam 7, no. 2 (2014): 337–368; Ulin Niam Masruri, “Pelestarian Lingkungan dalam 

Perspektif Sunnah,” At-Taqaddum: Jurnal Peningkatan Mutu Keilmuan dan Kependidikan Islam 6, 

no. 2 (2014): 411–428. 
3 Fachruli Isra Rukmana, “Dekonstruksi Makna Bencana Alam dalam Hadis: Studi 

Perspektif Jacques Derrida” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024). 



2 

 

 

perubahan iklim, kegagalan adaptasi perubahan iklim, hilangnya keanekaragaman 

hayati dan ketidakseimbangan ekosistem. Kondisi ini pada akhirnya melahirkan 

kerusakan lingkungan yang semakin meluas, seperti pencemaran udara, kerusakan 

hutan,4 krisis air bersih, hingga perubahan iklim global.5 Fenomena ini tidak hanya 

berdampak pada kerusakan ekosistem, tetapi juga pada keseimbangan sosial dan 

spiritual masyarakat. Dalam konteks Indonesia yang mayoritas penduduknya 

beragama Islam, sangat penting untuk menggali nilai-nilai religius sebagai landasan 

etik dalam merespons kerusakan lingkungan. Agama, khususnya Islam, memiliki 

potensi besar dalam membentuk kesadaran ekologis umat melalui ajaran normatif 

yang tertuang dalam Al-Qur’an   dan Hadis. Dalam hal ini, hadis sebagai sumber 

ajaran kedua Islam tidak hanya memuat ajaran ritual secara praktis, tetapi juga etika 

ekologis.6 

Tiga pilar utama dalam ajaran Islam, yaitu; aqidah, syari’ah, dan akhlak, 

secara konseptual menegaskan pentingnya pemeliharaan lingkungan hidup.7  

Dalam kerangka tersebut, Islam menekankan prinsip keteraturan dan keseimbangan 

 
4 GFW, “Indonesia Deforestaton Rates and Statistics,” Global Forest Watch, Laporan 

Global Forest Watch (2024) mencatat bahwa Indonesia kehilangan sekitar 1,45 juta hektar hutan 

primer tropis antara 2017 hingga 2023, menjadikan Indonesia salah satu negara dengan laju 

deforestasi tercepat di dunia. Sementara itu, Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan 

(KLHK) Republik Indonesia menyatakan bahwa setidaknya 684.000 hektar hutan hilang pada tahun 

2022 akibat pembukaan lahan untuk pertanian, pertambangan, dan infrastruktur., last modified 2024, 

diakses Maret 3, 2025, https://www.globalforestwatch.org/dashboards/country/IDN/?lang=id; 

Nadhifa Aurellia Wirawan, “Indonesia Masuk Jajaran Negara dengan Laju Deforestasi Hutan 

Tertinggi 2023,” GoodStats, last modified 2024, diakses Maret 15, 2025, 

https://data.goodstats.id/statistic/indonesia-masuk-jajaran-negara-dengan-laju-deforestasi-hutan-

tertinggi-2023-qI92r#:~:text=Puncaknya pada tahun 2023%2C luas,penegakan hukum bagi 

pelanggar aturan. 
5 Muhammad Akmaluddin, “Pesan Profetik Lingkungan dalam Hadis,” Jurnal Penelitian 

14, no. 2 (2017). 
6 Mustaqim, Tafsir Ekologi: Relasi Eko-Teologis Tuhan, Manusia, dan Alam; 

Akmaluddin, “Pesan Profetik Lingkungan dalam Hadis.” 
7 Masruri, “Pelestarian Lingkungan dalam Perspektif Sunnah.” 



3 

 

 

dalam memanfaatkan sumber daya alam, sehingga manusia tidak dibenarkan 

melampaui batas konsumsi yang wajar.8 Hal ini menunjukkan bahwa Islam 

menempatkan keberlanjutan hidup, kelestarian alam, dan keseimbangan ekosistem 

sebagai landasan normatif dalam etika ekologis sehingga dapat dipahami 

bahwasanya ajaran Islam tidak hanya mengatur aspek ibadah ritual, tetapi juga 

menghadirkan kerangka moral dan praktis dalam menjaga harmoni antara manusia 

dan alam semesta sebagai amanah Ilahi.9 

Pada posisinya, akhlak dalam menjaga lingkungan memiliki fungsi 

strategis sebagai pedoman normatif bagi manusia dalam membangun relasi 

harmonis dengan alam. Hal ini, disebabkan karena nilai akhlak mendorong manusia 

untuk memandang alam bukan sekadar objek material yang dapat dieksploitasi, 

melainkan sebagai mitra eksistensial dalam rangka menunaikan peran ganda 

manusia, yakni sebagai hamba Allah sekaligus khalifatullah fil ardl. Orientasi 

akhlak ekologis menegaskan bahwa manusia dituntut tidak menempatkan alam 

sebagai subsistem yang dapat diperlakukan sewenang-wenang, melainkan sebagai 

entitas ciptaan yang memiliki kedudukan sama di hadapan Allah, sehingga 

keberadaannya tetap dikelola dan dilestarikan.10  Pesan dalam Al-Qur’an    dan 

hadis mengenai penjagaan lingkungan sangat jelas.11 Namun, Al-Qur’an    hanya 

 
8 Ahmad Barazi, Moh. Anas Kholish, dan Erik Koesbandono, Ijtihad Ekologis Pesantren 

dalam Konservasi Hutan dan Sumber Daya Air (Malang: Pustaka Peradaban, 2023). 
9 Muhammad Irwan Setiawan et al., “Pemanfaatan Sumberdaya Alam Dalam Perspektif 

Islam,” Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 1, no. 4 (2023), 

https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion/index. 
10 Maman Abdurrahman, Memelihara Lingkungan Dalam Ajaran Islam (Bandung: 

Kementerian Menko Bidang Perekonomian RI, 2015). 
11 Abdul Majid bin Aziz Al-Zindani, Mukjizat Al-Qur’an dan As-Sunnah tentang IPTEK 

(Jakarta: Gema Insani Pres, 1997); Ahmad Asy-Syarbashiy, Pesan Rahasia dalam Al-Quran 

(Jakarta: Mirqat, 2016). 



4 

 

 

membahas konsep dasar dan prinsipnya secara global, sedangkan hadis berfungsi 

menerangkan dan menjelaskan ide dalam pengarahan, pengamalan dari berbagai 

penjelasan tentang penjagaan kelestarian alam secara lugas.12 Sebagaimana dalam 

firman Allah Swt: 

نَ   مِٰ قَريِْبٌ  اللّهِٰ  رَحَْْتَ  اِنَّ  وَّطَمَعًاۗ  خَوْفاً  وَادْعُوْهُ  اِصْلََحِهَا  بَ عْدَ  الََْرْضِ  فِِ  تُ فْسِدُوْا  وَلََ 
 الْمُحْسِنِيَْ 

Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. 

Berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya 

rahmat Allah sangat dekat dengan orang-orang yang berbuat baik (QS. Al-

A’rāf/7: 56). 

غَيْْهُ الِههٍ  نْ  مِٰ لَكُمْ  مَا   َ اللّهٰ اعْبُدُوا  قَوْمِ  ي ه قاَلَ  لِحًا ۘ  صه اَخَاهُمْ  ثََوُْدَ  وَاِلٰه  نَ   ۗ ِ  ۞  مِٰ انَْشَاكَُمْ  هُوَ 
يْبٌ  ْ قَريِْبٌ مُّجِ هَا فاَسْتَ غْفِرُوْهُ ثَُُّ تُ وْبُ وْْٓا الِيَْهِ ۗاِنَّ رَبِّٰ  الََْرْضِ وَاسْتَ عْمَركَُمْ فِي ْ

Kepada (kaum) Samud (Kami utus) saudara mereka, Saleh. Dia berkata, 

“Wahai kaumku, sembahlah Allah! Sekali-kali tidak ada tuhan bagimu 

selain Dia. Dia telah menciptakanmu dari bumi (tanah) dan menjadikanmu 

pemakmurnya.357) Oleh karena itu, mohonlah ampunan kepada-Nya, 

kemudian bertobatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku sangat dekat 

lagi Maha Memperkenankan (doa hamba-Nya).” (QS. Hūd/11: 61).13 

Sementara, hadis lebih banyak menjelaskan relasi manusia dan lingkungan 

hidupnya secara rinci dan detail.14 Lebih jauh, hadis-hadis ekologis memuat tentang 

larangan berlebih-lebihan dalam penggunaan air, larangan merusak pohon, dan 

anjuran menanam pohon dapat dianalisis dalam satu gugus pesan maknawi tentang 

 
12 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung: Mizan, 2013); Syamsuddin Sahiron, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Quran 

(Yogyakarta: Pesantren Nawesea Press, 2017). 
13 357] Manusia dijadikan penghuni dunia untuk menguasai dan memakmurkannya. 

KEMENAG RI, “Al-Quran: Al-Quran dan Terjemahannya” (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf 

Al-Quran, 2019]. 
14 Winda Sari, “Hadis dan Etika Lingkungan: Perspektif Ekologi dalam Tradisi Islam,” 

Future Academia : The Journal of Multidisciplinary Research on Scientific and Advanced 2, no. 3 

(Juni 28, 2024): 218–229, https://ejournal.sagita.or.id/index.php/future/article/view/137. 



5 

 

 

keberlanjutan dan keseimbangan alam. Adapun hadis yang memotret pentingnya 

menghidupkan lahan mati (Ihyā’ al-mawāt ), misalnya: 

دِ بْنِ عَبْ  ثَ نَا اللَّيْثُ ، عَنْ عُبَ يْدِ اللَِّّ بْنِ أَبّ جَعْفَرٍ ، عَنْ مَُُمَّ ثَ نَا يََْيََ بْنُ بكَُيٍْْ ، حَدَّ دِ الرَّحَْْنِ حَدَّ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قاَلَ : هَا، عَنِ النَّبِِٰ صَلَّى اللَّّ ُ عَن ْ “ مَنْ أعَْمَرَ    ، عَنْ عُرْوَةَ ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّّ

ُ عَنْهُ فِ خِلََفتَِهِ   .أرَْضًا ليَْسَتْ لَِِحَدٍ فَ هُوَ أَحَقج “. قاَلَ عُرْوَةُ : قَضَى بهِِ عُمَرُ رَضِيَ اللَّّ

Telah menceritakan kepada kami [Yahya bin Bukair] telah menceritakan 

kepada kami [Al Laits] dari [‘Ubaidullah bin Abi Ja’far] dari [Muhammad 

bin ‘Abdurrahman] dari [‘Urwah] dari ‘Aisyah radliyallahu ‘anha dari 

Nabi shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: “Siapa yang memanfaatkan 

tanah yang tidak ada pemiliknya (tanah tak bertuan), maka orang itu yang 

paling berhak atasnya.” ‘Urwah berkata: ‘Umar radliyallahu ‘anhu 

menerapkannya dalam kekhilafahannya. (HR. Bukhari No. 2210)15 

Konsep teoritik maqāṣid syarī’ah yang digagas oleh Jasser Auda 

menawarkan kerangka teoritik yang progresif, holistik dan sistemik terhadap 

pembacaan teks-teks Islam, termasuk hadis. Dalam menjawab tantangan 

kontemporer seperti krisis ekologis melalui pendekatan sistemik, Auda melampaui 

batasan lima maqāṣid klasik menuju nilai-nilai universal seperti keadilan (‘adālah), 

kebebasan (ḥurriyyah), martabat (karāmah), dan keberlanjutan (tanmiyah),16 yang 

semuanya relevan dalam wacana ihyā’ al-mawāt (revitalisasi tanah mati). Tindakan 

menghidupkan kembali lahan tandus dapat dilihat sebagai wujud implementasi 

maqāṣid yang menekankan kemaslahatan umum dan tanggung jawab terhadap 

bumi sebagai amanah. Menurut Auda, dalam posisinya, hadis tidak boleh dibatasi 

 
15 Muḥammad ibn Ismā‘īl ibn Ibrāhīm ibn al-Mughīrah ibn Bardizbah Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ 

al-Bukhārī, Juz 2. (Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 2012), 823. 
16 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: a Systems Approach 

(London: The International Institute of Islamic Thought, 2008); Rosidin dan Ali Abid El-Mun’im, 

Membumikan Hukum Islam melalui Maqashid Syari’ah Pendekatan Sistemik Jasser Auda 

(Bandung: Mizan Media Utama, 2008). 



6 

 

 

sebagai instrumen legal formal hukum normatif semata, melainkan harus dimaknai 

secara maqāṣidī dan kontekstual agar tetap hidup dalam spirit profetik, yakni 

membawa rahmat, keadilan, dan keberlangsungan hidup.17 Oleh karena itu, 

pendekatan ini memungkinkan pembacaan ekologis atas hadis-hadis Nabi yang 

mendorong konservasi lingkungan hidup secara proaktif. 

B. Rumusan Masalah 

Merujuk pemaparan latar belakang di atas. Terdapat, rumusan masalah 

sebagai alur logis penelitian ini, adalah: 

1. Apa saja hadis yang dikategorikan dalam tema ihyā’ al-mawāt? 

2. Bagaimana penjelasan hadis ihyā’ al-mawāt yang dikaji dengan nilai-nilai 

maqāṣid syarī’ah klasik? 

3. Bagaimana ma’anil hadis ihyā’ al-mawāt  menurut maqāṣid syarī’ah  Jasser 

Auda? 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Adapun, tujuan dan kegunaan penelitian disusun untuk menguraikan alur 

logis di atas, antara lain: 

1. Untuk mengidentifikasi hadis ihyā’ al-mawāt dan mengetahui penjelasan hadis 

ihyā’ al-mawāt  dalam kitab syarah hadis yang menyertainya. 

2. Untuk mengetahui relevansi penjelasan hadis ihyā’ al-mawāt dengan nilai-nilai 

maqāṣid syarī’ah klasik. 

 
17 Rosidin dan El-Mun’im, Membumikan Hukum Islam melalui Maqashid Syari’ah 

Pendekatan Sistemik Jasser Auda. 



7 

 

 

3. Untuk menganalisis ma’anil hadis ihyā’ al-mawāt menurut maqāṣid syarī’ah  

Jasser Auda. 

D. Kajian Pustaka 

Kajian pustaka disusun sebagai kerangka acuan, batasan masalah antar 

objek material, implementasi teori dan metodologi penelitian, serta meninjau 

penelitian terdahulu untuk melihat positioning dan standing point penelitian ini, 

adalah: 

1. Formulasi Ma’anil Hadis 

Penelitian mengenai konstruksi Ma’anil Hadis, yang meliputi ilmu al-

lughah, ilmu asbab wurud al-hadis, dan ilmu al-fahm (hermeneutik), antara lain: 

M. Achwan Baharuddin. (2014), “Visi Misi Ma’ani al-Hadis dalam 

Wacana Studi Hadis,” Jurnal Tafaqquh. Penelitian ini membahas tentang Visi Misi 

Ma’ani al-Hadis yang ditawarkan oleh penelitian hadis kontemporer. Masalah dasar 

yang membahas tujuan Ma’ani al-Hadis, dan bagaimana untuk mencapai dimensi 

historisitas maksud hadisnya. Penelitian ini berkesimpulan kajian Ma’anil hadis 

merupakan salah satu pendekatan untuk menjaga keaslian makna hadis dengan 

memahami makna teks (matan) secara mendalam. Hadis dipahami sebagai ajaran 

yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga lahir dari proses sejarah melalui 

sanad. Sunnah, yang kemudian diformulasikan secara verbal dan menjadi pedoman 

tetap dalam kehidupan umat Islam sehingga pemahaman hadis secara kontekstual 



8 

 

 

dan reflektif menjadi penting agar ajarannya tetap relevan dengan kehidupan 

nyata.18  

Penelitian lainnya oleh Idris Siregar (2022), “Kajian Hadis dilihat dari 

Teks dan Konteks,” Shahih: Jurnal Ilmu Kewahyuan. Penelitian ini menyoroti 

bahwa pemahaman hadis yang komprehensif menuntut keterlibatan berbagai 

disiplin ilmu serta metode analisis yang akurat, salah satunya melalui studi hadis 

dengan menggunakan teori dan metodologi yang tepat. Hal ini penting karena hadis 

tidak dapat dipahami secara instan, melainkan memerlukan kerangka analisis yang 

menyingkap latar kemunculannya. Dalam hal ini, pendekatan tekstual dan 

kontekstual memiliki peran strategis dalam menafsirkan hadis secara lebih 

mendalam. Secara tekstual, hadis cenderung dipahami dalam ruang lingkup ibadah 

maḥḍah yang berhubungan langsung dengan aspek vertikal manusia kepada Allah, 

misalnya dalam pelaksanaan shalat yang bersifat tetap dan baku. Sebaliknya, 

pendekatan kontekstual memberikan perhatian pada dimensi historis, sosial, 

budaya, dan temporal, sehingga penafsiran hadis dapat disesuaikan dengan kondisi 

dan kebutuhan masyarakat kontemporer. Pendekatan ini menekankan bahwa 

pemahaman hadis tidak boleh kaku, tetapi harus disertai kebijaksanaan dengan tetap 

menjaga ruh dan substansi dari teks hadis. Dengan demikian, penerapan pendekatan 

tekstual dan kontekstual bukan hanya memperkaya metodologi studi hadis, tetapi 

juga menjamin relevansinya bagi kehidupan umat Islam sepanjang zaman.19 

 
18 M. Achwan Baharuddin, “Visi Misi Ma’anil Hadis Dalam Wacana Studi Hadis,” 

Tafáqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 2, no. 2 (2014): 36–55. 
19 Idris Siregar, “Kajian Hadis Dilihat Dari Teks dan Konteks,” Shahih: Jurnal Ilmu 

Kewahyuan 5, no. 2 (2022): 71–83. 



9 

 

 

Lebih lanjut, oleh Nashih dkk (2024), “Signifikansi Pemahaman Makna 

Hadis Melalui Ilmu Ma’ani al-Hadis dalam Ajaran Islam di Era Kontemporer,” 

Jurnal Studi Hadis Nusantara. Penelitian ini menyoroti signifikansi pemahaman 

makna hadis dalam ajaran Islam dan peran penting Ilmu Ma’ani Al-Hadis dalam 

menganalisis hadis secara tekstual maupun kontekstual. Penelitian ini 

menggunakan metode library research untuk menggambarkan dan menganalisis 

materi pembahasan dari berbagai sumber terkait. Dengan pemahaman yang 

mendalam terhadap Ilmu Ma’ani Al-Hadis, diharapkan dapat memperkaya 

pengetahuan umat Islam mengenai ajaran-ajaran yang terkandung dalam hadis-

hadis Nabi Muhammad SAW. Ilmu ini membuka jalan bagi pemahaman yang lebih 

luas terhadap pesan-pesan yang tersembunyi dalam hadis-hadis, memungkinkan 

umat Islam untuk memperdalam keyakinan dan praktik keagamaan mereka. 

Kesimpulannya, kemajuan Ilmu Ma’ani Al-Hadis berperan penting dalam menjaga 

warisan intelektual Islam dan memperkaya pemahaman umat tentang agama 

mereka.20 

Secara spesifik, penerapan teori ma’anil hadis dalam penelitian terintegrasi 

yang memuat tema ekologis oleh Ahmad Suhendra (2011). “Keseimbangan 

Ekologis Dalam Hadis Nabi Saw. (Studi Ma’ani Al-Hadis)”. Tesis, UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta. Penelitian ini bertujuan untuk membahas kompleksitas 

persoalan lingkungan yang kini bersifat global dan multidimensi, terutama terkait 

pencemaran air, tanah, dan udara yang menimbulkan berbagai penyakit dan 

 
20 Nashrulloh Rohmat Nashih et al., “Signifikansi Pemahaman Makna Hadis Melalui Ilmu 

Ma’ani al-Hadis dalam Ajaran Islam di Era Kontemporer,” Jurnal Studi Hadis Nusantara 6, no. 1 

(2024): 31–39. 



10 

 

 

bencana. Kondisi krisis ekologis semakin diperparah oleh praktik eksploitasi hutan 

secara masif, padahal hutan beserta seluruh organisme di dalamnya merupakan 

elemen vital dari sistem ekologi. Secara khusus di Indonesia, hutan berperan 

sebagai penyangga keseimbangan ekologis dan penentu kestabilan alam, sehingga 

kerusakannya akan berdampak luas terhadap tatanan kehidupan. Pemeliharaan 

lingkungan hidup dengan demikian menjadi syarat utama terjaganya keseimbangan 

alam dan keberlanjutan sumber daya. Ironisnya, persoalan ini muncul dalam 

konteks masyarakat Indonesia yang mayoritas beragama Islam, di mana praktik 

ritual keagamaan semakin meningkat dan para tokoh agama semakin gencar dalam 

aktivitas dakwah. Fakta ini membuka peluang bagi agama untuk memainkan peran 

signifikan dalam merespons krisis ekologis melalui kontribusi pemahaman ajaran 

Islam. Oleh karena itu, pemaknaan hadis secara ijmālī dapat dijadikan pendekatan 

religius yang relevan untuk menegaskan nilai-nilai ekologis sekaligus memberikan 

dasar teologis bagi kesadaran lingkungan dalam masyarakat Muslim.21 

Penelitian lainnya oleh Rahmat Limbong dkk (2023). “Kesalehan 

Ekologis Masyarakat Muslim Pekanbaru: Studi Terhadap Hadis dalam Upaya 

Meminimalisir Kerusakan Lingkungan”. Jurnal Harmoni. Penelitian ini membahas 

tentang dimensi peran kesalehan masyarakat Muslim Pekanbaru. Permasalahan 

ekologis di Pekanbaru menjadi isu serius karena kota ini menghadapi berbagai 

persoalan lingkungan seperti sampah dan kebakaran lahan yang berdampak luas 

terhadap kualitas hidup masyarakat. Hal ini terbukti dari data Indeks Standar 

 
21 Ahmad Suhendra, “Konstruksi Moderasi Beragama Masyarakat Kalipasir Tangerang: 

Model Kerukunan Beragama Islam dan Konghucu,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, dan 

Tradisi) 8, no. 1 (2022): 83–96. 



11 

 

 

Pencemaran Udara (ISPU) pada 19 Oktober 2015 yang menunjukkan angka 799 

µgram/m³, sehingga kualitas udara masuk kategori sangat berbahaya. Berdasarkan 

laporan kesehatan pada tahun yang sama mencatat penderita ISPA akibat kabut asap 

mencapai 3.254 orang atau 86,6% dari total kasus penyakit yang ada. Kondisi 

tersebut memperlihatkan betapa rentannya masyarakat terhadap dampak kerusakan 

lingkungan yang tidak terkendali. Di sisi lain, Pekanbaru juga menunjukkan 

perkembangan signifikan dalam aspek religius, ditandai dengan bertambahnya 

sekolah berbasis Islam, maraknya pengajian rutin di masjid, serta meningkatnya 

perhatian terhadap kajian hadis. Perkembangan ini menjadi peluang penting bagi 

penguatan kesadaran ekologis melalui pendekatan agama. Oleh karena itu, 

penelitian ini berfokus pada kajian hadis Nabi Muhammad SAW yang memuat 

perintah menjaga kelestarian lingkungan serta analisis kesalehan ekologis 

masyarakat muslim Pekanbaru berdasarkan pemahaman mereka terhadap hadis 

tersebut.22 

2. Kerangka Teoritik Maqāṣid Syarī’ah  Jasser Auda dan Implementasinya 

dalam Kajian Studi Islam 

Penelitian mengenai kerangka teoritik maqāṣid syari’ah Jasser Auda dan 

implementasinya dalam kajian studi Islam, di antaranya: 

Penelitian oleh Nafsiyatul Luthfiyah (2016), “Konsep Maqāṣid Syari’ah 

dan Epistemologi Pemikiran Jasser Auda”. Tesis, UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Hasil penelitian ini menunjukkan keunggulan pemikiran Jasser Auda 

 
22 Rahmat Limbong et al., “Kesalehan Ekologis Masyarakat Muslim Pekanbaru: Studi 

Terhadap Hadis dalam Upaya Meminimalisir Kerusakan Lingkungan,” Harmoni 22, no. 1 (Juni 30, 

2023): 70–92, https://jurnalharmoni.kemenag.go.id/index.php/harmoni/article/view/617. 



12 

 

 

dalam kerangka maqāṣid syarī’ah terletak pada tawaran konsep human 

development sebagai tujuan utama dari maṣlaḥah. Hal ini penting karena 

membedakannya dari pemikir lain, sebab Auda menggeser orientasi maqāṣid klasik 

dari sekadar proteksi (protection) dan pelestarian (preservation) menuju paradigma 

pengembangan (development) dan pemuliaan hak asasi manusia (human rights). 

Epistemologi pemikiran Auda berakar pada Al-Qur’an  , Sunnah, kemaslahatan, 

tradisi fikih klasik, argumen rasional, serta nilai-nilai modern yang diintegrasikan 

menjadi kerangka sistematis bagi pandangan dunia Islam. Dalam hal metodologi, 

Auda memformulasikan system approach to maqāṣid syarī’ah dengan enam fitur 

utama, yaitu dimensi kognisi, kemenyeluruhan, keterbukaan, hierarki saling terkait, 

multidimensionalitas, dan kebermaksudan. Validitas pemikirannya memenuhi 

kebenaran korespondensi, karena didasarkan pada realitas umat Islam kontemporer, 

sekaligus memenuhi kebenaran pragmatis dengan menghadirkan reformasi hukum 

Islam yang fungsional, antara lain pengembangan sumber daya manusia dan 

penguatan hak-hak asasi.23 

Juga penelitian oleh Salam Ultum Fatimah (2023), “Konsep Kemuliaan 

Manusia Dalam Al-Qur’an   Perspektif Tafsir Maqāṣidi Jasser Auda & Abdul 

Mustaqim”. Tesis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Penelitian ini merupakan 

penelitian kepustakaan (library research). Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode deskriptif-analitis yang berfokus pada kajian kepustakaan, 

sehingga seluruh data diperoleh melalui telaah mendalam terhadap buku, karya 

 
23 Nafsiyatul Luthfiyah, “Konsep Maqasid al-Shari’ah dan Epistemologi Pemikiran Jasser 

Auda” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016). 



13 

 

 

ilmiah, jurnal, dan sumber relevan lainnya. Pemilihan metode dokumentasi 

didasarkan pada kebutuhan untuk mengumpulkan informasi yang dapat 

menguraikan persoalan penelitian secara komprehensif. Dalam proses analisis, 

penelitian ini memanfaatkan kerangka maqāṣid yang dikembangkan oleh Jasser 

Auda dan Abdul Mustaqim, serta menelaah penafsiran tematik ayat-ayat mengenai 

kemuliaan manusia, kemudian mengklasifikasikannya sesuai dengan rumusan 

masalah dan objek kajian. Hasil penelitian menunjukkan adanya beberapa kategori 

kemuliaan manusia dalam al-Qur’an  , seperti kemuliaan berbasis ketakwaan, ilmu, 

harta atau kekayaan, keturunan, jabatan, dan anugerah, yang kemudian dipandang 

menghasilkan konsep kemuliaan yang fundamental, transendental, dan aktual. 

Analisis lebih lanjut memperlihatkan bahwa metode maqāṣid Jasser Auda, dengan 

enam fitur sistemnya, dan pendekatan maqāṣid Abdul Mustaqim, melalui analisis 

aspek dan nilai, sama-sama berupaya menggali maksud ayat meskipun berangkat 

dari perspektif yang berbeda.24 

3. Kajian Seputar Hadis-Hadis Ekologis 

Adapun, penelitian hadis tematik (maudhu’i) dengan subjektifitasnya 

terkait hadis-hadis ekologis, antara lain: 

Penelitian oleh Muhammad Akmaluddin (2017), “Pesan Profetik 

Lingkungan dalam Hadis”. Penelitian ini menunjukkan hadis-hadis yang memuat 

pesan profetik untuk dijadikan landasan etis dalam konteks konservasi lingkungan 

meliputi, kata kerja seperti ḥafiẓa dan ra’ā menunjukkan prinsip pemeliharaan, 

 
24 Salma Ultum Fatimah, “Konsep Kemuliaan Manusia Dalam Al-Qur’an Perspektif 

Tafsir Maqasidi Jasser Auda & Abdul Mustaqim” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2023). 



14 

 

 

sedangkan fasada dan halaka merepresentasikan perilaku perusakan. Melalui 

pendekatan tematik terhadap berbagai redaksi hadis yang memuat istilah tersebut, 

Akmaluddin merumuskan sejumlah gagasan profetik lingkungan yang disampaikan 

oleh Rasulullah Saw, pesan profetik pemeliharaan lingkungan mencakup prinsip 

kepemilikan inklusif, kontribusi positif, pemanfaatan yang berlandaskan asas 

kemaslahatan, program berkelanjutan, pemanfaatan terbatas, serta pengawasan 

bersama. Sebaliknya, perusakan lingkungan tercermin dalam sikap eksploitatif, 

kepemilikan eksklusif, kontribusi negatif, pemanfaatan yang keliru, program yang 

tidak berkelanjutan, pemanfaatan tanpa batas, dan pengawasan individual. Oleh 

karena itu, teks hadis tentang lingkungan tidak dapat dipandang sebagai teks yang 

mati, melainkan harus terus dihidupkan agar mampu melahirkan interpretasi 

kontekstual terhadap fenomena ekologis kontemporer.25 

Winda Sari (2024), “Hadis dan Etika Lingkungan: Perspektif Ekologi 

dalam Tradisi Islam”. Future Academia: The Journal of Multidisciplinary Research 

on Scientific and Advanced. Penelitian ini berfokus pada kajian etika lingkungan 

dalam perspektif hadis dengan menekankan relevansi nilai-nilai Islam terhadap 

problematika ekologi kontemporer. Kajian ini berangkat dari meningkatnya 

kesadaran global mengenai krisis lingkungan dan kebutuhan mendesak akan 

landasan etis yang dapat menjadi pedoman dalam menjaga kelestarian alam. Hadis-

hadis yang diteliti mengungkap prinsip fundamental berupa tanggung jawab 

manusia sebagai khalifah atas alam semesta, kewajiban menjaga keseimbangan 

serta keberlanjutan ekosistem, dan larangan untuk melakukan perusakan yang 

 
25 Akmaluddin, “Pesan Profetik Lingkungan dalam Hadis.” 



15 

 

 

berakibat pada kerugian lingkungan. Prinsip-prinsip tersebut menunjukkan bahwa 

Islam tidak hanya mengatur aspek ibadah ritual, tetapi juga memberikan arahan 

komprehensif mengenai pemeliharaan sumber daya alam demi kemaslahatan 

bersama. Dalam perspektif ini, pelestarian lingkungan diposisikan sebagai bagian 

dari pengamalan iman dan bentuk nyata dari kepatuhan pada perintah syariat. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa etika lingkungan berbasis 

hadis mampu menghadirkan panduan moral yang kuat bagi umat Islam dalam 

merespons krisis ekologis. Lebih jauh, prinsip tersebut mendorong terwujudnya 

pola hidup berkelanjutan yang selaras dengan ajaran agama sekaligus relevan 

dengan tuntutan zaman modern.26 

Mokhamad Sukron. (2024), “Kontribusi Hadis terhadap Gerakan Zero 

Waste di Kalangan Muslim”. Jurnal Penelitian Agama. Penelitian ini menyoroti 

kontribusi hadis dalam mendukung gerakan zero waste sebagai upaya pengurangan 

limbah melalui prinsip refuse, reduce, reuse, recycle, dan rot/repurpose. Relevansi 

penelitian ini terletak pada pentingnya menemukan legitimasi normatif Islam bagi 

gerakan lingkungan, sehingga nilai-nilai agama tidak hanya bersifat teoretis tetapi 

juga memiliki implikasi praksis. Dengan menggunakan metode kualitatif dan 

pendekatan tematik, kajian ini menelusuri hadis-hadis yang termuat dalam kitab-

kitab utama seperti Ṣaḥīḥ Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim untuk menemukan pesan 

ekologis yang sesuai dengan semangat keberlanjutan. Analisis menunjukkan bahwa 

ajaran Nabi Muhammad mengenai larangan pemborosan, sikap sederhana, dan 

perilaku moderat dapat berfungsi sebagai fondasi etis sekaligus praktis bagi 

 
26 Sari, “Hadis dan Etika Lingkungan: Perspektif Ekologi dalam Tradisi Islam.” 



16 

 

 

partisipasi umat Islam dalam isu lingkungan. Bukti ini mengindikasikan bahwa 

hadis tidak hanya relevan dalam ranah spiritual, tetapi juga aplikatif dalam konteks 

sosial-ekologis. Maka, penelitian ini menunjukkan integrasi nilai hadis dapat 

diarahkan pada kampanye lingkungan, kebijakan publik, dan pendidikan berbasis 

agama, sehingga membangun kesadaran ekologis yang berakar pada otoritas 

religius. Implikasi dari temuan ini adalah lahirnya kerangka konseptual yang 

menghubungkan tradisi Islam dengan praksis zero waste, sekaligus menjembatani 

diskursus teologi dan ekologi.27 

Berdasarkan uraian di atas ilmu maʿānī al-ḥadīts merupakan cabang dari 

studi hadis yang berfokus pada eksplorasi makna teks hadis dengan pendekatan 

linguistik, semantik, dan kontekstual. Penelitian oleh Baharuddin (2014), Siregar 

(2022), dan Nashih (2024) telah melakukan pemaknaan hadis sebagai upaya 

menjembatani teks dan konteks. Kajian ini menekankan bahwa hadis tidak cukup 

dipahami secara literal, melainkan harus ditafsirkan sesuai dengan perubahan 

sosial-budaya umat. Namun, dalam tinjauan pustaka, ditemukan bahwa kajian 

ma’ānī al-ḥadīts dalam konteks ekologis selama ini lebih banyak diarahkan pada 

tema-tema normatif akidah, dan ritual ibadah. Sependek penelusuran pustaka 

sebagaimana dikemukakan di antara penelitian Luthfiyah (2016) dan Fatimah 

(2023) belum ditemukan penelitian yang mengintegrasikan dan 

mengimplementasikan kerangka maqāṣid syari’ah sistemik dalam kajian hadis 

 
27 Mokhamad Sukron, “Kontribusi Hadis terhadap Gerakan Zero Waste di Kalangan 

Muslim,” Jurnal Penelitian Agama 25, no. 2 (Desember 23, 2024): 307–320, 

https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/jpa/article/view/12622. 



17 

 

 

sebagaimana ditawarkan Jasser Auda, yang meliputi dimensi kognitif, kontekstual, 

tujuan jangka panjang, dan interkonektivitas nilai. 

Kajian hadis tematik (mawḍū’ī) tentang ekologi atau lingkungan hidup 

telah berkembang dalam berbagai tulisan akademik. Tema-tema seperti pelarangan 

isrāf, anjuran menanam pohon, larangan merusak alam, pengelolaan air, dan etika 

terhadap hewan sering kali dikaji secara tekstual untuk menunjukkan keberpihakan 

Islam terhadap pelestarian alam seperti penelitian yang dilakukan oleh Akmaluddin 

(2017), Winda Sari (2024), Sukron (2024). Hasil tinjauan pustaka di atas 

menunjukkan bahwa mayoritas kajian hadis ekologis bersifat deskriptif, normatif 

dan kurang mengeksplorasi kajian tema yang lebih spesifik, serta metodologi matan 

hadis secara mendalam, khususnya dari aspek pemaknaan (maʿānī al-ḥadīts) dalam 

konstelasi hadis-hadis iḥyā’ al-mawāt dengan pendekatan maqāṣid syarīʿah. 

Penelitian ini hadir untuk menjawab problem teoritik terhadap 

kesenjangan hermeneutis antara teks hadis dalam wacana ekologis kontemporer 

dengan mendudukkan konstruksi metodologis ilmu ma’anil hadis. Meskipun teks-

teks hadis ekologis memiliki ragam redaksi dengan konteks yang menyertainya. 

Namun, secara maknawi menyuarakan pesan profetik yang satu; yakni, tanggung 

jawab moral dalam menjaga kemaslahatan umum melalui perintah menjaga 

lingkungan dan larangan merusak lingkungan. Kesenjangan tersebut kemudian 

dianalisis melalui konstruk hermeneutis maqāṣid syarī’ah  Jasser Auda yang tidak 

hanya menekankan tujuan prinsip hukum Islam dalam konteks literlek, tetapi juga 

secara sistemik, menganalisa signifikansi hadis-hadis iḥyā’ al-mawāt dalam 

membentuk narasi konseptual terhadap kebijakan keberlanjutan konservasi 



18 

 

 

lingkungan sehingga pembacaan hadis dapat kompatibel dan dinamis sesuai dengan 

realitas zaman.  

Implementasi pendekatan maqāṣid syarī’ah dalam pembaruan interpretasi 

hadis terdapat signifikansi yang mampu menjembatani kekosongan yang cukup 

serius dalam narasi hadis, khususnya pada aspek konteks historis dan sosial. Banyak 

riwayat hadis yang pada dasarnya singkat, sering kali hanya berupa tanya jawab 

antara Nabi Saw, dan para sahabatnya, tanpa disertai keterangan komprehensif 

mengenai situasi politik, kondisi ekonomi, atau latar sosial yang 

melatarbelakanginya. Bahkan, tidak jarang perawi menutup riwayat dengan 

ungkapan keraguan mengenai keaslian redaksi sabda Nabi akibat keterbatasan 

pendengaran atau kondisi tertentu. Keadaan ini menyebabkan penafsiran konteks 

hadis kerap bergantung pada penalaran spekulatif perawi atau ulama setelahnya.28 

Lebih lanjut, konstruksi paradigma Jasser Auda dalam mengembangkan 

maqāṣid syarī’ah menekankan pentingnya pendekatan multidisipliner sebagai 

instrumen analisis hukum Islam. Hal ini didasarkan pada alasan bahwa tanpa 

integrasi lintas disiplin, teori hukum Islam akan tetap terkungkung dalam kerangka 

tradisional yang cenderung stagnan dan kurang responsif terhadap dinamika zaman. 

Bukti penerapan multidisipliner tampak pada gagasan Auda yang tidak hanya 

 
28 Jasser Auda mendasarkan teorinya pada sebuah hadis riwayat Ibnu Umar. Ra dalam 

Shahih Bukhari-Muslim tentang perintah Nabi kepada para sahabat “….jangan salah seorang dari 

kalian sholat Asar kecuali di perkampungan Yahudi Bani Quraiẓah. Maka sebagian sahabat telah 

mendapati waktu Asar di jalan (sebelum sampai Bani Quraiẓah) lalu sebagian sahabat berkata: Kami 

tidak akan shalat sebelum sampai, dan sebagian lain berkata: Kami tetap akan shalat di jalan. 

Kemudian diadukannya persoalan tersebut kepada Nabi SAW dan Nabi tidak menyalahkan dan 

membenarkan siapa-siapa:, lihat lengkapnya dalam Jasser Auda, Al-Manhajiyyah al-Maqāṣidiyyah: 

Naḥwa I‘ādat Ṣiyāghah Mu‘āṣirah lil-Ijtihād al-Islāmī (Kairo: Dār al-Maqāṣid, 2021), 32. 



19 

 

 

mengandalkan fiqh dan uṣūl fiqh, melainkan juga mengintegrasikan teori kognitif, 

teori sistem, filsafat, klasifikasi ilmu, serta wacana tafsir dan hadis.29 

E. Kerangka Teori 

Kerangka teori dirumuskan sebagai landasan dalam menjawab rumusan 

masalah, untuk mendapatkan hasil dan pembahasan yang terstruktur mengenai 

penjelasan hadis-hadis iḥyā’ al-mawāt. Penelitian ini menggunakan teori ma’anil 

hadis sebagai landasan teori (grand theory) dengan pendekatan maqāṣid syarī’ah  

Jasser Auda sebagai teori pendukung dalam menganalisa pesan profetik konservasi 

lingkungan dalam penjelasan hadis-hadis iḥyā’ al-mawāt. Untuk itu, dipaparkan 

kerangka teori, sebagai berikut: 

Ilmu Ma’anil Hadis menurut Abdul Mustaqim, ilmu tentang bagaimana 

memahami teks hadis, yang menghubungkan relasi hierarki triadik dan dialektik 

antara Nabi Saw (author), pembaca teks hadis (reader), dan para pendengar hadis 

(audience). Ketiga variabel ini, memiliki konteksnya sendiri dalam memahami 

hadis Nabi Saw, sehingga ada keseimbangan dan terhindar dari kesewenangan 

pemahaman hadis Nabi Saw. Adapun, formulasi ilmu ma’anil hadis sebagai 

langkah metode, perlu mempertimbangkan aspek asbab wurud al-hadis, ilmu 

lughah, dan ilmu fahm al-hadis.30 

Berdasarkan batasan-batasan dalam memahami hadis secara kontekstual 

di atas. Maka, terdapat langkah-langkah dalam memahami hadis secara tekstual 

 
29 Jasser Auda, Re-envisioning Islamic Scholarship: Maqasid Methodology as a New 

Approach (Inggris: Claritas Books, 2021), 214. 
30 Abdul Mustaqim, Ilmu Ma’anil Hadits: Paradigma Interkoneksi Berbagai Teori dan 

Metode dalam Memahami Hadis Nabi (Yogyakarta: Idea Press, 2016). 



20 

 

 

maupun kontekstual.31 Dalam memahami hadis secara tekstual ada dua langkah 

yang dapat dilakukan, yaitu: 

1) Menganalisa kata-kata yang terdapat dalam teks dari aspek leksikal dan 

gramatikal, dan 

2) Memahami hubungan diantara bagian-bagian teks dalam hadis, 

hubungan hadis dengan hadis lain, dan hubungan hadis dengan Al-

Qur’an   sehingga dapat mengungkapkan faidah dan hikmah yang 

terkandung dalam teks hadis. 

Pemahaman hadis secara kontekstual meniscayakan adanya tahapan 

metodologis yang sistematis.32 Hal ini penting karena teks hadis tidak lahir dari 

ruang kosong, melainkan terikat dengan situasi sosial-historis tertentu yang harus 

dipertimbangkan agar makna yang dihasilkan tetap relevan. Menurut Syuhudi 

Ismail, terdapat tiga langkah pokok yang perlu diperhatikan dalam memahami hadis 

secara kontekstual, yaitu: 

1) Memahami teks hadis dengan menelusuri konteks awal 

kemunculannya, baik di Mekah, Madinah, maupun lingkungan 

sekitarnya, guna menemukan dimensi legal spesifik dan moral ideal 

yang dikandungnya. 

2) Mengkaji lingkungan baru tempat teks tersebut akan diaplikasikan 

dengan membandingkannya pada kondisi awal, sehingga dapat dikenali 

persamaan maupun perbedaannya. 

 
31 Ibid. 
32 Ilyas, “Pemahaman Hadis Secara Kontekstual (Telaah terhadap Asbab al-Wurud),” 

Jurnal Khazanah 2, no. 3 (1999). 



21 

 

 

3) Apabila perbedaan yang ditemukan lebih mendasar dibandingkan 

persamaannya, maka teks tersebut perlu disesuaikan dengan konteks 

baru tanpa mengabaikan prinsip moral idealnya; sebaliknya, jika 

persamaan lebih dominan, maka teks dapat diterapkan sebagaimana 

adanya. 

Langkah-langkah ini harus ditaati sebagai pedoman agar terhindar dari 

kesalahan interpretasi, sekaligus menjamin bahwa hadis tetap ṣāliḥ li-kulli zamān 

wa makān. Dengan demikian, pemahaman tekstual diterapkan ketika hadis 

dipahami sesuai redaksi literalnya yang terkait dengan latar historis spesifik, 

sedangkan pemahaman kontekstual dilakukan apabila terdapat indikasi kuat di balik 

teks yang menuntut penerapan makna lebih luas daripada sekadar makna 

literalnya.33 

Maqāṣid syarī’ah  yang digagas oleh Jasser Auda sebagai pendekatan 

untuk menganalisis pesan profetik konservasi lingkungan dalam hadis-hadis ihyā’ 

al-mawāt. Cara kerjanya, mula-mula mengidentifikasi asumsi teori, kata kunci 

teori, dan signifikansi teori terhadap kajian matan hadis. Dalam karyanya yang 

berjudul Maqāṣid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: a Systems Approach, 

Jasser Auda memproyeksikan teori maqāṣid syarī’ah  sebagai respons atas 

keterbatasan kerangka maqāṣid syarī’ah  klasik. Menurut Auda, teori klasik 

maqāṣid syarī’ah  yang terfokus pada lima tujuan pokok (al-dharuriyyat al-

khamsah: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta) terlalu kaku, kurang responsif 

 
33 M Syuhudi Ismail, Hadis Nabi yang Tekstual dan Kontekstual (Jakarta: Bulan Bintang, 

2009), 6. 



22 

 

 

terhadap kompleksitas perubahan zaman.34 Karena itu, Auda mereformulasi 

maqāṣid syarī’ah  dengan prinsip multidimensional, dinamis, dan terbuka. Bagi 

Auda, syari’ah harus berbasis sistem nilai yang fleksibel, yang bertujuan untuk 

mewujudkan keadilan, kebebasan, kemaslahatan, serta pengembangan manusia 

secara holistik.35 

Tinjauan Jasser Auda terhadap konstruksi teori maqāṣid syarī’ah  

dibangun dengan mempertimbangkan enam karakteristik sistem: kognitif (berbasis 

ilmu), holistik (menyentuh keseluruhan aspek kehidupan), terbuka (mampu 

berinteraksi dengan perubahan sosial), interkonektif hierarkis (keberkaitan 

antarelemen), multidimensional, dan berorientasi tujuan (maqasid). Ia menolak 

pendekatan cause-and-effect linier terhadap hukum syari’ah. Melalui kerangka ini, 

Auda menempatkan nilai-nilai universal seperti keadilan sosial, penghormatan 

terhadap hak asasi manusia, dan pengembangan kapasitas manusia sebagai 

maqashid baru yang lebih relevan dengan realitas kontemporer.36  

 

 

 

 

 

 
34 Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: a Systems Approach; Jasser 

Auda, “Maqasid Methodology for Re-Envisioning Islamic Higher Education” (2022); lihat juga 

dalam Auda, Al-Manhajiyyah al-Maqāṣidiyyah: Naḥwa I‘ādat Ṣiyāghah Mu‘āṣirah lil-Ijtihād al-

Islāmī, 63. 
35 Auda, Al-Manhajiyyah al-Maqāṣidiyyah: Naḥwa I‘ādat Ṣiyāghah Mu‘āṣirah lil-

Ijtihād al-Islāmī, 63. 
36 H. Alivermana Wiguna, Memahami Maqashid al-Syari’ah: Perspektif Khaled M. Abou 

El Fadl dan Jasser Auda (Sleman: Deepublish, 2021). 



23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Identifikasi  Hadis Ihya’ al-

Mawat 

Studi Takhrij dalam 

term Ihya’ al-Mawat 
Studi Syarah Hadis dalam 

Term Ihya’ al-Mawat 

Signifikansi Ma’anil 

Hadis dalam Term 

Ihya’ al-Mawat 

Studi Ma’anil Hadis 

dalam Term Ihya’ al-

Mawat Perspektif 

Maqasid Syari’ah 

Klasik-Kontemporer 

Kerangka Konseptual 

Maqashid Syari’ah 

dalam kajian Hadis  

Reinterpretasi Hadis 

dalam Term Ihya’ al-

Mawat Menurut 

Maqasid Syari’ah 

Jasser Auda 

Penjelasan Ma’anil Hadis 

Ihya’Al-Mawat  

Perspektif Maqasid 

Syari’ah Klasik-

Kontemporer 

Kesimpulan 



24 

 

 

 

F. Metodologi Penelitian 

Langkah-langkah metodis sebagai alur penelitian secara terperinci dapat 

diuraikan sebagai berikut: 

1. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif, salah satu ciri penelitian kualitatif 

adalah menghimpun dari dari berbagai sumber literatur yang berfokus dengan 

masalah penelitian.37 Teknik pengumpulan data yang digunakan melalui studi 

kepustakaan (library research) dengan penekanan pada sumber-sumber tertulis 

saja.38 Setelah itu, data yang diperoleh kemudian diklasifikasi, dievaluasi, dan 

dipilah sesuai dengan keterkaitan terhadap rumusan masalah.39 

Secara spesifik, metode penelitian ini merupakan jenis kualitatif yang 

melakukan interpretasi terhadap matan teks hadis (studi ma’anil hadis) dengan 

menggunakan pendekatan maqāṣid syarī’ah  Jasser Auda. Teknik pengumpulan 

data melalui langkah-langkah metode takhrij hadis tematik (maudhu’i), meliputi 

penulusuran hadis-hadis yang memuat term iḥyā’ al-mawāt, yang dianalisa 

menggunakan teori maqāṣid syarī’ah  Jasser Auda untuk mengungkap konstruksi 

 
37 Wahyudin Darmalaksana, “Panduan Penulisan Skripsi dan Tugas Akhir,” Fakultas 

Ushuluddin UIN Sunan Gunung Djati Bandung (2022): 1–40, 

https://etheses.uinsgd.ac.id/id/eprint/48611%0A. 
38 Wahyudin Darmalaksana, “Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi 

Lapangan,” Pre-print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung (2020): 1–6. 
39 lihat juga A. Michael Huberman & Johnny Saldana Matthew B. Miles, Qualitative Data 

Analysis A Methods Sourcebook (Amerika: SAGE Publications, 2014); John W Creswell, “Research 

Design: Qualitative, Quantitative and Mixed Methods Approaches,” in Proceedings of the Annual 

Conference of the International Speech Communication Association, INTERSPEECH, 2014. 

Bagan 1. Rancangan Kerangka Teori 



25 

 

 

konservasi lingkungan yang berlandaskan panduan hadis-hadis ihyā’ al-mawāt 

(menghidupkan lahan mati). 

 

2. Sumber Data 

Adapun, sumber data yang dijadikan rujukan dalam penelitian ini adalah: 

a. Sumber Primer; kitab hadis mu’tabar dibatasi pada kutub as-sittah 

yang terdapat hadis-hadis ihyā’ al-mawāt  dan kitab syarah hadis yang 

menyertainya. 

b. Sumber Sekunder; artikel jurnal bereputasi, skripsi, tesis, disertasi, 

dan buku yang relevan dengan topik yang diteliti. Adapun, data 

numerik kerusakan lingkungan, model konservasi, isu dalam 

konservasi lingkungan didapat melalui penelusuran database 

stakeholders yang dapat diakses melalui regulasi institusi, publikasi 

instrumen penelitian yang setema, dan wacana konservasi lingkungan 

di tingkat mikro maupun makro. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dengan mengambil hadis dari data primer yaitu 

kitab hadis mu’tabar dibatasi pada kutub as-sittah yang diidentifikasikan dengan 

tema ihyā’ al-mawāt, dalam penelusurannya menggunakan metode takhrij dengan 

pendekatan tematik (maudhu’i) berdasarkan kata kunci. Adapun secara rinci 

dipaparkan langkah-langkah takhrij hadis,40 sebagai berikut: 

 
40 Ahmad Izzan, Studi Takhrij Hadis: Kajian Tentang Metodologi Takhrij dan Kegiatan 

Penelitian Hadis (Bandung: Tafakur, 2012). 



26 

 

 

1) Penelusuran lafaz utama pada matan hadis, melalui penelusuran kata 

kunci berdasarkan aturan rumus dalam kamus Mu’jam Mufahras li 

Alfadz al-Hadis an-Nabawiyyah karya AJ. Wensinck dan kitab 

Mausu’ah Athraf al-Hadis al-Nabawi al-Syarif  karya Muhammad 

Sa’id bin Basyuni. Adapun, untuk memverifikasi ketersambungan 

sanadnya merujuk kitab Thabaqah Kubro karya Muhammad Ibn 

Sa’ad. 

2) Apabila takhrij hadis tidak ditemukan melalui penelusuran kitab di 

atas, maka akan dilakukan penelusuran dengan menggunakan aplikasi 

Maktabah Syamilah dan Ensiklopedi Hadis; Jami’ Khadim al-

Haramain asy-Syarifain li an-Nabawiyah guna membantu untuk 

mencari hadis, kemudian dilakukan konfirmasi data pada sumber 

aslinya. 

3) Setelah data hadis ditemukan, selanjutnya diidentifikasi dan 

diiventarisir untuk menemukan penjelasan hadis yang memuat tema 

ihyā’ al-mawāt  (menghidupkan lahan mati), ditampilkan syarah 

hadisnya dengan merujuk pada kitab syarah hadis. 

4. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data penelitian ini merujuk pada analisis maqashid al-

hadis yang digagas oleh Wajidi Sayadi dapat dirincikan,41 sebagai berikut: 

1) Menghubungkan dengan hadis yang setema. 

 
41 Wajidi Sayadi, “Orasi Ilmiah Guru Besar: Metode Maqashid al-Hadis (Membangung 

Paham-Sikap Inklusif dan Moderat dalam Beragama),” 2022. 



27 

 

 

2) Memastikan status dan kualitas kesahihan hadis baik dari segi matan 

maupun sanad. 

3) Memahami hadis sesuai dengan petunjuk Al-Qur’an    

4) Mengidentifikasi makna hadis yang hakiki maupun majazi. 

5) Mengkompromikan atau mentarjih, apabila terdapat hadis yang 

terlihat kontradiktif secara lafaz. 

6) Memahami hadis berdasarkan asbab al-wurud hadis, sebab 

munculnya hadis. 

7) Memahami hadis berdasarkan konteks sosial budaya, dan zamannya. 

8) Memahami hadis dengan pendekatan etimologi, terminologi yang 

merujuk pada prinsip syar’i, ‘urf berdasarkan prinsip maqashid, 

dalam hal ini ditinjau dari maqāṣid syarī’ah  menurut Jasser Auda. 

G. Sistematika Pembahasan 

BAB I membahas tentang latar belakang masalah, meliputi bahasan fakta sosial, 

tinjauan literatur, alur logis penelitian, selanjutnya memaparkan rumusan masalah, 

tujuan dan kegunaan penelitian ditinjau dari aspek teoritis maupun praktis, 

metodologi penelitian dan sistematika pembahasan. 

BAB II membahas deskripsi objek material penelitian, dengan memuat beberapa 

bahasan di antaranya deskripsi umum, kerangka konsep tentang iḥyā’ al-mawāt, 

dan menampilkan hadis-hadis yang relevan dengan objek kajian, mengidentifikasi 

hadis-hadis yang memuat tentang iḥyā’ al-mawāt menggunakan metode takhrij 

hadis dengan pendekatan tematik, juga memaparkan syarah hadisnya. 



28 

 

 

BAB III menguraikan pemaknaan hadis melalui studi ma’anil hadis dengan 

pendekatan maqāṣid syarī’ah  klasik dengan merujuk pada sumber tertulis yang 

relevan. 

BAB IV membahas tentang hasil analisis hadis dengan menerapkan teori maqāṣid 

syarī’ah  Jasser Auda untuk menemukan signifikansi prospek iḥyā’ al-mawāt dalam 

bentuk agenda setting konservasi lingkungan. 

BAB V membahas kesimpulan dan saran. 



 
 

123 

 

BAB V 

 PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil dan pembahasan penelitian yang telah dipaparkan di atas 

mengenai studi ma’anil hadis ekologis dalam term ihyā’ al-mawāt  melalui 

pendekatan maqashid al-syari’ah Jasser Auda menunjukkan beberapa signifikansi 

pemahaman terhadap hadis ekologis dalam konteks ihyā’ al-mawāt  yang dapat 

disimpulkan, di antaranya: 

1. Penelitian ini menemukan bahwa hadis-hadis dalam Kutub al-Sittah 

tidak sekadar berbicara tentang legalitas menghidupkan tanah mati, 

tetapi juga menekankan produktivitas umat, penghijauan, penanaman 

pohon, serta wakaf produktif. Semua ini merepresentasikan tanggung 

jawab manusia sebagai khalīfah fī al-arḍ dalam menjaga 

keberlanjutan alam. Terdapat empat hadis yang ditakhrij 

menunjukkan kecenderungan pesan profetik ihya al-mawat, antara 

lain: 1) HR. Sunan Abi Dawud 3073 memuat tema produktivitas umat 

Islam sebagai khalifatu fil-ardh dalam menghidupkan tanah yang mati 

sebagai amanah; 2) HR. Bukhari 2195 memuat anjuran 

Menghidupkan lahan yang mati dengan Menanam Pohon; 3) HR. Abu 

Dawud 3077 memuat pesan distingsi dalam merevitalisasi lahan; 4) 

HR. Bukhari 2586 merujuk pada tema wakaf produktif dengan kebun. 

2. Pesan hadis ihyā’ al-mawāt sejalan dengan maqāṣid klasik seperti ḥifẓ 

al-nafs, ḥifẓ al-māl, dan ḥifẓ al-nasl, namun penelitian ini juga 



124 

 

 

memperluasnya pada gagasan kontemporer seperti ḥifẓ al-ḥayāh 

(menjaga kehidupan) dan ḥifẓ al-bī’ah (menjaga lingkungan). Hal ini 

menegaskan bahwa konservasi lingkungan merupakan bagian integral 

dari syariat Islam dan relevan dengan lanskap maqashid syari’ah di 

tingkat radikal. 

3. Melalui prinsip kemenyuluruhan dan keberkaitan hierarki, pendekatan 

Jasser Auda memfasilitasi pembacaan hadis yang lebih progresif. 

Makna ihyā’ al-mawāt tidak hanya dipahami dalam konteks 

kepemilikan tanah, melainkan juga sebagai basis etika lingkungan, 

keadilan sosial, dan keberlanjutan ekosistem. 

Akhirnya, rekognisi pemaknaan hadis melalui maqāṣid syarī’ah 

menunjukkan bahwa Islam sebagai basis etika lingkungan mampu memberikan 

kontribusi solutif terhadap krisis ekologi global. Nilai-nilai konservasi lingkungan 

yang terkandung dalam hadis memperkuat peran Islam sebagai agama raḥmatan li 

al-’ālamīn, yang menghadirkan maslahat bagi manusia sebagai bagian dari alam, 

pun sekaligus menjaga kelestarian alam semesta. 

B. Saran 

Adapun saran penelitian lebih lanjut adalah, sebagai berikut: 

1. Penelitian mengenai pembahasan term ihyā’ al-mawāt dalam ranah 

keilmuan hadis masih relatif terbatas dan perlu terus dikembangkan. 

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk menganalisis 

lebih mendalam secara tematik dengan mengaitkan hadis-hadis ihyā’ 



125 

 

 

al-mawāt dengan isu-isu ekologi kontemporer seperti krisis iklim, 

degradasi lahan, dan deforestasi, melalui pendekatan metodologis 

yang lebih spesifik dan komprehensif sesuai dengan kaidah yang 

berlaku dalam studi hadis. 

2. Penelitian ini secara spesifik berfokus pada kajian hadis dengan 

pendekatan literatur melalui metode takhrij dan syarah hadis, serta 

menghubungkannya dengan pendekatan maqāṣid syarī’ah Jasser 

Auda. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya dapat memperluas objek 

kajian dengan mengkombinasikan analisis hadis ekologis 

menggunakan pendekatan interdisipliner, misalnya dengan ilmu 

lingkungan, sosiologi agama, atau hukum Islam kontemporer, 

sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih integratif mengenai 

relevansi hadis dalam membangun etika konservasi lingkungan. 

3. Selain itu, penelitian lanjutan juga dapat diarahkan pada aspek 

implementatif, misalnya mengkaji bagaimana nilai-nilai ekologis 

dalam hadis ihyā’ al-mawāt dapat diterapkan dalam kebijakan 

lingkungan berbasis Islam; misalnya, pembentukan regulasi 

konservasi dalam hukum Islam, program pemberdayaan masyarakat, 

kurikulum pendidikan Islam berbasis penguatan ekologis. Dengan 

demikian, pesan hadis mengenai konservasi lingkungan tidak hanya 

berhenti pada tataran teoritis dan konseptual, tetapi juga berdampak 

nyata dalam praktik sosial dan keberlanjutan lingkungan. 



126 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abadi, Abu Thayyib Muhammad Syamsul Haq Al-Adzim. Sunan Abī Dāwūd ma‘a 

Syarḥihi ‘Awn al-Ma‘būd. Juz 3. India: al-Maṭba‘ah al-Anṣārīyah bi-Dihli, 

1906. 

Abdurrahman, Maman. Memelihara Lingkungan Dalam Ajaran Islam. Bandung: 

Kementerian Menko Bidang Perekonomian RI, 2015. 

Abidin, Zaenal. “Manifestasi dan Latensi Lembaga Filantropi Islam dalam Praktik 

Pemberdayaan Masyarakat: Suatu studi di Rumah Zakat Kota Malang.” Jurnal 

Studi Masyarakat Islam 15, no. 2 (2013): 197–214. 

http://ejournal.umm.ac.id/index.php/salam/article/view/1630. 

Ahmed, Akbar S., dan Hastings Donnan. Islam, Globalization, and Postmodernity. 

New York: Routledge, 1994. 

Akmaluddin, Muhammad. “Pesan Profetik Lingkungan dalam Hadis.” Jurnal 

Penelitian 14, no. 2 (2017). 

Al-‘Ainī, Badr ad-Dīn Abū Muḥammad Maḥmūd bin Aḥmad. ‘Umdat al-Qārī 

Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Juz 14. Beirut: Dār Iḥyā’ at-Turāth al-‘Arabī, wa-Dār 

al-Fikr, 2010. 

Al-‘Asqalānī, Aḥmad bin ‘Alī bin Ḥajar. Fatḥ al-Bārī bi-Syarḥ al-Bukhārī. Juz 5. 

Mesir: al-Maktabah as-Salafiyyah, 1971. 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl ibn Ibrāhīm ibn al-Mughīrah ibn Bardizbah. 

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Juz 2. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 2012. 

Al-Dīn, Mūʼil Yūsuf ʻIzz. The Environmental Dimensions of Islam. England: The 

Lutterworth Press, 2000. 

Al-Fayrūzābādī, Majd al-Dīn Abū Ṭāhir Muḥammad ibn Ya‘qūb. al-Qāmūs al-

Muḥīṭ. Libanon: Mu’assasat al-Risālah, 2005. 

Al-Kāsānī, Imām. Badā’i‘ al-Fawā’id. Juz 6. Beirut: Dar al-Fikr, 1977. 



127 

 

 

Al-Misri, Jamāl al-Dīn Ibn Manẓūr al-Anṣārī al-Ruwayfa‘ī al-Ifriqī. Lisān al-‘Arab. 

Juz 10. Beirut: Dār Ṣādir, 1993. 

Al-Mizzī, Jamāl al-Dīn Abū al-Ḥajjāj Yūsuf. Tahdhīb al-Kamāl fī Asmāʾ al-Rijāl. 

Juz 1. Beirut: Muʾassasat al-Risālah, 1992. 

———. Tahdhīb al-Kamāl fī Asmāʾ al-Rijāl. Juz 7. Beirut: Muʾassasat al-Risālah, 

1992. 

———. Tahdhīb al-Kamāl fī Asmāʾ al-Rijāl. Juz 4. Beirut: Muʾassasat al-Risālah, 

1992. 

———. Tahdhīb al-Kamāl fī Asmāʾ al-Rijāl. Juz 3. Beirut: Muʾassasat al-Risālah, 

1992. 

Al-Nabhānī, Taqiyu al-Dīn. Al-Niẓām al-Iqtiṣādī fī al-Islām. Juz 6. Beirut: Dar al-

Ummah, 2004. 

Al-Qaradhawi, Yusuf. Ri’ayah al-Bi’ah fi Syari’ah al-Islamiyah. Kairo: Dar al-

Syuruq, 2001. 

Al-Rāzī, Abū Muḥammad ‘Abd al-Raḥmān bin Abī Ḥātim Muḥammad bin Idrīs 

bin al-Mundhir al-Tamīmī al-Ḥanẓalī. al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl li Ibn Abī Ḥātim. 

Juz 8. India: Majlis Dā’irat al-Ma‘ārif al-‘Uthmāniyyah, 1952. 

———. al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl li Ibn Abī Ḥātim. Juz 6. India: Majlis Dā’irat al-

Ma‘ārif al-‘Uthmāniyyah, 1952. 

———. al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl li Ibn Abī Ḥātim. Juz 2. India: Majlis Dā’irat al-

Ma‘ārif al-‘Uthmāniyyah, 1952. 

———. al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl li Ibn Abī Ḥātim. Juz 9. India: Majlis Dā’irat al-

Ma‘ārif al-‘Uthmāniyyah, 1952. 

———. al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl li Ibn Abī Ḥātim. Juz 4. India: Majlis Dā’irat al-

Ma‘ārif al-‘Uthmāniyyah, 1952. 

Al-Sa‘dī, ‘Abd al-Raḥmān ibn Nāṣir. al-Irsyād ilā Ma‘rifat al-Aḥkām. Riyadh: 



128 

 

 

Maktabat al-Ma‘ārif, 2011. 

Al-Sijistānī, Abū Dāwūd Sulaimān ibn al-Ash‘ath al-Azdī. Sunan Abī Dāwūd. Juz 

4. Riyadh: Dār al-Risālah al-‘Ālamiyyah, 2009. 

———. Sunan Abī Dāwūd. Juz 3. Riyadh: Dār al-Risālah al-‘Ālamiyyah, 2009. 

Al-Zabīdī, Muḥammad Murtaḍā al-Ḥusaynī. Tāj al-‘Arūs min Jawāhir al-Qāmūs. 

Juz 5. Kuwait: Dār al-Hidāyah, 2001. 

Al-Żahabī, Syams al-Dīn Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad ibn ʿUtsmān ibn 

Qāyimāz. al-Kāsyif fī Maʿrifat man lahū Riwayah fī al-Kutub al-Sittah. Juz 4. 

Jeddah: Dār al-Qiblah li al-Ṯaqāfah al-Islāmiyyah, 1992. 

———. al-Kāsyif fī Maʿrifat man lahū Riwayah fī al-Kutub al-Sittah. Juz 5. Jeddah: 

Dār al-Qiblah li al-Ṯaqāfah al-Islāmiyyah, 1992. 

———. al-Kāsyif fī Maʿrifat man lahū Riwayah fī al-Kutub al-Sittah. Juz 9. Jeddah: 

Dār al-Qiblah li al-Ṯaqāfah al-Islāmiyyah, 1992. 

———. al-Kāsyif fī Maʿrifat man lahū Riwayah fī al-Kutub al-Sittah. Juz 7. Jeddah: 

Dār al-Qiblah li al-Ṯaqāfah al-Islāmiyyah, 1992. 

———. al-Kāsyif fī Maʿrifat man lahū Riwayah fī al-Kutub al-Sittah. Juz 2. Jeddah: 

Dār al-Qiblah li al-Ṯaqāfah al-Islāmiyyah, 1992. 

Al-Zindani, Abdul Majid bin Aziz. Mukjizat Al-Qur’an dan As-Sunnah tentang 

IPTEK. Jakarta: Gema Insani Pres, 1997. 

Al-Ziyādī, Muhammad Fathullah. al-Bī’ah wa al-Islām. Libya: al-Daulah al-

Imārah al-‘Arabiyyah al-Muttaḥidah, 1960. 

Al-ʿAsqalānī, Syihāb al-Dīn Abū al-Faḍl Aḥmad ibn ʿAlī ibn Ḥajar. Tahdhīb al-

Tahdhīb. Juz 3. India: Maṭbaʿat Dāʾirat al-Maʿārif al-Niẓāmiyyah, 1910. 

———. Tahdhīb al-Tahdhīb. Juz 7. India: Maṭbaʿat Dāʾirat al-Maʿārif al-

Niẓāmiyyah, 1910. 

———. Tahdhīb al-Tahdhīb. Juz 5. India: Maṭbaʿat Dāʾirat al-Maʿārif al-



129 

 

 

Niẓāmiyyah, 1910. 

———. Tahdhīb al-Tahdhīb. Juz 8. India: Maṭbaʿat Dāʾirat al-Maʿārif al-

Niẓāmiyyah, 1910. 

Alisjahbana, Armida Salsiah, dan Endah Murniningtyas. Tujuan Pembangunan 

Berkelanjutan di Indonesia; Konsep Target dan Strategi Implementasi. 

Bandung: UNPAD Press, 2018. 

An-Nawawi, Imam. Syarah Shahih Muslim. Diterjemahkan oleh Abu Kanzoon 

Wawan Djunaedi. Jilid 7. Jakarta: Darus Sunnah, 2021. 

Assya’bani, Ridhatullah. “Eko-Futurologi: Pemikiran Ziauddin Sardar.” Dialogia 

15, no. 2 (Desember 1, 2017): 243–263. 

Assyabani, Ridhatullah. “Matrik Baru Ekologi Ziauddin Sardar.” Jurnal Kajian 

Islam Interdisiplin 1, no. 1 (2016): 87–104. 

Asy-Syarbashiy, Ahmad. Pesan Rahasia dalam Al-Quran. Jakarta: Mirqat, 2016. 

Auda, Jasser. Al-Manhajiyyah al-Maqāṣidiyyah: Naḥwa I‘ādat Ṣiyāghah 

Mu‘āṣirah lil-Ijtihād al-Islāmī. Kairo: Dār al-Maqāṣid, 2021. 

———. Fiqh al-Maqaṣid: Inathah al-Ahkam al-Syar’iyyah bi Maqaṣidiha. 

Herndon: al-Ma’had al-Fikr al-Islami, 2006. 

———. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: a Systems Approach. 

London: The International Institute of Islamic Thought, 2008. 

———. “Maqasid Methodology for Re-Envisioning Islamic Higher Education” 

(2022). 

———. Re-envisioning Islamic Scholarship: Maqasid Methodology as a New 

Approach. Inggris: Claritas Books, 2021. 

Azzam, Abdul Aziz Muhammad. Al-Qawā’id al-Fiqhiyyah. Kairo: Dar al-Hadis, 

2005. 

Bagus Muljadi. “Laut Selatan, Merapi, dan Kebijaksanaan di Antaranya - Adam 



130 

 

 

Bobbette | Endgame #24,” 2025. Diakses Oktober 10, 2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=sC1m5zml2u0&t=171s. 

Baharuddin, M. Achwan. “Visi Misi Ma’anil Hadis Dalam Wacana Studi Hadis.” 

Tafáqquh: Jurnal Penelitian Dan Kajian Keislaman 2, no. 2 (2014): 36–55. 

Barazi, Ahmad, Moh. Anas Kholish, dan Erik Koesbandono. Ijtihad Ekologis 

Pesantren dalam Konservasi Hutan dan Sumber Daya Air. Malang: Pustaka 

Peradaban, 2023. 

Bobbette, Adam. Denyut Nadi Bumi. Diterjemahkan oleh Endah Raharjo. 

Tangerang Selatan: Marjin Kiri, 2025. 

———. The Pulse of The Earth: Political Geology in Java. London: Duke 

University Press, 2023. 

Creswell, John W. “Research Design: Qualitative, Quantitative and Mixed Methods 

Approaches.” In Proceedings of the Annual Conference of the International 

Speech Communication Association, INTERSPEECH, 2014. 

Darmalaksana, Wahyudin. “Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi 

Lapangan.” Pre-print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

(2020): 1–6. 

———. “Panduan Penulisan Skripsi dan Tugas Akhir.” Fakultas Ushuluddin UIN 

Sunan Gunung Djati Bandung (2022): 1–40. 

https://etheses.uinsgd.ac.id/id/eprint/48611%0A. 

Derysmono, Derysmono, dan Al- Kahfi. “Islamic Environmental Ethics and Waste-

to-Energy Innovation: Insights from the Quran.” Journal of Qur’an and 

Hadith Studies 14, no. 1 (Mei 24, 2025): 134–154. 

https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/journal-of-quran-and-

hadith/article/view/45155. 

Diandra. Environmental Feasibility Study. India: EduGorilla Community, 2008. 

Djazuli, Saefudin. “Konsep Islam Tentang Pelestarian Lingkungan Hidup.” Jurnal 



131 

 

 

Bimas Islam 7, no. 2 (2014): 337–368. 

Fatimah, Salma Ultum. “Konsep Kemuliaan Manusia Dalam Al-Qur’an Perspektif 

Tafsir Maqasidi Jasser Auda & Abdul Mustaqim.” UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2023. 

GFW. “Indonesia Deforestaton Rates and Statistics.” Global Forest Watch. Last 

modified 2024. Diakses Maret 3, 2025. 

https://www.globalforestwatch.org/dashboards/country/IDN/?lang=id. 

Hancock, Rosemary. “Ecology in Islam.” In Oxford Research Encyclopedia of 

Religion. Oxford University Press, 2019. 

https://oxfordre.com/religion/view/10.1093/acrefore/9780199340378.001.00

01/acrefore-9780199340378-e-510. 

Humas BWI. “Wakaf Produktif Di Zaman Rasulullah SAW & Para Sahabat.” 

Literasi Wakaf. Last modified 2020. Diakses September 27, 2024. 

https://www.bwi.go.id/literasiwakaf/wakaf-produktif-di-zaman-rasulullah-

saw-para-sahabat/. 

Ilyas. “Pemahaman Hadis Secara Kontekstual (Telaah terhadap Asbab al-Wurud).” 

Jurnal Khazanah 2, no. 3 (1999). 

Ismail, M Syuhudi. Hadis Nabi yang Tekstual dan Kontekstual. Jakarta: Bulan 

Bintang, 2009. 

Izzan, Ahmad. Studi Takhrij Hadis: Kajian Tentang Metodologi Takhrij dan 

Kegiatan Penelitian Hadis. Bandung: Tafakur, 2012. 

Jumʿah, ʿAlī. “Official Website of Dr. Ali Gomaa.” Kairo. Last modified 2024. 

Diakses Agustus 14, 2025. 

https://draligomaa.com/index.php/component/k2/itemlist?start=470&start=47

0&start=470&start=470&start=470. 

Kasdi, Abdurrohman. Fiqih Wakaf: Dari Wakaf Klasik Hingga Wakaf Produktif. 

Yogyakarta: Idea Press, 2021. 



132 

 

 

———. “Pergeseran Makna Dan Pemberdayaan Wakaf (Dari Konsumtif Ke 

Produktif).” ZISWAF: Jurnal Zakat dan Wakaf 3, no. 1 (2016): 2. 

KEMENAG RI. “Al-Quran: Al-Quran dan Terjemahannya.” Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Quran, 2019. 

Khasani, Fahim. “Ecological Ethics of the Prophet: A Hadith-Based Framework for 

Islamic Environmental Thought.” Journal of Modern Islamic Studies and 

Civilization 3, no. 03 (September 7, 2025): 310–323. 

https://risetpress.com/index.php/jmisc/article/view/1845. 

Khuluq, M. Khusnul, dan Asmuni Asmuni. “Hifz Al-Bi’ah as Part of Maqashid Al-

Shari’ah and Its Relevance in the Context of Global Climate Change.” 

Indonesian Journal of Interdisciplinary Islamic Studies 7, no. 2 (2025). 

Lāsyīn, Mūsā Shāhīn. Fatḥ al-Mun‘im Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim. Juz 6. Mesir: Dār asy-

Syurūq, 2002. 

Limbong, Rahmat, Adrian Abdul Aziz Luthfi, Sundari Yufitri, Agus Firdaus 

Chandra, dan Maher Bin Ghazali. “Kesalehan Ekologis Masyarakat Muslim 

Pekanbaru: Studi Terhadap Hadis dalam Upaya Meminimalisir Kerusakan 

Lingkungan.” Harmoni 22, no. 1 (Juni 30, 2023): 70–92. 

https://jurnalharmoni.kemenag.go.id/index.php/harmoni/article/view/617. 

Luthfiyah, Nafsiyatul. “Konsep Maqasid al-Shari’ah dan Epistemologi Pemikiran 

Jasser Auda.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016. 

Masruri, Ulin Niam. “Pelestarian Lingkungan dalam Perspektif Sunnah.” At-

Taqaddum: Jurnal Peningkatan Mutu Keilmuan dan Kependidikan Islam 6, 

no. 2 (2014): 411–428. 

Matin, Ibrahim Abdul. Green Deen: What Islam Teaches About Protecting The 

Planet. Oakland: Berrett-Koehler Publishers, 2010. 

Matthew B. Miles, A. Michael Huberman & Johnny Saldana. Qualitative Data 

Analysis A Methods Sourcebook. Amerika: SAGE Publications, 2014. 



133 

 

 

Muchlis, Usman. Kaidah-kaidah Ushuliyyah dan Fiqhiyyah. Jakarta: Rajawali 

Press, 1999. 

Muhammad, Ahsin Sakho, Hussein Muhammad, Roghib Mabrur, Ahmad Sudirman 

Abbas, Amalia Firman, Fachruddin Mangunjaya, Kamal IB. Pasha, dan 

Martha Andriana. Fiqh al-Bi’ah: Fiqih Lingkungan. Jakarta: Conservation 

International Indonesia, 2006. 

Mustaqim, Abdul. Ilmu Ma’anil Hadits: Paradigma Interkoneksi Berbagai Teori 

dan Metode dalam Memahami Hadis Nabi. Yogyakarta: Idea Press, 2016. 

———. Tafsir Ekologi: Relasi Eko-Teologis Tuhan, Manusia, dan Alam. 

Mojokerto: Damai Banawa Semesta, 2024. 

Nashih, Nashrulloh Rohmat, Taufik Fazri, Nur Laela Aylia, dan Isna Fauziah 

Sholihat. “Signifikansi Pemahaman Makna Hadis Melalui Ilmu Ma’ani al-

Hadis dalam Ajaran Islam di Era Kontemporer.” Jurnal Studi Hadis Nusantara 

6, no. 1 (2024): 31–39. 

Nasution, Muhammad Syukri Albani, Rahmat Hidayat Nasution, dan Ahmad 

Tamami. Filsafat Hukum Islam dan Maqashid Syariah. Jakarta: Kencana, 

2020. 

Noorhidayati, Salamah, Ahmad Zainal Abidin, dan Imam Ahmadi. “Understanding 

Hadith on Nature Conservation: An Effort to Reinforce Ecological Piety.” KnE 

Social Sciences (Juni 6, 2022): 24–35. 

https://knepublishing.com/index.php/KnE-Social/article/view/11206. 

Noviani, Dwi. “Ayat-Ayat Al-Qur’an tentang Lingkungan; Perspektif Islam dalam 

Menjaga Kelestarian Alam Verses from the Qur’an about the Environment; 

Islamic Perspective in Preserving Nature.” Jurnal Kolaboratif Sains 7, no. 11 

(2024). 

Qudāmah, Ibn. al-Mughnī. Jilid 5. Riyāḍ: Maktabah al-Riyāḍ al-Ḥadīthah, 1981. 

Rahmawati, Yuke. Konteks Ihya’ al-Mawat Bagi Kesejahteraan Masyarakat. 



134 

 

 

Banten: A-Empat, 2023. 

Ridlo, Muhammad Abdurrasyid. “Latensi Hadis Wakaf dalam Mereformulasi 

Wakaf Produktif pada Situs Badan Wakaf Indonesia.” Musnad : Jurnal Ilmu 

Hadis 2, no. 2 (2024): 394–417. 

Rosidin, dan Ali Abid El-Mun’im. Membumikan Hukum Islam melalui Maqashid 

Syari’ah Pendekatan Sistemik Jasser Auda. Bandung: Mizan Media Utama, 

2008. 

Rukmana, Fachruli Isra. “Dekonstruksi Makna Bencana Alam dalam Hadis: Studi 

Perspektif Jacques Derrida.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024. 

Rusli. “Islam dan Lingkungan Hidup Meneropong Pemikiran Ziauddin Sardar.” 

Jurnal Hermeneia 3, no. 2 (2004): 1–26. 

Sahiron, Syamsuddin. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Quran. 

Yogyakarta: Pesantren Nawesea Press, 2017. 

Sardar, Ziauddin. Islamic Future: The Shape of Ideas to Come. New York: Mansell 

Publishing Limited, 1985. 

Sari, Nika Siska. Nilai-Nilai Pendidikan Spiritual Berwawasan Ekologi di SD Al-

Ridha Al-Salaam Islamic Green School Cinere (Upaya Penguatan Sikap Pro 

Lingkungan Hidup Sejak Dini). Jakarta: Pustakapedia, 2020. 

http://pustakapedia.com. 

Sari, Winda. “Hadis dan Etika Lingkungan: Perspektif Ekologi dalam Tradisi 

Islam.” Future Academia : The Journal of Multidisciplinary Research on 

Scientific and Advanced 2, no. 3 (Juni 28, 2024): 218–229. 

https://ejournal.sagita.or.id/index.php/future/article/view/137. 

Sayadi, Wajidi. “Orasi Ilmiah Guru Besar: Metode Maqashid al-Hadis 

(Membangung Paham-Sikap Inklusif dan Moderat dalam Beragama),” 2022. 

Setiawan, Muhammad Irwan, Elken Gina Barokah Muriana, Andini Febriyanti, dan 

Chairunisa. “Pemanfaatan Sumberdaya Alam Dalam Perspektif Islam.” Jurnal 



135 

 

 

Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 1, no. 4 (2023). 

https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion/index. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Quran: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan 

Umat. Bandung: Mizan, 2013. 

Siregar, Idris. “Kajian Hadis Dilihat Dari Teks dan Konteks.” Shahih: Jurnal Ilmu 

Kewahyuan 5, no. 2 (2022): 71–83. 

Suhendra, Ahmad. “Konstruksi Moderasi Beragama Masyarakat Kalipasir 

Tangerang: Model Kerukunan Beragama Islam dan Konghucu.” Jurnal 

SMART (Studi Masyarakat, Religi, dan Tradisi) 8, no. 1 (2022): 83–96. 

Sukron, Mokhamad. “Kontribusi Hadis terhadap Gerakan Zero Waste di Kalangan 

Muslim.” Jurnal Penelitian Agama 25, no. 2 (Desember 23, 2024): 307–320. 

https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/jpa/article/view/12622. 

Turpin, Etienne. Architecture in the Anthropocene: Encounter Among Design, 

Deep Time, Science and Philosophy. Architecture and Climate Change 

(Vol.2). London: Open Humanities Press, 2025. 

Wiguna, H. Alivermana. Memahami Maqashid al-Syari’ah: Perspektif Khaled M. 

Abou El Fadl dan Jasser Auda. Sleman: Deepublish, 2021. 

Wirawan, Nadhifa Aurellia. “Indonesia Masuk Jajaran Negara dengan Laju 

Deforestasi Hutan Tertinggi 2023.” GoodStats. Last modified 2024. Diakses 

Maret 15, 2025. https://data.goodstats.id/statistic/indonesia-masuk-jajaran-

negara-dengan-laju-deforestasi-hutan-tertinggi-2023-

qI92r#:~:text=Puncaknya pada tahun 2023%2C luas,penegakan hukum bagi 

pelanggar aturan. 

 

 


	HALAMAN  JUDUL
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	PERNYATAAN KEASLIAN PENELITIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR BAGAN
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metodologi Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

