PRAKTIK PENYEMBUHAN SUWUK DALAM MASYARAKAT JAWA
ISLAM DI YOGYAKARTA: STUDI KASUS KH ABDUL KHALIM

#

Oleh:
Agus Firmansyah
23200011001

TESIS

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh Gelar
Master of Arts (M.A.)

Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies
Konsentrasi Kajian Komunikasi dan Masyarakat Islam

YOGYAKARTA

2026



|'|‘2RN\"1\'|~AAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama SAgus Firmansyah
NIM S 2200011001
Jenjang s Magister

Program Studh sIeendisciplinary Istamic Studies

Konsentrast » Kajian Komunikasi dan Masyarakat Islam
Menyatakan bahwa tesis ini secara keseluruhan adalah hasil penclitian/karya sendiri, kecuali pada

bagian-bagian yang dirujuk sumbernya,

Yogyakarta, 22 Desember 2025

Sava veng menyatakan,

e ]

ialkgé) L‘«‘
§ " MET

= TEMPEL
FBOEDANX187254461 irmansyah

NIM: 23200011001

il



https://v3.camscanner.com/user/download
Nurani
Typewritten Text
ii


PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Agus Firmansyah

NIM 123200011001

Jenjang : Magister

Program Studi . Interdisciplinary Islamic Studies
Konsentrasi : Kajian Komunikasi dan Masyarakat Islam

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan benar-benar bebas dari plagiasi, jika
dikemudian hari terbukti melakukan plagiasi, maka saya siap ditindak sesuai ketentuan yang

berlaku.

Yogyakarta, 22 Desember 2025
‘;"jm yang menyatakan,

Wi

" METE

TEM!
X187254466
Agus Firmansyah

NIM: 23200011001

100db
3

%
:

il


Nurani
Typewritten Text
iii

Nurani
Typewritten Text


KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA

D D PASCASARJANA
I J1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 519709 Fax. (0274) 557978 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-85/Un.02/DPPs/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul : Praktik Penyembuhan Suwuk dalam Masyarakat Jawa Islam di Yogyakarta: Studi Kasus
KH Abdul Khalim

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : AGUS FIRMANSYAH, S.Sos
Nomor Induk Mahasiswa : 23200011001

Telah diujikan pada : Jumat, 09 Januari 2026

Nilai ujian Tugas Akhir : A-

dinyatakan telah diterima oleh Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

Sl Ketua Sidang/Penguji I

e

;% Dr. ZULFIKAR ISMAIL, Lc., MA.
¥ SIGNED

Penguji 1T

Ahmad Rafiq, S.Ag., M.Ag., MA., Ph.D.
¢ SIGNED

+ UIN Sunan Kalijaga
31% Direktur Pascasarjana

iv

11 22/01/2026


http://www.tcpdf.org
Nurani
Typewritten Text
iv

Nurani
Typewritten Text

Nurani
Typewritten Text


NOTA DINAS PEMBIMBING

Kepada Yth.,
Direktur Pascasarjana

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Assalamu’alaikum wr.wb.

Setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap penulisan tesis yang
berjudul: PRAKTIK PENYEMBUHAN SUWUK DALAM MASYARAKAT
JAWA ISLAM DI YOGYAKARTA: STUDI KASUS KH ABDUL KHALIM
Yang ditulis oleh:

Nama : Agus Firmansyah

NIM : 23200011001

Jenjang : Magister

Prodi . Interdisciplinary Islamic Studies

Konsentrasi  : Kajian Komunikasi dan Masyarakat Islam

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam rangka memperoleh gelar Master of
Arts (M.A).

Wassalamu alaikum wr.wb

Yogyakarta, 22 Desember 2025

Ahmad Rafig, S.Ag., M. Ag., M.A., Ph,D
NIP. 1974121419990310



MOTTO

“Teruslah menjadi orang baik”

Vi



HALAMAN PERSEMBAHAN

Dengan penuh rasa syukur dan cinta, karya ini kupersembahkan untuk dua sosok
yang menjadi alas setiap langkahku dan langit dari segala doa-doaku:
Untuk Bapak dan Ibu tercinta,

Bapak Irwansyah dan Ibu Kasmawati.

Terima kasih atas segala cinta, kesabaran, keikhlasan, dan kepercayaan yang tak
pernah berkurang sedikit pun. Kalian adalah sumber keteguhan dan cahaya dalam
perjalanan hidup ini. Setiap langkah dalam proses akademik ini terukir dari doa
yang kalian panjatkan dalam diam, dari kerja keras yang kalian jalani tanpa
pamrih, dan dari keyakinan yang kalian titipkan dalam hatiku sejak kecil. Tesis ini
adalah bagian dari ikhtiar panjang untuk membalas segala kebaikan dan cinta

yang kalian berikan tanpa batas.

Untuk diriku sendiri. Terima kasih telah bertahan dan percaya, terima kasih telah
terus belajar, bangkit dari jatuh, melangkah meski lelah, dan memilih untuk
mencintai ilmu, meski seringkali tak mudah. Ini bukan akhir, tapi satu bab dalam
perjalanan panjang yang akan selalu ditulis oleh tekad, keberanian, dan
kerendahan hati. Semoga selalu menjadi versi terbaik dari dirimu, dengan ilmu

yang memberi manfaat dan hati yang terus mencari kebaikan.

vii



KATA PENGANTAR
Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis ucapkan atas kehadirat

Allah Subhanahu wa Ta‘ala atas limpahan rahmat, taufiq, serta inayah-Nya yang
tidak terhingga. Karena nikmat kesehatan, kesempatan, dan keteguhan hati yang
Allah anugerahkan, penulis akhirnya dapat menyelesaikan penyusunan tesis ini
dengan lancar. Shalawat serta salam senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi
Muhammad Sallallahu ‘Alaihi Wasallam, keluarga, para sahabat, serta seluruh
pengikut beliau yang telah membawa cahaya ilmu pengetahuan ke seluruh penjuru
dunia.

Tesis berjudul “Praktik Penyembuhan Suwuk dalam Masyarakat Jawa
Islam di Yogyakarta: Studi Kasus KH Abdul Khalim” ini merupakan salah satu
karya akademik yang sangat berarti bagi penulis. Dalam perjalanan menyusun
riset ini, penulis tidak hanya belajar secara intelektual, tetapi juga secara
emosional dan spiritual. Di tengah dinamika kehidupan dan tantangan akademik,
karya ini hadir sebagai bentuk komitmen penulis terhadap ilmu pengetahuan,
sebagai bekal diri dan kontribusi kecil bagi masyarakat, bangsa, dan umat.

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa pencapaian ini tidak mungkin
terwujud tanpa doa, dukungan, bimbingan, dan bantuan dari banyak pihak. Oleh
karena itu, dengan segala ketulusan, penulis menyampaikan penghargaan dan
terima kasih yang sebesar-besarnya kepada:

1. Prof. Noorhadi, S.Ag., M.A. M.Phil., Ph.D. selaku Rektor Universitas

Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta

2. Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A., selaku Direktur Pascasarjana

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

viii



. Ahmad Rafig, S. Ag., M.Ag., M.A., Ph.D., selaku Wakil Direktur
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Dr. Najib Kailani, S. Fil.l., M.A., Ph. D., selaku Ketua Prodi Program
Magister Interdiciplinary Islamic Studies Pascasarjana UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta.

Dr. Subi Nur Isnaini, M.A., selaku Sekretaris Prodi Magister
Interdiciplinary Islamic Studies Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta.

. Ahmad Rafiqg, S. Ag., M.Ag., M.A., Ph.D., selaku dosen dan pembimbing
tesis, atas kesediaan, kesabaran, dan ketelatenan dalam membimbing
penulis di tengah kesibukan Bapak sebagai dosen dan peneliti. Terima
kasih atas arahan, masukan berharga, dan semangat yang selalu Bapak
tularkan. Semoga segala ilmu dan kebajikan yang Bapak berikan menjadi
amal jariyah yang mengalir sepanjang masa. Amin Ya Rabbal ‘Alamin

Dr. Moh Mufid, LC., M.H.l., selaku Dosen Pembimbing Akademik
(DPA).

. Seluruh Staf Akademik/TU dan Dosen pengajar di lingkup Pascasarjana
UIN Sunan Kalijaga yang tidak dapat disebutkan satu per satu. Ilmu,
inspirasi, dan nilai-nilai yang telah Bapak/lbu tanamkan menjadi bekal
yang sangat berharga bagi perjalanan intelektual penulis.

Perpustakaan Pascasarjana dan Perpustakaan Pusat UIN Sunan Kalijaga
yang telah menyediakan berbagai referensi pendukung yang membantu

penulis untuk menyusun tesis ini.



10.

11.

12.

13.

14.

15.

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang telah memberikan wadah kepada
penulis dalam mengembangkan ilmu pengetahuan.

Kepada seluruh informan saya yang telah memberikan akses untuk saya
dan memudahkan saya untuk memalukan penelitian, semoga Allah
membalas semua kebaikan selama penelitian di tempat tersebut dan
diganti dengan nikmat yang berlipat ganda yang diberikan oleh Allah
SWT.

Dua insan yang tidak pernah lelah memberikan kasih sayang dan perhatian
mereka adalah kedua orangtuaku Ayahanda Irwansyah dan Ibunda
Kasmawati, yang senantiasa mengiringi langkah penulis dengan cinta, doa,
dan kepercayaan. Terima kasih atas ruang kebebasan yang diberikan, atas
segala amanah, dan atas keyakinan yang tidak pernah goyah. Semoga
Allah senantiasa melimpahkan kesehatan, kebahagiaan, dan umur yang
penuh berkah kepada Bapak dan Ibu.

Adik kandung saya yang tersayang, Alwin Rezeki, S.E dan Finta Nadia,
sumber semangat dan kebahagiaan yang selalu menguatkan. Semoga suatu
hari nanti, kita dapat saling membahagiakan lebih dari ini.

Seluruh keluarga besar, Nenek, Alm. Kakek, Tante/Bibi, Om/Paman,
Kakak dan Adik sepupu serta seluruh saudara-saudara lainnya yang selalu
memberikan doa dan dukungan tanpa syarat dalam setiap fase hidup
penulis.

Teman-teman Konsentrasi Kajian Komunikasi dan Masyarakat Islam

angkatan 23 Ganjil. Malik Panigoro, Lugman, Risky, Wahyu dan seluruh



16.

17.

18.

19.

20.

21.

Mahasiswa KKMI lintas angkatan, kalau bukan kalian, mungkin S2
penulis tidak akan semenyenangkan ini. Semoga kita selalu menemukan
hal-hal baik pada tiap titik-titik bumi yang kita tinggali. Sampai berjumpa
pada pertemuan lebih indah kedepannya.

Teman-teman Keluarga Mahasiswa Pascasarjana periode 2024-2025,
bersama kalian, S2 penulis penuh dengan berbagai aktifitas positif dan
bermanfaat. Semoga kita selalu menjadi orang baik dan dapat bermanfaat
bagi siapapun yang kita temui.

Rekan-rekan dari Keluarga Mahasiswa Pascasarjana Aceh Yogyakarta
(HIMPASAY) serta teman-teman lain yang selama ini melakukan aktivitas
di Yogyakarta. Terima kasih atas kerjasamanya, dukungan dan doa serta
memberikan ruang untuk berdiskusi.

Rekan-rekan Keluarga Mahasiswa Pascasarjana Gayo Yogyakarta
(KMPG) sudah memberikan ruang kepada saya untuk belajar bertanggung
jawab sebagai nahkoda dalam memimpin selama kurang lebih satu tahun
setengah.

Rekan-rekan lkatan Pelajar Mahasiswa Lut Tawar Yogyakarta (IPEMAH-
LUTYO) sebagai Himpunan Mahasiswa Gayo Aceh Tengah dan Bener
Meriah di Yogyakarta.

Semua sahabat-sahabat Asrama Lut Tawar Yogyakarta yang sudah
memberi semangat dan dorongan agar tesis ini bisa selesai, sekaligus
rumah yang saya tempati selama menempuh pendidikan ini.

Sahabat Keluarga Cemara (Da’a, Darma, Iken, Naufal, Ase, dan Alam)

Xi



22. Rekan-rekan pejuang tesis baik itu penghuni di Leha-leha, Perpustakaan
maupun di tempat yang lain.

23. Untuk diri sendiri, terima kasih telah bertahan, belajar, dan terus berusaha
memberikan yang terbaik sejauh ini. Semoga langkah ini menjadi pijakan
untuk kebaikan yang lebih besar.

24. Serta kepada semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu per satu,
penulis sampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya.

Penulis hanya dapat mendoakan agar segala kebaikan, dukungan, dan
kontribusi dari semua pihak dibalas oleh Allah Subianahu wa Ta‘ala dengan
keberkahan dan pahala yang berlipat ganda. Penulis menyadari bahwa dalam
penyusunan tesis ini masih terdapat berbagai kekurangan. Oleh karena itu, saran
dan kritik yang membangun sangat diharapkan demi penyempurnaan karya ini di
masa mendatang. Besar harapan penulis, semoga karya ini dapat memberikan
manfaat, menambah khazanah keilmuan, serta menjadi bagian dari ikhtiar kolektif
dalam memajukan literasi dan pengembangan layanan perpustakaan di Indonesia.
Akhir kata, semoga segala usaha yang telah dicurahkan dalam penyusunan tesis

ini bernilai ibadah dan mendapat ridha dari Allah SWT. Amin.

Yogyakarta, Januari 2026
Penulis

Agus Firmansyah
NIM:23200011001

xii



ABSTRAK

Tesis ini membahas praktik penyembuhan suwuk dengan studi kasus KH
Abdul Khalim di Gunung Kidul. Praktik penyembuhan suwuk ini merupakan
salah satu bentuk penyembuhan tradisional yang masih populer dan berkembang
dalam masyarakat Jawa Islam. Praktik penyembuhan suwuk tidak hanya dipahami
sebagai upaya penyembuhan alternatif, melainkan sebagai proses komunikasi
transendental yang melibatkan relasi simbolik antara manusia, Tuhan dan nilai-
nilai religius. Tujuan dari tesis ini untuk menganalisis dan menilai praktik
penyembuhan suwuk sebagai salah satu bentuk dari komunikasi transendental,
dengan fokus pada simbol-simbol Islam, proses komunikasi serta peran
penyembuh dalam membangun keyakinan dan pengalaman kesembuhan pasien.

Pertanyaan utama dalam penelitian ini adalah bagaimana bentuk
komunikasi transendental dalam praktik penyembuhan suwuk KH Abdul Khalim?
dan bagaimana komunikasi transendental praktik suwuk KH Abdul Khalim dapat
digunakan dalam praktik penyembuhan pasien? Untuk menjawab pertanyaan
tersebut, penelitian ini melakukan observasi lapangan dan wawancara langsung
dengan penyembuh. Selain itu, penelitian ini melakukan penelusuran tambahan
data lainnya seperti buku dan jurnal. Kemudian dalam menganalisis data, teori
utama dalam penelitian ini menggunakan teori interaksionisme simbolik.
Kemudian, sebagai teori tambahan lainnya yaitu teori aksi sosial Max Weber serta
model komunikasi Harold Lasswell untuk memahami proses komunikasi,
konstruksi makna dan efek komunikasi dalam praktik suwuk.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa praktik penyembuhan suwuk
merupakan bentuk komunikasi transendental yang terstruktur dan bermakna,
diwujudkan melalui penggunaan doa, ayat-ayat al-Qur’an dan media air putih
sebagai simbol religius. KH Abdul Khalim berperan sebagai mediator spiritual
yang memfasilitasi dalam proses praktik penyembuhan. Kemudian, otoritas dan
legitimasi penyembuh menjadi hal yang penting untuk memperkuat keyakinan,
ketenangan batin dan harapan kesembuhan bagi pasien.

Kata Kunci: Komunikasi transendental, penyembuhan suwuk, otoritas dan
legitimasi penyembuh.

Xiii



ABSTRACT

This thesis discusses the practice of suwuk healing with a case study of KH
Abdul Khalim in Gunung Kidul. The practice of suwuk healing is a form of
traditional healing that is still popular and developing in the Javanese Islamic
community. The practice of suwuk healing is not only understood as an
alternative healing method, but also as a process of transcendental
communication involving symbolic relationships between humans, God and
religious values. The purpose of this thesis is to analyse and assess suwuk healing
practices as a form of transcendental communication, focusing on Islamic
symbols, the communication process, and the role of healers in building patients'
beliefs and healing experiences.

The main questions in this study are: what form does transcendental
communication take in KH Abdul Khalim's suwuk healing practice? and how can
the transcendental communication in KH Abdul Khalim's suwuk practice be used
in patient healing practices? To answer these questions, this study conducted field
observations and direct interviews with healers. In addition, this study conducted
additional searches for other data such as books and journals. Then, in analysing
the data, this study used symbolic interactionism theory, Max Weber's social
action theory, and Harold Lasswell's communication model to understand the
communication process, meaning construction, and communication effects in
suwuk practices.

The results of this study indicate that the practice of suwuk healing is a
structured and meaningful form of transcendental communication, manifested
through the use of prayers, verses from the Qur'an, and plain water as religious
symbols. KH Abdul Khalim acts as a spiritual mediator who facilitates the healing
process. Furthermore, the authority and legitimacy of the healer are important in
strengthening the patient's belief, inner peace and hope for healing.

Keywords: Transcendental communication, suwuk healing, authority and
legitimacy of healers.

Xiv



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN ..ottt i
PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME ..ottt iii
PENGESAHAN TUGAS AKHIR ...t iv
NOTA DINAS PEMBIMBING.........cocoiiieitce e iv
IMIOTTO ittt b e bbb s et et bt sne e Vi
HALAMAN PERSEMBAHAN.........cooiiicieie e vii
KATA PENGANTAR ..o Vil
ABSTRAK e Xl
ABSTRACT oottt ettt e et te s teeseenaene et e e e seenrenrenreas Xiv
DAFTAR ISL. ottt XV
BAB | PENDAHULUAN ... .ottt ana e 1
AL Latar BelaKang ........cccoveiiiiieiiiiiee s 1
B. RUMUSAN MaSalah ............cccooiiiiiiiiieie s 7
C. Tujuan dan SIGNITIKANST ........ccoiiiiiiiiiiece e 7
D. Kajian PUSLAKA........eeiiiiiiiiiieiie ettt 7
E. Kerangka TeOFTIS. ...cc.viiiiieiiiie ettt 13
F. Metode Penelitian..........cccoiiiiiiniiiiie et 17
G. Sistematika Pembahasan ..o 18
BAB Il_ISLAM, PRAKTIK SUWUK DAN TRADISI PENYEMBUHAN
MASYARAKAT LOKAL ..ottt 21

A. Sejarah Singkat Perkembangan Praktik Penyembuhan Tradisional .......... 21

B. Penyembuhan Islam LoKal............ccooiiiiiiiiiiii e 25

Lo SUWUK ..ttt ettt ettt st e et e e e ebe e st e e be e sareenbeesnnas 25

2. RWATE - ISHAAMIG-LINIVERSITFVY. s 26

< N T R U GO ST W SHr S S VR U VRO 27

4) GUIBKE. N.A~A L. N...IN /AL L. 3N/~ 29

C. TradiSi TUFUN-TEMUIUN ....eouveireieeiesieeie e seeseee e e e sraeneeeneesneeseeeneenes 31
D. Akulturasi Tradisi Kebudayaan dan ISlam.............cccccoeveviviieiieiiecceieennn 33

E. Relevansi Dengan Penyembuhan Medis/MOdErn .........ccccceevvenvieninnnnnns 35
BAB Il BENTUK KOMUNIKASI TRANSENDENTAL DALAM
PRAKTIK PENYEMBUHAN SUWUK ......ccccooiiiiiieinene s 39

A. Komunikasi Transendental dalam Praktik SUWUK ............ccccooeiiniininnnnn 39
B. Suwuk: Ritual Sebagai Proses dalam Penyembuhan ............c.ccocovniinnnn. 41

1. Mantra dan Jampi-JampPi.......ccccceiieeiiiieiieiecee e 42

XV



2. BACaaN DOa.......ccviiiiiiiieiicee e 44

3. Bacaan ayat SUCT al-QUI’AN...........ccoeieiiieieie e 45

A, IMEAIA AT .ot bbb 47

5. Ramuan/Obat Herbal ..o 48

C. Tujuan Praktik SUWUK...........cccoiiiiiiiiiie e 55
BAB IV MEDIASI SPIRITUAL: KIAI SEBAGAI PENGHUBUNG
ANTARA FISIK DAN METAFISIK ...ccoiiieiiieeeeee s 57

A. Penyakit Fisik dan MetafisiK...........ccccooeiiiiiiiiniiicccec e 57
B. Pembentukan Identitas Penyembuh ..........cccccovoiiiiiiii i 59
C. Metode Penyembuhan Suwuk KH Abdul Khalim...........ccccccooiiinnnnnne. 64

1. Bacaan doa dan ayat-al-Qur’an ..........cccccoeceiiiiniininieneee e 64

2. Metode langsung dan jarak jauh...........cccccooiiiiieiieiiicce e 65

D. Antara Ruang Sakral dan Profan dalam Praktik Suwuk...............cccceeeeen 68

E. Komunikasi INterpersonal ...........c.cccocveiieiiiiii i 72

1. Faktor Sosial dan EKONOMI .........cceiiiiriinieniiiiese e 73

2. Rasionalitas dan SUQESTI .......cccccveiieriiiieiiece e 74

3. Legitimasi Praktik dan Otoritas Penyembuh..........cccccooiiiiiiiiiiiinn, 79

BAB V PENUTUP .....cooiie ittt ne e 84
A KESIMPUIAN ..o 84

B SAIAN . s 87
DAFTAR PUSTAKA ...ttt ettt aneenens 88
BIODATA PENULIS. .cuiiiiiiiiiiiiiiiiuiiiitieniisisiiesississsasereesssasessasms 95

XVi



BAB |
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Tesis ini membahas mengenai penyembuhan tradisional dalam praktik
suwuk pada masyarakat Jawa Islam. Selain itu, tesis ini mencoba
mengkaitkan antara penyembuhan suwuk dengan komunikasi transendental
sebagai objek formal. Komunikasi pada dasarnya merupakan bagian
mendasar dari kehidupan manusia. Secara umum, komunikasi merupakan
salah satu bentuk interaksi antara satu individu ke indvidu yang lain.* Melalui
komunikasi tersebut, individu saling terhubung, membangun makna, dan
menegosiasikan realitas sosial. Dalam pemahaman populer, komunikasi
sering kali dipersempit pada bentuk yang bersifat kasat mata dan berbasis
media, seperti percakapan langsung, penggunaan smartphone, televisi, radio,
atau platform digital.” Padahal, dalam praktik budaya dan keberagamaan,
komunikasi tidak selalu hadir dalam bentuk verbal atau teknologi semata. la
juga dapat muncul melalui simbol, isyarat, ritual, dan ekspresi yang
mencerminkan hubungan dengan sesuatu yang diyakini berada di luar
jangkauan indrawi.?

Di luar pemahaman umum tentang komunikasi yang disebutkan di atas,
ada salah satu bentuk komunikasi yang dinamai dengan komunikasi

transendental. Secara sederhana, istilah komunikasi transendental ini

! Deddy Mulyana, Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar (Bandung: PT Remaja Rosdakarya,
2009).

2 Muhyi Atsarissalaf, “Ruqyah Ustaz Muhammad Faizar: Mediasi dan Transformasi Diri
Etis” (Tesis, UIN Sunan Kalijaga, 2024).

% Julia T. Wood, Komunikasi Teori Dan Praktik, terj. (Salemba Humaika, 2013).



merupakan sebuah interaksi atau proses komunikasi dengan hal-hal yang
tidak dapat dijangkau oleh manusia pada umumnya atau berkaitan dengan
hal-hal yang supranatural,® serta tidak bisa dilihat secara kasat mata seperti
Tuhan, malaikat, jin, iblis, leluhur yang keberadaannya dalam bentuk alam
yang ghoib.> Dalam kaidah-kaidah Islam, salah satu cara membangun sebuah
komunikasi kepada Tuhan bisa dengan cara sholat, zikir, doa dan ibadah-
ibadah lainnya.® Dengan tujuan utamanya adalah berserah untuk mendekatkan
diri kepada sang pencipta. Namun, bentuk komunikasi transendental ini tidak
hanya sebatas dalam bentuk ritualistik ibadah semerta-merta dalam sebuah
agama. Tetapi, komunikasi transendental dapat ditemukan dalam tradisi atau
kebudayaan masyarakat dalam bentuk suwuk.

Suwuk merupakan salah satu model dari penyembuhan tradisional dalam
budaya lokal masyarakat Jawa Islam. Meskipun perkembangan ilmu medis
semakin pesat, tradisi-tradisi seperti ini masih dipertahankan masyarakat
Indonesia. Suwuk saat ini masih menjadi salah satu sarana penyembuhan
yang populer dipraktikkan dalam masyarakat Jawa ketika dalam keadaan
tertentu.” Penyembuhan tradisional suwuk sendiri bisa dipahami sebagai salah

satu penyembuhan dengan cara yang tradisional di luar dari ilmu kedokteran.

* Genik Puji Yuhanda, “Komunikasi Transendental Praktisi Supranatural Dengan Khodam
Untuk Penyembuhan Penyakit Medis Dan Non Medis,” Komversal 5, no. 2 (February 6, 2020),
doi:10.38204/komversal.v5i2.388.

® Nurhikmah, “Komunikasi Trasendental,” Komunida : media komunikasi dan dakwah 7,
no. 2 (June 1, 2017): 139-53, doi:10.35905/komunida.v7i2.476.

® Enjang As and Ridwan Rustandi, “Komunikasi Transendental Ritual Keagamaan Tarekat
Qadiriyyah wa Nagsabandiyyah Pesantren Suryalaya Tasikmalaya,” Jurnal Komunikasi 17, no. 1
(October 31, 2022): 47-66, doi:10.20885/komunikasi.voll7.issl.art4.

! Lutfiyah Alindah, “Simbiosis Pengetahuan: Menelusuri Kombinasi Penyembuhan Islami
dan Tradisional dalam Naskah Mujarrabat Jawan,” Suluk: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Budaya 6,
no. 1 (May 2, 2024): 55-67, doi:10.15642/suluk.2024.6.1.55-67.



Tujuan utama dari suwuk ini adalah memberikan kesembuhan pada diri
seseorang yang sedang mengalami sakit, praktik suwuk dilakukan melalui
rapalan perkataan yang diucapkan serupa doa-doa, mantra, jamu-jamuan,
ritual,® dan media air putih.

Suwuk bisa dikatakan sebagai salah satu bentuk dari komunikasi
transendental, karena pada hakikatnya suwuk memiliki tujuan utama
meminta doa kepada Tuhan untuk meminta kesembuhan. Komunikasi
transendental tidak hanya dalam pelaksaan sholat, dzikir sebagai membentuk
diri yang saleh. Namun, komunikasi transenden dapat dilakukan lewat praktik
suwuk. Walaupun suwuk tidak dapat diuji secara ilmiah, tetapi kita dapat
memahami rasionalitasnya sebagai doa. Rasionalitas inilah yang mungkin
bisa menjelaskan mengapa praktik suwuk masih bertahan ditengah
masyarakat modern dan arus rasionalisasi medis. Ini tampak berbeda dengan
sistem kebudayaan barat modern yang mengedepankan pada fisik dari sebuah
penyakit serta bergantung pada sebuah bukti empiris dan penelitian yang
ilmiah untuk menjalankan diagnosis dalam penyembuhan.®

Orang yang melakukan praktik suwuk untuk memediasi alam ghoib atau
alam spiritual ke alam dunia nyata dalam tradisi intelektual di barat disebut
dengan shaman. Maksud dari shaman disini dapat di artikan sebagai orang

yang mempunyai ilmu sihir atau supranatural. Selain itu, beberapa

® Ali Nurdin, “Komunikasi Magis Dukun (Studi Fenomenologi Tentang Kompetensi
Komunikasi ~ Dukun),” Jurnal  Aspikom 1, no. 5 (July 20, 2012). 383,
doi:10.24329/aspikom.v1i5.43.

® Chukwuka Elendu, “The Evolution of Ancient Healing Practices: From Shamanism to
Hippocratic Medicine: A Review,” Medicine 103, no. 28 (July 12, 2024): 39005,
doi:10.1097/MD.0000000000039005.



penyembuh dalam tradisi barat mempunyai roh penolong atau pemandu
spiritual yang memberikan mereka selama perjalan di dunia roh, ini bisa
berbentuk hewan, leluhur atau identitas lain yang dianggap sakral. Untuk
menguasai alam bawah sadar para penyembuh melakukan kontak langsung
dengan roh tersebut.*

Konsep serupa juga ditemukan dalam masyarakat Indonesia. Seperti para
sarjana  sebelumnya Daniels,"* misalnya, mendiskusikan bagaimana
masyarakat Jawa memiliki berbagai sebutan bagi penyembuh tradisional
seperti dukun'?, kyai, ustadz, tabib, paranormal, atau wong sakti. Beragam
istilah ini menunjukkan peran mereka sebagai mediator antara dimensi
spiritual dan dunia nyata, sekaligus sebagai tokoh yang dipercaya memiliki
kemampuan untuk berkomunikasi dengan hal-hal gaib dalam proses
penyembuhan. Dalam penelitian ini, fokus diarahkan pada figur kyai sebagai
pelaku suwuk, karena kyai merepresentasikan perpaduan antara otoritas
keagamaan, legitimasi sosial, dan kemampuan penyembuhan yang dipercaya
masyarakat.

Para peneliti sebelumnya menunjukkan proses penyembuhan ini

menggunakan ayat-ayat al-Qur’an dalam praktik rugyah misalnya, Meskipun

1 Michael James Winkelman, “Shamans and Other ‘Magico- Religious’ Healers: A
Cross- Cultural Study of Their Origins, Nature, and Social Transformations,” Ethos 18, no. 3
(September 1990): 308-52, doi:10.1525/eth.1990.18.3.02a00040.

! Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Redefining The Term of Dukun,” A Journal of the Faculty of
Cultural ~ Sciences, Universitas Gadjah Mada 29, no. 1 (2017);: 46-60,
doi:https://doi.org/10.22146/jh.22565.

12 Kedudukan Dukun merupakan bagian dari salah satu fenomena sosial budaya karena
kekuatan supranaturalnya, sebagai contoh kecil meminta doa ke dukun supaya dapat jodoh,
lencaran dalam ujian, atau bahkan meminta doa kemenangan dalam sebuah pertandingan. Lihat
Khair, N. (2015). Ritual penyembuhan dalam shamanic psychotherapy (Telaah terapi budaya di
nusantara). Buletin Psikologi, 23(2), 82-91.



tesis ini tidak berfokus pada rugyah dan ayat-ayat al-Qur’an yang spesifik,
setidaknya dapat dipahami bahwa komunikasi transedental yang dilakukan
dalam suwuk merupakan bentuk interaksi manusia dengan Tuhan. Melihat
kecenderungan para sarjana sebelumnya, menunjukkan bahwa belum terlalu
banyak ditemukan para sarjana yang meneliti mengenai komunikasi
transendental yang ditinjau secara normatif melalui praktik penyembuhan
suwuk .

Dalam studi-studi sebelumnya kajian mengenai penyembuhan tradisional
lebih menekankan pada pendekatan interdisipliner seperti kajian budaya,
antropologi dan sosiologi, sementara aspek komunikasi transedental dalam
praktik suwuk relatif masih jarang diteliti. Dengan demikian, tesis ini
memiliki signifikansi akademik sekaligus untuk mengisi kekosongan sebagai
kontribusi atau kehabaruan dengan melanjutkan riset-riset para peneliti
sebelumnya. Senada dengan itu, walaupun dalam tesis ini ada beberapa
materi yang membahas mengenai kajian budaya, antropologi dan sosiologi,
tetapi saya tetap membatasai tesis ini tetap dalam ranah kajian komunikasi.

Argumen yang akan saya bangun dalam tesis ini saya beranggapan
penyembuhan tradisional ini terletak pada keyakinan terhadap individu. Saya
merasa penyembuhan tradisional ini hanya sugesti belaka yang terjadi di
masyarakat lokal sebelum adanya medis. Namun, sampai saat ini terus
berlanjut di tengah-tengah arus medis yang ilmiah atau ilmu kedokteran.
Persoalan penyembuhan ini tidak semerta-merta mempersoalkan

efektivitasnya atau tidak, tetapi lebih menekankan orang-orang yang



menerimanya, pengobatan dikatakan yakin ketika seseorang itu menganggap
dirinya percaya bisa sembuh, begitu juga sebaliknya. Dalam hal ini, seperti
dalam penelitian Lathifah menjelaskan realitas sosial ini dapat diterima
masyarakat dan ada juga yang menolak.™

Saya mengambil KH. Abdul Khalim sebagai studi kasus dalam penelitian
ini. la merupakan seorang mediator dalam praktik penyembuhan suwuk,
alasan utamanya adalah walaupun praktik suwuk ini tradisi dari suatu
kearifan lokal, tapi tetap mengintegrasikan nilai-nilai Islam sebagai fondasi
utama dengan melalui bacaan ayat Al-Qur’an dengan bacaan doa, zikir atau
wiritan dengan tujuan tertentu. Tidak hanya itu, KH Abdul Khalim juga
memiliki ciri khas yang berbeda, masyarakat beranggapan bahwa selain
sebagai aktor penyembuh, ia juga dianggap sebagai tempat untuk mencari
solusi dalam menuntaskan masalah. Dengan pernyataan dari masyarakat
terdekat meyakinkan saya untuk mencari informasi lebih mendalam mengenai
penyembuhan praktik suwuk.

Selain itu, Kombinasi dari unsur-unsur praktik yang dilakukan sehingga
menjadi relevan untuk diteliti. Serta bagaimana beliau menggambarkan
komunikasi transendental lewat praktik suwuk yang berlangsung. Sekaligus
praktik praktik suwuk yang beliau lakukan sudah mewakili model praktik
lainnya yang berkembang di kalangan Masyarakat Yogyakarta. Transendental

tidak hanya terpaku hanya melalui praktik rugyah saja. Tetapi, melalui

3 Lathifah Munawaroh, “Thomas Luckmann: Kontribusi Sosiologi Pengetahuan Dalam
Studi Islam,” Al-Ulum Jurnal Pemikiran dan Penelitian ke Islaman 9, no. 4 (September 25, 2022):
417-32, doi:10.31102/alulum.9.4.2022.417-432.



praktik suwuk yang berbasis keislaman dapat menjadikan setiap individu

untuk berkomunikasi dengan yang lebih tinggi.

Rumusan Masalah

1. Bagaimana bentuk komunikasi transendental dalam  praktik
penyembuhan suwuk KH Abdul Khalim?

2. Bagaimana komunikasi transendental praktik suwuk KH Abdul Khalim

dapat digunakan dalam praktik penyembuhan pasien?

. Tujuan dan Signifikansi

Tesis ini bertujuan untuk menguji dan memahami secara mendalam
bagaimana komunikasi transendental dalam praktik suwuk pada masyarakat
Jawa Islam dapat dimaknai sebagai salah satu bentuk dari komunikasi yang
menghubungkan dimensi manusia dengan kekuatan lain di dalam dunia
supranatural. Dalam konteks akademik, dari penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoritik dalam memperluas diskusi seputaran wacana
komunikasi transendental dalam praktik penyembuhan suwuk pada

masyarakat Jawa Muslim.

Kajian Pustaka

Kajian ~ mengenai  komunikasi  transendental maupun praktik
penyembuhan suwuk sudah banyak diteliti para sarjana-sarjana sebelumnya.
Sepanjang penelusuran mengenai penelitian ini, studi sebelumnya telah
menunjukkan beberapa persepsi. Oleh karena itu, saya akan berangkat dari

kajian literatur terdahulu dalam dua kategori. Kategori yang pertama adalah



mengenai  komunikasi transendental, yang kedua mengenai praktik
penyembuhan tradisional suwuk.

Studi yang pertama dapat ditemukan didalam tulisan Nurhikmah,** dalam
risetnya yang berjudul “Komunikasi Transendental”, temuan dari penelitian
ini menghasilkan bahwa salah satu model dari komunikasi transendental ini
adalah melalui doa dan dzikir, selain itu juga komunikasi transendental tidak
hanya terfokus terhadap agama, melainkan kultural. Kemudian riset
selanjutnya adalah Abd. Kholig,"> dengan judul riset “Komunikasi
Transendental: kajian interaksi manusia dengan sang khaliq” temuan dalam
riset ini memberikan sebuah penjelasan salah satu bentuk komunikasi
transendental kepada Tuhan adalah melalui ritual ibadah, sholat dan dzikir
yang dilakukan oleh manusia sekaligus dengan tujuan membentuk jiwa yang
tagwa dengan cara berinteraksi kepada sang Kholig.

Penelitian lain misalnya, seperti Fikri Riswandha Cahya,'® dengan judul
“Komunikasi Transedental dalam Praktik Rugyah di Jam’iyyah Ruqyah
Aswaja Laskar Kuda Putih Situbondo”. Fokus mendalam riset ini terletak
pada penyembuhan rugyah, hasil dari riset ini menunjukkan dalam tiga aspek,
pertama mengenai proses komunikasi transendental, yang kedua
imlepementasi dan efek dari komunikasi transedental dalam praktik rugyah.

Dalam komunikasi transendental tidak hanya doa, melalui ritual sholat juga

4 Nurhikmah, “Komunikasi Trasendental.”

5 Abd. Kholig, “Komunikasi Transendental: kajian interaksi manusia Dengan sang kholiq,”
Alamtara: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 7, no. 2 (December 30, 2023): 139-50,
doi:10.58518/alamtara.v7i2.2278.

16 Riswandha Cahya Fikri, “Komunikasi Transendental Dalam Praktik Ruqyah Di
Jam’iyyah Rugyah Aswaja Laskar Kuda Putih Situbondo” (Tesis, UIN Khas Jember, n.d.).



juga merupakan salah satu cara untuk berinteraksi kepada Allah, seperti
dalam penelitian Gufran dkk'’ yang berjudul “Komunikasi Transendental
Antara Manusia dan Tuhan dalam Ibadah Shalat: Perspektif Harold Lasswell”
hasil dari penelitian ini menunjukkan lebih ke dalam penyampaian pesan
didalam setiap gerakan sholat tersebut, fokusnya terletak pada siapa yang
menyampaikan? Apa yang dikatakan? Melalui saluran atau media apa? Siapa
yang menerima? Dan apa dampak atau efeknya.?

Selain itu, penelitian dilakukan oleh Ali Nurdin,*® dengan judul mengenai
“Komunikasi Magis Dukun: Studi Fenomenologi Tentang Kompetensi
Komunikasi Dukun” hasil penelitian ini menunjukkan dalam praktik
penyembuhan hanya terfokus kepada kapabilitas dan kompetensi dukun
dalam berkomukasi, namun belum terfokus pada komunikasi transedental
dalam praktik penyembuhan suwuk secara mendalam. Melainkan, riset ini
hanya sebatas membahas mengenai empat model komunikasi yang baru, yaitu
komunikasi suwuk, komunikasi petungan, komunikasi penerawangan dan
komunikasi prewangan.

Kemudian, dalam riset lain misalnya seperti yang dilakukan oleh
Muhammad Shiddiq yang berjudul “Komunikasi Transendental dalam Ibadah
Suluk” hasil penelitian ini menunjukkan salah satu cara mendekatkan diri
kepada Allah ialah melalui praktik suluk, letak fokus suluk ini terdapat pada

psikoterapi, sebagimana proses suluk ini lebih menekankan pada

7'M Ghufron And Muhammad Amrillah, “Transcendental Communication Between Man
And God In Prayer Services: Harold Lasswell’s Perspective,” Tasamuh Jurnal Komunikasi Dan
Pengembangan Masyarakat Islam 20 (December 28, 2022), Doi:10.20414.

¥ Nurdin, “Komunikasi Magis Dukun (Studi Fenomenologi Tentang Kompetensi
Komunikasi Dukun).”



10

penyembuhan jiwa untuk menjadi lebih religious. Selain itu praktik ini sedikit
berbeda dengan praktik suwuk, jikalau suwuk bisa dilakukan kapan saja,
tergantung kebutuhan, sedangkan suluk ini biasanya waktu pelaksanannya
selama 10 hingga 40 hari untuk mencapai kesempurnaan. Sejauh ini,
walaupun penulis menemukan sama-sama membahas mengenai komunikasi
transendental, tetapi terdapat titik fokus yang berbeda.™

Dalam riset lain misalnya seperti yang dilakukan oleh Inayatul Isma dan
Farida yang berjudul “Komunikasi Kesehatan Dalam Praktik Pengobatan
Tradisional Suwuk: Studi Kasus di Desa Weru Kecamatan Paciran,
Kabupaten Lamongan” hasil riset ini menjelaskan bahwa suwuk tidak hanya
di pandang sebagai kesehatan belaka, di sisi lain untuk membangun sebuah
keyakinan, rasa aman dan relasi yang emosional antara penyembuh dan
pasien, selain itu juga relevansi antara medis dengan penyembuhan praktik
suwuk ini masih berkaitan hingga praktik-praktik ini masih di perlukan dalam
pase zaman modern ini.® Selanjutnya penelitian Eko Setiawan dkk yang
membahas mengenai Suwuk yang berjudul “Suwuk: Contruction of The
Javanese People’s Mindset in Medicine”, fokus mereka dalam penelitian ini
hanyalah sebatas mantra sebagai media dalam penyembuhan tradisional ini.

Mendiagnosa pasien oleh dukun atau tabib dengan beberapa cara seperti

¥ Muhammad Shiddiq Al Ghifari, “Komunikasi Transdental dalam Ibadah Suluk™ 4, no. 2
(2024): 101-17.

2% |sma Inayatul and Nurul Rahmawati Farida, “Komunikasi Kesehatan Dalam Praktik
Pengobatan Tradisional Suwuk: Studi Kasus Di Desa Weru, Kecamatan Paciran, Kabupaten
Lamongan,” Jurnal Media Akademik (Jma) 3, no. jurnal.mediaakademik (24),
doi:https://doi.org/10.62281/v3i6.2344.



11

pemijatan dan komunikasi batin, semua tekhnik diagnosa ini dilakukan satu
persatu kepada pasien.?

Sebuah penelitian yang dilakukan oleh Atik Triratnawati yang berjudul
“Acculturation in Javanese Traditional Medicine Pratice in Yogyakarta”
Fokus riset ini menjelaskan dalam praktik penyembuhan masyarakat Jawa
nilai yang terkandung dalam budaya Jawa mempunyai aspek Religio-magic
yang mendalam. Ini sudah tertanam sejak zaman animisne dan dinamisme,
meskipun penelitian ini tidak membahas secara mendalam model
penyembuhannya secara spesifik, tetapi Atik Triatnawati mencoba
menggambarkan secara umum penyembuhan di Jawa berkombinasi dengan
penyembuhan modern. la menambahkan masyarakat Jawa tetap berpegang
teguh dengan adat dan tradisinya meskipun sudah bercampur dengan simbol-
simbol Islam. Atik menambahkan seperti dalam kalangan masyarakat
Yogyakarta tetap mempertahankan tradisi lama dalam proses penyembuhan.?

Sebuah penelitian juga dilakukan oleh Nesti Eka Putri dkk®, dengan
judul “Konstruksi Sosial Masyarakat terhadap Dukun Suwuk di Desa
Tanjung Lor, Kabupaten Pacitan.” Fokus riset ini menunjukkan lebih
menekankan terhadap kepercayaan masyarakat lokal, penelitian ini

memberikan dua aspek, yang pertama kepercayaan masyarakat karena faktor

2l Kodrat Eko Putro Setiawan et al., “Suwuk: Construction of the Javanese People’s
Mindset in Medicine,” Jurnal Javanologi 5, no. 1 (February 21, 2023): 910,
doi:10.20961/javanologi.v5i1.67938.

2 Atik Triratnawati, “Acculturation in Javanese Traditional Medicine Practice in
Yogyakarta,” Komunitas 8, no. 1 (March 18, 2016): 39-50, doi:10.15294/komunitas.v8i1.4960.

28 Nesti Eka Putri and Deny Wahyu Apriadi, “Konstruksi Sosial Masyarakat terhadap
Dukun Suwuk di Desa Tanjung Lor, Kabupaten Pacitan,” Jurnal Sosiologi USK (Media Pemikiran
& Aplikasi) 17, no. 1 (June 30, 2023): 49-62, doi:10.24815/jsu.v17i1.31484.



12

internal dan faktor eksternal. Kemudian, dalam riset ini melihat bagaimana
masyarakat lokal memilih antara berobat ke dukun dan berobat secara medis,
dan pada masyarakat lokal ada yang menyatakan mengutaman ke dokter
terlebih dahulu, baru beralih ke dukun.

Selaras dengan penelitian yang dilakukan oleh Yulianti dkk,?* dengan
judul riset “Konstruksi Sosial dalam Praktik Pengobatan oleh Dukun dan
Medis.” Dalam penelitian ini tampaknya sedikit berbeda, fokusnya kepada
dukun bayi dan dukun urut, selain itu juga mereka memandang dari aspek
pemikiran teologis dan metafisika serta aspek pemikiran yang rasional ilmiah,
akhirnya menghasilkan dua model pengobatan, pertama jikalau penyakit
yang menyangkut mistis maka pilihannya adalah lebih manjur terhadap
dukun, kemudian yang kedua pengobatan yang dipraktikkan secara ilmiah
seperti bidan maupun dokter.

Dalam tinjauan sains modern melalui praktik suwuk juga turut di bahas
oleh Achamd Zuhdi.® Hasil riset ini menampilkan kerangka berpikir
mengenai Suwuk yang dikaitkan dengan ruqyah, fokusnya terhadap al-Qur’an
dan Hadist, serta dukungan dengan sains modern supaya tidak dianggap
syirik, dengan dalih diperkuat oleh para peneliti melalui media air, serta
suwuk ini dapat dipandang sama seperti rugyah karena praktinya tetap dalam

kaidah Islam.

2% yulianti, Moita Sulsalman, and Upe Ambo, “Konstruksi Sosial Dalam Praktik

Pengobatan Oleh Dukun Dan Medis (Studi Di Kecamatan Lakudo Kabupaten Buton Tengah),”
Jurnal Neo Societal 3 (April 25, 2018): 374-80.

%5 Achmad Zuhdi Dh, “Tradisi Suwuk Dalam Tinjaun Sains Modern,” ISLAMICA: Jurnal
Studi Keislaman 13 (January 9, 2025): 116-37.



13

Kajian-kajian di atas sudah merupakan penelitian yang relevan dalam
konteks komunikasi transendental dan praktik penyembuhan suwuk. Saya
melihat studi-studi sebelumnya hanya berfokus kepada komunikasi
transendental melalui ibadah sehari-hari, misalnya sholat, dzikir, doa dalam
praktik pelaksanaan ibadah. Selain itu juga walaupun studi-studi sebelumnya
sudah mengkaji mengenai suwuk, namun saya belum menemukan secara
mendalam sebuah penelitian yang fokus kajiannya pada suwuk yang tinjau

dari perspektif komunikasi transedental pada masyarakat jawa muslim.

E. Kerangka Teoritis

Komunikasi transendental berasal dari kata latin “transcendere” yang
dapat dimaknai mengatasi atau bisa juga transien dari kata latin trans-ire,
yang bermakna melewati, menyebrang dan beralih.?® Komunikasi
transendental bisa dikatakan bidang yang baru. Oleh karena itu, ilmu
komunikasi tidak hanya berdiri sendiri, setidaknya ada beberapa cabang ilmu
yang mendukung berdirinya kajian komunikasi transendental, seperti Filsafat
Islam,  Filsafat Metafisik,?’  Sosiologi = Fenomenologi,  Psikologi
Kognisi/Transendental serta Antropoli Metafisik. Kajian-kajian ilmu ini

menjadi dasar ilmiah dari Komunikasi Transendental.?® Selain itu, dalam ilmu

%% Nina Winangsih Syam, Komunikasi Transendental Perspfektif Sains Terpadu (Bandung:
PT Remaja Rosdakarya, 2015).

?'Tidak terlepas dari kajian Filsafat, ilmu komunikas khususnya Komunikasi Transendental
seperti didalam bukunya Nina W. Syam berargumen bahwa filsafat metafisik adalah salah satu
fondasi ilmiah komunikasi transendental. Lihat Selengkapnya: Wachid, A., & Budiantoro, W.
Epistemologi Komunikasi Transendental:(Kajian Hermeneutika Filosofis Hans-George Gadamer
Pada Perpuisian.

% Mediana Handayani, Novita Damayanti, and Amin Saragih Manihuruk, “Komunikasi
Transendental (suatu Tinjauan Dari Dimensi llmu Antropologi Metafisika),” Wacana Jurnal
llmiah llmu Komunikasi 10, no. 2 (2011): 1-19, doi:https://doi.org/10.32509/wacana.v10i2.455.



14

komunikasi juga dapat dianalisis serta mempunyai relasi yang sangat
signifikan dengan kajian-kajian agama.

Dengan demikian, komunikasi transendental ini menyimpan gagasan
mengenai pelampauan, pergerakan, serta peralihan dari ranah eksistensial
menuju arah yang lebih tinggi atau sifatnya yang berbeda. Dalam kajian
akademik, komunikasi transendental bukan hanya sebatas komunikasi
simbolik, melainkan sebuah proses yang melampaui batas-batas empiris
manusia demi tercapainya suatu hubungan dengan sumber makna yang lebih
dalam dan sifatnya lebih tinggi.

Untuk memahami lebih lanjut bagaimana komunikasi transendental
dalam praktik penyembuhan suwuk pada masyarakat Jawa Muslim, penting
kiranya kerangka teoritis untuk analisis lebih mendalam. Teori yang pertama
saya akan mencoba menjawab dengan teori interaksionisme simbolik yang
dikembangkan oleh George Herbert Mead,?® kemudian yang ke dua teori Aksi
Sosial yang di gagas olen Max Weber dan teori pendukung lainnya seperti
model komunikasi Lasswell dari aspek komunikasi. Untuk yang pertama,
dalam istilah komunikasi teori interaksionisme simbolik ini memang belum
terlalu popular. Namun di balik itu, interaksi simbolik ini memberikan sebuah
tekanan dalam keterkaitan symbol dan interaksi yang bermula dari individu,
dalam teori interaksionisme simbolik ini Herbert Mead mengedepankan tiga

unsur yaitu: pikiran manusia (Mind), diri (Self) dan society (Masyarakat).*

% George Herbert Mead, Mind, Self & Seciety, terj. William Saputra (Forum Grub Relasi
Inti Media, 2025).

%0 Nina Siti Salmaniah Siregar, “Kajian Tentang Interaksionisme Simbolik,” Perspektif 1,
no. 2 (February 3, 2016): 100=110, doi:10.31289/perspektif.v1i2.86.



15

Mead menambahkan mengenai self dalam kohesi sosial manusia pada
umumnya saling terjadi komunikasi dengan manusia atau hal-hal yg lainnya,
menyimak apa yang disampaikan serta menentukan apa yang mau
disampaikan.®® Keterkaitan antara interaksi simbolik dengan praktik
penyembuhan ialah terletak pada proses interaksi antara penyembuh dengan
pasien, selain itu dalam praktik suwuk seorang penyembuh bukan hanya
dianggap sebagai penyembuh saja, tetapi sebagai pelopor sosial yang
mempunyai makna simbolis dalam komunitas.

Kemudian yang kedua adalah teori aksi sosial yang dikembangkan oleh
Max Weber, sejatinya teori ini lebih pada aspek sosiologi. Secara sederhana,
teori ini bermakna tindakan sebuah individu yang dilakukan dengan maksud
mempengaruhi individu lain atau dalam lingkungan sekitar.*® Lanjut, Weber
mengakumulasikan empat jenis model teori ini. Yakni Tindakan rasional
instrumental, nilai rasional, tradisional dan efektif.*® Pertama, Tindakan
rasional instrumental, secara umum makna dari instrumental ini adalah
dimana aktor sosial menelusuri cara paling efisien untuk memperoleh sebuah
tujuan. Dalam pelaksanannya ditopang atas dasar dengan penuh kesadaran.
Kedua, nilai tindakan rasional, ini dapat dipahami bahwa sebuah tindakan

untuk menuju yang dianggap yang diharapkan demi tujuan itu sendiri. Seperti

%! Teresia Noiman Derung, “Interaksionisme Simbolik Dalam Kehidupan Bermasyarakat,”
SAPA - Jurnal Kateketik Dan Pastoral 2, no. 1 (May 1, 2017): 118-31, doi:10.53544/sapa.v2i1.33.

%2 Miftahul Fikria and Agoes Moh Moefad, “Analisis Teori Tindakan Sosial Max Weber
Dan Fakta Sosial Emile Durkheim Dalam Pengenalan Tradisi Lokal Kemasyarakatan,” An-Nuha
11, no. Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial (July 2024): 109-19.

% Vivin Devi Prahesti, “Analisis Tindakan Sosial Max Weber dalam Kebiasaan Membaca
Asmaul Husna Peserta Didik MI/SD,” AN NUR: Jurnal Studi Islam 13, no. 2 (December 31,
2021): 137-52, doi:10.37252/annur.v13i2.123.



16

contoh percaya kepada Tuhan serta menjalankan perintahnya demi untuk
mencapai sebuah keselamatan. Ketiga, tindakan tradisional, ini dapat
dipahami sebuah tindakan yang berlanjut terus-menerus seperti dalam adat
istiadat atau tradisi yang melekat dalam kehidupan masyarakat, sehingga
dilakukan tanpa berpikir panjang atau memilih. Keempat, tindakan efektif,
tindakan ini lebih dominan terhadap suatu perasaan ataupun sikap emosi
tanpa sadar, bentuknya tidak rasional dan menciptakan emosi dalam dalam
diri seorang.®*

Pada hakikatnya, teori aksi sosial yang digagas oleh Max Weber ini
merupakan salah satu kerangka teoritis yang utama dalam sosiologi klasik.
Keempat model dari teori aksi sosial Weber penting untuk menganalisis
bagaimana individu atau dalam sebuah kelompok mengambil keputusan dan
bertindak dalam konteks sosial tertentu, termasuk dalam praktik dalam
penyembuhan suwuk dalam masyarakat Jawa Islam. Dengan menggunakan
kerangka Weber, penelitian ini dapat menafsirkan sebuah makna tindakan
aktor secara lebih kompherensif, yang terdepan adalah melihat bagaimana
dimensi rasionalitas, nilai, tradisi serta emosi berperan untuk membentuk pola
tindakan sosial mereka.

Kemudian, sebagai teori pendukung lainnya adalah teori komunikasi
Lasswell, dalam teorinya menyebutkan model linier, artinya dalam
komunikasi terjadinya satu arah. Lasswell menegaskan dari satu arah ini

dapat menjawab lima pertanyaan. Siapa? (komunikator), apa yang dikatakan?

% Fikria and Moefad, “Analisis Teori Tindakan Sosial Max Weber Dan Fakta Sosial Emile
Durkheim Dalam Pengenalan Tradisi Lokal Kemasyarakatan.”



17

(pesan), melalui apa? (media), kepada siapa? (komunikan/penerima), apa efek
yang terjadi? (dampak).* Dengan melihat beberapa pertanyaan di atas, dalam
praktik suwuk ini dapat diuraikan bahwa KH Abdul Khalim dapat dikatakan
sebagai komunikator, dalam melalukan prosesnya KH Abdul Khalim
mengatakan kesembuhan ini murni atas izin Allah, dia hanya menjadi
perantara dalam proses penyembuhan suwuk ini dengan menggunakan bacaan
doa, ayat-ayat al-Qur’an dan media air. Dalam praktik suwuk ini, pasien
dapat dikatakan sebagai komunikan atau orang yang menerima praktik
suwuk, kemudian efek dari proses penyembuhan ini adalah ada yang sembuh
ada yang tidak, penelitian ini tidak mengklaim seorang pasien itu sembuh
atau tidaknya.
F. Metode Penelitian

Dalam penelitian ini penulis menggunakan metode etnografi dengan
pendekatan studi kasus dalam mencari data. Metode ini dipilih dengan alasan
penulis ingin melakukan eksplorasi yang lebih mendalam dalam fenomena
sosial dalam lingkup kehidupan nyata. Penulis merasa studi kasus ini dapat
menyediakan ruang yang bagi peneliti yang mendalami secara holistik dan
lebih akurat dalam praktik penyembuhan tradisional suwuk dalam masyarakat
Jawa Muslim yang kental akan nilai-nilai budaya dan tradisi dan spiritual.

Penelitian ini penulis lakukan kurang lebih selama 9 bulan dari Februari
2025 sampai November 2025, selain menggunakan jenis kualitatif dengan

pendekatan studi kasus, penulis juga melakukan observasi langsung di

% Winda Kustiawan et al, “Keberadaan Ilmu Komunikasi dan Perkembangan Teori
Komunikasi dalam Peradaban Dunia,” Prodi Perpustakaan dan Sains Informasi Universitas
Muhammadiyah Enrekang 1, no. Jurnal Perpustakaan dan Informasi (2022).



18

lapangan, melakukan wawancara yang mendalam mengenai penyembuhan
tradisional suwuk dalam masyarakat Jawa. Penulis melalukan wawancara di
daerah Yogyakarta. Yang pertama dengan KH. Abdul Khalim yang
merupakan seorang penyembuh suwuk di daerah Gedad Banyusoca, Playen,
Kab. Gunung Kidul, D.I Yogyakarta. Selanjutnya, sebagai informan
tambahan sebagai pasien pertama bapak Munadi sekaligus masyarakat
setempat. Kemudian, informan lainnya Mas Wito dan Mbak Sri Ayu.

Selanjutnya sebagai tambahan penulis mengambil informasi-informasi
mengenai pembahasan komunikasi transendental dalam praktik suwuk di
kalangan masyarakat Jawa Islam sebagai data sekunder. Tidak hanya itu
sumber pendukung lainnya ialah Library Research atau metode pengumpulan
data dari berbagai jurnal, buku, majalah dan literatur lainnya untuk menyusun
penelitian ini. Setelah data-data penelitian terkumpul, maka kemudian penulis
melakukan analisis data-data tersebut yang bersumber dari pengamatan,
wawancara dan catatan lapangan lapangan secara offline dan juga
menggabungkan data-data lainnya seperti buku-buku, artikel, tesis, disertasi,
website dan sumber-sumber lainnya yang menurut penulis sangat relevan
dengan penelitian ini.
Sistematika Pembahasan

Untuk mengarahkan tesis ini sebagai rancangan berikutnya atau
sistematika dan sebuah struktur dalam penyusunan pembasan peneliti akan

memberikan kerangka secara sistematis beberapa bagian, diantara lain:



19

BAB | Sebagai langkah awal atau Pendahuluan. Secara umum dalam bab ini
terdapat seperti Judul tesis, latar belakang, rumusan masalah, tujuan
penelitian, kajian pustaka, kerangka teoritis, metode penelitian dan

sistematika pembahasan.

Bab Il Saya akan membahas mengenai Islam, suwuk dan tradisi
penyembuhan tradisional masyarakat lokal penyembuhan tradisional suwuk
secara umum. Kemudian, secara spesifik akan dilengkapi dengan beberapa
sub bab seperti: sejarah singkat praktik penyembuhan suwuk, penyembuhan
Islam lokal, seperti rugyah, rajah dan suluk. Dalam sub bab lain akan
membahas menhenai tradisi turun temurun dari praktik penyembuhan suwuk

serta bagaiamana mengakulturasikan nila-nilai budaya dengan ajaran Islam.

Bab 11l Sebagai topik utama saya akan menguraikan bentuk komunikasi
transendental dalam praktik penyembuhan suwuk dengan diikuti beberapa
sub bab konsep ritual sebagai praktik penyembuhan suwuk seperti mantra
atau jampi-jampi, bacaan doa, ayat-ayat al-Qur’an, media air, obat herbal dan
bagaimana tujuan suwuk ini dapat membentuk jiwa yang religious bagi

pasien.

Bab 1V Menganalisis mengenai mediasi spiritual: otoritas kyai sebagali
pneghubung antara fisik dan metafisik. serta dalam sub bab nya didukung
seperti: antara fisik dan metafisik, pembentukan identitas kyai sebagai
mediator dalam penyembuhan, antara ruang sakral dan profan dalam praktik

suwuk dan komunikasi interpersonal.



20

BAB V Sebagai penutup dari tesis ini yang terdapat dua sub bab vyaitu:
kesimpulan dan saran. Kesimpulan ini berfungsi untuk menjelaskan jawaban
dari dua permasalan diatas, sedangkan saran merupakan tawaran untuk riset

atau penelitian-penelitian berikutnya.



BAB V
PENUTUP
A. Kesimpulan

Penelitian ini berangkat dari upaya untuk memahami praktik
penyembuhan suwuk dalam masyarakat Jawa Islam bukan hanya semata-
mata sebagai fenomena penyembuhan alternatif, melainkan sebagai ruang
nyata komunikasi transendental yang mempertemukan dimensi manusia,
simbol keagamaan dan keyakinan terhadap kekuasaan ilahi. Berdasarkan hasil
penelitian etnografi dengan pendekatan studi kasus terhadap praktik suwuk
yang dilakukan oleh KH Abdul Khalim, dapat dirumuskan beberapa
kesimpulan utama yang menjawab rumusan masalah yang sudah dirumuskan
dalam bab pertama dana malihat hasil penelitian hingga pada pembahasan
yang sudah dijelaskan pada bab-bab yang ada sebelumnya, sekaligus
menegaskan kontribusi akademik dalam tesis ini, maka kesimpulan dari tesis

ini yaitu sebagai berikut:

Pertama, praktik penyembuhan suwuk dalam masyarakat Jawa Islam
dapat dipahami sebagai salah satu bentuk komunikasi transendental yang
terstruktur dan bermakna. Komunikasi transendental dalam konteks ini tidak
hadir secara abstrak, melainkan diwujudkan melalui simbol-simbol religius
yang konkret, seperti bacaan doa, ayat-ayat al-Qur’an dan media air putih.
Unsur-unsur tersebut berfungsi sebagai medium komunikasi yang
menghubungkan manusia dengan Tuhan sebagai sumber utama dalam

kesembuhan.

84



85

Kedua, bentuk komunikasi transendental dalam praktik penyembuhan
suwuk tercermin melalui ritual-ritual keagamaan yang konsisten dan
berulang, doa dan bacaan ayat-ayat al-Qur’an tidak hanya dimaknai sekedar
rangkaian kata, melainkan sebagai pesan simbolik yang diyakini memiliki
daya transendental. Dalam persepektif ilmu komunikasi, praktik ini
menunjukkan bahwa komunikasi transendental tidak selalu berlangsung
dalam ranah empiris dan rasional, tetapi juga dapat berjalan dalam wilayah
sakral yang berlandaskan kepercayaan dan keyakinan religius. Dengan
demikian, tesis ini menjelaskan bahwa komunikasi transendental merupakan
bagian yang sah dan relevan dalam kajian ilmu komunikasi, khususnya ketika

dikaitkan dengan praktik budaya dan keagamaan masyarakat.

Ketiga, peran KH Abdul Khalim sebagai pelaku utama dalam praktik
penyembuhan suwuk menunjukkan posisi kiai sebagai mediator spiritual yang
memilki legitimasi keagamaan dan sosial. Otoritas tersebut tidak bersumber
pada klaim kekuatan supranatural personal, melainkan pada pemahaman
agama, integritas moral dan pengakuan masyarakat. Dalam praktiknya, KH
Abdul Khalim memposisikan diri kepada Tuhan, sehingga praktik suwuk
yang dilakukan tetap berada dalam koridor ajaran Islam dan tidak

bertentangan dengan prinsip tauhid.

Keempat, analisis menggunakan teori interaksionisme simbolik
menunjukkan bahwa kesembuhan dalam praktik suwuk dikonstruksi melalui
interaksi simbolik antara penyembuh, pasien dan simbol-simbol religius yang

digunakan. Sementara itu, teori aksi sosial Max Weber membantu



86

menjelaskan tindakan sosial yang bermakna, didorong oleh rasionalitas nilai,
tradisi dan pertimbangan emosional-spiritual, bukan semata-mata tindakan
irasional. Selain itu, ditinjau dari persfektif model komunikasi Lasswell,
praktik suwuk memenuhi unsur-unsur dasar komunikasi, yaitu komunikator,

pesan, media, komunikan dan efek.

Kelima, keberlangsungan praktik suwuk dalam masyarakat Jawa Islam
mencerminkan proses akulturasi antara tradisi lokal dengan ajaran Islam.
Praktik penyembuhan suwuk ini tidak dapat dihapuskan, melainkan dikaitkan
dengan nilai-nilai Islam, sehingga tetap relevan dan dapat diterima oleh
masyarakat. Dalam konteks ini, komunikasi transendental melalui suwuk
berfungsi sebagai sarana pelestarian kearifan lokal sekaligus penguatan

religius yang ditumbuhkan dalam masyarakat.

Terakhir, dalam rasionalitas memang belum ada jawaban yang rasional
dari penyembuh terkait dengan bagaimana metode dan rahasia dibalik
pengobatan dari suwuk ini secara ilmiah, rasionalitas dalam praktik
penyembuhan suwuk ini bersumber dari bacaan doa, ayat-ayat al-Qur’an
seperi penyembuhan yang sudah dilakukan Nabi. Praktik penyembuhan
suwuk ini penjelasan rasionalnya muncul mengikuti bagaimana Nabi dalam
melakukan penyembuhan, selain itu juga kesembuhan dari pasien itu
didominasi oleh legitimasi dan karena otoritas nya sudah terbangun sebagai
tokoh agama atau orang yang dituakan. Dengan adanya hal sedemikian

semakin meyakinkan pasien untuk bisa sembuh.



87

Secara keseluruhan, penelitian tesis ini menyimpulkan bahwa praktik
penyembuhan suwuk merupakan fenomena komunikasi transendental yang
kompleks dan bermakna. Praktik suwuk ini tidak hanya berfungsi sebagai
alternatif penyembuhan, melankan juga sebagai media pembentukan makna,
penguatan keimanan dan pemeliharaan hubungan sosial dalam masyarakat
Jawa Islam. Di sisi lain, fenomena ini muncul untuk memperlihatkan bahwa
komunikasi transendental tidak hanya terpaku dalam praktik keagamaan yang
formal, melainkan dalam praktik penyembuhan suwuk yang diupayakan
kepada pasien untuk menyeimbangkan antara jasmani, rohani dan

spiritualitas.

Saran

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan di atas, beberapa saran

dapat diajukan sebagai berikut.

Kajian mengenai komunikasi transendental dalam praktik penyembuhan
suwuk belum semuanya dapat di konstruksi dengan maksimal . Oleh karena
itu, untuk penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji secara mendalam
dengan pendekatan yang beragam seperti kajian antopologi dan komunikasi,
serta memperluas objek penelitian pada praktik penyembuhan suwuk agar

dapat memperoleh pemahaman yang komprehensif dan komparatif.



88

DAFTAR PUSTAKA

Afiyatin, Alfiyah Laila. “Ruqyah Sebagai Pengobatan Berbasis Spiritual Untuk
Mengatasi Kesurupan.” Hisbah: Jurnal Bimbingan Konseling dan Dakwah
Islam 16, no. 2 (March 25, 2020): 216-26. doi:10.14421/hishah.2019.162-
09.

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. “Redefining The Term of Dukun.” A Journal of the
Faculty of Cultural Sciences, Universitas Gadjah Mada 29, no. 1 (2017):
46-60. doi:https://doi.org/10.22146/jh.22565.

. “Redefining The Term of Dukun” 29, no. 1 (2017).

“Ahmad Zuhdi Tradisi Suwuk Dalam Tinjauan Sains Modern,” n.d.

Ainiyah, Nur, and Faiz Zainuddin. “Komunikasi Transendental Dan Epistimologi
Islam (Persepektif Empiris-Metodis: Burhani Dan Irfani),” n.d.

Alindah, Lutfiyah. “Simbiosis Pengetahuan: Menelusuri Kombinasi Penyembuhan
Islami dan Tradisional dalam Naskah Mujarrabat Jawan.” Suluk: Jurnal
Bahasa, Sastra, Dan Budaya 6, no. 1 (May 2, 2024). 55-67.
doi:10.15642/suluk.2024.6.1.55-67.

Arkananta, Daffa. “Pengobatan Nabi di Era Modern: Menjembatani Praktik Kuno
dengan Perawatan Kesehatan Kontemporer.” Jurnal Ruhul Islam 2, no. 2
(October 21, 2024): 111-39. doi:10.33476/jri.v2i2.212.

As, Enjang, and Ridwan Rustandi. “Komunikasi Transendental Ritual Keagamaan
Tarekat Qadiriyyah wa  Nagsabandiyyah  Pesantren  Suryalaya
Tasikmalaya.” Jurnal Komunikasi 17, no. 1 (October 31, 2022): 47-66.
doi:10.20885/komunikasi.vol17.issl.art4.

Asrofik, Indah Rahmawati, Akhmad Khusnur Rozak, and Muhammad Amiruddin.
“Kebudayaan Kesehatan Islam: Tinjauan Sejarah Dan Relevansinya
Dalam Kesehatan Masyarakat Kontemporer.” Ameena Journal 2, no. 3
(August 30, 2024): 280-97. doi:10.63732/aij.v2i3.107.

Atsarissalaf, Muhyi. “Ruqyah Ustaz Muhammad Faizar: Mediasi dan
Transformasi Diri Etis.” Tesis, UIN Sunan Kalijaga, 2024.

Derung, Teresia Noiman. “Interaksionisme Simbolik Dalam Kehidupan
Bermasyarakat.” SAPA - Jurnal Kateketik Dan Pastoral 2, no. 1 (May 1,
2017): 118-31. doi:10.53544/sapa.v2il.33.

Early Wulandari Muis, and Heksa Biopsi Puji. “Menjaga Sehat, Menjaga Adat
Praktik Pengobatan Tradisional Tumpuroo Dan Pelestarian Adat Di
Hukaea-Laeya.” Jurnal Masyarakat dan Budaya 22, no. 3 (December 30,
2020). doi:10.14203/jmb.v22i3.1064.

Elendu, Chukwuka. “The Evolution of Ancient Healing Practices: From
Shamanism to Hippocratic Medicine: A Review.” Medicine 103, no. 28
(July 12, 2024): €39005. doi:10.1097/MD.0000000000039005.

Fikri, Riswandha Cahya. “Komunikasi Transendental Dalam Praktik Ruqyah Di
Jam’iyyah Ruqyah Aswaja Laskar Kuda Putih Situbondo.” Tesis, UIN
Khas Jember, n.d.

Fikria, Miftahul, and Agoes Moh Moefad. “Analisis Teori Tindakan Sosial Max
Weber Dan Fakta Sosial Emile Durkheim Dalam Pengenalan Tradisi
Lokal Kemasyarakatan.” An-Nuha 11, no. Jurnal Kajian Islam,
Pendidikan, Budaya dan Sosial (July 2024): 109-109.




89

Genik Puji Yuhanda. “Komunikasi Transendental Praktisi Supranatural Dengan
Khodam Untuk Penyembuhan Penyakit Medis Dan Non Medis.”
Komversal 5, no. 2 (February 6, 2020). doi:10.38204/komversal.v5i2.388.

Ghifari, Muhammad Shiddiq Al. “Komunikasi Transdental dalam Ibadah Suluk”
4,no. 2 (2024): 101-17.

Ghufron, M, and Muhammad Amrillah. “Transcendental Communication
Between Man And God In Prayer Services: Harold Lasswell’s
Perspective.” Tasamuh Jurnal Komunikasi Dan Pengembangan
Masyarakat Islam 20 (December 28, 2022). doi:10.20414.

Hajar, Siti, and Riza Awal Novanto. “Al-Qur’an Sebagai Syifa’ dan Meditasi
Kesehatan.” AL-MUFASSIR 3, no. 2 (December 31, 2021): 119-30.
d0i:10.32534/amf.v3i2.2475.

Handayani, Mediana, Novita Damayanti, and Amin Saragih Manihuruk.
“Komunikasi Transendental (suatu Tinjauan Dari Dimensi Ilmu
Antropologi Metafisika).” Wacana Jurnal limiah IImu Komunikasi 10, no.
2 (2011): 1-19. doi:https://doi.org/10.32509/wacana.v10i2.455.

Harahap, Alwi Padly. “Metode Pengobatan Pada Masa Rasiilullah Saw,” 2023.

Hariati, Rima. “Epistemologi Penyembuhan Tradisional: Mungkinkah Untuk
Berkolaborasi Dengan Pengobatan Modern?” Sanjiwani: Jurnal Filsafat
15, no. 1 (March 31, 2024): 92-104. doi:10.25078/sjf.v15i1.3299.

Hayati Putri, Ainul. “Muden Penyembuh dan Pengetahuan Penyembuh Oleh:”
Tesis, UIN Sunan Kalijaga, 2023.

Herbert Mead, George. Mind, Self & Seciety. Forum Grub Relasi Inti Media,
2025.

Humaera, Sitti. “Ruqyah Syar’iyyah, Konseling Dan Otoritas Dalam
Penyembuhan Islam.” Tesis, UIN Sunan Kalijaga, 2022.

Husna, Fitria. “Suluk Di Aceh: Antara Sufisme Dan Penyembuhan.” Tesis, UIN
sunan Kalijaga, 2023.

Ibrahim, Iskandar, and Mirza Mirza. “Praktik Zikir Suluk Sebagai Psikoterapi Di
Aceh.” Seurune : Jurnal Psikologi Unsyiah 5, no. 2 (July 30, 2022): 209-
32. doi:10.24815/s-jpu.v5i2.27453.

Ihsan, Muhammad. ‘“Pengobatan ala Rasulullah SAW sebagai Pendekatan
Antropologis dalam Dakwah Islamiah di Desa Rensing Kecamatan Sakra
Barat.” PALAPA 4, no. 2 (November 30, 2016): 152-210.
doi:10.36088/palapa.v4i2.32.

Inayatul, Isma, and Nurul Rahmawati Farida. “Komunikasi Kesehatan Dalam
Praktik Pengobatan Tradisional Suwuk: Studi Kasus Di Desa Weru,
Kecamatan Paciran, Kabupaten Lamongan.” Jurnal Media Akademik
(Jma) 3, no. jurnal.mediaakademik (24).
doi:https://doi.org/10.62281/v3i6.2344.

Jahroni, Jajang. “Prophet’s Medicine Among the Contemporary Indonesian Salafi
Groups.” Epistemé: Jurnal Pengembangan llmu Keislaman 15, no. 02
(November 24, 2020): 315-43. doi:10.21274/epis.2020.15.02.315-343.

Kadri. Komunikasi Manusia Sejarah, Konsep, Praktik. ALAMTARA
INSTITUTE, n.d.



90

Khair, Nuzulul. “Ritual Penyembuhan dalam Shamanic Psychotherapy (Telaah
Terapi Budaya di Nusantara).” Buletin Psikologi 23, no. 2 (December 1,
2015): 82. doi:10.22146/bpsi.10565.

Kholiq, Abd. “Komunikasi Transendental: kajian interaksi manusia Dengan sang
kholiq.” Alamtara: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 7, no. 2
(December 30, 2023): 139-50. doi:10.58518/alamtara.v7i2.2278.

Koenig, Harold G., and Saad Al Shohaib. Health and Well-Being in Islamic
Societies: Background, Research, and Applications. Cham: Springer
International Publishing, 2014. doi:10.1007/978-3-319-05873-3.

Kustiawan, Winda, Juni Hidayati, Vania Daffa, Alya Hamzah, Muhammad
Harmain, and Eki Kuswananda. “Keberadaan Ilmu Komunikasi dan
Perkembangan Teori Komunikasi dalam Peradaban Dunia.” Prodi
Perpustakaan dan Sains Informasi Universitas Muhammadiyah Enrekang
1, no. Jurnal Perpustakaan dan Informasi (2022).

Lan, Qing. “Does Ritual Exist? Defining and Classifying Ritual Based on Belief
Theory.” The Journal of Chinese Sociology 5, no. 1 (December 2018): 5.
d0i:10.1186/s40711-018-0073-x.

Luthfi. “Penyembuhan Tradisional Islami (Sebagai Model Psikologi Konseling
Dakwah).” AN-NASHIHA: Journal of Broadcasting and Islamic
Communication Studies 1, no. 2 (October 1, 2021): 77-86.
doi:10.55352/an-nashiha.v1i2.336.

Malik, Muhammad Ibnu. “Peran Kiai Sebagai Tokoh Sentral Dalam Masyarakat
Desa Tieng Kejajar Wonosobo.” Faculty of Tabiyah Institut limu Alquran
an-Nur Yogyakarta 2, no. 2 (2023).

Manafe, Yermia Djefri. “Komunikasi Ritual pada Budaya Bertani Atoni Pah Meto
di Timor-Nusa Tenggara Timur.” Jurnal ASPIKOM 1, no. 3 (July 15,
2011): 287. d0i:10.24329/aspikom.v1i3.26.

Mawardi, Kholid. “Akomodasi Pesantren Pada Kesenian Rakyat Di Cangkringan,
Sleman, Yogyakarta.” IBDA" : Jurnal Kajian Islam dan Budaya 15, no. 2
(March 13, 2018): 284-96. doi:10.24090/ibda.v15i2.2017.pp284-296.

Mulyana, Deddy. Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2009.

Munawaroh, Lathifah. “Thomas Luckmann: Kontribusi Sosiologi Pengetahuan
Dalam Studi Islam.” Al-Ulum Jurnal Pemikiran dan Penelitian ke Islaman
9, no. 4 (September 25, 2022): 417-32.
doi:10.31102/alulum.9.4.2022.417-432.

Mugqoyyidin, Andik Wahyun. “Islam Jawa, Distingsi Tradisi, Transformasi Spirit
Profetik, Dan Globalisasi.” Akdemika Jurnal Pemikiran Islam 21, no. 01
(2016).

Nasrudin, Juhana. “Relasi Agama, Magi, Sains dengan Sistem Pengobatan
Tradisional-Modern pada Masyarakat Pedesaan.” Hanifiya: Jurnal Studi
Agama-Agama 2, no. 1 (February 25, 2019): 42-58.
doi:10.15575/hanifiya.v2i1.4270.

Nieber, Hanna. “‘They all just want to get healthy!” Drinking the Qur’an between
forming religious and medical subjectivities in Zanzibar.” Journal of



91

Material  Culture 22, no. 4 (December 2017): 453-75.
doi:10.1177/1359183517729427.

Nurdin, Ali. “Komunikasi Magis Dukun (Studi Fenomenologi Tentang
Kompetensi Komunikasi Dukun).” Jurnal Aspikom 1, no. 5 (July 20,
2012): 383. doi:10.24329/aspikom.v1i5.43.

Nurhikmah. “Komunikasi Trasendental.” Komunida : media komunikasi dan
dakwah 7, no. 2 (June 1, 2017): 139-53. doi:10.35905/komunida.v7i2.476.

Pamungkas, Bayu, Muhammad Noupal, Murtiningsih Murtiningsih, and Nur
Fitriyana. “Tradisi ‘Rajah’: Terapi Mistik Dalam Kepercayaan Masyarakat
Suku Jawa di Kabupaten Ogan Komering Ulu Timur.” Jurnal Studi Agama
6, no. 1 (June 28, 2022): 12—28. doi:10.19109/jsa.v6i1.12849.

Prahesti, Vivin Devi. “Analisis Tindakan Sosial Max Weber dalam Kebiasaan
Membaca Asmaul Husna Peserta Didik MI/SD.” AN NUR: Jurnal Studi
Islam 13, no. 2 (December 31, 2021): 137-52.
doi:10.37252/annur.v13i2.123.

Putri, Nesti Eka, and Deny Wahyu Apriadi. “Konstruksi Sosial Masyarakat
terhadap Dukun Suwuk di Desa Tanjung Lor, Kabupaten Pacitan.” Jurnal
Sosiologi USK (Media Pemikiran & Aplikasi) 17, no. 1 (June 30, 2023):
49-62. doi:10.24815/jsu.v17i1.31484.

Rahim, Umar Abdur. “Doa Sebagai Komunikasi Transedental Dalam Prespektif
Komunikasi Islam.” Idarotuna 2, no. 1 (November 1, 2019).
doi:10.24014/idarotuna.v2i1.8189.

Ramadhani, Suci, Ambia Nurdin, Ully Fitria, Kiki Asrifa Dinen, and Reza Kurnia.
“Tradisi Pengobatan Tradisonal Meurajah Di Gampong Cucum Aceh
Besar.” Public health Journal, 2023.

Rismadona, Rismadona. ‘“Pengobatan Tradisional Pada Masyarakat Kota
Prabumulih Propinsi Sumatera Selatan.” Jurnal Penelitian Sejarah Dan
Budaya 4, no. 2 (July 17, 2019): 1177-88. doi:10.36424/jpsb.v4i2.65.

Setiawan, Kodrat Eko Putro, Wahyuningsih Wahyuningsih Wahyuningsih, Dedy
Richi Rizaldy, and Devi Cintia Kasimbar. “Suwuk : Construction of the
Javanese People’s Mindset in Medicine.” Jurnal Javanologi 5, no. 1
(February 21, 2023): 910. doi:10.20961/javanologi.v5i1.67938.

Sholahuddin, Ahmad. “(Studi Tentang Motif Pilihan Orientasi Kesehatan
Tradisional Pada Masyarakat Di Kecamatan Rengel Kabupaten Tuban),”
n.d.

Siregar, Ardiansyah, and Junaidi Junaidi. ‘“Pandangan Masyarakat Terhadap
Dukun Sebagai Pengobatan Kesehatan Dalam Perspektif Agidah Islam
Studi Kasus Pada Kabupaten Tapanuli Selatan.” Kamaya: Jurnal llmu
Agama 7, no. 2 (May 3, 2024): 143-54. doi:10.37329/kamaya.v7i2.3172.

Siregar, Nina Siti Salmaniah. “Kajian Tentang Interaksionisme Simbolik.”
Perspektif 1, no. 2  (February 3, 2016): 100=110.
doi:10.31289/perspektif.v1i2.86.

Subgqi, Imam, Sutrisno, and Reza Ahmadiansah. Islam Dan Budaya Jawa. Solo:
Penerbit Taujih, n.d.

Syafitri, Yulia, and Muhammad Zuhri. “Pengaruh Praktek Tabib Atau Dukun
Terhadap Kehidupan Beragama (Studi Kasus Di Desa Jambur Pulau



92

Kecamatan Perbaungan Kabupaten Serdang Bedagai)” 1, no. Journal of
Islamic Studies (September 13, 2022).

T. Wood, Julia. Komunikasi Teori Dan Praktik. Salemba Humaika, 2013.

Triratnawati, Atik. “Acculturation in Javanese Traditional Medicine Practice in
Yogyakarta.” Komunitas 8, no. 1 (March 18, 2016): 39-50.
d0i:10.15294/komunitas.v8i1.4960.

Ul Jannah, Nur Ika Anisa’, and Siti Zurinani. “Pewarisan ilmu dukun dalam
sistem penyembuhan tradisional.” Masyarakat, Kebudayaan dan Politik
30, no. 1 (March 31, 2017): 48. d0i:10.20473/mkp.VV30112017.48-58.

Umar, Mohamad Toha. “Islam dalam Budaya Jawa Perspektif Al-Qura€™an.”
IBDA" : Jurnal Kajian Islam dan Budaya 18, no. 1 (April 29, 2020): 68—
86. doi:10.24090/ibda.v18i1.3473.

Utami, Rizka. “Rajah Dalam Tradisi Masyarakat Aceh.” Institution of Research
an Community Service Uin Antasari Banjarmasin 12, no.
https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/tashwir/issue/view/823 (January
11, 2025): 100-108. doi:https://doi.org/10.18592/jt.v12i02.15491.

Widarda, Dodo. Sufi Healing Metode Penyembuhan Warisan Para Nabi Dan
Wali. Cetakan Pertama. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2022.

Winangsih Syam, Nina. Komunikasi Transendental Perspfektif Sains Terpadu.
Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2015.

Winkelman, Michael James. “Shamans and Other ‘Magico- Religious’ Healers: A
Cross- Cultural Study of Their Origins, Nature, and Social
Transformations.” Ethos 18, no. 3 (September 1990): 308-52.
d0i:10.1525/eth.1990.18.3.02a00040.

Woodward, Mark. Java, Indonesia and Islam. Dordrecht: Springer Netherlands,
2011. doi:10.1007/978-94-007-0056-7.

Wulandari, Ismi, and Mubarak Dahlan. “Pemanfaatan Tanaman Herbal Sebagai
Obat Tradisional Pada Masyarakat Tompobulu Kabupaten Bantaeng.”
Tebar Science Jurnal Kajian Sosial dan Budaya 6, no. 1 (2022).

Yulia. “The urgency of protecting traditional knowledge of medicines as
communal intellectual property of the Aceh community.” Jurnal Geutheé:
Penelitian ~ Multidisiplin = 6, no. 2 (August 2, 2023): 166.
doi:10.52626/jg.v6i2.262.

Yulianti, Moita Sulsalman, and Upe Ambo. “Konstruksi Sosial Dalam Praktik
Pengobatan Oleh Dukun Dan Medis (Studi Di Kecamatan Lakudo
Kabupaten Buton Tengah).” Jurnal Neo Societal 3 (April 25, 2018): 374—
80.

Zadeh, Travis. “Touching and Ingesting: Early Debates over the Material Qur’an,”
n.d.

Zuhdi Dh, Achmad. “Tradisi Suwuk Dalam Tinjaun Sains Modern.” ISLAMICA:

Jurnal Studi Keislaman 13 (January 9, 2025): 116-37.



	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME

	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	KATA PENGANTAR
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	DAFTAR ISI
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Signifikansi
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teoritis
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



