
STUDI 
ISLAM
DALAM PERSPEKTIF

LINGUISTIK

Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. 

Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.

Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail

Dr. Mohamad Hussin 

Dr. Hamidah Sulaiman

S
T

U
D

I IS
L

A
M

 D
A

L
A

M
 P

E
R

S
P

E
K

T
IF

 L
IN

G
U

IS
T

IK
P

ro
f. D

r. H
j. N

a
’im

a
h

, M
.H

u
m

. [e
t a

l.]

STUDI ISLAM
DALAM PERSPEKTIF

LINGUISTIK

Pandak Carani Madani Blok G13 
RT. 03 Depok, Gilangharjo, Kec. Pandak, 
Kab. Bantul, Prov. D.I. Yogyakarta 55761 
Phone/ WA: 08 222 923 8689
Email: trussmedia2310@gmail.com 
www.trussmediagrafika.com

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik merupakan tuntutan dan 
harapan dalam pengembangan studi Islam dengan point of view 
kebahasaan yang spesi�k. Linguistik memiliki beberapa aspek antara lain 
aspek fonologi, morfologi, sintaksis, semantik, dan prakmatik. Berbagai 
aspek dalam studi Islam yang sarat dengan istilah-istilah spesi�k dapat 
ditemukan dari Al-Qur'an dan Hadist, sebagai sumber utamanya. 

Konsep Linguistik terapan dalam kajian Islam telah diaplikasikan 
secara efektif sejak zaman Nabi Muhammad Saw; dan oleh para ulama 
sejak beberapa abad yang lalu hingga di era digital ini menjadi hal yang 
sangat penting bagi kehidupan manusia. Linguistik terapan dan Studi 
Islam yang bersifat edukatif ini terus berkembang semakin pesat seiring 
perkembangan dalam komunikasi global untuk memenuhi kebutuhan 
hidup manusia secara keseluruhan. Nilai-nilai normatif Islam dapat 
diimplementasikan sesuai dengan tantangan dan perkembangan jaman 
berbasis linguistik terapan dalam memaknai ajaran-ajaran Islam yang 
luhur dan moderat.

uku referensi ini menunjukkan bahwa perkembangan studi Islam Bakhir-akhir ini tidak lagi dipahami hanya dalam pengertian 
historis dan doktriner, tetapi telah menjadi fenomina yang 

kompleks. Islam tidak hanya terdiri dari petunjuk formal tentang seorang 
individu yang harus memaknai kehidupannya. Islam telah menjadi sistem 
budaya, peradaban, komunitas politik, ekonomi, dan bagian penting dari 
perkembangan dunia. Tuntutan di atas dapat diwujudkan kalau umat 
Islam bersikap Islamis; mereka merasa bangga terhadap agamanya dan 
menjadi umat umat terbaik (khairu ummah). 



STUDI ISLAM
DALAM PERSPEKTIF

LINGUISTIK



Sanksi Pelanggaran Pasal 113 Ayat 3 dan 4
Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014

1.	 Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/ atau tanpa izin Pencipta dan pemegang  
Hak Cipta melakukan pelanggaran hal ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud 
dalam pasal 9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan / atau huruf g untuk 
Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 4 
(empat) tahun dan/ atau pidana denda paling banyak Rp 1.000.000.000,00 (satu 
miliar rupiah).

2.	 Setiap orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang 
dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana penjara paling lama 10 (sepuluh) 
tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 4.000.000.000,00 (empat miliar 
rupiah).

Hak Cipta dilindungi Undang-Undang

all rights reserved



Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum.

Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.

Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail

Dr. Mohamad Hussin

Dr. Hamidah Sulaiman

STUDI ISLAM

LINGUISTIK

TRUSSMEDIA GRAFIKA

DALAM PERSPEKTIF



Penulis:
Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.

Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Editor/ Penyunting:
Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.

Penyelaras Akhir : 
Minan Nuri Rohman

Cover & Layout: 

M. Aqibun Najih
Penerbit

Trussmedia Grafika
Pandak Carani Madani Blok G13 RT. 03 Depok, Gilangharjo, 

Kec. Pandak, Kab. Bantul, Provinsi Daerah Istimewa Yogyakarta 55761
Phone/ WA: 08 222 923 86 89

Email: one_trussmedia@yahoo.com
www.trussmediagrafika.com

Cetakan Pertama, Januari 2024
x + 182; 15,5 x 23 cm

ISBN: 978-623-8443-09-3

STUDI ISLAM
DALAM PERSPEKTIF LINGUISTIK 

Copyright © 2024, Penulis

Hak cipta dilindungi oleh undang-undang.
Dilarang memproduksi atau memperbanyak seluruh atau sebagian dari buku ini dalam 
bentuk atau cara apa pun tanpa izin dari penulis dan penerbit.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik v

Kata Pengantar

 إِلَه 
َّا

ن ل
َ
شْـهَدُ أ

َ
قُـرْآنَ لسَِــاناً عَرَبيًِّا وَتبِيَْاناً، وَأ

ْ
يْ جَعَـلَ ال ِ

َّذ
ـَمْـدُ لِله ال

ْح
الَ

نَّ 
َ
شْـهَدُ أ

َ
نسَْــانِ مِنَّةً وَتوَضِْيحْاً وَإعِْطَاءً، وَأ ِ

ْإ
 ال

َىَل َـانِ ع نْعَـمَ بالِلِّسـ
َ
 الُله، أ

َّلا
إ

حْسَـنُ بَيَاناً، صَلّى الُله عَليَهِْ 
َ
فصَْحُ النَّاسِ لسَِــاناً وَأ

َ
ُ أ

ُهل
داً عَـبدُْهُ وَرسَُوْ مََّ مُح

ـا بَعْـــدُ. مَّ
َ
يْنَ سَــلكَُوْا طَرِيقَْتَهُ لغَُـةً وَبَيَاناً. أ ِ

َّذ
تبْاعَِهِ ال

َ
صْحَابهِِ وَأ

َ
ِ وَأ  آِهل

َىَل وَع

Segala puji bagi Allah yang telah memberi petunjuk dan ridha-
Nya kepada kita semua, semoga kita dapat menjalankan perintah-
Nya dan mengikuti sunah-sunnah nabi-Nya. Âmîn.

Islam sebagai salah satu agama samawi telah disempurnakan 
dengan petunjuk dan aturan bagi kehidupan manusia. Seluruh 
ajarannya dipahami oleh umat-Nya sebagai the best way of life, dan 
universalitas ajaran Islam merupakan tanggung jawab para cerdik 
pandai untuk mengelaborasikan, baik dalam kehidupan ruhaniyah 
yang dilandasi oleh keimanan, maupun dalam segi kehidupan 
sosial yang dilandasi semangat kebersamaan, kerukunan, dan 
saling menghargai perbedaan dalam segala dinamika kehidupan.

Perkembangan studi Islam akhir-akhir ini telah menunjukkan 
bahwa Islam tidak lagi dipahami hanya dalam pengertian historis 
dan doktriner, tetapi telah menjadi fenomina yang kompleks. 
Islam tidak hanya terdiri dari petunjuk formal tentang seorang 



vi Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

individu harus memaknai kehidupannya. Islam telah menjadi 
sistem budaya, peradaban, komunitas politik, ekonomi, dan 
bagian penting dari perkembangan dunia. Tuntutan di atas dapat 
diwujudkan kalau umat Islam bersikap Islamis, sehingga mereka 
merasa bangga terhadap agamanya dan menjadi umat-umat terbaik 
(khairu ummah). 

Studi Islam dalam Perspektif  Linguistik merupakan tuntutan 
dan harapan dalam pengembangan studi Islam dengan point of 
view kebahasaan yang spesifik. Linguistik memiliki beberapa aspek 
antara lain aspek fonologi, morfologi, sintaksis, semantik, dan 
prakmatik.  Berbagai aspek dalam studi Islam yang sarat dengan 
istilah-istilah spesifik dapat ditemukan dari Al-Qur’an dan Hadist, 
sebagai sumber utamanya. 

Penulis menyadari bahwa karya bersama ini belum dapat 
dikatakan sempurna, baik dalam penyajian maupun dalam 
analisisnya, maka penulis terbuka untuk mendapat kritik 
konstruktif, masukan dari para pembaca demi perbaikan di masa 
mendatang. 

Yogyakarta, 25 September 2023
10 Rabi’u al-Awwal 1445

 Penulis



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik vii

Daftar Isi

Kata Pengantar ~~ v
Daftar Isi ~~ vii

BAB I
PENDAHULUAN ~~ 1
A.	 Latar Belakang ~~ 1
B. 	 Perumusan Masalah ~~ 2
C. 	 Signifikansi Kajian ~~ 3
D. 	 Metodologi ~~ 3
E. 	 Sistematika Pembahasan ~~ 4

BAB II
STUDI ISLAM DALAM PERSPEKTIF LINGUISTIK ~~ 5
A.	 Pengertian Studi Islam ~~ 5
B.	 Islam Normatif dan Islam Historis ~~ 9
C.	 Objek Kajian Studi Islam ~~ 17
D.	 Perspektif Linguistik ~~ 23

BAB III
MODEL STUDI ISLAM ~~ 37
A.	 Pendahuluan ~~ 37
B.	 Model Studi Islam ~~ 39
C.	 Model Kajian Integratif-Interkonektif ~~ 44



viii Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

BAB IV
SEJARAH PERKEMBANGAN STUDI ISLAM ~~ 51
A.	 Pendahuluan ~~ 51
B.	 Perkembangan Studi Islam di Dunia Muslim ~~ 53
C.	 Perkembangan Studi Islam di Dunia Barat ~~ 59
D.	 Perkembangan Studi Islam di Indonesia ~~ 68

BAB V
DINAMIKA PEMIKIRAN MANUSIA ~~ 77
A.	 Pendahuluan ~~ 77
B.	 Karakteristik Keilmuan Kontemporer ~~ 81
C.	 Pembaruan Metode Studi Islam ~~ 96

BAB VI
AL-QUR’AN SEBAGAI TEKS DASAR YANG UTAMA 
~~ 101
A.	 Pendahuluan ~~ 101
B.	 Al-Qur’an Sebagai Wahyu ~~ 102
C.	 Kodifikasi Al-Qur’an ~~ 107
D.	 Tafsir Al-Qur’an di Era Modern ~~ 108
E.	 As-Sunnah ~~ 114
F.	 Kritik Hadis Modern ~~ 114
G.	 Implikasi Bagi Studi Hadis Masa Kini ~~ 118

BAB VII
EPISTEMOLOGI KEILMUAN ISLAMI ~~ 121
A.	 Kajian Epistemologi di Era Modern dan Kontemporer ~~ 121
B.	 Ide Pembaharuan dalam Filsafat Islam ~~ 127
C.	 Paradigma Keilmuan KeIslaman di Era Milenium Ketiga ~~ 136



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik ix

BAB VIII
STUDI ISLAM DAN ISU-ISU KONTEMPORER ~~ 141
A.	 Pemikiran Islam Liberal ~~ 141
B.	 Inkar terhadap Sunnah Rasulullah Muhammad Saw. ~~ 146
C.	 Evaluasi ~~ 150

BAB IX
PENUTUP: STUDI ISLAM PASCA COVID-19 ~~ 159
A.	 Covid-19 dan Ketegangan Logika Agama vs Logika Sains ~~ 159
B.	 Agama Sains dan New Culture ~~ 161
C.	 Studi Islam Pasca Covid-19 ~~ 165

Daftar Pustaka ~~ 171
Tentang Penulis ~~ 179





1

A.	 Latar Belakang
Karakter Islam sebagai agama samawi yang universal dan 

berlaku bagi siapa pun dan di mana pun dia berada mengharuskan 
para pemeluk agama Islam untuk memahami ajaran agama dan 
pemaknaannya. Islam dengan pokok-pokok ajarannya sebagai 
agama universal berlaku untuk sepanjang kehidupan manusia di 
bumi. Islam berasal dari kata dasar salima yang berarti penyerahan. 
Tugas utama kehadiran Islam adalah untuk membersihkan 
kemusyrikan dan membangunkan ketauhidan, menggunakan 
petunjuk operasional dan sunnah Rasulullah sehingga tercapai 
keadilan dalam kehidupan di muka bumi. 

Al-Qur’an merupakan firman Allah yang diwahyukan kepada 
Nabi Muhammad Saw. melalui Ruhul Amin, malaikat Jibril untuk 
dijadikan sebagai pedoman hidup (way of life) bagi manusia di 
setiap ruang dan waktu. Juga ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa 
kitab suci ini tertuang dalam ‘lisan Arab yang jelas’ (QS. al-Nahl 
[16]: 103; QS. Al-Syu’ara [26]: 195). Pemilihan bahasa Arab 

PENDAHULUAN

Bab I



2 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

oleh Tuhan sebagai bahasa komunikasi dikarenakan, tidak ada 
komunikasi linguistic kecuali jika dua orang yang terlibat dalam 
pembicaraan (kalam) menggunakan sistem isyarat yang sama (QS. 
Al-Kahfi [18]: 93). Dalam kasus ini, Tuhan berkomunikasi dengan 
menggunakan bahasa Muhammad, yaitu bahasa Arab. 

Bahasa Arab bagi kaum muslimin memiliki arti penting, 
baik diyakininya sebagai bahasa yang dipilih Allah, maupun 
merupakan bahasa peribadatan. Karena Al-Qur’an berisi 
kumpulan firman Allah, maka huruf, kata-kata, dan struktur 
bahasa yang terdapat dalam Al-Qur’an adalah juga dinilai sebagai 
bagian dari ajaran agama. Pada perkembangan ditemukan adanya 
beberapa penyimpangan dan kekeliruan dalam memahami Al-
Qur’an. Hal ini disebabkan oleh kecenderungan dan latar belakang 
seorang mufassir, juga disebabkan minimnya pengetahuan 
mereka terhadap ilmu-ilmu bantu yang mesti dikuasainya, seperti 
pengetahuan tentang kaidah-kaidah kebahasaan (qawâ’id al-
lugawiyah), seperti ilmu gramatika (ilmu nahwu), ilmu konjugasi 
(ilmu Șaraf), ilmu pembentukan kata (ilmu al-istiqâq), ilm i’râb, 
ilmu retorika (ilmu al-balâgah) dan sebagainya. Oleh karena itu 
penting untuk mengetahui penggunaan bahasa Al-Qur’an dan 
persoalan Studi Islam dalam Perspektif Linguistik.

B.	 Perumusan Masalah
Berangkat dari latar belakang yang telah dipaparkan 

sebelumnya dan sekilas tentang alur perkembangan pola pikir 
yang telah diulas di atas, kiranya tampak permasalahan yang 
hendak dicari jawabannya dalam penelitian ini adalah kata dan 
istilah yang hendak dicari jawabannya dalam penelitian ini adalah 
bagaimana model dan formulasi penggunaan kata dan istilah yang 
spesifik dalam studi Islam. Hal itu semua perlu penulis sampaikan 
untuk memahami pesan-pesan keIslaman.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 3

Kata kunci permasalahan dan rancangan penyelesaiannya 
yang menjadi focus pembahasan adalah permasalahan seputar:

1.	 Bidang keilmuan dalam Studi Islam yang relevan 
2.	 Kata dan istilah yang spesifik yang digunakan dalam studi 

Islam;

Sedangkan usaha untuk mencapai penyelesaiannya akan 
berkisar pada:

1.	 Bagaimana mengembangkan kesadaran terhadap 
intersubjektivitas untuk mencapai Unity in Diversity.

2.	 Bagaimana usaha untuk mencapai hasil integrasi  antara 
iman, Islam, dan ihsan.  

C.	 Signifikansi Kajian 
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan gambaran yang 

komprehensif tentang Studi Islam dalam Perspektif Linguistik, 
terutama terma dan istilah khas yang digunakan dalam Studi Islam. 
Hasil penelitian diharapkan dapat mendeskripsikan kecendrungan 
para ahli di bidang Studi Islam dalam menggunakan kata dan 
istilah yang mengandung unsur linguistik dalam kajiannya. 
Selanjutnya hasil penelitian akan mendeskripsikan posisi linguistik 
dalam kajian keIslaman yang dituturkan oleh para ahli.

D.	 Metodologi
Penelitian ini dilakukan untuk mengungkap berbagai hal 

tentang Studi Islam dalam Perspektif Linguistik. Pengumpulan 
data linguistik dilakukan dengan pendekatan Content Analysis. 
Analisis data berasal dari ilmu-ilmu Islam, terdiri dari Ilmu Tafsir, 
Ilmu Kalam, Ilmu Fiqh, dan Filsafat Islam. Pembahasan pada 
buku yang merupakan hasil penelitian ini diselesaikan menjadi 
9 (Sembilan) bagian yang saling terkait satu dengan yang lain 



4 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

yang saling mendukung yang terdiri dari Pendahuluan, Studi 
Islam dalam Perspektif Linguistik, Model Studi Islam, Sejarah 
Perkembangan Studi Islam, Dinamika Pemikiran Manusia, Al-
Qur’an sebagai Teks Dasar yang Utama, Epistemologi Keilmuan 
Islam, Studi Islam dan Isu-isu Kontemporer, dan Studi Islam Pasca 
Covid-19.

E.	 Sistematika Pembahasan 
Pembahasan yang hendak diselesaikan dalam buku 

dan penelitian ini akan disusun dalam bagian-bagian yang 
terkait antara satu dan lainnya, sehingga alur pola pikir yang 
ditampilkan kesatuan yang saling mendukung. Bagian pertama 
tentang pendahuluan lazim disajikan di awal, disamping karena 
menjadi dasar dan pusaran kajian berikutnya, juga menjadi 
pertanggungjawaban akademis bagi seluruh pembacanya. 

Pada bagian kedua dibicarakan secara komprehensif tentang 
Studi Islam dalam Perspektif Linguistik. Oleh karena itu, hal-hal 
yang yang menjadi kajian dalam buku ini adalah unsur-unsur 
yang bersifat doktriner sebagai pijakan awal yang selanjurnya 
dibangun bangunan lain yang baru untuk menjadikan kekokohan 
religious menjadi lebih bermakna bagi kehidupan selanjutnya. 
Pada bagian berikutnya Al-Qur’an sebagai Teks Dasar yang Utama 
dan Epistemologi keilmuan Islam.

Selanjutnya pada bagian lain akan dibahas hal yang terkait 
dengan usaha akademis untuk mencapai suatu integrasi antara 
normativitas dan rasionalitas. Hal ini dikemas dalam Studi 
Islam dan Isu-isu Kontemporer yang tetap berpegang pada 
prinsip kebenaran, agar tidak terjebak pada pandangan yang 
skuler yakni menafikan pandangan dan perasaan religious yang 
mendalam pada sikap dan perilaku, sehingga terhindar dari sikap 
memaksakan kehendak dan tidak toleran terhadap perbedaan 
pendapat. 



5

STUDI ISLAM DALAM 
PERSPEKTIF LINGUISTIK

Bab II

A.	 Pengertian Studi Islam 
Ilmu-ilmu keagamaan disebut oleh Imam Abu Hamid al-Gazali 

sebagai ulūmuddīn pada abad 10-11 dan tradisi berpikir keilmuan 
dalam Religious Studies kontemporer yang telah memanfaatkan 
kerangka teori dan metodologi yang digunakan oleh ilmu-ilmu 
sosial dan humanities yang berkembang sekitar abad ke-18 dan 19 
telah menjadi studi Islam atau kajian Islam (Islamic Studies, Dirâsât 
Islâmiyyah), yaitu usaha sadar dan sistematis untuk mengetahui 
dan memahami serta membahas secara mendalam tentang seluk-
beluk agama Islam, baik berhubungan dengan ajaran, sejarah 
maupun praktik-praktik pelaksanaannya secara nyata dalam 
kehidupan sehari-hari, sepanjang sejarahnya.1

Perkembangan kajian Islam akhir-akhir ini  mulai 
menunjukkan gejala bahwa Islam tidak lagi dipahami hanya dalam 
pengertian historis dan doktriner, tetapi telah menjadi fenomena 
1	 Amirudin Amirudin dan Masayu Mashita Maisarah, “Karakteristik Kajian Islam 

Kontemporer: Dialektika Barat Dan Timur,” Eduprof : Islamic Education Journal 2, no. 1 
(25 Maret 2020): 18–38, doi:10.47453/eduprof.v2i1.29.



6 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

yang kompleks. Islam tidak hanya terdiri dari rangkaian petunjuk 
formal tentang bagaimana seorang individu harus memaknai 
kehidupannya. Islam telah menjadi sistem budaya, peradaban, 
komunitas politik, ekonomi dan bagian sah dari perkembangan 
dunia.2 

Usaha mengkaji Islam tersebut dalam kenyataannya tidak 
hanya dilakukan oleh umat Islam, melainkan dilaksanakan pula 
oleh non muslim, mereka sering  mengatakan dengan mulutnya 
apa yang tidak sesuai dengan isi hatinya (QS. Ali Imran [3]: 167). 
Studi Islam di kalangan umat Islam tentunya sangat berbeda tujuan 
dan motivasinya dengan yang dilakukan oleh orang non muslim 
yang dikenal dengan kaum orientalis (istisyrâqy), yaitu orang Barat 
yang mengadakan studi tentang dunia Timur, termasuk dunia 
orang Islam. Di kalangan umat Islam, studi Islam bertujuan untuk 
memahami dan mendalami serta membahas ajaran-ajaran Islam 
agar mereka dapat melaksanakannya dengan benar. Sedangkan 
para orientalis, studi Islam bertujuan untuk mempelajari seluk-
beluk agama dan praktik-praktik keagamaan yang berlaku di 
kalangan umat Islam, yang semata-mata sebagai ilmu pengetahuan 
(Islamologi). Namun sebagaimana ilmu pengetahuan pada 
umumnya, maka ilmu pengetahuan tentang seluk-beluk agama 
dan praktik-praktik keagamaan Islam tersebut bisa dimanfaatkan 
untuk tujuan-tujuan tertentu, baik yang positif maupun negatif.3

Pentingnya metodologi dalam kajian Islam tidak bisa 
diabaikan. Metodologi memberikan fondasi untuk mengkaji 
berbagai aspek Islam dalam kerangka yang sistematis dan objektif. 
Dalam tradisi ilmiah, metodologi ini seringkali bersumber dari 
ilmu-ilmu sosial dan humaniora, dan diterapkan untuk memahami 

2	 Amin Abdullah, “Kata Pengantar,” dalam Approach to Islam in Religious Studies, ed. oleh 
Richard C. Martin (Yogyakarta: Suka Press, 2010), vii.

3	 Farida Ulvi Na’imah, “Visi Islam Dalam Agama dan Peradaban Dalam Perspektif 
Marshall G.S Hodgson,” Al-’`Adalah : Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 2, no. 3 (6 
November 2017): 205–14, doi:10.31538/adlh.v2i3.429.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 7

fenomena keagamaan dari berbagai sudut pandang baik dari sudut 
teologi, sejarah, atau budaya. Dengan demikian, metodologi yang 
dipilih akan sangat mempengaruhi hasil dan interpretasi dari 
suatu kajian. Oleh karena itu, memilih metodologi yang tepat dan 
objektif adalah langkah krusial dalam studi Islam.

Dalam konteks global, studi Islam telah menjadi subjek yang 
mendapat perhatian luas dari berbagai disiplin ilmu. Oleh karena 
globalisasi dan isu-isu geopolitik, seperti terorisme dan konflik 
antar-etnis, studi ini tidak hanya relevan bagi umat Islam, tetapi 
juga bagi masyarakat dunia pada umumnya. Hal ini menimbulkan 
tantangan dan peluang untuk mempertimbangkan kerangka kerja 
multidisiplin dalam kajian Islam. Untuk itu, kolaborasi antara 
para akademisi dari berbagai latar belakang disiplin ilmu menjadi 
semakin penting untuk memahami fenomena yang kompleks ini.

Satu aspek yang cukup sering menjadi fokus dalam studi Islam 
adalah relasi antara Islam dan negara. Dalam berbagai negara 
dengan mayoritas penduduk Muslim, hukum dan kebijakan 
negara seringkali terpengaruh oleh prinsip-prinsip Islam. 
Namun, implementasinya bervariasi dari satu negara ke negara 
lain, tergantung pada konteks budaya dan sejarah. Ini membuka 
peluang untuk kajian komparatif yang bisa memberikan wawasan 
tentang bagaimana ajaran Islam diintegrasikan dalam sistem 
pemerintahan dan hukum di berbagai negara.

Seiring dengan kemajuan teknologi informasi, studi Islam 
juga mulai memanfaatkan teknologi ini sebagai alat bantu dalam 
penelitian. Media digital, jaringan sosial, dan basis data besar (big 
data) telah dimanfaatkan untuk memahami bagaimana informasi 
keagamaan disebarkan dan bagaimana umat Islam berinteraksi 
dalam ruang digital. Teknologi ini tidak hanya mempermudah 
akses ke sumber-sumber informasi, tetapi juga membuka peluang 
baru dalam metodologi penelitian, seperti analisis sentimen dan 
pemodelan data.



8 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Tantangan lain dalam studi Islam adalah bagaimana 
mempertahankan objektivitas dalam penelitian. Adanya berbagai 
kelompok dan aliran dalam Islam, serta pengaruh kuat dari konteks 
politik dan budaya, bisa mempengaruhi objektivitas sebuah 
kajian. Oleh karena itu, penting untuk selalu mempertimbangkan 
faktor-faktor ini dan berusaha untuk menjaga keseimbangan 
antara mendalami aspek-aspek teologis dan mempertahankan 
keobjektifan ilmiah. Dengan demikian, studi Islam akan terus 
berkembang sebagai bidang akademis yang dinamis dan relevan 
dengan tantangan zaman.

Dalam kajian Islam, peran gender dan isu-isu terkait juga 
menjadi aspek yang mendapatkan perhatian khusus. Isu seperti 
hak-hak perempuan dalam Islam, peran perempuan dalam 
kehidupan sosial dan keluarga, serta bagaimana ajaran Islam 
mempengaruhi status dan posisi perempuan di masyarakat 
adalah beberapa fokus dalam studi ini. Penelitian terhadap isu-isu 
gender ini tidak hanya relevan untuk umat Islam sendiri tetapi 
juga memberikan kontribusi kepada disiplin ilmu gender studies.

Kajian terhadap literatur dan naskah kuno juga menjadi bagian 
integral dari studi Islam. Manuskrip-manuskrip yang ditulis oleh 
para ulama dan pemikir Muslim dari berbagai periode sejarah 
memberikan gambaran mendalam tentang evolusi pemikiran dan 
praktis dalam agama ini. Analisis tekstual dari sumber-sumber 
ini seringkali membutuhkan pendekatan interdisipliner yang 
melibatkan ilmu sejarah, filologi, dan hermeneutika.

Isu-isu etika juga menjadi topik yang semakin penting dalam 
studi Islam, terutama dalam konteks bioetika, etika bisnis, dan 
etika lingkungan. Dengan semakin kompleksnya dunia modern, 
pertanyaan mengenai bagaimana etika dan nilai-nilai Islam dapat 
diaplikasikan dalam situasi kontemporer menjadi semakin relevan. 
Ini mencakup isu-isu seperti penggunaan teknologi dalam konteks 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 9

medis, etika dalam transaksi finansial, dan tanggung jawab etika 
terhadap alam sekitar.

Sejalan dengan globalisasi,  studi Islam juga harus 
mempertimbangkan konteks lokal dan regional. Banyak negara 
dengan populasi Muslim minoritas juga memiliki tradisi dan 
interpretasi Islam yang unik. Maka, mengkaji bagaimana Islam 
diadaptasi dan diinterpretasikan dalam berbagai konteks budaya 
dan sosial menjadi penting. Ini akan membantu dalam memahami 
bagaimana ajaran dan prinsip-prinsip Islam mempengaruhi dan 
dipengaruhi oleh konteks lokal.

Kritik dan refleksi internal juga merupakan bagian dari 
perkembangan dinamis dalam studi Islam. Berbagai tokoh dan 
kelompok di dalam komunitas Muslim sendiri telah melakukan 
usaha kritis terhadap tradisi dan praktek-praktek dalam agama 
ini. Inisiatif-inisiatif ini sering kali mengajukan pertanyaan-
pertanyaan kritis tentang dogma, interpretasi hukum, dan 
masalah-masalah sosial yang dihadapi oleh komunitas Muslim. 
Upaya-upaya ini berkontribusi pada perkembangan metodologi 
dan perspektif yang lebih inklusif dan reflektif dalam studi Islam.

B.	 Islam Normatif dan Islam Historis
Ketika seorang peneliti melakukan penelitian atau studi Islam, 

diperlukan adanya kejelasan Islam mana yang akan diteliti; Islam 
pada level mana. Apakah Islam normatif dan Islam historis,4 atau 
4	 Perbedaan antara Islam normatif dan Islam historis dapat ditemukan dalam dua karya 

Fazlul Rahman: Pertama, Islam (Chicago: The University of Chicago Press, 1966). 
Buku ini membahas hampir seluruh cabang ilmu pengetahuan keIslaman, memuat 
beberapa judul antara lain Al-Qur’an, Muhammad, Hadis, Fiqih, Teologi Dialektik, 
Syari’ah, Filsafat, Doktrin-doktrin Sufi dan Organisasinya, Perkembangan Mazhab, 
Pendidikan, Perkembangan Islam Pra modern pada masa modern dan kedua, Islam 
and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago Press, 1982). 
Buku ini digunakan pendekatan yang lebih kritis dalam pembahasan ilmu-ilmu 
keIslaman. Pergumulan intelektual Islam, menurut pandangannya, selama ini tidak 
diarahkan untuk pencapaian gagasan yang baru, melainkan hanya dimanfaatkan untuk 
mempertahankan pengetahuan yang telah ada; metode perdebatan dianggap sebagai 



10 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

dengan sebutan hampir sama, yaitu Islam sebagai wahyu dan 
Islam sebagai produk sejarah.5  Islam sebagai wahyu didefinisikan 
sebagai berikut:

نْيَا  دٍ صَلَّي الُله عَليَهِْ وسََلَّمَ لسَِـعَادَةِ الدُّ ـَمَّ  نبَِيِّناَ مُح
َي

ٌّ يوُْحَي إِل ٌ إِلهِي وَحْي
وَالآخِرَةِ. 

“wahyu ilahi yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw. untuk 
kebahagiaan kehidupan dunia dan akhirat”.

Sedangkan Islam historis atau Islam sebagai produk sejarah 
adalah Islam yang dipahami dan Islam yang dipraktikkan kaum 
Muslimin di seluruh penjuru dunia, mulai dari masa Nabi 
Muhammad Saw. sampai sekarang.

Selain pengelompokan Islam normatif dan Islam historis, 
ada ilmuwan yang membuat pengelompokan lain, seperti 
pengelompokan yang dilakukan Nasr Hamid Abu Zaid yang 
mengelompokkan menjadi tiga wilayah (domain).

Pertama, wilayah teks asli Islam (the original text of Islam), 
yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad yang autentik.

Kedua, pemikiran Islam yang merupakan ragam penafsiran 
terhadap teks asli Islam. Pemikiran Islam ini disebut hasil ijtihad 
terhadap teks asli Islam, seperti tafsir dan fikih. Dalam kelompok 
ini ditemuan empat pokok cabang: (1) hukum/fikih, (2) teologi, 
(3) filsafat, dan (4) tasawuf/mistik. Hasil ijtihad dalam bidang 
hukum/fikih berupa produk berbentuk: (a) fikih, (b) fatwa, (c) 
yurisprodensi (kumpulan putusan hakim), (d) kodifikasi/unifikasi, 
yang berupa undang-undang dan kompilasi.

jalan yang terbaik untuk memenangkan dan hampir menjadi metode pengganti bagi 
usaha intelektual untuk menghasilkan dan menangkap isu-isu baru yang aktual. Baca M. 
Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonenetif 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), h. 26-28. 

5	 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalamTeori dan Praktik (Pustaka Pelajar, 
1998).



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 11

Ketiga, praktik yang dilakukan kaum Muslimin. Praktik 
ini hadir dalam berbagai macam dan bentuk sesuai dengan 
latar belakang sosial (konteks). Sebagai contoh praktik shalat 
Muslim di Pakistan yang tidak meletakkan tangan di dada; dan 
di bidang ritual keagamaan, seperti memperingati kelahiran Nabi 
Muhammad Saw. dan praktik amalan yang bermacam-macam di 
kalangan Muslim pada bulan Ramadan. 

Abdullah Saeed juga membagi Islam menjadi tiga tingkatan, 
dengan formulasi yang beda sebagai berikut:

Tingkatan pertama adalah nilai pokok/dasar/asas, 
kepercayaan, ideal dan institusi-institusi.

Tingkat kedua adalah penafsiran terhadap nilai dasar tersebut, 
agar nilai-nilai dasar tersebut dapat dilaksanakan/dipraktikkan.

Tingkat ketiga adalah manifestasi/praktik berdasarkan pada 
nilai-nilai dasar tersebut yang berbeda antara satu negara dengan 
negara lain, bahkan antara satu wilayah dengan wilayah lain. 
Perbedaan terjadi karena perbedaan penafsiran dan perbedaan 
konteks dan budaya.

Terhadap tingkatan pertama, ada persetujuan yang besar di 
antara muslim, seperti keesaan Allah, bahwa Al-Qur’an adalah 
wahyu Allah, wajib shalat lima waktu sehari semalam, puasa 
di bulan Ramadan, membayar zakat, melakukan haji bagi yang 
mampu, hukum minum minuman yang memabukkan adalah 
dilarang, berbuat zina adalah dilarang. 

Pada tingkat kedua, ada perbedaan pendapat di kalangan 
muslim. Misalnya sentuhan yang membatalkan wudu’. Ada 
ulama yang berpendapat sentuhan yang membatalkan wudu’ 
adalah semua sentuhan antara laki-laki dan perempuan yang 
sudah dewasa tetapi bukan tua bangka. Sementara ulama lain 
berpendapat bahwa sentuhan yang membatalkan wudu’ adalah 
kumpul suami istri (jima’).



12 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Pada tingkatan ketiga dicontohkan oleh Abdullah Saeed 
dengan warna dan model pakaian yang dipakai muslim untuk 
shalat, warna dan model pakaian shalat demikian beragam di 
kalangan muslim di belahan dunia. Termasuk ajaran dasar Islam 
menurut Abdullah Saeed adalah (1) mengakui keesaan Allah, dan 
(2) menegakkan keadilan ekonomi sosial.6 

Pengelompokan lain adalah oleh Ibrahim Abu Rabi’, meski 
mencampurkan antara pelapisan dengan pengelompokan. 
Menurut Ibrahim, Islam dikelompokkan menjadi 4 (empat), yaitu:

Pertama, Islam sebagai dasar ideologi atau filosofi (the 
ideological/pholosiphical base),

Kedua, Islam sebagai dasar teologi (the theological base),
Ketiga, Islam pada level teks (the level of the taxt), dan
Keempat, Islam pada level praktik (the level of anthropological 

reality).7 

Maksud Islam pada level ideologis adalah landasan gerakan 
sekelompok orang atau komunitas yang mengatasnamakan Islam. 
Maka pada tingkatan ini Islam identik dengan ideologi sosialis, 
ideologi kapitaalis, dan ideologi-ideologi lainnya.

Setiap agama mempunyai kepercayaan adanya kekuatan gaib 
(maha) di luar kekuatan dan kemampuan manusia. Karena itu 
pada tingkatan ini agama Islam tidak berbeda dengan agama 
lain, baik agama samawi, seperti Yahudi, Nasrani (Kristen) 
maupun agama bumi, seperti Budha, Hindu, Kong hu Chu dan 
semacamnya. Pada dataran ini lalu muncul istilah bahwa semua 
agama sama. Kesamaan dimaksud adalah sama-sama mengakui 
adanya kekuatan super natural tersebut. 

6	 Abdullah Saeed, Islam in Australia (Allen & Unwin, 2003).
7	 Khoiruddin Nasution, Pengantar Studi Islam Dilengkapi Pendekatan Integratif-

Interkonektif (Multidisipliner) (Rajawali Press, 2018), 15.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 13

Sedangkan Islam sebagai dasar teologi/filosofi berarti berserah 
kepada satu tuhan. Prinsipnya pada tingkatan ini lah agama yang 
didefinisikan sebagai pengakuan terhadap adanya hubungan 
manusia dengan kekuatan gaib yang harus dipatuhi, pengakuan 
terhadap adanya kekuatan gaib yang menguasai manusia, 
kepercayaan pada suatu kekuatan gaib yang menimbulkan cara 
hidup tertentu.

Maksud Islam pada level teks, sama dengan teori Nasr Hamid 
Abu Zaid, yakni teks asli sumber ajaran Islam berupa Al-Qur’an 
dan Sunnah Nabi Muhammad Saw.

Islam pada level paraktik, adalah praktik yang dilakukan kaum 
muslimin dalam berbagai macam latar belakang sosial dan tradisi. 

Munculnya pengelompokan Islam yang berbeda seperti 
dikemukakan di atas dilatar belakangi oleh perbedaan konteks 
dan kepentingan pemikir yang menjelaskan. Menurut Nasr Hamid 
Abu Zaid pengelompokan tersebut dimaksudkan untuk tujuan 
domain studi Islam. Sedangkan Abdullah Saeed dalam konteks 
untuk menjelskan ada ajaran pokok yang disepakati, ada pula 
ajaran sebagai hasil ijtihad dan praktik yang muncul perbedaan. 
Ibrahim M. Abu Rabi’ mengelompokkan Islam dalam berbagai 
perspektif; perspektif ideologis, teologis, nash atau teks dan 
antropologis. 

Untuk kepentingan pembahasan dan analisis dalam studi 
Islam yang lebih tepat digunakan teori yang mengelompokkan 
Islam menjadi 3 (tiga) level, yaitu: Pertama, Islam pada level teks 
asli (original text) berupa Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad 
Saw. yang autentik. Pada level ini dapat disebut kaum Muslim di 
seluruh dunia, mempunyai Al-Qur’an dan Sunnah yang sama, 
kecuali kelompok Syi’ah yang mempunyai kategori Sunnah 
tersendiri; Kedua, Islam pada level pemahaman atau penafsiran 
terhadap teks asli (hasil ijtihad). Pada level ini Islam dapat pula 
disebut Islam sebagai hasil/produk pemikiran/ijtihad. Pada 



14 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

level ini penafsiran dan pemahaman muncul banyak sekali, dan 
Ketiga, Islam pada level praktik muslim dalam kehidupan nyata 
sesuai dengan latar belakang historis, budaya dan tradisi masing-
masing. Dengan mengetahui dan memahami ragam, dimensi, 
dan level Islam tersebut secara benar, akan memudahkan peneliti 
melakukan studi atau meneliti Islam agar terhindar dari kesesatan 
berpikir. 

 Perkembangaan baru ilmu-ilmu keIslaman, setelah 
diperkenalkan dan dihubungkan dengan wacana filsafat ilmu8 
dan penggunaan sebuah pendekatan dengan tiga dimensi untuk 
melihat fenomena agama Islam, yakni pendekatan yang berunsur 
linguistik-historis, teologis-filosofis, dan sosiologis-antropologis 
pada saat yang sama. Tentang apa dan bagaimana pendekatan 
tersebut sudah banyak ditulis oleh para ahlinya. Yang didiskusikan 
di sini adalah masalah sifat dan bentuk hubungannya atau saling 
keterhubungan, antara ilmu-ilmu keIslaman yang berdasarkan 
teks dengan menggunakan pendekatan linguistik dan filologis, 
dan studi keIslaman yang berasal dari hasil pemikiran, ide-ide, 
norma-norma, konsep-konsep, dan doktrin-doktrin dengan 
menggunakan pendekatan teologis dan filosofis serta studi 
keIslaman yang menekankan pada masalah yang berkaitan dengan 
interaksi sosial dalam konteks budaya dan kesejarahan dengan 
menggunakan sebuah pendekatan sosiologis, antropologis dan 
psikologis. 

Hubungan antara ketiga macam pendekatan tersebut apakah 
harus linier, paralel ataukah sirkuler? Berdasarkan pengamatan 
penulis dalam uraian terdahulu, penulis berkeyakinan bahwa 

8	 Filsafat Ilmu yaitu bagian dari epistemologi yang secara spesifik mengkajji hakekat 
ilmu; Filsafat Ilmu merupakan penelaahan secara filsafat terhadap beberapa pertanyaan 
mendasar akan hakekat ilmu itu sendiri, dari pendapat-pendapat itu pada akhirnya 
memiliki keterkaitan sehingga menjadi persoalan semakin mudah untuk memahaminya. 
Baca Mukhtar Latif, Orientasi ke Arah Pemahaman Filsafat Ilmu (Jakarta: Kencana 
Prenadamedia group, 2014), h. 23-24.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 15

menentukan bentuk hubungan antara ketiga tradisi keilmuan 
tersebut adalah jauh lebih penting daripada hanya membiarkan 
diri kita menerima begitu saja kebenaran dari setiap tradisi 
akademik dalam domainnya masing-masing secara sendiri-
sendiri. 

Para pendukung model “linier” akan lebih senang menyatakan 
keunggulan, kalau tidak eksklusivitas, tradisi keilmuannya sendiri. 
Apabila ia berasal dari tradisi sosial-antropologis, dia akan 
menyatakan bahwa pendekatannya, yang sosial-antropologis, 
adalah lebih baik dan lebih tepat dibanding dengan tradisi 
pendekatan keilmuan lainnya. Demikian juga masing-masing 
sarjana yang menggunakan pendekatan filosofis, historis, dan 
teologis akan mengatakan hal yang sama. Dia akan bekerja dalam 
sebuah sistem yang tertutup. Dia menjadi kurang peka dan kurang 
memperhatikan hasil karya maupun riset yang telah dihasilkan 
dengan menggunakan perspektif yang berbeda dengan tradisinya 
sendiri. 

Ilmuwan yang mengadopsi model hubungan yang “pararel” 
diwakili oleh sarjana-sarjana muslim yang mendapatkan 
latihan-latihan akademik dalam tradisi filsafat filologi dan sosial-
antropologi. Namun dia tidak memiliki pandangan akademik 
yang memadai untuk menggabungkan masing-masing wacana 
keilmuan tersebut ke dalam sebuah analisis yang terpadu. 
Perbedaan antara pendukung yang “linier” dengan “paralel” 
adalah (1) hanya menguasai satu tradisi pembelajaran akademik, 
dan (2) menguasai berbagai tradisi, tetapi tidak mampu untuk 
meramu berbagai tradisi itu menjadi satu unit analisis terpadu. 

Dengan mengambil model hubungan yang “sirkuler” di sisi 
lain, sarjana Muslim yang mengikuti model ini akan menyadari 
sepenuhnya, dan akan mempertimbangkan keseluruhan dari 
ketiga pendekatan multi dimensi dalam mempelajari ilmu-
ilmu keIslaman sebagai satu entitas yang utuh, sekaligus 



16 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

dengan implikasi-implikasi dan konsekuensi-konsekuensinya. 
Memadukan ketiga pendekatan ini ke dalam satu pandangan 
akademik yang terintegrasi akan membuat seseorang menjadi 
lebih tanggap terhadap dimensi sosial-antropologis dalam 
keagamaan Islam. Sementara dalam waktu yang sama ia akan 
tetap memperhatikan aspek-aspek filosofis dan fenomenologisnya. 
Terakhir, dia akan mempertimbangkan juga problem-problem 
linguistik dan filologis dalam tradisi Islam.9 

 Model Pola Hubungan Sirkuler

 Dengan demikian, ilmu-ilmu keIslaman yang kritis, 
sebagaimana permyataan Fazlur Rahman dan Mohammed 
Arkoun beserta kolega-kolega mereka yang memiliki keprihatinan 
yang sama, hanya akan dapat dibangun secara sistematik 
dengan menggunakan model gerakan tiga pendekatan secara 
sirkuler, di mana masing-masing dimensi dapat berinteraksi, 
berinterkomunikasi satu dengan lainnya. Masing-masing 
pendekatan berinteraksi dan dihubungkan dengan yang lainnya. 
Tidak ada satu pendekatan maupun disiplin yang dapat berdiri 
sendiri. Gerakan dinamis ini pada esensinya adalah hermeneutik.

9	  M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-interkonektif 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 64–65.

 

Tekstual 

Kontektual-
Historis-empiris

Nalar 
Bayani 

Nalar Burhani Nalar Irfani 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 17

C.	 Objek Kajian Studi Islam
Objek kajian studi Islam atau sasaran studi Islam adalah 

seluruh pembicaraan Islam, mulai dari level/tingkat wahyu berupa 
naṣ, hasil pemikiran para ulama, sampai pada level praktik yang 
dilakukan masyarakat muslim. Dengan adanya berbedaan level 
kajian menentukan juga perbedaan pendekatan dan metode yang 
digunakan. Untuk mempermudah pemahaman tentang objektif 
kajian atau studi Islam diperlukan sistematisasi atau pembidangan 
tertentu. Berikut adalah uraian singkat dari sistematisasi atau 
pembidangan tersebut.10

Mengkaji Islam sejatinya adalah menjelaskan objek kajian 
dalam Islam. Para ulama dan pemikir membuat pengelompokan 
dan istilah yang berbeda. Diantara mereka ada yang menyebut 
disiplin keilmuan, ada pula yang menyebut pengelompokan 
keilmuan atau berbandingan keilmuan. Dengan demikian, 
pembahasan ini ketiga istilah tersebut digunakan untuk maksud 
pembahasan yang sama, pengelompokan atau penjenisan atau 
klasifikasi ajaran Islam. Seperti uraian sebelumnya, sejumlah 
ulama tradisional mengklasifikasikan ajaran Islam menjadi tiga 
aspek, yaitu:

1.	 Akidah
2.	 Syari’ah
3.	 Akhlak/tasawuf

Sejumlah ulama lain mengelompokkannya menjadi:

1.	 Ilmu kalam
2.	 Ilmu fikih, dan
3.	 Ilmu akhlak

10	 Muhammad Fiqih Syamsul Arifin, Erfan Efendi, dan Nina Sutrisno Yanti Nurhayati, 
“Agama dan Sains Dalam Struktur Pembidangan Studi Islam di Indonesia,” Al-Adabiya: 
Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan 17, no. 1 (12 Desember 2022): 67–87, doi:10.37680/
adabiya.v17i1.1715.



18 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

P e m i k i r  k o n t e m p o r e r  b e r p a n d a n g a n  b e r b e d a 
dalam membidangkan studi Islam. Ada pemikir yang 
mengelompokkannya berdasar kronologi kelahirannya, yakni:

1.	 Ketatanegaraan dan hukum,
2.	 Teologi,
3.	 Tasawuf ’ dan 
4.	 Filsafat.11 

Nasr Hamid Abu Zaid, ilmuwan kontemporer asal Mesir yang 
sekarang tinggal di Belanda mengelompokkan:

1.	 Hukum,
2.	 Teologi,
3.	 Filsafat, dan
4.	 Tasawuf/mistik.12

Fazlur Rahman dalam pembahasannya tentang Islam 
membagi menjadi:

1.	 Kehidupan Nabi Muhammad, baik berhubungan dengan 
wahyu yang diterima maupun tantangan dan strategi 
untuk menghadapi umat Yahudi dan Kristen,

2.	 Al-Qur’an,
3.	 Sunnah Nabi Muhammad,
4.	 Struktur hukum Islam,
5.	 Dialog antara teolog dan perkembangan dogma,
6.	 Syari’ah,
7.	 Perkembangan filsafat,
8.	 Praktik dan ajaran sufi,

11	 Nourouzzaman Shiddiqi, Jeram-jeram Peradaban Muslim (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
1996), 112.

12	  Nasr Abu Zaid, “the textuality of the koran,” dalam Islam and Europe in Past and Present, 
ed. oleh W. R.; Vliet-Leigh Hugenkoltz K van (Wassenaar: NIAS, 1977), 43.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 19

9.	 Organisasi sufi,
10.	 Perkembangan aliran-aliran (sectarian),
11.	 Pendidikan,
12.	 Gerakan pembaruan pra-modern, dan
13.	 Warisan dan prospek ke depan (legacy and prospects).13

Harun Nasution membagi studi Islam dengan menyebutkan 
Aspek Studi Islam menjadi 7 (tujuh), yakni:

1.	 Ibadah atau Latihan Spiritual dan Ajaran Moral, 
2.	 Politik,
3.	 Hukum,
4.	 Teologi,
5.	 Falsafah, 
6.	 Mistisisme, dan
7.	 Pembaruan Islam.14

Perkembangan Ilmu Agama Islam menurut Lembaga Ilmu 
Pengetahuan Indonesia (LIPI) adalah:

1.	 Sumber ajaran Islam,
2.	 Pemikiran Dasar Islam,
3.	 Hukum Islam dan Pranata Sosial,
4.	 Sejarah dan Peradaban Islam, 
5.	 Bahasa dan Sastra Islam,
6.	 Pendidikan Islam,
7.	 Dakwah Islam, dan
8.	 Perkembangan Modern/Pembaruan dalam Islam.15 

13	 Fazlul Rahman, Islam (Chicago: The University of Chicago Press, 1966).
14	 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: UI-Press, 1986).
15	 Ikandar Zulkarnain dan H. Zarkasyi Abdul Salam, “Pembidangan Ilmu Agama Islam 

pada Perguruan Tinggin Agama Islam di Indonesia” (Penerbit Balai Penelitian P3M 
IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 1995), 89.



20 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Bahasan yang termasuk kelompok sumber ajaran Islam adalah:

1.	 Ilmu-ilmu Al-Qur’an, yang meliputi Tarikh Al-Qur’an, 
Asbab al-nuzul, Balaghah Al-Qur’an, Qira’at Al-Qur’an, 
Falsafah Al-Qur’an dan Uslub Al-Qur’an,

2.	 Ilmu Tafsir, yang meliputi Pengantar Ilmu Tafsir, Tafsir 
Al-Qur’an, Tafsir ayat al-Ahkam, Tarikh Tafsir wa al-
Mufassirun, Mazahib al-Tafsir, bahasan Kitab-kitab Tafsir.

3.	 Ilmu Hadis, yang meliputi Pengantar Ilmu Hadis, Syarah} 
Hadis, Hadis Ah}kam, Ma’ani al-Hadis, Rijal al-Hadis, 
Tarikh Hadis wa al-Muhaddisun, Falsafah al-Hadis, Tarjih 
wa al-Ta’dil, Bahasan Kitab-kitab Hadis, dan

4.	 Perkembangan Modern/Pembaruan dalam Studi Hadis.

Bahasan yang termasuk kelompok Pemikiran Dasar Islam 
adalah:

1.	 Ilmu Tauhid/Ilmu Kalam, yang meliputi Sejarah Ilmu 
Kalam, Aliran-aliran Ilmu Kalam, dan Teologi Aliran 
Modern,

2.	 Filsafat, yang meliputi Filsafat Islam Klasik, Filsafat 
Metafisika, Filsafat Estetika, Filsafat Etika, Mantiq/Logika, 
Filsafat Ilmu, Filsafat Ontologi, Filsafat Epistemologi, dan 
Filsafat Aksiologi,

3.	 Tasawuf, yang meliputi Ilmu Tasawuf, Sejarah Tasawuf, 
Tasawuf Akhlaki, Tasawuf Salafi, Tasawuf Sunni, Tasawuf 
Falsafi, dan Tasawuf Perbandingan,

4.	 Perbandinga Agama, yang meliputi Metode dan Sistem 
Perbandingan Agama, Sejarah Agama, Sosiologi Agama, 
Antropologi Agama, Filsafat Agama, dan

5.	 Perkembangan Modern/Pembaruan dalam bidang Politik, 
Hukum, Ekonomi, dan Budaya.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 21

Kelompok Hukum Islam dan Pranata Sosial adalah:

1.	 Usul Fikih, yang meliputi Usul Fikih Mazhab-mazhab, 
Perbandingan Mazhab-mazhab Usul Fikih, Qawa’id 
Fiqhiyah, Filsafat Hukum Islam, dan Perkembangan 
Modern/ Pembaruan dalam bidang Usul Fikih,

2.	 Fikih Islam, meliputi Ilmu Fikih, Tarikh Tasyri’, Mazhab-
mazhab Fikih, Perbandingan Mazhab-mazhab Fikih, 
Masa’il Fiqhiyah, al-Murafa’a/Acara Peradilan Agama, dan 
Perkembangan Modern/Pembaruan dalam bidang fikih,

3.	 Pranata Sosial, yang meliputi Fikih Ibadah, Fikih 
Munakahat (Ahwal al-Syakhsyiyah), Fikih Mu’amalat, 
Fikih Jinayat, Fikih Siyasah/masalah-masalah kenegaraan, 
antara lain hak sipil/perdata, kepolisian, dan kemiliteran, 
Fikih Ekonomi, Sejarah Peradilan Agama, Peradilan Islam, 
Peradilan Agama di Indonesia, dan Lembaga-lembaga 
Islam,

4.	 Ilmu Falak dan Hisab, yang meliputi astronomi praktis, 
tata kordinat, perhitungan awal shalat, arah kiblat, 
perbandingan tarikh, perhitungan awal bulan qamariyah, 
dan perhitungan gerhana bulan dan matahari.

Bahasan Sejarah dan Peradaban Islam adalah:

1.	 Sejarah Islam, yang meliputi: Sejarah Islam Klasik, Sejarah 
Islam Pertengahan, Sejarah Islam Modern, Sejarah Islam 
di Benua Afrika, Sejarah Islam di Timur Tengah, Sejarah 
Islam di Eropa, Sejarah Islam di Amerika, Sejarah Islam 
di Asia, Sejarah Islam di Indonesia dan Asia Tenggara, 
Filsafat Sejarah dan historiografi Islam,

2.	 Peradaban Islam, meliputi Arkeologi Islam, Arsitektur 
Islam, Kaligrafi, Sejarah Peradaban Islam, Kebudayaan 
Islam, Sains Islam, Studi Kedaerahan Islam, dan al-Funūn 
al-Arabiyah wa al-Islamiyah.



22 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Bahasan Bahasa dan Sastra Islam adalah:

1.	 Bahasa Arab, yang meliputi Qawa’id (nahwu, s }araf), 
Balaghah, Ilmu Lughah/Fiqh Lughah, Maharat al-
Lughawiyah, Perkembangan Modern Bahasa Arab.

2.	 Sastra Arab, yang meliputi Kesusastraan Arab, Tarikh al-
Adab, Perbandingan Modern Sastra Arab.

Bahasan Pendidikan Islam adalah:

1.	 Pendidikan dan Pengajaran Islam, yang meliputi Asas-
asas Pendidikan Islam, Metodologi Pengajaran Islam, 
Perbandingan Pendidikan Islam, Asas-asas Kurikulum 
Pendidikan Islam, Administrasi dan Supervisi Pendidikan 
Islam, dan Perkembangan Modern / Pembaruan dalam 
Pendidikan Islam, dan

2.	 Ilmu Jiwa (Nafs) al-Islam, yang meliputi Ilmu Jiwa 
Pendidikan, Ilmu Jiwa Perkembangan, Kesehatan Mental, 
dan Ilmu Jiwa Sosial.

Bahasan Dakwah Islam adalah: sosiologi agama mempelajari 
bagaimana agama mempengaruhi masyarakat. Dakwah 
Islam, yang meliputi Ilmu Dakwah, Penyiaran dan 
Penerbitan Islam, Sejarah Dakwah, Bimbingan Sosial 
Keagamaan, Filsafat Dakwah, Psikologi Dakwah, 
Bimbingan dan Penyuluhan, dan Perkembangan Modern/
Pembaruan dalam Dakwah Islam.

Dalam kaitannya dengan agama Islam sebagai gejala sosial 
pada dasarnya bertumpu pada konsep sosiologi agama. Pada 
awalnya sosiologi agama mempelajari hubungan timbal balik 
antara agama dan masyarakat. Selanjutnya sosiologi agama 
mempelajari bagaimana agama mempengaruhi masyarakat, 
bahkan masyarakat mempengaruhi konsep agama. Dalam 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 23

kajian sosiologi ini, agama dapat sebagai independent variable 
(variabel bebas) maupun dependent variable (variabel terikat). 
Sebab dependent variable berarti agama dipengaruh faktor/
unsur lain. Sementara sebagai independent variable berarti Islam 
memengaruhi faktor/unsur lain. Sebagai contoh Islam sebagai 
independent variable adalah bagaimana budaya masyarakat 
Yogyakarta mempengaruhi resepsi perkawinan Islam (muslim 
Yogyakarta). Contoh Islam sebagai independent variable adalah 
bagaimana Islam mempengaruhi tingkah laku muslim Yogyakarta. 

D.	 Perspektif Linguistik 
Karakter Islam sebagai agama samawi yang universal dan 

berlaku bagi siapa pun dan di mana pun dia berada mengharuskan 
para pemeluk agama Islam untuk memahami ajaran agama dan 
pemaknaannya. Islam dengan pokok-pokok ajarannya sebagai 
agama universal berlaku untuk sepanjang kehidupan manusia di 
bumi. Islam berasal dari kata dasar salima yang berarti penyerahan. 
Tugas utama kehadiran Islam adalah untuk membersihkan 
kemusyrikan dan membangun ketauhidan, menggunakan 
petunjuk operasional dan sunnah Rasulullah sehingga tercapai 
keadilan dalam segala kehidupan dengan satu tujuan yaitu justice.

Al-Qur’an merupakan firman Allah yang diwahyukan kepada 
Nabi Muhammad Saw. melalui ruhul Amin, malaikat Jibril untuk 
dijadikan sebagai pedoman hidup (way of life) bagi manusia di 
setiap ruang dan waktu. Juga ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa 
kitab suci ini tertuang dalam ‘lisan Arab yang jelas’ (QS, al-Nahl 
[16]: 103; QS. Al-Syu’ara [26]: 195). Pemilihan bahasa Arab 
oleh Tuhan sebagai bahasa komunikasi dikarenakan, tidak ada 
komunikasi linguistic kecuali jika dua orang yang terlibat dalam 
pembicaraan (kalam) menggunakan sistem isyarat yang sama (QS. 
Al-Kahfi [18]: 93). Dalam kasus ini, Tuhan berkomunikasi dengan 
menggunakan bahasa Muhammad, yaitu bahasa Arab. 



24 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Bahasa Arab bagi kaum muslimin memiliki arti penting, baik 
diyakininya sebagai bahasa yang dipilih Allah, maupun merupakan 
bahasa peribadatan. Karena Al-Qur’an berisi kumpulan firman 
Allah, maka huruf, kata-kata, dan struktur bahasa yang terdapat 
dalam Al-Qur’an adalah juga dinilai sebagai bagian dari ajaran 
agama. Pada perkembangan ditemukan beberapa penyimpangan 
dan kekeliruan dalam memahami Al-Qur’an, disebabkan oleh 
kecenderungan dan latar belakang seorang mufassir, juga 
disebabkan minimnya pengetahuan mereka terhadap ilmu-ilmu 
bantu yang mesti dikuasainya, seperti pengetahuan tentang 
kaidah-kaidah kebahasaan (qawâ’id al-lugawiyyah), seperti ilmu 
gramatika (ilmu nahwu), ilmu konjugasi (ilmu sharaf), ilmu 
pembentukan kata (ilmu al-istiqaq), ilmu i’rab, ilmu retorika (ilmu 
al-balagah) dan sebagainya.

Oleh karena itu penting untuk mengetahui penggunaan 
bahasa Al-Qur’an dan persoalan Studi Islam dalam Perspektif 
Linguistik. Konsep Linguistik terapan dalam kajian Islam telah 
diaplikasikan secara efektif sejak zaman Nabi Muhammad SAW; 
dan oleh para ulama sejak beberapa abad yang lalu hingga di 
era digital ini menjadi hal yang sangat penting bagi kehidupan 
manusia. Linguistik terapan dan kajian Islam yang bersifat edukatif 
ini terus berkembang semakin pesat seiring perkembangan dalam 
komunikasi global untuk memenuhi kebutuhan hidup manusia 
secara keseluruhan di dunia ini. Nilai-nilai normatif Islam dapat 
diimplementasikan sesuai dengan tantangan dan perkembangan 
jaman berbasis linguistik terapan dalam memaknai ajaran-
ajaran Islam yang luhur dan moderat.16 Linguistik terapan dalam 
pengkajian Islam berkembang dari masa Rasulullah hingga masa 
bani Abbasiyah secara dinamis untuk mengambil tafsiran yang 
masih relevan hingga sekarang, bahkan hal ini dipengaruhi 
16	 Syahrial Labaso’ dan Ratna Hestiana, “Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian Islam: 

Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian Islam,” Pekerti: Journal Pendidikan Islam dan 
Budi Pekerti 5, no. 1 (28 Februari 2023): 1–12.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 25

oleh konteks dan penutur.17 Dengan demikian, pendekatan dan 
metode dalam memahami Al-Qur’an menjadi penting, termasuk 
pendekatan modern yang berasal dari tradisi filsafat Barat.18 
Dengan demikian, linguistik terapan dalam pengkajian Islam 
menjadi bagian penting dalam pembicaraan global maupun 
spesifik bagi manusia, berkaitan dengan nilai-nilai normatif Islam 
dan makna yang sesuai dengan tantangan dan perkembangan 
kehidupan hingga saat ini.

Pengertian tentang Islam agar mudah dimengerti perlu diawali 
dengan penjelasan tiga istilah berikut, yaitu Islam, syari’ah, dan 
wahyu. Kata Islam berasal dari kata salima (َسَلِـم), berarti selamat, 
tunduk, berserah.19  Seperti, kalimat salima min khat }arin (َسَـلِم 
 ,berarti dia selamat dari bahaya, ’aslama ’ilaihi berarti (مِنْ خَـطَرٍ
tunduk kepadanya, dan menyerah kepadanya, jatuh kepadanya. 
Kata Islam adalah kata jadi (Masdar) dari kata ’aslama, yang 
berarti kepatuhan, ketundukan, dan berserah. Kata kerja ’aslama 
yang berarti menyerahkan, mematuhi, tunduk. Maka kalau disebut 
’aslama ’amrahu ’ila Allâh, berarti dia menyerahkan urusannya 
kepada Allah. Nama Islam sendiri adalah nama agama pemberian 
Allah kepada Muhammad Saw. sebagai Nabi dan Rasul terakhir.20 

Adapun kata syari’ah berasal dari kata syara‘a, yasyra‘u, syarī‘ah 
 Dari segi bahasa berarti sumber air yang .(شرع – يشرع - شريعة )
17	 Muhammad Ridha dan Muhammad Alfian, “Pendekatan Linguistik dalam Pengkajian 

Hukum Islam Klasik,” Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 18, no. 1 (2020), 
doi:10.32694/qst.v18i1.800.

18	 Mohammed Arkoun dan Robert D. Lee, Rethinking Islam, 1st edition (Routledge,  2020).
19	 Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic (New York: Spoken Language 

Services, Inc., 1976).
20	 Agama Islam dibawah Nabi Muhammad Saw. bukan agama baru, karena semua agama 

yang diturunkan oleh Allah Swt. memiliki pengertian Islam, yang intinya adalah 
menyerahkan diri secara bulat kepada-Nya. Para Nabi dan Rasul sebelumnya juga 
beragama Islam, sebagaimana dinyatakan dalam, dalam Al-Qur’an, Nabi Nuh (QS. 
Yunus [10]: 71-72), Nabi Ibrahim (QS. Ali Imran [3]: 67; al-Hajj [22]: 78, Nabi Yaqub 
(QS. al-Baqarah [2]: 132), Nabi Yusuf (QS. Yusuf [12]: 101), Nabi Sulaiman (QS. al-
Naml [27]:29-37), Nabi Isa (QS. Ali Imran [3]: 52), dan sebagainya. Agama yang dibawa 
Nabi Muhammad jika dibandingkan dengan agama di dunia yang ada pada saat itu 
adalah termasuk agama baru. 



26 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

dituju. Syari’at berarti membuat peraturan. Dapat pula berarti 
pergi ke, masuk dalam, memulai, mengatur. Sedangkan wahyu 
berasal dari kata wah}ā, yūh}ā, wah}yan (وَحَي - يوُّحَي - وحَْيًا) yang 
berarti al-’isyārah (ُالإشَِـارَة), memberi isyarat atau petunjuk. Maka 
kata ’awh}ā Allāhu ’ilaihi (ِْه

َي
وْحَي الُله إلِ

َ
 berarti Allah mewahyukan (أ

kepadanya atau Allah memberikan isyarat atau Allah memberikan 
wahyu kepadanya atau Allah memberikan petunjuk kepadanya. 
Wahyu dapat pula berarti memberikan inspirasi.

Syari’at adalah suatu metode atau jalan yang harus ditempuh 
oleh seseorang dalam mengarungi kehidupan dunia ini. 
Syari’at berdasarkan pandangan hukum Islam adalah suatu 
sistem ketentuan-ketentuan yang meliputi seluruh kehidupan 
manusia yang terdiri dari dua aspek yaitu : (1) syari’ah (aturan) 
yang berfungsi sebagai petunjuk hidup dalam segala hal untuk 
mencapai kesejahteraan hidup di dunia dan akhirat, dan (2)               
tas }fiyah (pembersihan jiwa) yang mengarah pada terbentuknya 
akhlak mulia.

Menurut Istilah, Islam sebagai agama (dīn) dapat diidentikkan 
dengan syari’ah dan wahyu. Studi ini menekankan pentingnya 
memahami kronologi wahyu Al-Quran dalam konteks sejarah 
Nabi Muhammad.21 Untuk mengetahui lebih rinci tentang hal itu 
perlu terlebih dahulu dipahami definisi syari’at dan wahyu. Syari’at 
dari segi istilah didefinisikan oleh Ahmad Az-Zarqā,22

يوُجِبُ  الَّتِي  عَـمَلِيَّةِ 
ْ
وَال ِعْتِقَـادِيَّةِ 

ْإ
وَال حْكَـامِ 

َ ْأ
وَال وَامِرِ 

َ
لأ

ْ
ا مُْوعَْةُ  مَج

مُجْـتَمَعِ.
ْ
حِيَّةِ فِي ال لإصِْـلَا

ْ
هْـدَافِهِ ا

َ
َحْقِيقِْ أ الإسِْـلَامُ تَطْبِيقَْهَـا لِت

“Kumpulan perintah dan hukum-hukum yang berkaitan dengan 
kepercayan (iman dan ibadah) dan hubungan kemasyarakatan 

21	 Noorhaidi Hasan dkk., Literasi Keislaman Generasi Milenial, Transmisi, Apropriasi, 
dan Kontestasi, vol. (Yogyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018), 
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/33656/.

22	 Must}afa Ah }mad al-Zarqā, al-Fiqh al-Islāmī fī Thaubih al-Jadīd (Bairut: Dār al-Fikr, 
1968).



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 27

(mu’amalah) yang diwajibkan oleh Islam yang diaplikasikan dalam 
kehidupan guna mencapai kemaslahatan mayarakat”.

Sedangkan pengertian wahyu didefinisikan:

نْياَ  دٍ صلى الله عليه وسلم لسَِـعَادَةِ الدُّ ـَمَّ  نبَِيِّنَا مُح
َي

ٌّ يوُْحِي إِل
 إِلهِي

وَحْيٌ
وَالاخِرَةِ. 

“Wahyu Allah yang disampaikan kepada Nabi Muhammad Saw. untuk 
kebahagiaan manusia di dunia dan akhirat”.

Wahyu ini berupa dua bentuk, yakni: (1) Al-Qur’an dan (2) 
Sunnah Nabi Muhammad (hadis nabi). Dengan demikian, Islam 
sebagai agama (dīn) sama dengan syari’at dan wahyu, yaitu wahyu 
yang diterima nabi Muhammad s.a.w., yang mencakup semua 
aspek ajaran Islam; (1) ibadah dan (2) mu’amalah atau (1) iman, 
(2) Islam, dan (3) ihsan. 

Secara rinci aspek ajaran syari’at Islam dapat disimak dari hasil 
dialog antara nabi Muhammad dengan malaikat Jibril. Pertanyaan 
yang diajukan Jibril kepada nabi Muhammad s.a.w. meliputi 3 
(tiga) hal, yakni:

1.	 mā al-’īmān ( ما الإيمـان[apakah iman?])
2.	 mā al-’islām (ما الإ ســلام [apakah Islam?]) 
3.	 mā al-’ih}sān (ما الإحســان [apakah ihsan?])

Maka dari dialog itu lahir tiga aspek ajaran Islam, yaitu:

1.	 rukun iman,
2.	 rukun Islan, dan
3.	 rukun ihsan

Sebagian ulama menyebutnya:
1.	 akidah/teologi
2.	 syari’ah/hukum/fikih, dan
3.	 akhlak-tasawuf



28 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Pemikir kontemporer ‘Abd al-Wahhāb Khalāf acuan fikih/
hukum misalnya menyebut 3 (tiga) hukum/aturan yang dibawa 
Al-Qur’an, yakni:

1.	 hukum di bidang akidah (sebagai fondasi)
2.	 hukum di bidang tingkah laku keseharian manusia 

(‘amaliyah), dan
3.	 akhlak-tasawuf.

Dari penyebutan kelompok kedua dan ketiga ini kemudian 
muncul istilah (1) syari’ah dalam arti luas dan (2) syari’ah dalam 
arti sempit. Syari’ah dalam arti luas sama dengan wahyu, sama 
dengan syari’ah yang mencakup iman, Islam, dan ihsan atau 
syari’ah yang mencakup iman, Islam, dan ihsan atau syari’ah yang 
mencakup akidah, syari’ah/hukum dan akhlak. Sedangkan Syariah 
dalam arti sempit adalah rukun Islam, hukum/fikih (‘amaliyah). 

Pengelompokan lain adalah: 

Pertama, ilmu kalam, yang membicarakan hukum-hukum 
yang berhubungan dengan zat Allah dan sifat-sifatnya, iman 
kepada malaikat-malaikat-Nya, iman kepada kitab-kitab-Nya, 
iman kepada rasul-rasul-Nya, iman kepada hari akhir, dan iman 
kepada qada dan qadar.

Kedua, ilmu fikih/hukum, atau syari’ah dalam arti sempit, 
yang membahas hukum-hukum yang berhubungan dengan 
perbuatan-perbuatan manusia dalam bidang ‘ibādah; aturan 
antara Allah dan manusia, mu’āmalah; aturan antara sesama 
manusia secara umum, ‘uqūbah; aturan antara sesama manusia 
yang berkaitan dengan urusan publik, hubungan manusia dengan 
lingkungan dan lainnya. 

Ketiga, ilmu akhlak, yaitu karakter atau tingkah lalu 
keseharian seseorang yang mencakup “pengolahan” jiwa sehingga 
semakin baik, dengan cara menjalankan keutamaan-keutamaan 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 29

dan menjauhi perbuatan-perbuatan tercela. Akhlak diartikan 
dengan tabiat atau kebiasaan. Kebiasaan ada yang positif (terpuji/
mah }mūdah) ada pula yang negative (tercela/mażmūmah), 
tergantung bagaimana seseorang membiasakan dirinya dengan 
berakhlak positif atau negatif. Kebiasaan ini bisa diawali dengan 
keterpaksaan, kemudian lambat laun menjadi biasa.23

Penjelasan lebih luas kata al-syari’ah, hukum Islam secara 
umum dapat diartikan dalam arti luas dan dalam arti sempit. 
Dalam arti luas al-syari’ah berarti seluruh ajaran Islam yang 
berupa norma-norma ilahiah, baik yang mengatur tingkah laku 
batin (sistem kepercayaan/doktrin) maupun tingkah laku konkret 
yang individual dan kolektif. Dalam arti ini al-syariah bidentik 
dengan dīn, yang berarti meliputi seluruh cabang pengetahuan 
keagamaan Islam, seperti kalam, tasawuf, tafsir, hadis, fikih, dan 
usul fikih. Sedangkan arti sempit al-syari’ah berarti norma-norma 
yang mengatur system tingkah laku, baik tingkah laku individual 
maupun tingkah laku kolektif. 

Syari’ah dalam arti sempit adalah fikih dapat dijelaskan, bahwa 
fikih ditinjau dari segi bahasa berarti pemahaman. Dari segi 
terminologi ahli us}ul al-fiqh dan fuqaha, fiqh didefinisikan sebagai 
pengetahuan tentang atau kumpulan hukum syara’ mengenai 
perbuatan atau tingkah laku manusia yang diambil dari sumber 
atau dalil yang rinci.24

Objek kajian us }ul fiqh berbeda dengan objek kajian fiqh. 
Objek kajian fiqh adalah hukum yang yang berhubungan dengan 
perbuatan manusia beserta dalil-dalilnya yang terinci. Sedangkan 
objek kajian us }ul fiqh menurut Abu Zahrah adalah mengenai 
23	 Hj Shofiyanti Nur Zuama dan Muraeni Mursanib, “Pengaruh Kebiasaan Yang Efektif 

Terhadap Kemampuan Mengelola Waktu Pribadi Pada Mahasiswa,” Kreatif 17, no. 1 (30 
Oktober 2014), http://jurnal.untad.ac.id/jurnal/index.php/Kreatif/article/view/3132.

24	 Nurhayati Nurhayati, “Memahami Konsep Syariah, Fikih, Hukum Dan Ushul Fikih,” 
Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 2, no. 2 (16 Desember 2018): 124–34, doi:10.26618/j-
hes.v2i2.1620.



30 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

metodologi penetapan hukum-hukum fiqh. Fiqh dan us}ul fiqh 
sama-sama membahas dalil-dalil syara’ akan tetapi tinjauannya 
berbeda. Fiqh membahas dalil-dalil tersebut untuk memantapkan 
hukum-hukum cabang yang berhubungan dengan perbuataan 
manusia, sedangkan us }ul fiqh meninjau dari segi metode 
penetapan hukum, klasifikasi argumentasi serta situasi dan kondisi 
yang melatarbelakangi dalil-dalil tersebut.25 

Umar Sulaiman al-‘As }qār dalam Khoiruddin Nasution26 
menjelaskan tentang ruang lingkup mu’amalah adalah (a) 
perkawinan dan perceraian, (b) pidana (‘uqūbah), yang mencakup 
ketentuan-ketentuan (h }udūd), hukuman yang setimpal (qis }ās }) 
dan sanksi (ta’zīr), (c) jual beli (buyū’), (d) bagi hasil (qirād }), 
(e) gadai (rahn), (f) pengkongsian pepohonan (al-musāqāh), 
(g) pengkongsian pertanian (al-muzāra’ah), (h) upah dan sewa 
(al-ijārah), (i) pemindahan utang (al-hiwālah), (j) perwakilan 
dalam melakukan akad (al-wakālah), (k) pinjam-meminjam 
(al-‘āriyah), (l) barang titipan (al-wadī’ah), (m) merampas (al-
gas }ab), (n) barang temuan (luqt }ah), (o) jaminan (kafālah), (p) 
sayembara (al-ji’alah), (q) perseroan (syirkah wa al-mud}ārabah), 
(r) peradilan (qad}ā), (s) wakaf (al-waqf atau al-habs), (t) donasi, 
hadiah (hibah), (u) penahanan dan pemeliharan (al-hajr), (v) 
wasiat, (w) pembagian harta pusaka (farā’id). 

Ibadah adalah hukum yang mengatur hubungan manusia 
dengan Tuhan, seperti s}alat, puasa, zakat, haji, nażar, sumpah dan 
sejenisnya.27 Sedangkan mu’amalah adalah hukum yang mengatur 
hubungan antarsesama manusia, baik yang bersifat individu 
maupun kolektif.28 Mu’amalah ini dibagi menjadi 7 (tujuh) bidang:
25	 Wahbah Zuhaili, Us}ul al-Fiqh al-Islāmi (Beirut: Dār al-Fikr, 1986), 23–24.
26	 Khoiruddin Nasution, Pengantar Studi Islam (Depok: PT RajaGrafindo, 1918), 9.
27	 Armin Tedy, “Tuhan dan Manusia,” El-Afkar: Jurnal Pemikiran KeIslaman Dan Tafsir 

Hadis 6, no. 2 (17 Oktober 2018): 41–52, doi:10.29300/jpkth.v2i6.1233.
28	 Khairan M. Arif, “Pengaruh Maqashid Syariah Terhadap Fiqh Muamalah dan Fatwa 

dalam Mewujudkan Moderasi Islam,” El-Arbah: Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Perbankan 
Syariah 4, no. 01 (27 Mei 2020): 1–16, doi:10.34005/elarbah.v4i01.1054.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 31

1.	 bidang hukum keluarga,
2.	 bidang perdata,
3.	 bidang pidana,
4.	 bidang peradilan,
5.	 bidang perundang-undangan,
6.	 bidang ketatanegaraan, dan
7.	 bidang ekonomi dan kekayaan.29 

Studi Islam Dalam Perspektif Linguistik

NO. BIDANG
KEILMUAN ISTILAH MAKSUD

1 Ilmu Tafsir Manhaj 
Tharîqah 
Ittijâh 
Lawn

 Metode
 Sistematika
 Corak
 Karakteristik

2 Ilmu Kalam Iman

 
Kufr 

Nifâq 

Syirik 
Murtad 

Fasiq

Percaya dalam 
hati, meyakini dan 
membenarkan
Keadaan yang 
berlawanan dengan iman
Amalan lahiriah dan hati 
tidak sinkron
Menyekutukan Allah
Kembali sesudah Islam
Meninggalkan perintah 
Allah dan keluar dari 
jalan yang benar

29	 Abd. al-Wahhāb Khalāf, ‘Ilmu ‘Us}ūl Fiqh (Maktabah al-Dakwah al-Islamiyah), 32.



32 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

3 Fiqh/Hukum 
Islam

Fardhu 

Wajib 

Mandûb 

Haram 

Makruh 
Tahrim 

Makruh 
Tanzih 

Mubah 

Sah
fasad 
bāthil

Sesuatu yang dituntut 
oleh Syara’ supaya 
dikerjakan
Sesuatu yang dituntut 
oleh Syara’ untuk 
dilakukan berdasarkan 
dalil
Sesuatu yang dituntut 
oleh Syara’ untuk 
dikerjakan
Sesuatu yang dituntut 
oleh Syara’ untuk 
ditinggalkan
Sesuatu yang dituntut 
oleh Syara’ untuk 
ditinggalkan
Sesuatu yang dituntut 
oleh Syara’ untuk 
ditinggalkan, tapi dengan 
tuntutan tidak pasti
Sesuatu yang syara’ 
memberikan kebebasan 
kepada mukalaf
Șihhah, 
Rusak
batal

4 Filsafat Islam Wâjibul 
Wujûd 
al-‘Ijâd min 
al-‘adam
Faidh

Necessary Being

Creatio Ex Nihillo

Emanasi



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 33

5 Tasawwuf Maqam:
Zuhud 

Taubah 

Wara’ 

Faqr
Șabr 

Tawakkal 

Ridha 

Ahwal:
Muraqabah 
Hubb 
Rajâ’ wa 
khawf 
Syawq 
Uns

 
Tidak ingin sesuatu yang 
bersifat duniawi
Mohon ampun atas 
segala dosa
Menjauhi hal-hal yang 
tidak baik
berhajat, butuh, miskin
Menjauhkan diri 
dari hal-hal yang 
bertentangan dengan 
kehendak Allah
Berpegang teguh pada 
Allah
Tidak berusaha 
menentang Qada dan 
qadar dengan senang hati

Mawas, waspada
Cinta
Harap dan cemas

Rindu
Intim

Secara umum, pengertian hukum dalam Al-Qur’an sering 
kali dikaitkan dengan konsep syari’ah, yang mencakup pedoman 
dan prinsip-prinsip etika dalam berbagai aspek kehidupan. ‘Abd 
al-Wahhāb Khalāf, seorang pemikir kontemporer, menegaskan 
bahwa Al-Qur’an membawa tiga jenis aturan atau hukum: (1) 
Hukum iman yang berkaitan dengan aqidah dan kepercayaan, 
(2) Hukum syari’ah yang mencakup peraturan dan norma-norma 
praktis, dan (3) Hukum akhlak yang menyangkut tata krama dan 



34 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

etika moral. Mengacu pada ketiga jenis hukum ini memungkinkan 
para ulama dan mufassir memahami dan menafsirkan Al-Qur’an 
secara lebih terstruktur dan kontekstual.

Aspek-aspek ini dari Al-Quran memperlihatkan hubungan 
yang tidak terpisahkan antara teks suci ini dan kehidupan 
manusia, baik dalam ranah individu maupun sosial. Di samping 
itu, pemikiran-pemikiran dari ‘Abd al-Wahhāb Khalāf dan 
ulama lainnya menunjukkan bagaimana tradisi intelektual Islam 
telah berkontribusi dalam memperkaya pemahaman mengenai 
konsep hukum dan etika. Ini membuka peluang untuk dialog 
antarbudaya dan antaragama dalam konteks global, terutama 
dalam menghadapi berbagai tantangan etika dan hukum di era 
modern ini.

Untuk memahami makna dan ruang lingkup dari tiga jenis 
hukum yang dibawa oleh Al-Qur’an, penting untuk melibatkan 
pendekatan interdisipliner yang melibatkan ilmu-ilmu sosial dan 
humaniora, termasuk linguistik. Misalnya, ilmu semantik dan 
pragmatik dapat digunakan untuk menganalisis makna kata-kata 
dan konteks dalam Al-Quran, sementara ilmu sosiolinguistik 
dapat membantu memahami bagaimana bahasa Al-Quran 
digunakan dalam berbagai konteks sosial dan budaya.

Dalam konteks pendidikan dan pembelajaran, pemahaman 
ini sangat krusial. Hal ini karena metode pendidikan harus 
mempertimbangkan bagaimana materi ajaran, termasuk hukum 
dan etika dalam Islam, disampaikan dan diterima oleh para siswa. 
Menurut pedagogi yang berkembang di dalam tradisi Islam, 
keberhasilan proses pendidikan terletak pada kemampuan untuk 
mengintegrasikan aspek-aspek iman, syari’ah, dan akhlak dalam 
kurikulum dan metode pengajaran.

Oleh karena itu, kajian linguistik terapan dalam Islam tidak 
hanya relevan dalam memahami teks-teks keagamaan, tetapi 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 35

juga dalam praktik pendidikan, komunikasi, dan interaksi 
sosial. Penerapan prinsip-prinsip linguistik dalam memahami 
dan menginterpretasikan Al-Quran dan Hadits, serta dalam 
penyampaian pesan-pesan keagamaan, berkontribusi dalam 
pembentukan karakter individu dan komunitas yang sesuai 
dengan ajaran Islam.





37

MODEL STUDI ISLAM

Bab III

A.	 Pendahuluan
Model kajian keilmuan termasuk pembahasan epistemologi. 

Epistemologi berasal dari kata episteme, yang berarti pengetahuan, 
dan logos berarti teori atau ilmu. Berdasarkan pengertian bahasa, 
epistemologi berarti teori atau ilmu tentang pengetahuan.1 
Epistemologi dibahas tentang teori pengetahuan, yang di dalamnya 
mencakup sumber, cara (metode) mendapatkan ilmu pengetahuan 
dan bagaimana melakuan validasi. Dalam perspektif Barat 
dikenal tiga aliran epistemologi, yaitu: rasionalisme, empirisme, 
dan positivisme. Epistemologi adalah sebuah cabang filsafat 
yang mempelajari ilmu pengetahuan, asal dan kaidah. Kajian 
epistemologi Islam ini telah menjadi perhatian dan dilakukan oleh 
pemikir Islam kontemporer Muhammad Abed al-Jabiri2 
1	 Setiap jenis pengetahuan mempunyai ciri-ciri yang spesifik mengenai apa atau teori 

hakekat (ontologi), bagaimana atau teori pengetahuan (epistemologi) dan untuk apa 
atau teori nilai (aksiologi). Ketiga landasan ini saling berkaitan; ontologi ilmu terkait 
dengan epistemologi ilmu dan epistemologi ilmu terkait dengan aksiologi ilmu Jujun S. 
Suriasumantri, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer (Pustaka Sinar Harapan, 1996), 
105; Danial, Filsafat Ilmu (Yogyakarta: Kaukaba Dipantara, 2014), 76.

2	  Nama lengkapnya adalah Muhammad Abed al-Jabiri, seorang pakar filsafat dan 
pemikiran Islam, lahir di kota Fejij Maroko pada 1936. Ia memperoleh gelar doctor pada 



38 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Model kajian epistemologi rasional berpijak pada akal sebagai 
sumber ilmu pengetahuan, dan sekaligus menjadi tolok ukur 
kebenaran; untuk menemukan kebenaran dan sekaligus menjadi 
tolok ukur kebenaran dapat dilakukan dengan menggunakan akal 
secara logis, dan benar tidaknya sesuatu diukur dengan rasional 
akal. Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa objek kajian 
epistemologi rasional adalah hal-hal yang bersifat abstrak-logis. 
Paradigmanya adalah logis, dan metode yang dipakai adalah 
ukuran rasionalitas, yakni dapat atau tidak diterima akal.

Model kajian epistemoligi empirikal berpendirian bahwa 
sumber pengetahuan adalah pengamatan dan pengalaman 
indrawi manusia. Maka indra manusialah yang menjadi ukuran 
benar atau tidaknya sesuatu. Objek kajian epistemologi emperikal 
adalah fakta empirik, dan mempunyai paradigma positivistik, 
yaitu sesuatu yang dapat diamati (observable), dapat diukur 
(measurable), dan dapat dibuktikanulang (verifiable). Motode 
yang dipakai adalah metode ilmiah, dengan ukuran empiris, yakni 
sesuai atau tidak dengan fakta.

Model kajian epistemologi posit ifistik merupakan 
pengembangan dari empirisme. Metode positivisme yang digagas 
oleh August Comte menyatakan bahwa hasil pengindraan 
menurut rasionalisme adalah suatu yang tidak jelas dan tidak 
sistematis. Aliran positivisme menganggap bahwa pengindraaan 
itu harus dipertimbangkan oleh akal, kemudian disistemisasi 
sebagai bentuk pengetahuan. 

Rekonstruksi Muhammad Abed al-Jabiri tentang tipologi 
epistemologi Islam adalah bayānī, burhānī, dan irfānī. Pemikiran 
al-Jabiri ini dibahas secara luas dalam bukunya: Bunyah al-‘Aql 

Universitas Muhammad al-Khamis di Rabat, Maroko tahun 1970 dengan disertasi Fikr 
Ibn Khaldun: al-‘As }abiyah wa al-Daulah. Di antara karya monumentalnya adalah Trilogi 
Kritik Nalar Arab (Naqd al-‘Aql al-‘Arabiy). Karya lainnya seperti al-’Ad}wā’ ‘ala Musykil 
al-Ta‘līm wa al-Munāqasah (1991), Madkhal ’ila Falsafah al-‘Ulūm (1976); al-Turāṡ wa 
al-H{adaṡah (1992), dan sebagainya. 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 39

al-Arab (Beirut: al-Markaz al-ṡaqafi al-‘Arab, 1993) sebagai bagian 
agenda besarnya, yaitu Naqd al-‘Aql al-‘Arab (Kritik Nalar Arab).3 
Fokus pembahasan al-Jabiri adalah nalar Arab, bukan nalar Islam, 
karena sasaran kajiannya adalah tradisi Arab dan struktur nalar yang 
membangunnya. Namun karena Islam sebagai bagian dari tradisi 
Arab, dalam perkembangannya keduanya saling mempengaruhi, 
maka pembahasan mengenai Islam menjadi keniscayaan. Pemikiran 
al-Jabiri ini kemudian banyak memberi inspirasi bagi pemikir Muslim 
kontemorer lainnya untuk melihat kembali struktur bangunan 
epistemologi Islam, sebagai dasar bangunan ilmu-ilmu keIslaman.

Dengan mempertimbangkan pemikiran al-Jabiri, pembahasan 
berikut akan melihat tiga tipe epistemologi Islam tersebut.

B.	 Model Studi Islam 

1.	 Epistemologi Bayānī

Epistemologi Bayānī adalah pendekatan dengan cara menganalisis 
teks (nas}). Sumber epistemologi bayānī adalah teks, bahasa. Sumber 
teks dalam studi Islam dapat dikelompokkan secara umum menjadi 
2 (dua), yaitu:

a.	 Teks nas} (Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad Saw.), 
dan

b.	 Teks non-nas } berupa karya para ulama, hasil ijtihad, 
hasil pemahaman terhadap Al-Qur’an dan Sunnah Nabi 
Muhammad Saw.

3	 Diskusi dan pembahasan tentang hubungan antara agama dan ilmu (Religion and 
Science) di tanah air, kalau saya tidak salah mengamati, sangat jarang dilakukan. 
Kalaupun dilakukan masih dilakukan secara sporadis, tidak terprogram dan terencana, 
bahkan di lingkungan perguruan tinggi sekalipun. Pemikiran Islam pada umumnya 
belum atau jarang mendiskusikannya secara serius. Diskusi pada umumnya hanya 
terbatas pada wilayah akal dan wahyu, yang lagi-lagi kembali ke diskusi antara teologi 
Mu’tazilah dan Asy’ariyah. Upaya-upaya rintisan awal seperti yang dilakukan oleh 
Mohammad Abid al-Jabiry, Bunyah al-Aql al-Araby: Dirâsah Tahlîliyyah Naqdiyyah li 
Nudzumi al-Ma’rifah fi al-Ṡaqofah al-Arabiyyah (Beirut: al-Markaz al-Ṡaqafy al-Araby, 
1993)



40 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Objek kajian yang umum dengan pendekatan Bayānī adalah:

a.	 Gramatika dan sastra, Bahasa (nahwu dan balagah),
b.	 Hukum dan teori hukum (fikih dan usul fikih),
c.	 Filologi, ilmu manuskrip,
d.	 Teologi, ilmu ketuhanan, dan
e.	 Dalam beberapa kasus di bidang ilmu-ilmu Al-Qur’an dan 

Hadis.

Adapun corak berpikir yang ditetapkan dalam ilmu ini 
cenderung deduktif; dari umum ke khusus atau dari teori ke 
praktik, aplikasi teori di lapangan, mencari (apa) isi dari teks 
dengan menggunakan analysis content. 

Di antara kritik yang muncul terhadap epistemologi Bayānī, 
adalah munculnya sikap:

a.	 Dogmatik,
b.	 Defensif,
c.	 Apologetik,
d.	 Polemis

Sikap yang muncul di atas disebabkan ulama atau pemikir 
menempatkan teks yang dikaji sebagai suatu ajaran mutlak 
(dogma) yang harus dipatuhi, diikuti dan diamalkan, tidak 
boleh diperdebatkan, tidak boleh dipertanyakan, apalagi ditolak. 
Demikian juga apa isi teks harus dipertahankan dan dibela 
sekuat tenaga. Dari sikap ini muncul semboyan, ‘right or wrong is 
my country’. Padahal teks yang dikaji penuh dengan historisitas 
yang bisa berbeda dengan historisitas kita pada zaman global, 
post industri dan informatika. Kajian Islam pada masa kini yang 
berbeda konteks dengan masa sebelumnya, sudah mestinya 
kajian model yang dikembangkan perlu diperkuat dengan analisis 
konteks, dan kontekstualisasi (relevansi). 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 41

2.	 Epistemologi Burhānī

Epistemologi Burhānī adalah bahwa untuk mengukur benar 
atau tidaknya sesuatu itu adalah dengan berdasarkan komponen 
kemampuan alamiah manusia berupa pengalaman dan akal tanpa 
dasar teks wahyu suci. Maka sumber pengetahuan dengan nalar 
burhānī adalah realitas dan empiris; alam, sosial, dan humanities. 
Artinya, ilmu diperoleh sebagai hasil penelitian, hasil percobaan, 
hasil eksprimen, baik di laboratorium maupun di alam nyata, baik 
yang bersifat social maupun alam. Corak berpikir yang digunakan 
adalah induktif, yaitu generalisasi dari hasil-hasil penelitian 
empiris.

Sikap ilmuwan terhadap kedua epistemologi bayānī dan 
burhānī bukan berarti harus dipisahkan dan hanya boleh memiliki 
salah satu diantaranya. Bahkan untuk menyelesaikan problem-
problem sosial dalam studi Islam justru dianjurkan untuk 
memadukan keduanya. Dari perpaduan ini muncul nalar abduktif, 
yakni mencoba memadukan model berpikir deduktif dan induktif. 
Nalar abduktif ini mirip dengan nalar ‘sui generis kum empiris’. 
Perpaduan antara hasil bacaan yang bersifat kontekstual terhadap 
nas } dan hasil-hasil penelitian empiris, justru kelak melahirkan 
ilmu Islam yang kompresensif, dan kelak dapat menuntaskan 
problem-problem sosial kekinian dan keindonesiaan yang sinkron 
realitas alam (kawnīyah), realitas sejarah (târikhiyah), realitas 
sosial (ijtimâ’iyah), dan realitas budaya (ṡaqâfiyah). 

3.	 Epistemologi ‘Irfânî 

‘Irfânî adalah pendekatan yang bersumber pada intuisi (kasf/
ilham). Dari ‘Irfânî muncul illumini (illuminatif). Model berpikir 
intuitif (irrasional) adalah kebenaran dapat digapai dengan alat 
dan metode tertentu, sebab objek yang diteliti adalah hal-hal di 
luar dunia fisik, metafisik atau supernatural. Maka objek kajian 
dengan model ini dapat juga disebut ‘supernatural, hal-hal gaib.



42 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Pendekatan ‘Irfânî dapat dijelaskan sebagai pendekatan 
pemahaman yang bertumpu pada instrument pengalaman 
batin, żawq, qalb, wijdân, bas}îrah dan intuisi. Sedangkan metode 
yang dipergunakan meliputi manhaj kasyfi, manhaj iktis }afi. 
Manhaj kasyfi disebut juga manhaj ma’rifah ‘irfânî yang tidak 
menggunakan indra atau akal, tetapi kasyf dengan riyâd }ah. 
Manhaj kasyfi disebut juga al-mumaṡṡilah (analogi), yaitu metode 
untuk menyingkap dan menemukan rahasia pengetahuan melalui 
analogi-analogi. 

Namun ada juga yang menyebut bahwa model berpikir intuitif 
dapat dilakukan lewat pertimbangan-pertimbangan emosional 
(mukâsyafah). Adapun metode yang digunakan adalah latihan 
secara terus-menerus atau mengarah secara berulang-ulang. 
Adapun yang menjadi ukuran keakuratannya adalah kepuasan 
hati. Karena itu, perbedaan antara epistemologi rasional dengan 
irrasional terletak pada paradigma, metode dan ukuran. Filsafat 
menggunakan penalaran logis, metode rasional, dan ukuran logis. 
Sementara epistemologi irasional menggunakan paradigma gaib, 
latihan dan kepuasan hati. 

Objek kajian jenis ini dapat dikelompokkan menjadi dua. 
Pertama, objek kajian yang dapat dilakukan dengan menggunakan 
indra keenam. Maksud indra keenam di sini dalam berbagai 
jenisnya; karena diberikan Allah kelebihan, indigo, hasil dari 
latihan dan lainnya. Misalnya orang yang dapat melihat dan 
komunikasi dengan jin, ada yang bisa melihat segala apa yang 
ada dalam jasmani manusia, dan sejenisnya. Kedua, objek kajian 
yang mungkin diketahui hanya lewat dalil naqli, naṡ Al-Qur’an, 
dan Sunnah Nabi Muhammad Saw. Dalam ilmu teologi, dalil 
naqli ini disebut dalil sam’iyât, seperti pembuktian kebenaran hari 
akhirat, pembuktian kebenaran hari kebangkitan, dan sejenisnya. 
Jadi untuk jenis kedua ini tidak dapat dibuktikan kebenarannya 
di dunia.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 43

Adapun prosedur penelitian ‘irfânî dengan manhaj ma’rifah 
dapat digambarkan sebagai berikut. Bahwa berdasarkan literatus 
tasawuf, secara garis besar kita dapat menunjukkan langkah-
langkah penelitian ‘irfani sebagai berikut:

a.	 Takhallâyah: pada tahap ini, peneliti mengosongkan 
(tajarrud) perhatiannya dari makhluk dan memusatkan 
perhatian kepada (tawjīh),

b.	 Tah }alliyah: pada tahap ini peneliti memperbanyak amal 
saleh dan melazimkan hubungan dengan al-Khāliq lewat 
ritus-ritus tertentu, dan

c.	 Tajalliyah: pada tahap ini, peneliti menemukan jawaban 
batiniah terhadap persoalan-persoalan yang dihadapi.

Sebagaimana paradigma lain, paradigma ‘irfānī juga mengenal 
teknik-teknik yang khusus. Ada 3 (tiga) teknik penelitian ‘irfânî:

a.	 Riyâd}ah: rangkaian latihan dan ritus, dengan pentahapan 
dan prosedur tertentu,

b.	 T{arîqah: di sini diartikan sebagai kehidupan jama’ah yang 
mengikuti aliran tasawuf yang sama, dan

c.	 Ijâzah: dalam penelitian ‘irfânî, kehadiran guru (mursyid) 
sangat penting. Mursyid membimbing murid dari tahap 
yang satu ke tahap yang lain. Pada tahap tertentu, mursyid 
memberikan wewenang (ijâzah) kepada murid.

Namun seperti dijelaskan sebelumnya, objek kajian 
epistemologi ‘irfânî adalah hal-hal gaib, hal-hal di luar fisik, 
metafisik yang tidak dapat dijangkau oleh lima indra manusia. 
Maka latihan-latihan tersebut di atas merupakan bagian dari 
usaha manusia untuk mendapatkan kemampuan indra keenam 
dimaksud.



44 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Dengan membandingkan antara model berpikir (epistemology) 
umum dan Islam, dengan demikian, muncul gambaran berikut, 
bahwa epistemologi umum:

a.	 Model berpikir rational yang bersumber pada dan berasal 
dari manusia,

b.	 Model berpikir emperikal bersumber pada dan berasal 
dari indra manusia, dan

c.	 Model berpikir positivistik juga bersumber pada dan 
berasal dari manusia.

Sedangkan model berpikir Islam adalah:

a.	 Bayânî bersumber pada teks, baik naș maupun non-naș,
b.	 Burhânî bersumber empirical-eksperimental, dan
c.	 Irfânî bersumber pada kasyf.

Dengan demikian tidak ada sumber naș dalam epistemologi 
umum. Sedangkan dalam sejarah epistemologi studi Islam, sumber 
naș dan non-naș (bayânî) terkesan terlalu mendominasi. Sebagai 
jalan keluarnya muncullah tawaran dari sejumlah ilmuwan 
untuk mengintegrasikan epistemologi rasional-empiris yang 
antroposentris di satu sisi dengan sumber naș yang teosentris 
di sisi lain. Dengan cara seperti ini diharapkan akan lahir 
keterpaduan ayat-ayat kawniyah (alam) dengan ayat-ayat qawliyah 
(wahyu, Al-Qur’an).

C.	 Model Kajian Integratif-Interkonektif 

1.	 Inisiasi Kajian Integratif-Interkonektif 

Seperti diterangkan sebelumnya ilmuwan menawarkan model 
kajian yang mengintegrasikan ilmu umum (hasil observasi, 
demonstratif) dan ilmu agama (teks, naș). Nama untuk menyebut 
tawaran ini juga bermacam-macam, dan salah satunya disebut 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 45

studi integratif-interkonektif. Studi Islam dengan pendekatan 
integrative-interkonektif belum menemukan bentuknya yang baku, 
meskipun tawaran ini telah lama mengorbit dengan segala varian 
dan bentuknya. Tetapi usaha ke arah pengembangan teori ini perlu 
dilakukan secara serius, berkelanjutan, dan saling mendukung, 
bukan mencari-cari kekurangannya. Sebab bantuan berbagai ilmu 
dalam studi Islam terbukti dapat memberikan pemahaman dan 
formula baru, bahkan lebih komprehensif apabila dibandingkan 
dengan model pemahaman dan konsep sebelumnya, yakni 
pendekatan normatif murni. Dalam konteks ini maka istilah 
yang muncul boleh juga menyebutnya dengan pendekatan non-
Islamic studies atau studi interdisipliner atau multidisipliner atau 
transdisipliner.

M. Amin Abdullah, seorang maha guru yang dikenal sangat 
amat gencar memprovokasi penggunaan pendekatan integrative-
interkonektif, mendefinisi integrasi dengan merujuk pada kata 
kunci ‘lebur’. Dari kata ‘lebur’ ini, timbul pertanyaan, apakah 
lebur itu dalam bentuk dekonstruktif, yang berarti unsur asli 
dari masing-masing hilang seluruhnya, sehingga yang muncul 
adalah konsep yang baru sama sekali. Ataukah dalam bentuk 
rekonstruktif, yang maksudnya masih ada unsur asli dari masing-
masing yang kemudian diramu sedemikian rupa sehingga 
menghasilkan konsep yang baru. Sedangkan interkoneksi adalah 
usaha agar tatanan sosial berbasis ilmu fikih agar lebih bersentuhan 
dan berdialog langung dengan imu-ilmu baru di abad ke-18 dan 
19 M. seperti Antropologi, Sosiologi, Psikologi, dan filsafat.4

Tawaran implementasi kajian integrasi-interkoneksi misalnya 
dalam bidang social work, muncul bentuk integrasi antara pekerja 
sosial dengan agama. Artinya, orang yang melakukan pekerjaan 
sosial hendaknya dilandasi oleh nilai-nilai agama. Tetapi model 

4	  Khoiruddin Nasution, Pengantar Studi Islam Dilengkapi Pendekatan Integratif-
Interkonektif (Multidisipliner), 45–46.



46 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

kajian atau tindakan ini boleh juga disebut pekerjaan sosial yang 
berbasis agama bukan integrasi pekerjaan sosial dengan agama.

Adapun ilmu yang hendak diintegrasikan muncul dalam 
bentuk, dan antaranya adalah: (1) antara normative (agama) dan 
sainstifik, (2) antara burhânî, bayânî, irfânî, (3) antara ilmu, nas}, 
dan filsafat, (4) antara ilmu agama, ilmu sosial, ilmu kealaman, 
humaniora, (5) antara intelektual, emosional, spiritual, (6) antara 
alim dan ‘arif, (7) antara normative dan empiris. Beberapa ilmuwan 
mengemukakan bentuk-bentuk integrasi dan atau interkoneksi 
sebagai berikut: (1) Fazlul Rahman memadukan ajaran normatif 
Islam dengan historis Islam, di samping itu juga berusaha 
memadukan teologi, hukum, dan etika, (2) Louay Safi memadukan 
textual infrence dan social inference, (3) Muh. Natsir memadukan 
ilmu agama dan ilmu umum, (4) Harus Nasution memadukan 
tradisionalis dan rasionalis, (5) Mukti Ali memadukan Doctrine 
Cum Scientific, (6) Kuntowijoyo memadukan strukturalisme dan 
transendental,5 (7) Hanna Djumhana Bastaman memadukan 
psikologi dengan Islam,6 (8) Mulyadi Kartanegara memadukan 
metafisik dan fisik menuju integrative-interkonektif.

2.	 Level dan Model Hubungan antar Ilmu

Salah satu konsep yang menawarkan implementasi integrasi-
interkoneksi dalam studi Islam dapat dilakukan minimal dalam 
empat level, dan boleh dikatakan konsep ini yang disosialisasikan 
di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, baik bagi dosen maupun 
mahasiswa adalah sebagai berikut:

a.	 Level filosofis,
	 Pada level filosofis, implementasi integrasi-interkoneksi 

berupa penyadaran eksistensi bahwa suatu disiplin ilmu 

5	 Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu Epistemologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara 
Wacna, 2006), 27–38.

6	 Hanna Djumhana Bastamam, Integrasi Psikologi dengan Islam (Pustaka Pelajar, 2001).



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 47

selalu bergantung pada disiplin ilmu lain. Integritas-
interkoneksitas pada level ini dapat dipahami pula bahwa 
setiap mata kuliah harus diberikan nilai fundamental 
eksistensial dalam kaitannya dengan disiplin keilmuan lain 
dan dalam hubungannya dengan nilai-nilai humanistik. 

b.	 Level materi
	 Pada level materi, integrasi-interkoneksi merupakan 

proses pengintegrasian nilai-nilai kebenaran universal dan 
kebenaran keIslaman ke dalam pengajaran mata kuliah. 
Ketika disiplin ilmu diintegrasikan atau diinterkoneksikan 
dengan disiplin ilmu lain, misalnya psikologi, dengan 
nilai-nilai-Islam, maka secara metodologis ilmu 
interkonektif tersebut harus menggunakan pendekatan 
dan metodologi yang aman bagi ilmu tersebut. 

c.	 Level metodologi
	 Pada level metodologi, pengembangan paradigma 

keilmuan integrative-interkonektif dapat dilakukan 
dengan menerapkan metodologi keilmuwan Islam pada 
keilmuwan umum, begitu pula sebaliknya. 

d.	 Level strategi
	 Pada level strategi, implementasi paradigma keilmuwan 

integrative-interkonektif dilakukan dalam pembelajaran.7

Adapun hubungan antar ilmu (integratif-interkonektif ), 
dan konsep ini juga yang disosialisasikan di UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta kepada dosen dan mahasiswa dapat dikembangkan 
dalam 6 (enam) model sebagai berikut:

a.	 Similarisasi,  yang dimaknai sebagai satu usaha 
menyamakan konsep-konsep ilmu umum dengan konsep-
konsep ilmu Islam;

7	 Khoiruddin Nasution, Pengantar Studi Islam Dilengkapi Pendekatan Integratif-
Interkonektif (Multidisipliner).



48 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

b.	 Paralelisasi, yang melihat paraleliasi antara konsep ilmu 
umum dengan ilmu Islam karena ada kemiripan konotasi 
tanpa menyamakan kedunya;

c.	 Komplementasi, yang dimaknai sebagai usaha agar terjadi 
saling mengisi dan saling memperkuat antara ilmu umum 
dan ilmu Islam, dengan tetap mempertahankan eksistensi 
masing-masing; 

d.	 Komparasi, yang berarti membandingkan konsep atau 
teori ilmu umum dengan konsep atau teori ilmu Islam 
mengenai gejala-gejala yang sama; 

e.	 Induktivikasi, yang berarti asumsi-asumsi dasar dari teori-
teori ilmu umum yang didukung oleh temuan-temuan 
empirik dilanjutkan pemikirannya secara teoretis kearah 
pemikiran metafisik/gaib, kemudian dihubungkan dengan 
prinsip-prinsip agama (Islam) mengenai hal tersebut.

f.	 Verifikasi, yang dimaksud mengungkapkan hasil-hasil 
penelitian ilmu umum yang menunjang dan membuktikan 
kebenaran-kebenaran ilmu Islam.

g.	 Pendapat lain tentang model hubungan antar ilmu 
(integrative-interkonektif) ada 3 (tiga) model sebagai 
berikut:

h.	 informatif, berarti satu disiplin ilmu perlu diperkaya 
dengan informasi yang dimiliki disiplin ilmu lain, 
sehingga dengan pengayaan tersebut membuat wawasan 
bertambah luas. Misalnya Islam normative perlu diperkaya 
dengan teori ilmu sosial yang bersifat historis, demikian 
sebaliknya.

i.	 konfirmatif, bahwa untuk membangun teori studi Islam 
perlu diperkuat dan diperkokoh oleh disiplin ilmu lain. 
Misalnya, teori tujuan penerapan syari’ah (maqāșid al-
syarī’ah), yang lima dikonfirmasi dengan teori kebutuhan 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 49

dasar manusia oleh Abraham Maslow yang membagi 
kebutuhan pokok manusia menjadi 5 (lima), yakni: 
(1) physiology (fisiologi), (2) safety (keamanan), love 
and belongingness (cinta dan rasa memiliki), (4) esteem 
(penghormatan), dan (5) self-actualization (aktualissasi 
diari). 

j.	 korektif, saling koreksi antara penemuan di bidang 
kajian Islam dengan bidang lainnya. Dengan demikian 
perkembangan disiplin ilmu akan semakin dinamis.8

8	 Ibid., 50.





51

SEJARAH PERKEMBANGAN 
STUDI ISLAM

Bab IV

A.	 Pendahuluan
Sejarah perkembangan Studi Islam tidak bisa dipisahkan 

dari studi lembaga-lembaga dan kurikulum pendidikan Islam, 
yang juga berarti mempelajari sejarah pendidikan Islam. Sebab 
lewat lembaga dan kurikulum inilah pada prinsipnya diketahui 
perkembangan studinya.

Pada bab ini diuraikan sejarah perkembangan studi Islam di 
3 (tiga) wilayah besar, yakni:

1.	 Di dunia Muslim,
2.	 Di dunia Barat, dan
3.	 Di Indonesia.

Perkembangan studi Islam berkembang dari sorogan dan 
‘alaqah di rumah-rumah para ‘ālim ke sistem kuttāb, kemudian 
ke masjid, kemudian berlanjut menjadi sistem madrasah. Dari 
tingkat di masjid ini sebagian murid melanjutkan studi ke jenjang 
yang lebih tinggi, madrasah. Maka pengertian madrasah di sini 



52 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

tidak sama dengan madrasah dalam pengertian Pendidikan Islam 
di Indonesia. Madrasah di sini berarti perguruan tinggi. Namun 
demikian ada juga ilmuwan yang menyebut bahwa bentuk awal 
Lembaga Pendidikan tinggi Islam adalah al-Jāmi’ah, dari Lembaga 
Masjid Jāmi’, tempat berkumpul orang banyak.

Sedangkan kuttāb ada dua jenis, yakni (1) kuttāb yang 
berfungsi sebagai tempat untuk mengajarkan baca tulis, dan (2) 
kuttāb sebagai tempat untuk mengajarkan Al-Qur’an dan dasar-
dasar agama Islam. Ada juga yang membagi kuttāb menjadi dua 
jenis lain, yakni: (1) kuttāb secular, yang diajarkan tata Bahasa, 
sastra dan aritmatika, dan (2) kuttāb agama, yang khusus 
mempelajari materi agama. Adapun Lembaga masjid menjadi 
pusat Pendidikan dengan sistem ḥalaqah. Dapat disebutkan 
bahwa pada tingkatan Lembaga Masjid itu merupakan lanjutan 
dari kuttāb.

Dilihat dari perkembangannya, selama tahun 750-1258 M 
merupakan masa kejayaan Muslim. Sementara pasca itu menjadi 
masa kemunduran Muslim sekaligus masa kejayaan Eropa. Karena 
itu, untuk mengetahui perkembangan studi Islan di dunia Barat 
perlu diuraikan lebih dahulu sejarah persentuhan Islam dengan 
Barat, yang secara umum dapat dikelompokkan menjadi dua fase, 
yakni: (1) fase Ketika Islam memegang kejayaan dan menjadi 
pusat ilmu pengetahuan, teknologi dan kebudayaan, dan (2) fase 
Ketika Islam jatuh dan runtuh, sementara dunia Barat mulai jaya 
dan menjadi pusat ilmu, teknologi dan kebudayaan.

Menurut Syed Amir Ali, “di bawah kekuasaan dinasti 
Umayyah, orang Islam menempuh zaman perobahan, mereka 
mempersiapkan diri untuk tugas besar. Kemudian di bawah 
kekuasaan dinasti Abbasiyah, mereka menjadi gudang ilmu 
pengetahuan”.1 Dinasti-dinasti Islam dalam perkembangan zaman 
1	 Syed Amir Ali, Api Islam Sejarah Evolusi dan Cira-cita Islam dengan Riwayat Hidup Nabi 

Muhammad Saw (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 560.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 53

terbagi menjadi tiga bagian: Dinasti Abbasiyah di Asia, Dinasti 
Umayyah di Eropa, dan Dinasti Fatimiyah di Mesir, Afrika. 
Persaingan ketiga dinasti itu tidak hanya dalam kekuasaan dan 
daerah, tetapi juga di bidang ilmu pengetahuan dan Bahasa.2 

Sedangkan sejarah studi Islam di Indonesia, dimulai dengan 
tradisi belajar kepada ulama-ulama yang umumnya adalah 
pedagang, yang sekaligus pembawa Islam ke Indonesia. Para 
murid datang menemui guru untuk menanyakan hal-hal yang 
ingin diketahui. Kemudian bentuk ini berlanjut dengan sistem 
langar, di mana para murid dan guru bertemu di masjid atau langar 
atau serambi rumah guru, baik dalam bentuk sorogan maupun 
dalam bentuk halaqah. Dari sini kemudian muncul bentuk 
Pendidikan pesantren, yang dilanjutkan dengan sistem kelas, yang 
diperkenalkan penjajah Belanda. Untuk lebih rinci, uraian berikut 
menggambarkan sejarah perkembangan studi Islam tersebut.

B.	 Perkembangan Studi Islam di Dunia Muslim
Sebelum dijelaskan sejarah perkembangan studi Islam di dunia 

Muslim, dirasa penting untuk lebih dahulu dijelaskan dua hal. 
Pertama, dijelaskan secara singkat sejarah prestasi umat manusia 
dalam bidang ilmu pengetahuan. Kedua, dijelaskan sejumlah 
Lembaga intelektual yang berperan dalam kemajuan Lembaga 
Pendidikan Islam. Sejarah singkat prestasi umat manusia dalam 
bidang ilmu pengetahuan dikemukakan misalnya oleh Georgeb 
Stanton sebagai berikut:

Pertama, fase 450-700 SM, yang disebut zaman Plato, yang 
kemudian diikuti oleh Aristoteles, Euclide, Archimedes, dan 
seterusnya.

Kedua, tahun 600-700 M, disebut sebagai zaman Cina, dengan 
tokoh Hsin dan I Ching.
2	 Syaikh Muhammd Abduh, Islam Ilmu Pengetahuan dan Masyarakat Madani (Jakarta: 

PT. Raja Grafindo Persada, 2005), 115.



54 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Ketiga, 750-1258 M, yang disebut zaman kejayaan Muslim. 
Selama 350 tahun pertama 750-1100 kejayaan tersebut didominasi 
dan secara mutlak dikuasai sarjana-sarjana Muslim; Jabir, 
Khawarizmi, al-Razi, Mas’udi, Wafa, al-Biruni, Ibnu Sina, Ibnu 
Haitam, Umar al-Khayyam. Setelah itu muncul nama-nama non-
Muslim, tetapi tetap bersaing dengan Muslim. Nama-nama yang 
muncul dari non-Muslim adalah Gerando di Cremona dan Roger 
Bacon. Sementara tokoh Muslim adalah Ibnu Rusyd, Nasiruddin, 
al-Tusi, Ibnu Nafis.3

Berikut adalah beberapa kota yang merupakan kegiatan 
intelektual sebelum dan menjelang datangnya Islam, yang 
berperan sebagai jembatan dalam proses penyerapan ilmu 
pengetahuan oleh umat Islam.

1.	 Athena 
Athena adalah kota yang berada di bawah kekuasaan 

kerajaan besar Romawi Timur, Athena mengalami kemakmuran 
dan kemajuan budaya, serta menjadi salah satu pusat kegiatan 
intelektual Romawi. Sejumlah pusat Pendidikan didirikan, dan 
filsafat dan ilmu-ilmu lain berkembang dengan baik. Di kota 
ini Plato (w. 347 SM) hidup dan mendirikan sebuah Akademi 
Filsafat yang belakangan berkembang menjadi Museum Athena, 
tempat sejumlah ilmuwan dari berbagai bangsa dan agama 
mengembangkan ilmu pengetahuan. Pada tahun 529 M Kaisar 
Romawi Timur, Justiniah I, menutup Museum Athena dan 
sekolah-sekolah lain dan menutup Athena bagi filasuf dan ilmuwan 
pagan yang sebelumnya bebas keluar masuk atau menetap di 
sana. Penutupan ini dilatarbelakangi oleh berbagai alasan, 
termasuk pandangan agama Kaisar yang tidak menghormati 
ilmu pengetahuan dan alasan-alasan ekonomi. Yang paling 
signifikan dalam pembicaraan sekarang adalah runtuhnya pusat-
3	 Khozin, Jejak-jejak Pendidikan Islam di Indonesia (Malang: Penerbit Universitang 

Muhammadiyah Malang, 2001), 52–53.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 55

pusat kegiatan intelektual Athena. Karena kehilangan kebebasan 
akademis dan fasilitas di Athena, mengakibatkan banyak filsuf 
dan ilmuwan yang memutuskan untuk pindah ke kota-kota di 
pantai sebelah Timur Laut Tengah (Meditteranean), ke daerah-
daerah yang sekarang bernama Palestina, Syria, Libanon, dan 
Persia. Eksodus ilmuwan ini membawa mereka lebih dekat ke 
Semenanjung Arabia tempat Islam akan lahir dan berkembang.

2.	 Aleksandria 

Aleksandria (al-Iskandariyah), sekarang termasuk wilayah 
Mesir adalah sebuah kota kuno, dibangun sekitar abad ke-3 SM 
dan terletak di pantai Laut Tengah. Sejak abad pertama Masehi, 
Aleksandaria telah menjadi pusat berkembangnya filsafat dan 
ilmu pengetahuan Yunani bersama-sama ilmu pengetahuan 
yang berasal dari Timur (India dan Cina) maupun Mesir Kuno 
sendiri. Dukungan yang diberikan oleh Kaisar Konstantinopel 
melatarbelakangi kemajuan Aleksandaria yang berlangsung sekitar 
lima abad. Kejayaan ini didukung oleh ilmuwan-ilmuwan besar 
seperti Euclid dan Ptolomy dan sejumlah besar sarjana lain yang 
berasal dari beraneka latar belakang bangsa dan agama. Fanatisme 
agama tampaknya berperan besar dalam proses kemunduran 
kegiatan ilmiah di Aleksandaria. Sejak abad ke-5 M., kegiatan 
intelektual di kota ini terus mengalami kemunduran, sehingga 
pada saat penaklukan Islam pada tahun 22 H/643 M, oleh Jenderal 
Amr bin al-‘Âs } yang tersisa dari Musium Alexandria hanyalah 
bagian kecil dari Lembaga yang dulunya megah dilengkapi dengan 
ruang-ruang belajar, perpustakaan besar, dan observatorium 
raksasa. Dengan mundurnya Alexandria ditambah dengan 
apresiasi yang rendah terhadap kegiatan ilmiah, sejumlah besar 
ilmuwan meninggalkan Alexandria dan pindah ke daerah yang 
berada di bawah naungan kerajaan Sasaniyah, tempat kebebasan 
intelektual dijamin bagi seluruh ilmuwan tanpa mempersoalkan 
afilasi keagamaannya.



56 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

3.	 Edessa, Harran, dan Nisibis 

Kemunduran Alexandria mengakibatkan eksodus ilmuwan. 
Di antara kota yang menjadi tujuan mereka adalah Edessa dan 
Harran (dua kota Mesopotamia Utara) tempat kebudayan Syria 
yang paling dominan. Dari Edessa dan Harran, pusat kegiatan 
intelektual bergerak ke kota Nisibis. Akademi Adessa ditutup 
atas perintah Kaisar Romawi pada 48 M. Menurut Nakosteen, 
pada separuh pertama abad ke-6 M. Nasibis mempunyai akademi 
perguruan tinggi terbaik di dunia; proses penerjemahan besar-
besaran dari Bahasa Yunani dan Sansekerta ke dalam Bahasa 
Pahleva (Persia lama) dan Bahasa Syria. Karya-karya yang 
diterjemahkan mencakup matematika, kedokteran, astronomi, 
dan filsafat. Proses penerjemahan ini melibatkan ilmuwan-
ilmuwan Syria, Yahudi dan Persia.4 

4.	 Jundi Syapur 

Jundi Syapur dulunya bernama Genta Sapairta (Taman nan 
Indah), Posisi Jundi Syapur menjadi penting pada masa kekuasaan 
Sasaniyah, Ketika Raja Syapur II (9210-379) memperluas kota 
ini dan membangun sebuah lembaga pendidikan tinggi yang 
kemudian menjadikan Syapur sebagai kota intelektual terpenting 
di seluruh daerah kekuasaan Sasaniyah.

5.	 India dan Timur Jauh

Pengaruh India dan Timur Jauh yang merupakan pusat-
pusat kegiatan ilmiah terasa lebih sedikit dibandingkan dengan 
pusat-pusat kegiatan ilmiah di daerah-daerah kekuasaan 
Kerajaan Romawi dan tidak langsung pada perkembangan 
ilmu pengetahuan dalam Islam, sebab letak geografinya yang 
relatif jauh dari Arabia. Meskipun demikian daerah ini telah 
menunjukkan kemajuan beberapa kemajuan ilmiah sepanjang 

4	 Ibid., 57.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 57

abad ke-6 M., abad menjelang datangnya Islam. India mencapai 
kemajuan berharga di bidang matematika lewat ilmuwannya 
yang bernama Varahamihira. Di bidang ilmu bahasa juga terjadi 
di India. Cina terkenal dengan ilmu kedokteran, astronomi, 
geografi, historiografi, dan matematika. Pada abad ini Jepang 
mulai mempelajari ilmu-ilmu Cina melalui para ilmuwan Korea.5 

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, studi Islam di dunia 
Islam sama dengan menyebut studi Islam di dunia muslim. Dalam 
sejarah muslim dicatat sejumlah kajian Islam pada tingkat dasar 
sampai perguruan tinggi di sejumlah kota. Uraian berikut adalah 
sejarah perkembangan studi Islam di dunia muslim. 

Ada 4 (empat) perguruan tinggi tertua di dunia Muslim, yakni: 
Niz}amiyah di Bagdad, (2) al-Azhar di Kairo, Mesir, (3) Cordova, 
dan (4) Kairwan Amir Niz}am al-Mulk di Maroko. Masing-masing 
pusat studi Islam secara singkat dijelaskan sebagai sebagai berikut.

a.	 Nisyapur
	 Perguruan Tinggi Niz }amiyah Nisyapur di bangun oleh 

Niz}am al-Mulk untuk al-Juwaini, dan al-Juwaini menjadi 
mudarris (guru besar) di sini sampai tiga dekade, yang 
berakhir dengan wafatnya tahun 478 H/1083 M. Lembaga 
ini dibangun sekitar 440 H/1050 M. Di Lembaga ini ada 
empat unsur pokok, yakni (1) seorang mudarris (guru 
besar) yang bertanggung jawab terhadap pengajaran 
di Lembaga Pendidikan, muqri’ (ahli Al-Qur’an) yang 
mengajar Al-Qur’an di masjid, muhaddis (ahli hadis) 
yang mengajar hadis di lembaga pendidikan, dan seorang 
pustakawan (bait al-maktub) yang bertanggung jawab 
terhadap perpustakaan, mengajar bahasa dan hal-hal 
terkait. Tokoh yang pernah menjadi staf lembaga ini 
adalah al-Juwayni, Abû al-Qâsim, al-Kiya al-Harrasi, al-

5	 George Sarton, Introduction to the History of Science, I, From Homer to Omar Khayyam 
(Baltimore: The William & Wilkins, 1927), 444–45.



58 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Gazali, dan Abu Sa’id (mudarris) Abu Qasim al-Hużali 
dan Abu Nasyr al-Ramsyi.

b.	 Bagdad
	 Perguruan tinggi Niẓâmiyah di Bagdad ini berdiri pada 

tahun 455 H/1063 M. Perguruan tinggi ini dilengkapi 
dengan perpustakaan yang kaya raya di Bagdad, yakni 
Bait al-Ḥikmah yang dibangun oleh Khalifah al-Ma’mun 
(813-833). Salah seorang ulama besar yang pernah 
mengajar di sana, adalah ahli pikir terbesar, Abu Hamid 
Al-Gazali (1058-1111), yang kemudian terkenal dengan 
sebutan Imam Gazali. Perguruan tinggi tertua di Bagdad 
ini berkembang selama dua abad. Menjelang tahun 656 
H (1258 M) berlangsung penyerbuan bangsa Mongol dari 
Asia Tengah ke arah barat di bawah pimpinan Hulago 
Khan (1256-1349), cucu Janghis Khan (1162-1227). Pada 
tahun 1258 M itu pula mereka merebut dan menguasai 
ibukota Bagdad, dan berakhirlah sejarah Daulah 
Abbasyiah.6 

c.	 Perguruan Tinggi al-Azhar di Kairo, Mesir
	 Perguruan tinggi al-Azhar, ketika kekuasaan Syiah 

tumbang di Bagdad, maka kekuasaan Syiah pun bangkit 
di Tunisia bernama Daulat Fathimiah (909-1171), 
yang dibangun oleh Amir Ubaidillah al-Mahdi yang 
menyebut dirinya Khalif Ubaidillah (909-934). Pada masa 
pemerintahan Khalif Muiz Lidinillah (952-975), Khalif 
keempat dari Daulat Fathimiah, wilayah Lybia dan Mesir 
berhasil direbut oleh Panglima Besar Jauhar al-Siqili dari 
Daulat Abbasiah. Tokoh inilah yang pada tahun 362 H/972 
M membangun ibu kota yang baru di Mesir, bernama 
al-Qāhirah (Kairo), untuk menggantikan ibukota Fust}a; 

6	 Josoef Sou’yb, Orientalisme dan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1985), 37–38.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 59

dan kemudian memindahkan ibukota Daulat Fathimah 
dari Tunis ke al-Qa>hirah. Khalif Muiz Lidinillah pindah 
ke Mesir dan menetap di ibukota baru itu. 

d.	 Perguruan Tinggi Cordova
	 Kekuasaan Daulat Umayyah di semenanjung Iberia, sejak 

berabad-abad sebelumnya terpandang daerah minus, 
berubah bagaikan disulap menjadi daerah yang makmur 
dan kaya raya dengan pembangunan bendungan-
bendungan irigasi. Cordova menjadi pusat ilmu dan 
kebudayaan yang gilang-gemilang sepanjang Zaman 
Tengah. The Historians’ history of the World mencatat 
prikeadaan pada masa pemerintahan Amir Abdurrahman 
I (756-788) itu, sebagai berikut: Andalusia pada waktu 
itu merupakan pusat intelektual di Eropa dan dikagumi 
kemakmurannya. Sejarah mencatat, sebagai contoh, 
bahwa Aelhoud dari Bath (Inggris) belajar ke Cordova 
pada tahun 1120 M, dan pelajaran yang dituntutnya 
adalah geometri, algebra (aljabar), matematika. Gerand 
dari Cremona belajar ke Toledo seperti halnya Adelhoude 
Cordova. Begitu pula tokoh-tokoh lainnya.

Roger Bacon (1214-1294), ahli pikir Inggris, menempatkan 
Averroes (Ibnu Sina), dan menganjurkan supaya mempelajari 
Bahasa Arab sebagai jalan satu-satunya untuk memperoleh 
pengetahuan yang dibikin kabur oleh Salinan-salinan yang jelek.7 

C.	 Perkembangan Studi Islam di Dunia Barat
Untuk mendapatkan gambaran tentang perkembangan studi 

Islam di dunia Barat akan dijelaskan terlebih dahulu sejarah 
kontak Islam dengan dunia Barat (Eropa). Kontak Islam dengan 
Barat (Eropa) dapat dikelompokkan menjadi dua fase, yakni (1) 

7	 Nasution, Pengantar Studi Islam, 65.



60 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

di masa kejayaan Islam (abad ke-8) dan Spanyol (abad ke-13), dan 
(2) sejak masa renaissance, di mana Barat mulai berjaya sampai 
sekarang.

1.	 Fase Kejayaan Muslim

Kontak pertama antara dunia Barat dengan dunia Muslim 
adalah lewat kontak perguruan tinggi. Sejumlah ilmuwan 
dan tokoh-tokoh Barat datang ke sejumlah perguruan tinggi, 
laboratory, observatorium, dan pusat-pusat studi Muslim untuk 
memperdalam ilmu pengetahuan dan teknologi. Di dunia Islam 
belahan Timur, perguruan tinggi tersebut berkedudukan di 
Bagdad (Irak) dan Kairo (Mesir), sementara di belahan barat ada 
di Cordova.

Bentuk lain dari kontak dunia Muslim dengan dunia Barat 
pada fase pertama adalah penyalinan manuskrip-manuskrip ke 
dalam bahasa Latin sejak abad ke-13 Masehi hingga bangkitnya 
zaman kebangkitan (Renaissance) di Eropa pada abad ke-14. 
Kegiatan penyalinan manuskrip ini bermula atas restu King 
Frederick H dari Sicily (1198-1212), yang belakangan menjabat 
Kaisar Holy Roman Empire (1215-1250).

Berkat penyalinan karya-karya ilmiah dari manuskrip-
mnuskrip Arab itu, terbukalah jalan bagi perkembangan cabang-
cabang ilmiah tersebut di Barat. Apalagi sesudah aliran empirisme 
yang dikumandangkan oleh Francis Bacon (1561-1626) melalui 
karyanya Novum Organon menguasai alam pikiran di Barat dan 
berkembangnya observasi dan eksperimen. Tetapi penyalinan 
karya-karya filsafat itu juga membangkitkan pro dan kontra yang 
sangat tajam pada masa-masa permulaan. Encyclopedia Britanica, 
jilid II halaman 191-197 (Arabic Philosophy) mengungkapkan 
pengaruh penyalinan karya-karya filsafat itu dengan panjang lebar 
dan terperinci.8 
8	 H.A.R. Gibb, Aliran-aliran Modern dalm Islam (Jakarta: Rajawali Press, 1990), 46.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 61

Pada pertengahan abad ke-12 Masehi barulah Raymund, 
Archbishop of Tolado, membentuk Sosiety of Translators yang 
diketuai oleh Arobdeacon Dominicus Gundasalvi, dan buat 
pertama kalinya muncul versi-versi dalam Bahasa Latin mengenai 
himpunan komentar Avicienna (Ibnu Sina) dan Agazales (Al-
Gazali) dan juga Vons Vitae karya Ben Gebirol. Tokoh-tokoh 
Yahudi dipekerjakan sebagai penerjemahnya dan dipaksa 
memeluk agama Kristen setelah ibukota Toledo direbut dari 
kekuasaan Islam, dan seorang tokoh terkenal, Joannes Avendeath. 
Dengan demikian mulailah berlangsung kegiatan penyalinan 
naskah-naskah Arab. Karya Ibnu Sina (Avicienna) dalam bidang 
ketabiban, yaitu Canon of Medicine, disalin buat pertama kalinya 
oleh Grard of Cremona (wafat 1187 M). Penyalinan secara 
intensif baru berlangsung setelah berada di bawah naungan 
Kaisar Frederick II (1212-1250), Kaisar Holy Roman Empire, yang 
menjabat king of Sicity dan lebih banyak menetap di pulau Sicily 
itu di ibukota Palermo.

Kaisar Frederick II memberikan fasilitas tidak terhingga 
kepada Michael Scot (1175-1234), tokoh yang pertama-tama 
dalam sejarah menyalin karya-karya Averroes (Ibnu Rusyd). Pada 
tahun 1217 M. Michael melawat ke Toledo dan membawa pulang 
naskah-naskah Arab dalam bidang astronomi dan bidang-bidang 
fisika lainnya. Seorang tokoh lagi yang diberi fasilitas oleh Kaisar 
Frederick II adalah Hermanus Allemanus, yang antara tahun 1243 
M sampai dengan 1256 M menyalin karya-karya Al-Farabes (Al-
Farabi). Disamping itu dia pun menyalin Rhetorica, salinan karya 
Aristoteles (384-322 SM) di dalam bahasa Arab, serta menyalin 
Poetic dan Ethica, karya Averroes (Ibnu Rusyd) yang merupakan 
salinan karya Aristoteles.

2.	 Fase Runtuhnya Muslim
Gambaran kontak Muslim dengan dunia Barat pada periode 

ke-2 yang berlangsung selama abad renaissance. Selama abad 



62 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

renaissance Eropa menguasai dunia untuk mencari mata 
dagangan, komersial, dan penyebaran agama. Awalnya mereka 
hanya berlomba menguasai dan mengamankan sumber komoditas 
dan monopoli, lama kelamaan menjadi kolonialisasi melalui 
rekayasa kekuasaan. 

Kedatangan Muslim fase kedua ke dunia Barat, khususnya 
Eropa Barat dilatarbelakangi oleh 2 (dua) alasan pokok, yakni: 
(1) alasan politik, dan (2) alasan ekonomi. Alasan politik adalah 
kesepakatan kedua negara, yang satu sebagai bekas penjajah, 
sementara yang lainnya sebagai bekas jajahan. Misalnya Prancis 
mempunyai kesepakatan dengan negara-negara bekas jajahannya, 
bahwa penduduk negara-negara jajahan boleh masuk ke Prancis 
tanpa pembatasan. Maka berdatanganlah muslim dari Afrika 
Barat dan Afrika Utara, khususnya dari Algeria ke Prancis. 
Kebijaksanaan yang hampir sama dilakukan Belanda terhadap 
penduduk Suriname, Inggris terhadap Pakistan, India dan Afrika 
Timur.

Adapun alasan ekonomi adalah untuk mencukupi tenaga 
buruh yang dibutuhkan negara-negara Eropa Barat. Untuk 
menutupi kebutuhan ini Belgia, Jerman, Belanda merekrut buruh 
dari Turki, Maroko, dan bebarapa negara Timur Tengah lainnya. 
Sementara Inggris mendatangkan dari negara-negara bekas 
jajahannya, negara persemakmuran (commonwealth countries). 
Adapun Itali, Spanyol, Portugal, dan Yunani tidak masuk kategori 
yang mendatangkan buruh dari negara-negara lain, tetapi dari 
dalam negaranya sendiri.

Kategori muslim yang ada di Eropa Barat ada 2 (dua), yakni 
(1) pendatang (migran), dan (2) penduduk asli. Kategori lebih 
jauh dari penduduk asli dapat dikelompokkan menjadi 3 (tiga) 
kelompok. Pertama, orang asli yang masuk Islam (converted 
Muslim). Kedua, keturunan dari muslim asli yang sudah lama, 
bahkan beberapa abad yang lalu tinggal di negara-negara Eropa 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 63

Barat yang dulunya mereka masuk Islam akibat pengaruh 
kekuasaan Turki. Kategori ini hanya ditemukan di Yunani. Ketiga, 
muslim yang kembali menemukan agama aslinya (discovery Islam 
of orginal roots), di mana ketika dahulu Islam menguasai daerah 
tersebut bapak-bapak atau kakek mereka Muslim.

Menjelang abad ke-19 muncul kebijaksanaan Belanda dengan 
Indonesia dapat digambarkan sebagai berikut. Ketika utusan 
kesultanan Aceh datang ke Belanda tahun 1602, yang dipimpin 
oleh Abdu Zamad, dan terdiri dari 4 orang, mereka ini disebut 
oleh orang Belanda dengan Moren berkulit kuning.9 Tidak dapat 
dipastikan kapan pertama kali orang Indonesia datang ke Belanda, 
apakah dengan kedatangan utusan dari kesultanan Aceh atau ada 
sebelumnya. Yang pasti kedatangan mereka di Belanda ini tidak 
dimasukkan sebagai awal dakwah Islam di Belanda. Perlu diingat 
sebelum Belanda datang ke Indonesia, satu abad sebelumnya 
Portugis sudah ada dan datang bermitra dengan kesultanan Aceh 
untuk mendapatkan bahan dagangan dan komoditan lainnya.

Di Australia juga mempunyai cerita yang mirip dengan di 
Belanda, di mana kedatangan muslim di Australia juga diawali 
dengan kebutuhan tenaga kasar. Pada waktu alat (tenaga) 
transportasi adalah unta dan kuda, maka kedatangan hewan-hewan 
ini didatangkan dari Afganistan, tentu dengan kusir. Dengan adanya 
pertukaran alat kendaraan, dari yang bersifat kendaraan non-
mesin berupa binatang ke alat tranportasi mesin, tenaga mereka 
ini tidak dibutuhkan lagi, sementara mereka sudah tinggal di sana 
cukup lama. Akibatnya, mereka mempunyai anak dan keturunan. 
Belakangan melihat jumlah penduduk muslim yang semakin 
banyak maka muncullah kebijaksanaan dari pemerintah Australia 
untuk membatasi jumlah muslim. Tenaga lain datang dari Turki, 
Libanon, Palestina, dan daerah Timur Tengah lainnya.

9	 Muhammad Hisyam, Persatuan Pemuda Muslim Se-Eropa: Sekilas Sejarah dan 
Peranannya dalam Dakwah Islam di Nederland (Den Haag: PPME / YMAE, 1996), 1.



64 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Pembahasan pengembangan studi Islam di negara-negara 
non-Muslim dapat dikelompokkan menjadi 3 (tiga), yakni:

1.	 Berdasarkan dosen yang mengajar studi Islam,
2.	 Berdasarkan perguruan tinggi, dan
3.	 Berdasarkan pusat studi.

Berdasarkan dosen yang mengajar, studi Islam dapat 
dikelompokkan menjadi 2 (dua), yakni:

1.	 Tenaga pengajar yang menganut agama Islam (muslim), 
dan

2.	 Tenaga pengajar non-Muslim.

Mereka non-Muslim ini lebih dikenal dengan sebutan 
orientalist, dari kata orient yang berarti timur, dan list berarti ahli. 
Maka secara bahasa orientalist adalah ahli ketimuran. Maksud 
timur di sini adalah Islam. Orientalist adalah ahli keIslaman 
atau orang yang mengetahui Islam secara kognitif atau aqliyah 
(understanding), tidak pernah sampai pada tingkat afektif atau 
qalbiyah (merasakan) apalagi pada tingkat phsikomotorik 
(fi’liyah/’amaliyah).

Sebelum muslim memasuki unversitas-universitas di Barat 
(khususnya Eropa dan Amerika), dan belum ada muslim yang 
menulis dalam Bahasa Inggris dan beberapa bahasa Eropa, seperti 
Bahasa Prancis, Bahasa Jerman dan Bahasa Belanda, ahli Islam 
di Barat didominasi oleh para orientalis. Buku-buku dan artikel-
artikel tentang pemikiran-pemikiran di bidang Islam merupakan 
hasil pemikiran para orientalis. Sedangkan sarjana Muslim yang 
sekolah di Barat dan menulis dalam bahasa Barat tentang Islam, 
maka ahli keIslaman pun muncul dari sejumlah muslim. Pada 
akhirnya banyak sarjana muslim yang menulis dalam Bahasa 
Barat; Inggris, Perancis, Jerman, Yunani, dan Belanda.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 65

Di antara sarjana muslim yang menjadi ahli dalam kajian 
Islam adalah:

1.	 Muhammad Iqbal,
2.	 Fazlul Rahman di Chicago,
3.	 Mohammed Arkoun, Profesor yang mengajar di Lyon 

II University (1969-1972), di Paris VIII University, Paris 
III University dan Sorbonne Nouvelle University (1972-
1992), menjadi Fellow di Wissenschaft kolleg di Berlin 
1986-1987 dan 1990) dan di Institute for Anvanced 
Studies in Priceton, New Jersey, U.S.A. (1992-1993), 
visiting Professor di University of California, Los Angeles 
(1969), Princeton University (1985), Temple University, 
the University of Louvain-la-Neuve, Wallonia, Belgium 
(Belgia) (1977-1979), the Pontifical Institute of Arabic 
Studies di Roma dan the University of Amsterdam (1991-
1993).

4.	 Farid Esack, (Muslim Afrika Selatan, lahir 1959). Pada 
tahun 1990 Esack meninggalkan Afrika Selatan untuk 
studi dan mendapatkan gelar Ph.D. di  the University of 
Birmingham, Inggris),

5.	 Amina Wadud Muhsin (professor di the Department 
of Philosophy and Religious Studies di Verginia 
Commonwealth University Amerika Serikat [USA])’

6.	 Khaled Medhat Abou El Fadl (lahir 1963, professor di Law 
at the University of California in Los Angeles Amerika 
Serikat [USA]),

7.	 Nasr Hamid Abu Zayd (lahir 7 Oktober 1943, asli Mesir 
dan lulus di Cairo University Mesir. Sejak 1995 menetap di 
Belanda dan mengajar di beberapa universitas di Belanda),

8.	 Fatima Mernisi,
9.	 Mohammad Hashim Kamali.



66 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Para orientlist dapat dikelompokkan berdasarkan bidang 
keilmuan yang ditekuni. Studi dalam bidang Al-Qur’an oleh 
Fazlur Rahman, dikelompokkan secara umum menjadi 2 (dua) 
kelompok besar, yaitu:

1.	 Missionaris, dan
2.	 Akademik.10 

Kelompok missionaris adalah para sarjana Barat yang ketika 
mengkaji Al-Qur’an memakai kacamata ajaran Kristen, bahkan 
mempunyai misi tertentu, mereka dengan kajiannya berusaha 
memperlihatkan kelemahan dan kekurangan Al-Qur’an. Ilmuwan 
yang termasuk kelompok ini, menurut Rahman, adalah:

1.	 Johan Bouman, dengan karya, Gott und Mensch im Koran,
2.	 Jacques Jomier, dengan karya, Les Grands Themes du 

Coran,
3.	 Kenneth Cragg, dengan karya, The Event of the Qur’an,
4.	 Besetti-Sani, dengan karya, Muhammed and St. Francis, 

dan
5.	 Claus Schedl, dengan karya Muhammad and Jesus.

Adapun kelompok akademik, dengan ungkapan yang lebih 
sederhana adalah ilmuwan yang mengkaji Al-Qur’an berdasar dan 
mempunyai motivasi akademik. Ilmuwan yang masuk kelompok 
ini, menurut Rahman, di antaranya:

1.	 Wansbrough, dengan karya Quranic Studies,
2.	 John Burton, dengan karya The Collection of the Qur’an, 

dan
3.	 Angelika Neuwirth,  dengan kar ya Studien zur 

Komposition der Mekkanischen Suren (Studies toward 
the composition of the Meccan Suras)

10	 Fazlur Rahman, “Some Recent Books on Qur’an by Westers,” Qadri Azizy, 1984, 73–95.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 67

Universitas yang menawarkan studi Islam, menurut hasil 
rangking tahun 2023, adalah termasuk salah satu dari sepuluh 
(10) universitas terbaik dunia:

1.	 Boston College (Chestnut Hill, MA)
2.	 The University of Texas at Austin (Austin, TX)
3.	 University of Washington-Seattle Campus (Seattle, WA)
4.	 Emory University (Atlanta, GA)
5.	 University of California-Los Angeles (Los Angeles, CA)
6.	 Columbia University in the City of New York (New York, 

NY)
7.	 Georgetown University (Washington, DC)
8.	 Arizona State University Campus Immersion (Tempe, AZ)
9.	 Ohio State University-Main Campus (Columbus, OH)
10.	 Villanova University (Villanova, PA)​.

Sementara di Kanada, juga masih masuk wilayah Amerika 
Utara, ada beberapa perguruan tinggi yang menawarkan studi 
Islam dengan sebutan mirip dengan itu, yaitu:

1.	 McGill University di Montreal Kanada yang berdiri tahun 
1821, menawarkan studi Islam dengan nama Islamic 
Studies, di bawah the Faculty of Arts.

2.	 University of Toronto di Toronto, di School of Graduate 
Studies, dengan sebutan Near and Middle Eastern 
Civilization, di bidang Ancient Near Eastern Studies, 
Middle Eastern and Islamic Studies, dan Near and Middle 
Eastern Civilization,

3.	 Ontario University di Ontario, dengan jurusan Middle 
Eastern and Islamic Studies.

4.	 Quebec University di Quebec, dengan nama Islamic 
Studies.



68 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

	 Perguruan tinggi di Eropa yang menawarkan Studi Islam 
antara lain:

5.	 University of Cambridge di Inggris, yang ada di bawah 
Faculty of Asian & Middle Eastern Studies,

6.	 University of London di Inggris, di bawah School of 
Oriental and African Studies (SOAS),

7.	 Durham University di Inggris, yang menawarkan The 
Institute for Middle Eastern and Islamic Studies di bawah 
the School of Government and International Affairs, dan 
merupakan satu perguruan tinggi terdepan dalam studi 
Timur Tengah di Inggris. Di jurusan ini diajarkan Islamic 
Studies dan ilmu-ilmu sosial kewilayahan, Bahasa Arab, 
Bahasa Persi, Bahasa Turki, dan literature.

8.	 Edinbuegh University, di bawah Faculty of Islamic and 
Middle Eastern Studies. 

9.	 Frankfurt University di Jerman juga menawarkan Islamic 
Studies.

D.	 Perkembangan Studi Islam di Indonesia 
Perkembangan studi Islam di Indonesia dapat digambarkan, 

bahwa lembaga dan sistem pendidikan Islam di Indonesia mulai 
dari sistem pendidikan (1) langar, kemudian sistem (2) pesantren, 
kemudian berlanjut dengan sistem (3) pendidikan di kerajaan-
kerajaan Islam. Akhirnya muncul sistem (4) kelas. 

Pendidikan dengan sistem langgar adalah Pendidikan yang 
dijalankan di langgar, atau surau, atau masjid, atau di rumah guru. 
Kurikulumnya pun bersifat elementer, yakni mempelajari abjad 
huruf Arab. Sistem ini dikelola oleh ‘alim, mudin, lebai. Mereka 
ini umumnya berfungsi sebagai guru agama atau sekaligus sebagai 
pembaca do’a. Di masjid atau di langgar mereka; guru dan murid-
murid duduk bersila atau tanpa bangku. Umumnya kurikulum 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 69

sistem langgar adalah pada tingkat awal hanya untuk mengenal 
abjad huruf Arab. Pada tingkat selanjutnya diajarkan lagu-lagu 
qasidah; berzanji, tajwid, mengaji kitab Farukunan.11 

Sistem Pendidikan pesantren atau dapat diidentikkan dengan 
kuttāb, di mana seorang kiyai mengajari santri dengan sarana 
masjid sebagai tempat pengajaran/pendidikan, dan didukung 
oleh pondok sebagai tempat tinggal santri. Di pesantren berjalan 
dua cara, yakni (1) sorogan dan halaqah. Hanya saja sorogan di 
pesantren biasanya dengan cara si santri yang membaca kitab, 
sementara kiyai mendengar sekaligus mengoreksi bacaan santri.

Pada dasawarsa kedua abad ke-20 muncul madrasah dan 
sekolah-sekolah model Belanda oleh organisasi Islam, seperti 
Muhammadiyah, Nahdatul Ulama, Jama’at al-Khair dan lain-lain. 

Pada level perguruan tinggi dapat digambarkan, bahwa 
berdirinya perguruan tinggi Islam tidak dapat dilepaskan dari 
adanya keinginan umat Islam Indonesia untuk memiliki lembaga 
pendidikan tinggi Islam sejak zaman kolonial. Beberapa artikel 
dari beberapa tokoh terkait dengan gagasan ini, diantaranya tulisan 
Dr. Satiman Wirjosandjojo dalam majalah Pedoman Masyarakat 
No. 15 tahun IV (1938), yang isinya mengemukakan gagasan 
pendirian Sekolah Tinggi Islam (Pesantren Luhur) sebagai tempat 
mendidik muballig yang cekap dan berpengetahuan luas. Artikel 
ini direspon oleh M. Natsir dalam Panji Masyarakat, dengan judul 
tulisan “Menuju Koordinasi Perguruan-perguruan Islam”. 

Pada bulan April 1945 diadakan pertemuan antara berbagai 
tokoh organisasi Islam, ulama dan cendekiawan. Dalam 
pertemuan itu dibentuk panitia perencana Sekolah Tinggi Islam 
(STI) yang diketuai oleh Drs. Moh. Hatta, wakil ketua Suwandi, 
Sekretaris Dr. Ahmad Ramali, dengan anggota: K.H. Mas Mansur, 
K.H. Wachid Hasyim, K.H. Abdul Kahar Muzakkir, K.H. Faried 
11	 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, Lintas Sejarah Pertumbuhan dan 

Perkembangan (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1995), 23.



70 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Ma’ruf, K.H.R. Fatchurrahman Kafrawi dan notulis Kartosudarmo. 
Panitia ini bertugas menyusun peraturan umum, peraturan rumah 
tangga, menetapkan susunan badan wakaf, menetapkan badan 
penyelenggara dan badan pengawas STI, dan menetapkan senat 
STI.

Pembukaan STI dipilih hari Ahad Legi, tanggal 27 Rajab 
1364 H. bertepatan tanggal 8 Juli 1945 di Kantor Imigrasi Pusat, 
Gondangdia, Jakarta. Dipilihnya tanggal 27 Rajab sebagai hari 
peresmian yang bertepatan dengan hari Isra’ dan Mi’raj Nabi 
Muhammad Saw, karena para pendiri waktu itu mengharap tafā’ul 
(harapan baik) agar STI menjadi lambang kesucian turunnya 
perintah salat dan dapat mencapai kemajuan-kemajuan yang 
terus meningkat. 

Pidato Dr. Mohammad Hatta sebagai Wakil Presiden, juga 
Ketua Dewan Kurator Sekolah Tinggi Islam (STI) pada pembukaan 
Sekolah Tinggi Islam, setelah dipindahkan ke Yogyakarta, tanggal 
10 April 1946 antara lain ditegaskan: 

“… ujud Sekolah Tinggi Islam ialah membentuk ulama’ yang 
berpengetahuan dalam dan berpendidikan luas serta mempunyai 
semangat yang dinamis, Hanya ulama’ yang seperti itulah yang bisa 
menjadi pendidikan yang sebenarnya dalam masyarakat. Di Sekolah 
Tinggi Islam itu akan bertemu AGAMA dengan ILMU dalam suasana 
kerjasama untuk membimbing masyarakat ke dalam kesejahteraan.12 

Pada tanggal 14 Desember 1947, Sekolah Tinggi Islam 
(STI) diubah menjadi University Islam Indonesia (UII) dengan 
empat fakultas, yaitu: Agama, Hukum, Pedagogy (Pendidikan), 
dan Ekonomi.13 Pada tahun 1950 UII mendapat tawaran dari 
pemerintaah untuk dinegerikan. Tawaran diterima dengan syarat 
tetap dibawah Kementerian Agama. Akhirnya hanya Fakultas 
Agama UII yang dinegerikan dan menjelma menjadi Perguruan 
12	 Ibid., 36.
13	 Djauhari Muhsin, dkk., Sejarah dan Dinamika Universitas Islam Indonesia (Yogyakarta: 

Badan Wakaf UII, 2004), 43.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 71

Tinggi Agama Islam Negeri yang selanjutnya pada tanggal 24 
Agustus 1960 dilaksanakan peresmian pembukaan Institut Agama 
Islam Negeri (IAIN), yang merupakan gabungan dari PTAIN 
dan Akademi Dinas Ilmu Agama (ADIA), oleh Menteri Agama 
Republik Indonesia, K.H. M. Wahib Wahab.14 

Sejak tahun 2002 ada perkembangan dan konversi perguruan 
tinggi Islam, yakni sejumah IAIN dan satu STAIN berubah 
menjadi UIN (Universitas Islam Negeri) dan sejumlah STAIN 
berubah menjadi IAIN. Perubahan status ini dikenal dengan 
sebutan transformasi. Perubahan dari IAIN dan STAIN menjadi 
UIN ini dapat dikelompokkan menjadi dua gelombang, yakni: 
gelombang pertama pada tahun 2002 s.d. 2005, dan gelombang 
kedua tahun 2013 s.d. 2014. Perubahan IAIN menjadi UIN 
dimaksud adalah sebagai berikut:

1.	 UIN Syarif Hidayatullah, Tangerang Selatan (2002)
2.	 UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta (2004)
3.	 UIN Maulana Malik Ibrahim, Malang (2004)
4.	 UIN Sunan Gunung Djati, Bandung (2005) 
5.	 UIN Alauddin, Makassar (2005)
6.	 UIN Sultan Syarif Kasim, Pekanbaru (2005)
7.	 UIN Ar-Raniry, Banda Aceh (2013)
8.	 UIN Sunan Ampel, Surabaya (2013)
9.	 UIN Raden Fatah, Palembang (2014)
10.	 UIN Sumatera Utara, Medan (2014)
11.	 UIN Walisongo, Semarang (2014) 

Menurut M. Amin Abdullah,15 pengembangan dan konversi 
IAIN ke UIN adalah proyek keilmuan yang berorientasi pada 
14	 Amin Abdullah, Transformasi IAIN Sunan Kalijaga Menjadi UIN Sunan Kalijaga 

(Yogyakarta: UIN Sunan Kalijagaa Press, 2006), 6.
15	 Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-interkonektif, 399–405.



72 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

perubahan tata pikir keilmuan yang bernafaskan keagamaan 
transformatif. Konversi dari IAIN ke UIN merupakan momentum 
untuk membenahi dan menyembuhkan “luka-luka dikotomi” 
keilmuan umum dan agama yang makin hari makin menyakitkan. 
Proyek besar reintegrasi epistemologi keilmuan umum dan 
agama menuntut adanya dialog dan kerjasama antara disiplin 
ilmu umum dan agama yang lebih erat di masa yang akan datang. 
Pendekatan interdisiplinary dikedepankan, interkoneksitas dan 
sensitivitas antar berbagai disiplin ilmu perlu memperoleh skala 
prioritas dan perlu dibangun dan dikembangkan terus-menerus. 
Interkoneksitas dan sensitivitas antar berbagai disiplin ilmu-ilmu 
kealaman dengan disiplin ilmu-ilmu sosial dan disiplin humanities 
serta disiplin ilmu-ilmu agama perlu diupayakan secara terus-
menerus. 

Dengan kata lain, dalam era UIN, fakultas Syari’ah tidak boleh 
menolak untuk dimasuki mata kuliah baru yang mengandung 
muatan humanities kontemporer dan ilmu-ilmu sosial seperti 
hermeneutik, cultural dan religious studies, HAM, sensitivitas 
gender, filsafat ilmu dan begitu seterusnya. Jika tidak, maka 
mahasiswa akan menderita (suffer) ketika mereka keluar 
kampus dan berhadapan dengan realitas sosial dan realitas 
sosial keagamaan yang begitu kompleks. Begitu juga fakultas 
Tarbiyah, Dakwah, Adab dan Ushuluddin. Muatan ilmu-ilmu 
Sosial, seperti Sosiologi agama dan Antropologi agama serta 
humanities kontemporer seperti Teologi Pembebasan, HAM 
dalam Islam, gender issues, ethics, sejarah ilmu pengetahuan, 
filsafat ilmu pengetahuan dan begitu seterusnya harus tampak 
benar dalam kurikulum dan silabinya begitu juga dalam fakultas 
baru sains, teknologi dan fakultas sosial-humaniora. Belum lagi 
menyebut perlunya social work yang berstandar internasional 
dengan menggunakan pendekatan yang interdisiplin pada fakultas 
Dakwah atau fakultas Sosial-Humaniora. 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 73

Di masa depan, lantaran persoalan integritas bangsa, ke-
Indonesiaan, dan ke-Islaman semakin rumit, maka alumni 
UIN perlu mempunyai kualifikasi tertentu, yang berbeda dari 
universitas lain. Setidaknya, jika pada alumni UIN akan berprofesi 
sebagai guru, hakim, da’i atau pekerja sosial, konsultan dan begitu 
seterusnya mereka tidaklah harus terkurung dalam sangkar 
isolated profession (profesi yang steril dan terpisah dari persoalan 
masyarakat sekitarnya), tetapi lebih dituntut untuk sekaligus 
sebagai penggagas dan pelopor social empowerment dan social 
agent of change dengan muatan etik yang memihak rakyat kecil 
yang tidak berdaya (mustaḍ’afun) dan lingkungan hidup yang 
sehat. 

Dalam menyusun ulang kurikulum, silabi serta mata kuliah 
dengan etos dan nafas reintegrasi epistemologi keilmuan era UIN, 
prinsip-prinsip dasar berikut perlu di- pertimbangkan. Haḍârah 
al-nash, (penyangga budaya teks Bayani), memang tidak lagi biasa 
berdiri sendiri, terlepas sama sekali dari haḍārah al-ilm (teknik, 
komunikasi) dan juga tidak bisa terlepas dari haḍârah al-falsafah 
(etik) dan begitu sebaliknya. Haḍârah al-‘Ilm (budaya Ilmu), 
yaitu ilmu-ilmu empiris yang menghasilkan sains dan teknologi, 
akan tidak punya “karakter”, yang berpihak pada kehidupan 
manusia dan lingkungan hidup, jika tidak dipandu oleh haḍârah 
al-falsafah (budaya etik-emansipatoris) yang kokoh. Sementara 
itu, hadârah al-nash (budaya agama yang semata-mata mengacu 
pada teks) dalam kombinasinya dengan haḍârah al-‘ilm (sains 
dan teknologi), tanpa mengenal humanities kontemporer sedikit 
pun juga berbahaya, karena jika tidak hati-hati akan mudah 
terbawa arus ke arah gerakan radicalism-fundamentalism.” Untuk 
itu, diperlukan (etik yang bersifat transformatif-liberatif). Begitu 
juga, haḍârah al-falsafah (budaya filsafat) akan terasa kering, 
jika tidak terkait dengan isu-isu keagamaan yang termuat dalam 
budaya teks dan lebih-lebih jika menjauh dari problem-problem 



74 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

yang ditimbulkan dan dihadapi oleh haḍârah al-‘ilm (budaya 
ilmu-ilmu empiris-teknis). Yang layak dipertimbangkan ke depan 
untuk mendesain mata kuliah, kurikulum dan silabi UIN adalah 
dengan cara menghindari jebakan-jebakan keangkuhan disiplin 
ilmu yang merasa “pasti” dalam wilayah sendiri-sendiri tanpa 
mengenal masukan dari disiplin di luar dirinya. 

Jebakan-jebakan tersebut menurut M. Amin Abdullah16 sangat 
mungkin akan terjadi lagi, jika konfigurasi keilmuan dibangun 
dalam tradisi UIN tidak dirancang dengan teliti dan matang, Jika 
diskemakan, rancang bangun keilmuan baru era UIN kurang lebih 
adalah dapat digambarkan berikut:

Skema Single Entity

	

Entitas tunggal Haḍarah al-Naṣ ini bisa diganti atau ditempati 
oleh entitas tunggal Haḍarah al-‘ilm atau entitas tunggal Haḍarah 
al-Falsafah. Single entity ini umumnya mengklaim bahwa cukup 
dirinya sendiri sajalah yang mampu mengatasi permasalahan 
kemanusiaan. Dalam perspekstif komparatif, corak model berpikir 
single entity ini adalah symbol keangkuhan ilmu pengetahuan. 
Tidak ideal untuk IAIN, apalagi UIN.

Skema Isolated Entities

16	 Ibid., 404–5.

Hadarah               
al-Nash

Hadarah               
al-Nash

Hadarah               
al-’ilm

Hadarah               
al-Falsafah



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 75

Tampak dalam skema di atas kelihatannya peradaban manusia 
ini telah semakin maju karena adanya ketiga entitas keilmuan 
tersebut. Namun, oleh masyarakat dunia sekarang ini, konfigurasi 
hubungan yang ternyata bercorak “isolated” inilah yang 
diperkirakan menjadi sumber permasalahan dunia kontemporer, 
sejak dari krisis lingkungan hidup, krisis ekonomi, krisis moralitas, 
krisis religiositas, dan krisis multidimensi yang lain. Skema ini 
boleh dikata masih sangat terjadi di era IAIN, sehingga berakibat 
pada sempitnya wawasan dan pandangan dunia para alumninya.

Skema Interconnected Entities

Skema di atas adalah proyek keilmuan yang diemban oleh visi 
dan misi perubahan IAIN ke UIN. Tampak dalam skema di atas 
bahwa masing-masing rumpun ilmu sadar akan keterbatasan-
keterbatasan yang melekat dalam diri sendiri dan oleh karenanya 
bersedia untuk berdialog, bekerjasama dan memanfaatkan 
metode dan pedekatan yang digunakan oleh rumpun ilmu lain 
untuk melengkapi kekurangan-kekurangan yang melekat jika 
masing-masing berdiri sendiri-sendiri, terpisah antara satu dan 
lainnya. Diperlukan upaya yang sungguh-sungguh dari berbagai 
pihak, dari waktu ke waktu dengan kesediaan mengorbankan 
kepentingan egoism sectoral keilmuan, demi untuk menyongsong 
realisasi proyek keilmuan baru pada era UIN.

Hadarah               
al-Nash

Hadarah               
al-’ilm

Hadarah               
al-Falsafah

UIN





77

DINAMIKA                       
PEMIKIRAN MANUSIA

Bab V

A.	 Pendahuluan
Berpikir adalah ciri khas manusia yang membedakannya 

dengan makhluk lain. Di kalangan ahli mantiq atau logika sangat 
masyhur istilah yang mendefinisikan manusia adalah ḥayawānun 
nātiq (hewan yang berpikir). Bahkan Amanah kekhalifahan, sebagi 
wakil Tuhan di muka bumi yang hanya diserahkan Allah SWT. 
kepada manusia (Adam) pun adalah karena faktor kemampuan 
berpikirnya. Dengan kemampuan berpikir tersebut, manusia akan 
dapat menyerap ilmu pengetahuan dan mentransfernya. 

Dinamika perkembangan pengetahuan manusia, tumbuh 
dan berkembang, dengan persoalan yang berbeda. Masih sering 
dijumpai pemahaman dan keyakinan bahwa (pengetahuan) 
agama Islam diyakini dan dianggap sebagai absolut, tidak dapat 
diubah dan transcendental (selalu terkait dengan zat yang berada 
di atas/suci/agung). Pemahaman, penafsiran dan pengetahuan 
agama (Islam) yang dianggap dan dipercayai tidak dapat berubah, 
absolut, rigid, kaku, tidak bisa dikompromikan dengan konteks. 



78 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Banyak orang tahu bahwa ilmu pengetahuan terus berubah 
dan berkembang, namun seringkali dipahami bahwa agama-
agama, khususnya Islam adalah absolut/ mutlak, tidak berubah 
dan dibalut dalam prinsip-prinsip transendental dalam wujud 
pagar rujukan (keilmuan aqidah dan fikih). Namun kita sekarang 
tahu bahwa agama-agama − dan agama Islam tidak terkecuali − 
tidak mungkin dapat bertahan mempertahankan sikap, kaku dan 
beku, jika mereka tidak ingin berbenturan atau digilas oleh ilmu 
pengetahuan modern, dan prinsip-prinsip dasar agama semakin 
hari semakin tampak aneh, tertinggal dan kadaluarsa.” 

Dalam khazanah pemikiran keagamaan Islam, khususnya 
dalam pendekatan uṣûl al-fiqh (kaidah dasar ilmu fikih), dikenal 
istilah al-ṡawabit (hal-hal yang diyakini “tetap,” tidak berubah) 
wa al-mutagayyirât (hal-hal yang diyakini “berubah-ubah,” tidak 
tetap). Ada juga yang menyebutnya sebagai “al-ṡabit” wa “al-
mutaḥawwil.”1 Keduanya kemudian lebih popular dengan sebutan 
qaṭ’iy (pasti) dan ẓanniy (tidak pasti). Sedang dalam pendekatan 
falsafah, sejak Aristoteles hingga sekarang, dikenal apa yang 
disebut “form” and “matter,” one-many, universal-particular, 
objective-subjective.2 Setelah itu, belakangan di lingkungan 
khazanah keilmuan antropologi (agama), khususnya dalam 
lingkup pendekatan fenomenologi agama, dikembangkan analisis 
pola pikir yang disebut general pattern dan particular pattern.3 

Hubungan logika berpikir fiqhiyyah-agama (subjektif ) 
dan falsafiyyah saintifik (objektif ) yang bercorak biner ini, 
jika dipetakan secara lebih historis antropologis, sebenarnya 

1	 Adonis, al-Tsabit wa al-Mutahawwil: Bah }ṡ fi al-Ibda’ wa al-Itba’ ‘inda al-Arab (London: 
Dar al-Saqi, 2002).

2	 Letak perbedaan yang mencolok antara logika dan cara berpikir Mutakallimun (para 
ahli teologi Islam) dan Fuqaha (para ahli fikih) di satu sisi dan Falasifah (para ahli 
filsafat) di sisi lain. 

3	 Richard C. Martin menyebut ‘general pattern’ sebagai ‘common pattern’ atau the 
universals of human religiousness. Richard C. Martin, Approaches to Islam in Religious 
Studies (Tucson: The University of Arizona Press, 1985), 8.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 79

mencakup dan menggabungkan tiga lapis entitas, yaitu: (1) 
Mentifact, yang mencakup value, tata nilai, kepercayaan (belief), 
pemikiran (thought), ide dan world view secara lebih umum; (2) 
Socifact, yaitu ketika ide, nilai dan pemikiran tersebut masuk ke 
dalam dunia sosial, maka ia membentuk kelompok-kelompok, 
organisasi-organisasi, mazhab-mazhab, denominasi, sekte, 
paguyuban, komunitas, organisasi berikut pranata sosial yang 
menyertainya serta behavior (perilaku), attitude (sikap) dan 
pola-pola hubungan dan interaksi sosial yang kompleks; (3) 
Artifact, hubungan antara keduanya diwujudkan dan disimbolkan 
dalam dunia pisik seperti bangunan tempat beribadah (masjid, 
gereja, pura, sinagog, vihara, klenteng), lembaga-lembaga (sosial 
keagamaan, pendidikan, ekonomi, budaya), manuskrip, naskah-
naskah, buku, prasasti, benda-benda seni, alat-alat peribadatan, 
musik, lukisan, laboratorium, alat-alat transportasi, objek-objek 
ritual, makam dan begitu seterusnya adalah hal-hal yang tidak 
terpisahkan dari keterjalinan antara mentifact dan sociofact.4 

Kesulitan itu antara lain disebabkan karena masing-masing 
orang dan kelompok seringkali telah terkurung dan terjebak dalam 
jaringan preunderstanding, taqalîd-taqâlîd, adat kebiasaan yang 
telah dimiliki, membudaya dan dalam batas-batas tertentu bahkan 
membelenggu. Oleh karenanya, banyak keraguan untuk memasuki 
pembaruan dan penyempurnaan konsep pemahaman keagamaan 
serta terjadi benturan di sana-sini, baik pada tingkat person-
person atau individu-individu, lebih-lebih pada tingkat sosial 
dan kelompok-kelompok pengikut mazhab, sekte, denominasi, 
organisasi sosial-keagamaan di lingkungan internal maupun 
external umat beragama.5 
4	 Sartono Kartodirdjo, Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah (Jakarta: 

Gramedia, 1992), 2.
5	 Dalam kasus tindak kekerasan yang mengatasnamakan agama selalu saja melibatkan 

jaringan antara mentifact, socifact, dan artifact. Pelarangan pembangunan tempat 
ibadah dan apalagi pengrusakannya (artifact) tidak dapat dilakukan terpisah dan selalu 
digerakkan oleh corak pemahaman dan berpikir keagamaan yang rigid-kaku-tertutup 



80 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Dalam dua tradisi khazanah keilmuan, yakni usul al-fiqh 
(agama) yang bersumber dari teks, nash-nash kitab suci Al-
Qur’an dan Hadis yang dipahami secara literal-harfiyah dan 
falsafah (filsafat dan sains) yang berdasar pada prinsip logika 
berpikir dan metode penelitian eksperimental sains seringkali 
bertentangan, berbenturan, dan berseberangan, untuk tidak 
menyebutnya konflik. Akibatnya, sulit sekali dilerai perebutan 
otoritas wilayah ‘territorial’ usul al-din (struktur fundamental 
nilai-nilai keberagamaan manusia pada umumnya, yang berlaku 
secara universal) di satu sisi dan usul al-mazhab (dasar-dasar 
pemikiran dan pembentukan atau pendirian sekte, mazhab, 
kelompok, organisasi keagamaan dalam masyarakat) di lain 
pihak. Semestinya, keduanya berjumpa, berdialektika, dan 
bermusyawarah secara wajar dan damai dalam dunia pikiran 
dan batin manusia yang paling dalam (pendekatan ‘irfani), tanpa 
campur tangan kepentingan-kepentingan eksternal-politik yang 
menimbulkan pertikaian dan konflik sosial. 

Umat beragama pada umumnya, lebih suka memilih 
pilihan either or, memilih salah satu dari dua jenis pilihan yang 
tersedia (fiqhiyyah atau falsafiyyah-‘ilmiyyah). Corak berpikir 
binary (memilih antara dua pilihan yang tersedia) inilah yang 
sekarang dikritisi oleh para ilmuan Muslim kontemporer, karena 
corak pilihan ini lebih mengantarkan kepada corak berpikir 
yang tertutup dan antagonistik, dan kurang kondusif untuk 
mengantarkan kepada tatanan pola pikir masyarakat yang terbuka 
dan banyak pilihan.6 

Jarang umat beragama dapat memilih kedua-duanya penting 
untuk didialogkan. Metode berpikir dengan banyak pendapat 

(mentifact), dan pola hubungan sosial yang tidak harmonis (socifact). Data yang lebih 
lengkap tentang kompleksitas hubungan antar agama di tanah air dapat diperiksa dalam 
Laporan Tahunan Kehidupan Beragama di Indonesia tahun 2009 dan 2011 (Center for 
Religious & Cross-cultural Studies (CRCS), Sekolah Pascasarjana, Universitas Gadjah 
Mada, Yogyakarta), 2009 dan 2011.

6	 “Jasser Auda Information,” t.t., 50, 212, 214; 216; 218; 226–27, http://www.jasserauda.net.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 81

keagamaan sangat sulit menerima corak berpikir filosofis-
saintifik (falsafiyyah-ilmiyyah) dan tidak mampu mendialogkan 
antara keduanya, antara corak berpikir fiqhiyyah-‘ubûdiyyah dan 
falsafiyyah-‘ilmiyyah. Dengan demikian, masih jauh dari upaya 
untuk mendialogkan, apalagi mengintegrasikan antara keduanya.7

B.	 Karakteristik Keilmuan Kontemporer 
Relasi baru yang disadari sebagai kebutuhan antara agama, 

ilmu, dan budaya, perlu disentuh dengan etika keilmuan 
kontemporer. Para sarjana seyogyanya memahami bagaimana 
struktur dasar bangunan yang melandasi cara berpikir umat 
manusia (humanities) secara umum dan bagaimana struktur 
dasar bangunan cara berpikir keagamaan Islam secara khusus 
(‘ulum al-din), dalam menyebut epistemologi keilmuan agama 
(‘ulum al-din), mau tidak mau, para ahli, peneliti, dan para 
pengguna keilmuan agama harus bersedia untuk bersentuhan 
dengan bangunan keilmuan usul al-fiqh dengan berbagai cabang 
ilmu ikutannya (fikih, kalam, tafsir, hadis), sedangkan dalam 
menyebut sains, perubahan sosial, negara bangsa dan peradaban 
global melibatkan pengalaman umat manusia (human experiences) 
pada umumnya. Dengan kata lain, human experiences melibatkan 
ruang lingkup cara berpikir manusia secara lebih umum, metode 
berpikir ilmu pengetahuan (method and approach) serta nilai-nilai 
baru (values) yang muncul akibat perjumpaan antara ketiganya.8 

7	 Diskusi dan pembahasan tentang hubungan antara agama dan ilmu (Religion and 
Science) di tanah air, kalau dicermati, sangat jarang dilakukan. Kalaupun dilakukan 
masih dilakukan secara sporadis, tidak terprogram dan terencana, bahkan di 
lingkungan perguruan tinggi sekalipun. Pemikiran Islam pada umumnya belum atau 
jarang mendiskusikannya secara serius. Diskusi pada umumnya hanya terbatas pada 
wilayah akal dan wahyu, yang lagi-lagi kembali ke diskusi antara teologi Mu’tazilah dan 
Asy’ariyah. Upaya-upaya rintisan awal seperti yang dilakukan oleh Mohammad Abid al-
Jabiry, Bunyah al-Aql al-Araby: Dirâsah Tahlîliyyah Naqdiyyah li Nudzumi al-Ma’rifah fi 
al-Ṡaqofah al-Arabiyyah (al-Markaz al-Tsaqafy al-Araby, 1993).

8	 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah, t.t.



82 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Perbedaan yang tajam antara corak berpikir dalam 
menganalisis dan memetakan persoalan sosial-keagamaan 
inilah yang menjadi tema sentral dalam upaya merekonstruksi 
dan membangun paradigma epistemologi keilmuan Islam 
kontemporer, termasuk di dalamnya trilogi keilmuan pendidikan 
Islam di sekolah (aqidah, ibadah, dan akhlak) yang sedang dicoba 
dirumuskan ulang secara serius oleh para pembaru, teolog, dan 
pemikir Muslim kontemporer seperti yang akan saya singgung 
dalam buku ini. Ragam pemikir Muslim kontemporer dapat 
menjadi gambaran bagaimana mereka merespon perkembangan 
jaman dan perubahan sosial yang berlangsung di era sekarang dan 
implikasi dalam rancang bangun metode studi Islam dan studi 
agama kontemporer. Untuk sekedar menyebut di antara mereka 
antara lain: 

1.	 Ibrahim M. Abu-Rabi’: Studi Islam Multiperspektif 

Ibrahim M. Abu Rabi’ merupakan intelektual Muslim asal 
Palestina yang mengajar di beberapa universitas di Barat dan di 
Timur, pernah menjabat sebagai Dewan Redaksi jurnal Muslim 
World. Buku terakhir yang diedit adalah The Contemporary Arab 
Reader on Political Islam (2010).9 Ketika merespon perkembangan 
pendidikan Islam kontemporer, ia mencatat bahwa pendidikan 
Islam umumnya masih konservatif; miskin metode dan tidak 
kaya perspektif, sehingga perspektif sosial hampir-hampir 
tidak diperhitungkan. Selain itu, masih ada beberapa negara 
berpenduduk Muslim yang menganggap tidak penting ilmu 
pengetahuan sosial, termasuk filsafat kritis. Sosiologi agama 
juga masih dianggap bid’ah, dan tidak dianggap penting bagi 
perkembangan dan pengembangan ‘ulum al-din dan studi Islam. 
Pernyataan ini menggambarkan bahwa ‘ulum al-din (ilmu-ilmu 
agama Islam) merasa sudah cukup dengan dirinya sendiri (self-
9	 Ibrahim M. Abu Rabi’, The Contemporary Arab Reader on Political Islam (The University 

of Alberta Press, 2010).



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 83

sufficiency). Dengan kata lain, tidak memerlukan bantuan dan 
masukan analisis dan pandangan dari disiplin keilmuan lain, 
baik dari sains, keilmuan sosial maupun humaniora. Abu Rabi’ 
menyatakan: 

“The core of the field revolves around Shariah and Fiqh studies that 
have been, very often, emptied of any critical or political content, or 
relevant to the present situation. A clear-cut distinction has been made 
between the “theological” and the “political” or the “theological” and 
the “social,” with the former being understood as rites, symbol, and 
historical text only. Further more, the perspective of the social sciences 
or critical philosophy is regrettably absent” .... Shari’ah education 
in the Arab and Muslim world has been constructed ideologically 
to maintain, and not question, the status quo. It has become a shell 
without much substance.”10 

Bagi Ibrahim M. Abu Rabi’, studi Islam kontemporer perlu 
diperkaya dengan berbagai perspektif. Setidaknya, dia menyebut 
ada empat perspektif, yang tidak dapat dipisahkan antara yang 
satu dan lainnya. Pertama, perspektif ideologis. Di berbagai negara 
Arab modern dikenal istilah “Islam resmi”, sedangkan yang lain 
berbicara tentang Islam popular atau “Islam oposisi”. Artinya, Islam 
dapat berarti kekuatan pasif tetapi juga bisa merupakan kekuatan 
yang revolusioner. Islam dapat “digunakan” sebagai gerakan yang 
mengajak ke arah kemajuan tetapi juga dapat digunakan sebagai 
alat untuk mendukung status quo sebuah rezim pemerintahan 
yang dapat berakibat pada kesenjangan sosial dan ekonomi dalam 
masyarakat. Dengan kata lain, menurut perspektif ideologis ini, 
Islam tidak dapat diperbedakan atau dicirikan semata karena 
inti kesuciannya. Artinya, Islam atau Muslim sebagai komunitas 
pemeluk agama telah dimaknai lebih dari satu definisi dan arti.11 
10	  Ibrahim M. Abu Rabi’, “A Post-September 11 Critical Assessment of Modern Islamic 

History,” dalam 11 September: Religious Perspectives on the Causes and Consequences, ed. 
oleh Ian Markham dan Ibrahim M. Abu Rabi’ (Oxford: Oneworld Publications, 2002), 
33–34.

11	 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, & Transdisiplin Metode Studi Agama & 
Studi Islam di Era Kontemporer (IB Pustaka PT Litera Cahaya Bangsa, 2020), 9.



84 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Kedua, adalah perspektif teologis. Dalam perspektif ini, Islam 
dapat dipandang sebagai sistem kepercayaan yang terbuka. Sejak 
dari kepercayaan kepada Satu Tuhan sampai hubungan teologisnya 
dengan semua wahyu yang telah turun mendahuluinya. Atau 
hanya sampai pada batas pengertian yang sederhana tentang 
“penyerahan diri kepada satu Tuhan.” Dengan lain kata, seseorang 
dapat memahami watak teologi Islam sejak dari perspektif sejarah 
agama-agama, khususnya keterkaitan dan hubungannya dengan 
Yahudi dan Kristen, sampai melihat Islam dari pandangan teologis 
yang inklusif, yaitu keesaan Tuhan. 

Ketiga, nash sebagai inti dari budaya Muslim. Menurut 
pendapat mayoritas ahli hukum Islam, baik Al-Quran maupun 
hadis membentuk landasan utama tekstual Islam, yang menyangga 
fundasi utama teologi Islam. Oleh karenanya, sejak awal mula 
munculnya Islam, hubungan dialektis antara teks dan sejarah 
manusia, antara teks dan pemikiran manusia telah ada. Dengan 
lain ungkapan, sejarah budaya dan pemikiran Muslim sejak dulu 
sampai sekarang adalah merupakan hubungan saling tukar tempat 
yang kompleks antara sisi “kemanusiaan” dan “sisi keilahian”, atau 
antara teks-teks keagamaan dan faktor-faktor sosial-ekonomi dan 
politik. 

Keempat, Islam adalah fakta antropologis yang sangat luas. 
Benar memang bahwa Islam mempunyai pokok ajaran yang 
bercorak normatif. Namun, dalam evolusi perjalanan sejarahnya 
yang panjang, Islam telah mendorong lahirnya tradisi politik, 
filosofis, literer, sosial, dan kultural yang sangat kompleks, yang 
sampai sekarang masih dapat menjelaskan bagaimana pandangan 
manusia Muslim. Islam telah menjadi isu kekuatan sosial, politik, 
dan organisasi yang menarik. Yang perlu segera dicatat bahwa 
gerakan-gerakan politik dan intelektual yang berbagai macam 
telah menafsirkan tradisi ini secara berbeda-beda antara yang satu 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 85

dan lainnya. Dalam pengertian seperti itu, maka tradisi dimaksud 
dapat merupakan kekuatan yang bercorak pasif atau revolusioner.12

Islam dalam kenyataannya dapat dilihat dari berbagai 
perspektif. Perspektif ideologis, teologis, nash atau teks maupun 
antropologis. Tidak hanya dilihat dari mono atau single perspektif. 
Uraian di atas, menegaskan bahwa setidaknya ada empat 
perspektif dalam melihat persoalan sosial-keagamaan Islam. 
Ketika hendak menafsirkan dan menjelaskan makna ayat-ayat 
Al-Quran dan hadis, seorang pemimpin agama, ulama, dosen, 
guru, da’i/yah, ustaz/ah, khatib, tokoh atau pemimpin organisasi 
keagamaan, pejabat pemerintah era sekarang seyogyanya selalu 
mempertimbangkan dan mendialogkan keempat perspektif 
tersebut sebelum mengeluarkan pendapat atau pernyataan ke luar. 
Sudah saatnya sekarang, keempat perspektif tersebut menjadi kaca 
mata atau lensa baca. Para pemimpin hendaknya mendialogkan 
keempat perspektif ini dalam dirinya sendiri, dengan kolega 
dekatnya, para mentornya, dan juga umat, pendengar, 
penggemarnya atau pengikutnya sebelum mengeluarkan 
pernyataan di ruang publik. 

2.	 Abdolkarim Soroush: Pengembangan Pemikiran Agama 

Abdolkarim Soroush adalah intelektual kelahiran Iran yang 
mengajar di Amerika. Salah satu buah pikirannya diedit oleh 
Mahmoud Sadri & Ahmad Sadri, berjudul Reason, Freedom and 
Democracy in Islam: Essential Writings of Abdulkarim Soroush.13 
Menurutnya, kemajuan ilmu pengetahuan, perkembangan 
intelektual, dan mekarnya pengalaman kehidupan manusia 
(human experience), secara perlahan tetapi pasti, akan bersentuhan 
dengan bangunan, struktur, dan isi (content) ilmu pengetahuan 

12	 Ibrahim M. Abu Rabi’, “A Post-September 11 Critical Assessment of Modern Islamic 
History,” 30.

13	 Telah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia, Menggugat Otoritas dan Tradisi 
Agama, (Bandung: Penerbit Mizan, 2002).



86 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

keagamaan. Tidak ada yang tetap di dunia ini, yang tetap hanyalah 
perubahan itu sendiri. Pengalaman kehidupan manusia selalu 
berubah. Klaim pengetahuan keagamaan Islam yang secara tegas 
membedakan wilayah qat’iy dan zanny menjadi problematik dan 
dapat dipertanyakan ulang. Rumusan ini menepikan dimensi 
humanitas, termasuk perspektif-perspektif yang ada dalam ilmu-
ilmu keagamaan. 

Dalam menghadapi perubahan sosial yang deras dan dahsyat, 
dia berpendapat bahwa manusia Muslim kontemporer harus dapat 
membedakan antara agama (religion) dan ilmu-ilmu keagamaan; 
antara Islam dan ilmu-ilmu keIslaman. Menurutnya, ilmu-ilmu 
keagamaan (termasuk di dalamnya ilmu-ilmu keagamaan Islam) 
adalah relatif, karena terikat dengan dugaan-dugaan dan asumsi-
asumsi dasar yang dibangun sebelumnya; ilmu-ilmu agama 
tidak dapat terhindar dari jeratan dan jebakan waktu, karena 
selalu terkait dengan dimensi waktu. Kapan, belum lagi di mana, 
dalam kondisi apa asumsi dasar itu dibuat dan dirumuskan? 
Oleh karenanya, Agama Wahyu (Revealed Religion) bisa jadi 
memang benar dan bebas dari kontradiksi-kontradiksi, tetapi 
tidak demikian halnya dengan ilmu-ilmu keagamaan. Agama 
bisa jadi memang sempurna dan komprehensif, tetapi ilmu-ilmu 
keagamaan tidaklah demikian. Akhirnya, harus tegas didudukkan 
bahwa agama adalah memang suci, tetapi penafsiran terhadap 
agama adalah benar-benar manusiawi dan bersifat duniawi.14

Ketidakmampuan membedakan antara keduanya, menjadi 
salah satu sebab macetnya perkembangan ilmu pengetahuan 
agama dan pengetahuan agama Islam. Orang sering berkeyakinan 
bahwa pengetahuan agama adalah agama itu sendiri. Keyakinan 
seperti itulah yang hendak dikoreksi oleh Soroush dan para 

14	 Abdolkarim Soroush, “The Evolution and Devolution of Religious Knowledge,” dalam 
Liberal Islam: A Sourcebook, ed. oleh Charles Kuzman (Oxford: Oxford University Press, 
1998), 245–46.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 87

intelektual Muslim kontemporer yang lain. Jika persoalan ini 
tidak dibenahi, maka akan berakibat pada kejumudan ilmu-ilmu 
agama. Lebih-lebih, jika ilmu-ilmu yang jumud ini bersekongkol 
dengan kepentingan rezim politik di sebuah negara Muslim 
tertentu, maka ilmu pengetahuan agama akan mudah menjadi 
statis. Jika berlanjut, maka para pengikut dan penggemarnya 
akan cepat merasa puas dan merasa benar sendiri, tanpa menaruh 
perhatian terhadap perkembangan keilmuan di sekitarnya, 
baik perkembangan keilmuan di lingkungan keilmuan studi 
agama-agama, maupun yang bersentuhan dengan sains modern, 
ilmu-ilmu sosial dan humaniora kontemporer, termasuk tidak 
menerima kritik dari perspektif spiritualitas ‘irfâni. 

Dalam pandangan Soroush, jika keilmuan agama bersentuhan 
dengan keilmuan dan perspektif lain, maka bukan (doktrin) 
agamanya dan bukan ritual keagamaannya yang akan berubah, 
dan juga bukan  text-nya diubah dan atau diganti dengan yang 
lain. Tetapi, perspektif manusia terhadap agamalah yang berubah 
dan diubah, karena baik penulis dan lebih-lebih pembacanya, 
dalam segitiga hermeneutika negosiatifnya Khaled Aboe El-Fadl, 
telah bersedia mempertimbangkan berbagai perspektif yang 
diperlukan untuk melihat entitas agama dengan cara baru sesuai 
dengan tantangan, tuntutan, dan kondisi yang mengitarinya. 
Dalam pengertian seperti ini, maka apa yang diistilahkan dengan 
dikotomi ilmu pengetahuan, yakni pengetahuan agama di satu 
pihak dan pengetahuan umum di lain pihak, tidak ada dan tidak 
berlaku lagi. 

3.	 Jasser Auda: Perluasan Maqashid Syariah 

Jasser Auda adalah Associate Professor di Fakultas Studi 
Islam Qatar (QFTS) dengan fokus kajian Kebijakan Publik dalam 
program Studi Islam. Dia adalah anggota pendiri Persatuan Ulama 
Muslim Internasional, yang berbasis di Dublin; anggota Dewan 



88 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Akademik Institut Internasional Pemikiran Islam di London, 
Inggris; anggota Institut Internasional Advanced Sistem Research 
(IIAS), Kanada; anggota pengawas Global Pusat Studi Peradaban 
(GCSC), Inggris; anggota Dewan Eksekutif Asosiasi Ilmuan 
Muslim Sosial (AMSS), Inggris; anggota Forum perlawanan 
Islamofobia dan Racism (FAIR), Inggris dan konsultan untuk 
Islamonline.net. Ia memperoleh gelar Ph.D dari University of 
Wales, Inggeris, pada konsentrasi Filsafat Hukum Islam tahun 
2008. Gelar Ph.D yang kedua diperoleh dari Universitas Waterloo, 
Kanada, dalam kajian Analisis Sistem tahun 2006. Master Fiqh 
diperoleh dari Universitas Islam Amerika, Michigan, pada fokus 
kajian Tujuan Hukum Islam (Maqâṣid al-Syarî’ah) tahun 2004. 
Gelar BA diperoleh dari jurusan Islamic Studies pada Islamic 
American University, USA, tahun 2001 dan gelar BSc diperoleh 
dari Engineering Cairo University, Egypt Course Av., tahun 1988. 
Ia memperoleh pendidikan Al-Quran dan ilmu-ilmu Islam di 
Masjid al-Azhar, Kairo. 

Jasser Auda adalah direktur sekaligus pendiri Maqâsid 
Research Center di Filsafat Hukum Islam di London, Inggris, 
dan menjadi dosen tamu untuk fakultas Hukum Universitas 
Alexandria, Mesir, Islamic Institute of Toronto, Kanada dan 
Akademi Fiqh Islam, India. Dia menjadi dosen mata kuliah 
Hukum Islam, Filsafat, dan materi yang terkait dengan isu-isu 
minoritas Muslim dan Kebijakan di beberapa negara di seluruh 
dunia. Dia adalah seorang contributor untuk laporan kebijakan 
yang berkaitan dengan minoritas Muslim dan pendidikan 
Islam kepada Kementrian Masyarakat dan Dewan Pendanaan 
Pendidikan Tinggi Inggris, dan telah menulis sejumlah buku, 
yang terakhir dalam bahasa Inggris berjudul Maqasid al-Syariah 
as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, London: IIIT, 
2008. Tulisan yang telah diterbitkan 8 buku dan ratusan tulisan 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 89

dalam bentuk jurnal, tulisan media, kontribusi tulisan di buku, 
DVD, ceramah umum, dan jurnal online yang tersebar di seluruh 
dunia. Selain itu, banyak penghargaan yang telah ia terima.15

Dari autobiograpi di atas jelas tergambar bagaimana 
kegelisahan akademik seorang Jasser Auda ketika bergumul 
dalam persoalan ijtihâd dan jihâd berpikir untuk memperbarui 
dan mengembangkan teori hukum Islam tradisional. Baginya, 
setiap klaim atau slogan yang menyatakan bahwasanya “pintu 
ijtihâd tidak tertutup” maupun “membuka pintu ijtihâd adalah 
merupakan suatu keharusan” karena menurutnya belum 
tergambar secara jelas bagaimana metode dan pendekatan yang 
digunakan dan bagaimana aplikasi dan realisasinya di lapangan, 
khususnya dalam pengembangan dan pembaruan kurikulum, 
silabi, dan buku literarur standar yang digunakan. Seperti 
Mohammad Shahrur dari Syiria, dia adalah berlatar belakang 
pendidikan teknik/insinyur. 

Berbekal keahlian dalam dua bidang keilmuan, yaitu metode 
sains dan metode agama inilah ia ingin menyumbangkan 
keahlian dan keilmuannya untuk membantu rekan-rekannya 
yang menghadapi jalan buntu intelektual ketika hendak membuka 
pintu ijtihad. Karir studi akademiknya pun ia rancang sedemikian 
terprogram sejak dari mulai menguasai bidang Fiqh, Uṣûl al-Fiqh, 
Hukum Islam, teori Maqâsid sampai menguasai teori Systems 
dengan baik pada tingkat doktor (ijazah doktor pertama yang 
diperolehnya dari Kanada hanya untuk memantapkan keahliannya 
menguasai teori Systems dalam pengetahuan manusia. 

Sekumpulan pengetahuan dengan berbagai pendekatan inilah 
yang ia himpun untuk menunjang karir akademiknya yang telah 
lama ia idam-idamkan untuk membantu membuka kembali pintu 
ijtihad yang telah lama terbuka tapi tidak ada yang berani masuk. 
15	 Lebih jauh tentang Jasser Auda dapat dilacak www.jasserauda.net dan juga www.

maqasid.net.



90 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Baik oleh rekan-rekan seagamanya yang hidup di dunia mayoritas 
Muslim maupun minoritas Muslim yang hidup di negara-negara 
mayoritas non-Muslim di seluruh dunia. Begitu kira-kira, kalau 
saya ingin membahasakan ulang keprihatinan Jasser Auda dalam 
pemikiran hukum Islam.16 

4.	 Abdullah Saeed: Ijtihad Progresif 

Abdullah Saeed pernah menjabat Direktur pada Asia 
Institute, Universitas Melbourne, Direktur Center for the Study 
of Contemporary Islam, University of Melbourne, Sultan Oman 
Professor of Arab and Islamic Studies, University of Melbourne, 
Adjunct Professor pada Faculty of Law, University of Melbourne. 
Riwayat pendidikan: Arabic Language Study, Institute of Arabic 
Language, Saudi Arabia, 1977-1979, High School Certificate, 
Secondary Institute, Saudi Arabia, 1979-82; Bachelor of Arts, 
Arabic Literature and Islamic Studies, Islamic University, 
Saudi Arabia, 1982-1986; Master of Arts Preliminary, Middle 
Eastern Studies, University of Melbourne, Australia, Master of 
Arts, Applied Linguistics, University of Melbourne, Australia, 
1992-1994; Doctor of Philosophy, Islamic Studies, University of 
Melbourne, Australia, 1988-1992. 

Karya tulisan baik yang berupa buku, makalah ataupun 
tulisan lepas banyak sekali dalam berbagai bidang yang bervariasi. 
Kecenderungan tema yang ditulis adalah tentang Islam dan Barat, 
Al-Qur’an dan Tafsir, serta tentang Tren Kontemporer Dunia Islam 
termasuk ekonomi Islam dan Jihad/Terrorisme. Di antaranya 
Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach 17; 
Muslim in the West and their Attitude to Full Participating in 
Western Societies: Some Reflections” dalam Geoffrey Levey (ed.), 

16	 Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, & Transdisiplin Metode Studi Agama & Studi Islam 
di Era Kontemporer, 13–14.

17	 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach (London: 
Routledge, 2005), doi:10.4324/9780203016770.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 91

Religion and Multicultural Citizenship 18; “Muslim in the West 
Choose Between Isolationism and Participation” dalam Sang Seng, 
Vol 16, Seol: Asia-Pasific Center for Educational and International 
Understanding/UNESCO, 2006); “Jihad and Violence: Changing 
Understanding of Jihad among Muslims” dalam Tony Coady and 
Michael O’Keefe (eds.), Terrorism and Violence19; dan risetnya yang 
berjudul “Reconfiguration of Islam among Muslims in Australia 
(2004-2006)”.

Abdullah Saeed adalah salah satu contoh cendekiawan Muslim 
yang mempunyai dua tradisi keilmuan. Pendidikan Bahasa dan 
Sastra Arab dan ‘Ulum al-Din di Saudi Arabia dan dilanjutkan 
studi keIslaman di Melbourne Australia. Kombinasi antara 
keduanya menjadikannya kompeten untuk menilai dunia Barat 
dan Timur secara seimbang. 

Saeed sangat concern dengan dunia Islam kontemporer. Pada 
dirinya ada spirit bagaimana ajaran-ajaran Islam itu bisa  s}âlih li 
kulli zamân wa makân (bisa berlaku di segala tempat dan waktu) 
tidak saja untuk penduduk yang mayoritas menganut agama 
Islam, tetapi juga dalam konteks kehidupan komunitas Muslim 
sebagai minoritas yang tinggal di negara-negara Barat. Spirit 
semacam inilah yang ia sebut sebagai Islam Progresif. Subjeknya 
disebut Muslim Progresif. “Islam progresif adalah merupakan 
upaya untuk mengaktifkan kembali dimensi progresifitas Islam 
melalui metode berpikir yang digunakan oleh Muslim progresif 
yang disebutnya dengan istilah progressive-ijtihadi. Sebelum 
dipaparkan bagaimana kerangka dan pola pikir keagamaan Islam 
yang bercorak progressive-ijtihadi ini, ada baiknya dilihat posisi 
Muslim Progresif dalam tren pemikiran Islam yang ada saat ini. 

18	 A. Saeed, Muslims in the West and Their Attitudes to Full Participation in Western 
Societies: Some Reflections (CAMBRIDGE UNIV PRESS, 2008), http://hdl.handle.
net/11343/31715.

19	 Ali Mostfa, “Violence and Jihad in Islam: From the War of Words to the Clashes of 
Definitions,” Religions 12, no. 11 (November 2021): 966, doi:10.3390/rel12110966.



92 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Menurut Saeed, ada enam kelompok pemikiran Muslim 
era sekarang, yang corak pemikiran keagamaan atau pemikiran 
Kalâm atau teologi berikut epistemologinya berbeda-beda: (1) 
The Legalist-traditionalist yaitu pemikiran keagamaan atau Kalam 
yang titik tekannya ada pada hukum-hukum yang ditafsirkan 
dan dikembangkan oleh para ulama periode pra modern; (2) The 
Theological Puritans, yang fokus pemikiran keagamaannya adalah 
pada dimensi etika dan doktrin Islam yang bercorak puritan; (3) 
The Political Islamist, yang kecenderungan pemikirannya adalah 
pada aspek politik Islam dengan tujuan akhir mendirikan negara 
Islam; (4) The Islamist Extremists, yang memiliki kecenderungan 
menggunakan kekerasan untuk melawan setiap individu dan 
kelompok yang dianggapnya sebagai lawan, baik Muslim ataupun 
non-Muslim; (5) The Secular Muslims, yang beranggapan bahwa 
agama merupakan urusan pribadi (private matter); dan (6) The 
Progressive Ijtihadists, yaitu para pemikir modern atas agama 
yang berupaya menafsir ulang ajaran agama agar dapat menjawab 
kebutuhan masyarakat modern. Pada kategori yang terakhir inilah 
posisi Muslim Progresif berada.20 

Karakteristik pemikiran keagamaan, Kalâm atau teologi 
Muslim Progressif-Ijtihadis, dijelaskan oleh Saeed dalam bukunya 
Islamic Thought antara lain adalah sebagai berikut: (1) mereka 
mengadopsi pandangan bahwa beberapa bidang hukum Islam 

20	 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction (London and New York: Routledge, 
2006). h. 142-50. Untuk lebih detil, dapat juga dibaca Omit Safi (Ed.), Progressive 
Muslims: On Justice, Gender and Pluralism (Oxford, Oneworld Publications, 2003). Tariq 
Ramadan juga menengarai ada 6 kecenderungan pemikiran Islam abad akhir abad ke-
20 dan abad ke-21, yaitu Scholastic Traditionalism, Salafi Literalism, Salafi Reformism, 
Political Literalist Salafism, Liberal or Rational Reformism, dan Sufism. Lebih lanjut Tariq 
Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (New York: Oxford University Press, 
2004), h. 24-28. Kategorisasi dan klasifikasi tren pemikiran Islam oleh Saeed dan Tariq 
Ramadan ini memang berbeda dari yang biasa dikenal di tanah air tahun 80-an, ketika 
para ilmuwan lebih menekankan pada perbedaan antara Traditionalism dan Modernism, 
yang kemudian muncul dalam nama mata kuliah seperti Aliran Modern dalam Islam 
(Modern Trend in Islam).



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 93

tradisional memerlukan perubahan dan reformasi substansial 
dalam rangka menyesuaikan dengan kebutuhan masyarakat 
Muslim saat ini; (2) mereka cenderung mendukung perlunya 
menyegarkan ‘ijtihâd dan metodologi baru dalam ‘ijtihâd untuk 
menjawab permasalahan-permasalahan kontemporer; (3) 
beberapa di antara mereka juga mengkombinasikan kesarjanaan 
Islam tradisional dengan pemikiran dan pendidikan Barat 
modern; (4) mereka secara teguh berkeyakinan bahwa perubahan 
sosial, baik pada ranah intelektual, moral, hukum, ekonomi atau 
teknologi, harus terrefleksikan dalam hukum Islam; (5) mereka 
tidak mengikutkan dirinya pada dogmatism atau mazhab hukum 
dan teologi tertentu dalam pendekatan kajiannya; dan (6) mereka 
meletakkan titik pemikirannya pada keadilan sosial, keadilan 
gender, HAM, dan relasi yang harmonis antara Muslim dan non-
Muslim.21 

Dalam situasi dunia dan negara mewajibkan warga secara 
keseluruhan untuk menghindari dan mencegah penyebaran 
wabah pandemi virus Corona, di mana bantuan sains kedokteran, 
farmasi, kesehatan dan keperawatan sangat diperlukan, maka 
memprioritaskan corak berpikir dan beragama progresif dengan 
semangat solidaritas kemanusiaan dan gotongroyong adalah 
sangat diperlukan dan menjadi prioritas. 

Sekilas tampak jelas bahwa corak epistemologi keilmuan 
pemikiran Islam kontemporer, dalam pandangan Saeed, adalah 
berbeda dari corak epistemologi keilmuan dan pendidikan 

21	  Abdullah Saeed, Islamic Thought., h. 150-1. Bandingkan dengan pandangan Ibrahim 
M. Abu-Rabi’ yang mengkritik model pendidikan Islam Tradisional dan Literalist era 
sekarang yang masih membid’ahkan kajian ilmu-ilmu sosial (sociology; anthropology) 
dan filsafat kritis (Critical Philosophy) dalam pendidikan Islam pada level apapun. “..... 
The discipline of the sociology of relig’ion is looked upon as bid’ah, or innovation, 
that does not convey the real essence of Islam.”. Lebih lanjut Ibrahim M. Abu-Rabi’, “A 
Post-September 11 Critical Assessment of Modern Islamic History”, dalam Ian Markham 
and Ibrahim M. Abu-Rabi’ (Eds.) 11 September: Religious Perspectives on the Causes and 
Consequences (Oxford: Oneworld Publications, 2002), h. 36. Cetak tebal dari saya.



94 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Islam tradisional. Bukan agamanya yang berbeda, tetapi metode 
pemahaman dan penafsiran serta pendekatannya yang berbeda 
dari yang pernah berlaku dalam sejarah Islam terdahulu. 
Penggunaan metode kesarjanaan dan epistemologi tradisional 
masih tetap ada, dimana nass-nass atau teks-teks Al-Quran 
menjadi titik sentral berangkatnya, tetapi metode penafsiran dan 
pendekatannya telah didialogkan, dikawinkan, diintegrasikan, 
dan diinterkoneksikan dengan menggunakan epistemologi baru 
yang melibatkan masukan dari natural sciences, social sciences 
dan humanities kontemporer, termasuk di dalamnya dimensi 
spiritualitas. 

Sekilas tampak jelas bahwa corak epistemologi keilmuan 
Islam kontemporer, dalam pandangan Saeed, adalah berbeda 
dari corak epistemologi keilmuan Islam tradisional. Penggunaan 
metode kesarjanaan dan epistemologi tradisional masih ada, di 
mana nash-nash Al-Quran menjadi titik sentral berangkatnya, 
tetapi metode penafsirannya telah didialogkan, dikawinkan, 
dan diintegrasikan dengan penggunaan epistemologi baru, yang 
melibatkan social sciences dan humanities kontemporer dan filsafat 
kritis. 

Abdullah Saeed memang tidak menyebut penggunaan 
metode dan pendekatan tersebut secara eksplisit di situ, tetapi 
pencantuman dan penggunaan istilah ‘pendidikan Barat modern’ 
adalah salah satu indikasi pintu masuk yang dapat mengantarkan 
para pecinta studi Islam kontemporer ke arah yang saya maksud. 
Juga isu-isu dan persoalan-persoalan humanities kontemporer 
terlihat nyata ketika Saeed menyebut Keadilan sosial, lebih-lebih 
keadilan Gender, HAM dan hubungan yang harmonis antara 
Muslim dan non-Muslim. Persoalan humanities kontemporer tidak 
akan dapat dipahami, dikunyah dan disimpulkan dengan baik, 
jika epistemologi keilmuan Islam masih menggunakan metode 
dan pendekatan ‘Ulum al-Din lama. 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 95

Dalam Epilogue, bab 12, Abdullah Saeed menjelaskan 
pandangan dan kritiknya terhadap IImu-ilmu Syari’ah (lama), 
yang terdiri dari hadis, usul al-fiqh dan tafsir jika hanya berhenti 
dan puas dengan menggunakan metode, cara kerja dan paradigma 
yang lama. Kemudian, dalam hal tafsir, dia mengajukan metode 
alternatif untuk dapat memahami teks-teks kitab suci sesuai 
dengan perkembangan dan tuntutan tingkat pendidikan umat 
manusia era sekarang ini. Tampak jelas bahwa Abdullah Saeed 
meneruskan dan mengembangkan lebih lanjut metode tafsir Al-
Quran, yang lebih bernuansa hermeneutis, dari pendahulunya 
Fazlur Rahman.22 

Isu-isu sosial dan pendekatan sosial yang biasa dikaji dalam 
ilmu-ilmu sosial dan isu-isu humanities kontemporer yang dikaji 
dalam filsafat kritis transformatif perlu menjadi acuan baru 
dalam merumuskan ulang kajian ilmu-ilmu keIslaman, lebih-
lebih ilmu syari’ah dan hukum, dalam payung besar transformasi 
IAIN (Institut Agama Islam Negeri) ke UIN (Universitas Islam 
Negeri). Isu-isu humanities kontemporer, yang membentuk pola 
pikir baru, antara lain adalah: a) hak asasi manusia, b) gender, 
c) hubungan harmonis antara Muslim dan non-Muslim tidak 
dapat ditawar-tawar bagi mahasiswa pada tingkat universitas, 
baik pada level S1, S2 maupun S3. Rekonstruksi epistemologi dan 
pengembangan paradigma ini juga harus terpantul dan terpantau 
dalam kurikulum, silabi, dan literatur yang digunakan oleh para 
dosen dan mahasiswa.23 

22	 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction (London and New York: Routledge, 
2006) Bandingkan dengan pandangan Ibrahim Abu-Rabi’ yang mengkritik model 
pendidikan Islam Tradisional dan Literalist era sekarang yang masih mem-bid’ah-kan 
kajian ilmu-ilmu sosial (sociology; anthropology) dan filsafat kritis (Critical Philosophy) 
dalam pendidikan Islam pada level apapun.

23	 Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, & Transdisiplin Metode Studi Agama & Studi Islam 
di Era Kontemporer, 19.



96 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

C.	 Pembaruan Metode Studi Islam 
Pemilihan empat pemikir Muslim kontemporer seperti  

Ibrahim M. Abu-Rabi’, Abdolkarim Soroush, Abdullah Saeed, 
dan Jasser Auda hanyalah sebagai perwakilan dari sekian pemikir 
Muslim yang lain. Antara lain yang belum disebut adalah 
Muhammad Shahrur, Omid Safi, Farid Esack, Ebrahim Moosa, 
Fatimah Mernisi, Riffat Hassan, Tariq Ramadan, Abdullahi 
Ahmed an-Naim, Mashood Baderin, Nidhal Guessoum, dan 
masih banyak yang lain. Belum lagi menyebut Fazlur Rahman, 
Hasan Hanafi, M. Arkoun, Muhammad Abid al-Jabiry, dan lain-
lain. Mereka sedikit banyak mengetahui dan memahami tradisi 
keilmuan ‘Ulum al-Din, al-Fikr al-Islami dan Dirasat Islamiyyah 
secara lebih utuh. Keempat-empatnya menggunakan epistemologi 
keilmuan modern untuk membangun pemikiran Islam yang 
lebih zamkany, yakni pemikiran Islam yang sesuai dengan 
tuntutan perkembangan zaman (waktu) dan makan (tempat). 
Pemikiran keagamaan Islam yang sesuai dengan perkembangan 
metode dan pendekatan keilmuan yang ada saat sekarang ini, 
tanpa meninggalkan tradisi ‘Ulum al-Din atau yang biasa disebut 
dengan Turaṡ. Keempat-empatnya juga tidak segan-segan dan 
terang-terangan memanfaatkan tradisi keilmuan dan penelitian 
akademik modern dan menerapkannya dalam praktik tafsir kitab 
suci sekarang ini.24 

24	 Tema ini penting karena hampir di seluruh dunia akademik keilmuan Islam merasakan 
pentingnya tema ini. Saya pernah diundang oleh New York University sebagai panelis 
dalam simposium dengan tema “Social, Ethical, Political, and Policy Implications of 
interpretations of Islam’s Foundational Text the Qur’an”. Delapan pemikir Muslim 
(Abdelmajid Charfi (Tunisia), Adel Rifaat (Egypt/France), Bahgat El Nadi (Egypt/
France), Abdolkarim Soroush (Iran), Muhammad Syahrur (Syria), Asma Sayeed (US), 
dan Muhammad Arkoun (Algeria) sebagai panelis. Pemilihan panelis ditentukan 
dengan kriteria “who are working on these issues today and who have their ideas 
using both modern tools as academic inquiry, while at the same time relying on 
their deep knowledge of Islamic scholarship, tradition and contemporary societies. 
Simposium diadakan tanggal 10 Nopember 2010..



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 97

Karena itu, para pemikir, penulis, dan peneliti Muslim 
kontemporer dituntut untuk mempunyai kemampuan untuk 
mendialogkan dan mempertautkan antara paradigma ‘Ulum 
al-Din (Ilmu-ilmu Agama Islam), al-fikr al-Islâmy (pemikiran 
keIslaman), dan Dirâsat Islâmiyyah (studi keIslaman) kontemporer 
dengan baik. Yakni, ‘Ulûm al-dîn (Kalam, Fiqh, Tafsir. ‘Ulum 
Al-Quran, Hadis) atau ilmu agama Islam yang dipertemukan 
dan didialogkan dengan sungguh-sungguh, diintegrasikan dan 
diinterkoneksikan dengan Dirasat Islamiyyah (Islamic Studies) 
dengan mempertimbangkan masukan dan menggunakan 
cara berpikir dan metode sains modern, social sciences, dan 
humanities kontemporer sebagai pisau analisis dan cara berpikir 
keagamaannya.25 Dalam studi Islam kontemporer, mereka tidak 
lagi menggunakan model linearitas bidang ilmu yang ditonjolkan, 
tetapi studi fiqh, kalam atau tafsir yang diintegrasikan dan 
diinterkoneksikan dengan disiplin keilmuan alam (biologi, 
psikologi, kesehatan, kedokteran, dan lainnya), social sciences, 
seperti sejarah, sosiologi, antropologi serta humanities kontemporer 
serta metode sains pada umumnya.26

Dalam perspektif seperti itu, diharapkan akan membawa peta 
percaturan dunia epistemologi studi Islam dalam menghadapi 
dunia global melalui paradigma pemikir Muslim kontemporer.27 
25	 Hubungan antara ketiga kluster keilmuan Islam, yaitu antara Ulum al-Din, al-Fikr al-

Islamy, dan Dirasat Islamiyyah dalam tulisan “Mempertautkan Ulan al-Din, ALFikr al-
lslany dan Dirasat al-Isalimyyah: Sumbangan Kelimuan Islam untuk Peradaban Global” 
dalam Marwan Saridjo (Ed), Mereka Bicara Pendidikan Islam: Sebuah Bunga Rampai, 
Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2009), h. 261-298.

26	 Muhammad Almistiry, Jadalu al-Ta’s }il wa al Mu’as }arah fi al-Fikr al-Islâmy (Tunisia: 
Mansyurat Karim al-Syarif, 2014), 17;28.

27	 Pemikir Muslim kontemporer tersebut antara lain: Mohammad Shahrur (Syiria), Abdol 
Karim Soroush (Iran-Amerika Serikat), Fatimah Mernissi (Marokko), Riffat Hassan 
(Pakistan), Hasan Hanafi (Mesir), Amina Wadud (Amerika Serikat), Nasr Hamid Abu 
Zaid (Mesir), Farid Esack (Afrika Selatan), Ebrahim Moosa (Afrika Selatan), Abdullahi 
Ahmed al-Naim (Sudan), Tariq Ramadan (Swiss), Omid Safi (Iran-Amerika Serikat), 
Khaled Aboe el-Fadl (Los Angeles California) dan lain-lain seperti Mohammad Arkoun 
(Aljazair-Perancis); Muhammad Abid al-Jabiry (Marokko), belum lagi para pemikir 



98 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Para pemikir yang hidup di tengah-tengah arus perubahan sosial 
yang dahsyat pada era global sekarang ini. Pemikir, penulis, dan 
peneliti tersebut −dalam kadar yang berbeda-beda− mempunyai 
kemampuan untuk mendialogkan dan mempertautkan antara 
paradigma ‘Ulûm al-Dîn, al-Fikr al-Islâmiy dan Dirâsât Islâmiyyah 
kontemporer dengan baik.

Paradigma Integrasi-Interkoneksi keilmuan (takâmul al-‘ulum 
wa izdiwaj al-ma’ârif; muta’additat al-takhassusât) adalah niscaya 
untuk keilmuan agama di masa sekarang, apalagi masa yang akan 
datang. Jika tidak, maka implikasi dan konsekuensinya akan jauh 
lebih rumit baik dalam tatanan sosial, budaya, lebih-lebih politik, 
baik politik lokal, regional, nasional maupun global. Linearitas 
Ilmu Agama akan mengantar peserta didik berpandangan “rabun 
jauh”  dalam melihat realitas hidup bermasyarakat, beragama, dan 
bernegara, yang semakin hari bukannya semakin sederhana tetapi 
semakin kompleks, sekompleks kehidupan itu sendiri. 

Ilmu-ilmu Agama sungguh jauh lebih kompleks, karena 
dalam Ilmu-ilmu Agama dalam bentuk mazhab fikih, kalam, 
tasawuf, organisasi, politik keagamaan tentang Tuhan dilekatkan 
dengan pemahaman dan penafsiran subjektif manusia28 Tingkat 
ketersapaan dan dialog antar bidang ilmu akan jauh lebih sulit, 
sudah barang tentu. Tapi dengan munculnya para pemikir 
baru, pemikir yang membawa wawasan baru, upaya untuk 
merambah jalan yang susah itu semakin terbuka, meskipun perlu 
kerja yang ekstra keras dan berkesinambungan. Uraian di atas 
diharapkan dapat membawa harapan, membuka jalan ke arah 
dialog, musyawarah dan diskusi yang lebih baik, bukan sekedar 

muslim dari tanah air. Pengalaman saya mengajar di program pascasarjana IAIN dan 
UIN, dan lebih-lebih program S 1, masih jarang mahasiswa yang mengetahui dengan 
baik metode dan buah pikiran para pemikir Muslim kontemporer ini.

28	 Abdul-Karim Soroush, “The Evolution and Devolution of Religious Knowledge,” dalam 
Liberal Islam: A Sourcebook, ed. oleh Charles Kurzman (Oxford: Oxford University 
Press, 1998), 244–51.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 99

berbantah-bantahan, perselisihan, dan pertengkaran untuk 
menghadapi tantangan kehidupan manusia masa-masa yang akan 
datang.





101

AL-QUR’AN SEBAGAI TEKS 
DASAR YANG UTAMA

Bab VI

A.	 Pendahuluan
Bagi kaum Muslim, Al-Qur’an adalah perkataan literal dari 

Tuhan yang diterima oleh Nabi Muhammad Saw. secara harfiah 
dalam bahasa Arab1 untuk disampaikan kepada pengikutnya. Bagi 
umat muslim, Al-Qur’an merupakan teks keagamaan yang paling 
suci. Al Qur’an merupakan fondasi dan sumber utama ajaran 
agama Islam yang dijadikan pedoman bagi umat Muslim dalam 
menjawab dan melaksanakan seluruh aspek kehidupan, baik aspek 
spiritual, hukum, moral, politik, ekonomi, maupun sosial. 

Nabi Muhammad mendapatkan wahyu pertamanya ketika 
berada di Gua Hira pada tahun 610 M. Menurut sebagian 
riwayat, Muhammad mendengar suara yang memerintahnya 
untuk “membaca”. Sebanyak tiga kali perintah tersebut diulang, 
Muhammad menjawab “Saya tidak bisa membaca”. Akhirnya, 
suara itu berkata: 	

1	 Q.S. 26: 192─5.



102 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Bacalah dengan menyebut nama Tuhanmu yang menciptakan: Dia 
menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmu 
Yang Maha Pemurah, yang mengajar manusia dengan perantara pena. 
Dia mengajarkan kepada manusia apa yang tidak diketahuinya.2

Menurut kalangan ulama Muslim, dari sekian banyak ayat 
yang diwahyukan dan diterima oleh Nabi Muhammad SAW 
selama 22 tahun misi kenabian (610-632 M), ayat-ayat di atas 
merupakan ayat-ayat yang pertama kali diturunkan, yaitu lima 
ayat pertama dari QS. al-‘Alaq [96]: 1-5.3 

B.	 Al-Qur’an Sebagai Wahyu 
Dalam bahasa Arab, kata wahy bermakna wahyu atau ilham. 

Dalam arti yang lebih teknis, wahyu merupakan sarana Allah 
dalam berkomunikasi dengan para nabi dan rasul. Wahy juga bisa 
berarti kitab yang diberikan kepada Nabi tertentu, seperti kitab 
Taurat diberikan kepada Nabi Musa As., kitab Injil diwahyukan 
kepada Nabi Isa As., dan Al-Qur’an diwahyukan kepada Nabi 
Muhammad Saw. 

Banyak ayat dalam al-Qur’an yang bersinggungan langsung 
dengan konsep wahyu, baik yang diterima oleh Nabi Muhammad 
atau oleh tokoh-tokoh kenabian yang lain seperti Nabi Ibrahim. Al-
Qur’an menggunakan kata wahy beserta variannya pada sejumlah 
peristiwa baik yang terjadi pada masa periode Mekkah (610-622 
M) maupun periode Madinah (622-632M). Istilah wahyu sering 
digunakan dalam arti penyampaian pesan dari Tuhan kepada 
manusia beserta makhluk-makhluk lainnya; ini menunjukkan 
bahwa fungsi wahyu tidak terbatas pada hubungan antara Allah 
dan para nabi-Nya saja. Sebetulnya ada beberapa bentuk wahyu 
dalam pengertian sebagai ilhâm sebagaimana disebutkan dalam 

2	 Q.S. 96: 1─5.
3	 Abdullah Saeed, Pemikiran Islam Sebuah Pengantar, 2014, 24.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 103

Al-Qur’an: seperti ilham yang disampaikan pada benda mati,4 
pada hewan,5 sampai manusia pada umumnya, seperti yang 
diberikan kepada ibunya Nabi Musa,6 khususnya kepada para 
Nabi, seperti Yesus,7 dan malaikat.8 

Al-Qur’an memberikan beberapa penjelasan tentang turunnya 
wahyu dari Allah kepada manusia: “Tidak mungkin bagi seorang 
manusiapun bahwa Allah berkata-kata dengan Dia kecuali dengan 
perantaraan wahyu atau di belakang tabir atau dengan mengutus 
seorang utusan (malaikat) lalu diwahyukan kepadanya dengan 
seizin-Nya apa yang Dia kehendaki. Sesungguhnya Dia Maha 
Tinggi lagi Maha Bijaksana.”9 Cara komunikasi yang paling 
cepat adalah, metode pertama, wahyu datang kepada orang yang 
bersangkutan secara langsung tanpa perantara suara ataupun 
utusan. Dengan begitu, orang yang bersangkutan akan langsung 
‘memahami’ pesan dari Tuhan dan mengetahui bahwa pesan itu 
memang berasal dari Allah. Metode kedua adalah wahyu dari balik 
hijab, maksudnya adalah bahwa Allah memberikan wahyu kepada 
seseorang melalui perantara bayangan atau mimpi. Contoh yang 
paling baik metode ini adalah pada saat Allah berfirman kepada 
Musa ‘dari balik semak menyala.10 Metode ketiga, yakni dengan 
mengirim seorang utusan (dipahami sebagai malaikat), dianggap 
sebagai bentuk pewahyuan yang paling meyakinkan dan paling 
jelas, meski juga paling tidak langsung. Banyak teolog muslim 
meyakini bahwa metode pewahyuan ketiga ini adalah yang paling 
sering dialami Nabi selama proses penerimaan wahyu al-Qur’an. 
Menurut mereka, malaikat Jibril membawa firman Allah kepada 
Nabi secara verbatim, tanpa ada perubahan atau penggantian 
4	 Q.S. 99: 4─5; dan Q.S. 41: 12.
5	 Q.S. 16: 68─9.
6	 Q.S. 28: 7.
7	 Q.S. 5: 111; dan Q.S. 4: 163.
8	 Q.S. 8: 12.
9	  Q.S. 42: 51.
10	  Q.S. 20: 9─12.



104 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

sedikitpun, dalam bahasa yang dipahami oleh Nabi, yaitu bahasa 
aslinya sendiri, bahasa Arab.11

Mengenai soal apakah ada campur tangan manusia dalam 
produksi teks al-Qur’an, teks Al-Qur’an sendiri telah menegaskan 
bahwa Nabi hanya diminta untuk menerima teks suci tersebut, 
dan ia tidak diberi wewenang untuk mengubahnya.12 Al-Qur’an 
juga menentang keras anggapan bahwa al-Qur’an hanya sekedar 
perkataan atau ide-ide dari Nabi Muhammad, atau bahkan 
dari siapa saja selain dia.13 Al-Qur’an juga menegaskan bahwa 
wahyu berbahasa Arab langsung didatangkan dari Tuhan untuk 
melindungi kesalahan atau ketidaktelitian yang disebabkan 
oleh manusia. Al-Qur’an menyatakan: “Apakah mereka tidak 
memperhatikan Al-Qur’an? kalau sekiranya Al-Qur’an itu bukan 
dari sisi Allah, tentulah mereka mendapati pertentangan yang 
banyak di dalamnya.”14 Malaikat Jibril tidak sekedar dipercaya 
untuk menyampaikan wahyu dalam bentuk makna-makna dan 
ide-ide saja, tetapi langsung dalam bentuk bahasa Arab yang 
bisa dipahami. Hal ini dimaksudkan agar wahyu Al-Qur’an 
bisa langsung dipahami oleh orang awam sekalipun. Al-Qur’an 
menegaskan: “dan sesungguhnya Al-Qur’an ini benar-benar 
diturunkan oleh Tuhan semesta alam; ia dibawa turun oleh ar-
Ruh al-Amin (Jibril); ke dalam hatimu (Muhammad) agar kamu 
menjadi salah seorang di antara orang-orang yang memberi 
peringatan; dengan bahasa Arab yang jelas.”15 

Bagi Nabi, wahyu yang diterimanya itu pasti nyata dari Tuhan, 
meskipun dia hanya bisa menjelaskan tentang proses pewahyuan 
dan pengalaman yang dirasakannya itu dengan ungkapan-

11	 Q.S. 26: 195.
12 	Q.S. 10: 15.
13	 M. H. Tabataba’i, The Qur’an in Islam: Its Impact and Influence on the Life of Muslims 

(London: Zahra, 1987), 65.
14	  Q.S. 4: 82.
15	 Q.S. 26: 192─195.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 105

ungkapan metaforis. Seperti misalnya, dalam hadis diriwayatkan 
bahwa Nabi Muhammad menggambarkan proses penerimaan 
wahyu seperti mendengar suara “dering bel”.16 Meskipun ia tidak 
dapat memberikan gambaran yang tepat tentang pengalaman 
yang dirasakannya, tetapi Nabi tetap teguh dalam pandangannya 
bahwa konteks turunnya wahyu itu adalah objektif, bukan 
subjektif. Pengalamannya melihat perantara malaikat ketika 
menerima wahyu seperti diceritakan dalam hadis, kadang-kadang 
mendengar suara malaikat dan memahami apa yang dikatakannya, 
itu semua menunjukkan realitas objektif dari kandungan wahyu 
yang disampaikan kepadanya.17 

Mayoritas umat muslim menyatakan bahwa aspek bahasa 
merupakan aspek yang paling hakiki dalam pewahyuan ilahiah 
kepada Nabi ini. Kata-kata dalam Al-Qur’an sama persis dengan 
wahyu diterima secara verbal (lisan) oleh Nabi sendiri. Ketika 
Al-Qur’an menyatakan bahwa Allah telah berfirman, berbicara, 
atau memerintah, ungkapan-ungkapan Tuhan itu dicatat secara 
persis dan literer oleh umat Islam. Lewat perantara malaikat, 
Nabi menerima komunikasi wahyu dengan bahasa Arab ini, lalu 
kata demi kata (verbatim) wahyu tersebut ditransmisikan kepada 
para pengikutnya, yang pada gilirannya mereka juga melakukan 
hal yang sama untuk generasi berikutnya. Dengan demikian, Al-
Qur’an diyakini sebagai catatan pesan-pesan verbal Tuhan yang 
disampaikan kepada Nabi dalam format yang masih otentik. 

Al-Qur’an sejak dulu hingga kini merupakan pengalaman 
oral dan aural. Pada abad ke-7 M. orang-orang di daerah Hijaz (di 
Saudi Arabia) secara keseluruhan tergolong masyarakat “ummi”, 
orang-orang yang sebelumnya belum pernah menerima kitab 
suci atau bimbingan Nabi. Meskipun demikian, seni puisi dan 

16	  Imam Malik Ibn Anas, Al-Muwatta of Imam Malik Ibn Anas: The First Formulation of 
Islamic Law, Islamic Classical Library Edition, rev.trans. (Inverness: Madinah, 2001), 77.

17	 Rahman, Islam, 31–32.



106 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

pembacaannya amat sangat dihargai dalam kebudayaan Arab 
saat itu. Saat Muhammad mulai mendakwahkan ayat-ayat Al-
Qur’an, para pendengarnya banyak yang terpikat oleh daya tarik 
Al-Qur’an. Bahkan hingga saat ini, pengalaman pembacaan Al-
Qur’an masih sangat meresap dalam kebudayaan muslim.

Suara lantunan ayat-ayat al-Qur’an mampu menggerakkan 
orang untuk meneteskan air mata, mulai dari Umar (khalifah 
kedua Islam) pada zaman dulu, hingga kaum petani, penduduk 
desa, atau penduduk kota pada zaman sekarang ini, termasuk 
mereka yang secara temperamental tergolong orang yang tidak 
taat atau agamis sekalipun.18  Meskipun pada hakekatnya adalah 
oral dan aural, tetapi beberapa ayat al-Qur’an sudah menyatakan, 
bahkan pada masa Nabi sekalipun, bahwa al-Qur’an sebenarnya 
adalah kitab suci seperti kitab-kitab suci yang diberikan kepada 
nabi-nabi sebelum Nabi Muhammad.19 Al-Qur’an puluhan kali 
memakai istilah kitab (buku) untuk menyebut dirinya sendiri 
dalam berbagai macam konteks. Meskipun teks Al-Qur’an itu 
baru disusun dalam format buku setelah Nabi Muhammad wafat, 
tetapi jelas bahwa al-Qur’an menyebut dirinya sendiri sebagai 
kitab suci: “Bacakanlah apa yang diwahyukan kepadamu, yaitu 
kitab Tuhanmu (Al-Qur’an). Tidak ada (seorang pun) yang dapat 
merubah kalimat-kalimat-Nya”20; “dan sesungguhnya telah Kami 
turunkan kepada kamu sebuah kitab yang di dalamnya terdapat 
sebab-sebab kemuliaan bagimu”.21

Pada abad modern, sejumlah cendekiawan muslim telah 
berupaya memikirkan kembali teori pewahyuan Al-Qur’an yang 
umumnya diterima begitu saja dalam teologi Islam. Seorang 
pemikir dari Pakistan-Amerika, Fazlur Rahman (wafat tahun 
1988), berpandangan bahwa para teolog muslim awal tidak 
18	  M. Sells, Approaching the Qur’an: The Early Revelations (Ashland: White Cloud, 1999), 3.
19	 Q.S. 98: 1─3.
20	 Q.S. 18: 27.
21	 Q.S. 21: 10.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 107

memiliki kapasitas intelektual untuk mengcounter isu-isu yang 
memperkaitkan al-Qur’an dengan Nabi.22 Rahman memandang 
bahwa penting untuk memberikan penekanan pada peran Nabi 
di antara ketiga “matrik pewahyuan”: keterkaitan al-Qur’an 
dengan firman Tuhan, Nabi dan misi kenabiannya, dan konteks 
sosiohistoris diturunkannya Al-Qur’an. Bagaimanapun juga, 
Rahman tidak menyatakan bahwa Al-Qur’an adalah perkataan 
Nabi; yang menjadi fokus perhatiannya sebenarnya adalah pada 
kurangnya penekanan, dalam teori pewahyuan yang umumnya 
sudah diterima selama ini, pada keterkaitan erat antara Al-Qur’an 
dan konteks sosiohistoris dimana Al-Qur’an itu diturunkan.23 
Menurut pandangannya, jika aspek konteks sosiohistoris Al-
Qur’an ini ditekankan, maka akan memungkinkan para sarjana 
muslim untuk menafsirkan kembali bagian-bagian Al-Qur’an dari 
sudut pandang realitas dan tantangan kontemporer. 

C.	 Kodifikasi Al-Qur’an 
Konsep al-Qur›an sebagai kitab suci sudah ada sejak sebelum 

Nabi meninggal pada tahun 11/632.24

Karena berangkat dari budaya yang oral, maka Nabi dan 
sejumlah pengikutnya pun memelihara Al-Qur’an dengan metode 
hafalan. Sebagian ada pula yang menuliskan ayat-ayat Al-Qur’an 
di atas benda-benda material. Namun pada tahap itu Al-Qur’an 
masih belum disusun atau dikompilasi menjadi satu jilid. Baru 
setelah beliau wafat, sejumlah sahabatnya langsung mulai berpikir 
untuk ‘mengumpulkan’ seluruh bagian al-Qur’an ke dalam satu 
volume agar menjaganya dari perubahan dan distorsi. Menurut 
tradisi muslim, mereka yang dipercaya melaksanakan tugas 
itu adalah panitia yang terdiri dari para Sahabat senior yang 
22	 Rahman, Islam, 31.
23	 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), 5.
24	 Q.S. 16: 64; Q.S. 6: 154─7; Q.S 2: 176; Q.S. 3: 7; Q.S. 4: 105; dan Q.S. 29: 47.



108 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

pada masa Nabi dikenal sebagai penghafal yang paling sering 
berkecimpung dengan Al-Qur’an. Tugas ini baru selesai pada masa 
Khalifah ketiga, Utsman bin Affan (w. 35/656). 

Dalam Hadis Nabi tercatat bahwa al-Qur’an diwahyukan 
kepadanya dalam tujuh qirâ’ât (dipahami sebagai tujuh dialek 
Arab, atau tujuh cara pembacaan Al-Qur’an). Meskipun bentuk 
qirâ’ât tersebut tidak diketahui secara detail, tetapi ada beberapa 
petunjuk dalam hadis bahwa Nabi membolehkan para sahabat 
berbeda dalam membaca kata ayat tertentu dalam Al-Qur’an. 
Berdasarkan fleksibilitas Nabi ini, muncullah beberapa perbedaan 
atas variasi dalam pembacaan ayat-ayat tertentu dalam Al-Qur’an.

D.	 Tafsir Al-Qur’an di Era Modern 
Pada periode modern, yaitu sejak pertengahan abad ke 19 M, 

penafsiran al-Qur›an mulai marak kembali dan dikembangkan 
lebih jauh. Penafsiran modernis berkembang sebab banyak 
dari kalangan kaum muslim, khususnya yang berorientasi 
non-tradisionalis, berusaha untuk mendefinisikan kembali 
pemahaman mereka tentang Al-Qur’an dari sudut pandang 
modernitas. Hal ini dicontohkan oleh para ulama seperti Sayyid 
Ahmad Khan (w. 1898) dari India dan Muhammad Abduh (w. 
1905) dari Mesir. Keduanya menekankan pentingnya menjauhi 
sikap meniru masa lalu (imitatif) menuju kepada pendekatan 
baru yang responsif dan kompatibel dengan kehidupan modern. 
Al-Qur’an bisa membimbing umat muslim untuk menjadi bagian 
dari dunia modern. Kedua ulama tersebut memiliki ketertarikan 
pada pemikir-pemikir rasionalis di masa awal Islam, seperti kaum 
Mu’tazilah, dan melihat perlunya interpretasi al -Qur’an dengan 
cara pandang yang ilmiah.25 

Contoh dari pendekatan baru ini adalah analisis Muhammad 
Abduh tentang poligami. Masalah yang ia bahas adalah apakah 
25	 Saeed, “Qur’an: Tradition of Scholarship,” t.t.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 109

pria harus tetap diijinkan menikahi empat orang istri di tengah era 
kesetaraan gender yang lebih dominan dan dalam kondisi sosial, 
politik, dan ekonomi yang sudah berubah sekarang ini. Solusi yang 
diajukan Abduh adalah menafsirkan frase yang relevan dalam 
Al-Qur’an. Abduh berpendapat bahwa, berdasarkan logika al-
Qur’an, seorang pria dapat menikah dengan hanya satu perempuan 
saja karena izin untuk menikah lebih dari satu tergantung pada 
“keadilan”. Menurut Abduh, monogami adalah bentuk pernikahan 
yang paling ideal dan adil, sebab jika jumlah istri banyak maka 
kemungkinan para istri tidak akan menerima akses yang sama 
dari suami mereka yang menimbulkan ketidakadilan, dan mereka 
(beserta anak-anak mereka) mungkin menerima tunjangan 
keuangan yang kurang. Oleh karena itu, menurut Abduh, seiring 
dengan keadaan yang sudah berubah sekarang ini kita juga perlu 
menerima perubahan interpretasi.26 

Pendekatan modern lainnya adalah menguji Al-Qur’an dari 
sudut pandang ilmu pengetahuan modern (disebut tafsir ilmiah). 
Penafsiran ilmiah dapat dipahami dalam dua cara. Pertama, 
pendekatan yang dilakukan oleh Tantawi Jawhari (w. 1940) dari 
Mesir, yang menulis sebuah karya ensiklopedis tentang tafsir 
ilmiah. Meskipun menggunakan kata “tafsir”, tapi itu bukan tafsir 
dalam pengertian klasik yang ketat, melainkan sebuah ensiklopedi 
yang memungkinkan umat Islam untuk menghubungkan teks 
Al-Qur’an dengan cara pandang ilmiah modern. Manfaat lainnya 
dari penafsiran ilmiah ini adalah untuk menyoroti apa yang sering 
disebut sebagai “kemukjizatan ilmiah Al-Qur’an”. Metode ini 
bersifat apologetik dan merupakan upaya untuk membuktikan 
bahwa pencapaian-pencapaian ilmiah di zaman modern ini 
sebetulnya telah diramalkan dalam Al-Qur’an empat belas abad 
yang silam.27 

26	 Ibid.
27	  Ibid.



110 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Pendekatan modern lainnya yang juga tak kalah signifikan 
adalah tafsir sosial politik. Pendukung utamanya adalah Sayyid 
Qutb (w. 1966) yang menulis kitab Fī Ẓilāl al-Qur’ān, yang pada 
intinya ingin memberikan perspektif baru mengenai relevansi 
al-Qur’an dengan kehidupan umat Islam kekinian. Ia memiliki 
komitmen kuat terhadap cara pandangnya sendiri mengenai 
Islam. Penggambarannya terhadap berbagai lembaga masyarakat 
modern sebagai sesuatu yang lebih mirip dengan insitusi-institusi 
zaman pra-Islam dan berarti bukan Islami, telah memastikan 
kedudukannya yang utama di kalangan orang-orang yang 
memiliki misi utama ingin menetapkan Islam sebagai kekuatan 
sosial politik yang dominan dalam masyarakat muslim. Karya 
Sayyid Qutb, sebuah contoh tafsir yang lebih bersifat reflektif 
personal, agaknya keluar dari standar dalam tradisi penafsiran 
berkat ide-idenya yang lebih mengapung bebas. Hal ini karena ia 
lebih mengacu pada dunia modern dan tantangan-tantangannya, 
dan menolak untuk mengikuti pendekatan-pendekatan tafsir masa 
lalu yang dogmatis. Inilah mungkin alasan mengapa karyanya 
diterima secara luas di kalangan muda Islam. Dalam banyak hal, 
tafsir Sayyid Qutb ini termasuk karya tafsir yang paling inspiratif 
dan kuat di dunia kontemporer yang dipersembahkan untuk 
kalangan pemuda muslim yang dipengaruhi oleh ide-ide “gerakan 
politik Islam” yang paling terkenal, Ikhwanul Muslimin.28 

Hal-hal yang kontroversial dan menantang dalam studi 
Al-Qur’an muncul dari kalangan yang menggunakan perspektif 
kesusastraan. Kritikus sastra dari Mesir, Taha Husain (w. 1973), 
telah memunculkan kontroversi di Mesir ketika ia mengemukakan 
pandangan bahwa Al-Qur’an sebenarnya adalah kitab sastra, dan 
bahwa kisah-kisah biblikal dalam Al-Qur’an tidak mesti harus 
historis. 

28	 Ibid.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 111

Pada pertengahan abad ke-20 M, pendekatan populer yang 
lain muncul, yang disebut dengan tafsir tematik. Pendekatan ini 
menekankan pada kesatuan teks Al-Qur’an di atas penafsiran 
ayat-ayatnya secara terpisah. Penafsiran ayat per ayat dipandang 
sebagai hal yang justru mendistorsi pesan Al-Qur’an dan tidak 
memberikan tekanan yang cukup pada ayat-ayat yang lain 
yang terkait dengan tema yang sama di tempat yang lain dalam 
al-Qur’an. Model penafsiran ini merujuk pada ide-ide yang 
dikembangkan oleh Amin al-Khuli dari Mesir (w. 1967), yang 
menekankan bahwa menafsirkan Al-Qur’an dengan fokus pada 
tema-tema tertentu akan cenderung lebih signifikan.

Model penafsiran ini, menjadikan orang akan dapat 
mengeksplorasi secara lebih mendalam konsep-konsep seperi 
“keadilan” dan “keesaan Allah” dengan melihat semua ayat yang 
terkait dengan konsep-konsep tersebut dalam al-Qur’an dan dalam 
surat yang berbeda. Para praktisi berpendapat bahwa pendekatan 
tematis ini dapat berguna untuk saat ini, terutama dalam 
kaitannya dengan masalah-masalah kontemporer seperti hak asasi 
perempuan, hak asasi manusia, dan masalah-masalah etika. Tafsir 
tematik akhirnya menjadi sangat populer dan berpengaruh di 
berbagai belahan dunia muslim, termasuk Mesir dan Indonesia.29

Selain itu, kaum muslim feminis mencoba mengalihkan 
gerakan politik budaya mereka menuju kepada wilayah penafsiran. 
Beberapa penafsiran feminis muslim akhir-akhir ini menyatakan 
bahwa kita harus membaca ulang al-Qur’an, sebab pembacaan 
para penafsir dan teolog klasik dan modern terhadap al-Qur’an 
cenderung ‘berorientasi laki-laki’ dan ‘bias terhadap kaum 
perempuan’. Dengan demikian, ketidakadilan historis yang selama 
ini dialami oleh kaum perempuan turut diperkuat juga oleh 
interpretasi yang seksis terhadap kitab suci. Para sarjana feminis 
berpendapat bahwa aturan-aturan dan nilai-nilai dalam al-Qur’an 
29	 Ibid.



112 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

yang terkait dengan perempuan harus dipahami dari sisi konteks 
sosio-historis turunnya wahyu, untuk kemudian interpretasinya 
disesuaikan agar kaum perempuan memiliki peran yang lebih 
sentral.30

Jika dilihat dalam literatur tafsir Al-Qur’an di masa modern, 
tampak bahwa ada keinginan yang kuat dari sebagian kaum 
muslim, ulama dan awam, untuk menemukan relevansi al-Qur’an 
bagi isu-isu kontemporer tanpa harus mengorbankan dasar-dasar 
keyakinan dan praktek dasar peribadatan. Hal ini dipandang 
sebagai hal yang sangat mendesak (darurat), terutama dalam 
kaitannya dengan relevansi kandungan etika-hukum Al-Qur’an. 
Secara umum, mereka yang percaya bahwa etika-hukum dalam 
al-Qur’an masih relevan untuk umat Islam di zaman modern ini 
dapat dikelompokkan menjadi tiga, yaitu: textualis, semi-textualis 
dan contextualis.31 

Kaum textualist berusaha untuk mempertahankan penafsiran 
Al-Qur’an seperti yang sudah diwariskan dalam tradisi, dan 
menganjurkan agar mengikuti teks Al-Qur’an secara tekstual 
dan ketat (serta mengikuti interpretasi yang ‘sah’ dalam tradisi, 
baik dari Sunni maupun Syi’ah). Adapun kaum semi-textualists 
pada dasarnya mengikuti kaum textualis, tetapi mereka berusaha 
untuk menyajikan kandungan etika-hukum Al-Qur’an dengan 
bingkai modern. Mereka tidak mempertanyakan persoalan 
mendasar tentang hubungan antara kandungan etika-hukum al-
Qur’an dengan konteks sosio-historisnya. Di antara pendukung 
pendekatan ini adalah Ikhwanul Muslimin dan Jamaat-i-Islami.32 
Sebaliknya, kaum contextualis menekankan pada konteks 
30	 Ibid.; Amina Wadud-Muhsin, Qur’an and Woman, 1988; Asma Barlas, “Believing 

Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an, 2002.
31	 Saeed, “Qur’an: Tradition of Scholarship”; Amina Wadud-Muhsin, Qur’an and Woman 

(Kuala Lumpur: Fajar Bakti, 1988); Asma Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading 
Patriarchal Interpretations of the Qur’an.

32	 Saeed, “Qur’an: Tradition of Scholarship”; Wadud-Muhsin, Qur’an and Woman; Asma 
Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 113

sosio-historis teks Al-Qur’an dan juga pada kontekstualisasi 
interpretasinya. Menurut mereka, isi kandungan etika-hukum 
al-Qur’an harus dipahami dari sudut pandang dan konteks 
politik, sosial, sejarah, agama dan konteks ekonomi sehingga 
al-Qur’an bisa dibaca, dipahami, ditafsirkan dan diterapkan. 
Mereka menuntut kebebasan yang tinggi bagi para sarjana muslim 
modern dalam menentukan mana yang dzanni (bisa berubah) 
dan yang qathi’ (tidak berubah) dari kandungan etika-hukum 
al-Qur’an. Kaum contextualis dipimpin oleh ulama seperti Fazlur 
Rahman. Kehadiran mereka merupakan langkah penting dalam 
menunjukkan relevansi teks al-Qur’an dengan kebutuhan-
kebutuhan masyarakat muslim kontemporer. Rahman sangat 
menekankan pada pemahaman konteks historis wahyu di tingkat 
makro, untuk kemudian menghubungkannya dengan apa yang 
kita butuhkan secara khusus di zaman modern ini. Dalam hal ini, 
ia mendukung gagasan “spirit kenabian’, atau, dengan kata lain, 
bagaimana kira-kira Nabi akan berbuat jika ia hidup di zaman 
sekarang ini.33 

Penafsiran Al-Qur’an memang memiliki sejarah yang panjang, 
rumit dan penuh perdebatan. Oleh karena itu, sangat penting 
untuk menyadari adanya pengaruh yang luas dan faktor yang 
beragam yang mempengaruhi pemahaman ilmiah terhadap Al-
Qur’an. Hal itu harus kita ingat betul ketika kita mencoba untuk 
memahami Al-Qur’an dan kedudukannya dalam iman setiap 
muslim dan kehidupan sehari-hari setiap mukmin. 

Mereka yang tidak bisa membaca bahasa Arab, langkah 
pertama dalam memahami Al-Qur’an adalah menggunakan buku 
terjemahan Al-Qur’an yang disertai uraian dalam bentuk catatan 
kaki yang luas, misalnya karya Muhammad Asad, The Message 
of the Qur’an34 atau karya A. Yusuf Ali, The Meaning of the Holy 
33	  Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 6; Saeed, 

“Qur’an: Tradition of Scholarship.”
34	  Muhammad Asad, The Message of the Qur’an (Gibraltar: Dar-al-Andalus, 1980).



114 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Quran.35 Karya Abu’l Ala Mawdudi, Towards Understanding the 
Qur’an,36 juga merupakan salah satu uraian modern atas Al-Qur’an 
yang cukup populer.

E.	 As-Sunnah
Pembahasan Al-Sunnah dapat ditempuh dengan cara sebagai 

berikut: Pertama, tentang pengertian hadis, sunnah, khabar, 
aṡar, dan hadis qudsi. Dalam pembahasan ini juga dibahas 
klasifikasi hadis dari segi banyak dan sedikitnya perawi, yang 
meliputi: hadis mutawatir dan hadis ahad, dan klasifikasi hadis 
ahad kepada sahih, hasan, dan d}a’if. Kedua, tentang sejarah dan 
perkembangan pembukuan hadis, mulai dari priode pertama 
(masa nabi) sampai sekarang. Ketiga, tentang macam-macam kitab 
hadis dan derajatnya. Keempat, tentang cabang-cabang ilmu hadis, 
yang meliputi ilmu rijal al-hadis, ilmu jarh wa ta’dil, ilmu ‘ilal al-
hadis, ilmu garib al-hadis, ilmu nasikh wa al-mansukh, ilmu asbab 
al-wurud al-hadis. Kelima, tentang ilmu must }alah hadis, yang 
meliputi mata rantai (transmitor/sanad) dan isi hadis (matan). 
Keenam, tentang unsur-unsur yang harus ada dalam menerima 
hadis, yaitu: (1) perawi, (2) matan, dan (3) sanad.37

F.	 Kritik Hadis Modern 
Pada era modern, banyak sarjana hadis Barat yang berpendapat 

bahwa kebanyakan Hadis yang ada seharusnya dianggap sebagai 
karya generasi muslim awal, dan tidak boleh dikait-kaitkan 
dengan Nabi. Dalam pandangan mereka, generasi muslim awal 
telah mencampurkan antara praktek Nabi, sahabat-sahabatnya, 
para tabi’in, dengan pendapat para ahli hukum sesudah mereka, 

35	 Abdullah Yusuf Ali, The Meaning of the Holy Qur’an (Beltsville, MD: Amana, 1999).
36	 Abul A’la Mawdudi, Towards Understanding the Qur’an, ed. oleh Zafar Ishaq Ansari 

(London: Islamic Foundation, 1988).
37	 Fatchur Rahman, Ikhtishar Mus}t}alah al-Hadīs (Bandung: PT. Al-Ma’arif, 1987).



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 115

di tambah dengan pendapat mereka sendiri, lalu kemudian 
memproyeksikannya kembali kepada Nabi.38

Ignaz Goldziher (w. 1921) adalah seorang sarjana orientalis 
dari Hungaria. Ia adalah murid seorang muallaf Arminius 
Vambery (w. 1913). Sebagian kalangan percaya bahwa Goldziher 
pun sebenarnya secara diam-diam juga masuk agama Islam seperti 
Vambery.39 Goldziher menyatakan bahwa sebagian besar hadis 
dirumuskan pada awal abad ke-2 H. / 8 M. sebagai buah dari 
persaingan sektarian dan politik, dan karena para ahli hukum 
membutuhkannya untuk membela pandangan hukum mereka 
masing-masing. Bani Umayah yang cenderung berorientasi 
“duniawi” sebenarnya, menurut Goldziher, tidak benar-benar 
tulus dan tertarik untuk mengembangkan literatur agama; 
tujuan mereka sebenarnya adalah demi aforisme kesalehan dan 
heroisme besar-besaran atas kegemilangan karir militer Nabi 
saja.40 Dia tidak setuju dengan pernyataan bahwa Umar bin Abdul 
Aziz (w. 101/719), khalifah Bani Umayah, merupakan orang 
pertama yang mensponsori pengoleksian Hadis secara sistematis; 
sebaliknya, ia berpendapat bahwa literatur Hadis muncul dari 
formulasi yurisprudensi hukum Islam.41 Goldziher memberikan 
contoh lewat salah satu koleksi Hadis klasik yang masih ada 
hingga sekarang, yakni Muwaṭṭa’ karya Imam Malik, dan 
menyatakan bahwa, adanya berbagai koleksi Hadis semacam itu 
memperlihatkan bahwa sunnah adalah praktik masyarakat yang 
merujuk kepada referensi hadis, tetapi tanpa harus terikat olehnya. 
Menurutnya, adanya pertimbangan konsensus dalam masyarakat 
Madinah (kota dimana Nabi tinggal pada tahun terakhirnya dan 
dimana Malik juga tinggal) menyangkut masalah-masalah tertentu 
menjadi semacam kekhawatiran yang dapat dikesampingkan 
38	 Fazlul Rahman, “The Living Sunnah,” Koya, t.t., 132.
39	 Siddiqi, “Hadits Literature,” t.t., 125.
40	 I. Goldziher, Muslim Studies (London: Allen dan Unwin, 1971), 189–93.
41	 Ibid., 193–96.



116 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

oleh Malik bahwa dia juga tidak ragu-ragu untuk lebih menyukai 
“konsensus” masyarakat daripada Hadis-Hadis otentik yang ia 
masukkan dalam koleksinya (Muwaṭṭa’).42 

Menurut Goldziher, belum sampai pada masa Bukhari (w. 
256/869) dan muslim (w. 261/875) sistem kritik sanad yang ketat 
sudah muncul. Akan tetapi, bahkan bagi Bukhari sendiri ─yang 
kemudian ia membuat kerangka bidang pembahasan sendiri 
dalam Sahihnya─ sampai saat itu pun belum cukup banyak 
riwayat dalam Sahihnya yang memiliki standar tertinggi yang 
bisa menyempurnakan pemetaan fiqihnya.43 Para penyusun Hadis 
yang datang sesudahnya kemudian merasa perlu mengurangi 
standar kritik sanad dan mengandalkan pada Hadis-Hadis yang 
memiliki standar yang lebih rendah agar cukup mampu untuk 
sekedar mendasari setiap pokok bahasan dalam hukum Islam. 
Pada akhirnya, status yang diberikan kepada para sahabat Nabi 
dan para tabiin adalah?, tidaklah pantas bagi umat Islam generasi 
berikutnya mempertanyakan motif dan ketsiqohan para sahabat 
dan tabi’in di masa lalu, sehingga yang harus dilakukan adalah 
penetapan kembali atas riwayat Hadis yang sebelumnya ditolak.44 

Mengikuti karya Goldziher, sarjana orientalis yang lain, Joseph 
Schacht (w. 1969), juga melihat bahwa lahirnya literatur Hadis 
(khususnya sistem sanad) dimulai dari tekanan yang dialami para 
ahli hukum untuk membela pandangan mereka masing-masing. Ia 
menyatakan bahwa periode awal Islam (yakni dua abad pertama 
Islam) lebih kompleks daripada yang diyakini oleh Goldziher, 
meskipun historisitas riwayat Hadis dari ahli hukum generasi awal 
menjadi melemah ketika para ahli hukum generasi berikutnya 
merumuskan sistem sanad riwayat Hadis untuk menjustifikasi 
kesimpulan-kesimpulan mereka. 

42	 Ibid., 199.
43	 Ibid., 216–18.
44	 Ibid., 249–50.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 117

Untuk membuktikan tesis ini, Schacht mengembangkan 
teori “common link”, teori yang juga dipakai oleh orientalis 
modern lainnya, Gautier H.A. Juynboll. Teori ini diambil melalui 
proses menganalisis Hadis dengan teks-teks (matan) Hadis yang 
serupa (seolah-olah ucapan Nabi yang sama) untuk menarik 
peta rantai sanad yang disebut dengan “berkas sanad” (sanad 
bundle). Yang dinamakan periwayat common link adalah orang 
yang menyampaikan riwayat tertentu bersama sejumlah murid, 
terapi biasanya ia hanya mendengarnya dari satu otoritas saja 
secara langsung.45 Juynboll, seperti tokoh pendahulunya Schacht, 
berpendapat bahwa sebagian besar Hadis memiliki periwayat 
common link ini, dan oleh karenanya memiliki titik asal46 (the 
point of origin) dari abad ke2 H. / 8 M. Mengambil posisi tengah-
tengah antara para sarjana muslim dan sarjana Barat lainnya, 
Juynboll sangat waspada dan hati-hati dalam menerima keaslian 
sebuah Hadis (yakni bahwa ia benar-benar membayangkan secara 
akurat pernyataan atau perbuatan Nabi Muhammad), kecuali jika 
periwayat “common link” dapat ditemukan pada sanad di tingkat 
sahabat.47 

Ada juga sarjana muslim kontemporer yang, meskipun tidak 
sejauh Goldziher, Schacht atau Juynboll, berpendapat bahwa sikap 
ulama Islam tradisional terhadap Hadis sulit untuk dibenarkan. 
Fazlur Rahman (w. 1988), misalnya, menyatakan bahwa ulama 
Barat sudah benar dalam memahami tentang konten Sunnah, 

45	  G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance, and Authorship 
of Early Hadiths (Cambridge: Cambridge University Press, 1983), 1.

46	  Sebab mustahil jika Nabi hanya memilih satu orang Sahabat saja untuk menyampaikan 
informasi menyangkut aspek keyakinan dan hukum agama yang sangat penting, lalu 
Sahabat itu memilih satu orang tabi’in saja sebagai penerimanya, lalu tabi’in itu mencari 
satu generasi berikutnya untuk menjadi penerima informasinya sebelum tersebar luas 
itulah yang disebut “titik asal”.

47	 Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance, and Authorship of Early 
Hadiths, 1; G.H.A. Juynboll, “Some Isnad-analytical Methods on the basis of several 
women-demaining sayings from Hadith Literature,” al-Qantara: Revista de Estudos 
Arabes 10, no. 2 (1989): 382.



118 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

tetapi tidak tentang konsep sunnah itu sendiri. Bagi Rahman, 
Sunnah Nabi adalah konsep yang sudah valid dari sejak awal 
munculnya Islam; hanya masalahnya adalah, setelah meninggalnya 
Nabi, Sunnah dicampuradukkan dengan interpretasi-interpretasi 
dan praktek-praktek yang disepakati oleh masyarakat muslim 
awal.48 Nabi, dalam pandangan Rahman, utamanya bukanlah 
seorang “pan-ahli hukum” (ia jarang sekali memilih bertindak 
dalam kapasitas sebagai legislator, tandasnya), melainkan adalah 
seorang reformer moral.49 Rahman berpendapat bahwa sebagian 
besar korpus hadis tidak lain adalah Sunnah dan penalaran hukum 
generasi pertama umat Islam; dengan kata lain, merupakan 
pendapat individu yang dari waktu ke waktu akhirnya menerima 
persetujuan dari konsensus masyarakat (ijma’).50 Pandangan 
tentang otentisitas Hadis yang seperti di atas umumnya ditolak 
oleh mayoritas kalangan pemikir muslim (mainstream) yang lebih 
melihat bahwa Hadis adalah perkataan, perbuatan, dan deskripsi 
tentang Nabi Muhammad yang memang terbukti keasliannya, 
bukan sebagai karya para generasi muslim awal.

G.	 Implikasi Bagi Studi Hadis Masa Kini 
Meskipun para sarjana muslim telah berusaha untuk 

mengcounter klaim-klaim kaum orientalis, tetapi dua dunia 
studi Hadis tersebut masih saling terisolasi dan tidak akur 
satu sama lain hingga kini. Pemikiran Barat sepertinya tidak 
memberikan pengaruh yang signifikan terhadap pendekatan 
tradisional dalam studi Hadis. Kerenggangan ini mungkin satu 
sisi disebabkan karena para Orientalis awal menggunakan nada 
yang cenderung merendahkan martabat Islam (yang mana 
mereka menganggap klaim-klaim mereka sebagai “anti-Islam”), 

48	 Rahman, “The Living Sunnah,” 133.
49	 Ibid., 136.
50	 Ibid., 160.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 119

di samping karena kegagalan para sarjana Barat sendiri dalam 
memahami kompleksitas metode-metode tradisional yang 
memiliki keseimbangan dan kesesuaian yang tepat.  

Meskipun begitu, implikasi pertemuan dua dunia keilmuan 
Hadis tersebut bagi perkembangan Hadis saat ini sangatlah 
signifikan. Sebuah kasus terjadi baru-baru ini menyangkut seorang 
akademisi Islam dan tokoh feminis muslim, Amina Wadud, 
yang memimpin ibadah shalat Jumat tahun 2005 yang lalu, suatu 
kegiatan yang hampir selalu dilakukan oleh muslim laki-laki saja. 
Setelah terpublikasikannya peristiwa yang terjadi di New York 
tersebut, berbagai artikel bermunculan di internet yang isinya 
mengenai interpretasi Hadis dan yurisprudensi hukum Islam, 
baik yang membenarkan maupun yang menyalahkan keabsahan 
ibadah shalat yang dipimpin seorang perempuan.51

Nevin Reda, seorang penulis feminis, menggunakan sejumlih 
argumen untuk mendukung tesisnya bahwa ibadah shalat yang 
dipimpin oleh seorang perempuan itu sah dan diterima dalam 
seluruh interpretasi Islam. Dia menunjukkan adanya Hadis di mana 
Nabi dikatakan pernah memerintahkan seorang wanita bernama 
Ummu Waraqah untuk memimpin shalat berjama’ah yang diikuti 
oleh seorang laki-laki yang ditugaskan untuk mengumandangkan 
adzan. Atas dasar inilah minoritas ahli hukum Islam klasik, 
termasuk yang terkenal adalah Tabari konon membolehkan 
wanita memimpin shalat jama’ah, dan hal ini tentu bertentangan 
dengan konsensus secara umum tentang dilarangnya perbuatan 
tersebut (yaitu, wanita memimpin laki laki dalam shalat). Reda 
juga merujuk kepada metode Juynboll tentang analisis sanad 
dan menolak gagasan bahwa Hadis harus diterima mutlak tanpa 
syarat hanya karena Hadis tersebut ada dalam kitab suci klasik, 
51	 N. Reda, “What Would the Prophet Do? The Islamic Basic Female-Led Prayer, Muslim 

Wakeup,” 10 Maret 2005, http://www.muslimwakeup.com/main/archives/2005/women-
imamat.php.



120 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

khususnya jika Hadis tersebut tampak bertentangan dengan ajaran 
positif Al-Qur’an tentang kepemimpinan perempuan.52 

Zaid Shakir membuat tulisan sebagai respons terhadap Reda 
dari perspektif Sunni tradisionalis. Ia menganalisis kekuatan 
berbagai redaksi Hadis tentang Ummu Waraqah tersebut, dan 
menguji nilai dasar hukum yang mendasari diperbolehkannya 
seorang perempuan menjadi imam shalat. Ia menolak interpretasi 
Reda terhadap istilah-istilah pokok bahasa Arab yang digunakan 
dalam Hadis tersebut, dan juga menolak tesis Juynboll mengenai 
analisis sanad, dalam rangka membela interpretasi madzhab 
Maliki, Hanafi, Syafi’i, dan Hanbali yang melarang perempuan 
menjadi imam.53 Kasus ini, yang mendapatkan perhatian dunia 
internasional, memperlihatkan bahwa kajian studi Hadis modern 
masih sangat relevan pada hari ini sebagaimana masa-masa 
dahulu. 

52	 Ibid.
53	 Z. Zakir, “An Examination of The Issue of Female Prayer Leadership,” Progressive 

Muslim Union of North America, 23 Maret 2005, http://www.pmuna.org/archives/
female-imamat-3.pdf.



121

EPISTEMOLOGI               
KEILMUAN ISLAMI

Bab VII

A.	 Kajian Epistemologi di Era Modern dan Kontemporer

1.	 Corak Pemikiran Epistemologis Rene Doscartes (1596-1650) 

Orientasi umum yang dimiliki oleh berbagai aliran 
epistemologi era modern adalah mempertentangkan secara tegas 
antara dunia «subjek» dan «objek», yakni perbedaan yang tajam 
antara «akal pikiran manusia yang dapat mengetahui “(knowing 
subject) dan «dunia luar» (the external world) yang selalu dijumpai 
setiap hari dan diupayakan untuk diketahui dan dipahami. Filsafat 
Descartes membantu melakukan dan menyusun pola-pola dasar 
yang berhubungan dengan masalah epistemologi. 

Ciri utama dari sistem filsafatnya adalah penekanan yang ia 
menaruh perhatian pada kenyataan bahwa satu hal kita sebagai 
manusia secara keseluruhan dapat merasa yakin-seyakinnya, 
adalah «keberadaan dirinya sendiri», sebagaimana diungkapkan 
dalam eksprisi Latin Cogito, Ergo Sum (Aku berpikir, maka aku 
ada, I think, thefore I am).1 Aku ada selama aku berpikir. Berpikir 
1	 James Garvey, 20 Karya Filsafat Terbesar, 2010, 63.



122 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

menggunakan akal. Akal itu immaterial dan kesadaran, yang 
sifatnya adalah berpikir.2 Seluruh sistem filsafatnya disusun 
untuk menghindarkan atau menjauhkan dari sifat ragu-ragu 
yang ditimbulkan dari dirinya sendiri. Sistem filsafatnya 
dipersembahkan untuk menguji bagaimana sesungguhnya 
seseorang dapat memahami segala apa yang ada di luar dirinya 
(outside); bagaimana membangun kembali fondasi yang kokoh 
untuk sebuah keyakinan yang dapat dipertanggungjawabkan 
tentang hal-hal yang ada pada dunia di luar fondasi yang kokoh 
untuk kepercayaan terhadap adanya Tuhan.

Jalan yang harus ditempuh adalah dengan cara menguji 
berbagai ide dan kepercayaan yang membentuk isi dari akal 
pikiran itu sendiri. Antara lain dengan cara menguji dan meneliti 
ide dan kepercayaan-kepercayaan yang mana hanya beberapa ide 
dan kepercayaan yang ada yang patut dijadikan sebagai penjelasan 
atau uraian yang tepat (adequate repsentation) dari seluruh entitas 
yang ada. Entitas-entitas yang terletak secara terpisah di luar akal 
pikiran manusia, dan enititas-entitas tersetut mempunyai pola 
hubungan dan sifat-sifat tersendiri. Kriteria dan alat ukur filsafat 
Descartes dalam menentukan ketepatan ide-ide dan kepercayaan-
kepercayaan dalam pola representasional seperti itu, sangat 
dipengaruhi oleh penggunaan ilmu matematika. Singkatnya, ilmu 
matematika dijadikan model atau paradigma pemikiran rasionalis. 

Descartes menuntut adanya «standar» yang tegas yang dapat 
dibangun oleh akal pikiran, ketika akal pikiran menjalankan 
fungsi yang sesungguhnya, seperti halnya yang biasa terjadi 
di dalam sistem pembuktian deduktif dalam matematik. Dia 
menuntut, sebagai model berpikir yang ideal yang harus dituju 
bahwa seluruh ide-ide yang telah diterima dalam seluruh wilayah 
intelektual bahkan juga dalam wilayah-wilayah diluar wilayah 
matematika harus bersifat jelas dan tegas. Dia juga menuntut 
2	 Titus; Semith; Nolan, Persoalan-persoalan Filsafat (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 79.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 123

bahwa kepercayaan kita sesungguhnya dimulai seperti yang 
biasa berjalan dalam sistem berpikir deduktif dalam wilayah 
matematika dari premis-premis aksiomatik tertentu, yang secara 
intuitif bersifat «pasti», dan dari sana secara perlahan-lahan lewat 
pengambilan deduktif ke arah kesimpulan-kesimpulan yang dapat 
dibuktikan secara meyakinkan dan kokoh.

2.	 Pemikiran Epistemologi David Hume (1711-1776) 

Aliran empirisis Inggris, dengan segala penolakannya 
terhadap beberapa klaim aliran rasionalis, mulai juga dengan 
kerangka pemikiran dualistik-antagonistik yang sama antara 
«Subjek-objek». Sebuah model atau orientasi cara berpikir 
epistemologis yang sama seperti pada pendahulunya. Daripada 
repot-repot menuntut seperti yang Descartes lakukan tentang 
perlunya bukti-bukti yang bersifat demonstrasi atau perlu adanya 
ide-ide dasar yang secara rasional dapat diakui secara jelas dan 
tegas mereka lebih menekankan kepada tuntutan perlunya data-
data pengalaman empiris  untuk menentukan klaim-klaim dapat 
diperoleh pengetahuan secara sah. 

Aliran empiris menekankan dan menggarisbawahi perlunya 
menunjukkan tidak hanya asal-usul (genesis) dari seluruh ide-ide 
yang kita punya dari sumber-sumber yang bersifat empiris, tetapi 
juga menekankan tuntutan bahwa pengalaman yang bersifat 
empiris-iderawilah yang pada akhirnya harus digunakan pada 
tolak ukur pengujian terhadap seluruh kepercayaan kita. Dalam 
tulisan pendek ini, sudah barang tentu, bukanlah tempat yang 
layak untuk memperdengarkan kembali seluruh cerita dari aliran 
pemikiran empiris Inggris, khususnya ketika kita berpindah dari 
Locke ke Berkeley dan kemudian ke Hume, dalam menyusun 
seluruh argumen dan konsekuensi dari cara berpikir ini. Cukup 
bagi kita di sini untuk mengingat kembali bahwa hasil yang sangat 
pokok, mengesankan dan sekaligus mengejutkan dari upaya yang 



124 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

tak kenal lelah dari bangunan sistem filsafat empiris tersebut 
adalah apa yang disebut skeptisisme Hume.3 Kritik Hume dan 
juga Berkeley yang paling mendasar untuk hal-hal tertentu lebih 
menyeluruh adalah bahwasanya akal pikiran, sebenarnya tidak 
dapat memperoleh dan tidak dapat mencapai pengetahuan yang 
cukup kokoh dan dipercaya tentang realitas dunia yang ada. 

Apa yang dipertanyakan dan dipermasalahkan oleh Hume 
adalah kepercayaan yang berlebihan dan tuntutan perlunya 
pemahaman filosofis yang menekankan adanya mateti (material) 
atau substansi pemikiran (mental substance) dan hubungan 
kausalitas yang bersifat harus ada dalam substansi-substansi 
tersebut. Hume mempertanyakan dan merongrong kerangka 
berpikir yang biasa digunakan oleh metafisika tradisional di dalam 
menggunakan konsep-konsep tersebut, khususnya pada cara 
bagaimana persoalan-persoalan epistemologis telah dibangun.4 

3.	 Corak Pemikirnn Epistemologi Immanuel Kant (1724-1804) 

Karya monumental filsafat kritis Immanuel Kant, seperti 
dijelaskan dalam The Critique of Pure Reason untuk sebagian 
dimaksudkan untuk menjawab persoalan yang dikemukakan oleh 
Hume.5 Kant berupaya keras untuk menunjukkan seseorang dapat 
memadukan pandangan yang terbaik dari pihak rasionalis dan 
empirisis, namun ia sendiri tidak menyetujui dua-duanya secara 
total. Pemecahan terhadap persoalan-persoalan yang diajukan apa 
yang dapat diketahui oleh akal terletak pada pengakuannya bahwa 
ada perbedaan yang terpokok antara “apa yang telah diterima 
oleh akal pikiran dalam bentuk data-data yang masih berserakan 
(unordered) dari pengalaman-pengalaman inderawi” dan “apa 
yang disumbangkan (contribute) oleh akal pikiran sebagai hasil 

3	 Ibid., 81.
4	 James Garvey, 20 Kayra Filsafat Terbesar, 136.
5	 Ibid., 169.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 125

usahanya untuk menerapkan kerangka pemikiran apriori terhadap 
bahan-bahan material yang berserakan tersebut”.

Konsepsi pemikiran filosofis Immanuel Kant yang 
sesungguhnya sangat terilhami oleh “Revolusi Capernicus” 
sebenarnya merupakan tantangan terhadap pandangan 
realisme yang secara umum dipegang teguh oleh pemikiran-
pemikiran filsafat sebelumnya. Menurut pandangan realisme, 
pengetahuan (knowledge) tidak lain dan tidak bukan merupakan 
hasil penampakan dari kerangka struktur paten yang telah 
ada sebelumnya, struktur yang ada dalam dunia yang sama 
sekali terpisah. Sedang Kant memahami sebaliknya. Bagi 
Kant, pengetahuan adalah merupakan “produk” dan bahkan 
“konstruksi” akal pikiran manusia dan bukannya hanya sekedar 
hasil dari penampakan dari wujud yang ada sebelum nya. 

Ilmu pengetahuan terkait erat dengan wilayah fenomena atau 
appearances. Meskipun begitu, apa yang ada dalam domain benda-
benda itu sendiri things in themselves yakni apa yang ada di luar 
seluruh pengalaman yang aktual adalah merupakan suatu wilayah 
yang tidak mungkin dijangkau oleh akal pikiran. Klaim-klaim yang 
biasa disuarakan oleh cara pandang tradisional, bahwa mereka 
dapat mengetahui dunia secara utuh, Tuhan (God), kebebasan 
(freedom) atau keabadian jiwa (immortality) bagi Kant seluruhnya 
dan selamanya adalah tidak mungkin direalisasikan. Keseluruhan 
persoalan tersebut termasuk dalam wilayah transcendent, tidak 
bisa diketahui dan bersifat noumenal.

Pemecahan Kant terhadap permasalahan epistemologi 
menandai perkembangan yang menentukan dalam sejarah 
filsafat modern. Meskipun demikian, kita dapat melihat bahwa 
alam satu aspek, argumen Kant memang memberikan bukti 
yang cukup jelas dan tidak dapat dibantah bahwa argumen itu 
sendiri masih didominasi oleh pola pikir yang lain yang menjadi 



126 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

ciri dari berbagai corak pemikiran epistemologis dalam filsafat 
modern. Satu segi, Kant menunjukkan bagaimana cara menjawab 
pertanyaan Hume, tetapi pemikiran filsafatnya juga menimbulkan 
kesulitan tersendiri. 

Para penerus dan para pengkritiknya dapat menunjukkan 
kesulitan tersebut secara cepat. Kesulitan terpokok terletak pada 
konsepsinya tentang benda-benda atau segala sesuatu menurut 
dirinya sendiri. Bagaimana mungkin memberikan makna atau 
arti terhadap pemahaman terhadap realitas yang sama sekali 
tidak bisa dipahami, dan yang ada secara terpisah dari seluruh 
pengalaman yang mungkin dan nyata? Bagaimana mungkin 
memberikan makna atau arti terhadap pemahaman terhadap 
realitas yang sama sekali tidak bisa dipahami, dan yang ada secara 
terpisah dari seluruh pengalaman yang mungkin dan nyata? 
Bagaimanapun Kant memang meninggalkan warisan yang amat 
kaya, tetapi sekaligus juga “tercampur”. Konsepsinya mendorong 
masuk ke dalam kesulitan-kesulitan yang lebih serius. Persoalan 
pengetahuan adalah terkait dengan terjalinnya hubungan yang 
kokoh antara “ide-ide” (sebagai isi pokok daripada akal pikiran) 
dan dunia luar pada umumnya. Untuk itu, apa yang dibutuhkan 
agar dapat memahami sifat atau hakekat sesungguhnya dari 
pengetahuan adalah dengan cara membuang sama sekali model 
pemahaman epistemologi yang sudah ada, yang benar-benar 
menjadi titik sentral permasalahan selama dua-tiga abad. 

Model yang dimaksud, memancing kita untuk beranggapan 
bahwa akal pikiran hanyalah berfungsi sebagai “container” (alat 
tempat menyimpan sesuatu dan bersifat pasif), yakni sebagai 
suatu substansi yang semata-mata menghadapi dunia luar. Adalah 
akal pikiran yang dikatakan mempunyai ide-ide tertentu g dapat 
memaksa kita untuk menyatukan sifat-sifat dari dunia “luar” 
tersebut dalam satu kerangka keilmuan tertentu. 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 127

B.	 Ide Pembaharuan dalam Filsafat Islam

1.	 Pembaruan Pemikiran terhadap Tafsir Al-Qur›an 

Menarik untuk dicermati dan diteliti dalam kehidupan beragama 
dalah fenomena dan kenyataan yang menunjukkan bahwasanya 
kehidupan umat beragama baik kaum awam maupun intelektualnya 
dalam kehidupan mereka sehari-hari adalah sangat tergantung dan 
ditentukan oleh teks-teks, nash-nash dan kepustakaan keagamaan 
yang mereka miliki, baik yang terkait dengan persoalan ibadah 
semata maupun tata hubungan sosial-keagamaan, sosial-ekonomi, 
dan budaya. Jika timbul persoalan kehidupan sehari-hari pada 
umumnya, mereka tidak segera menyelesaikan persoalan tersebut 
secara spontan tetapi selalu merujuk terlebih dahulu kepada uraian, 
wejangan, petuah, nasehat atau fatwa, ustadz, ulama, bhiksu, 
pendeta, pastor atau organisasi, pemuka-pemuka masyarakat dan 
orang-orang lain yang dianggap sebagai tokoh masyarakat. Para 
tokoh agama kemudian berkonsultasi terlebih dahulu dengan teks-
teks dan kitab-kitab keagamaan (kitab kuning) yang mereka miliki 
dan yang pernah mereka pelajari dahulu, tanpa mempertimbangkan 
lebih jauh dalam konteks dan situasi apa dan bagaimana teks, kitab-
kitab atau fatwa-fatwa dahulu tersebut ditulis. 

Ide-ide pembaruan mungkin lebih tepat disebut sebagai 
perubahan dan pergeseran paradigma pemikiran dan cara 
pemecahan persoalan keagamaan dapat dilacak dari pemahaman 
para guru, dosen, kiai, ulama, para penulis kitab-kitab dan buku-
buku keagamaan serta mufassir terhadap teks-teks keagamaan pada 
permasalahan dan persoalan tertentu. Dalam filsafat Islam, yang 
paling menarik untuk dikaji adalah khazanah intelektual Muslim 
yang terkait dengan disiplin tafsir Al-Qur’an. 

Sejak semula tidak semua Muslim sepakat bulat apakah Al-
Qur’an itu baru (hadis, makhluq: diciptakan) ataukah kekal-abadi 
(qadim, ghairu makhluq: tidak diciptakan)? Apakah ia merupakan 



128 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

bentuk “intervensi” Tuhan (hadis) terhadap perjalanan sejarah 
umat manusia era kerasulan Muhammad Saw. ataukah Al-Qur’an 
itu bersifat kekal, abadi, sehingga paralel dengan sifat keabadian 
Tuhan itu sendiri? Dalam arti bahwa pesan-pesan Al-Qur’an turun 
ke bumi tanpa harus didahului oleh sebab-sebab alamiah yang 
muncul dari problem sosial-ekonomi-politik masyarakat Arab yang 
menjadi objek dakwah Al-Qur’an saat itu. Ataukah ia qodim atau 
kekal-abadi, sehingga turunnya ayat-ayat selama 23 tahun tersebut 
tidak harus disebabkan oleh peristiwa-peristiwa sosial-politik 
dan ekonomi masyarakat Arab saat itu. Apa yang disebut dengan 
sakralisasi teks atau nash dan desakralisasi teks atau nash bermula 
dari sini. Sakralisasi teks lebih menggarisbawahi tidak adanya 
hubungan kausalitas antara ayat-ayat Al-Qur’an dan peristiwa-
peristiwa sejarah sosial-budaya yang melatar belakanginya sedang 
desakralisasi teks menekankan adanya hubungan kausalitas antara 
keduanya.

Meskipun dalam ulum Al-Qur’an selalu disebut-sebut asbab 
al-nuzul (sebab-musabab turunnya ayat-ayat Al-Qur’an), yang 
jelas-jelas menerangkan adanya hubungan kausalitas yang positif 
antara pesan-pesan atau norma-norma Al-Qur’an dengan peristiwa-
peristiwa sosial, ekonomi, politik yang mengitarinya, namun 
uraian ini kurang begitu populer di lingkungan umat Islam. Uraian 
demikian dianggap kurang begitu religius atau kurang begitu suci 
karena dianggap kurang menghargai aspek masyî’ah, qudrah atau 
rahmatullâh (Kehendak mutlak Allah) yang kekal-abadi, tanpa 
harus didahului atau disebabkan oleh peristiwa alam atau sosial 
kemasyarakatan. Atau dianggap kurang selaras dengan transendensi 
dan keilahian Tuhan yang mengatasi, seluruh gejala dan fenomena 
alam dan sosial. Dengan begitu, dalam pemikiran keIslaman agak 
sedikit tabu menjelaskan bahwa seluruh Nabi yang ada yang disebut-
sebut dalam Al-Qur’an adalah juga para pembaru sosial-keagamaan 
pada masanya. 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 129

Konsep asbab al-nuzul, sebenarnya lebih terkandung makna 
bahwa Al-Qur’an adalah sebagai dokumen kitab suci umat Islam 
yang bersifat historis dan “terbuka” sehingga terbuka peluang luas 
munculnya dialog dan berbagai kemungkinan pelaksanaan yang 
baru. Namun, ketika konsep asbab al-nuzul kurang begitu menarik 
untuk dipahami sebagai proses sebab-akibat berikut implikasi 
dan konsekuensinya, maka Al-Qur’an menjadi dokumen kitab 
suci atau yang terlalu “metafisis” yang “tertutup”. Dalalatu al-lafḍ 
(bunyi teks-teks) lebih dipentingkan untuk berpegang teguh dan 
bukannya makna moral yang tersembunyi di balik teks. 

Penafsiran Al-Qur’an yang bersifat kata perkata, kalimat per 
kalimat, ayat dengan ayat, tanpa terlalu mempedulikan konteks 
sosial, ekonomi, politik, dan budaya ketika ayat itu turun dan 
bagaimana konteks sosial, ekonomi, politik, budaya pada era 
sekarang adalah pola dan metode penafsiran yang cocok untuk 
sebuah kitab suci yang dianggap sebagai corpus “tertutup”, ahistoris. 
Meminjam istilah hermeneutika kontemporer, corak penafsiran 
kitab suci tersebut lebih diwarnai corak penafsiran yang bersifat 
“re-productive” dan kurang bersifat “productive”. Penafsiran 
Al-Qur’an yang bersifat “reproductive” lebih menonjolkan porsi 
pengulangan-pengulangan khazanah intelektual Islam klasik 
yang dianggap sakral, sedang corak penafsiran Al-Qur’an yang 
bersifat “produktive” lebih menonjolkan perlunya memproduksi 
makna baru yang sesuai dengan tingkat tantangan perubahan 
dan perkembangan konteks sosial-ekonomi, politik dan budaya 
yang melingkupi kehidupan umat Islam kontemporer tanpa 
meninggalkan misi utama makna moral dan pandangan hidup 
al-Qur’an. 

2.	 Pembaruan Pemikiran terhadap Pemaknaan al-Hadis

Teks-teks keagamaan Islam yang tertulis, selain Al-Qur’an 
adalah Hadis. Pembaruan atau perkembangan pemikiran terhadap 



130 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Hadis juga tidak kalah menarik. Semula ucapan, perbuatan, dan 
ketentuan-ketentuan yang dibuat oleh Nabi Muhammad Saw 
adalah bagian tak terpisahkan “a living tradition” (tradisi yang 
hidup atau Al-Sunnah).6 

Di era kenabian selama 23 tahun ketika ia (a living tradition) 
berubah menjadi “a literary tradition” (tradisi tertulis) pada abad 
ke-2 dan ke-3 hijriyyah dalam kitab-kitab kumpulan al-Hadis (di 
antaranya adalah al-Kutub al-Sittah), maka sesungguhnya telah 
terjadi proses pembakuan dan pembekuan terhadap pemahaman 
dan pemaknaan Al-Sunnah sekaligus. Tanpa disadari oleh umat 
Islam, bahwa sebenarnya telah terjadi perubahan yang begitu 
mendasar dari tradisi lisan yang hidup, longgar dan fleksibel 
menjadi tradisi tertulis beku, kaku atau baku.

Dalam sejarah pembukuan (tadwin) Hadis yang bersifat 
tertulis sesungguhnya umat Islam saat itu dipaksa oleh situasi yang 
mengitarinya saat itu. Yakni, situasi kelangkaan sahabat, tabi’in 
dan tabi’i al-tabi’in yang mengetahui secara persis bagaimana cara 
praktik hidup, perilaku nabi dan munculnya untuk tidak menyebut 
banyaknya Hadis-Hadis “palsu” yang dibuat oleh generasi yang 
hidup setelah Nabi. Situasi tersebut memaksa generasi Muslim saat 
itu berupaya sekuat tenaga untuk menyeleksi Hadis-Hadis yang 
berasal dari Nabi dan yang bukan berasal dari Nabi. Ilmu Musṭalahu 
al-Hadis, Rijâlu al-Hadîs dan lain-lain adalah merupakan bentuk 
intervensi atau campurtangan keilmuan para ulama Hadis lewat 
metodologi yang mereka gunakan untuk menentukan mana yang 
Sahih, Ḥasan, Maqtu’, Mursal, Ḍa’if dan begitu seterusnya. Jadi, 
menurut pendekatan telaah epistemologi keilmuan, ada proses 
panjang yang bersifat historis dalam pembukuan Hadis. Proses 
ini yang seringkali dilupakan oleh umat Islam, karena maksud 
6	 Al-Sunnah secara harfiah berarti “jalan yang dilalui”. Pada awalnya al-Sunnah berarti 

hukum adat atau kebiasaan yang lazim dilakukan di Arab selama era pra-Islam. Namun 
bagi umat Islam al-Sunnah dipakai untuk menunjuk pada perilaku normatif nabi 
Muhammad Saw Abdullah Saeed, Pemikiran Islam Sebuah Pengantar, 55.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 131

baik mereka untuk segera mengamalkan apa yang dibaca dan 
didengar sehingga kurang begitu peduli pada proses dan asal-usul 
munculnya Hadis. 

Ketika kehidupan manusia berkembang sedemikian sehingga 
melewati batas-batas geografis-kultural secara konvensional, dan 
ketika adat-istiadat suatu bangsa bertemu dalam frekuensi yang 
lebih intens, umat Islam harus memilih mana yang dianggap lebih 
sesuai dengan tuntunan agama mereka, Dalam hal yang terkait 
dengan persoalan ibadah murni seperti salat, puasa, haji, zakat, 
dan begitu seterusnya barangkali Hadis-Hadis tersebut adalah 
unik dan khas, oleh karena bangsa-bangsa dan umat beragama 
yang lain tidak memilikinya. Namun jika Hadis-haidts tersebut 
menyangkut persoalan ekonomi, politik, sosial dan tradisi atau 
budaya, maka umat Islam dari beberapa negara dapat berbeda 
pendapat antara satu dengan lainnya.

Hadis-Hadis yang menyangkut persoalan politik, sosial, 
ekonomi dan budaya merupakan celah untuk dapat dilakukan kajian 
yang mendalam dan sekaligus perlunya pembaruan penafsiran, 
pemahaman dan pemaknaan terhadap khazanah literatur Hadis. 
Utamanya, lantaran situasi dan pranata sosial, ekonomi, budaya 
dan politik saat dibukukannya Hadis-Hadis tersebut sangat berbeda 
dari pranata sosial, ekonomi, budaya dan politik saat sekarang 
ini di mana pun umat Islam berada. Diperlukan ijtihad 7 atau 
pemikiran yang keras untuk mencapai kemungkinan-kemungkinan 
penafsiran baru yang tetap sesuai dengan ruh dan jiwa keIslaman 
dengan tetap memberi kemungkinan-kemungkinan perluasan dan 
pengembangan wilayah pranata sosial budaya, politik dan ekonomi 
yang sudah ada. 

7	 Hakekat Ijtihad adalah (1) pengarahan daya nalar secara maksimal, (2) usaha ijtihad 
dilakukan oleh orang yang telah mencapai derajat tertentu di bidang keilmuan disebut 
faqih, (3) produksi atau usaha yang diperoleh dari ijtihad itu adalah dugaan kuat tentng 
hukum syara’ yang bersifat amaliah, dan (4) usaha ijtihad ditempuh dengan cara-cara 
istinbat Mardani, Ushul Fiqh, 2014, 354.



132 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

3.	 Pembaruan Pemikiran KaIslaman Kalam, Fiqh, Tasawwuf, 
Filsafat

Islam sebagai a living culture (kebudayaan yang hidup), ia 
mempunyai vitalitas, daya kreativitas dan adaptabilitas yang luar 
biasa. Dari sumber primer Al-Qur’an dan Al-Sunnah seperti 
terurai di depan dengan berbagai kekayaan interprestasinya, 
para ulama dan cerdik cendekiawan muslim pada abad-abad 
berikutnya mengembangkan sistem pola pikir yang diminati oleh 
masing-masing sesuai potensi yang dimiliki dan tingkat interaksi 
mereka dengan budaya lain. Sebagai sistem dan metode berpikir, 
keempat kluster keilmuan agama Islam tersebar luas dalam 
kebudayaan Islam, yaitu Kalâm, Fiqh, Tasawwuf dan Falsafah 
mempunyai ciri khas masing- masing. Untuk memahami agama 
dan budaya Islam dengan baik seseorang selain harus memahami 
Al-Qur’an dan Al-Sunnah, juga perlu mengetahui seluk-beluk 
dan lekuk-lekuk pemikiran Kalam, Fiqh, Tasawwuf dan Filsafat. 
Kalam lebih menekankan pada aspek pembenaran dan pembelaan 
aqidah secara sepihak, sehingga coraknya lebih bersifat keras, 
tegar, agresif, defensif, dan apologis. Fiqh, lebih bersifat mengatur 
sistem peribadatan kepada Tuhan, seperti salat, zakat, puasa, haji, 
yang seringkali juga menyebar  ke wilayah lain yang mengatur 
hubungan sosial antar sesama seperti pernikahan, hubungan 
sosial-ekonomi seperti jual beli, wakaf, hubungan sosial-politik 
(fiqh al- siyasah) dan begitu seterusnya. 

Filsafat lebih menekankan aspek logika dalam pemikiran 
keIslaman. Jika porsi pola pemikiran Teologi/Kalam lebih berdasar 
pada nash-nash atau teks keagamaan, maka Filsafat sebaliknya. 
Dia lebih berangkat dari premis-premis logis yang ada di balik 
teks. Jika kalam/teologi lengket dengan veks (dalil-dalil Al-Qur’an 
dan Hadis), maka filsafat lebih pada pencarian makna, substansi, 
dan esensi dari pesan-pesan dalam teks-teks yang tersurat 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 133

setelah melalui proses interpretasi: Tasawwuf lebih menekankan 
pada aspek esoterik atau kedalaman spiritualitas batiniyah dari 
keberagamaan Islam. Perlu dicatat bahwa Tasawwuf muncul 
sebagai reaksi atau respons terhadap menyatupadunya pola pikir 
Kalam dan Fiqh yang dianggap terlalu kering dan formal di satu 
pihak dan terhadap Filsafat yang dianggap terlalu mementingkan 
akal dan menepikan qalb (hati) dan dzauq (rasa) di lain pihak. 

Dalam perjalanan sejarah pemikiran Islam, keempat 
disiplin ilmu yang semula secara bersama-sama memperoleh 
inspirasi awalnya dari al-Qur’an dan Al-Sunnah, tidak selalu 
dapat menyatukan visi keilmuannya. Klaim supremasi atau 
keunggulan kebenaran interpretasi yang dimiliki oleh satu 
disiplin ilmu di atas yang lain seringkali terjadi. Biasa terjadi 
pergesekan akademik dan rivalitas antar institusi antar keempat 
kluster keilmuan tersebut. Yang umum pendukung terjadi adalah 
bersatupadunya pola pikir kalam (Teologi) dan Fiqh, (secara lebih 
umum disebut Syari’ah) yang kemudian membentuk institusi-
institusi keagamaan (dalam bahasa keilmuan sosiologi agama 
disebut organized atau tutionalized religions) bergesekan untuk 
tidak menyatakan berhadapan dengan pola pikir Tasawwuf dan 
Filsafat lain pihak. Kedua kluster terakhir lebih menitikberatkan 
dimensi kedalam, psikologi, transhis-torikalitas, spiritualitas 
keberagamaan Islam yang tidak harus selalu terbelenggu dan 
terjebak oleh keberagamaan secara eksoteris-organisatoris. Yang 
pertama, menghendaki pola pikir keagamaan Islam yang bersifat 
final, sedang yang kedua open ended, open system, on going process, 
inklusif. 

Dalam sejarah kebudayaan dan peradaban Islam, keempat 
kluster ilmu agama Islam di atas mengembangkan wilayah dan 
citra keilmuannya sendiri- sendiri. Pada suatu saat, pertentangan 
antara keduanya sedemikian keras sehingga seolah-olah keempat 



134 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

kluster tersebut tidak berasal dari poros dan sumber yang sama. 
Padahal keempat-empatnya adalah bentuk penafsiran dan 
pengembangan keilmuan oleh para pencetusnya yang sama-sama 
mengklaim memperoleh sumber inspirasinya dari Al-Qur’an dan 
Al-Sunnah. 

Timbul tenggelamnya keempat kluster keilmuan agama 
Islam tergantung pada konteks dan cuaca perjuangan sosial-
politik yang sedang dihadapi oleh umat Islam pada suatu era 
dan wilayah. Dalam situasi persaingan atau kompetisi dengan 
berbagai ideologi, kelompok sosial, ekonomi, politik, budaya dan 
rivalitas antar berbagai penganut agama-agama yang lain, peran 
institusi keagamaan Islam dikokohkan: dan ketika persaingan 
dan kompetisi tersebut sudah mencapai ambang batas konflik 
sosial lantaran menguatnya emosi Penyangga dan penjaga pranata 
institusi sosial keagamaan, maka umat merindukan uraian-uraian 
keberagamaan Islam Yang bersifat sejuk, mengayomi, dan lebih 
memuat ke-dalaman spiritualitas.

4.	 Bertemunya llmu-ilmu Keagamaan Islam dengan Pendekatan 
Filsafat dan llmu-ilmu Sosial

Satu hal yang patut dicatat bahwa seluruh bangun filsafat atau 
pemikiran keIslaman yang bersemi dan tumbuh subur dalam 
denyut nadi kebudayaan dan peradaban Islam dirancang dan 
disusun pada era klasik-skolastik, yaitu sekitar abad ke-10 sampai 
abad ke-12 M., pengembangan selalu ada saja di sana sini, tetapi 
«pakem»nya tetap seperti itu adanya. 

Ketika sebagian pola pemikiran dan Filsafat Yunani telah 
ditinjau ulang, dikritisi dan dipertanyakan ulang keabsahannya 
oleh pola pikir aufklarüng dan renaissance, yang pada gilirannya, 
memunculkan teori-teori baru dalam ilmulmu kealaman 
dan ilmu-ilmu sosial (sosiologi, antropologi. psikologi dan 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 135

begitu seterusnya), ilmu-ilmu keIslaman yang sejak awal mula 
pengembangannya sebagian juga terpengaruh oleh pola dan 
alam pikiran Yunani masih tetap seperti sediakala. Seolah-olah 
ilmu-ilmu keIslaman tidak mengenal istilah shifting puradigm 
keilmuan. Yang perlu segera dicatat bahwa ilmu-ilmu keIslaman 
dengan enpal klustérnya tersebut di atas dirancang, disusun, 
dan dibangun ketika belum ditemukan dan dikembangkannya 
ilmu- kealaman yang mengantarkan peradaban manusia pada era 
ilmu dan teknologi modern juga ilmu-ilmu keIslaman dirancang 
sebelum ditemukan dan dikembangkannya ilmu-ilmu humaniora 
dan ilmu-ilmu sosial baru seperti sosiologi, antropologi, cultural 
studies dan begitu seterusnya.

Pada saat sekarang ini filsafat Islam dan konteks yang sama 
sekali berbeda dari situasi ketika ia semala dibangun, dipikirkan, 
dirancang dan disistematisasikan oleh para pengarang, pencetus, 
penyusun dan penulisnya. Ketika ilmu-ilmu keIslaman dirancang 
dan disistematisasikan, para perancangnya belum mengenal 
semiotika, linguistik modern, hermeneutika, dan begitu 
seterusnya. 

Ide pembaruan dalam filsafat Islam dan pemikiran keIslaman 
kontemporer terletak pada sejauh mana ilmu-ilmu tersebut 
mampu berinteraksi dan berdialog untuk tidak menyebut 
mengadat dan mengadopt dengan perkembangan baru dalam 
diskursus keIslaman. Jika saja, ilmu-ilmu itu tetap bertahan, pada 
pola lama untuk menjaga «orisinalitas»nya, maka ide-ide segar 
yang disumbangkan oleh metodologi ilmu-ilmu baru tersebut 
akan tertolak dengan sendirinya. Sedang, jika mereka secara 
apresiatif-kreatif menyeleksi dan mengawinkan metodologi 
keilmuan-keilmuan baru dengan ilmu-ilmu keIslaman maka 
pembaruan dalam filsafat Islam dan pemikiran keIslaman akan 
tampak dengan sendirinya. 



136 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

C.	 Paradigma Keilmuan KeIslaman di Era Milenium 
Ketiga

1.	 Pertanyaan Epistemologis 

Mempertimbangkan temuan Fazlur Rahman dan Muhammad 
Abid al-Jabiri, beberapa pertanyaan pendahuluan perlu 
dikemukakan terlebih dahulu sebelum penulis mengeksplorasi 
lebih lanjut tema tulisan ini. Apakah mungkin mengawinkan 
atau setidaknya mendialogkan disiplin dan metodologi «Filsafat» 
dan «Kalam» dalam pemikiran Islam kontemporer, yang selama 
berabad-abad upaya demikian pernah dilakukan namun selalu 
gagal? Jika memang begitu kenyataannya, apakah disiplin ilmu 
Kalam, sebagai the body of knowledge, yang disusun oleh ulama 
dan kaum cerdik cendekiawan terdahulu, dapat begitu saja 
terlepas dari pengaruh dan campur tangan dimensi ruang dan 
waktu ketika ia dirumuskan baik dahulu, sekarang maupun yang 
akan datang. Terkait dengan perkembangan pemikiran, apakah 
aqidah Islamiyah, khususnya yang dirumuskan oleh ulama 
Kalam klasik, tengah dan modern tidak boleh diubah sistematika, 
metodologi dan kontennya sesuai dengan pergumulan dan 
perubahan zaman serta perkembangan metodologi keilmuan yang 
mengitarinya? Bolehkah rumusan dan adagium-adagium Ilmu 
Kalam dipertanyakan ulang? Dapatkah pola pikir, sistematika, 
materi dan metodologi ilmu Kalam disusun ulang sesuai dengan 
tuntutan dan tangan sosial-keagamaan serta perkembangan ilmu 
pengetahuan yang mengitarinya? Dapatkah dominasi pendekatan 
tekstual dan konseptual bergulir ke arah kontekstual dan praksis 
sosial yang aktual dalam kehidupan konkrit sehari-hari? Puncak 
pertanyaan, barangkali, adalah sebagai berikut bolehkah apa yang 
biasa dan selama ini disebut-sebut sebagai «doktrin», «dogma» 
atau «aqidah» sebenarnya tidak lain dan tidak bukan adalah 
«teori» keilmuan Kalam, karena adanya unsur campur tangan 
dan intervensi manusia muslim (nabi, sahabat, ulama, fuqaha, 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 137

mutakallimun, usuliyyun, cerdik cendekia) dalam merumuskan 
dan mensistematisasikannya? 

Pertanyaan-pertanyaan mendasar yang lebih bersifat 
metodologis epistemologis tersebut perlu dijawab terlebih dahulu, 
sebelum penulis melangkah lebih lanjut. Perlu ditegaskan bahwa 
pertanyaan-pertanyaan tersebut adalah pertanyaan-pertanyaan 
yang lebih bersifat filosofis epistemologis, dan bukannya 
pertanyaan-pertanyaan yang bersifat doktrinal-apologis. Jangan 
berharap diskursus ini dapat dilanjutkan dan berhasil guna, jika saja 
semua jawaban terhadap semua pertanyaan tersebut di atas bersifat 
“negatif ”. Jika kita mengunci rapat (menutup pintu ijtihad) dan 
memustahilkan perlunya telaah ulang terhadap rumusan-rumusan 
argumen ilmu Kalam klasik, maka sama hal kita mensakralkan 
suatu produk rumusan pemikiran yang sesungguhnya profan dan 
tidak perlu disakralkan. Dengan demikian telah terjadi proses 
pembakuan dan sekaligus pembekuan keilmuan, Pengembangan 
metodologi keilmuan tidak dimungkinkan dan terjadilah dengan 
sendirinya penyempitan horizon cara pandang terhadap realitas 
keberagamaan manusia. Sebuah proses yang mungkin saja 
terjadi dalam disiplin ilmu-ilmu keagamaan, lebih-lebih ilmu 
Kalam, lantaran lengketnya “kepentingan” politik di dalamnya, 
namun secara epistemologis amat dipertanyakan validitas dan 
keabsahannya. 

Perkawinan ilmu Kalam (teologi) dan Falsafah (lebih- lebih 
dengan mempertimbangkan masukan-masukan yang diberikan 
oleh metodologi keilmuan yang dikembangkan ilmuan dan cerdik 
cendekia era abad 18 hingga sekarang, yakni setelah ditemukan 
dan dikembangkannya ilmu-ilmu humaniora, ilmu-ilmu alam, 
ilmu-ilmu sosial, dan ilmu-ilmu agama (religious studies) dirasakan 
amat mustahil, oleh para peneliti dan pengkaji ilmu keIslaman 
belum-belum sudah beranggapan bahwa aqidah Islamiyah yang 
mengejawantah dan terbungkus dalam konsepsi keilmuan Kalam 



138 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

klasik yang kemudian pada gilirannya membentuk dan mewarnai 
corak bangunan materi dan metodologi keilmuan keIslaman yang 
lain adalah terlepas sama sekali dari campur tangan manusia 
dalam menyusun dan mensistematisasikannya. Padahal sejarah 
dan sosiologi ilmu pengetahuan menggarisbawahi adanya campur 
tangan kepentingan manusia dalam setiap bangunan keilmuan, 
tidak terkecuali ilmu kalam dan ilmu-ilmu keagamaan yang lain.

Dimensi historis-epistemologis dari ilmu-ilmu keIslaman 
klasik amat terabaikan dalam pemahaman pemikiran keIslaman 
kontemporer. Terlalu bersemangat mempertahankan rumusan-
rumusan baku keilmuan agama Islam, jika harus sampai dikatakan 
bahwa seluruh hal yang terkait dengan aqidah, apalagi yang 
terkonsepsikan dan terumuskan dalam ilmu Kalam, yakni yang 
disusun dan dirancang ahli ilmu Kalam klasik adalah wadh’iy 
(disusun dan diturunkan begitu saja adanya dari langit) dengan 
serta merta melupakan dan mengabaikan dimensi historisitas 
bangunan keilmuan Kalam itu sendiri. Namun justru pengabaian 
dimensi historisitas keilmuan Kalam inilah yang menjadi ciri 
umum sekaligus kekuatan dan unggulan dis- kursus pemikiran 
keIslaman yang secara luas dianut dengan kokoh oleh para 
konsumen dan pengguna jasa ilmu-ilmu keIslaman, baik di 
pesantren, STAIN, IAIN, PTAIS, dan pemikiran keagamaan Islam 
pada Perguruan Tinggi Umum Majlis-majlis ta’lim, maupun 
tokoh-tokoh masyarakat lainnya. 

Untuk mencari kemungkinan-kemungkinan baru, dalam 
tulisan ini akan ditelaah tiga aspek yang terkait dengan aqidah, 
khususnya yang telah tersistematisasikan dan terformulasikan 
lewat Ilmu Kalam: (1) Struktur fundamental pola pikir atau 
logika aqidah; (2) Teks atau nas-nas keagamaan adalah terbatas, 
sedang peristiwa-peristiwa alam, budaya dan sosial terus menerus 
berkembang; (3) Masa depan pendekatan dalam pengkajian ilmu 
Kalam: kerja sama antar berbagai metodologi keilmuan.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 139

2.	 Struktur Fundamental Pola Pikir Aqidah, Doktrin 

Kaum agamawan pada umumnya berpendapat bahwa 
«rumusan» belief, iman, credo, kepercayaan, atau aqidah harus 
dipercayai begitu saja apa adanya oleh para pemeluknya. Penulis 
sepakat saja dengan anggapan dasar yang demikian karena 
memang itulah fundamental struktur dari apa yang disebut sebagai 
“agama”. Yang menjadi perhatian penulis dalam tulisan ini adalah 
kata-kata “rumusan” tentang aqidah, belief, iman, kepercayaan 
atau credo. Jika credo, iman, belief, aqidah tidak dapat dilepaskan 
sama sekali dari rumusan” bahasa manusia, maka di sinilah 
bahan perbinçangan keilmuan yang menarik, karena rumusan, 
definisi, ta’rif, dalil dan istidlal serta batasan-batasan yang lain 
mengandaikan adanya pola pikir dan logika yang menyertainya. 
Umumnya, pola pikir atau logika yang digunakan oleh sistem 
berpikir aqidah, doktrin atau dogma adalah pola pikir deduktif. 
Pola pikir yang sangat tergantung pada teks atau nash-nash 
kitab suci adalah pola pikir yang bersifat deduktif. Abid al-Jabiri 
menyebut pola pikir seperti itu, adalah pola pikir bayaniyun dan 
bukannya Irfaniyun, dan juga bukan burhaniyun. Perlu dicatat 
bahwa pola pikir deduktif hanyalah salah satu dari sekian banyak 
pola berpikir yang ada. Selain deduktif, masih ada pola pikir lain 
yang menggunakan cara pendekatan induktif dan abduktif. 

Pola pikir pemikiran Kalam yang bersifat deduktif adalah 
mirip-mirip pola pikir deduktif Plato.” Plato pernah berpendapat 
bahwa segala sesuatu yang dapat diketahui oleh manusia adalah 
berasal dari “idea”, yaitu ide-ide yang telah tertanam dan melekat 
pada diri manusia secara kodrati sejak awal mulanya. Ide 
“kebaikan” atau “keadilan” misalnya, menurut Plato, tidaklah 
diketahui lewat pengalaman hiştoris-empiris-induktif, tetapi 
diperoleh dari ide bawaan yang dibawa oleh manusia sejak 
“sebelum” lahir. Manusia tinggal mengingat kembali (recollection) 



140 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

tentang ide-ide bawaan yang telah melekat begitu rupa dalam 
keberadaannya.

Plato tidak pernah menyetujui pendapat bahwa ilmu 
pengetahuan dapat diperoleh manusia lewat pengetahuan dan 
pemeriksaan secara cermat dan seksama terhadap realitas alam 
dan realitas sosial sekitar lewat pengamatan dan pengalaman 
inderawi. Baginya, pengamatan inderawi, lantaran sifatnya yang 
berubah-ubah, dianggap ilusif dan tidak meyakinkan. Pemikiran 
keIslaman pada umumnya, dan pemikiran Kalam khususnya juga 
bersifat deduktif. Hanya saja fungsi ide-ide bawaan dalam pola 
pikir Plato tersebut diganti untuk tidak menyatakan diIslamkan 
oleh ayat-ayat al-Qur’an dan teks-teks al-Hadis. Bahkan, seringkali 
melebar sampai ke ljma’ dan Qiyas. Perhatikan perlunya “dalîl” 
dan “Istidlâl” sebagai landasan pola pikir dan pola bertindak 
dalam hidup keseharian umat Islam. Pola pikif ini dengan mudah 
menggiring seseorang dan kelompok ke arah model berpikir yang 
bersifat justifikatif terhadap teks-teks yang sudah tersedia. 

Pemikiran deduktif disanggah dan dikritik oleh pemikiran 
induktif. Menurut pola pemikiran induktif, ilmu pengetahuan 
bersumber dari realitas empiris-historis. Realitas empiris-historis 
yang ubah, yang dapat ditangkap oleh indra dan dirasakan oleh 
pengalaman ini kemudian diabstraksikan (abstraction) berubah-
ubah yang dapat ditangkap oleh indra dan dirasakan oleh 
pengalaman ini kemudian di abstraksikan (abstraction) menjadi 
konsep-konsep, rumus-rumus, ide-ide, dan gagasan.



141

STUDI ISLAM DAN ISU-ISU 
KONTEMPORER

Bab VIII

A.	 Pemikiran Islam Liberal
Tema ini dimaksudkan sebagai otokritik. Kontroversi 

pemikiran Islam liberal saat ini sudah sampai pada titik kulminasi 
yang merisaukan, kalau tidak dapat dikatakan membahayakan 
akidah dikalangan masyarakat awam pasti akan terjadi 
kegoncangan keyakinan karena ketidakmampuan daya nalar 
mereka dalam mencerna logika-logika kontroversi ini. Semakin 
merisaukan, sebab banyak dari pemikir-pemikir liberal itu adalah 
justru berasal dari alumni-alumni IAIN. Kata mereka, sejak 
IAIN berpindah kiblat dari Timur Tengah ke Barat, timbullah 
pemikiran-pemikiran controversial ini.

1.	 Rongrongan terhadap eksistensi dan keabsolutan Tuhan.

Paradigma salaf ṣâlih dan para pemikir muslim yang 
konsisten akan mengafirmasikan betapa bahayanya menyinggung 
keabsolutan Tuhan tanpa mempunyai basis filosofis yang jelas, 
sehingga menerabas prinsip-prinsip rasional yang telah mapan 



142 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

dan menjadi dasar bagi semua pemikiran manusia. Lain halnya 
dengan para pemikir liberal, yang seakan «ragu» akan keabsolutan 
Tuhan, sebagaimana kutipan pernyataan mengelitik: «mengapa 
harus ribut menyalahkan ateis adalah musuh orang ber-Tuhan 
sedangkan Tuhan sendiri Ateis? Bukankah Tuhan itu tidak ber-
Tuhan? 

Kita teringat keengganan iblis terhadap perintah Allah untuk 
bersujud kepada Adam. Iblis secara nyata enggan mengikuti 
perintah Tuhan (QS. 2: 34) sebab menurut iblis, tuhan saya tidak 
mengikuti perintah siapa-siapa. Padahal, jikalau Tuhan mengikuti 
suatu perintah, pasti ia (Tuhan) akan ditanya. Namun: «Tuhan 
tidak ditanya tentang apa yang diperbuatnya, dan merekalah yang 
akan ditanyai (QS. 21: 23)

Pemikir liberal mengatakan «... jika ada pemaksaan nilai-nilai 
kultur suatu bangsa misalnya keharusan berpakaian khas Arab 
yang bernama jubah dan surban untuk menggantikan blangkon 
(jogya) atas nama Tuhan, maka kami akan mengadakan kudeta 
teologis dan menggantikannya dengan Tuhan yang baru (Jais, 
2005, h, 40)

Ketika menyangkal eksistensi Tuhan, para pemikir liberal 
ini sepertinya menggunakan logika iblis, saat menghadapi 
kemungkinan pemaksaan nilai-nilai cultural atas nama Tuhan, 
mereka justru lebih berani dari iblis. Maha suci Allah dari apa yang 
mereka sifatkan, kecuali apa yang disifatkan oleh hamba-hamba 
Allah yang dibersihkan: Rasulullah Saw bersabda: Tiada mampu 
kuhitung pujianku kepadaMu sebagaimana Engkau memuji 
Dirimu Sendiri (HR. Ahmad).

Ketika Abu Bakar as Shiddiq ditanya: “Bagaimana engkau 
mengenal Tuhanmu” beliau menjawab: “Aku mengenal Tuhan 
melalui Tuhanku. Seandainya Dia tak ada, aku tak mengenalnya.” 
Bagaimana anda mengenalnya? Beliau menjawab al-‘ajzu ‘an 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 143

al-idrâki idrâkun” (ketidakmampuan mengenal-Nya adalah 
pengenalan).

Jika anda bertanya apakah puncak pengetahuan orang-orang 
arif tentang Allah? Al-Gazali menjawab: “puncak pengetahuan 
orang-orang arif adalah ketidakmampuan mengenal-Nya” (al-
Maqshad al-Asma). Karena itulah, penafian mutlak dan paham 
tasybih, sama absurdnya. Sebab penafian mutlak meniscayakan 
komposisi dan ketersusunan (Tuhan) (at-Tauḥîd).

Keberanian kaum liberal untuk mengkudeta Tuhan seakan 
menemukan pembenarannya yang tergambar dalam ancaman 
Allah Swt., yakni “Barang siapa yang tidak ridha dengan ketentuan 
Ku, dan tidak sabar atas cobaan-Ku, dan tidak menerima atas 
pemberian-Ku, dan tidak bersyukur atas nikmat-Ku, silakan 
mencari Tuhan selain-Ku” (al-Hadis)

Sebagai kelanjutan penyangkalan kaum liberal akan eksistensi 
Tuhan, merekapun tidak percaya adanya hukum Tuhan. Bagi 
golongan ini, tidak ada bedanya antara teks Al-Qur›an atau hadis 
dengan teks-teks lain seperti buku-buku ilmu pengetahuan atau 
seni sastra, karena sama-sama berwujud bahasa, yang tersusun 
dalam teks yang dialogis /dialektis dengan realitas. Al-Qur’an 
hadist dan teks-teks yang lain sama-sama berpotensi mengandung 
penilaian, sehingga karenanya juga berpotensi menghijab 
nalar (kebenaran) yang tidak diungkap dalam teks tersebut. 
Padahal nilai (kebenaran) yang tidak dimuat dalam teks tersebut 
dikandung oleh teks lain.

Adanya multi elemen dalam kalam ilahi (Al-Qur’an) 
memang meniscayakan semacam pluralitas dalam pemahaman 
agama, namun ini tidak dalam bentuk pemahaman-pemahaman 
yang bersifat horizontal, kontradiktif dan paradoksal, sebab 
semua kandungan elemen ini adalah kalam ilahi yang memiliki 
kebenaran mutlak, Semuanya adalah manivestasi-manivestasi 
kebenaran seirama dan seimbang.



144 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Pluralitas kandungan Al-Qur’an, ujudnya ialah suatu kata, 
selain memiliki arti denotative juga memiliki arti konotatif. 
Pengertian-pengertian itu berada dalam satu garis vertical dan 
saling bertautan dalam bentuk rangkaian mata rantai, dimana arti 
yang satu mengkonsekwensikan arti yang lain, kendati kala itu 
sepintas tidak lebih dari satu kata yang memiliki satu penerapan. 
Contoh dalam QS. 3: 120; “bertaqwalah kepada Allah dengan 
sebenar-benarnya taqwa kepada-Nya.

Kandungan agama terbuka untuk diinterpretasi dan memang 
perlu ditafsirkan. Dalam menginterpretasi kalam ilahi (Al-
Qur’an) manusia dipengaruhi oleh memori yang terekam dalam 
pikirannya. Persoalannya adalah:

a.	 Pluralitas dan keberagaman persepsi dan penafsiran 
kandungan agama hanya sangkut pautnya dengan 
pluralisme internal agama, bukan dengan pluralisme 
eksternal agama.

b.	 Berbagai madzhab dan aliran Kristen, Yahudi atau 
Islam masing-masing memiliki kompetensi interpretasi 
tersendiri terhadap kandungan agamanya. Oleh karena 
itu, prinsip tauhid tidak berguna jika dipakai untuk 
memberikan interpretasi trinitas, demikian sebaliknya.

c.	 Keberagaman persepsi dan penafsiran kandungan-
kandungan agama yang terjadi sesungguhnya dipengaruhi 
faktor-faktor kultural, lingkungan dan bias kepentingan. 
Sementara ilmu pengetahuan tidak menghapus kaidah 
hak dan bathil atau yang benar dan yang salah dari 
arena pemikiran dan kehidupan manusia. Selama ragam 
persepsi dan penafsiran itu bersifat kontradiktif dan 
paradoksal, maka sesuai kaidah aksiomatis mengatakan 
bahwa; «dua hal yang kontradiktif mustahil bisa bertemu, 
pembahasan mengenai hak dan bathil akan mencuat”



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 145

d.	 Perkembangan pengetahuan manusia  ke  arah 
kesempurnaan adalah hal yang jelas, namun ini tidak 
membawa konsekwensi tidak adanya satupun pendapat 
dan pikiran yang tetap dalam dunia ilmu pengetahuan 
dan agama. Perkembangan pemahaman ini bukan berarti 
bahwa pengetahuan sebelumnya ternyata salah kemudian 
digeser dengan pemahaman baru. 

Sebab, perubahan adakalanya bermakna terjadinya 
penyempurnaan dan perkembangan, dimana perkembangan 
kuantitas tentunya tidak terpisah dari perkembangan kualitas. 
Sebagai contoh, pertama kali menemukan air, dapatlah dipersepsi 
sebagai benda cair yang dapat menghilangkan rasa haus dan 
membersihkan barang-barang kotor. Namun setelah air diteliti 
secara ilmiah dengan mengkaji struktur alami air serta unsur-
unsurnya, manusia akhirnya tahu, bahwa air adalah benda yang 
sangat dibutuhkan oleh makhluk hidup. Walaupun saat ini 
pengetahuan manusia tentang air sudah sangat berkembang, tapi 
di saat yang sama, pengetahuan-pengetahuan yang terdahulu 
masih tetap melekat dalam pengetahuan yang baru. Demikian pula 
pengetahuan manusia tentang kandungan suatu ayat Al-Qur’an 
atau suatu hukum agama.

Dalam pemisalan lain, apabila anda membaca Al-Qur’an, 
maknanya akan jelas di hadapan anda. Tetapi apabila anda 
membacanya sekali lagi, akan anda temukan pula makna-makna 
lain yang berbeda dengan makna-makna sebelumnya. Demikian 
seterusnya, sampai-sampai anda dapat menemukan kalimat atau 
kata yang mempunyai arti bermacam-macam, semuanya benar 
atau mungkin benar. Ayat-ayat Al-Qur’an bagaikan intan, setiap 
sudutnya memancarkan cahaya yang berbeda dengan apa yang 
terpancar dari sudut-sudut lain. Dan tidak mustahil, jika anda 
mempersilahkan orang lain memandangnya, maka ia akan melihat 
lebih banyak ketimbang apa yang anda lihat.



146 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

B.	 Inkar terhadap Sunnah Rasulullah Muhammad Saw.
Rasul Muhammad Saw. adalah tokoh historis yang harus dikaji 

dengan kritis, (sehingga tidak hanya menjadi mitos yang dikagumi 
saja, tanpa memandang aspek-aspek beliau sebagai manusia yang 
juga melakukan kesalahan), sekaligus panutan yang harus diikuti 
(qudwah ḥasanah). Kita tidak diwajibkan mengikuti Rasul secara 
harfiah, sebab apa yang dilakukan olehnya di Madinah adalah 
upaya menegosiasikan antara nilai-nilai universal Islam dengan 
situasi sosial di sana dengan seluruh kendala yang ada. Islam di 
Madinah adalah hasil suatu kondisi antara yang universal dengan 
yang particular 1

Logika berfikir seperti ini bukan sistem berpikir orang 
beriman. Kalau bukan komunis, sangat buleh jadi sekuler. Tidak 
terkesan rasa mahabbah sedikitpun. Allah berfirman: “Dan 
sesunggruhnya engkau (Muhammad) adalah berada diatas akhlak 
yang agung” (QS. 68: 4)

Dengan menggunakan berbagai tolak ukur, para pakar 
bersepakat untuk mengakui Rasul Saw. sebagai manusia teragung 
yang pernah dikenal dalam sejarah kemanusiaan. Demikian 
kesimpulan Thomas Carlyle dalam bukunya On Heroes, Hero 
Worship And The Heros In History dengan menggunakan tolak 
ukur kepahlawanan. Demikian pula Will Durant dalam The Story 
Of Civilization In The World dengan tolak ukur hasil karya. Marcus 
Dodds dalam Muhammad, Budha, and Christ, dengan tolak ukur 
keberanian moral. Nazmeluke dalam Muhammad al-Rasul wa al-
Risalah dengan tolak ukur metode pembuktian sejarah.

Michael Hart dalam bukunya: “Seratus Tokoh Dunia yang 
Paling Berpengaruh Dalam Sejarah” dengan tolak ukur pengaruh 

1	 Usman, Islam liberal dan Islam fundamental pertarungan wacana sosioreligius pasca-
orde baru : analisis wacana sosioreligius dalam sejumlah buku Islam liberal dan Islam 
fundamental, Tesis (Magister)-Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas 
Indonesia, 2005 ([Kota penerbitan tidak disebutkan]: [Penerbit tidak disebutkan], 2005).



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 147

serta sederetan pakar lainnya.2 Bahkan Annie Besant dalam The 
Life an Teachings of Muhammad, menulis: mustahil bagi siapapun 
yang mempelajari kehidupan dan karakter Muhammad Saw, 
hanya mempunyai perasaan hormat saja terhadap nabi mulia itu. 
Ia akan melampauinya sehingga meyakini bahwa beliau adalah 
salah seorang Nabi terbesar dari sang pencipta.

Banyak orang terkecoh dengan ketegasan redaksi dan 
kelembutan bahasa: “Aku tidak lain kecuali manusia seperti kamu, 
tetapi aku diberi wahyu...” (QS. 18: 110). Allah menggunakan kata 
basyar dalam ayat ini dan bukan insan. Jadi, yang sama dengan 
manusia lain adalah basyariah (fungsi fisik dan kebutuhannya) 
dan bukan insaniyah (sifat-sifat dan keagungan).

Dengan sifat-sifat yang agung dan universal ini, Allah Swt, 
mengangkat beliau sebagai teladan yang baik, untuk dicontoh, 
ditiru dan ditaati; “Sesungguhnya terdapat dalam diri rasul teladan 
yang baik bagi yang mengharapkan (ridha) Allah dan ganjaran di 
hari kemudian (QS.33:21)

Betapa mulia kedudukan Rasul Saw menurut pandangan 
para ahli tafsir, “Sesungguhnya telah datang kepadamu cahaya 
dari Allah dan kitab yang menerangkan” (QS. 5: 15). Al Qasimy 
berpendapat yang dimaksud dengan Nur dalam ayat tersebut 
adalah Al-Qur’an dan Nabi Muhammad Saw. Al-Qur’an, 
yang membuka tirai kegelapan syirik dan keraguan serta 
daripadanyalah jelas perihal apa yang tersembunyi pada manusia 
tentang kebenaran, atau dengannyalah jelas kelemahan manusia. 
Sementara Nabi Muhammadlah yang memberi petunjuk secara 
gamblang, dan sebagai pelita yang menerangi.

Al-Qurthuby menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan Nur 
dalam ayat tersebut adalah cahaya, ada juga yang mengatakan al 
Islam, bahkan ada yang mengatakan Nabi Muhammad Saw.3

2	 Michael H. Hart, 100 Tokoh Paling Berpengaruh: Dalam Sejarah (Banana Books, 2016).
3	 Al-Qurtuby, Tafsir Al Qurtuby, vol. 6, 1967.



148 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Al-Maraghy berpendapat bahwa yang dimaksud dengan Nur 
adalah Nabi Muhammad Saw. Karena ia diutus untuk memberi 
penerangan yakni ibarat nur bagi penglihatan. Kedudukannya 
ibarat pancaran cahaya, yang sekiranya tanpa nur itu, maka 
penglihatan akan kabur dan tidak akan mampu menjangkau 
sesuatu yang terlihat.4

Rasyid Ridha mengartikan kata Nur dengan tiga pengertian 
yaitu: pertama Nabi Muhammad Saw, kedua Al Islam dan ketiga 
Al-Qur’an.5

Syihabuddin Sayyid Muhammad al Alusy berpendapat yang 
dimaksud dengan Nur dalam ayat tersebut adalah cahaya dari 
segala cahaya, yaitu Nabi Muhammad Saw, nabi pilihan Allah swt.6

Al Thabary berpendapat bahwa pengertian Nur dalam ayat 
tersebut adalah Nur Muhammad, yang datang dari Allah swt, 
Allah menerangi dengan cahaya kebenaran untuk memenangkan 
Islam serta menghapuskan syirik. Dia adalah cahaya yang bersuluh 
dengannya.7

Selanjutnya, al Nabhani mendasari hubungan Nur Muhammad 
dengan Allah swt antara lain dengan dalil; “Sesungguhnya Allah 
swt telah menciptakan sebelum segala sesuatu itu Nur Nabimu 
yang berasal dari Nur-Nya (Nur Allah).8

Al Burhanpuri berpendapat, Nur Muhammad adalah makhluk 
ciptaan Tuhan yang pertama, dengan dasar hadist: “Mula pertama 
yang diciptakan Allah adalah Nur Nabimu (Nur Muhammad).9

Dilihat dari sisi kejadian, Nabi Muhammad Saw, adalah Nur 
Zat Allah, dengan demikian ia dapat berhubungan langsung 
dengan Allah swt, oleh karena itu, orang yang ingin berhubungan 
4 	 al-Maraghy, Tafsir al-Maraghy, vol. 4, 1963.
5 	 Tafsir al-Manar, vol. 4.
6	 al-Alusy, Tafsir al-Alusy, vol. 6.
7	 al-Thabary, Tafsir al-Thabary, vol. 5–6, 1954.
8	 al-Nabhany, Tafsir al Anwar.
9	 al-Ajlany, Tafsir, vol. I, t.t.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 149

dengan Allah yang qadim, mutlak melalui Nur Muhammad, 
karena Nur Muhammad memiliki posisi qadim dan posisi baharu.

Al-Qur’an selalu menunjukkan posisi Nabi Muhammad 
pada maqam yang sangat tinggi, berbeda dengan Nabi dan 
Rasul lainnya. Sebagai bukti, Allah swt, menyeru nabi-nabi dan 
Rasul sebelum Nabi Muhammad Saw langsung dengan nama-
nama mereka, seperti; Ya Adam (QS. 2: 33, 35; QS. 7: 19; QS. 20: 
117,120,121), Ya Musa (QS, 5: 22, 24; QS. 7: 115, 117, 134, 138; 
QS. 10: 87; QS. 20: 49, 57,77; QS. 26: 52; QS. 27: 9,10). Ya Ibrahim 
(QS. 19: 46; QS. 21: 62). Ya Isa (QS. 3: 55; QS 5: 110,112,116).

Sementara Allah Swt. justru memanggil Rasulullah Saw. 
dengan panggilan kemuliaan seperti; Ya Ayyuha al Nabiyyu (QS. 
8: 64, 65; QS. 8: 70; QS. 33: 1,6,28,45,50,59; QS. 6: 12; QS. 65: 1; 
QS. 66: 1,9). Ya Ayyuha al Rasul (QS. 5: 41,67).

Atau Allah selalu memanggil Rasul dengan panggilan-
panggilan mesra, ya ayyuha al Muzammil (QS. 73: 1). Ya ayyuha 
al Mudaṡir (QS. 74: 1).

Kalaupun ada ayat yang menyebut nama rasul Saw, maka selalu 
diikuti dengan gelar kehormatan, seperti “wa mâ muhammadun 
illa al-rasûl” (QS. 3: 144) “Muhammadun Rasulullah” (QS. 48: 29).

Nyatalah, kedudukan Rasul selalu disejajarkan dengan Allah, 
sebagaimana yang tersebut dalam surat-surat berikut; QS. 3: 
32,132; QS. 4: 59,69,80; QS. 5: 92; QS. 24: 54. Atau penyebutan 
nama Allah dan Rasul Muhammad Saw dalam satu dhamir, seperti 
dalam surat-surat berikut; QS. 9: 62; QS. 48: 8.

Dari kata-kata yurdhahu, tu’azziruhu, tuwaqqiruhu dan 
tasabbiḥuhu, yang seharusnya menggunakan dhomir mutsanna 
(bentuk dua), tapi ternyata menggunakan dhamir Mufrad (bentuk 
tunggal) menunjukkan betapa dekatnya, bahkan tidak dapat 
dipisahkan, Allah dan Rasulullah Saw.



150 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Demikian antara lain kesempurnaan Rasulullah Saw yang 
dapat diungkap oleh para pakar di bidangnya. Kami yakin masih 
banyak sisi-sisi lain yang belum mampu diungkap oleh manusia 
karena keterbatasannya.

C.	 Evaluasi

1.	 Ghirah

Semangat untuk mengembangkan pemikiran Islam di 
kalangan umat Islam, bukan hal yang baru. Al-Qur’an memberikan 
peluang banyak sekali agar umat Islam menggunakan akalnya, 
sejak memperhatikan dirinya sampai alam yang membentang di 
jagat raya ini (QS. 2: 219, 266; QS. 6: 50; QS. 30: 8; QS. 3: 191).

Dengan rekomendasi Nabi Saw “Kamu lebih mengetahui 
urusan duniamu (al-Hadist), para sahabat banyak berijtihad untuk 
urusan-urusan umat Islam. Sejalan dengan pertambahan pemeluk 
Islam dan tantangan yang dihadapi, perkembangan pemikiran 
dalam Islam adalah sebuah keniscayaan.

Kami mengkonstasi timbulnya pemikiran Islam liberal akhir-
akhir ini boleh jadi karena beberapa sebab:

a.	 Ada anggapan bahwa umat Islam selama ini terperangkap 
dalam kejumudan berpikir, stagnan, sehingga ia harus 
pasrah kepada keadaan. Ibadah mereka anggap sebagai 
sebuah ritual tanpa makna. Karena itulah umat Islam 
terbelakang, miskin dan bodoh. Karenanya, mereka 
ingin memberikan penyadaran kepada umat Islam 
(yang memiliki perhatian (concern) terhadap dinamika 
ilmu) dengan membangun berbagai teori yang efektif 
untuk memberdayakan umat Islam agar bisa keluar dari 
jebakan krisis multidimensional, yang hingga saat ini 
tak kunjung berakhir. Kesalahan dan kegagalan terbesar 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 151

umat Islam adalah keengganan untuk mendalami dan 
mengembangkan ilmu pengetahuan secara jujur, obyektif 
dan kesatria. Islam sangat menjunjung tinggi aspek 
rasionalitas (akal), meskipun tidak menafikan dimensi 
ta’abbudi atau keyakinan.

b.	 Adanya Islam yang eksklusif dan cenderung ekstrim. 
Mereka ingin membangun Islam yang inklusif dan plural. 
Bagi mereka kebenaran ada dimana-mana. Al-Qur’an, 
Hadist dan teks-teks lainnya sama saja, sesuatu yang tidak 
sepi dari kritik. Metode kritik teks yang biasa digunakan 
untuk kritik sastra, dapat digunakan terhadap Al-Qur’an 
dan Hadiṡ. Bahkan mereka tidak lagi percaya adanya 
hukum Tuhan.

c.	 Adanya penetrasi paham materialisme dan sekuler. Bagi 
kaum liberal, kejayaan dan kemakmuran dunia Islam 
hanya dapat terwujud kembali jika dilakukan perombakan 
total yang bernapas liberal dan sekuler dengan berkiblat 
Barat, bukan justru dengan jalan kembali kepada ajaran 
Islam yang lama, apalagi hanya sekedar melakukan 
perubahan ajaran Islam.

2.	 Metodologi

Memahami sejarah pemaknaan ajaran Islam yang bersumber 
dari wahyu (kalam Allah) dan Sunnah Nabi Saw, secara garis besar 
dapat dikemukakan dua cara pandang:

a.	 Otoritas Hidayah hanya datang dari Allah Swt, siapa yang 
dikehendaki Allah mendapat petunjuk-Nya, dan siapa yang 
tidak dikehendaki-Nya pasti sesat. Semua yang datang dari 
Allah dan Rasul-Nya adalah konsep abadi yang berlaku secara 
universal, tanpa mengenal batas ruang dan waktu. Tidak ada 
alternatif lain kecuali kita sami’nâ wa  ’aṭa’nâ.



152 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Kemanusiaan wacana dalam cara pandang ini adalah 
bersifat justifikasi untuk mendapatkan keyakinan yang 
lebih komprehensif. Mempersoalkan hal-hal yang di luar 
batas kemampuan akal, dapat dianggap pelecehan terhadap 
kesucian Islam. Islam sebagai agama terakhir, sempurna dan 
mendapat Ridha Allah swt (QS. 5: 3). Siapa yang memilih 
agama selain Islam, amalnya ditolak (QS. 3: 85)

b.	 Secara historis agama Islam adalah sebuah proses panjang 
sejarah kemanusiaan. Sesuai dekritnya, Rasul Saw datang 
untuk menyempurnakan akhlak. Keberhasilan Rasulullah 
Saw merubah masyarakat jahiliyah menjadi bermoral, adalah 
sebuah khazanah dan tarikh manusiawi yang jauh dari 
kekudusan.

Dalam cara pandang ini, ayat wamâ yanṭiqu ‘ani al hawa 
in huwa illâ waḥyun yuḥâ, dipahami sebagai pernyataan Al-
Qur›an dan bukan keseluruhan kata-kata beliau. Dalam hal-
hal di luar itu, bisa saja beliau berbicara menurut keinginan 
beliau dan atas dasar pertimbangan kemanusiaan beliau yang 
terikat dengan konteks zamannya.

Kesucian Al-Qur›an tidak mendapat tempat dalam 
pandangan liberal. Kritik literer yang dikembangkan dalam 
mengkaji karya sastra boleh dan bahkan harus dilakukan atas 
Al-Qur’an agar maknanya dapat ditangkap dengan benar. 
Nampaknya karya-karya di masa lalu ulama-ulama terdahulu 
tak lagi mendapat tempat yang layak, sebab menurut mereka 
apalah arti khazanah masa lalu (klasik) jika penalaran telah 
mampu menjawab tantangan masa kini.

Dari dua cara pandang pemaknaan Islam, terjadi 
benturan secara diametral yang rasanya tidak mungkin 
untuk dipertemukan. Padahal agama Islam begitu fleksibel. 
Bukankah al-Qur’an dapat dibaca ketika kita bergembira 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 153

(syukur) dan dapat pula dibaca ketika kita dirundung malang. 
Feksibilitas Islam dapat dilihat dalam ibadah formal, seperti 
shalat. Kalau dalam ibadah formal masih dapat disesuaikan 
dengan situasi, betapa dalam masalah-masalah yang non 
formal.

3.	 Reaksi

Perkembangan pemikiran Islam liberal menimbulkan reaksi 
pro dan kontra dengan pandangan masing-masing. Bagi yang pro 
antara lain berpandangan:

a.	 Ajaran Islam, harus terus menerus ditafsirkan, sesuai dengan 
perkembangan masyarakat di berbagai tempat dan masa. 
Keharusan ini muncul, karena masyarakat manusia niscaya 
menghadapi aneka masalah dengan segala karakteristik 
masalah-masalah tersebut, baik yang timbul dari nalurinya 
untuk menghindari keburukan yang mungkin menimpanya 
maupun justru guna mengajar kebaikan demi kelangsungan 
dan kesejahteraan hidupnya, secara pribadi maupun 
kelompok.

Jangankan pada masa modern dan di tempat lain 
(Indonesia), di masa hidup Nabi Muhammad dan di 
dunia Arab sendiri, penyesuaian itu harus dan memang 
telah dilakukan dengan wajar sejak era Islam yang paling 
awal. Petuah Nabi kepada Mu’adz bin Jabbal ketika orang 
ini menjabat gubernur Yaman, suatu wilayah Arab yang 
bagaimanapun punya nuansa karakter yang bisa berbeda 
dari Mekkah atau Madinah. Ia diminta berijtihad ketika tidak 
menemukan petunjuk dari Al-Qur’an dan Al-Hadis.

Yang penting, semua cara-cara kreatif hasil ijtihad itu harus 
berorientasi pada kemaslahatan keseluruhan masyarakat, 
seraya berpegang teguh pada prinsip yang amat dimuliakan 



154 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

dalam Islam, yaitu keadilan. Dalam konteks legislasi, ini 
berarti yang diutamakan adalah cita-cita moralnya, bukan 
legislasi spesifik atau formulasi literalnya.

b.	 Ancaman serius bagi setiap pemikiran keagamaan adalah 
kemandekan, kebutuhan dan ketiadaan semangat inovasi. 
Kondisi semacam itu akan menyebabkan agama kehilangan 
relevansinya dengan zaman dan masyarakat yang terus 
berubah. Pemikiran keagamaan dalam bentuk tafsir, teologi 
dan lebih-lebih hukum (fiqh), bagaimanapun merupakan 
hasil interaksi dengan semangat zamannya. Maka mandegnya 
pemikiran keagamaan akan berdampak langsung pada 
relevansi agama dan akhirnya peminggiran agama dari 
denyut nadi kehidupan manusia. Itulah sebabnya, di setiap 
kurun waktu selalu ada orang atau kelompok yang gelisah 
bahwa agama mereka akan kehilangan élan vital untuk 
menyesuaikan diri dengan atau menjawab tantangan zaman. 
Mereka berusaha mempelopori perubahan dan melampaui 
pemikiran status Quo.

Namun, gerakan semacam ini tidak selalu berjalan mulus, 
karena akan ditentang oleh mereka yang juga cemas dengan 
kemurnian iman mereka apabila perubahan dilakukan di 
wilayah-wilayah keagamaan (A. Gaus).

Bagi mereka yang kontra dengan pemikiran liberal antara lain 
berpandangan;

a.	 Tidak banyak hal baru yang diungkap pemikiran liberal 
dalam lontaran mutakhir. Sejak awal abad 20, para 
pemikir yang disebut sebagai “pembaharu pemikiran 
Islam” dengan berbagai variasi gaya dan kecanggihan 
melontarkan sebagaian atau semua unsur akhir-akhir ini. 
Ada Ali Abduraziq, Sayyid Ahmad Khan, Muhammad 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 155

Iqbal, Fazlur Rahman hingga Mohammad Arkoun, Nasihr 
Hamid Abu Zaid dan Muhammad ‹Abid Al Jabiri, untuk 
menyebut hanya beberapa diantaranya.

	 Mereka telah menulis banyak buku, setidaknya puluhan 
makalah serius untuk menyampaikan gagasan-gagasan 
pembaharuannya. Problem penyampaian pemikiran yang 
tak diungkapkan metodologi yang memandunya untuk 
mengambil kesimpulan-kesimpulan itu terkesan arbitras. 

b.	 Membaca gagasan-gagasan yang dilontarkan kalangan 
Islam Liberal, masih saja ada sebagian kaum muslim 
yang cenderung menganggapnya sebagai hal yang absah 
dalam koridor ikhtilafiyah (perbedaan pendapat) yang 
memang sangat dikenal dalam lapangan pemikiran 
Islam. Padahal gagasan-gagasan Islam Liberal tidak 
bisa dipandang sebagai masih berada dalam koridor 
ikhtilafiyah ,  melainkan telah memasuki wilayah 
inhirafiyah (penyimpangan pendapat). Sebab landasan 
berpijak gagasan-gagasan Islam Liberal bukan lagi Islam, 
tetapi sekulerisme yang notabene merupakan basis ideologi 
Kapitalisme Barat.

Bukti bahwa sekulerisme adalah pijakan utama 
kalangan Islam Liberal terlihat pada tema-tema umum 
yang disodorkannya seperti; pemisahan agama dari 
politik/ pemerintahan, Demokrasi, HAM, kesetaraan 
gender, kebebasan berfikir, kebebasan penafsiran teks, 
toleransi beragama, dialog antar agama, kesamaan agama-
agama, dan lain-lain. Di dunia Islam, pandangan sekuler 
khas Barat yang dibungkus baju Islam itu diwakili oleh 
antara lain tokoh-tokoh seperti; Ali Syariati (Iran), Ali 
Bua (Turkey), Chandra Muzaffar (Malaysia), dan lain-
lain. Dua buku yang menjadi rujukan utama Islam Liberal 



156 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

adalah: Islamic Liberalism: A Critique of Development 
Ideologies oleh Leonard Binder dan Islamic Liberalisme 
oleh Charles Kurzman.

Meletakkan istilah “Liberal” terhadap Islam adalah 
perang tendensius secara teologis maupun ideologis. 
Sebab liberalisme sendiri muncul pada masa renaissance 
yang menjadi pemicu terjadinya revolusi Prancis dan 
Amerika.

Kesimpulan paling sederhana adalah gagasan-gagasan 
Islam Liberal tak bisa dilepaskan dari imperialisme Barat 
atas dunia Islam. Ide-ide yang diusung kaum liberal 
inipun sebenarnya palsu, karena yang ditawarkan adalah 
kapitalisme, bukan Islam. Agar laku, lalu diberi label 
Islam. Islam hanya sekedar simbol, bukan substansi ide 
itu sendiri. Artinya, Islam liberal telah menghunus dua 
pisau yang akan segera ditusukkan ke tubuh umat Islam, 
yakni pisau politis dan pisau ideologis. Semua itu untuk 
menikam umat, agar umat Islam kehabisan dasar (baca: 
karakter Islamnya) lalu bertaklid buta kepada pemikiran 
Liberal dengan berkiblat pada peradaban Barat sekuler, 
Na’udzubillâhi mindzâlik...!

“Orang-orang kafir selalu berupaya untuk memerangi kalian 
sampai mereka berhasil mengeluarkan kalian dari agama 
kalian, seandainya saja mereka mampu” (QS. 2: 217).

c.	 Butir pertama dari empat fatwa forum umat Islam 
Bandung adalah: agar oknum mahasiswa yang telah 
menghina wajib dihukum mati. Ini sesuai dengan Fatwa 
MUI No. 02/ Dzulqaidah 1421 tentang penghinaan 
terhadap Islam.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 157

Keputusan Forum Ulama Umat Islam (FUUI) seperti ini mirip 
dengan keputusan:

1.	 Mahkamah al−Isti’nâf Kairo, yang menyatakan Nashr 
Hamid Abu Zayd, telah keluar dari Islam /murtad, dan 
karena itu perkawinannya dibatalkan.

2.	 Forum ulama Al Azhar: Nashr Hamid Abu Zayd harus 
bertaubat, atau kalau yang bersangkutan tidak mau ia 
harus dikenakan hukuman mati.

3.	 Mahkamah Agung Mesir, pada tanggal 5 Agustus 1996 
mengeluarkan keputusan yang sama: Abu Zaid dinyatakan 
murtad dan perkawinannya dibatalkan. 

Adapun kesalahan-kesalahan Nashr Hamid Abu Zaid telah 
mengatakan antara lain: 

a.	 Al-Qur›an adalah produk budaya (muntâj ṡaqafi). 
b.	 ‘Arasy, malaikat, jin, syurga, neraka adalah mitos belaka .
c.	 Ilmu Al-Qur’an adalah tradisi reaksioner. 
d.	 Iman kepada yang gaib, indikator akal yang larus dalam 

mitos.

Pemikiran liberal yang menjadi trend beberapa tahun terakhir 
di perguruan tinggi Islam, khususnya Fakultas Ushuluddin 
menurut penulis perlu dikembangkan kemampuan berpikir kritis 
mahasiswa yang menempatkan wahyu sebagai prinsip abadi, 
sedangkan terjemahan kaidah dalam tradisi Islam tetap relevan 
dengan tuntutan zaman: “mempertahankan nilai-nilai lama yang 
baik dan mengambil nilai-nilai baru yang lebih baik”. Konsep abadi 
wahyu, harus dipahami dalam hal-hal prinsip (pokok) dan tidak 
dalam arti partikuler, sedangkan kaidah dijadikan pedoman dalam 
menanggapi pemikiran liberal agar para ilmuwan dan agamawan 
tetap memiliki jati diri dan tidak kehilangan kendali.  





159

PENUTUP:                               
STUDI ISLAM PASCA 

COVID-19

Bab IX

A. Covid-19 dan Ketegangan Logika Agama vs                             
Logika Sains
Pandemi Covid-19, telah merubah berbagai tatanan yang 

begitu dahsyat yang mengubah tatanan kehidupan lama, menjadi 
kehidupan baru yang sering disebut dengan new normal. Telah 
banyak kebijakan yang dibuat oleh pemerintah Indonesia untuk 
menghadapi pandemi global ini. Di antaranya adalah peraturan 
Pembatasan Sosial Berskala Besar (PSBB) untuk menghindari 
kerumunan massa dan penyebaran virus Corona. 

Peraturan PSBB, membatasi rakyat dengan Tinggal di Rumah 
(Stay at Home), Kerja dari Rumah (Work from Home), dan 
Ibadah di Rumah (Pray at Home), selain menetapkan protokol 
kesehatan seperti rajin mencuci tangan yang benar, menggunakan 
masker, menjaga daya tahan tubuh dan seterusnya. Kebijakan 
pemerintah diambil dari ilmu kesehatan, kedokteran dan farmasi 
maupun Ilmu-ilmu Sosial- budaya, baik bersumber dari Ikatan 
Dokter Indonesia (IDI) maupun dari 160 organisasi kesehatan 



160 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

dunia di bawah Persatuan Bangsa-Bangsa (PBB), World Health 
Organization (WHO).

Peraturan pada Pandemi Covid-19 ini bertentangan dengan 
kebiasaan lama masyarakat paguyuban (gemeinschaft) yang 
terbiasa berkumpul, baik di pasar, arisan, tontonan seni budaya, 
dan acara adat perkawinan. Tidak cukup di situ, kebiasaan 
masyarakat paguyuban Muslim, seperti salat jamaah di masjid, 
salat Jum’at, salat tarawih, salat hari raya Idul Fitr atau Idul Adha 
baik di masjid atau di lapangan terbuka, ibadah haji dan umrah 
(tawaf, sa’i, wukuf di Arafah, mabit/bermalam di Mina), salat 
jenazah, mengantar jenazah sampai tempat pemakaman, tahlilan, 
dan seterusnya. 

Sistem peribadatan agamaagama yang lain, seperti kebaktian 
dan misa di gereja, beribadah di pure, vihara juga mengalami 
kesulitan yang sama. Perubahan system peribadatan tersebut, 
diperkuat dengan  kebijakan pemerintah dan fatwa keagamaan 
yang baru seakan melenceng dari ajaran, kepercayaan dan 
keimanan agama dan aturan peribadatan umat beragama pada 
umumnya. Padahal  Indonesia adalah negara yang sangat religious, 
sehingga peristiwa apapun termasuk sosial, politik, budaya dan 
teknologi diwarnai dengan logika agama, termasuk kesehatan.

Beragam respons umat beragama, mulai dari yang menyatakan 
jangan takut pada Covid-19, tapi takutlah pada Allah. Takut 
kepada Covid-19 ciptaan Allah itu tanda lemah iman. Lebih parah 
lagi didukung dengan logika konspirasi, bahwa penyebaran virus 
Corona merupakan proyek senjata biologis milik Amerika Serikat. 
Logika ini mendorong sebagian umat melakukan penolakan keras 
terhadap ditutupnya masjid dan ditiadakannya ibadah jama’ah 
di masjid. Karena bagi mereka masjid adalah tempat berlindung 
kepada Allah. 

Di antara mereka ada mempertanyakan mengapa masjid 
ditutup, sedangkan pasar-pasar dibiarkan tetap buka? Akan tetapi, 



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 161

ada juga kalangan umat Islam yang menyerukan karantina wilayah 
dengan bersandar pada Hadis Nabi tentang Tha‘ûn. Selain itu ada 
juga ajakan untuk mengkonsumsi jenis makanan tertentu, seperti 
rempah-rempah yang diyakini dapat meningkatkan daya tubuh 
dari serangan virus Corona, meskipun tanpa pembuktian dan riset 
ilmiah dan seterusnya.

Berdasarkan fenomena di atas menunjukkan pada kondisi 
tertentu “logika agama” dan “logika sains” masih terjadi 
ketegangan. Ketika pemerintah menghimbau agar dilakukan 
Pembatasan Sosial Berskala Besar (PSBB), masih banyak warga 
negara dan umat beragama tidak atau kurang mematuhinya 
dengan alasan teologis. Pemahaman, penafsiran dan pengetahuan 
agama (Islam) yang dipercayai tidak dapat berubah, absolut, rigid, 
kaku, tidak bisa dikompromikan dengan konteks dan situasi 
pencegahan menyebarnya wabah Corona seperti itulah yang 
memerlukan pemahaman dari para ilmuan dan cerdik pandai.

B. Agama Sains dan New Culture
Pendemi Covid-19 telah melahirkan budaya baru dan 

pemikiran baru yang sangat lekat dengan budaya dan tradisi 
keagamaan yang kemudian berhadap-hadapan secara langsung 
dengan protocol kesehatan yang diambil dari cara berpikir ilmu 
pengetahuan kesehatan (medical sciences), epidemiologi yang 
berbasis pada  penelitian dan uji laboratorium yang ketat. Isilah-
istilah baru mulai dikenal seperti rapid test, swab, PCR, Alat 
Pelindung Diri (APD), hasil test reaktif, negatif, positif, dan begitu 
seterusnya.

Sementara tradisi, adat istiadat dan budaya masyarakat 
paguyuban yang umumnya kental-menyatu dengan ajaran atau 
tradisi agama sulit sekali menerima cara berpikir dan perilaku 
yang berdasarkan patokan garis-garis ilmu pengetahuan yang 
dilaksanakan secara ketat tanpa dialog, musyawarah dan 



162 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

kompromi. Tradisi agama dan budaya setempat tidak dapat 
menerima arahan, petunjuk, dan perilaku sains yang diwakili dan 
ditangani oleh para petugas medis di rumah sakit, petugas khusus 
yang ditunjuk, aparatur, dan birokrasi pemerintah. seperti Gugus 
Tugas Covid, polisi dan tenaga keamanan yang lain. Pemulasaran 
jenazah Covid-19 yang mengikuti protokol kesehatan dianggap 
oleh masyarakat paguyuban telah jauh meninggalkan tradisi 
pemulasaran jenazah baik oleh ajaran agama maupun budaya.

 Kenyataan riil yang hidup di tengah masyarakat paguyuban 
yang ditopang oleh ajaran agama memang belum ada ruang dialog 
yang positif-konstruktif-produktif antara pelaku sains dan pelaku 
agama dan tradisi budaya di lapangan, di level masyarakat lapis 
bawah, dan praksis sains di lapangan cenderung melupakan dan 
meninggalkan peran tradisi, budaya dan agama sama sekali.

Dalam kajian budaya dan agama, Victor Turner dan Van 
Gennep mengenalkan istilah rites de passage (ritual passage).1 
Upacara-upacara atau ritus-ritus peralihan masih dipegang teguh 
oleh masyarakat paguyuban. Ia diperingati, dirayakan, disakralkan 
oleh masyarakat. Ritus peralihan umur (hari ulang tahun), ritus 
peralihan dari masa lajang ke hidup berkeluarga (perkawinan) dan 
ritus dari hidup ke mati (kematian) selalu ada dalam masyarakat 
paguyuban. 

Masyarakat merasa bersalah dan berdosa jika tidak 
melaksanakan ritus-ritus peralihan yang sebagian memang 
ditopang oleh ajaran dan teks-teks agama. Dalam keyakinannya, 
mereka akan mendapat sangsi sosial yang berat oleh keluarga dan 
tetangga sekitar jika tidak melakukannya.

Dalam pemahaman dan perasaan mereka yang seperti itu, jika 
pasien wafat karena Covid-19, keluarga pasien merasa aib. Ketika 
1	 Victor Turner, Drama, Fields and Metaphores: Symbolic Action In Human Society 

(Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1974); Arnold van Gennep, The Rites of Passage 
(Chicago: University of Chicago Press, 1960), 15; Richard C. Martin, Approaches to 
Islam in Religious Studies.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 163

pasien wafat dan belum jelas hasil swab atau PCR-nya, maka 
mereka berupaya memakamkan jenazah secara biasa, seperti yang 
mereka biasa lakukan, tanpa menggunakan protokol kesehatan. 
Dengan sekuat tenaga dan penuh emosi, mereka mengerahkan 
anggota keluarga yang lain dan masyarakat sekitar dan dengan 
menggunakan kendaraan seadanya (mobil pickup), mereka 
mengambil jenazah secara paksa dari rumah sakit.

Dengan pandangan budaya dan keyakinan agama seperti 
itu dan bercampur dengan tradisi dan adat istiadat yang sudah 
diwariskan secara turun temurun, mereka sangat curiga, khawatir 
dan penuh prasangka kalau pemulasaran jenazah keluarganya 
di rumah sakit tidak ditangani sesuai aturan ajaran agama yang 
dianut.

Dalam keadaan labil seperti itu, mereka mudah tersulut oleh 
provokator, sebagai anggota masyatakat yang menggabungkan 
pemahaman keagamaan yang sempit dan terpengaruh atau 
dikuasai oleh teori konspirasi, dan mungkin juga sekaligus ingin 
bermain di air keruh. Jika ada keluarga pasien yang meninggal 
karena Covid-19, dengan cepat keluarga menduga, tanpa 
mengecek kebenarannya, bahwa pemulasaran jenazah pasti tidak 
akan diperlakukan oleh petugas rumah sakit dan aparat sesuai 
dengan aturan ajaran agama dan tradisi pemulasaran jenazah 
yang semestinya. Termasuk dugaan bahwasanya penggunaan peti 
jenazah adalah bukan tradisi dan adat kebiasaan mereka. Mereka 
mencurigai bahwa bagian muka atau wajah jenazah dalam peti 
tidak dihadapkan atau dipalingkan ke arah kiblat di liang kubur. 

Didorong rasa curiga, galau dan gelisah yang menumpuk 
seperti itu, maka mereka mudah berbuat emosional dan marah 
serta nekat mengambil jenazah dari rumah sakit atau mencegat 
ambulan yang membawa jenazah di tengah jalan untuk 
mengambilnya secara paksa, tanpa memikirkan resiko yang 
dihadapinya. Tidak nyaman dan iba juga masyarakat yang sempat 



164 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

menyaksikan peristiwa-peristiwa seperti itu yang semestinya tidak 
perlu terjadi.

Karena itu, tidak ada jalan lain, kecuali mediasi dan dialog 
antara pelaku sains dan pelaku tradisi dan agama. Setidaknya 
ada 2 (dua) cara yang perlu ditempuh secara bersamaan untuk 
menghindari benturan peradaban2, yaitu peradaban pelaku sains 
dan pelaku agama dan tradisi.

Pertama, komunikasi yang baik, terbuka dan efektif ketika 
terjadi proses serah terima pasien di rumah sakit. Keluarga pasien, 
jika mungkin didampingi ketua RT atau RW, perlu memperoleh 
penjelasan sejelas-jelasnya dan seterang-terangnya oleh petugas 
yang dibentuk oleh rumah sakit dengan melibatkan tokoh agama 
dan atau tokoh adat-tradisi tentang bagaimana sesungguhnya 
proses perawatan dan penyembuhan pasien Covid-19 selama 
berada di rumah sakit dan bagaimana seandainya pasien tersebut 
akhirnya meninggal dunia, baik hasil test swab-nya telah keluar 
atau belum. Keduanya perlu dijelaskan secara gambling dan 
tuntas khususnya ketika wafat. Bagaimana proses pemulasaran 
jenazah Covid-19 yang dilakukan sesuai protokol kesehatan 
dalam hubungannya dengan adat kebiasaan pemulasaran jenazah 
sesuai ajaran agama yang dipeluk oleh pasien. Penjelasan tidak 
cukup hanya secara lisan atau tertulis seadanya tetapi juga melalui 
buku kecil yang menarik dan disusun khusus untuk keperluan 
tersebut dan juga disertai dengan media elektronik, video atau 
lainnya sehingga jelas benar bagi keluarga pasien, terutama untuk 
memperoleh permohonan persetujuan keluarga pasien perlu 
dilakukan sebelum penyerahan pasien ke rumah sakit.

2	 Diskusi dan solusi akademik tentang bagalmana materi pembelajaran agama 
dikembangkan dan disempurnakan, khususnya dalam menghadapi perubahan sosial 
dan bencana, bagaimana hubungan yang proporsional antara sains dan agama di 
luar lingkup tulisan ini. Sekedar sebagai bahan perbandingan M. Amin Abdullah, 
“Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi Covid-19,” 2020, 
11–39.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 165

Kedua, jika keluarga pasien tetap tidak tega, tidak sampai 
hati, tidak rela jika membiarkan jenazah keluarganya diselesaikan 
secara sepihak oleh rumah sakit dengan cara seperti itu (meskipun 
sudah diakukan mengikuti ajaran agama) −karena tidak ada satu 
pun anggota keluarga yang terlibat dalam proses pemulasaran 
jenazah− maka pihak rumah sakit dan pemerintah yang 
berwenang harus membuka kemungkinan lain yang sekiranya 
dapat diterima oleh keluarga pasien. Disini, diperlukan insight 
dan dialog yang konstruktif antara kedua pemegang kepentingan.

Antara lain, menawarkan kepada keluarga pasien, agar salah 
satu anggota keluarga pasien covid-19 ikut serta dalam proses 
pemulasaran jenazah di rumah sakit. Secara otomatis rumah 
sakit harus menyediakan peralatan Alat Pelindung Diri (APD) 
lengkap untuk salah satu atau dua anggota keluarga dekat pasien 
untuk ikut menyaksikan dari dekat serta mengikuti proses dan 
kalau perlu dilibatkan untuk membantu sebagian dari proses 
pemulasaran jenazah sampai mensalatkannya. Bahkan diteruskan 
sampai mengantar ke tempat pemakaman bersama-sama para 
petugas rumah sakit dan para petugas pemakaman di makam 
tempat peristirahatan dengan kebiasaan lama.

C. 	Studi Islam Pasca Covid-19
Studi Islam (Dirâsât Islâmiyyah) kontemporer memerlukan 

pendekatan  multidisiplin, interdisiplin, crossdisiplin, dan 
transdisiplin. Linearitas ilmu dan pendekatan monodisiplin dalam 
rumpun ilmu-ilmu agama akan mengakibatkan pemahaman dan 
penafsiran agama kehilangan kontak dengan realitas dan relevansi 
dengan kehidupan sekitar.

Karenanya dibutuhkan budaya berpikir baru yang secara 
mandiri mampu mendialogkan agama, sains dan etika menjadi 
niscaya dalam kehidupan multireligi-multikultural dan terlebih di 
era multikrisis yang melibatkan sains, kesehatan, sosial, budaya, 



166 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

agama, politik, hukum, ekonomi, keuangan sekaligus akibat 
penyebaran wabah Covid-19 di dunia sekarang ini.

Sebagaimana sering Penulis kemukakan, bahwa Hubungan 
agama dan ilmu menurut Ian G, Barbour dapat diklasifikasi 
menjadi empat corak, yaitu, konflik, independensi, dialog dan 
integrasi. Menurut amatan saya, praktik pendidikan dan dakwah 
agama pada umumnya masih menggunakan paradigma konflik 
dan independensi, sehingga wajar jika masih timbul ketegangan 
antara keduanya. Argumen yang hendak saya ajukan di sini adalah 
hubungan ‘Ulûm al-Dîn (Ilmu-ilmu Agama Islam) dan sains, 
baik ilmu kealaman, sosial maupun budaya meniscayakan corak 
hubungan yang bersifat dialogis, Integratif-Interkonektif.

Mengapa timbul konflik antara penafsiran agama dan 
penafsiran ilmu mengetahuan terhadap realitas? Pertama, tidak 
lain karena hubungan antara keduanya tidak saling menembus, 
tidak saling komunikasi. Masing-masing menganggap tafsir 
disiplin keilmuan yang dimilikinya sajalah yang dianggap atau 
diklaim paling benar dan menganggap yang dimiliki yang lain 
tidak benar.

Beda posisi yang tajam inilah yang menimbulkan konflik yang 
tidak bisa didamaikan.3 Karenanya hubungan antara sains dan 
agama semestinya tidak dibatasi oleh dinding tebal yang tidak 
memungkinkan untuk berhubungan dan berkomunikasi, tersekat 
atau terpisah sedemikian ketat dan rigidnya, melainkan saling 
menembus, saling merembes, saling berkomunikasi. Tidak ada 
disiplin ilmu apapun yang dapat menutup diri, tidak ada disiplin 
ilmu yang tertutup oleh pagar dinding dan batas-batas ketat yang 
dibuatnya sendiri.

Agama yang secara total terserap ke dalam pangkuan 
hegemoni ilmu pengetahuan juga akan kadaluwarsa. Karenanya, 

3	 III Holmes Rolston, Science and Religion: A Critical Survey, 1987, 1.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 167

agama perlu menjaga integritasnya secara otonom dan menjaga 
daya kebertahanannya. Namun harus segera dicatat juga bahwa 
agama, atau lebih tepatnya pemahaman atau tafsiran agama, 
tidak dapat bertahan hidup tanpa sama sekali menyesuaikan 
dengan perkembangan dunia intelektual, yakni lingkungan 
hidup sekitarnya. Di sini juga berlaku lagi kaidah bahwa hanya 
yang mampu menyesuaikan diri dan beradaptasi dengan baiklah 
yang akan mampu bertahan hidup. Harus ada kemampuan 
untuk menyesuaikan diri yang kuat supaya dapat bertahan hidup, 
meskipun begitu harus segera digarisbawahi bahwa spesialisasi 
disiplin ilmu pengetahuan yang berlebihan (overspecialization) 
adalah jalan yang pasti ke arah kepunahan.

Kedua, dalam dunia logika ilmu pengetahuan sekarang, 
khususnya yang terkait dengan bahasan sains dan agama, dikenal 
istilah subjektif, objektif, dan berikutnya intersubjektif.4 Dengan 
ini, apakah agama dan kehidupan beragama bersifat objektifatau 
subjektif ? Jawaban atas pertanyaan ini sangat menentukan 
bagaimana corak kehidupan beragama dalam masyarakat 
multietnis, multibahasa, multireliji, multiras, dan multicultural 
seperti di tanah air. Termasuk bagaimana umat beragama 
menghadapi isu Covid-19 yang sepenuhnya adalah wilayah sains. 
Ketegangan selalu ada antar corak berpikir subjektif (imaniyyah) 
dan obyektif (‘ilmiyyah).

Klaim bahwa virus Corona adalah tentara Tuhan untuk 
membunuh manusia ateis, misalnya adalah klaim subjektif. Klaim 
ini menepikan adanya virus yang secara objektif dapat dilihat 
lewat mikroskop canggih dan ditemukan oleh para peneliti bidang 
medis dan kedokteran di laboratorium. Di sini letaknya tikungan 
tajam, di mana orang apalagi kelompok seringkali kehilangan 
kompas dan petunjuk arah perjalanan ke depan. Oleh karenanya, 

4	 Joseph A. Bracken, Subjectivity, Objectivity & Intersubjectivity: A New Paradigm for 
Religion and Science, 2009.



168 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

penelitian dan pemahaman agama selalu bercorak subjectivecum-
objective (pemahaman agama memang subjektif, tapi jangan 
sampai agamawan kehilangan perspektif objektif dalam melihat 
persoalan) dan atau objective-cum-subjective (produk sains 
memang objektif, namun para saintis juga jangan kehilangan sisi 
subjektif yang melekat dalam diri pribadinya). 

Dalam realitas dan fenomena agama memang ada unsur 
objektifitas, namun dalam waktu yang bersamaan, pemahaman 
dan penafsiran agama selalu lekat di dalamnya unsur subjektivitas. 
Untuk menghindari keterjebakan subjektivitas yang akut, maka 
para agamawan perlu mengenal adanya unsur-unsur objektif yang 
ada dalam agama-agama, apalagi dalam wilayah ilmu pengetahuan 
yang objektif seperti kesehatan, farmasi, dan kedokteran. 

Dengan begitu, ketegangan yang ada dalam wilayah objektif 
dan subjektif dalam studi agama dapat diredakan. Maka kluster 
berpikir berikutnya, yaitu “intersubjektif,” posisi mental keilmuan 
(scientific mentality) yang dapat mendialogkan dengan cerdas 
antara dunia objektif dan subjektif dalam diri seorang ilmuwan 
atau agamawan dalam menghadapi kompleksitas kehidupan,       
baik dalam dunia agama, sains, maupun budaya. Intersubjektif 
tidak hanya dalam wilayah agama, tetapi juga pada dunia keilmuan 
pada umumnya.

Pencegahan penyebaran wabah virus Corona tidak dapat 
diselesaikan oleh sains sendiri, terlepas dari bantuan keilmuan 
lain karena dalam praktik di lapangan diperlukan keilmuan social 
dan humaniora ketika hendak menegakkan aturan PSBB. Begitu 
pula ilmu-ilmu agama. Penganut agama yang terkena wabah virus 
Corona, selain berdoa dan didoakan oleh orang lain, juga perlu 
ke rumah sakit untuk diterapi secara medis, yang sepenuhnya 
menggunakan metode ilmu pengetahuan objektif melalui test 
swab dan pemeriksaan laboratorium yang ketat5.   
5	 Sutaryo, Buku Praktis Penyakit Virus Corona 19 (Covid-19), 2020.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 169

Ketiga, kasus-kasus tersebut mencerminkan tiadanya 
kemampuan creative imagination dalam menghubungkan dan 
mendialogkan dalam diri seseorang, apalagi kelompok, antara 
keilmuan fikih dan aqidah, keimanan, doktrin keagamaan di 
satu sisi dan sains kontemporer di sisi lain. Tidak dapat berdialog 
dan terintegrasikannya keilmuan kalam/aqidah/tauhid dan 
fikih (‘ulumu al-din) dengan pengalaman, keahlian dan praktik 
sains kesehatan, kedokteran dan farmasi serta sosial humanitas, 
kegotong-royongan sosial untuk bersama-sama mencegah tersebar 
luasnya virus Corona yang menjadi pandemi dunia sekarang ini 
adalah bentuk konkrit dari corak hubungan antara agama dan 
ilmu yang bersifat konflik dan atau independen.

   Selanjutnya, ilmuwan dan agamawan perlu berpikir kreatif 
dan memiliki imajinasi kreatif, berani mengkaitkan, mendialogkan 
uraian dalam satu bidang ilmu agama dalam kaitan, diskusi, dan 
perjumpaannya dengan disiplin keilmuan lain. Apabila langkah ini 
tidak dilakukan, maka pelajaran agama di sekolah, juga ceramah-
ceramah keagamaan lewat media sosial, apalagi perkuliahan 
agama di perguruan tinggi, lambat laun akan terancam kehilangan 
relevansi dengan permasalahan kehidupan sekitar yang sudah 
barang tentu semakin hari semakin kompleks. Bisa menjelaskan 
pelajaran agama akan tetapi tetap saja tertutup dari kontak 
dengan keilmuan lain dan tidak mampu menyentuh hakekat 
agama yang memerlukan pendekatan yang lebih komprehensif 
dan transdisipliner.

Karena itu, isu-isu sosial dan pendekatan sosial yang biasa 
dikaji dalam ilmu-ilmu sosial dan isu-isu humanities kontemporer 
yang dikaji dalam filsafat serta pendekatan saintifik dalam ilmu-
ilmu kesehatan, kedokteran, pengobatan, farmasi, keperawatan, 
dan masih banyak yang lain melalui kajian dan riset empiris ilmu-
ilmu kealaman perlu menjadi acuan baru dalam merumuskan 



170 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

ulang kajian ilmu-ilmu keIslaman, lebih-lebih ilmu Kalam, ilmu 
syari’ah, ilmu tafsir dan hadis. 

Jika ilmu-ilmu saja harus saling kerjasama dan saling 
membantu maka sebagai manusia, terutama ilmuwan, agamawan 
dan pengusaha sudah semestinya mereka   harus bersatu dan 
saling kerjasama untuk menghadapi persoalan dan memecahkan 
berbagai macam kompleksitas kehidupan.  



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 171

Daftar Pustaka

Abduh, M. S. (2005). Islam Ilmu Pengetahuan dan Masyarakat 
Madani. PT. Raja Grafindo Persada.

Abdullah, A. (2010). Kata Pengantar. In R. C. Martin (Ed.), 
Approach to Islam in Religious Studies (p. vii). Suka Press.

Abdullah, M. A. (2006a). Islamic Studies di Perguruan Tinggi: 
Pendekatan Integratif-interkonektif. Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. A. (2006b). Transformasi IAIN Sunan Kalijaga 
Menjadi UIN Sunan Kalijaga. UIN Sunan Kalijagaa Press.

Abdullah, M. A. (2020a). Mendialogkan Nalar Agama dan Sains 
Modern di Tengah Pandemi Covid-19 (pp. 11–39).

Abdullah, M. A. (2020b). Multidisiplin, Interdisiplin, & 
Transdisiplin: Metode Studi Agama & Studi Islam di Era 
Kontemporer. IB Pustaka PT Litera Cahaya Bangsa.

Abu Rabi’, I. M. (2002). A Post-September 11 Critical Assessment 
of Modern Islamic History. In I. Markham & I. M. Abu Rabi’ 
(Eds.), 11 September: Religious Perspectives on the Causes and 
Consequences (pp. 33–34). Oneworld Publications.

Abu Rabi’, I. M. (2010). The Contemporary Arab Reader on Political 
Islam. The University of Alberta Press.



172 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Adonis. (2002). al-Tsabit wa al-Mutahawwil: Baḥṡ fi al-Ibda’ wa 
al-Itba’ ‘inda al-Arab. Dar al-Saqi.

al-Nabhany, Y. (1849). Tafsir al Anwar. Dar al-Kutub al-Ilmiyah.
Al-Ālūsī, M. b. ‘A. (1854). Rūḥ al-Ma’ānī fī Tafsīri-l-Qur’āni-l-’Aẓīm 

wa Sab’u-l-Mathānī (Vol. 6). Dar Ihia al-Turath al-Arabi-
Libanon.

Ali, A. Y. (1999). The Meaning of the Holy Qur’an. Amana.
Ali, S. A. (1978). Api Islam: Sejarah Evolusi dan Cira-cita Islam 

dengan Riwayat Hidup Nabi Muhammad Saw. Bulan Bintang.
Al-Jailani, A. Q. (2009). Tafsir Al-Jailani: Vol. I. Maktabah Al 

Ma’rufiyah.
Al-Maraghi, A. M. (1963). Tafsir Al-Maraghy (Vol. 4). Musthofa 

Al-Babi Al-Halabi.
Al-Mistiry, M. (2014). Jadalu al-Ta’shil wa al Mu’asarah fi al-Fikr 

al-Islamy. Mansyurat Karim al-Syarif.
Al-Qurthubi, I. (2013). Tafsir al qurthubi jilid 6: Surah an-nisaa’ 

al maa’idah dan al an-aam. Pustaka Azzam.
Amirudin, & Maisarah, M. M. (2020). Karakteristik Kajian Islam 

Kontemporer: Dialektika Barat Dan Timur. Eduprof : Islamic 
Education Journal, 2(1), 18–38. https://doi.org/10.47453/
eduprof.v2i1.29

Arif, K. M. (2020). Pengaruh Maqashid Syariah Terhadap Fiqh 
Muamalah Dan Fatwa Dalam Mewujudkan Moderasi Islam. 
El-Arbah: Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Perbankan Syariah, 
4(01), 1–16. https://doi.org/10.34005/elarbah.v4i01.1054

Arifin, M. F. S., Efendi, E., & Yanti Nurhayati, N. S. (2022). Agama 
Dan Sains Dalam Struktur Pembidangan Studi Islam Di 
Indonesia. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan, 
17(1), 67–87. https://doi.org/10.37680/adabiya.v17i1.1715



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 173

Arkoun, M., & Lee, R. D. (2020). Rethinking Islam (1, Ed.). 
Routledge.

Asad, M. (1980). The Message of the Qur’an. Dar-al-Andalus.
Auda, J. (2016). Maqasid Al-Shari’ah: A Beginner’s Guide. 

International Institute of Islamic Thought (IIIT).
Barlas, A. (2002). “Believing Women” in Islam: Unreading 

Patriarchal Interpretations of the Qur’an.
Bastamam, H. D. (2001). Integrasi Psikologi dengan Islam. Pustaka 

Pelajar.
Bracken, J. A. (2009). Subjectivity, Objectivity & Intersubjectivity: 

A New Paradigm for Religion and Science.
Danial. (2014). Filsafat Ilmu. Kaukaba Dipantara.
Garvey, J. (2010). 20 Karya Filsafat Terbesar. Kanisius.
Gennep, A. van. (1960). The Rites of Passage. University of Chicago 

Press.
Gibb, H. A. R. (1990). Aliran-aliran Modern dalm Islam. Rajawali 

Press.
Goldziher, I. (1971). Muslim Studies. Allen dan Unwin.
Hart, M. H. (2016). 100 Tokoh Paling Berpengaruh: Dalam Sejarah. 

Banana Books.
Hasan, N., Suhadi, Ikhwan, M., Ichwan, M. N., Kailani, N., Rafiq, 

A., & Burdah, I. (2018). Literatur Keislaman Generasi Milenial. 
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. https://digilib.
uin-suka.ac.id/id/eprint/33656/

Hasbullah. (1995). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, Lintas 
Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan. PT RajaGrafindo 
Persada.

Hisyam, M. (1996). Persatuan Pemuda Muslim Se-Eropa: Sekilas 
Sejarah dan Peranannya dalam Dakwah Islam di Nederland. 
PPME / YMAE.



174 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Ibn Jarir al-Tabari. (1954). Tafsir al-Thabary (Vols. 5–6). Maktabat 
wa matba’a mustafa al babi al-halabi wa awladuh bi misr.

Iskandar Zulkarnain, & Zarkasyi Abdul Salam, H. (1995). 
Pembidangan Ilmu Agama Islam pada Perguruan Tinggin 
Agama Islam di Indonesia. Balai Penelitian P3M IAIN Sunan 
Kalijaga Yogyakarta.

Jabiry, M. A. al-. (1993). Bunyah al-Aql al-Araby: Dirasah 
Tahliliyyah Naqdiyyah li Nudzumi al-Ma’rifah fi al-Tsaqofah 
al-Arabiyyah. al-Markaz al-Tsaqafy al-Araby.

Juynboll, G. H. A. (1983). Muslim Tradition: Studies in Chronology, 
Provenance, and Authorship of Early Hadiths. Cambridge 
University Press.

Juynboll, G. H. A. (1989). Some Isnad-analytical Methods on 
the basis of several women-demaining sayings from Hadith 
Literature. Al-Qantara: Revista de Estudos Arabes, 10(2), 
343–384.

Kartodirdjo, S. (1992). Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi 
Sejarah. Gramedia.

Khalāf, Abd. al-Wahhāb. (1870). ‘Ilmu ‘Uṣūl Fiqh. Maktabah al-
Dakwah al-Islamiyah.

Khozin. (2001). Jejak-jejak Pendidikan Islam di Indonesia. Penerbit 
Universitang Muhammadiyah Malang.

Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai Ilmu Epistemologi, Metodologi, 
dan Etika. Tiara Wacna.

Labaso’, S., & Hestiana, R. (2023). Pendekatan Linguistik dalam 
Pengkajian Islam. Pekerti: Journal Pendidikan Islam Dan Budi 
Pekerti, 5(1), 1–12.

Malik Ibn Anas, I. (2001). Al-Muwatta of Imam Malik Ibn Anas: 
The First Formulation of Islamic Law. Islamic Classical Library 
Edition.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 175

Mardani. (2016). Ushul Fiqh (2, Ed.). Rajawali Pers.
Martin, R. C. (1985). Approaches to Islam in Religious Studies. The 

University of Arizona Press.
Mawdudi, A. A. (1988). Towards Understanding the Qur’an. Islamic 

Foundation.
Mostfa, A. (2021). Violence and Jihad in Islam: From the War of 

Words to the Clashes of Definitions. Religions, 12(11), 966. 
https://doi.org/10.3390/rel12110966

Mudzhar, M. A. (1998). Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan 
Praktik. Pustaka Pelajar.

Muhaimin dkk. (2014). Studi Islam dalam Ragam Dimensi & 
Pendekatan. Kencana Prenadamedin Group.

Muhsin, D. (2004). Sejarah dan Dinamika Universitas Islam 
Indonesia. Badan Wakaf UII.

Na’imah, F. U. (2017). Visi Islam dalam Agama dan Peradaban 
dalam Perspektif Marshall G.S Hodgson. Al-’`Adalah : 
Jurnal Syariah Dan Hukum Islam, 2(3), 205–214. https://doi.
org/10.31538/adlh.v2i3.429

Nasution, H. (1986). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. UI-
Press.

Nasution, K. (1918). Pengantar Studi Islam. PT RajaGrafindo.
Nasution, K. (2018). Pengantar Studi Islam Dilengkapi Pendekatan 

Integratif-Interkonektif (Multidisipliner). Rajawali Press.
Nurhayati, N. (2018). Memahami Konsep Syariah, Fikih, Hukum 

Dan Ushul Fikih. Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 2(2), 
124–134. https://doi.org/10.26618/j-hes.v2i2.1620

Rahman, F. (1966). Islam. The University of Chicago Press.
Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an 

Intellectual Tradition. University of Chicago Press.



176 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Rahman, F. (1984). Some Recent Books on Qur’an by Westers. In 
Qadri Azizy (pp. 73–95).

Rahman, F. (1987). Ikhtisar Musthalah al-Hadits. PT. Al-Ma’arif.
Reda, N. (2005, March 10). What Would the Prophet Do? The 

Islamic Basic Female-Led Prayer, Muslim Wakeup. http://www.
muslimwakeup.com/main/archives/2005/women-imamat.php

Ridha, M., & Alfian, M. (2020). Pendekatan Linguistik dalam 
Pengkajian Hukum Islam Klasik. Al-Qisthu: Jurnal Kajian 
Ilmu-Ilmu Hukum, 18(1). https://doi.org/10.32694/qst.
v18i1.800

Ridha, M. R. (1999). Tafsir al-Quran al-Hakim al-Masyhur bi Tafsir 
al-Manar (Vol. 4). Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah.

Rolston III, H. (1987). Science and Religion: A Critical Survey.
Saeed, A. (2003). Islam in Australia. Allen & Unwin.
Saeed, A. (2005a). Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary 

Approach. Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203016770
Saeed, A. (2005b). Qur’an: Tradition of Scholarship and 

Interpretation. In L. Jones (Ed.), Encyclopedia of Religion (Vol. 
11). Thomson Gale.

Saeed, A. (2006). Islamic Thought: An Introduction. Routledge.
Saeed, A. (2008). Muslims in the West and Their Attitudes to Full 

Participation in Western Societies: Some Reflections [Cambridge 
Univ Press]. http://hdl.handle.net/11343/31715

Saeed, A. (2014). Pemikiran Islam: Sebuah Pengantar.
Sarton, G. (1927). Introduction to the History of Science, I, From 

Homer to Omar Khayyam. The William & Wilkins.
Sells, M. (1999). Approaching the Qur’an: The Early Revelations. 

White Cloud.
Shiddiqi, N. (1996). Jeram-jeram Peradaban Muslim. Pustaka 

Pelajar.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 177

Siddiqi, M. Z. (1961). Ḥadīth Literature, its Origin, Development, 
Special Features, and Criticism. Calcutta University Press.

Soroush, A. (1998). The Evolution and Devolution of Religious 
Knowledge (C. Kuzman, Ed.; p. 251). Oxford University Press.

Soroush, A.-K. (1998). The Evolution and Devolution of Religious 
Knowledge. In C. Kurzman (Ed.), Liberal Islam: A Sourcebook 
(pp. 244–251). Oxford University Press.

Sou’yb, J. (1985). Orientalisme dan Islam. Bulan Bintang.
Suriasumantri, J. S. (1996). Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer. 

Pustaka Sinar Harapan.
Sutaryo. (2020). Buku Praktis Penyakit Virus Corona 19 (Covid-19) 

(1st ed.). UGM Press.
Syukur, S. (2015). Studi Islam Transformatif, Pendekatan di Era 

Kelahiran, Perkembangan, dan Pemahaman Kontekstual. 
Pustaka Pelajar.

Tabataba’i, M. H. (1987). The Qur’an in Islam: Its Impact and 
Influence on the Life of Muslims. Zahra.

Tedy, A. (2018). Tuhan dan Manusia. El-Afkar: Jurnal Pemikiran 
Keislaman Dan Tafsir Hadis, 6(2), 41–52. https://doi.
org/10.29300/jpkth.v2i6.1233

Titus, Semith, & Nolan. (1984). Persoalan-persoalan Filsafat. Bulan 
Bintang.

Turner, V. (1974). Drama, Fields and Metaphores: Symbolic Action 
In Human Society. Cornell University Press.

Usman. (2005). Islam liberal dan islam fundamental pertarungan 
wacana sosioreligius pasca-orde baru: Analisis wacana 
sosioreligius dalam sejumlah buku islam liberal dan islam 
fundamental. [Penerbit tidak disebutkan].

Wadud-Muhsin, A. (1988a). Qur’an and Woman. Oxford 
University Press.



178 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Wadud-Muhsin, A. (1988b). Qur’an and Woman. Fajar Bakti.
Wehr, H. (1976). A Dictionary of Modern Written Arabic. Spoken 

Language Services, Inc.
Zaid, N. A. (1977). The textuality of the koran. In W. R. & H. K. 

van Vliet-Leigh (Eds.), Islam and Europe in Past and Present 
(p. 43). NIAS.

Zakir, Z. (2005, March 23). An Examination of The Issue of Female 
Prayer Leadership. Progressive Muslim Union of North 
America. http://www.pmuna.org/archives/female-imamat-3.
pdf

Zarqā, M. A. al-. (1968). Al-Fiqh al-Islâmi fî Ṭawbih al-Jadîd. Dār 
al-Fikr.

Zuama, H. S. N. & Muraeni Mursanib. (2014, October 30). 
Pengaruh Kebiasaan Yang Efektif Terhadap Kemampuan 
Mengelola Waktu Pribadi Pada Mahasiswa. Kreatif. http://
jurnal.untad.ac.id/jurnal/index.php/Kreatif/article/view/3132

Zuhaili, W. (1986). Uṣûl al-Fiqh al-Islâmi. Dār al-Fikr.



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 179

Tentang Penulis

Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum., 
adalah Dosen, Guru Besar, Professor  
d a l am bid ang  ke a h l i an  I lmu 
Linguistik (Applied Linguistics), 
Fa ku l t a s  I l mu  Tar bi y a h  d an 
Keguruan,   Universitas  Islam 
Negeri  (UIN) Sunan Kalijaga 
Yogyakarta,  Indonesia.    Saat 
ini, ia sebagai Sekprodi Magister 
(S2) Pendidikan Anak Usia Dini 
(PIAUD), dan Dosen Homebase 
pada Program Studi Doktor  (S3) 
Pe n d i d i k a n  Gu r u  Ma d r a s a h 

Ibtidaiyah (PGMI). Pendidikan tertingginya adalah  Doktor Ilmu 
Linguistik  Penerjemahan  Universitas Negeri Sebelas Maret (UNS) 
Surakarta tahun 2011 melalui  research  nya pada Languages and 
Linguistics UNSW Sydney, Australia. Pendidikan sebelumnya adalah 
Magister Applied Linguistics, Linguistik Penerjemahan UNS, Sarjana 
Lengkap Bahasa  dan Sastra Inggris di Universitas Muhammadiyah 
Surakarta, serta Pendidikan Agama Islam.  Relevansinya dengan 
Karya ilmiahnya, yaitu telah diterbitkannya banyak Buku Ajar, Buku 
Referensi, Book Chapters, Sinta, Journal International, National & 
International Proceedings, HKI, Scopus, and  Awards. Semua itu  dapat 
dilihat pada Google Scholar: https://scholar.google.co.id/citations?use
r=Gl1sp9oAAAAJ&hl=en . Sebagai akademisi, Dosen dan Peneliti, 



180 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

ia juga banyak pengalaman akademik, mendampingi mahasiswanya 
dari Program Studi Sarjana, Magister, dan Doktor dalam kegiatan 
Nasional maupun International. Beberapa pihak Universitas  Luar 
Negeri yang telah bekerjasama, dari University of Malaya Malaysia, 
Fatoni University Thailand, University of New South Wales (UNSW), 
and NewCastle University Sydney Australia, Nagoya University Jepang, 
PWU Manila, and  KNUE Korea. 

Dr. Muzhoffar Akhwan, M.A., adalah 
dosen Program Studi Pendidikan 
Agama Islam Fakultas Ilmu Agama 
Islam Universitas Islam Indonesia 
(UII), Yogyakarta yang menyelesaikan 
pendidikan Sarjana Muda di Fakultas 
Tarbiyah UII dan melanjutkan jenjang 
pendidikan Sarjana (S1) di Fakultas 
Filsafat Universitas Gadjah Mada, S2 
di Pascasarjana Institut Agama Islam 
Negeri Sunan Kalijaga, dan Doktor (S3) 

di Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta dalam bidang 
Studi Islam. Dr. Muzhoffar pernah mengikuti Training Bahasa Arab 
(al-Daurah al-Șaifiyyah) bagi pengajar bahasan Arab dari berbagai 
perguruan tinggi di Indonesia, tahun 1429 H./2008 selama 4 bulan 
di Universitas Umm al-Qura, Makkah al-Mukarramah. Di antara 
karya ilmiah Dr. Muzhoffar yang sudah dipublikasikan adalah 
Pengembangan Madrasah sebagai Pendidikan untuk Semua (2008), 
Pendidikan Moral Masyarakat Jawa: Studi Nilai-nilai Pendidikan 
Moral dalam Tradisi Ruwatan, bersama Dr. Suyanto dan Dr. 
Muhammad Roy Purwanto (2010), Pendidikan Karakter: Konsep dan 
Implementasinya dalam Pembelajaran di Sekolah/Madrasah (2014), 
Critical Thinking of the Prophet Ibrahim ‘alaihissalam in the Quranic 
Perspektive (2019).



Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 181

Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail adalah 
seorang Associate Professor di Departemen 
Pendidikan Bahasa dan Literasi, Fakultas 
Pendidikan, Universitas Malaya, Kuala 
Lumpur, Malaysia. Ia juga menjabat sebagai 
Dekan Fakultas Pendidikan sejak Februari 
2021. Dengan latar belakang pendidikan 
yang kuat, ia meraih gelar Sarjana dalam 
Bahasa Arab dan Sastra dari Universitas 

Yarmouk, Yordania, serta gelar Master dan Ph.D. di bidang 
Pendidikan dari Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM). Dr. Zawawi 
memfokuskan penelitiannya pada Kurikulum Pendidikan Bahasa 
Arab & Islam, Pendidikan Guru, Pendidikan Minoritas Muslim, 
dan Pendidikan Bahasa Al-Quran. Selain aktif dalam penelitian 
dan publikasi, ia juga berperan dalam berbagai organisasi non-
pemerintah dan merupakan salah satu pendiri Yayasan As-Syafie, 
yang berfokus pada pengembangan pendidikan di sekolah berasrama 
Islam di Kamboja serta kegiatan pendidikan lainnya di Indonesia 
dan Malaysia. Kiprahnya di berbagai komite dan tugas administratif 
menambah daftar kontribusinya yang luas, mencakup baik tataran 
nasional maupun internasional.

Dr. Mohamad Hussin  memperoleh 
ijazah sarjana muda dalam Bahasa dan 
Kesusasteraan Arab dari Universiti Al al-
Bayt, Jordan, pada tahun 1999 dan Sarjana 
Pengajian Bahasa Moden dari Universiti 
Malaya pada tahun 2007. Pada tahun 2017, 
beliau memperoleh ijazah kedoktoran dalam 
Pengajian Bahasa Arab dari Universiti Putra 
Malaysia. Beliau ialah Pensyarah Kanan di 
Jabatan Bahasa Arab dan Timur Tengah, 
Fakulti Bahasa dan Linguistik, Universiti 



182 Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum. |  Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Malaya, Malaysia. Minat penyelidikan beliau termasuk pembelajaran 
bahasa Arab sebagai bahasa kedua, bahasa Arab untuk tujuan khusus, 
Pengajian Bahasa Arab, liguistik terapan Arab, dan terjemahan Arab-
Melayu. Beliau telah menerbitkan artikel dalam jurnal nasional dan 
antarabangsa, buku, dan penerbitan lain. Beliau ialah Ketua Editor 
untuk Jurnal Al-Dād dan menyemak artikel penyelidikan serta tesis 
berkaitan bidang bahasa dan linguistik Arab.

Hamidah Binti Sulaiman, Lahir di 
Kampung Sungai Malau Dalam, Selama, 
Perak. Pendidikan tertinggi ialah Doktor 
Falsafah, Psikologi Dan Kaunseling.
Penulis adalah pensyarah cemerlang 
Jabatan Psikologi Dan Kaunseling Fakulti 
Pendidikan, Universiti Malaya, 2020. 
Penulis juga adalah seorang kaunselor 
berdaftar (PA 04520) juga Ahli Perkama 
Seumur Hidup (SH 00165). Penulis juga 

menghasilkan buku fizikal dalam bidang psikologi dan kaunseling. 
Hasil kolabrasi dengan pensyarah-pensyarah dari Universiti 
Islam Indonesia (UII) dan Universiti Islam Negeri Sunan Kalijaga 
Yogyakarta, penulis juga berjaya menghasilkan buku-buku ilmiah 
dalam bidang pendidikan, psikologi dan kaunseling. Penulis juga 
sering dijemput untuk menjadi keynote speaker dalam seminar 
international dan webminar di beberapa universiti asia tenggara. 
Alhamdulillah pengalaman menjadi guru dan pensyarah dan peluang 
berkhidmat di Universiti Islam Indonesia, Yogyakarta, Universiti 
Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta dan Universiti Islam Negeri 
Malik Ibrahim, Malang, banyak membantu penulis memperoleh 
inspirasi dan semangat menghasilkan karya-karya akademik dan 
berkongsi pengalaman dan ilmu tersebut bersama pembaca. Syukur 
kepada Allah yang memberi pinjam segala-galanya dalam hidup ini.


	cov__Siap Cetak_Studi Islam dalam Perspektif Linguistik_ Ukuran 15,5 x 23 cm
	Layout REVISI__Siap Cetak_Studi Islam dalam Perspektif Linguistik_ Ukuran 15,5 x 23 cm

