STUDI ISLAM
DALAM PERSPEKTIF

LINGUISTIK

uku referensi ini menunjukkan bahwa perkembangan studi Islam

akhir-akhir ini tidak lagi dipahami hanya dalam pengertian

historis dan doktriner, tetapi telah menjadi fenomina yang
kompleks. Islam tidak hanya terdiri dari petunjuk formal tentang seorang
individu yang harus memaknai kehidupannya. Islam telah menjadi sistem
budaya, peradaban, komunitas politik, ekonomi, dan bagian penting dari
perkembangan dunia. Tuntutan di atas dapat diwujudkan kalau umat
Islam bersikap Islamis; mereka merasa bangga terhadap agamanya dan
menjadi umat umat terbaik (khairu ummabh).

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik merupakan tuntutan dan
harapan dalam pengembangan studi Islam dengan point of view
kebahasaan yang spesifik. Linguistik memiliki beberapa aspek antara lain
aspek fonologi, morfologi, sintaksis, semantik, dan prakmatik. Berbagai
aspek dalam studi Islam yang sarat dengan istilah-istilah spesifik dapat
ditemukan dari Al-Qur'an dan Hadist, sebagai sumber utamanya.

Konsep Linguistik terapan dalam kajian Islam telah diaplikasikan
secara efektif sejak zaman Nabi Muhammad Saw; dan oleh para ulama
sejak beberapa abad yang lalu hingga di era digital ini menjadi hal yang
sangat penting bagi kehidupan manusia. Linguistik terapan dan Studi
Islam yang bersifat edukatif ini terus berkembang semakin pesat seiring
perkembangan dalam komunikasi global untuk memenuhi kebutuhan
hidup manusia secara keseluruhan. Nilai-nilai normatif Islam dapat
diimplementasikan sesuai dengan tantangan dan perkembangan jaman
berbasis linguistik terapan dalam memaknai ajaran-ajaran Islam yang
luhur dan moderat.

Pandak Carani Madani Blok G13
I "' RT. 03 Depok, Gilangharjo, Kec. Pandak, 1S 78 62 :
Kab. Bantul, Prov. D.I. Yogyakarta 55761
/ ‘ Phone/ WA: 08 222 923 8689
Email: trussmedia2310@gmail.com

TRUSSMEDIA GRAFIKA | www.trussmediagrafika.com

9" 786238 443093

['1e33] "wnH'N ‘Yewy.eN ‘[H *1Q ‘joid

MILSINDONIT JIIMIdSYId WVYIVAd WVYISI IdN1s

e
VY / / Al

Prof. Dr. Hj. Na‘'imah, M.Hum.
Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.

Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail

Dr. Mohamad Hussin
Dr. Hamidah Sulaiman
—— QYO




. ofe .
STUDI ISLAM

DALAM PERSPEKTIF

LINGUISTIK
- 46 -




all rights reserved

Hak Cipta dilindungi Undang-Undang

Sanksi Pelanggaran Pasal 113 Ayat 3 dan 4
Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014

1. Setiap orangyang dengan tanpa hak dan/ atau tanpa izin Pencipta dan pemegang
Hak Cipta melakukan pelanggaran hal ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud
dalam pasal 9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan / atau huruf g untuk
Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 4
(empat) tahun dan/ atau pidana denda paling banyak Rp 1.000.000.000,00 (satu
miliar rupiah).

2. Setiap orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang
dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana penjara paling lama 10 (sepuluh)
tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 4.000.000.000,00 (empat miliar
rupiah).



STUDI ISLAM

DALAM PERSPEKTIF

LINGUISTIK

Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum.
Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail

Dr. Mohamad Hussin

Dr. Hamidah Sulaiman




Copyright © 2024, Penulis

Hak cipta dilindungi oleh undang-undang.
Dilarang memproduksi atau memperbanyak seluruh atau sebagian dari buku ini dalam
bentuk atau cara apa pun tanpa izin dari penulis dan penerbit.

STUDI ISLAM

DALAM PERSPEKTIF LINGUISTIK

Penulis:
Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman

Editor/ Penyunting:
Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.

Penyelaras Akhir :
Minan Nuri Rohman

Cover & Layout:
M. Aqibun Najih
Penerbit

Trussmedia Grafika

Pandak Carani Madani Blok G13 RT. 03 Depok, Gilangharjo,
Kec. Pandak, Kab. Bantul, Provinsi Daerah Istimewa Yogyakarta 55761
Phone/ WA: 08 222 923 86 89
Email: one_trussmedia@yahoo.com
www.trussmediagrafika.com

Cetakan Pertama, Januari 2024
x +182;155x 23 cm

ISBN: 978-623-8443-09-3



Kata Pengantar
DOOOXXK

Y of 2kl b G by 6T, 4 J_»Lg.d\wi_i_-)-\
uu@_wsj EUe); iy s olzdll Je ol o =i Yy

55

ale “\J.@cb\.:s’ ’°\)U.__~JU~U\C@3\ }ijjiji_é\,\.&

/ z z

.A_;.} )G 3La5 \jﬂ_.l A\c\.cu\)m&,fa\) JC)

Segala puji bagi Allah yang telah memberi petunjuk dan ridha-
Nya kepada kita semua, semoga kita dapat menjalankan perintah-
Nya dan mengikuti sunah-sunnah nabi-Nya. Amin.

Islam sebagai salah satu agama samawi telah disempurnakan
dengan petunjuk dan aturan bagi kehidupan manusia. Seluruh
ajarannya dipahami oleh umat-Nya sebagai the best way of life, dan
universalitas ajaran Islam merupakan tanggung jawab para cerdik
pandai untuk mengelaborasikan, baik dalam kehidupan ruhaniyah
yang dilandasi oleh keimanan, maupun dalam segi kehidupan
sosial yang dilandasi semangat kebersamaan, kerukunan, dan
saling menghargai perbedaan dalam segala dinamika kehidupan.

Perkembangan studi Islam akhir-akhir ini telah menunjukkan
bahwa Islam tidak lagi dipahami hanya dalam pengertian historis
dan doktriner, tetapi telah menjadi fenomina yang kompleks.
Islam tidak hanya terdiri dari petunjuk formal tentang seorang

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik 0




individu harus memaknai kehidupannya. Islam telah menjadi
sistem budaya, peradaban, komunitas politik, ekonomi, dan
bagian penting dari perkembangan dunia. Tuntutan di atas dapat
diwujudkan kalau umat Islam bersikap Islamis, sehingga mereka
merasa bangga terhadap agamanya dan menjadi umat-umat terbaik
(khairu ummah).

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik merupakan tuntutan
dan harapan dalam pengembangan studi Islam dengan point of
view kebahasaan yang spesifik. Linguistik memiliki beberapa aspek
antara lain aspek fonologi, morfologi, sintaksis, semantik, dan
prakmatik. Berbagai aspek dalam studi Islam yang sarat dengan
istilah-istilah spesifik dapat ditemukan dari Al-Quran dan Hadist,
sebagai sumber utamanya.

Penulis menyadari bahwa karya bersama ini belum dapat
dikatakan sempurna, baik dalam penyajian maupun dalam
analisisnya, maka penulis terbuka untuk mendapat kritik
konstruktif, masukan dari para pembaca demi perbaikan di masa
mendatang.

Yogyakarta, 25 September 2023

10 Rabi’u al-Awwal 1445

Penulis

0 Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Daftar Isi
DOOOONKK

Kata Pengantar ~~ v
Daftar Isi ~~ vii

BAB I
PENDAHULUAN ~~ 1

A. Latar Belakang ~~ 1
Perumusan Masalah ~~ 2

N w

Signifikansi Kajian ~~ 3

o

Metodologi ~~ 3

m

Sistematika Pembahasan ~~ 4

BAB II
STUDI ISLAM DALAM PERSPEKTIF LINGUISTIK ~~ 5

A. Pengertian Studi Islam ~~ 5

B. Islam Normatif dan Islam Historis ~~ 9
C. Objek Kajian Studi Islam ~~ 17

D. Perspektif Linguistik ~~ 23

BAB Il
MODEL STUDI ISLAM ~~ 37

A. Pendahuluan ~~ 37
B. Model Studi Islam ~~ 39
C. Model Kajian Integratif-Interkonektif ~~ 44

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




BAB IV
SEJARAH PERKEMBANGAN STUDI ISLAM ~~ 51

A. Pendahuluan ~~ 51

B. Perkembangan Studi Islam di Dunia Muslim ~~ 53
C. Perkembangan Studi Islam di Dunia Barat ~~ 59
D. Perkembangan Studi Islam di Indonesia ~~ 68

BAB V
DINAMIKA PEMIKIRAN MANUSIA ~~ 77

A. Pendahuluan ~~ 77
B. Karakteristik Keilmuan Kontemporer ~~ 81
C. Pembaruan Metode Studi Islam ~~ 96

BAB VI
AL-QUR’AN SEBAGAI TEKS DASAR YANG UTAMA

~~ 101

A. Pendahuluan ~~ 101

B. Al-Qur’an Sebagai Wahyu ~~ 102

C. Kodifikasi Al-Qur’an ~~ 107

D. Tafsir Al-Qur’an di Era Modern ~~ 108

E. As-Sunnah ~~ 114

F Kritik Hadis Modern ~~ 114

G. Implikasi Bagi Studi Hadis Masa Kini ~~ 118
BAB VII

EPISTEMOLOGI KEILMUAN ISLAMI ~~ 121

A. Kajian Epistemologi di Era Modern dan Kontemporer ~~ 121
B. Ide Pembaharuan dalam Filsafat Islam ~~ 127
C. Paradigma Keilmuan Kelslaman di Era Milenium Ketiga ~~ 136

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




BAB VIII
STUDI ISLAM DAN ISU-ISU KONTEMPORER ~~ 141

A. Pemikiran Islam Liberal ~~ 141
B. Inkar terhadap Sunnah Rasulullah Muhammad Saw. ~~ 146
C. Evaluasi ~~ 150

BAB IX
PENUTUP: STUDI ISLAM PASCA COVID-19 ~~ 159

A.  Covid-19 dan Ketegangan Logika Agama vs Logika Sains ~~ 159
B. Agama Sains dan New Culture ~~ 161
C. Studi Islam Pasca Covid-19 ~~ 165

Daftar Pustaka ~~ 171
Tentang Penulis ~~ 179

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik °







PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Karakter Islam sebagai agama samawi yang universal dan
berlaku bagi siapa pun dan di mana pun dia berada mengharuskan
para pemeluk agama Islam untuk memahami ajaran agama dan
pemaknaannya. Islam dengan pokok-pokok ajarannya sebagai
agama universal berlaku untuk sepanjang kehidupan manusia di
bumi. Islam berasal dari kata dasar salima yang berarti penyerahan.
Tugas utama kehadiran Islam adalah untuk membersihkan
kemusyrikan dan membangunkan ketauhidan, menggunakan
petunjuk operasional dan sunnah Rasulullah sehingga tercapai
keadilan dalam kehidupan di muka bumi.

Al-Qur'an merupakan firman Allah yang diwahyukan kepada
Nabi Muhammad Saw. melalui Ruhul Amin, malaikat Jibril untuk
dijadikan sebagai pedoman hidup (way of life) bagi manusia di
setiap ruang dan waktu. Juga ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa
kitab suci ini tertuang dalam ‘lisan Arab yang jelas’ (QS. al-Nahl
[16]: 103; QS. Al-Syu’ara [26]: 195). Pemilihan bahasa Arab




oleh Tuhan sebagai bahasa komunikasi dikarenakan, tidak ada
komunikasi linguistic kecuali jika dua orang yang terlibat dalam
pembicaraan (kalam) menggunakan sistem isyarat yang sama (QS.
Al-Kahfi [18]: 93). Dalam kasus ini, Tuhan berkomunikasi dengan
menggunakan bahasa Muhammad, yaitu bahasa Arab.

Bahasa Arab bagi kaum muslimin memiliki arti penting,
baik diyakininya sebagai bahasa yang dipilih Allah, maupun
merupakan bahasa peribadatan. Karena Al-Qur’an berisi
kumpulan firman Allah, maka huruf, kata-kata, dan struktur
bahasa yang terdapat dalam Al-Qur’an adalah juga dinilai sebagai
bagian dari ajaran agama. Pada perkembangan ditemukan adanya
beberapa penyimpangan dan kekeliruan dalam memahami Al-
Quran. Hal ini disebabkan oleh kecenderungan dan latar belakang
seorang mufassir, juga disebabkan minimnya pengetahuan
mereka terhadap ilmu-ilmu bantu yang mesti dikuasainya, seperti
pengetahuan tentang kaidah-kaidah kebahasaan (qawd’id al-
lugawiyah), seperti ilmu gramatika (ilmu nahwu), ilmu konjugasi
(ilmu Saraf), ilmu pembentukan kata (ilmu al-istiqdq), ilm i'rab,
ilmu retorika (ilmu al-baldgah) dan sebagainya. Oleh karena itu
penting untuk mengetahui penggunaan bahasa Al-Quran dan
persoalan Studi Islam dalam Perspektif Linguistik.

B. Perumusan Masalah

Berangkat dari latar belakang yang telah dipaparkan
sebelumnya dan sekilas tentang alur perkembangan pola pikir
yang telah diulas di atas, kiranya tampak permasalahan yang
hendak dicari jawabannya dalam penelitian ini adalah kata dan
istilah yang hendak dicari jawabannya dalam penelitian ini adalah
bagaimana model dan formulasi penggunaan kata dan istilah yang
spesifik dalam studi Islam. Hal itu semua perlu penulis sampaikan
untuk memahami pesan-pesan kelslaman.

° Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Kata kunci permasalahan dan rancangan penyelesaiannya
yang menjadi focus pembahasan adalah permasalahan seputar:

1. Bidang keilmuan dalam Studi Islam yang relevan

2. Kata danistilah yang spesifik yang digunakan dalam studi
Islam;

Sedangkan usaha untuk mencapai penyelesaiannya akan
berkisar pada:

1. Bagaimana mengembangkan kesadaran terhadap
intersubjektivitas untuk mencapai Unity in Diversity.

2. Bagaimana usaha untuk mencapai hasil integrasi antara
iman, Islam, dan ijhsan.

C. Signifikansi Kajian

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan gambaran yang
komprehensif tentang Studi Islam dalam Perspektif Linguistik,
terutama terma dan istilah khas yang digunakan dalam Studi Islam.
Hasil penelitian diharapkan dapat mendeskripsikan kecendrungan
para ahli di bidang Studi Islam dalam menggunakan kata dan
istilah yang mengandung unsur linguistik dalam kajiannya.
Selanjutnya hasil penelitian akan mendeskripsikan posisi linguistik
dalam kajian kelslaman yang dituturkan oleh para ahli.

D. Metodologi

Penelitian ini dilakukan untuk mengungkap berbagai hal
tentang Studi Islam dalam Perspektif Linguistik. Pengumpulan
data linguistik dilakukan dengan pendekatan Content Analysis.
Analisis data berasal dari ilmu-ilmu Islam, terdiri dari llmu Tafsir,
Ilmu Kalam, Ilmu Figh, dan Filsafat Islam. Pembahasan pada
buku yang merupakan hasil penelitian ini diselesaikan menjadi
9 (Sembilan) bagian yang saling terkait satu dengan yang lain

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik e




yang saling mendukung yang terdiri dari Pendahuluan, Studi
Islam dalam Perspektif Linguistik, Model Studi Islam, Sejarah
Perkembangan Studi Islam, Dinamika Pemikiran Manusia, Al-
Qur’an sebagai Teks Dasar yang Utama, Epistemologi Keilmuan
Islam, Studi Islam dan Isu-isu Kontemporer, dan Studi Islam Pasca
Covid-19.

E. Sistematika Pembahasan

Pembahasan yang hendak diselesaikan dalam buku
dan penelitian ini akan disusun dalam bagian-bagian yang
terkait antara satu dan lainnya, sehingga alur pola pikir yang
ditampilkan kesatuan yang saling mendukung. Bagian pertama
tentang pendahuluan lazim disajikan di awal, disamping karena
menjadi dasar dan pusaran kajian berikutnya, juga menjadi
pertanggungjawaban akademis bagi seluruh pembacanya.

Pada bagian kedua dibicarakan secara komprehensif tentang
Studi Islam dalam Perspektif Linguistik. Oleh karena itu, hal-hal
yang yang menjadi kajian dalam buku ini adalah unsur-unsur
yang bersifat doktriner sebagai pijakan awal yang selanjurnya
dibangun bangunan lain yang baru untuk menjadikan kekokohan
religious menjadi lebih bermakna bagi kehidupan selanjutnya.
Pada bagian berikutnya Al-Quran sebagai Teks Dasar yang Utama
dan Epistemologi keilmuan Islam.

Selanjutnya pada bagian lain akan dibahas hal yang terkait
dengan usaha akademis untuk mencapai suatu integrasi antara
normativitas dan rasionalitas. Hal ini dikemas dalam Studi
Islam dan Isu-isu Kontemporer yang tetap berpegang pada
prinsip kebenaran, agar tidak terjebak pada pandangan yang
skuler yakni menafikan pandangan dan perasaan religious yang
mendalam pada sikap dan perilaku, sehingga terhindar dari sikap
memaksakan kehendak dan tidak toleran terhadap perbedaan
pendapat.

° Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




STUDI ISLAM DALAM
PERSPEKTIF LINGUISTIK

A. Pengertian Studi Islam

[Imu-ilmu keagamaan disebut oleh Imam Abu Hamid al-Gazali
sebagai uliimuddin pada abad 10-11 dan tradisi berpikir keilmuan
dalam Religious Studies kontemporer yang telah memanfaatkan
kerangka teori dan metodologi yang digunakan oleh ilmu-ilmu
sosial dan humanities yang berkembang sekitar abad ke-18 dan 19
telah menjadi studi Islam atau kajian Islam (Islamic Studies, Dirdsat
Islamiyyah), yaitu usaha sadar dan sistematis untuk mengetahui
dan memahami serta membahas secara mendalam tentang seluk-
beluk agama Islam, baik berhubungan dengan ajaran, sejarah
maupun praktik-praktik pelaksanaannya secara nyata dalam
kehidupan sehari-hari, sepanjang sejarahnya.'

Perkembangan kajian Islam akhir-akhir ini mulai

menunjukkan gejala bahwa Islam tidak lagi dipahami hanya dalam
pengertian historis dan doktriner, tetapi telah menjadi fenomena

! Amirudin Amirudin dan Masayu Mashita Maisarah, “Karakteristik Kajian Islam
Kontemporer: Dialektika Barat Dan Timur,” Eduprof : Islamic Education Journal 2, no. 1
(25 Maret 2020): 18-38, doi:10.47453/eduprof.v2il.29.




yang kompleks. Islam tidak hanya terdiri dari rangkaian petunjuk
formal tentang bagaimana seorang individu harus memaknai
kehidupannya. Islam telah menjadi sistem budaya, peradaban,
komunitas politik, ekonomi dan bagian sah dari perkembangan
dunia.?

Usaha mengkaji Islam tersebut dalam kenyataannya tidak
hanya dilakukan oleh umat Islam, melainkan dilaksanakan pula
oleh non muslim, mereka sering mengatakan dengan mulutnya
apa yang tidak sesuai dengan isi hatinya (QS. Ali Imran [3]: 167).
Studi Islam di kalangan umat Islam tentunya sangat berbeda tujuan
dan motivasinya dengan yang dilakukan oleh orang non muslim
yang dikenal dengan kaum orientalis (istisyrdqy), yaitu orang Barat
yang mengadakan studi tentang dunia Timur, termasuk dunia
orang Islam. Di kalangan umat Islam, studi Islam bertujuan untuk
memahami dan mendalami serta membahas ajaran-ajaran Islam
agar mereka dapat melaksanakannya dengan benar. Sedangkan
para orientalis, studi Islam bertujuan untuk mempelajari seluk-
beluk agama dan praktik-praktik keagamaan yang berlaku di
kalangan umat Islam, yang semata-mata sebagai ilmu pengetahuan
(Islamologi). Namun sebagaimana ilmu pengetahuan pada
umumnya, maka ilmu pengetahuan tentang seluk-beluk agama
dan praktik-praktik keagamaan Islam tersebut bisa dimanfaatkan
untuk tujuan-tujuan tertentu, baik yang positif maupun negatif.?

Pentingnya metodologi dalam kajian Islam tidak bisa
diabaikan. Metodologi memberikan fondasi untuk mengkaji
berbagai aspek Islam dalam kerangka yang sistematis dan objektif.
Dalam tradisi ilmiah, metodologi ini seringkali bersumber dari
ilmu-ilmu sosial dan humaniora, dan diterapkan untuk memahami

2 Amin Abdullah, “Kata Pengantar,” dalam Approach to Islam in Religious Studies, ed. oleh
Richard C. Martin (Yogyakarta: Suka Press, 2010), vii.

* Farida Ulvi Naimah, “Visi Islam Dalam Agama dan Peradaban Dalam Perspektif
Marshall G.S Hodgson,” Al-"*Adalah : Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 2, no. 3 (6
November 2017): 205-14, doi:10.31538/adlh.v2i3.429.

Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




fenomena keagamaan dari berbagai sudut pandang baik dari sudut
teologi, sejarah, atau budaya. Dengan demikian, metodologi yang
dipilih akan sangat mempengaruhi hasil dan interpretasi dari
suatu kajian. Oleh karena itu, memilih metodologi yang tepat dan
objektif adalah langkah krusial dalam studi Islam.

Dalam konteks global, studi Islam telah menjadi subjek yang
mendapat perhatian luas dari berbagai disiplin ilmu. Oleh karena
globalisasi dan isu-isu geopolitik, seperti terorisme dan konflik
antar-etnis, studi ini tidak hanya relevan bagi umat Islam, tetapi
juga bagi masyarakat dunia pada umumnya. Hal ini menimbulkan
tantangan dan peluang untuk mempertimbangkan kerangka kerja
multidisiplin dalam kajian Islam. Untuk itu, kolaborasi antara
para akademisi dari berbagai latar belakang disiplin ilmu menjadi
semakin penting untuk memahami fenomena yang kompleks ini.

Satu aspek yang cukup sering menjadi fokus dalam studi Islam
adalah relasi antara Islam dan negara. Dalam berbagai negara
dengan mayoritas penduduk Muslim, hukum dan kebijakan
negara seringkali terpengaruh oleh prinsip-prinsip Islam.
Namun, implementasinya bervariasi dari satu negara ke negara
lain, tergantung pada konteks budaya dan sejarah. Ini membuka
peluang untuk kajian komparatif yang bisa memberikan wawasan
tentang bagaimana ajaran Islam diintegrasikan dalam sistem
pemerintahan dan hukum di berbagai negara.

Seiring dengan kemajuan teknologi informasi, studi Islam
juga mulai memanfaatkan teknologi ini sebagai alat bantu dalam
penelitian. Media digital, jaringan sosial, dan basis data besar (big
data) telah dimanfaatkan untuk memahami bagaimana informasi
keagamaan disebarkan dan bagaimana umat Islam berinteraksi
dalam ruang digital. Teknologi ini tidak hanya mempermudah
akses ke sumber-sumber informasi, tetapi juga membuka peluang
baru dalam metodologi penelitian, seperti analisis sentimen dan
pemodelan data.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik a




Tantangan lain dalam studi Islam adalah bagaimana
mempertahankan objektivitas dalam penelitian. Adanya berbagai
kelompok dan aliran dalam Islam, serta pengaruh kuat dari konteks
politik dan budaya, bisa mempengaruhi objektivitas sebuah
kajian. Oleh karena itu, penting untuk selalu mempertimbangkan
faktor-faktor ini dan berusaha untuk menjaga keseimbangan
antara mendalami aspek-aspek teologis dan mempertahankan
keobjektifan ilmiah. Dengan demikian, studi Islam akan terus
berkembang sebagai bidang akademis yang dinamis dan relevan
dengan tantangan zaman.

Dalam kajian Islam, peran gender dan isu-isu terkait juga
menjadi aspek yang mendapatkan perhatian khusus. Isu seperti
hak-hak perempuan dalam Islam, peran perempuan dalam
kehidupan sosial dan keluarga, serta bagaimana ajaran Islam
mempengaruhi status dan posisi perempuan di masyarakat
adalah beberapa fokus dalam studi ini. Penelitian terhadap isu-isu
gender ini tidak hanya relevan untuk umat Islam sendiri tetapi
juga memberikan kontribusi kepada disiplin ilmu gender studies.

Kajian terhadap literatur dan naskah kuno juga menjadi bagian
integral dari studi Islam. Manuskrip-manuskrip yang ditulis oleh
para ulama dan pemikir Muslim dari berbagai periode sejarah
memberikan gambaran mendalam tentang evolusi pemikiran dan
praktis dalam agama ini. Analisis tekstual dari sumber-sumber
ini seringkali membutuhkan pendekatan interdisipliner yang
melibatkan ilmu sejarah, filologi, dan hermeneutika.

Isu-isu etika juga menjadi topik yang semakin penting dalam
studi Islam, terutama dalam konteks bioetika, etika bisnis, dan
etika lingkungan. Dengan semakin kompleksnya dunia modern,
pertanyaan mengenai bagaimana etika dan nilai-nilai Islam dapat
diaplikasikan dalam situasi kontemporer menjadi semakin relevan.
Ini mencakup isu-isu seperti penggunaan teknologi dalam konteks

e Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




medis, etika dalam transaksi finansial, dan tanggung jawab etika
terhadap alam sekitar.

Sejalan dengan globalisasi, studi Islam juga harus
mempertimbangkan konteks lokal dan regional. Banyak negara
dengan populasi Muslim minoritas juga memiliki tradisi dan
interpretasi Islam yang unik. Maka, mengkaji bagaimana Islam
diadaptasi dan diinterpretasikan dalam berbagai konteks budaya
dan sosial menjadi penting. Ini akan membantu dalam memahami
bagaimana ajaran dan prinsip-prinsip Islam mempengaruhi dan

dipengaruhi oleh konteks lokal.

Kritik dan refleksi internal juga merupakan bagian dari
perkembangan dinamis dalam studi Islam. Berbagai tokoh dan
kelompok di dalam komunitas Muslim sendiri telah melakukan
usaha kritis terhadap tradisi dan praktek-praktek dalam agama
ini. Inisiatif-inisiatif ini sering kali mengajukan pertanyaan-
pertanyaan kritis tentang dogma, interpretasi hukum, dan
masalah-masalah sosial yang dihadapi oleh komunitas Muslim.
Upaya-upaya ini berkontribusi pada perkembangan metodologi
dan perspektif yang lebih inklusif dan reflektif dalam studi Islam.

B. Islam Normatif dan Islam Historis

Ketika seorang peneliti melakukan penelitian atau studi Islam,
diperlukan adanya kejelasan Islam mana yang akan diteliti; Islam
pada level mana. Apakah Islam normatif dan Islam historis,* atau

* Perbedaan antara Islam normatif dan Islam historis dapat ditemukan dalam dua karya
Fazlul Rahman: Pertama, Islam (Chicago: The University of Chicago Press, 1966).
Buku ini membahas hampir seluruh cabang ilmu pengetahuan kelslaman, memuat
beberapa judul antara lain Al-Quran, Muhammad, Hadis, Fiqih, Teologi Dialektik,
Syari’ah, Filsafat, Doktrin-doktrin Sufi dan Organisasinya, Perkembangan Mazhab,
Pendidikan, Perkembangan Islam Pra modern pada masa modern dan kedua, Islam
and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago Press, 1982).
Buku ini digunakan pendekatan yang lebih kritis dalam pembahasan ilmu-ilmu
kelslaman. Pergumulan intelektual Islam, menurut pandangannya, selama ini tidak
diarahkan untuk pencapaian gagasan yang baru, melainkan hanya dimanfaatkan untuk
mempertahankan pengetahuan yang telah ada; metode perdebatan dianggap sebagai

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik




dengan sebutan hampir sama, yaitu Islam sebagai wahyu dan
Islam sebagai produk sejarah.’ Islam sebagai wahyu didefinisikan
sebagai berikut:

G sz 1 e o 102 5 ) 8

S5
../.'SM/
022D

“wahyu ilahi yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw. untuk
kebahagiaan kehidupan dunia dan akhirat”.

Sedangkan Islam historis atau Islam sebagai produk sejarah
adalah Islam yang dipahami dan Islam yang dipraktikkan kaum
Muslimin di seluruh penjuru dunia, mulai dari masa Nabi
Muhammad Saw. sampai sekarang.

Selain pengelompokan Islam normatif dan Islam historis,
ada ilmuwan yang membuat pengelompokan lain, seperti
pengelompokan yang dilakukan Nasr Hamid Abu Zaid yang
mengelompokkan menjadi tiga wilayah (domain).

Pertama, wilayah teks asli Islam (the original text of Islam),
yaitu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad yang autentik.

Kedua, pemikiran Islam yang merupakan ragam penafsiran
terhadap teks asli Islam. Pemikiran Islam ini disebut hasil ijtihad
terhadap teks asli Islam, seperti tafsir dan fikih. Dalam kelompok
ini ditemuan empat pokok cabang: (1) hukum/fikih, (2) teologi,
(3) filsafat, dan (4) tasawuf/mistik. Hasil ijtihad dalam bidang
hukum/fikih berupa produk berbentuk: (a) fikih, (b) fatwa, (c)
yurisprodensi (kumpulan putusan hakim), (d) kodifikasi/unifikasi,
yang berupa undang-undang dan kompilasi.

jalan yang terbaik untuk memenangkan dan hampir menjadi metode pengganti bagi
usaha intelektual untuk menghasilkan dan menangkap isu-isu baru yang aktual. Baca M.
Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-Interkonenetif
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), h. 26-28.

> M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalamTeori dan Praktik (Pustaka Pelajar,
1998).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Ketiga, praktik yang dilakukan kaum Muslimin. Praktik
ini hadir dalam berbagai macam dan bentuk sesuai dengan
latar belakang sosial (konteks). Sebagai contoh praktik shalat
Muslim di Pakistan yang tidak meletakkan tangan di dada; dan
di bidang ritual keagamaan, seperti memperingati kelahiran Nabi
Muhammad Saw. dan praktik amalan yang bermacam-macam di
kalangan Muslim pada bulan Ramadan.

Abdullah Saeed juga membagi Islam menjadi tiga tingkatan,
dengan formulasi yang beda sebagai berikut:

Tingkatan pertama adalah nilai pokok/dasar/asas,
kepercayaan, ideal dan institusi-institusi.

Tingkat kedua adalah penafsiran terhadap nilai dasar tersebut,
agar nilai-nilai dasar tersebut dapat dilaksanakan/dipraktikkan.

Tingkat ketiga adalah manifestasi/praktik berdasarkan pada
nilai-nilai dasar tersebut yang berbeda antara satu negara dengan
negara lain, bahkan antara satu wilayah dengan wilayah lain.
Perbedaan terjadi karena perbedaan penafsiran dan perbedaan
konteks dan budaya.

Terhadap tingkatan pertama, ada persetujuan yang besar di
antara muslim, seperti keesaan Allah, bahwa Al-Quran adalah
wahyu Allah, wajib shalat lima waktu sehari semalam, puasa
di bulan Ramadan, membayar zakat, melakukan haji bagi yang
mampu, hukum minum minuman yang memabukkan adalah
dilarang, berbuat zina adalah dilarang.

Pada tingkat kedua, ada perbedaan pendapat di kalangan
muslim. Misalnya sentuhan yang membatalkan wudu’ Ada
ulama yang berpendapat sentuhan yang membatalkan wudu’
adalah semua sentuhan antara laki-laki dan perempuan yang
sudah dewasa tetapi bukan tua bangka. Sementara ulama lain
berpendapat bahwa sentuhan yang membatalkan wudu’ adalah
kumpul suami istri (jima’).

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Pada tingkatan ketiga dicontohkan oleh Abdullah Saeed
dengan warna dan model pakaian yang dipakai muslim untuk
shalat, warna dan model pakaian shalat demikian beragam di
kalangan muslim di belahan dunia. Termasuk ajaran dasar Islam
menurut Abdullah Saeed adalah (1) mengakui keesaan Allah, dan
(2) menegakkan keadilan ekonomi sosial.®

Pengelompokan lain adalah oleh Ibrahim Abu Rabi, meski
mencampurkan antara pelapisan dengan pengelompokan.
Menurut Ibrahim, Islam dikelompokkan menjadi 4 (empat), yaitu:

Pertama, Islam sebagai dasar ideologi atau filosofi (the
ideological/pholosiphical base),

Kedua, Islam sebagai dasar teologi (the theological base),
Ketiga, Islam pada level teks (the level of the taxt), dan

Keempat, Islam pada level praktik (the level of anthropological
reality).”

Maksud Islam pada level ideologis adalah landasan gerakan
sekelompok orang atau komunitas yang mengatasnamakan Islam.
Maka pada tingkatan ini Islam identik dengan ideologi sosialis,
ideologi kapitaalis, dan ideologi-ideologi lainnya.

Setiap agama mempunyai kepercayaan adanya kekuatan gaib
(maha) di luar kekuatan dan kemampuan manusia. Karena itu
pada tingkatan ini agama Islam tidak berbeda dengan agama
lain, baik agama samawi, seperti Yahudi, Nasrani (Kristen)
maupun agama bumi, seperti Budha, Hindu, Kong hu Chu dan
semacamnya. Pada dataran ini lalu muncul istilah bahwa semua
agama sama. Kesamaan dimaksud adalah sama-sama mengakui
adanya kekuatan super natural tersebut.

¢ Abdullah Saeed, Islam in Australia (Allen & Unwin, 2003).
7 Khoiruddin Nasution, Pengantar Studi Islam Dilengkapi Pendekatan Integratif-
Interkonektif (Multidisipliner) (Rajawali Press, 2018), 15.

Q Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Sedangkan Islam sebagai dasar teologi/filosofi berarti berserah
kepada satu tuhan. Prinsipnya pada tingkatan ini lah agama yang
didefinisikan sebagai pengakuan terhadap adanya hubungan
manusia dengan kekuatan gaib yang harus dipatuhi, pengakuan
terhadap adanya kekuatan gaib yang menguasai manusia,
kepercayaan pada suatu kekuatan gaib yang menimbulkan cara
hidup tertentu.

Maksud Islam pada level teks, sama dengan teori Nasr Hamid
Abu Zaid, yakni teks asli sumber ajaran Islam berupa Al-Qur’an
dan Sunnah Nabi Muhammad Saw.

Islam pada level paraktik, adalah praktik yang dilakukan kaum
muslimin dalam berbagai macam latar belakang sosial dan tradisi.

Munculnya pengelompokan Islam yang berbeda seperti
dikemukakan di atas dilatar belakangi oleh perbedaan konteks
dan kepentingan pemikir yang menjelaskan. Menurut Nasr Hamid
Abu Zaid pengelompokan tersebut dimaksudkan untuk tujuan
domain studi Islam. Sedangkan Abdullah Saeed dalam konteks
untuk menjelskan ada ajaran pokok yang disepakati, ada pula
ajaran sebagai hasil ijtihad dan praktik yang muncul perbedaan.
Ibrahim M. Abu Rabi’ mengelompokkan Islam dalam berbagai
perspektif; perspektif ideologis, teologis, nash atau teks dan
antropologis.

Untuk kepentingan pembahasan dan analisis dalam studi
Islam yang lebih tepat digunakan teori yang mengelompokkan
Islam menjadi 3 (tiga) level, yaitu: Pertama, Islam pada level teks
asli (original text) berupa Al-Quran dan Sunnah Nabi Muhammad
Saw. yang autentik. Pada level ini dapat disebut kaum Muslim di
seluruh dunia, mempunyai Al-Qur’an dan Sunnah yang sama,
kecuali kelompok Syi’ah yang mempunyai kategori Sunnah
tersendiri; Kedua, Islam pada level pemahaman atau penafsiran
terhadap teks asli (hasil ijtihad). Pada level ini Islam dapat pula
disebut Islam sebagai hasil/produk pemikiran/ijtihad. Pada

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




level ini penafsiran dan pemahaman muncul banyak sekali, dan
Ketiga, Islam pada level praktik muslim dalam kehidupan nyata
sesuai dengan latar belakang historis, budaya dan tradisi masing-
masing. Dengan mengetahui dan memahami ragam, dimensi,
dan level Islam tersebut secara benar, akan memudahkan peneliti
melakukan studi atau meneliti Islam agar terhindar dari kesesatan
berpikir.

Perkembangaan baru ilmu-ilmu kelslaman, setelah
diperkenalkan dan dihubungkan dengan wacana filsafat ilmu®
dan penggunaan sebuah pendekatan dengan tiga dimensi untuk
melihat fenomena agama Islam, yakni pendekatan yang berunsur
linguistik-historis, teologis-filosofis, dan sosiologis-antropologis
pada saat yang sama. Tentang apa dan bagaimana pendekatan
tersebut sudah banyak ditulis oleh para ahlinya. Yang didiskusikan
di sini adalah masalah sifat dan bentuk hubungannya atau saling
keterhubungan, antara ilmu-ilmu kelslaman yang berdasarkan
teks dengan menggunakan pendekatan linguistik dan filologis,
dan studi kelslaman yang berasal dari hasil pemikiran, ide-ide,
norma-norma, konsep-konsep, dan doktrin-doktrin dengan
menggunakan pendekatan teologis dan filosofis serta studi
kelslaman yang menekankan pada masalah yang berkaitan dengan
interaksi sosial dalam konteks budaya dan kesejarahan dengan
menggunakan sebuah pendekatan sosiologis, antropologis dan
psikologis.

Hubungan antara ketiga macam pendekatan tersebut apakah
harus linier, paralel ataukah sirkuler? Berdasarkan pengamatan
penulis dalam uraian terdahulu, penulis berkeyakinan bahwa

8 Filsafat Ilmu yaitu bagian dari epistemologi yang secara spesifik mengkajji hakekat
ilmu; Filsafat Ilmu merupakan penelaahan secara filsafat terhadap beberapa pertanyaan
mendasar akan hakekat ilmu itu sendiri, dari pendapat-pendapat itu pada akhirnya
menmiliki keterkaitan sehingga menjadi persoalan semakin mudah untuk memahaminya.
Baca Mukhtar Latif, Orientasi ke Arah Pemahaman Filsafat Ilmu (Jakarta: Kencana
Prenadamedia group, 2014), h. 23-24.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




menentukan bentuk hubungan antara ketiga tradisi keilmuan
tersebut adalah jauh lebih penting daripada hanya membiarkan
diri kita menerima begitu saja kebenaran dari setiap tradisi
akademik dalam domainnya masing-masing secara sendiri-
sendiri.

Para pendukung model “linier” akan lebih senang menyatakan
keunggulan, kalau tidak eksklusivitas, tradisi keilmuannya sendiri.
Apabila ia berasal dari tradisi sosial-antropologis, dia akan
menyatakan bahwa pendekatannya, yang sosial-antropologis,
adalah lebih baik dan lebih tepat dibanding dengan tradisi
pendekatan keilmuan lainnya. Demikian juga masing-masing
sarjana yang menggunakan pendekatan filosofis, historis, dan
teologis akan mengatakan hal yang sama. Dia akan bekerja dalam
sebuah sistem yang tertutup. Dia menjadi kurang peka dan kurang
memperhatikan hasil karya maupun riset yang telah dihasilkan
dengan menggunakan perspektif yang berbeda dengan tradisinya
sendiri.

IImuwan yang mengadopsi model hubungan yang “pararel”
diwakili oleh sarjana-sarjana muslim yang mendapatkan
latihan-latihan akademik dalam tradisi filsafat filologi dan sosial-
antropologi. Namun dia tidak memiliki pandangan akademik
yang memadai untuk menggabungkan masing-masing wacana
keilmuan tersebut ke dalam sebuah analisis yang terpadu.
Perbedaan antara pendukung yang “linier” dengan “paralel”
adalah (1) hanya menguasai satu tradisi pembelajaran akademik,
dan (2) menguasai berbagai tradisi, tetapi tidak mampu untuk
meramu berbagai tradisi itu menjadi satu unit analisis terpadu.

Dengan mengambil model hubungan yang “sirkuler” di sisi
lain, sarjana Muslim yang mengikuti model ini akan menyadari
sepenuhnya, dan akan mempertimbangkan keseluruhan dari
ketiga pendekatan multi dimensi dalam mempelajari ilmu-
ilmu kelslaman sebagai satu entitas yang utuh, sekaligus

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




dengan implikasi-implikasi dan konsekuensi-konsekuensinya.
Memadukan ketiga pendekatan ini ke dalam satu pandangan
akademik yang terintegrasi akan membuat seseorang menjadi
lebih tanggap terhadap dimensi sosial-antropologis dalam
keagamaan Islam. Sementara dalam waktu yang sama ia akan
tetap memperhatikan aspek-aspek filosofis dan fenomenologisnya.
Terakhir, dia akan mempertimbangkan juga problem-problem
linguistik dan filologis dalam tradisi Islam.’

Model Pola Hubungan Sirkuler

Nalar
Bayani

Tekstual

Kontektual-
Historis-empiris

N ——

Dengan demikian, ilmu-ilmu kelslaman yang kritis,
sebagaimana permyataan Fazlur Rahman dan Mohammed
Arkoun beserta kolega-kolega mereka yang memiliki keprihatinan
yang sama, hanya akan dapat dibangun secara sistematik
dengan menggunakan model gerakan tiga pendekatan secara
sirkuler, di mana masing-masing dimensi dapat berinteraksi,
berinterkomunikasi satu dengan lainnya. Masing-masing
pendekatan berinteraksi dan dihubungkan dengan yang lainnya.
Tidak ada satu pendekatan maupun disiplin yang dapat berdiri
sendiri. Gerakan dinamis ini pada esensinya adalah hermeneutik.

Nalar Burhani Nalar Irfani

° M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-interkonektif
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 64-65.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




C. Objek Kajian Studi Islam

Objek kajian studi Islam atau sasaran studi Islam adalah
seluruh pembicaraan Islam, mulai dari level/tingkat wahyu berupa
nas, hasil pemikiran para ulama, sampai pada level praktik yang
dilakukan masyarakat muslim. Dengan adanya berbedaan level
kajian menentukan juga perbedaan pendekatan dan metode yang
digunakan. Untuk mempermudah pemahaman tentang objektif
kajian atau studi Islam diperlukan sistematisasi atau pembidangan
tertentu. Berikut adalah uraian singkat dari sistematisasi atau
pembidangan tersebut.'

Mengkaji Islam sejatinya adalah menjelaskan objek kajian
dalam Islam. Para ulama dan pemikir membuat pengelompokan
dan istilah yang berbeda. Diantara mereka ada yang menyebut
disiplin keilmuan, ada pula yang menyebut pengelompokan
keilmuan atau berbandingan keilmuan. Dengan demikian,
pembahasan ini ketiga istilah tersebut digunakan untuk maksud
pembahasan yang sama, pengelompokan atau penjenisan atau
klasifikasi ajaran Islam. Seperti uraian sebelumnya, sejumlah
ulama tradisional mengklasifikasikan ajaran Islam menjadi tiga

aspek, yaitu:
1. Akidah
2. Syariah

3. Akhlak/tasawuf

Sejumlah ulama lain mengelompokkannya menjadi:
1. Ilmukalam

2. Ilmu fikih, dan

3. Ilmu akhlak

1Y Muhammad Figih Syamsul Arifin, Erfan Efendi, dan Nina Sutrisno Yanti Nurhayati,
“Agama dan Sains Dalam Struktur Pembidangan Studi Islam di Indonesia,” Al-Adabiya:
Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan 17, no. 1 (12 Desember 2022): 67-87, d0i:10.37680/
adabiya.v17il1.1715.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik Q




Pemikir kontemporer berpandangan berbeda
dalam membidangkan studi Islam. Ada pemikir yang
mengelompokkannya berdasar kronologi kelahirannya, yakni:

1. Ketatanegaraan dan hukum,

2. Teologi,

3. Tasawuf’ dan

4. Filsafat."

Nasr Hamid Abu Zaid, ilmuwan kontemporer asal Mesir yang
sekarang tinggal di Belanda mengelompokkan:

1. Hukum,

2. Teologi,
3. Filsafat, dan
4

Tasawuf/mistik.'?

Fazlur Rahman dalam pembahasannya tentang Islam
membagi menjadi:

1. Kehidupan Nabi Muhammad, baik berhubungan dengan
wahyu yang diterima maupun tantangan dan strategi
untuk menghadapi umat Yahudi dan Kristen,

Al-Quran,

Sunnah Nabi Muhammad,

Struktur hukum Islam,

Dialog antara teolog dan perkembangan dogma,

Syariah,

N »

Perkembangan filsafat,
8. Praktik dan ajaran sufi,

" Nourouzzaman Shiddigqi, Jeram-jeram Peradaban Muslim (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1996), 112.

2 Nasr Abu Zaid, “the textuality of the koran,” dalam Islam and Europe in Past and Present,
ed. oleh W. R; Vliet-Leigh Hugenkoltz K van (Wassenaar: NIAS, 1977), 43.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




9. Organisasi sufi,

10. Perkembangan aliran-aliran (sectarian),

11. Pendidikan,

12. Gerakan pembaruan pra-modern, dan

13. Warisan dan prospek ke depan (legacy and prospects).”

Harun Nasution membagi studi Islam dengan menyebutkan
Aspek Studi Islam menjadi 7 (tujuh), yakni:

Mistisisme, dan

1. Ibadah atau Latihan Spiritual dan Ajaran Moral,
2. Politik,

3. Hukum,

4. Teologi,

5. Falsafah,

6.

7.

Pembaruan Islam.!*

Perkembangan Ilmu Agama Islam menurut Lembaga Ilmu
Pengetahuan Indonesia (LIPI) adalah:
1. Sumber ajaran Islam,
Pemikiran Dasar Islam,
Hukum Islam dan Pranata Sosial,
Sejarah dan Peradaban Islam,
Bahasa dan Sastra Islam,
Pendidikan Islam,
Dakwah Islam, dan

8. Perkembangan Modern/Pembaruan dalam Islam."

N w D

3 Fazlul Rahman, Islam (Chicago: The University of Chicago Press, 1966).

' Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: UI-Press, 1986).

15 Tkandar Zulkarnain dan H. Zarkasyi Abdul Salam, “Pembidangan Ilmu Agama Islam
pada Perguruan Tinggin Agama Islam di Indonesia” (Penerbit Balai Penelitian P3M
IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 1995), 89.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Bahasan yang termasuk kelompok sumber ajaran Islam adalah:

1. Ilmu-ilmu Al-Quran, yang meliputi Tarikh Al-Qur’an,
Asbab al-nuzul, Balaghah Al-Qur’an, Qiraat Al-Quran,
Falsafah Al-Quran dan Uslub Al-Qur’an,

2. Ilmu Tafsir, yang meliputi Pengantar Ilmu Tafsir, Tafsir
Al-Qur’an, Tafsir ayat al-Ahkam, Tarikh Tafsir wa al-
Mufassirun, Mazahib al-Tafsir, bahasan Kitab-kitab Tafsir.

3. Ilmu Hadis, yang meliputi Pengantar Ilmu Hadis, Syarah
Hadis, Hadis Ahkam, Maani al-Hadis, Rijal al-Hadis,
Tarikh Hadis wa al-Muhaddisun, Falsafah al-Hadis, Tarjih
wa al-Tadil, Bahasan Kitab-kitab Hadis, dan

4. Perkembangan Modern/Pembaruan dalam Studi Hadjis.

Bahasan yang termasuk kelompok Pemikiran Dasar Islam
adalah:

1. Ilmu Tauhid/Ilmu Kalam, yang meliputi Sejarah IImu
Kalam, Aliran-aliran Ilmu Kalam, dan Teologi Aliran
Modern,

2. Filsafat, yang meliputi Filsafat Islam Klasik, Filsafat
Metafisika, Filsafat Estetika, Filsafat Etika, Mantiq/Logika,
Filsafat Ilmu, Filsafat Ontologi, Filsafat Epistemologi, dan
Filsafat Aksiologi,

3. Tasawuf, yang meliputi [lmu Tasawuf, Sejarah Tasawulf,
Tasawuf Akhlaki, Tasawuf Salafi, Tasawuf Sunni, Tasawuf
Falsafi, dan Tasawuf Perbandingan,

4. Perbandinga Agama, yang meliputi Metode dan Sistem
Perbandingan Agama, Sejarah Agama, Sosiologi Agama,
Antropologi Agama, Filsafat Agama, dan

5. Perkembangan Modern/Pembaruan dalam bidang Politik,
Hukum, Ekonomi, dan Budaya.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Kelompok Hukum Islam dan Pranata Sosial adalah:

1. Usul Fikih, yang meliputi Usul Fikih Mazhab-mazhab,
Perbandingan Mazhab-mazhab Usul Fikih, Qawa’id
Fighiyah, Filsafat Hukum Islam, dan Perkembangan
Modern/ Pembaruan dalam bidang Usul Fikih,

2. Fikih Islam, meliputi Ilmu Fikih, Tarikh Tasyri, Mazhab-
mazhab Fikih, Perbandingan Mazhab-mazhab Fikih,
Masz’il Fighiyah, al-Murafaa/Acara Peradilan Agama, dan
Perkembangan Modern/Pembaruan dalam bidang fikih,

3. Pranata Sosial, yang meliputi Fikih Ibadah, Fikih
Munakahat (Ahwal al-Syakhsyiyah), Fikih Muamalat,
Fikih Jinayat, Fikih Siyasah/masalah-masalah kenegaraan,
antara lain hak sipil/perdata, kepolisian, dan kemiliteran,
Fikih Ekonomi, Sejarah Peradilan Agama, Peradilan Islam,
Peradilan Agama di Indonesia, dan Lembaga-lembaga
Islam,

4. Ilmu Falak dan Hisab, yang meliputi astronomi praktis,
tata kordinat, perhitungan awal shalat, arah kiblat,
perbandingan tarikh, perhitungan awal bulan qamariyah,
dan perhitungan gerhana bulan dan matahari.

Bahasan Sejarah dan Peradaban Islam adalah:

1. Sejarah Islam, yang meliputi: Sejarah Islam Klasik, Sejarah
Islam Pertengahan, Sejarah Islam Modern, Sejarah Islam
di Benua Afrika, Sejarah Islam di Timur Tengah, Sejarah
Islam di Eropa, Sejarah Islam di Amerika, Sejarah Islam
di Asia, Sejarah Islam di Indonesia dan Asia Tenggara,
Filsafat Sejarah dan historiografi Islam,

2. Peradaban Islam, meliputi Arkeologi Islam, Arsitektur
Islam, Kaligrafi, Sejarah Peradaban Islam, Kebudayaan
Islam, Sains Islam, Studi Kedaerahan Islam, dan al-Funin
al-Arabiyah wa al-Islamiyah.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Bahasan Bahasa dan Sastra Islam adalah:

1. Bahasa Arab, yang meliputi Qawa’id (nahwu, saraf),
Balaghah, Ilmu Lughah/Figh Lughah, Maharat al-
Lughawiyah, Perkembangan Modern Bahasa Arab.

2. Sastra Arab, yang meliputi Kesusastraan Arab, Tarikh al-
Adab, Perbandingan Modern Sastra Arab.

Bahasan Pendidikan Islam adalah:

1. Pendidikan dan Pengajaran Islam, yang meliputi Asas-
asas Pendidikan Islam, Metodologi Pengajaran Islam,
Perbandingan Pendidikan Islam, Asas-asas Kurikulum
Pendidikan Islam, Administrasi dan Supervisi Pendidikan
Islam, dan Perkembangan Modern / Pembaruan dalam
Pendidikan Islam, dan

2. Ilmu Jiwa (Nafs) al-Islam, yang meliputi Ilmu Jiwa
Pendidikan, Ilmu Jiwa Perkembangan, Kesehatan Mental,
dan Ilmu Jiwa Sosial.

Bahasan Dakwah Islam adalah: sosiologi agama mempelajari
bagaimana agama mempengaruhi masyarakat. Dakwah
Islam, yang meliputi Ilmu Dakwah, Penyiaran dan
Penerbitan Islam, Sejarah Dakwah, Bimbingan Sosial
Keagamaan, Filsafat Dakwah, Psikologi Dakwah,
Bimbingan dan Penyuluhan, dan Perkembangan Modern/
Pembaruan dalam Dakwah Islam.

Dalam kaitannya dengan agama Islam sebagai gejala sosial
pada dasarnya bertumpu pada konsep sosiologi agama. Pada
awalnya sosiologi agama mempelajari hubungan timbal balik
antara agama dan masyarakat. Selanjutnya sosiologi agama
mempelajari bagaimana agama mempengaruhi masyarakat,
bahkan masyarakat mempengaruhi konsep agama. Dalam

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




kajian sosiologi ini, agama dapat sebagai independent variable
(variabel bebas) maupun dependent variable (variabel terikat).
Sebab dependent variable berarti agama dipengaruh faktor/
unsur lain. Sementara sebagai independent variable berarti Islam
memengaruhi faktor/unsur lain. Sebagai contoh Islam sebagai
independent variable adalah bagaimana budaya masyarakat
Yogyakarta mempengaruhi resepsi perkawinan Islam (muslim
Yogyakarta). Contoh Islam sebagai independent variable adalah
bagaimana Islam mempengaruhi tingkah laku muslim Yogyakarta.

D. Perspektif Linguistik

Karakter Islam sebagai agama samawi yang universal dan
berlaku bagi siapa pun dan di mana pun dia berada mengharuskan
para pemeluk agama Islam untuk memahami ajaran agama dan
pemaknaannya. Islam dengan pokok-pokok ajarannya sebagai
agama universal berlaku untuk sepanjang kehidupan manusia di
bumi. Islam berasal dari kata dasar salima yang berarti penyerahan.
Tugas utama kehadiran Islam adalah untuk membersihkan
kemusyrikan dan membangun ketauhidan, menggunakan
petunjuk operasional dan sunnah Rasulullah sehingga tercapai
keadilan dalam segala kehidupan dengan satu tujuan yaitu justice.

Al-Qur'an merupakan firman Allah yang diwahyukan kepada
Nabi Muhammad Saw. melalui ruhul Amin, malaikat Jibril untuk
dijadikan sebagai pedoman hidup (way of life) bagi manusia di
setiap ruang dan waktu. Juga ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa
kitab suci ini tertuang dalam ‘lisan Arab yang jelas’ (QS, al-Nahl
[16]: 103; QS. Al-Syu’ara [26]: 195). Pemilihan bahasa Arab
oleh Tuhan sebagai bahasa komunikasi dikarenakan, tidak ada
komunikasi linguistic kecuali jika dua orang yang terlibat dalam
pembicaraan (kalam) menggunakan sistem isyarat yang sama (QS.
Al-Kahfi [18]: 93). Dalam kasus ini, Tuhan berkomunikasi dengan
menggunakan bahasa Muhammad, yaitu bahasa Arab.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Bahasa Arab bagi kaum muslimin memiliki arti penting, baik
diyakininya sebagai bahasa yang dipilih Allah, maupun merupakan
bahasa peribadatan. Karena Al-Qur’an berisi kumpulan firman
Allah, maka huruf, kata-kata, dan struktur bahasa yang terdapat
dalam Al-Qur’an adalah juga dinilai sebagai bagian dari ajaran
agama. Pada perkembangan ditemukan beberapa penyimpangan
dan kekeliruan dalam memahami Al-Qur’an, disebabkan oleh
kecenderungan dan latar belakang seorang mufassir, juga
disebabkan minimnya pengetahuan mereka terhadap ilmu-ilmu
bantu yang mesti dikuasainya, seperti pengetahuan tentang
kaidah-kaidah kebahasaan (qawd’id al-lugawiyyah), seperti ilmu
gramatika (ilmu nahwu), ilmu konjugasi (ilmu sharaf), ilmu
pembentukan kata (ilmu al-istigaq), ilmu i’rab, ilmu retorika (ilmu
al-balagah) dan sebagainya.

Oleh karena itu penting untuk mengetahui penggunaan
bahasa Al-Quran dan persoalan Studi Islam dalam Perspektif
Linguistik. Konsep Linguistik terapan dalam kajian Islam telah
diaplikasikan secara efektif sejak zaman Nabi Muhammad SAW;
dan oleh para ulama sejak beberapa abad yang lalu hingga di
era digital ini menjadi hal yang sangat penting bagi kehidupan
manusia. Linguistik terapan dan kajian Islam yang bersifat edukatif
ini terus berkembang semakin pesat seiring perkembangan dalam
komunikasi global untuk memenuhi kebutuhan hidup manusia
secara keseluruhan di dunia ini. Nilai-nilai normatif Islam dapat
diimplementasikan sesuai dengan tantangan dan perkembangan
jaman berbasis linguistik terapan dalam memaknai ajaran-
ajaran Islam yang luhur dan moderat.'® Linguistik terapan dalam
pengkajian Islam berkembang dari masa Rasulullah hingga masa
bani Abbasiyah secara dinamis untuk mengambil tafsiran yang
masih relevan hingga sekarang, bahkan hal ini dipengaruhi

!¢ Syahrial Labaso’ dan Ratna Hestiana, “Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian Islam:
Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian Islam,” Pekerti: Journal Pendidikan Islam dan
Budi Pekerti 5, no. 1 (28 Februari 2023): 1-12.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




oleh konteks dan penutur.!” Dengan demikian, pendekatan dan
metode dalam memahami Al-Qur'an menjadi penting, termasuk
pendekatan modern yang berasal dari tradisi filsafat Barat.'®
Dengan demikian, linguistik terapan dalam pengkajian Islam
menjadi bagian penting dalam pembicaraan global maupun
spesifik bagi manusia, berkaitan dengan nilai-nilai normatif Islam
dan makna yang sesuai dengan tantangan dan perkembangan
kehidupan hingga saat ini.

Pengertian tentang Islam agar mudah dimengerti perlu diawali
dengan penjelasan tiga istilah berikut, yaitu Islam, syariah, dan
wahyu. Kata Islam berasal dari kata salima (‘;_}L), berarti selamat,
tunduk, berserah.”” Seperti, kalimat salima min khatarin (J_
A5 ) berarti dia selamat dari bahaya, aslama ’ilaihi berarti,
tunduk kepadanya, dan menyerah kepadanya, jatuh kepadanya.
Kata Islam adalah kata jadi (Masdar) dari kata ’aslama, yang
berarti kepatuhan, ketundukan, dan berserah. Kata kerja aslama
yang berarti menyerahkan, mematuhi, tunduk. Maka kalau disebut
aslama amrahu ’ila Alldh, berarti dia menyerahkan urusannya
kepada Allah. Nama Islam sendiri adalah nama agama pemberian
Allah kepada Muhammad Saw. sebagai Nabi dan Rasul terakhir.’

Adapun kata syariah berasal dari kata syaraa, yasyra’u, syariah
(dx 5 —F q29 = ¢ s2). Dari segi bahasa berarti sumber air yang

7 Muhammad Ridha dan Muhammad Alfian, “Pendekatan Linguistik dalam Pengkajian
Hukum Islam Klasik,” Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 18, no. 1 (2020),
doi:10.32694/qst.v18i1.800.

'8 Mohammed Arkoun dan Robert D. Lee, Rethinking Islam, 1st edition (Routledge, 2020).

' Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic (New York: Spoken Language
Services, Inc., 1976).

% Agama Islam dibawah Nabi Muhammad Saw. bukan agama baru, karena semua agama
yang diturunkan oleh Allah Swt. memiliki pengertian Islam, yang intinya adalah
menyerahkan diri secara bulat kepada-Nya. Para Nabi dan Rasul sebelumnya juga
beragama Islam, sebagaimana dinyatakan dalam, dalam Al-Qur’an, Nabi Nuh (QS.
Yunus [10]: 71-72), Nabi Ibrahim (QS. Ali Imran [3]: 67; al-Hajj [22]: 78, Nabi Yaqub
(QS. al-Bagarah [2]: 132), Nabi Yusuf (QS. Yusuf [12]: 101), Nabi Sulaiman (QS. al-
Naml [27]:29-37), Nabi Isa (QS. Ali Imran [3]: 52), dan sebagainya. Agama yang dibawa
Nabi Muhammad jika dibandingkan dengan agama di dunia yang ada pada saat itu
adalah termasuk agama baru.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




dituju. Syari’at berarti membuat peraturan. Dapat pula berarti
pergi ke, masuk dalam, memulai, mengatur. Sedangkan wahyu
berasal dari kata waha, yaha, wahyan (\>5 — &5 — &) yang
berarti al-"isyarah (s )LWY\) memberj isyarat atau petunjuk. Maka
kata awha Allahu ’ilaihi (AJ\ s 5- 3 )berart1 Allah mewahyukan
kepadanya atau Allah memberikan isyarat atau Allah memberikan
wahyu kepadanya atau Allah memberikan petunjuk kepadanya.
Wahyu dapat pula berarti memberikan inspirasi.

Syari’at adalah suatu metode atau jalan yang harus ditempuh
oleh seseorang dalam mengarungi kehidupan dunia ini.
Syariat berdasarkan pandangan hukum Islam adalah suatu
sistem ketentuan-ketentuan yang meliputi seluruh kehidupan
manusia yang terdiri dari dua aspek yaitu : (1) syariah (aturan)
yang berfungsi sebagai petunjuk hidup dalam segala hal untuk
mencapai kesejahteraan hidup di dunia dan akhirat, dan (2)
tasfiyah (pembersihan jiwa) yang mengarah pada terbentuknya
akhlak mulia.

Menurut Istilah, Islam sebagai agama (din) dapat diidentikkan
dengan syariah dan wahyu. Studi ini menekankan pentingnya
memahami kronologi wahyu Al-Quran dalam konteks sejarah
Nabi Muhammad.?! Untuk mengetahui lebih rinci tentang hal itu
perlu terlebih dahulu dipahami definisi syariat dan wahyu. Syariat
dari segi istilah didefinisikan oleh Ahmad Az-Zarqa,*

C;"?J; Léj\ “:-i-}-:—;j \5 &3 \_L.acﬁ\j r\ §>yjf\ﬂ\ w}i;
‘éf—%ﬂ\a::,mm@r s Lt i 15Uy

“‘Kumpulan perintah dan hukum-hukum yang berkaitan dengan
kepercayan (iman dan ibadah) dan hubungan kemasyarakatan

2! Noorhaidi Hasan dkk., Literasi Keislaman Generasi Milenial, Transmisi, Apropriasi,
dan Kontestasi, vol. (Yogyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018),
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/33656/.

2 Mustafa Ahmad al-Zarqa, al-Figh al-Islami fi Thaubih al-Jadid (Bairut: Dar al-Fikr,
1968).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




(muamalah) yang diwajibkan oleh Islam yang diaplikasikan dalam
kehidupan guna mencapai kemaslahatan mayarakat’.

Sedangkan pengertian wahyu didefinisikan:
G 5 ey ade ) Lo 220 ) 23 ) F5
S lr

“Wahyu Allah yang disampaikan kepada Nabi Muhammad Saw. untuk
kebahagiaan manusia di dunia dan akhirat”.

Wahyu ini berupa dua bentuk, yakni: (1) Al-Qur’an dan (2)
Sunnah Nabi Muhammad (hadis nabi). Dengan demikian, Islam
sebagai agama (din) sama dengan syariat dan wahyu, yaitu wahyu
yang diterima nabi Muhammad s.a.w., yang mencakup semua
aspek ajaran Islam; (1) ibadah dan (2) mu’amalah atau (1) iman,
(2) Islam, dan (3) ihsan.

Secara rinci aspek ajaran syariat Islam dapat disimak dari hasil
dialog antara nabi Muhammad dengan malaikat Jibril. Pertanyaan
yang diajukan Jibril kepada nabi Muhammad s.a.w. meliputi 3
(tiga) hal, yakni:

1. ma al-iman ( oL W[apakah iman?])

2. ma al-’islam (rBK_W N L [apakah Islam?])

3. ma al-ihsan (Y| s [apakah ihsan?])

Maka dari dialog itu lahir tiga aspek ajaran Islam, yaitu:

1. rukun iman,
2. rukun Islan, dan

3. rukun ihsan

Sebagian ulama menyebutnya:
1. akidah/teologi

2. syariah/hukum/fikih, dan
3. akhlak-tasawuf

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik a




Pemikir kontemporer ‘Abd al-Wahhab Khalaf acuan fikih/
hukum misalnya menyebut 3 (tiga) hukum/aturan yang dibawa
Al-Qur’an, yakni:

1. hukum di bidang akidah (sebagai fondasi)

2. hukum di bidang tingkah laku keseharian manusia
(‘amaliyah), dan

3. akhlak-tasawuf.

Dari penyebutan kelompok kedua dan ketiga ini kemudian
muncul istilah (1) syariah dalam arti luas dan (2) syariah dalam
arti sempit. Syariah dalam arti luas sama dengan wahyu, sama
dengan syariah yang mencakup iman, Islam, dan ihsan atau
syariah yang mencakup iman, Islam, dan ihsan atau syari'ah yang
mencakup akidah, syari'ah/hukum dan akhlak. Sedangkan Syariah
dalam arti sempit adalah rukun Islam, hukum/fikih (‘amaliyah).

Pengelompokan lain adalah:

Pertama, ilmu kalam, yang membicarakan hukum-hukum
yang berhubungan dengan zat Allah dan sifat-sifatnya, iman
kepada malaikat-malaikat-Nya, iman kepada kitab-kitab-Nya,
iman kepada rasul-rasul-Nya, iman kepada hari akhir, dan iman
kepada qada dan gadar.

Kedua, ilmu fikih/hukum, atau syariah dalam arti sempit,
yang membahas hukum-hukum yang berhubungan dengan
perbuatan-perbuatan manusia dalam bidang ‘ibadah; aturan
antara Allah dan manusia, muamalah; aturan antara sesama
manusia secara umum, uqitbah; aturan antara sesama manusia
yang berkaitan dengan urusan publik, hubungan manusia dengan
lingkungan dan lainnya.

Ketiga, ilmu akhlak, yaitu karakter atau tingkah lalu
keseharian seseorang yang mencakup “pengolahan” jiwa sehingga
semakin baik, dengan cara menjalankan keutamaan-keutamaan

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




dan menjauhi perbuatan-perbuatan tercela. Akhlak diartikan
dengan tabiat atau kebiasaan. Kebiasaan ada yang positif (terpuji/
mahmiidah) ada pula yang negative (tercela/mazmuamah),
tergantung bagaimana seseorang membiasakan dirinya dengan
berakhlak positif atau negatif. Kebiasaan ini bisa diawali dengan
keterpaksaan, kemudian lambat laun menjadi biasa.”

Penjelasan lebih luas kata al-syariah, hukum Islam secara
umum dapat diartikan dalam arti luas dan dalam arti sempit.
Dalam arti luas al-syari’ah berarti seluruh ajaran Islam yang
berupa norma-norma ilahiah, baik yang mengatur tingkah laku
batin (sistem kepercayaan/doktrin) maupun tingkah laku konkret
yang individual dan kolektif. Dalam arti ini al-syariah bidentik
dengan din, yang berarti meliputi seluruh cabang pengetahuan
keagamaan Islam, seperti kalam, tasawuf, tafsir, hadis, fikih, dan
usul fikih. Sedangkan arti sempit al-syari’ah berarti norma-norma
yang mengatur system tingkah laku, baik tingkah laku individual
maupun tingkah laku kolektif.

Syariah dalam arti sempit adalah fikih dapat dijelaskan, bahwa
fikih ditinjau dari segi bahasa berarti pemahaman. Dari segi
terminologi ahli usul al-figh dan fugaha, figh didefinisikan sebagai
pengetahuan tentang atau kumpulan hukum syara’ mengenai
perbuatan atau tingkah laku manusia yang diambil dari sumber
atau dalil yang rinci.**

Objek kajian usul figh berbeda dengan objek kajian figh.
Objek kajian figh adalah hukum yang yang berhubungan dengan
perbuatan manusia beserta dalil-dalilnya yang terinci. Sedangkan
objek kajian usul figh menurut Abu Zahrah adalah mengenai

» Hj Shofiyanti Nur Zuama dan Muraeni Mursanib, “Pengaruh Kebiasaan Yang Efektif
Terhadap Kemampuan Mengelola Waktu Pribadi Pada Mahasiswa,” Kreatif 17, no. 1 (30
Oktober 2014), http://jurnal.untad.ac.id/jurnal/index.php/Kreatif/article/view/3132.

# Nurhayati Nurhayati, “Memahami Konsep Syariah, Fikih, Hukum Dan Ushul Fikih,”
Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 2, no. 2 (16 Desember 2018): 124-34, doi:10.26618/j-
hes.v2i2.1620.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




metodologi penetapan hukum-hukum figh. Figh dan usul figh
sama-sama membahas dalil-dalil syara’ akan tetapi tinjauannya
berbeda. Figh membahas dalil-dalil tersebut untuk memantapkan
hukum-hukum cabang yang berhubungan dengan perbuataan
manusia, sedangkan usul figh meninjau dari segi metode
penetapan hukum, klasifikasi argumentasi serta situasi dan kondisi
yang melatarbelakangi dalil-dalil tersebut.”

Umar Sulaiman al-‘Asqar dalam Khoiruddin Nasution?
menjelaskan tentang ruang lingkup mu’amalah adalah (a)
perkawinan dan perceraian, (b) pidana (‘ugitbah), yang mencakup
ketentuan-ketentuan (hudid), hukuman yang setimpal (gisas)
dan sanksi (ta’zir), (c) jual beli (buyir’), (d) bagi hasil (girad),
(e) gadai (rahn), (f) pengkongsian pepohonan (al-musaqah),
(g) pengkongsian pertanian (al-muzaraah), (h) upah dan sewa
(al-ijarah), (i) pemindahan utang (al-hiwalah), (j) perwakilan
dalam melakukan akad (al-wakalah), (k) pinjam-meminjam
(al-ariyah), (1) barang titipan (al-wadiah), (m) merampas (al-
gasab), (n) barang temuan (luqtah), (o) jaminan (kafalah), (p)
sayembara (al-jinlah), (q) perseroan (syirkah wa al-mudarabah),
(r) peradilan (qada), (s) wakaf (al-wagqf atau al-habs), (t) donasi,
hadiah (hibah), (u) penahanan dan pemeliharan (al-hajr), (v)
wasiat, (w) pembagian harta pusaka (fara’id).

Ibadah adalah hukum yang mengatur hubungan manusia
dengan Tuhan, seperti salat, puasa, zakat, haji, nazar, sumpah dan
sejenisnya.”” Sedangkan muamalah adalah hukum yang mengatur
hubungan antarsesama manusia, baik yang bersifat individu
maupun kolektif.®® Muamalah ini dibagi menjadi 7 (tujuh) bidang:

» Wahbah Zuhaili, Usul al-Figh al-Islami (Beirut: Dar al-Fikr, 1986), 23-24.

% Khoiruddin Nasution, Pengantar Studi Islam (Depok: PT RajaGrafindo, 1918), 9.

7 Armin Tedy, “Tuhan dan Manusia,” El-Afkar: Jurnal Pemikiran Kelslaman Dan Tafsir
Hadis 6, no. 2 (17 Oktober 2018): 41-52, doi:10.29300/jpkth.v2i6.1233.

8 Khairan M. Arif, “Pengaruh Magqashid Syariah Terhadap Figh Muamalah dan Fatwa
dalam Mewujudkan Moderasi Islam,” El-Arbah: Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Perbankan
Syariah 4, no. 01 (27 Mei 2020): 1-16, doi:10.34005/elarbah.v4i01.1054.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




bidang hukum keluarga,
bidang perdata,

bidang pidana,

bidang peradilan,

bidang perundang-undangan,

bidang ketatanegaraan, dan

N e »

bidang ekonomi dan kekayaan.”

Studi Islam Dalam Perspektif Linguistik

BIDANG
NO. KEILMUAN ISTILAH MAKSUD
1 |Ilmu Tafsir Manhaj Metode
Thariqah Sistematika
Ittijah Corak
Lawn Karakteristik
2 |IlmuKalam  |Iman Percaya dalam
hati, meyakini dan
membenarkan
Kufr Keadaan yang

berlawanan dengan iman
Amalan lahiriah dan hati

Nifaq tidak sinkron
Menyekutukan Allah
Syirik Kembali sesudah Islam
Murtad Meninggalkan perintah
Allah dan keluar dari
Fasiq jalan yang benar

¥ Abd. al-Wahhab Khalaf, Tlmu ‘Usal Figh (Maktabah al-Dakwah al-Islamiyah), 32.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Figh/Hukum
Islam

Fardhu

Sesuatu yang dituntut
oleh Syara’ supaya
dikerjakan

Wajib Sesuatu yang dituntut
oleh Syara’ untuk
dilakukan berdasarkan
dalil

Mandub Sesuatu yang dituntut
oleh Syara’ untuk
dikerjakan

Haram Sesuatu yang dituntut
oleh Syara’ untuk
ditinggalkan

Makruh Sesuatu yang dituntut

Tahrim oleh Syara’ untuk
ditinggalkan

Makruh Sesuatu yang dituntut

Tanzih oleh Syara’ untuk
ditinggalkan, tapi dengan
tuntutan tidak pasti

Mubah Sesuatu yang syara’
memberikan kebebasan
kepada mukalaf

Sah Szhhah,

fa sad Rusak
bathil batal
Filsafat Islam | Wajibul Necessary Being

Wujird

al-Tjad min | Creatio Ex Nihillo

al-‘adam

Faidh Emanasi

Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




5 |Tasawwuf Maqam:

Zuhud Tidak ingin sesuatu yang
bersifat duniawi

Taubah Mohon ampun atas
segala dosa

Wara’ Menjauhi hal-hal yang
tidak baik

Faqr berhajat, butuh, miskin

Sabr Menjauhkan diri

dari hal-hal yang
bertentangan dengan

kehendak Allah
Tawakkal Berpegang teguh pada
Allah
Ridha Tidak berusaha

menentang Qada dan
qadar dengan senang hati

Ahwal:

Muragabah |Mawas, waspada
Hubb Cinta

Rajd’ wa Harap dan cemas
khawf

Syawq Rindu

Uns Intim

Secara umum, pengertian hukum dalam Al-Qur’an sering
kali dikaitkan dengan konsep syariah, yang mencakup pedoman
dan prinsip-prinsip etika dalam berbagai aspek kehidupan. ‘Abd
al-Wahhab Khalaf, seorang pemikir kontemporer, menegaskan
bahwa Al-Quran membawa tiga jenis aturan atau hukum: (1)
Hukum iman yang berkaitan dengan aqidah dan kepercayaan,
(2) Hukum syariah yang mencakup peraturan dan norma-norma
praktis, dan (3) Hukum akhlak yang menyangkut tata krama dan

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




etika moral. Mengacu pada ketiga jenis hukum ini memungkinkan
para ulama dan mufassir memahami dan menafsirkan Al-Quran
secara lebih terstruktur dan kontekstual.

Aspek-aspek ini dari Al-Quran memperlihatkan hubungan
yang tidak terpisahkan antara teks suci ini dan kehidupan
manusia, baik dalam ranah individu maupun sosial. Di samping
itu, pemikiran-pemikiran dari ‘Abd al-Wahhab Khalaf dan
ulama lainnya menunjukkan bagaimana tradisi intelektual Islam
telah berkontribusi dalam memperkaya pemahaman mengenai
konsep hukum dan etika. Ini membuka peluang untuk dialog
antarbudaya dan antaragama dalam konteks global, terutama
dalam menghadapi berbagai tantangan etika dan hukum di era
modern ini.

Untuk memahami makna dan ruang lingkup dari tiga jenis
hukum yang dibawa oleh Al-Qur’an, penting untuk melibatkan
pendekatan interdisipliner yang melibatkan ilmu-ilmu sosial dan
humaniora, termasuk linguistik. Misalnya, ilmu semantik dan
pragmatik dapat digunakan untuk menganalisis makna kata-kata
dan konteks dalam Al-Quran, sementara ilmu sosiolinguistik
dapat membantu memahami bagaimana bahasa Al-Quran
digunakan dalam berbagai konteks sosial dan budaya.

Dalam konteks pendidikan dan pembelajaran, pemahaman
ini sangat krusial. Hal ini karena metode pendidikan harus
mempertimbangkan bagaimana materi ajaran, termasuk hukum
dan etika dalam Islam, disampaikan dan diterima oleh para siswa.
Menurut pedagogi yang berkembang di dalam tradisi Islam,
keberhasilan proses pendidikan terletak pada kemampuan untuk
mengintegrasikan aspek-aspek iman, syariah, dan akhlak dalam
kurikulum dan metode pengajaran.

Oleh karena itu, kajian linguistik terapan dalam Islam tidak
hanya relevan dalam memahami teks-teks keagamaan, tetapi

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




juga dalam praktik pendidikan, komunikasi, dan interaksi
sosial. Penerapan prinsip-prinsip linguistik dalam memahami
dan menginterpretasikan Al-Quran dan Hadits, serta dalam
penyampaian pesan-pesan keagamaan, berkontribusi dalam
pembentukan karakter individu dan komunitas yang sesuai
dengan ajaran Islam.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @







MODEL STUDI ISLAM

A. Pendahuluan

Model kajian keilmuan termasuk pembahasan epistemologi.
Epistemologi berasal dari kata episteme, yang berarti pengetahuan,
dan logos berarti teori atau ilmu. Berdasarkan pengertian bahasa,
epistemologi berarti teori atau ilmu tentang pengetahuan.'
Epistemologi dibahas tentang teori pengetahuan, yang di dalamnya
mencakup sumber, cara (metode) mendapatkan ilmu pengetahuan
dan bagaimana melakuan validasi. Dalam perspektif Barat
dikenal tiga aliran epistemologi, yaitu: rasionalisme, empirisme,
dan positivisme. Epistemologi adalah sebuah cabang filsafat
yang mempelajari ilmu pengetahuan, asal dan kaidah. Kajian
epistemologi Islam ini telah menjadi perhatian dan dilakukan oleh
pemikir Islam kontemporer Muhammad Abed al-Jabiri*

! Setiap jenis pengetahuan mempunyai ciri-ciri yang spesifik mengenai apa atau teori

hakekat (ontologi), bagaimana atau teori pengetahuan (epistemologi) dan untuk apa
atau teori nilai (aksiologi). Ketiga landasan ini saling berkaitan; ontologi ilmu terkait
dengan epistemologi ilmu dan epistemologi ilmu terkait dengan aksiologi ilmu Jujun S.
Suriasumantri, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer (Pustaka Sinar Harapan, 1996),
105; Danial, Filsafat Ilmu (Yogyakarta: Kaukaba Dipantara, 2014), 76.

Nama lengkapnya adalah Muhammad Abed al-Jabiri, seorang pakar filsafat dan
pemikiran Islam, lahir di kota Fejij Maroko pada 1936. Ia memperoleh gelar doctor pada




Model kajian epistemologi rasional berpijak pada akal sebagai
sumber ilmu pengetahuan, dan sekaligus menjadi tolok ukur
kebenaran; untuk menemukan kebenaran dan sekaligus menjadi
tolok ukur kebenaran dapat dilakukan dengan menggunakan akal
secara logis, dan benar tidaknya sesuatu diukur dengan rasional
akal. Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa objek kajian
epistemologi rasional adalah hal-hal yang bersifat abstrak-logis.
Paradigmanya adalah logis, dan metode yang dipakai adalah
ukuran rasionalitas, yakni dapat atau tidak diterima akal.

Model kajian epistemoligi empirikal berpendirian bahwa
sumber pengetahuan adalah pengamatan dan pengalaman
indrawi manusia. Maka indra manusialah yang menjadi ukuran
benar atau tidaknya sesuatu. Objek kajian epistemologi emperikal
adalah fakta empirik, dan mempunyai paradigma positivistik,
yaitu sesuatu yang dapat diamati (observable), dapat diukur
(measurable), dan dapat dibuktikanulang (verifiable). Motode
yang dipakai adalah metode ilmiah, dengan ukuran empiris, yakni
sesuai atau tidak dengan fakta.

Model kajian epistemologi positifistik merupakan
pengembangan dari empirisme. Metode positivisme yang digagas
oleh August Comte menyatakan bahwa hasil pengindraan
menurut rasionalisme adalah suatu yang tidak jelas dan tidak
sistematis. Aliran positivisme menganggap bahwa pengindraaan
itu harus dipertimbangkan oleh akal, kemudian disistemisasi
sebagai bentuk pengetahuan.

Rekonstruksi Muhammad Abed al-Jabiri tentang tipologi
epistemologi Islam adalah bayani, burhani, dan irfani. Pemikiran
al-Jabiri ini dibahas secara luas dalam bukunya: Bunyah al-Aql

Universitas Muhammad al-Khamis di Rabat, Maroko tahun 1970 dengan disertasi Fikr
Ibn Khaldun: al-Asabiyah wa al-Daulah. Di antara karya monumentalnya adalah Trilogi
Kritik Nalar Arab (Naqd al-Aql al-Arabiy). Karya lainnya seperti al-Adwa’ ala Musykil
al-Ta'lim wa al-Mundgqasah (1991), Madkhal ’ila Falsafah al-Ulim (1976); al-Turas wa
al-H{adasah (1992), dan sebagainya.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




al-Arab (Beirut: al-Markaz al-Saqafi al-‘Arab, 1993) sebagai bagian
agenda besarnya, yaitu Nagd al-Aql al-Arab (Kritik Nalar Arab).’?
Fokus pembahasan al-Jabiri adalah nalar Arab, bukan nalar Islam,
karena sasaran kajiannya adalah tradisi Arab dan struktur nalar yang
membangunnya. Namun karena Islam sebagai bagian dari tradisi
Arab, dalam perkembangannya keduanya saling mempengaruhi,
maka pembahasan mengenai Islam menjadi keniscayaan. Pemikiran
al-Jabiri ini kemudian banyak memberi inspirasi bagi pemikir Muslim
kontemorer lainnya untuk melihat kembali struktur bangunan
epistemologi Islam, sebagai dasar bangunan ilmu-ilmu kelslaman.

Dengan mempertimbangkan pemikiran al-Jabiri, pembahasan
berikut akan melihat tiga tipe epistemologi Islam tersebut.

B. Model Studi Islam
1. Epistemologi Bayani

Epistemologi Bayani adalah pendekatan dengan cara menganalisis
teks (nas). Sumber epistemologi bayani adalah teks, bahasa. Sumber
teks dalam studi Islam dapat dikelompokkan secara umum menjadi
2 (dua), yaitu:

a. Teks nas (Al-Quran dan Sunnah Nabi Muhammad Saw.),

dan

b. Teks non-nas berupa karya para ulama, hasil ijtihad,
hasil pemahaman terhadap Al-Quran dan Sunnah Nabi
Muhammad Saw.

> Diskusi dan pembahasan tentang hubungan antara agama dan ilmu (Religion and
Science) di tanah air, kalau saya tidak salah mengamati, sangat jarang dilakukan.
Kalaupun dilakukan masih dilakukan secara sporadis, tidak terprogram dan terencana,
bahkan di lingkungan perguruan tinggi sekalipun. Pemikiran Islam pada umumnya
belum atau jarang mendiskusikannya secara serius. Diskusi pada umumnya hanya
terbatas pada wilayah akal dan wahyu, yang lagi-lagi kembali ke diskusi antara teologi
Mu'tazilah dan Asy’ariyah. Upaya-upaya rintisan awal seperti yang dilakukan oleh
Mohammad Abid al-Jabiry, Bunyah al-Aql al-Araby: Dirdsah Tahliliyyah Naqdiyyah li
Nudzumi al-Ma'rifah fi al-Saqofah al-Arabiyyah (Beirut: al-Markaz al-Saqafy al-Araby,
1993)

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Objek kajian yang umum dengan pendekatan Bayani adalah:

a. Gramatika dan sastra, Bahasa (nahwu dan balagah),
b. Hukum dan teori hukum (fikih dan usul fikih),

c. Filologi, ilmu manuskrip,

d. Teologi, ilmu ketuhanan, dan

e. Dalam beberapa kasus di bidang ilmu-ilmu Al-Quran dan
Hadis.

Adapun corak berpikir yang ditetapkan dalam ilmu ini
cenderung deduktif; dari umum ke khusus atau dari teori ke
praktik, aplikasi teori di lapangan, mencari (apa) isi dari teks
dengan menggunakan analysis content.

Di antara kritik yang muncul terhadap epistemologi Bayani,
adalah munculnya sikap:

a. Dogmatik,
b. Defensif,
c. Apologetik,

d. Polemis

Sikap yang muncul di atas disebabkan ulama atau pemikir
menempatkan teks yang dikaji sebagai suatu ajaran mutlak
(dogma) yang harus dipatuhi, diikuti dan diamalkan, tidak
boleh diperdebatkan, tidak boleh dipertanyakan, apalagi ditolak.
Demikian juga apa isi teks harus dipertahankan dan dibela
sekuat tenaga. Dari sikap ini muncul semboyan, ‘right or wrong is
my country’. Padahal teks yang dikaji penuh dengan historisitas
yang bisa berbeda dengan historisitas kita pada zaman global,
post industri dan informatika. Kajian Islam pada masa kini yang
berbeda konteks dengan masa sebelumnya, sudah mestinya
kajian model yang dikembangkan perlu diperkuat dengan analisis
konteks, dan kontekstualisasi (relevansi).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




2. Epistemologi Burhani

Epistemologi Burhani adalah bahwa untuk mengukur benar
atau tidaknya sesuatu itu adalah dengan berdasarkan komponen
kemampuan alamiah manusia berupa pengalaman dan akal tanpa
dasar teks wahyu suci. Maka sumber pengetahuan dengan nalar
burhani adalah realitas dan empiris; alam, sosial, dan humanities.
Artinya, ilmu diperoleh sebagai hasil penelitian, hasil percobaan,
hasil eksprimen, baik di laboratorium maupun di alam nyata, baik
yang bersifat social maupun alam. Corak berpikir yang digunakan
adalah induktif, yaitu generalisasi dari hasil-hasil penelitian
empiris.

Sikap ilmuwan terhadap kedua epistemologi bayani dan
burhanibukan berarti harus dipisahkan dan hanya boleh memiliki
salah satu diantaranya. Bahkan untuk menyelesaikan problem-
problem sosial dalam studi Islam justru dianjurkan untuk
memadukan keduanya. Dari perpaduan ini muncul nalar abduktif,
yakni mencoba memadukan model berpikir deduktif dan induktif.
Nalar abduktif ini mirip dengan nalar ‘sui generis kum empiris.
Perpaduan antara hasil bacaan yang bersifat kontekstual terhadap
nas dan hasil-hasil penelitian empiris, justru kelak melahirkan
ilmu Islam yang kompresensif, dan kelak dapat menuntaskan
problem-problem sosial kekinian dan keindonesiaan yang sinkron
realitas alam (kawniyah), realitas sejarah (tdarikhiyah), realitas
sosial (ijtimd’iyah), dan realitas budaya (Saqdfiyah).

3. Epistemologi ‘Irfani

Irfani adalah pendekatan yang bersumber pada intuisi (kasf/
ilham). Dari Trfani muncul illumini (illuminatif). Model berpikir
intuitif (irrasional) adalah kebenaran dapat digapai dengan alat
dan metode tertentu, sebab objek yang diteliti adalah hal-hal di
luar dunia fisik, metafisik atau supernatural. Maka objek kajian
dengan model ini dapat juga disebut ‘supernatural, hal-hal gaib.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Pendekatan ‘Irfdni dapat dijelaskan sebagai pendekatan
pemahaman yang bertumpu pada instrument pengalaman
batin, Zawg, qalb, wijdan, basirah dan intuisi. Sedangkan metode
yang dipergunakan meliputi manhaj kasyfi, manhaj iktisafi.
Manhaj kasyfi disebut juga manhaj ma'rifah ‘irfani yang tidak
menggunakan indra atau akal, tetapi kasyf dengan riyddah.
Manhaj kasyfi disebut juga al-mumassilah (analogi), yaitu metode
untuk menyingkap dan menemukan rahasia pengetahuan melalui
analogi-analogi.

Namun ada juga yang menyebut bahwa model berpikir intuitif
dapat dilakukan lewat pertimbangan-pertimbangan emosional
(mukdasyafah). Adapun metode yang digunakan adalah latihan
secara terus-menerus atau mengarah secara berulang-ulang.
Adapun yang menjadi ukuran keakuratannya adalah kepuasan
hati. Karena itu, perbedaan antara epistemologi rasional dengan
irrasional terletak pada paradigma, metode dan ukuran. Filsafat
menggunakan penalaran logis, metode rasional, dan ukuran logis.
Sementara epistemologi irasional menggunakan paradigma gaib,
latihan dan kepuasan hati.

Objek kajian jenis ini dapat dikelompokkan menjadi dua.
Pertama, objek kajian yang dapat dilakukan dengan menggunakan
indra keenam. Maksud indra keenam di sini dalam berbagai
jenisnya; karena diberikan Allah kelebihan, indigo, hasil dari
latihan dan lainnya. Misalnya orang yang dapat melihat dan
komunikasi dengan jin, ada yang bisa melihat segala apa yang
ada dalam jasmani manusia, dan sejenisnya. Kedua, objek kajian
yang mungkin diketahui hanya lewat dalil naqli, nas Al-Qur’an,
dan Sunnah Nabi Muhammad Saw. Dalam ilmu teologi, dalil
naqli ini disebut dalil samr’iydt, seperti pembuktian kebenaran hari
akhirat, pembuktian kebenaran hari kebangkitan, dan sejenisnya.
Jadi untuk jenis kedua ini tidak dapat dibuktikan kebenarannya
di dunia.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Adapun prosedur penelitian ‘irfani dengan manhaj ma'rifah
dapat digambarkan sebagai berikut. Bahwa berdasarkan literatus
tasawuf, secara garis besar kita dapat menunjukkan langkah-
langkah penelitian ‘irfani sebagai berikut:

a. Takhalldyah: pada tahap ini, peneliti mengosongkan
(tajarrud) perhatiannya dari makhluk dan memusatkan
perhatian kepada (tawjih),

b. Tahalliyah: pada tahap ini peneliti memperbanyak amal
saleh dan melazimkan hubungan dengan al-Khaliq lewat
ritus-ritus tertentu, dan

c. Tajalliyah: pada tahap ini, peneliti menemukan jawaban
batiniah terhadap persoalan-persoalan yang dihadapi.

Sebagaimana paradigma lain, paradigma ‘irfani juga mengenal
teknik-teknik yang khusus. Ada 3 (tiga) teknik penelitian ‘irfani:

a. Riyddah: rangkaian latihan dan ritus, dengan pentahapan
dan prosedur tertentu,

b. Tarigah: disini diartikan sebagai kehidupan jama’ah yang
mengikuti aliran tasawuf yang sama, dan

c. ljdzah: dalam penelitian ‘irfani, kehadiran guru (mursyid)
sangat penting. Mursyid membimbing murid dari tahap
yang satu ke tahap yang lain. Pada tahap tertentu, mursyid
memberikan wewenang (ijdzah) kepada murid.

Namun seperti dijelaskan sebelumnya, objek kajian
epistemologi ‘irfani adalah hal-hal gaib, hal-hal di luar fisik,
metafisik yang tidak dapat dijangkau oleh lima indra manusia.
Maka latihan-latihan tersebut di atas merupakan bagian dari
usaha manusia untuk mendapatkan kemampuan indra keenam
dimaksud.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Dengan membandingkan antara model berpikir (epistemology)
umum dan Islam, dengan demikian, muncul gambaran berikut,
bahwa epistemologi umum:

a. Model berpikir rational yang bersumber pada dan berasal
dari manusia,

b. Model berpikir emperikal bersumber pada dan berasal
dari indra manusia, dan

c. Model berpikir positivistik juga bersumber pada dan
berasal dari manusia.

Sedangkan model berpikir Islam adalah:

a. Bayanibersumber pada teks, baik nas maupun non-nas,
b. Burhdni bersumber empirical-eksperimental, dan

c¢. Irfani bersumber pada kasyf.

Dengan demikian tidak ada sumber nas dalam epistemologi
umum. Sedangkan dalam sejarah epistemologi studi Islam, sumber
nas dan non-nas (baydni) terkesan terlalu mendominasi. Sebagai
jalan keluarnya muncullah tawaran dari sejumlah ilmuwan
untuk mengintegrasikan epistemologi rasional-empiris yang
antroposentris di satu sisi dengan sumber nas yang teosentris
di sisi lain. Dengan cara seperti ini diharapkan akan lahir
keterpaduan ayat-ayat kawniyah (alam) dengan ayat-ayat gawliyah
(wahyu, Al-Qur’an).

C. Model Kajian Integratif-Interkonektif

1. Inisiasi Kajian Integratif-Interkonektif

Seperti diterangkan sebelumnya ilmuwan menawarkan model
kajian yang mengintegrasikan ilmu umum (hasil observasi,
demonstratif) dan ilmu agama (teks, nas). Nama untuk menyebut
tawaran ini juga bermacam-macam, dan salah satunya disebut

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




studi integratif-interkonektif. Studi Islam dengan pendekatan
integrative-interkonektif belum menemukan bentuknya yang baku,
meskipun tawaran ini telah lama mengorbit dengan segala varian
dan bentuknya. Tetapi usaha ke arah pengembangan teori ini perlu
dilakukan secara serius, berkelanjutan, dan saling mendukung,
bukan mencari-cari kekurangannya. Sebab bantuan berbagai ilmu
dalam studi Islam terbukti dapat memberikan pemahaman dan
formula baru, bahkan lebih komprehensif apabila dibandingkan
dengan model pemahaman dan konsep sebelumnya, yakni
pendekatan normatif murni. Dalam konteks ini maka istilah
yang muncul boleh juga menyebutnya dengan pendekatan non-
Islamic studies atau studi interdisipliner atau multidisipliner atau
transdisipliner.

M. Amin Abdullah, seorang maha guru yang dikenal sangat
amat gencar memprovokasi penggunaan pendekatan integrative-
interkonektif, mendefinisi integrasi dengan merujuk pada kata
kunci ‘lebur’. Dari kata ‘lebur’ ini, timbul pertanyaan, apakah
lebur itu dalam bentuk dekonstruktif, yang berarti unsur asli
dari masing-masing hilang seluruhnya, sehingga yang muncul
adalah konsep yang baru sama sekali. Ataukah dalam bentuk
rekonstruktif, yang maksudnya masih ada unsur asli dari masing-
masing yang kemudian diramu sedemikian rupa sehingga
menghasilkan konsep yang baru. Sedangkan interkoneksi adalah
usaha agar tatanan sosial berbasis ilmu fikih agar lebih bersentuhan
dan berdialog langung dengan imu-ilmu baru di abad ke-18 dan
19 M. seperti Antropologi, Sosiologi, Psikologi, dan filsafat.*

Tawaran implementasi kajian integrasi-interkoneksi misalnya
dalam bidang social work, muncul bentuk integrasi antara pekerja
sosial dengan agama. Artinya, orang yang melakukan pekerjaan
sosial hendaknya dilandasi oleh nilai-nilai agama. Tetapi model

* Khoiruddin Nasution, Pengantar Studi Islam Dilengkapi Pendekatan Integratif-
Interkonektif (Multidisipliner), 45-46.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




kajian atau tindakan ini boleh juga disebut pekerjaan sosial yang
berbasis agama bukan integrasi pekerjaan sosial dengan agama.

Adapun ilmu yang hendak diintegrasikan muncul dalam
bentuk, dan antaranya adalah: (1) antara normative (agama) dan
sainstifik, (2) antara burhdni, baydni, irfani, (3) antara ilmu, nas,
dan filsafat, (4) antara ilmu agama, ilmu sosial, ilmu kealaman,
humaniora, (5) antara intelektual, emosional, spiritual, (6) antara
alim dan ‘arif, (7) antara normative dan empiris. Beberapa ilmuwan
mengemukakan bentuk-bentuk integrasi dan atau interkoneksi
sebagai berikut: (1) Fazlul Rahman memadukan ajaran normatif
Islam dengan historis Islam, di samping itu juga berusaha
memadukan teologi, hukum, dan etika, (2) Louay Safi memadukan
textual infrence dan social inference, (3) Muh. Natsir memadukan
ilmu agama dan ilmu umum, (4) Harus Nasution memadukan
tradisionalis dan rasionalis, (5) Mukti Ali memadukan Doctrine
Cum Scientific, (6) Kuntowijoyo memadukan strukturalisme dan
transendental,® (7) Hanna Djumhana Bastaman memadukan
psikologi dengan Islam,® (8) Mulyadi Kartanegara memadukan
metafisik dan fisik menuju integrative-interkonektif.

2. Level dan Model Hubungan antar Ilmu

Salah satu konsep yang menawarkan implementasi integrasi-
interkoneksi dalam studi Islam dapat dilakukan minimal dalam
empat level, dan boleh dikatakan konsep ini yang disosialisasikan
di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, baik bagi dosen maupun
mahasiswa adalah sebagai berikut:

a. Level filosofis,

Pada level filosofis, implementasi integrasi-interkoneksi
berupa penyadaran eksistensi bahwa suatu disiplin ilmu

* Kuntowijoyo, Islam sebagai Ilmu Epistemologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara
Wacna, 2006), 27-38.
¢ Hanna Djumhana Bastamam, Integrasi Psikologi dengan Islam (Pustaka Pelajar, 2001).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




selalu bergantung pada disiplin ilmu lain. Integritas-
interkoneksitas pada level ini dapat dipahami pula bahwa
setiap mata kuliah harus diberikan nilai fundamental
eksistensial dalam kaitannya dengan disiplin keilmuan lain
dan dalam hubungannya dengan nilai-nilai humanistik.

b. Level materi

Pada level materi, integrasi-interkoneksi merupakan
proses pengintegrasian nilai-nilai kebenaran universal dan
kebenaran kelslaman ke dalam pengajaran mata kuliah.
Ketika disiplin ilmu diintegrasikan atau diinterkoneksikan
dengan disiplin ilmu lain, misalnya psikologi, dengan
nilai-nilai-Islam, maka secara metodologis ilmu
interkonektif tersebut harus menggunakan pendekatan
dan metodologi yang aman bagi ilmu tersebut.

c. Level metodologi

Pada level metodologi, pengembangan paradigma
keilmuan integrative-interkonektif dapat dilakukan
dengan menerapkan metodologi keilmuwan Islam pada
keilmuwan umum, begitu pula sebaliknya.

d. Level strategi

Pada level strategi, implementasi paradigma keilmuwan
integrative-interkonektif dilakukan dalam pembelajaran.”

Adapun hubungan antar ilmu (integratif-interkonektif),
dan konsep ini juga yang disosialisasikan di UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta kepada dosen dan mahasiswa dapat dikembangkan
dalam 6 (enam) model sebagai berikut:

a. Similarisasi, yang dimaknai sebagai satu usaha
menyamakan konsep-konsep ilmu umum dengan konsep-
konsep ilmu Islam;

7 Khoiruddin Nasution, Pengantar Studi Islam Dilengkapi Pendekatan Integratif-
Interkonektif (Multidisipliner).

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




b. Paralelisasi, yang melihat paraleliasi antara konsep ilmu
umum dengan ilmu Islam karena ada kemiripan konotasi
tanpa menyamakan kedunya;

c. Komplementasi, yang dimaknai sebagai usaha agar terjadi
saling mengisi dan saling memperkuat antara ilmu umum
dan ilmu Islam, dengan tetap mempertahankan eksistensi
masing-masing;

d. Komparasi, yang berarti membandingkan konsep atau
teori ilmu umum dengan konsep atau teori ilmu Islam
mengenai gejala-gejala yang sama;

e. Induktivikasi, yang berarti asumsi-asumsi dasar dari teori-
teori ilmu umum yang didukung oleh temuan-temuan
empirik dilanjutkan pemikirannya secara teoretis kearah
pemikiran metafisik/gaib, kemudian dihubungkan dengan
prinsip-prinsip agama (Islam) mengenai hal tersebut.

f.  Verifikasi, yang dimaksud mengungkapkan hasil-hasil
penelitian ilmu umum yang menunjang dan membuktikan
kebenaran-kebenaran ilmu Islam.

g. Pendapat lain tentang model hubungan antar ilmu
(integrative-interkonektif) ada 3 (tiga) model sebagai
berikut:

h. informatif, berarti satu disiplin ilmu perlu diperkaya
dengan informasi yang dimiliki disiplin ilmu lain,
sehingga dengan pengayaan tersebut membuat wawasan
bertambah luas. Misalnya Islam normative perlu diperkaya
dengan teori ilmu sosial yang bersifat historis, demikian
sebaliknya.

i. konfirmatif, bahwa untuk membangun teori studi Islam
perlu diperkuat dan diperkokoh oleh disiplin ilmu lain.
Misalnya, teori tujuan penerapan syariah (magqasid al-
syariah), yang lima dikonfirmasi dengan teori kebutuhan

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




dasar manusia oleh Abraham Maslow yang membagi
kebutuhan pokok manusia menjadi 5 (lima), yakni:
(1) physiology (fisiologi), (2) safety (keamanan), love
and belongingness (cinta dan rasa memiliki), (4) esteem
(penghormatan), dan (5) self-actualization (aktualissasi
diari).

j. korektif, saling koreksi antara penemuan di bidang
kajian Islam dengan bidang lainnya. Dengan demikian
perkembangan disiplin ilmu akan semakin dinamis.?

8 Ibid., 50.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @







SEJARAH PERKEMBANGAN
STUDI ISLAM

A. Pendahuluan

Sejarah perkembangan Studi Islam tidak bisa dipisahkan
dari studi lembaga-lembaga dan kurikulum pendidikan Islam,
yang juga berarti mempelajari sejarah pendidikan Islam. Sebab
lewat lembaga dan kurikulum inilah pada prinsipnya diketahui
perkembangan studinya.

Pada bab ini diuraikan sejarah perkembangan studi Islam di
3 (tiga) wilayah besar, yakni:

1. Di dunia Muslim,

2. Didunia Barat, dan

3. DiIndonesia.

Perkembangan studi Islam berkembang dari sorogan dan
‘alagah di rumah-rumah para alim ke sistem kuttab, kemudian
ke masjid, kemudian berlanjut menjadi sistem madrasah. Dari
tingkat di masjid ini sebagian murid melanjutkan studi ke jenjang

yang lebih tinggi, madrasah. Maka pengertian madrasah di sini




tidak sama dengan madrasah dalam pengertian Pendidikan Islam
di Indonesia. Madrasah di sini berarti perguruan tinggi. Namun
demikian ada juga ilmuwan yang menyebut bahwa bentuk awal
Lembaga Pendidikan tinggi Islam adalah al-Jamiah, dari Lembaga
Masjid Jami’, tempat berkumpul orang banyak.

Sedangkan kuttab ada dua jenis, yakni (1) kuttab yang
berfungsi sebagai tempat untuk mengajarkan baca tulis, dan (2)
kuttab sebagai tempat untuk mengajarkan Al-Qur'an dan dasar-
dasar agama Islam. Ada juga yang membagi kuttab menjadi dua
jenis lain, yakni: (1) kuttab secular, yang diajarkan tata Bahasa,
sastra dan aritmatika, dan (2) kuttab agama, yang khusus
mempelajari materi agama. Adapun Lembaga masjid menjadi
pusat Pendidikan dengan sistem halaqah. Dapat disebutkan
bahwa pada tingkatan Lembaga Masjid itu merupakan lanjutan
dari kuttab.

Dilihat dari perkembangannya, selama tahun 750-1258 M
merupakan masa kejayaan Muslim. Sementara pasca itu menjadi
masa kemunduran Muslim sekaligus masa kejayaan Eropa. Karena
itu, untuk mengetahui perkembangan studi Islan di dunia Barat
perlu diuraikan lebih dahulu sejarah persentuhan Islam dengan
Barat, yang secara umum dapat dikelompokkan menjadi dua fase,
yakni: (1) fase Ketika Islam memegang kejayaan dan menjadi
pusat ilmu pengetahuan, teknologi dan kebudayaan, dan (2) fase
Ketika Islam jatuh dan runtuh, sementara dunia Barat mulai jaya
dan menjadi pusat ilmu, teknologi dan kebudayaan.

Menurut Syed Amir Ali, “di bawah kekuasaan dinasti
Umayyah, orang Islam menempuh zaman perobahan, mereka
mempersiapkan diri untuk tugas besar. Kemudian di bawah
kekuasaan dinasti Abbasiyah, mereka menjadi gudang ilmu
pengetahuan”! Dinasti-dinasti Islam dalam perkembangan zaman

' Syed Amir Ali, Api Islam Sejarah Evolusi dan Cira-cita Islam dengan Riwayat Hidup Nabi
Muhammad Saw (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 560.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




terbagi menjadi tiga bagian: Dinasti Abbasiyah di Asia, Dinasti
Umayyah di Eropa, dan Dinasti Fatimiyah di Mesir, Afrika.
Persaingan ketiga dinasti itu tidak hanya dalam kekuasaan dan
daerah, tetapi juga di bidang ilmu pengetahuan dan Bahasa.?

Sedangkan sejarah studi Islam di Indonesia, dimulai dengan
tradisi belajar kepada ulama-ulama yang umumnya adalah
pedagang, yang sekaligus pembawa Islam ke Indonesia. Para
murid datang menemui guru untuk menanyakan hal-hal yang
ingin diketahui. Kemudian bentuk ini berlanjut dengan sistem
langar, di mana para murid dan guru bertemu di masjid atau langar
atau serambi rumah guru, baik dalam bentuk sorogan maupun
dalam bentuk halagah. Dari sini kemudian muncul bentuk
Pendidikan pesantren, yang dilanjutkan dengan sistem kelas, yang
diperkenalkan penjajah Belanda. Untuk lebih rinci, uraian berikut
menggambarkan sejarah perkembangan studi Islam tersebut.

B. Perkembangan Studi Islam di Dunia Muslim

Sebelum dijelaskan sejarah perkembangan studi Islam di dunia
Muslim, dirasa penting untuk lebih dahulu dijelaskan dua hal.
Pertama, dijelaskan secara singkat sejarah prestasi umat manusia
dalam bidang ilmu pengetahuan. Kedua, dijelaskan sejumlah
Lembaga intelektual yang berperan dalam kemajuan Lembaga
Pendidikan Islam. Sejarah singkat prestasi umat manusia dalam
bidang ilmu pengetahuan dikemukakan misalnya oleh Georgeb
Stanton sebagai berikut:

Pertama, fase 450-700 SM, yang disebut zaman Plato, yang
kemudian diikuti oleh Aristoteles, Euclide, Archimedes, dan
seterusnya.

Kedua, tahun 600-700 M, disebut sebagai zaman Cina, dengan
tokoh Hsin dan I Ching.

2 Syaikh Muhammd Abduh, Islam Ilmu Pengetahuan dan Masyarakat Madani (Jakarta:
PT. Raja Grafindo Persada, 2005), 115.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Ketiga, 750-1258 M, yang disebut zaman kejayaan Muslim.
Selama 350 tahun pertama 750-1100 kejayaan tersebut didominasi
dan secara mutlak dikuasai sarjana-sarjana Muslim; Jabir,
Khawarizmi, al-Razi, Mas'udi, Wafa, al-Biruni, Ibnu Sina, Ibnu
Haitam, Umar al-Khayyam. Setelah itu muncul nama-nama non-
Muslim, tetapi tetap bersaing dengan Muslim. Nama-nama yang
muncul dari non-Muslim adalah Gerando di Cremona dan Roger
Bacon. Sementara tokoh Muslim adalah Ibnu Rusyd, Nasiruddin,
al-Tusi, Ibnu Nafis.?

Berikut adalah beberapa kota yang merupakan kegiatan
intelektual sebelum dan menjelang datangnya Islam, yang
berperan sebagai jembatan dalam proses penyerapan ilmu
pengetahuan oleh umat Islam.

1. Athena

Athena adalah kota yang berada di bawah kekuasaan
kerajaan besar Romawi Timur, Athena mengalami kemakmuran
dan kemajuan budaya, serta menjadi salah satu pusat kegiatan
intelektual Romawi. Sejumlah pusat Pendidikan didirikan, dan
filsafat dan ilmu-ilmu lain berkembang dengan baik. Di kota
ini Plato (w. 347 SM) hidup dan mendirikan sebuah Akademi
Filsafat yang belakangan berkembang menjadi Museum Athena,
tempat sejumlah ilmuwan dari berbagai bangsa dan agama
mengembangkan ilmu pengetahuan. Pada tahun 529 M Kaisar
Romawi Timur, Justiniah I, menutup Museum Athena dan
sekolah-sekolah lain dan menutup Athena bagi filasuf dan ilmuwan
pagan yang sebelumnya bebas keluar masuk atau menetap di
sana. Penutupan ini dilatarbelakangi oleh berbagai alasan,
termasuk pandangan agama Kaisar yang tidak menghormati
ilmu pengetahuan dan alasan-alasan ekonomi. Yang paling
signifikan dalam pembicaraan sekarang adalah runtuhnya pusat-

* Khozin, Jejak-jejak Pendidikan Islam di Indonesia (Malang: Penerbit Universitang
Muhammadiyah Malang, 2001), 52-53.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




pusat kegiatan intelektual Athena. Karena kehilangan kebebasan
akademis dan fasilitas di Athena, mengakibatkan banyak filsuf
dan ilmuwan yang memutuskan untuk pindah ke kota-kota di
pantai sebelah Timur Laut Tengah (Meditteranean), ke daerah-
daerah yang sekarang bernama Palestina, Syria, Libanon, dan
Persia. Eksodus ilmuwan ini membawa mereka lebih dekat ke
Semenanjung Arabia tempat Islam akan lahir dan berkembang.

2. Aleksandria

Aleksandria (al-Iskandariyah), sekarang termasuk wilayah
Mesir adalah sebuah kota kuno, dibangun sekitar abad ke-3 SM
dan terletak di pantai Laut Tengah. Sejak abad pertama Masehi,
Aleksandaria telah menjadi pusat berkembangnya filsafat dan
ilmu pengetahuan Yunani bersama-sama ilmu pengetahuan
yang berasal dari Timur (India dan Cina) maupun Mesir Kuno
sendiri. Dukungan yang diberikan oleh Kaisar Konstantinopel
melatarbelakangi kemajuan Aleksandaria yang berlangsung sekitar
lima abad. Kejayaan ini didukung oleh ilmuwan-ilmuwan besar
seperti Euclid dan Ptolomy dan sejumlah besar sarjana lain yang
berasal dari beraneka latar belakang bangsa dan agama. Fanatisme
agama tampaknya berperan besar dalam proses kemunduran
kegiatan ilmiah di Aleksandaria. Sejak abad ke-5 M., kegiatan
intelektual di kota ini terus mengalami kemunduran, sehingga
pada saat penaklukan Islam pada tahun 22 H/643 M, oleh Jenderal
Amr bin al-As yang tersisa dari Musium Alexandria hanyalah
bagian kecil dari Lembaga yang dulunya megah dilengkapi dengan
ruang-ruang belajar, perpustakaan besar, dan observatorium
raksasa. Dengan mundurnya Alexandria ditambah dengan
apresiasi yang rendah terhadap kegiatan ilmiah, sejumlah besar
ilmuwan meninggalkan Alexandria dan pindah ke daerah yang
berada di bawah naungan kerajaan Sasaniyah, tempat kebebasan
intelektual dijamin bagi seluruh ilmuwan tanpa mempersoalkan
afilasi keagamaannya.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




3. Edessa, Harran, dan Nisibis

Kemunduran Alexandria mengakibatkan eksodus ilmuwan.
Di antara kota yang menjadi tujuan mereka adalah Edessa dan
Harran (dua kota Mesopotamia Utara) tempat kebudayan Syria
yang paling dominan. Dari Edessa dan Harran, pusat kegiatan
intelektual bergerak ke kota Nisibis. Akademi Adessa ditutup
atas perintah Kaisar Romawi pada 48 M. Menurut Nakosteen,
pada separuh pertama abad ke-6 M. Nasibis mempunyai akademi
perguruan tinggi terbaik di dunia; proses penerjemahan besar-
besaran dari Bahasa Yunani dan Sansekerta ke dalam Bahasa
Pahleva (Persia lama) dan Bahasa Syria. Karya-karya yang
diterjemahkan mencakup matematika, kedokteran, astronomi,
dan filsafat. Proses penerjemahan ini melibatkan ilmuwan-
ilmuwan Syria, Yahudi dan Persia.*

4. Jundi Syapur

Jundi Syapur dulunya bernama Genta Sapairta (Taman nan
Indah), Posisi Jundi Syapur menjadi penting pada masa kekuasaan
Sasaniyah, Ketika Raja Syapur II (9210-379) memperluas kota
ini dan membangun sebuah lembaga pendidikan tinggi yang
kemudian menjadikan Syapur sebagai kota intelektual terpenting
di seluruh daerah kekuasaan Sasaniyah.

5. India dan Timur Jauh

Pengaruh India dan Timur Jauh yang merupakan pusat-
pusat kegiatan ilmiah terasa lebih sedikit dibandingkan dengan
pusat-pusat kegiatan ilmiah di daerah-daerah kekuasaan
Kerajaan Romawi dan tidak langsung pada perkembangan
ilmu pengetahuan dalam Islam, sebab letak geografinya yang
relatif jauh dari Arabia. Meskipun demikian daerah ini telah
menunjukkan kemajuan beberapa kemajuan ilmiah sepanjang

* Ibid., 57.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




abad ke-6 M., abad menjelang datangnya Islam. India mencapai
kemajuan berharga di bidang matematika lewat ilmuwannya
yang bernama Varahamihira. Di bidang ilmu bahasa juga terjadi
di India. Cina terkenal dengan ilmu kedokteran, astronomi,
geografi, historiografi, dan matematika. Pada abad ini Jepang
mulai mempelajari ilmu-ilmu Cina melalui para ilmuwan Korea.?

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, studi Islam di dunia
Islam sama dengan menyebut studi Islam di dunia muslim. Dalam
sejarah muslim dicatat sejumlah kajian Islam pada tingkat dasar
sampai perguruan tinggi di sejumlah kota. Uraian berikut adalah
sejarah perkembangan studi Islam di dunia muslim.

Ada 4 (empat) perguruan tinggi tertua di dunia Muslim, yakni:
Nizamiyah di Bagdad, (2) al-Azhar di Kairo, Mesir, (3) Cordova,
dan (4) Kairwan Amir Nizam al-Mulk di Maroko. Masing-masing
pusat studi Islam secara singkat dijelaskan sebagai sebagai berikut.

a. Nisyapur

Perguruan Tinggi Nizamiyah Nisyapur di bangun oleh
Nizam al-Mulk untuk al-Juwaini, dan al-Juwaini menjadi
mudarris (guru besar) di sini sampai tiga dekade, yang
berakhir dengan wafatnya tahun 478 H/1083 M. Lembaga
ini dibangun sekitar 440 H/1050 M. Di Lembaga ini ada
empat unsur pokok, yakni (1) seorang mudarris (guru
besar) yang bertanggung jawab terhadap pengajaran
di Lembaga Pendidikan, mugqgri’ (ahli Al-Qur’an) yang
mengajar Al-Qur’an di masjid, muhaddis (ahli hadis)
yang mengajar hadis di lembaga pendidikan, dan seorang
pustakawan (bait al-maktub) yang bertanggung jawab
terhadap perpustakaan, mengajar bahasa dan hal-hal
terkait. Tokoh yang pernah menjadi staf lembaga ini
adalah al-Juwayni, Abt al-Qasim, al-Kiya al-Harrasi, al-

* George Sarton, Introduction to the History of Science, I, From Homer to Omar Khayyam
(Baltimore: The William & Wilkins, 1927), 444-45.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Gazali, dan Abu S2’id (mudarris) Abu Qasim al-Huzali
dan Abu Nasyr al-Ramsyi.

b. Bagdad

Perguruan tinggi Nizdmiyah di Bagdad ini berdiri pada
tahun 455 H/1063 M. Perguruan tinggi ini dilengkapi
dengan perpustakaan yang kaya raya di Bagdad, yakni
Bait al-Hikmah yang dibangun oleh Khalifah al-Mamun
(813-833). Salah seorang ulama besar yang pernah
mengajar di sana, adalah ahli pikir terbesar, Abu Hamid
Al-Gazali (1058-1111), yang kemudian terkenal dengan
sebutan Imam Gazali. Perguruan tinggi tertua di Bagdad
ini berkembang selama dua abad. Menjelang tahun 656
H (1258 M) berlangsung penyerbuan bangsa Mongol dari
Asia Tengah ke arah barat di bawah pimpinan Hulago
Khan (1256-1349), cucu Janghis Khan (1162-1227). Pada
tahun 1258 M itu pula mereka merebut dan menguasai
ibukota Bagdad, dan berakhirlah sejarah Daulah
Abbasyiah.°

c. Perguruan Tinggi al-Azhar di Kairo, Mesir

Perguruan tinggi al-Azhar, ketika kekuasaan Syiah
tumbang di Bagdad, maka kekuasaan Syiah pun bangkit
di Tunisia bernama Daulat Fathimiah (909-1171),
yang dibangun oleh Amir Ubaidillah al-Mahdi yang
menyebut dirinya Khalif Ubaidillah (909-934). Pada masa
pemerintahan Khalif Muiz Lidinillah (952-975), Khalif
keempat dari Daulat Fathimiah, wilayah Lybia dan Mesir
berhasil direbut oleh Panglima Besar Jauhar al-Siqili dari
Daulat Abbasiah. Tokoh inilah yang pada tahun 362 H/972
M membangun ibu kota yang baru di Mesir, bernama
al-Qahirah (Kairo), untuk menggantikan ibukota Fusta;

¢ Josoef Souw’yb, Orientalisme dan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1985), 37-38.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




dan kemudian memindahkan ibukota Daulat Fathimah
dari Tunis ke al-Qahirah. Khalif Muiz Lidinillah pindah
ke Mesir dan menetap di ibukota baru itu.

d. Perguruan Tinggi Cordova

Kekuasaan Daulat Umayyah di semenanjung Iberia, sejak
berabad-abad sebelumnya terpandang daerah minus,
berubah bagaikan disulap menjadi daerah yang makmur
dan kaya raya dengan pembangunan bendungan-
bendungan irigasi. Cordova menjadi pusat ilmu dan
kebudayaan yang gilang-gemilang sepanjang Zaman
Tengah. The Historians history of the World mencatat
prikeadaan pada masa pemerintahan Amir Abdurrahman
I (756-788) itu, sebagai berikut: Andalusia pada waktu
itu merupakan pusat intelektual di Eropa dan dikagumi
kemakmurannya. Sejarah mencatat, sebagai contoh,
bahwa Aelhoud dari Bath (Inggris) belajar ke Cordova
pada tahun 1120 M, dan pelajaran yang dituntutnya
adalah geometri, algebra (aljabar), matematika. Gerand
dari Cremona belajar ke Toledo seperti halnya Adelhoude
Cordova. Begitu pula tokoh-tokoh lainnya.

Roger Bacon (1214-1294), ahli pikir Inggris, menempatkan
Averroes (Ibnu Sina), dan menganjurkan supaya mempelajari
Bahasa Arab sebagai jalan satu-satunya untuk memperoleh
pengetahuan yang dibikin kabur oleh Salinan-salinan yang jelek.”

C. Perkembangan Studi Islam di Dunia Barat

Untuk mendapatkan gambaran tentang perkembangan studi
Islam di dunia Barat akan dijelaskan terlebih dahulu sejarah
kontak Islam dengan dunia Barat (Eropa). Kontak Islam dengan
Barat (Eropa) dapat dikelompokkan menjadi dua fase, yakni (1)

7 Nasution, Pengantar Studi Islam, 65.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




di masa kejayaan Islam (abad ke-8) dan Spanyol (abad ke-13), dan
(2) sejak masa renaissance, di mana Barat mulai berjaya sampai
sekarang.

1. Fase Kejayaan Muslim

Kontak pertama antara dunia Barat dengan dunia Muslim
adalah lewat kontak perguruan tinggi. Sejumlah ilmuwan
dan tokoh-tokoh Barat datang ke sejumlah perguruan tinggi,
laboratory, observatorium, dan pusat-pusat studi Muslim untuk
memperdalam ilmu pengetahuan dan teknologi. Di dunia Islam
belahan Timur, perguruan tinggi tersebut berkedudukan di
Bagdad (Irak) dan Kairo (Mesir), sementara di belahan barat ada
di Cordova.

Bentuk lain dari kontak dunia Muslim dengan dunia Barat
pada fase pertama adalah penyalinan manuskrip-manuskrip ke
dalam bahasa Latin sejak abad ke-13 Masehi hingga bangkitnya
zaman kebangkitan (Renaissance) di Eropa pada abad ke-14.
Kegiatan penyalinan manuskrip ini bermula atas restu King
Frederick H dari Sicily (1198-1212), yang belakangan menjabat
Kaisar Holy Roman Empire (1215-1250).

Berkat penyalinan karya-karya ilmiah dari manuskrip-
mnuskrip Arab itu, terbukalah jalan bagi perkembangan cabang-
cabang ilmiah tersebut di Barat. Apalagi sesudah aliran empirisme
yang dikumandangkan oleh Francis Bacon (1561-1626) melalui
karyanya Novum Organon menguasai alam pikiran di Barat dan
berkembangnya observasi dan eksperimen. Tetapi penyalinan
karya-karya filsafat itu juga membangkitkan pro dan kontra yang
sangat tajam pada masa-masa permulaan. Encyclopedia Britanica,
jilid II halaman 191-197 (Arabic Philosophy) mengungkapkan
pengaruh penyalinan karya-karya filsafat itu dengan panjang lebar
dan terperinci.?

8 H.A.R. Gibb, Aliran-aliran Modern dalm Islam (Jakarta: Rajawali Press, 1990), 46.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Pada pertengahan abad ke-12 Masehi barulah Raymund,
Archbishop of Tolado, membentuk Sosiety of Translators yang
diketuai oleh Arobdeacon Dominicus Gundasalvi, dan buat
pertama kalinya muncul versi-versi dalam Bahasa Latin mengenai
himpunan komentar Avicienna (Ibnu Sina) dan Agazales (Al-
Gazali) dan juga Vons Vitae karya Ben Gebirol. Tokoh-tokoh
Yahudi dipekerjakan sebagai penerjemahnya dan dipaksa
memeluk agama Kristen setelah ibukota Toledo direbut dari
kekuasaan Islam, dan seorang tokoh terkenal, Joannes Avendeath.
Dengan demikian mulailah berlangsung kegiatan penyalinan
naskah-naskah Arab. Karya Ibnu Sina (Avicienna) dalam bidang
ketabiban, yaitu Canon of Medicine, disalin buat pertama kalinya
oleh Grard of Cremona (wafat 1187 M). Penyalinan secara
intensif baru berlangsung setelah berada di bawah naungan
Kaisar Frederick I (1212-1250), Kaisar Holy Roman Empire, yang
menjabat king of Sicity dan lebih banyak menetap di pulau Sicily
itu di ibukota Palermo.

Kaisar Frederick II memberikan fasilitas tidak terhingga
kepada Michael Scot (1175-1234), tokoh yang pertama-tama
dalam sejarah menyalin karya-karya Averroes (Ibnu Rusyd). Pada
tahun 1217 M. Michael melawat ke Toledo dan membawa pulang
naskah-naskah Arab dalam bidang astronomi dan bidang-bidang
fisika lainnya. Seorang tokoh lagi yang diberi fasilitas oleh Kaisar
Frederick I adalah Hermanus Allemanus, yang antara tahun 1243
M sampai dengan 1256 M menyalin karya-karya Al-Farabes (Al-
Farabi). Disamping itu dia pun menyalin Rhetorica, salinan karya
Aristoteles (384-322 SM) di dalam bahasa Arab, serta menyalin
Poetic dan Ethica, karya Averroes (Ibnu Rusyd) yang merupakan
salinan karya Aristoteles.

2. Fase Runtuhnya Muslim

Gambaran kontak Muslim dengan dunia Barat pada periode
ke-2 yang berlangsung selama abad renaissance. Selama abad

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




renaissance Eropa menguasai dunia untuk mencari mata
dagangan, komersial, dan penyebaran agama. Awalnya mereka
hanya berlomba menguasai dan mengamankan sumber komoditas
dan monopoli, lama kelamaan menjadi kolonialisasi melalui
rekayasa kekuasaan.

Kedatangan Muslim fase kedua ke dunia Barat, khususnya
Eropa Barat dilatarbelakangi oleh 2 (dua) alasan pokok, yakni:
(1) alasan politik, dan (2) alasan ekonomi. Alasan politik adalah
kesepakatan kedua negara, yang satu sebagai bekas penjajah,
sementara yang lainnya sebagai bekas jajahan. Misalnya Prancis
mempunyai kesepakatan dengan negara-negara bekas jajahannya,
bahwa penduduk negara-negara jajahan boleh masuk ke Prancis
tanpa pembatasan. Maka berdatanganlah muslim dari Afrika
Barat dan Afrika Utara, khususnya dari Algeria ke Prancis.
Kebijaksanaan yang hampir sama dilakukan Belanda terhadap
penduduk Suriname, Inggris terhadap Pakistan, India dan Afrika
Timur.

Adapun alasan ekonomi adalah untuk mencukupi tenaga
buruh yang dibutuhkan negara-negara Eropa Barat. Untuk
menutupi kebutuhan ini Belgia, Jerman, Belanda merekrut buruh
dari Turki, Maroko, dan bebarapa negara Timur Tengah lainnya.
Sementara Inggris mendatangkan dari negara-negara bekas
jajahannya, negara persemakmuran (commonwealth countries).
Adapun Itali, Spanyol, Portugal, dan Yunani tidak masuk kategori
yang mendatangkan buruh dari negara-negara lain, tetapi dari
dalam negaranya sendiri.

Kategori muslim yang ada di Eropa Barat ada 2 (dua), yakni
(1) pendatang (migran), dan (2) penduduk asli. Kategori lebih
jauh dari penduduk asli dapat dikelompokkan menjadi 3 (tiga)
kelompok. Pertama, orang asli yang masuk Islam (converted
Muslim). Kedua, keturunan dari muslim asli yang sudah lama,
bahkan beberapa abad yang lalu tinggal di negara-negara Eropa

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Barat yang dulunya mereka masuk Islam akibat pengaruh
kekuasaan Turki. Kategori ini hanya ditemukan di Yunani. Ketiga,
muslim yang kembali menemukan agama aslinya (discovery Islam
of orginal roots), di mana ketika dahulu Islam menguasai daerah
tersebut bapak-bapak atau kakek mereka Muslim.

Menjelang abad ke-19 muncul kebijaksanaan Belanda dengan
Indonesia dapat digambarkan sebagai berikut. Ketika utusan
kesultanan Aceh datang ke Belanda tahun 1602, yang dipimpin
oleh Abdu Zamad, dan terdiri dari 4 orang, mereka ini disebut
oleh orang Belanda dengan Moren berkulit kuning.” Tidak dapat
dipastikan kapan pertama kali orang Indonesia datang ke Belanda,
apakah dengan kedatangan utusan dari kesultanan Aceh atau ada
sebelumnya. Yang pasti kedatangan mereka di Belanda ini tidak
dimasukkan sebagai awal dakwah Islam di Belanda. Perlu diingat
sebelum Belanda datang ke Indonesia, satu abad sebelumnya
Portugis sudah ada dan datang bermitra dengan kesultanan Aceh
untuk mendapatkan bahan dagangan dan komoditan lainnya.

Di Australia juga mempunyai cerita yang mirip dengan di
Belanda, di mana kedatangan muslim di Australia juga diawali
dengan kebutuhan tenaga kasar. Pada waktu alat (tenaga)
transportasi adalah unta dan kuda, maka kedatangan hewan-hewan
ini didatangkan dari Afganistan, tentu dengan kusir. Dengan adanya
pertukaran alat kendaraan, dari yang bersifat kendaraan non-
mesin berupa binatang ke alat tranportasi mesin, tenaga mereka
ini tidak dibutuhkan lagi, sementara mereka sudah tinggal di sana
cukup lama. Akibatnya, mereka mempunyai anak dan keturunan.
Belakangan melihat jumlah penduduk muslim yang semakin
banyak maka muncullah kebijaksanaan dari pemerintah Australia
untuk membatasi jumlah muslim. Tenaga lain datang dari Turki,
Libanon, Palestina, dan daerah Timur Tengah lainnya.

° Muhammad Hisyam, Persatuan Pemuda Muslim Se-Eropa: Sekilas Sejarah dan
Peranannya dalam Dakwah Islam di Nederland (Den Haag: PPME / YMAE, 1996), 1.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Pembahasan pengembangan studi Islam di negara-negara
non-Muslim dapat dikelompokkan menjadi 3 (tiga), yakni:

1. Berdasarkan dosen yang mengajar studi Islam,
2. Berdasarkan perguruan tinggi, dan

3. Berdasarkan pusat studi.

Berdasarkan dosen yang mengajar, studi Islam dapat
dikelompokkan menjadi 2 (dua), yakni:

1. Tenaga pengajar yang menganut agama Islam (muslim),
dan

2. Tenaga pengajar non-Muslim.

Mereka non-Muslim ini lebih dikenal dengan sebutan
orientalist, dari kata orient yang berarti timur, dan list berarti ahli.
Maka secara bahasa orientalist adalah ahli ketimuran. Maksud
timur di sini adalah Islam. Orientalist adalah ahli kelslaman
atau orang yang mengetahui Islam secara kognitif atau aqliyah
(understanding), tidak pernah sampai pada tingkat afektif atau
qalbiyah (merasakan) apalagi pada tingkat phsikomotorik
(fi'liyah/amaliyah).

Sebelum muslim memasuki unversitas-universitas di Barat
(khususnya Eropa dan Amerika), dan belum ada muslim yang
menulis dalam Bahasa Inggris dan beberapa bahasa Eropa, seperti
Bahasa Prancis, Bahasa Jerman dan Bahasa Belanda, ahli Islam
di Barat didominasi oleh para orientalis. Buku-buku dan artikel-
artikel tentang pemikiran-pemikiran di bidang Islam merupakan
hasil pemikiran para orientalis. Sedangkan sarjana Muslim yang
sekolah di Barat dan menulis dalam bahasa Barat tentang Islam,
maka ahli kelslaman pun muncul dari sejumlah muslim. Pada
akhirnya banyak sarjana muslim yang menulis dalam Bahasa
Barat; Inggris, Perancis, Jerman, Yunani, dan Belanda.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Di antara sarjana muslim yang menjadi ahli dalam kajian
Islam adalah:

Muhammad Igbal,
Fazlul Rahman di Chicago,

Mohammed Arkoun, Profesor yang mengajar di Lyon
IT University (1969-1972), di Paris VIII University, Paris
III University dan Sorbonne Nouvelle University (1972-
1992), menjadi Fellow di Wissenschaft kolleg di Berlin
1986-1987 dan 1990) dan di Institute for Anvanced
Studies in Priceton, New Jersey, U.S.A. (1992-1993),
visiting Professor di University of California, Los Angeles
(1969), Princeton University (1985), Temple University,
the University of Louvain-la-Neuve, Wallonia, Belgium
(Belgia) (1977-1979), the Pontifical Institute of Arabic
Studies di Roma dan the University of Amsterdam (1991-
1993).

4. Farid Esack, (Muslim Afrika Selatan, lahir 1959). Pada
tahun 1990 Esack meninggalkan Afrika Selatan untuk
studi dan mendapatkan gelar Ph.D. di the University of
Birmingham, Inggris),

5. Amina Wadud Muhsin (professor di the Department
of Philosophy and Religious Studies di Verginia
Commonwealth University Amerika Serikat [USA])’

6. Khaled Medhat Abou El Fadl (Iahir 1963, professor di Law
at the University of California in Los Angeles Amerika
Serikat [USA]),

7. Nasr Hamid Abu Zayd (lahir 7 Oktober 1943, asli Mesir
dan lulus di Cairo University Mesir. Sejak 1995 menetap di
Belanda dan mengajar di beberapa universitas di Belanda),
Fatima Mernisi,

9. Mohammad Hashim Kamali.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Para orientlist dapat dikelompokkan berdasarkan bidang
keilmuan yang ditekuni. Studi dalam bidang Al-Qur’an oleh
Fazlur Rahman, dikelompokkan secara umum menjadi 2 (dua)
kelompok besar, yaitu:

1. Missionaris, dan
2. Akademik.'

Kelompok missionaris adalah para sarjana Barat yang ketika
mengkaji Al-Qur'an memakai kacamata ajaran Kristen, bahkan
mempunyai misi tertentu, mereka dengan kajiannya berusaha
memperlihatkan kelemahan dan kekurangan Al-Quran. IlImuwan
yang termasuk kelompok ini, menurut Rahman, adalah:

1. Johan Bouman, dengan karya, Gott und Mensch im Koran,

2. Jacques Jomier, dengan karya, Les Grands Themes du
Coran,

3. Kenneth Cragg, dengan karya, The Event of the Quran,

4. Besetti-Sani, dengan karya, Muhammed and St. Francis,
dan

5. Claus Schedl, dengan karya Muhammad and Jesus.

Adapun kelompok akademik, dengan ungkapan yang lebih
sederhana adalah ilmuwan yang mengkaji Al-Qur'an berdasar dan
mempunyai motivasi akademik. [Imuwan yang masuk kelompok
ini, menurut Rahman, di antaranya:

Wansbrough, dengan karya Quranic Studies,

2. John Burton, dengan karya The Collection of the Quran,
dan

3. Angelika Neuwirth, dengan karya Studien zur
Komposition der Mekkanischen Suren (Studies toward
the composition of the Meccan Suras)

10 Fazlur Rahman, “Some Recent Books on Qur’an by Westers,” Qadri Azizy, 1984, 73-95.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Universitas yang menawarkan studi Islam, menurut hasil
rangking tahun 2023, adalah termasuk salah satu dari sepuluh
(10) universitas terbaik dunia:

Boston College (Chestnut Hill, MA)

The University of Texas at Austin (Austin, TX)
University of Washington-Seattle Campus (Seattle, WA)
Emory University (Atlanta, GA)

University of California-Los Angeles (Los Angeles, CA)

Columbia University in the City of New York (New York,
NY)

7. Georgetown University (Washington, DC)

AN o e

8. Arizona State University Campus Immersion (Tempe, AZ)
9. Ohio State University-Main Campus (Columbus, OH)
10. Villanova University (Villanova, PA).

Sementara di Kanada, juga masih masuk wilayah Amerika
Utara, ada beberapa perguruan tinggi yang menawarkan studi
Islam dengan sebutan mirip dengan itu, yaitu:

1. McGill University di Montreal Kanada yang berdiri tahun
1821, menawarkan studi Islam dengan nama Islamic
Studies, di bawah the Faculty of Arts.

2. University of Toronto di Toronto, di School of Graduate
Studies, dengan sebutan Near and Middle Eastern
Civilization, di bidang Ancient Near Eastern Studies,
Middle Eastern and Islamic Studies, dan Near and Middle
Eastern Civilization,

3. Ontario University di Ontario, dengan jurusan Middle
Eastern and Islamic Studies.

4. Quebec University di Quebec, dengan nama Islamic
Studies.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Perguruan tinggi di Eropa yang menawarkan Studi Islam
antara lain:

5. University of Cambridge di Inggris, yang ada di bawah
Faculty of Asian & Middle Eastern Studies,

6. University of London di Inggris, di bawah School of
Oriental and African Studies (SOAS),

7. Durham University di Inggris, yang menawarkan The
Institute for Middle Eastern and Islamic Studies di bawah
the School of Government and International Affairs, dan
merupakan satu perguruan tinggi terdepan dalam studi
Timur Tengah di Inggris. Di jurusan ini diajarkan Islamic
Studies dan ilmu-ilmu sosial kewilayahan, Bahasa Arab,
Bahasa Persi, Bahasa Turki, dan literature.

8. Edinbuegh University, di bawah Faculty of Islamic and
Middle Eastern Studies.

9. Frankfurt University di Jerman juga menawarkan Islamic
Studies.

D. Perkembangan Studi Islam di Indonesia

Perkembangan studi Islam di Indonesia dapat digambarkan,
bahwa lembaga dan sistem pendidikan Islam di Indonesia mulai
dari sistem pendidikan (1) langar, kemudian sistem (2) pesantren,
kemudian berlanjut dengan sistem (3) pendidikan di kerajaan-
kerajaan Islam. Akhirnya muncul sistem (4) kelas.

Pendidikan dengan sistem langgar adalah Pendidikan yang
dijalankan di langgar, atau surau, atau masjid, atau di rumah guru.
Kurikulumnya pun bersifat elementer, yakni mempelajari abjad
huruf Arab. Sistem ini dikelola oleh ‘alim, mudin, lebai. Mereka
ini umumnya berfungsi sebagai guru agama atau sekaligus sebagai
pembaca doa. Di masjid atau di langgar mereka; guru dan murid-
murid duduk bersila atau tanpa bangku. Umumnya kurikulum

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




sistem langgar adalah pada tingkat awal hanya untuk mengenal
abjad huruf Arab. Pada tingkat selanjutnya diajarkan lagu-lagu
qasidah; berzanji, tajwid, mengaji kitab Farukunan."

Sistem Pendidikan pesantren atau dapat diidentikkan dengan
kuttab, di mana seorang kiyai mengajari santri dengan sarana
masjid sebagai tempat pengajaran/pendidikan, dan didukung
oleh pondok sebagai tempat tinggal santri. Di pesantren berjalan
dua cara, yakni (1) sorogan dan halaqah. Hanya saja sorogan di
pesantren biasanya dengan cara si santri yang membaca kitab,
sementara kiyai mendengar sekaligus mengoreksi bacaan santri.

Pada dasawarsa kedua abad ke-20 muncul madrasah dan
sekolah-sekolah model Belanda oleh organisasi Islam, seperti
Muhammadiyah, Nahdatul Ulama, Jama’at al-Khair dan lain-lain.

Pada level perguruan tinggi dapat digambarkan, bahwa
berdirinya perguruan tinggi Islam tidak dapat dilepaskan dari
adanya keinginan umat Islam Indonesia untuk memiliki lembaga
pendidikan tinggi Islam sejak zaman kolonial. Beberapa artikel
dari beberapa tokoh terkait dengan gagasan ini, diantaranya tulisan
Dr. Satiman Wirjosandjojo dalam majalah Pedoman Masyarakat
No. 15 tahun IV (1938), yang isinya mengemukakan gagasan
pendirian Sekolah Tinggi Islam (Pesantren Luhur) sebagai tempat
mendidik muballig yang cekap dan berpengetahuan luas. Artikel
ini direspon oleh M. Natsir dalam Panji Masyarakat, dengan judul
tulisan “Menuju Koordinasi Perguruan-perguruan Islam”

Pada bulan April 1945 diadakan pertemuan antara berbagai
tokoh organisasi Islam, ulama dan cendekiawan. Dalam
pertemuan itu dibentuk panitia perencana Sekolah Tinggi Islam
(STI) yang diketuai oleh Drs. Moh. Hatta, wakil ketua Suwandi,
Sekretaris Dr. Ahmad Ramali, dengan anggota: K.H. Mas Mansur,
K.H. Wachid Hasyim, K.H. Abdul Kahar Muzakkir, K.H. Faried

" Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, Lintas Sejarah Pertumbuhan dan
Perkembangan (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1995), 23.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Ma'ruf, KH.R. Fatchurrahman Kafrawi dan notulis Kartosudarmo.
Panitia ini bertugas menyusun peraturan umum, peraturan rumah
tangga, menetapkan susunan badan wakaf, menetapkan badan
penyelenggara dan badan pengawas STI, dan menetapkan senat
STL

Pembukaan STT dipilih hari Ahad Legi, tanggal 27 Rajab
1364 H. bertepatan tanggal 8 Juli 1945 di Kantor Imigrasi Pusat,
Gondangdia, Jakarta. Dipilihnya tanggal 27 Rajab sebagai hari
peresmian yang bertepatan dengan hari Isra’ dan Miraj Nabi
Muhammad Saw, karena para pendiri waktu itu mengharap tafaul
(harapan baik) agar STI menjadi lambang kesucian turunnya
perintah salat dan dapat mencapai kemajuan-kemajuan yang
terus meningkat.

Pidato Dr. Mohammad Hatta sebagai Wakil Presiden, juga
Ketua Dewan Kurator Sekolah Tinggi Islam (STI) pada pembukaan
Sekolah Tinggi Islam, setelah dipindahkan ke Yogyakarta, tanggal
10 April 1946 antara lain ditegaskan:

«

.. ujud Sekolah Tinggi Islam ialah membentuk ulama’ yang
berpengetahuan dalam dan berpendidikan luas serta mempunyai
semangat yang dinamis, Hanya ulama’ yang seperti itulah yang bisa
menjadi pendidikan yang sebenarnya dalam masyarakat. Di Sekolah
Tinggi Islam itu akan bertemu AGAMA dengan ILMU dalam suasana
kerjasama untuk membimbing masyarakat ke dalam kesejahteraan.”

Pada tanggal 14 Desember 1947, Sekolah Tinggi Islam
(STI) diubah menjadi University Islam Indonesia (UII) dengan
empat fakultas, yaitu: Agama, Hukum, Pedagogy (Pendidikan),
dan Ekonomi."” Pada tahun 1950 UIl mendapat tawaran dari
pemerintaah untuk dinegerikan. Tawaran diterima dengan syarat
tetap dibawah Kementerian Agama. Akhirnya hanya Fakultas
Agama UII yang dinegerikan dan menjelma menjadi Perguruan

12 Tbid., 36.
¥ Djauhari Mubhsin, dkk., Sejarah dan Dinamika Universitas Islam Indonesia (Yogyakarta:
Badan Wakaf UII, 2004), 43.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Tinggi Agama Islam Negeri yang selanjutnya pada tanggal 24
Agustus 1960 dilaksanakan peresmian pembukaan Institut Agama
Islam Negeri (IAIN), yang merupakan gabungan dari PTAIN
dan Akademi Dinas Ilmu Agama (ADIA), oleh Menteri Agama
Republik Indonesia, K.H. M. Wahib Wahab."

Sejak tahun 2002 ada perkembangan dan konversi perguruan
tinggi Islam, yakni sejumah IAIN dan satu STAIN berubah
menjadi UIN (Universitas Islam Negeri) dan sejumlah STAIN
berubah menjadi IAIN. Perubahan status ini dikenal dengan
sebutan transformasi. Perubahan dari IAIN dan STAIN menjadi
UIN ini dapat dikelompokkan menjadi dua gelombang, yakni:
gelombang pertama pada tahun 2002 s.d. 2005, dan gelombang
kedua tahun 2013 s.d. 2014. Perubahan IAIN menjadi UIN
dimaksud adalah sebagai berikut:

UIN Syarif Hidayatullah, Tangerang Selatan (2002)
UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta (2004)

UIN Maulana Malik Ibrahim, Malang (2004)
UIN Sunan Gunung Djati, Bandung (2005)
UIN Alauddin, Makassar (2005)

UIN Sultan Syarif Kasim, Pekanbaru (2005)
UIN Ar-Raniry, Banda Aceh (2013)

UIN Sunan Ampel, Surabaya (2013)

UIN Raden Fatah, Palembang (2014)

10. UIN Sumatera Utara, Medan (2014)

11. UIN Walisongo, Semarang (2014)

o ® N N w DD

Menurut M. Amin Abdullah,” pengembangan dan konversi
IAIN ke UIN adalah proyek keilmuan yang berorientasi pada

" Amin Abdullah, Transformasi IAIN Sunan Kalijaga Menjadi UIN Sunan Kalijaga
(Yogyakarta: UIN Sunan Kalijagaa Press, 2006), 6.
> Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi Pendekatan Integratif-interkonektif, 399-405.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




perubahan tata pikir keilmuan yang bernafaskan keagamaan
transformatif. Konversi dari IAIN ke UIN merupakan momentum
untuk membenahi dan menyembuhkan “luka-luka dikotomi”
keilmuan umum dan agama yang makin hari makin menyakitkan.
Proyek besar reintegrasi epistemologi keilmuan umum dan
agama menuntut adanya dialog dan kerjasama antara disiplin
ilmu umum dan agama yang lebih erat di masa yang akan datang.
Pendekatan interdisiplinary dikedepankan, interkoneksitas dan
sensitivitas antar berbagai disiplin ilmu perlu memperoleh skala
prioritas dan perlu dibangun dan dikembangkan terus-menerus.
Interkoneksitas dan sensitivitas antar berbagai disiplin ilmu-ilmu
kealaman dengan disiplin ilmu-ilmu sosial dan disiplin humanities
serta disiplin ilmu-ilmu agama perlu diupayakan secara terus-
menerus.

Dengan kata lain, dalam era UIN, fakultas Syariah tidak boleh
menolak untuk dimasuki mata kuliah baru yang mengandung
muatan humanities kontemporer dan ilmu-ilmu sosial seperti
hermeneutik, cultural dan religious studies, HAM, sensitivitas
gender, filsafat ilmu dan begitu seterusnya. Jika tidak, maka
mahasiswa akan menderita (suffer) ketika mereka keluar
kampus dan berhadapan dengan realitas sosial dan realitas
sosial keagamaan yang begitu kompleks. Begitu juga fakultas
Tarbiyah, Dakwah, Adab dan Ushuluddin. Muatan ilmu-ilmu
Sosial, seperti Sosiologi agama dan Antropologi agama serta
humanities kontemporer seperti Teologi Pembebasan, HAM
dalam Islam, gender issues, ethics, sejarah ilmu pengetahuan,
filsafat ilmu pengetahuan dan begitu seterusnya harus tampak
benar dalam kurikulum dan silabinya begitu juga dalam fakultas
baru sains, teknologi dan fakultas sosial-humaniora. Belum lagi
menyebut perlunya social work yang berstandar internasional
dengan menggunakan pendekatan yang interdisiplin pada fakultas
Dakwah atau fakultas Sosial-Humaniora.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Di masa depan, lantaran persoalan integritas bangsa, ke-
Indonesiaan, dan ke-Islaman semakin rumit, maka alumni
UIN perlu mempunyai kualifikasi tertentu, yang berbeda dari
universitas lain. Setidaknya, jika pada alumni UIN akan berprofesi
sebagai guru, hakim, da’i atau pekerja sosial, konsultan dan begitu
seterusnya mereka tidaklah harus terkurung dalam sangkar
isolated profession (profesi yang steril dan terpisah dari persoalan
masyarakat sekitarnya), tetapi lebih dituntut untuk sekaligus
sebagai penggagas dan pelopor social empowerment dan social
agent of change dengan muatan etik yang memihak rakyat kecil
yang tidak berdaya (mustadafun) dan lingkungan hidup yang
sehat.

Dalam menyusun ulang kurikulum, silabi serta mata kuliah
dengan etos dan nafas reintegrasi epistemologi keilmuan era UIN,
prinsip-prinsip dasar berikut perlu di- pertimbangkan. Haddrah
al-nash, (penyangga budaya teks Bayani), memang tidak lagi biasa
berdiri sendiri, terlepas sama sekali dari hadarah al-ilm (teknik,
komunikasi) dan juga tidak bisa terlepas dari haddrah al-falsafah
(etik) dan begitu sebaliknya. Haddrah al-‘Ilm (budaya Ilmu),
yaitu ilmu-ilmu empiris yang menghasilkan sains dan teknologi,
akan tidak punya “karakter”, yang berpihak pada kehidupan
manusia dan lingkungan hidup, jika tidak dipandu oleh haddrah
al-falsafah (budaya etik-emansipatoris) yang kokoh. Sementara
itu, hadarah al-nash (budaya agama yang semata-mata mengacu
pada teks) dalam kombinasinya dengan haddrah al-‘ilm (sains
dan teknologi), tanpa mengenal humanities kontemporer sedikit
pun juga berbahaya, karena jika tidak hati-hati akan mudah
terbawa arus ke arah gerakan radicalism-fundamentalism?” Untuk
itu, diperlukan (etik yang bersifat transformatif-liberatif). Begitu
juga, hadarah al-falsafah (budaya filsafat) akan terasa kering,
jika tidak terkait dengan isu-isu keagamaan yang termuat dalam
budaya teks dan lebih-lebih jika menjauh dari problem-problem

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




yang ditimbulkan dan dihadapi oleh haddrah al-‘ilm (budaya
ilmu-ilmu empiris-teknis). Yang layak dipertimbangkan ke depan
untuk mendesain mata kuliah, kurikulum dan silabi UIN adalah
dengan cara menghindari jebakan-jebakan keangkuhan disiplin
ilmu yang merasa “pasti” dalam wilayah sendiri-sendiri tanpa
mengenal masukan dari disiplin di luar dirinya.

Jebakan-jebakan tersebut menurut M. Amin Abdullah'¢ sangat
mungkin akan terjadi lagi, jika konfigurasi keilmuan dibangun
dalam tradisi UIN tidak dirancang dengan teliti dan matang, Jika
diskemakan, rancang bangun keilmuan baru era UIN kurang lebih
adalah dapat digambarkan berikut:

Skema Single Entity

Entitas tunggal Hadarah al-Nas ini bisa diganti atau ditempati
oleh entitas tunggal Hadarah al-‘ilm atau entitas tunggal Hadarah
al-Falsafah. Single entity ini umumnya mengklaim bahwa cukup
dirinya sendiri sajalah yang mampu mengatasi permasalahan
kemanusiaan. Dalam perspekstif komparatif, corak model berpikir
single entity ini adalah symbol keangkuhan ilmu pengetahuan.
Tidak ideal untuk IAIN, apalagi UIN.

Skema Isolated Entities

Hadarah Hadarah Hadarah

al-Nash al-’ilm al-Falsafah

16 Ibid., 404-5.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Tampak dalam skema di atas kelihatannya peradaban manusia
ini telah semakin maju karena adanya ketiga entitas keilmuan
tersebut. Namun, oleh masyarakat dunia sekarang ini, konfigurasi
hubungan yang ternyata bercorak “isolated” inilah yang
diperkirakan menjadi sumber permasalahan dunia kontemporer,
sejak dari krisis lingkungan hidup, krisis ekonomi, krisis moralitas,
krisis religiositas, dan krisis multidimensi yang lain. Skema ini
boleh dikata masih sangat terjadi di era IAIN, sehingga berakibat
pada sempitnya wawasan dan pandangan dunia para alumninya.

Skema Interconnected Entities

Hadarah
al-’ilm

Hadarah
al-Nash

Hadarah
al-Falsafah

Skema di atas adalah proyek keilmuan yang diemban oleh visi
dan misi perubahan IAIN ke UIN. Tampak dalam skema di atas
bahwa masing-masing rumpun ilmu sadar akan keterbatasan-
keterbatasan yang melekat dalam diri sendiri dan oleh karenanya
bersedia untuk berdialog, bekerjasama dan memanfaatkan
metode dan pedekatan yang digunakan oleh rumpun ilmu lain
untuk melengkapi kekurangan-kekurangan yang melekat jika
masing-masing berdiri sendiri-sendiri, terpisah antara satu dan
lainnya. Diperlukan upaya yang sungguh-sungguh dari berbagai
pihak, dari waktu ke waktu dengan kesediaan mengorbankan
kepentingan egoism sectoral keilmuan, demi untuk menyongsong
realisasi proyek keilmuan baru pada era UIN.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @







DINAMIKA
PEMIKIRAN MANUSIA

A. Pendahuluan

Berpikir adalah ciri khas manusia yang membedakannya
dengan makhluk lain. Di kalangan ahli mantiq atau logika sangat
masyhur istilah yang mendefinisikan manusia adalah hayawanun
natiq (hewan yang berpikir). Bahkan Amanah kekhalifahan, sebagi
wakil Tuhan di muka bumi yang hanya diserahkan Allah SWT.
kepada manusia (Adam) pun adalah karena faktor kemampuan
berpikirnya. Dengan kemampuan berpikir tersebut, manusia akan
dapat menyerap ilmu pengetahuan dan mentransfernya.

Dinamika perkembangan pengetahuan manusia, tumbuh
dan berkembang, dengan persoalan yang berbeda. Masih sering
dijumpai pemahaman dan keyakinan bahwa (pengetahuan)
agama Islam diyakini dan dianggap sebagai absolut, tidak dapat
diubah dan transcendental (selalu terkait dengan zat yang berada
di atas/suci/agung). Pemahaman, penafsiran dan pengetahuan
agama (Islam) yang dianggap dan dipercayai tidak dapat berubah,
absolut, rigid, kaku, tidak bisa dikompromikan dengan konteks.




Banyak orang tahu bahwa ilmu pengetahuan terus berubah
dan berkembang, namun seringkali dipahami bahwa agama-
agama, khususnya Islam adalah absolut/ mutlak, tidak berubah
dan dibalut dalam prinsip-prinsip transendental dalam wujud
pagar rujukan (keilmuan aqgidah dan fikih). Namun kita sekarang
tahu bahwa agama-agama — dan agama Islam tidak terkecuali —
tidak mungkin dapat bertahan mempertahankan sikap, kaku dan
beku, jika mereka tidak ingin berbenturan atau digilas oleh ilmu
pengetahuan modern, dan prinsip-prinsip dasar agama semakin
hari semakin tampak aneh, tertinggal dan kadaluarsa.”

Dalam khazanah pemikiran keagamaan Islam, khususnya
dalam pendekatan us#l al-figh (kaidah dasar ilmu fikih), dikenal
istilah al-sawabit (hal-hal yang diyakini “tetap,” tidak berubah)
wa al-mutagayyirdat (hal-hal yang diyakini “berubah-ubah,” tidak
tetap). Ada juga yang menyebutnya sebagai “al-sabit” wa “al-
mutahawwil”' Keduanya kemudian lebih popular dengan sebutan
qat’iy (pasti) dan zanniy (tidak pasti). Sedang dalam pendekatan
falsafah, sejak Aristoteles hingga sekarang, dikenal apa yang
disebut “form” and “matter,” one-many, universal-particular,
objective-subjective.” Setelah itu, belakangan di lingkungan
khazanah keilmuan antropologi (agama), khususnya dalam
lingkup pendekatan fenomenologi agama, dikembangkan analisis
pola pikir yang disebut general pattern dan particular pattern.’

Hubungan logika berpikir fighiyyah-agama (subjektif)
dan falsafiyyah saintifik (objektif) yang bercorak biner ini,
jika dipetakan secara lebih historis antropologis, sebenarnya

' Adonis, al-Tsabit wa al-Mutahawwil: Bahs fi al-Ibda’ wa al-Itba’ ‘inda al-Arab (London:

Dar al-Saqi, 2002).

Letak perbedaan yang mencolok antara logika dan cara berpikir Mutakallimun (para

ahli teologi Islam) dan Fugaha (para ahli fikih) di satu sisi dan Falasifah (para ahli

filsafat) di sisi lain.

* Richard C. Martin menyebut ‘general pattern’ sebagai ‘common pattern’ atau the
universals of human religiousness. Richard C. Martin, Approaches to Islam in Religious
Studies (Tucson: The University of Arizona Press, 1985), 8.

2

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




mencakup dan menggabungkan tiga lapis entitas, yaitu: (1)
Mentifact, yang mencakup value, tata nilai, kepercayaan (belief),
pemikiran (thought), ide dan world view secara lebih umum; (2)
Socifact, yaitu ketika ide, nilai dan pemikiran tersebut masuk ke
dalam dunia sosial, maka ia membentuk kelompok-kelompok,
organisasi-organisasi, mazhab-mazhab, denominasi, sekte,
paguyuban, komunitas, organisasi berikut pranata sosial yang
menyertainya serta behavior (perilaku), attitude (sikap) dan
pola-pola hubungan dan interaksi sosial yang kompleks; (3)
Artifact, hubungan antara keduanya diwujudkan dan disimbolkan
dalam dunia pisik seperti bangunan tempat beribadah (masjid,
gereja, pura, sinagog, vihara, klenteng), lembaga-lembaga (sosial
keagamaan, pendidikan, ekonomi, budaya), manuskrip, naskah-
naskah, buku, prasasti, benda-benda seni, alat-alat peribadatan,
musik, lukisan, laboratorium, alat-alat transportasi, objek-objek
ritual, makam dan begitu seterusnya adalah hal-hal yang tidak
terpisahkan dari keterjalinan antara mentifact dan sociofact.*

Kesulitan itu antara lain disebabkan karena masing-masing
orang dan kelompok seringkali telah terkurung dan terjebak dalam
jaringan preunderstanding, taqalid-taqalid, adat kebiasaan yang
telah dimiliki, membudaya dan dalam batas-batas tertentu bahkan
membelenggu. Oleh karenanya, banyak keraguan untuk memasuki
pembaruan dan penyempurnaan konsep pemahaman keagamaan
serta terjadi benturan di sana-sini, baik pada tingkat person-
person atau individu-individu, lebih-lebih pada tingkat sosial
dan kelompok-kelompok pengikut mazhab, sekte, denominasi,
organisasi sosial-keagamaan di lingkungan internal maupun
external umat beragama.’

* Sartono Kartodirdjo, Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah (Jakarta:
Gramedia, 1992), 2.

> Dalam kasus tindak kekerasan yang mengatasnamakan agama selalu saja melibatkan
jaringan antara mentifact, socifact, dan artifact. Pelarangan pembangunan tempat
ibadah dan apalagi pengrusakannya (artifact) tidak dapat dilakukan terpisah dan selalu
digerakkan oleh corak pemahaman dan berpikir keagamaan yang rigid-kaku-tertutup

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Dalam dua tradisi khazanah keilmuan, yakni usul al-figh
(agama) yang bersumber dari teks, nash-nash kitab suci Al-
Quran dan Hadis yang dipahami secara literal-harfiyah dan
falsafah (filsafat dan sains) yang berdasar pada prinsip logika
berpikir dan metode penelitian eksperimental sains seringkali
bertentangan, berbenturan, dan berseberangan, untuk tidak
menyebutnya konflik. Akibatnya, sulit sekali dilerai perebutan
otoritas wilayah ‘territorial’ usul al-din (struktur fundamental
nilai-nilai keberagamaan manusia pada umumnya, yang berlaku
secara universal) di satu sisi dan usul al-mazhab (dasar-dasar
pemikiran dan pembentukan atau pendirian sekte, mazhab,
kelompok, organisasi keagamaan dalam masyarakat) di lain
pihak. Semestinya, keduanya berjumpa, berdialektika, dan
bermusyawarah secara wajar dan damai dalam dunia pikiran
dan batin manusia yang paling dalam (pendekatan ‘irfani), tanpa
campur tangan kepentingan-kepentingan eksternal-politik yang
menimbulkan pertikaian dan konflik sosial.

Umat beragama pada umumnya, lebih suka memilih
pilihan either or, memilih salah satu dari dua jenis pilihan yang
tersedia (fighiyyah atau falsafiyyah-‘ilmiyyah). Corak berpikir
binary (memilih antara dua pilihan yang tersedia) inilah yang
sekarang dikritisi oleh para ilmuan Muslim kontemporer, karena
corak pilihan ini lebih mengantarkan kepada corak berpikir
yang tertutup dan antagonistik, dan kurang kondusif untuk
mengantarkan kepada tatanan pola pikir masyarakat yang terbuka
dan banyak pilihan.®

Jarang umat beragama dapat memilih kedua-duanya penting
untuk didialogkan. Metode berpikir dengan banyak pendapat

(mentifact), dan pola hubungan sosial yang tidak harmonis (socifact). Data yang lebih
lengkap tentang kompleksitas hubungan antar agama di tanah air dapat diperiksa dalam
Laporan Tahunan Kehidupan Beragama di Indonesia tahun 2009 dan 2011 (Center for
Religious & Cross-cultural Studies (CRCS), Sekolah Pascasarjana, Universitas Gadjah
Mada, Yogyakarta), 2009 dan 2011.

¢ “Jasser Auda Information,” t.t., 50, 212, 214; 216; 218; 226-27, http://www.jasserauda.net.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




keagamaan sangat sulit menerima corak berpikir filosofis-
saintifik (falsafiyyah-ilmiyyah) dan tidak mampu mendialogkan
antara keduanya, antara corak berpikir fighiyyah-‘ubiidiyyah dan
falsafiyyah-‘ilmiyyah. Dengan demikian, masih jauh dari upaya
untuk mendialogkan, apalagi mengintegrasikan antara keduanya.’”

B. Karakteristik Keilmuan Kontemporer

Relasi baru yang disadari sebagai kebutuhan antara agama,
ilmu, dan budaya, perlu disentuh dengan etika keilmuan
kontemporer. Para sarjana seyogyanya memahami bagaimana
struktur dasar bangunan yang melandasi cara berpikir umat
manusia (humanities) secara umum dan bagaimana struktur
dasar bangunan cara berpikir keagamaan Islam secara khusus
(‘ulum al-din), dalam menyebut epistemologi keilmuan agama
(‘ulum al-din), mau tidak mau, para ahli, peneliti, dan para
pengguna keilmuan agama harus bersedia untuk bersentuhan
dengan bangunan keilmuan usul al-figh dengan berbagai cabang
ilmu ikutannya (fikih, kalam, tafsir, hadis), sedangkan dalam
menyebut sains, perubahan sosial, negara bangsa dan peradaban
global melibatkan pengalaman umat manusia (human experiences)
pada umumnya. Dengan kata lain, human experiences melibatkan
ruang lingkup cara berpikir manusia secara lebih umum, metode
berpikir ilmu pengetahuan (method and approach) serta nilai-nilai
baru (values) yang muncul akibat perjumpaan antara ketiganya.®

7 Diskusi dan pembahasan tentang hubungan antara agama dan ilmu (Religion and
Science) di tanah air, kalau dicermati, sangat jarang dilakukan. Kalaupun dilakukan
masih dilakukan secara sporadis, tidak terprogram dan terencana, bahkan di
lingkungan perguruan tinggi sekalipun. Pemikiran Islam pada umumnya belum atau
jarang mendiskusikannya secara serius. Diskusi pada umumnya hanya terbatas pada
wilayah akal dan wahyu, yang lagi-lagi kembali ke diskusi antara teologi Mu’tazilah dan
Asy’ariyah. Upaya-upaya rintisan awal seperti yang dilakukan oleh Mohammad Abid al-
Jabiry, Bunyah al-Aql al-Araby: Dirdsah Tahliliyyah Naqdiyyah li Nudzumi al-Ma'rifah fi
al-Saqofah al-Arabiyyah (al-Markaz al-Tsaqafy al-Araby, 1993).

8 TJasser Auda, Maqasid al-Shariah, t.t.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Perbedaan yang tajam antara corak berpikir dalam
menganalisis dan memetakan persoalan sosial-keagamaan
inilah yang menjadi tema sentral dalam upaya merekonstruksi
dan membangun paradigma epistemologi keilmuan Islam
kontemporer, termasuk di dalamnya trilogi keilmuan pendidikan
Islam di sekolah (aqidah, ibadah, dan akhlak) yang sedang dicoba
dirumuskan ulang secara serius oleh para pembaru, teolog, dan
pemikir Muslim kontemporer seperti yang akan saya singgung
dalam buku ini. Ragam pemikir Muslim kontemporer dapat
menjadi gambaran bagaimana mereka merespon perkembangan
jaman dan perubahan sosial yang berlangsung di era sekarang dan
implikasi dalam rancang bangun metode studi Islam dan studi
agama kontemporer. Untuk sekedar menyebut di antara mereka
antara lain:

1. Ibrahim M. Abu-Rabi’: Studi Islam Multiperspektif

Ibrahim M. Abu Rabi’ merupakan intelektual Muslim asal
Palestina yang mengajar di beberapa universitas di Barat dan di
Timur, pernah menjabat sebagai Dewan Redaksi jurnal Muslim
World. Buku terakhir yang diedit adalah The Contemporary Arab
Reader on Political Islam (2010).” Ketika merespon perkembangan
pendidikan Islam kontemporer, ia mencatat bahwa pendidikan
Islam umumnya masih konservatif; miskin metode dan tidak
kaya perspektif, sehingga perspektif sosial hampir-hampir
tidak diperhitungkan. Selain itu, masih ada beberapa negara
berpenduduk Muslim yang menganggap tidak penting ilmu
pengetahuan sosial, termasuk filsafat kritis. Sosiologi agama
juga masih dianggap bidah, dan tidak dianggap penting bagi
perkembangan dan pengembangan ulum al-din dan studi Islam.
Pernyataan ini menggambarkan bahwa ulum al-din (ilmu-ilmu
agama Islam) merasa sudah cukup dengan dirinya sendiri (self-

° Ibrahim M. Abu Rabi, The Contemporary Arab Reader on Political Islam (The University
of Alberta Press, 2010).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




sufficiency). Dengan kata lain, tidak memerlukan bantuan dan
masukan analisis dan pandangan dari disiplin keilmuan lain,
baik dari sains, keilmuan sosial maupun humaniora. Abu Rabi’
menyatakan:

“The core of the field revolves around Shariah and Figh studies that
have been, very often, emptied of any critical or political content, or
relevant to the present situation. A clear-cut distinction has been made
between the “theological” and the “political” or the “theological” and
the “social,” with the former being understood as rites, symbol, and
historical text only. Further more, the perspective of the social sciences
or critical philosophy is regrettably absent” .... Shari’ah education
in the Arab and Muslim world has been constructed ideologically

to maintain, and not question, the status quo. It has become a shell

without much substance”'®

Bagi Ibrahim M. Abu Rabi, studi Islam kontemporer perlu
diperkaya dengan berbagai perspektif. Setidaknya, dia menyebut
ada empat perspektif, yang tidak dapat dipisahkan antara yang
satu dan lainnya. Pertama, perspektif ideologis. Di berbagai negara
Arab modern dikenal istilah “Islam resmi”, sedangkan yang lain
berbicara tentang Islam popular atau “Islam oposisi”. Artinya, Islam
dapat berarti kekuatan pasif tetapi juga bisa merupakan kekuatan
yang revolusioner. Islam dapat “digunakan” sebagai gerakan yang
mengajak ke arah kemajuan tetapi juga dapat digunakan sebagai
alat untuk mendukung status quo sebuah rezim pemerintahan
yang dapat berakibat pada kesenjangan sosial dan ekonomi dalam
masyarakat. Dengan kata lain, menurut perspektif ideologis ini,
Islam tidak dapat diperbedakan atau dicirikan semata karena
inti kesuciannya. Artinya, Islam atau Muslim sebagai komunitas
pemeluk agama telah dimaknai lebih dari satu definisi dan arti."

10 Tbrahim M. Abu Rabi, “A Post-September 11 Critical Assessment of Modern Islamic
History,” dalam 11 September: Religious Perspectives on the Causes and Consequences, ed.
oleh Tan Markham dan Ibrahim M. Abu Rabi’ (Oxford: Oneworld Publications, 2002),
33-34.

"' M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, & Transdisiplin Metode Studi Agama &
Studi Islam di Era Kontemporer (IB Pustaka PT Litera Cahaya Bangsa, 2020), 9.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Kedua, adalah perspektif teologis. Dalam perspektif ini, Islam
dapat dipandang sebagai sistem kepercayaan yang terbuka. Sejak
dari kepercayaan kepada Satu Tuhan sampai hubungan teologisnya
dengan semua wahyu yang telah turun mendahuluinya. Atau
hanya sampai pada batas pengertian yang sederhana tentang
“penyerahan diri kepada satu Tuhan.” Dengan lain kata, seseorang
dapat memahami watak teologi Islam sejak dari perspektif sejarah
agama-agama, khususnya keterkaitan dan hubungannya dengan
Yahudi dan Kristen, sampai melihat Islam dari pandangan teologis
yang inklusif, yaitu keesaan Tuhan.

Ketiga, nash sebagai inti dari budaya Muslim. Menurut
pendapat mayoritas ahli hukum Islam, baik Al-Quran maupun
hadis membentuk landasan utama tekstual Islam, yang menyangga
fundasi utama teologi Islam. Oleh karenanya, sejak awal mula
munculnya Islam, hubungan dialektis antara teks dan sejarah
manusia, antara teks dan pemikiran manusia telah ada. Dengan
lain ungkapan, sejarah budaya dan pemikiran Muslim sejak dulu
sampai sekarang adalah merupakan hubungan saling tukar tempat
yang kompleks antara sisi “kemanusiaan” dan “sisi keilahian’, atau
antara teks-teks keagamaan dan faktor-faktor sosial-ekonomi dan
politik.

Keempat, Islam adalah fakta antropologis yang sangat luas.
Benar memang bahwa Islam mempunyai pokok ajaran yang
bercorak normatif. Namun, dalam evolusi perjalanan sejarahnya
yang panjang, Islam telah mendorong lahirnya tradisi politik,
filosofis, literer, sosial, dan kultural yang sangat kompleks, yang
sampai sekarang masih dapat menjelaskan bagaimana pandangan
manusia Muslim. Islam telah menjadi isu kekuatan sosial, politik,
dan organisasi yang menarik. Yang perlu segera dicatat bahwa
gerakan-gerakan politik dan intelektual yang berbagai macam
telah menafsirkan tradisi ini secara berbeda-beda antara yang satu

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




dan lainnya. Dalam pengertian seperti itu, maka tradisi dimaksud
dapat merupakan kekuatan yang bercorak pasif atau revolusioner.'

Islam dalam kenyataannya dapat dilihat dari berbagai
perspektif. Perspektif ideologis, teologis, nash atau teks maupun
antropologis. Tidak hanya dilihat dari mono atau single perspektif.
Uraian di atas, menegaskan bahwa setidaknya ada empat
perspektif dalam melihat persoalan sosial-keagamaan Islam.
Ketika hendak menafsirkan dan menjelaskan makna ayat-ayat
Al-Quran dan hadis, seorang pemimpin agama, ulama, dosen,
guru, da'i/yah, ustaz/ah, khatib, tokoh atau pemimpin organisasi
keagamaan, pejabat pemerintah era sekarang seyogyanya selalu
mempertimbangkan dan mendialogkan keempat perspektif
tersebut sebelum mengeluarkan pendapat atau pernyataan ke luar.
Sudah saatnya sekarang, keempat perspektif tersebut menjadi kaca
mata atau lensa baca. Para pemimpin hendaknya mendialogkan
keempat perspektif ini dalam dirinya sendiri, dengan kolega
dekatnya, para mentornya, dan juga umat, pendengar,
penggemarnya atau pengikutnya sebelum mengeluarkan
pernyataan di ruang publik.

2. Abdolkarim Soroush: Pengembangan Pemikiran Agama

Abdolkarim Soroush adalah intelektual kelahiran Iran yang
mengajar di Amerika. Salah satu buah pikirannya diedit oleh
Mahmoud Sadri & Ahmad Sadri, berjudul Reason, Freedom and
Democracy in Islam: Essential Writings of Abdulkarim Soroush."
Menurutnya, kemajuan ilmu pengetahuan, perkembangan
intelektual, dan mekarnya pengalaman kehidupan manusia
(human experience), secara perlahan tetapi pasti, akan bersentuhan
dengan bangunan, struktur, dan isi (content) ilmu pengetahuan

12 Tbrahim M. Abu Rabi, “A Post-September 11 Critical Assessment of Modern Islamic
History;” 30.

" Telah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia, Menggugat Otoritas dan Tradisi
Agama, (Bandung: Penerbit Mizan, 2002).

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




keagamaan. Tidak ada yang tetap di dunia ini, yang tetap hanyalah
perubahan itu sendiri. Pengalaman kehidupan manusia selalu
berubah. Klaim pengetahuan keagamaan Islam yang secara tegas
membedakan wilayah gat’iy dan zanny menjadi problematik dan
dapat dipertanyakan ulang. Rumusan ini menepikan dimensi
humanitas, termasuk perspektif-perspektif yang ada dalam ilmu-
ilmu keagamaan.

Dalam menghadapi perubahan sosial yang deras dan dahsyat,
dia berpendapat bahwa manusia Muslim kontemporer harus dapat
membedakan antara agama (religion) dan ilmu-ilmu keagamaan;
antara Islam dan ilmu-ilmu kelslaman. Menurutnya, ilmu-ilmu
keagamaan (termasuk di dalamnya ilmu-ilmu keagamaan Islam)
adalah relatif, karena terikat dengan dugaan-dugaan dan asumsi-
asumsi dasar yang dibangun sebelumnya; ilmu-ilmu agama
tidak dapat terhindar dari jeratan dan jebakan waktu, karena
selalu terkait dengan dimensi waktu. Kapan, belum lagi di mana,
dalam kondisi apa asumsi dasar itu dibuat dan dirumuskan?
Oleh karenanya, Agama Wahyu (Revealed Religion) bisa jadi
memang benar dan bebas dari kontradiksi-kontradiksi, tetapi
tidak demikian halnya dengan ilmu-ilmu keagamaan. Agama
bisa jadi memang sempurna dan komprehensif, tetapi ilmu-ilmu
keagamaan tidaklah demikian. Akhirnya, harus tegas didudukkan
bahwa agama adalah memang suci, tetapi penafsiran terhadap
agama adalah benar-benar manusiawi dan bersifat duniawi."*

Ketidakmampuan membedakan antara keduanya, menjadi
salah satu sebab macetnya perkembangan ilmu pengetahuan
agama dan pengetahuan agama Islam. Orang sering berkeyakinan
bahwa pengetahuan agama adalah agama itu sendiri. Keyakinan
seperti itulah yang hendak dikoreksi oleh Soroush dan para

4 Abdolkarim Soroush, “The Evolution and Devolution of Religious Knowledge,” dalam
Liberal Islam: A Sourcebook, ed. oleh Charles Kuzman (Oxford: Oxford University Press,
1998), 245-46.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




intelektual Muslim kontemporer yang lain. Jika persoalan ini
tidak dibenahi, maka akan berakibat pada kejumudan ilmu-ilmu
agama. Lebih-lebih, jika ilmu-ilmu yang jumud ini bersekongkol
dengan kepentingan rezim politik di sebuah negara Muslim
tertentu, maka ilmu pengetahuan agama akan mudah menjadi
statis. Jika berlanjut, maka para pengikut dan penggemarnya
akan cepat merasa puas dan merasa benar sendiri, tanpa menaruh
perhatian terhadap perkembangan keilmuan di sekitarnya,
baik perkembangan keilmuan di lingkungan keilmuan studi
agama-agama, maupun yang bersentuhan dengan sains modern,
ilmu-ilmu sosial dan humaniora kontemporer, termasuk tidak
menerima kritik dari perspektif spiritualitas ‘Grfdni.

Dalam pandangan Soroush, jika keilmuan agama bersentuhan
dengan keilmuan dan perspektif lain, maka bukan (doktrin)
agamanya dan bukan ritual keagamaannya yang akan berubah,
dan juga bukan text-nya diubah dan atau diganti dengan yang
lain. Tetapi, perspektif manusia terhadap agamalah yang berubah
dan diubah, karena baik penulis dan lebih-lebih pembacanya,
dalam segitiga hermeneutika negosiatifnya Khaled Aboe El-Fadl,
telah bersedia mempertimbangkan berbagai perspektif yang
diperlukan untuk melihat entitas agama dengan cara baru sesuai
dengan tantangan, tuntutan, dan kondisi yang mengitarinya.
Dalam pengertian seperti ini, maka apa yang diistilahkan dengan
dikotomi ilmu pengetahuan, yakni pengetahuan agama di satu
pihak dan pengetahuan umum di lain pihak, tidak ada dan tidak
berlaku lagi.

3. Jasser Auda: Perluasan Magqashid Syariah

Jasser Auda adalah Associate Professor di Fakultas Studi
Islam Qatar (QFTS) dengan fokus kajian Kebijakan Publik dalam
program Studi Islam. Dia adalah anggota pendiri Persatuan Ulama
Muslim Internasional, yang berbasis di Dublin; anggota Dewan

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Akademik Institut Internasional Pemikiran Islam di London,
Inggris; anggota Institut Internasional Advanced Sistem Research
(ITAS), Kanada; anggota pengawas Global Pusat Studi Peradaban
(GCSC), Inggris; anggota Dewan Eksekutif Asosiasi Ilmuan
Muslim Sosial (AMSS), Inggris; anggota Forum perlawanan
Islamofobia dan Racism (FAIR), Inggris dan konsultan untuk
Islamonline.net. Ia memperoleh gelar Ph.D dari University of
Wales, Inggeris, pada konsentrasi Filsafat Hukum Islam tahun
2008. Gelar Ph.D yang kedua diperoleh dari Universitas Waterloo,
Kanada, dalam kajian Analisis Sistem tahun 2006. Master Figh
diperoleh dari Universitas Islam Amerika, Michigan, pada fokus
kajian Tujuan Hukum Islam (Magdasid al-Syariah) tahun 2004.
Gelar BA diperoleh dari jurusan Islamic Studies pada Islamic
American University, USA, tahun 2001 dan gelar BSc diperoleh
dari Engineering Cairo University, Egypt Course Av., tahun 1988.
Ia memperoleh pendidikan Al-Quran dan ilmu-ilmu Islam di
Masjid al-Azhar, Kairo.

Jasser Auda adalah direktur sekaligus pendiri Magqdsid
Research Center di Filsafat Hukum Islam di London, Inggris,
dan menjadi dosen tamu untuk fakultas Hukum Universitas
Alexandria, Mesir, Islamic Institute of Toronto, Kanada dan
Akademi Figh Islam, India. Dia menjadi dosen mata kuliah
Hukum Islam, Filsafat, dan materi yang terkait dengan isu-isu
minoritas Muslim dan Kebijakan di beberapa negara di seluruh
dunia. Dia adalah seorang contributor untuk laporan kebijakan
yang berkaitan dengan minoritas Muslim dan pendidikan
Islam kepada Kementrian Masyarakat dan Dewan Pendanaan
Pendidikan Tinggi Inggris, dan telah menulis sejumlah buku,
yang terakhir dalam bahasa Inggris berjudul Maqasid al-Syariah
as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, London: IIIT,
2008. Tulisan yang telah diterbitkan 8 buku dan ratusan tulisan

Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




dalam bentuk jurnal, tulisan media, kontribusi tulisan di buku,
DVD, ceramah umum, dan jurnal online yang tersebar di seluruh
dunia. Selain itu, banyak penghargaan yang telah ia terima."

Dari autobiograpi di atas jelas tergambar bagaimana
kegelisahan akademik seorang Jasser Auda ketika bergumul
dalam persoalan ijtihdd dan jihdd berpikir untuk memperbarui
dan mengembangkan teori hukum Islam tradisional. Baginya,
setiap klaim atau slogan yang menyatakan bahwasanya “pintu
ijtihad tidak tertutup” maupun “membuka pintu ijtihdd adalah
merupakan suatu keharusan” karena menurutnya belum
tergambar secara jelas bagaimana metode dan pendekatan yang
digunakan dan bagaimana aplikasi dan realisasinya di lapangan,
khususnya dalam pengembangan dan pembaruan kurikulum,
silabi, dan buku literarur standar yang digunakan. Seperti
Mohammad Shahrur dari Syiria, dia adalah berlatar belakang
pendidikan teknik/insinyur.

Berbekal keahlian dalam dua bidang keilmuan, yaitu metode
sains dan metode agama inilah ia ingin menyumbangkan
keahlian dan keilmuannya untuk membantu rekan-rekannya
yang menghadapi jalan buntu intelektual ketika hendak membuka
pintu ijtihad. Karir studi akademiknya pun ia rancang sedemikian
terprogram sejak dari mulai menguasai bidang Figh, Ustil al-Figh,
Hukum Islam, teori Magdsid sampai menguasai teori Systems
dengan baik pada tingkat doktor (ijazah doktor pertama yang
diperolehnya dari Kanada hanya untuk memantapkan keahliannya
menguasai teori Systems dalam pengetahuan manusia.

Sekumpulan pengetahuan dengan berbagai pendekatan inilah
yang ia himpun untuk menunjang karir akademiknya yang telah
lama ia idam-idamkan untuk membantu membuka kembali pintu
ijtihad yang telah lama terbuka tapi tidak ada yang berani masuk.

!> Lebih jauh tentang Jasser Auda dapat dilacak www.jasserauda.net dan juga www.
maqasid.net.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Baik oleh rekan-rekan seagamanya yang hidup di dunia mayoritas
Muslim maupun minoritas Muslim yang hidup di negara-negara
mayoritas non-Muslim di seluruh dunia. Begitu kira-kira, kalau
saya ingin membahasakan ulang keprihatinan Jasser Auda dalam
pemikiran hukum Islam.

4. Abdullah Saeed: Ijtihad Progresif

Abdullah Saeed pernah menjabat Direktur pada Asia
Institute, Universitas Melbourne, Direktur Center for the Study
of Contemporary Islam, University of Melbourne, Sultan Oman
Professor of Arab and Islamic Studies, University of Melbourne,
Adjunct Professor pada Faculty of Law, University of Melbourne.
Riwayat pendidikan: Arabic Language Study, Institute of Arabic
Language, Saudi Arabia, 1977-1979, High School Certificate,
Secondary Institute, Saudi Arabia, 1979-82; Bachelor of Arts,
Arabic Literature and Islamic Studies, Islamic University,
Saudi Arabia, 1982-1986; Master of Arts Preliminary, Middle
Eastern Studies, University of Melbourne, Australia, Master of
Arts, Applied Linguistics, University of Melbourne, Australia,
1992-1994; Doctor of Philosophy, Islamic Studies, University of
Melbourne, Australia, 1988-1992.

Karya tulisan baik yang berupa buku, makalah ataupun
tulisan lepas banyak sekali dalam berbagai bidang yang bervariasi.
Kecenderungan tema yang ditulis adalah tentang Islam dan Barat,
Al-Quran dan Tafsir, serta tentang Tren Kontemporer Dunia Islam
termasuk ekonomi Islam dan Jihad/Terrorisme. Di antaranya
Interpreting the Quran: Towards a Contemporary Approach ;
Muslim in the West and their Attitude to Full Participating in
Western Societies: Some Reflections” dalam Geoftrey Levey (ed.),

16 Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, & Transdisiplin Metode Studi Agama & Studi Islam
di Era Kontemporer, 13-14.

17 Abdullah Saeed, Interpreting the Quran: Towards a Contemporary Approach (London:
Routledge, 2005), doi:10.4324/9780203016770.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Religion and Multicultural Citizenship '%; “Muslim in the West
Choose Between Isolationism and Participation” dalam Sang Seng,
Vol 16, Seol: Asia-Pasific Center for Educational and International
Understanding/UNESCO, 2006); “Jihad and Violence: Changing
Understanding of Jihad among Muslims” dalam Tony Coady and
Michael O’Keefe (eds.), Terrorism and Violence"; dan risetnya yang
berjudul “Reconfiguration of Islam among Muslims in Australia
(2004-2006)”,

Abdullah Saeed adalah salah satu contoh cendekiawan Muslim
yang mempunyai dua tradisi keilmuan. Pendidikan Bahasa dan
Sastra Arab dan ‘Ulum al-Din di Saudi Arabia dan dilanjutkan
studi kelslaman di Melbourne Australia. Kombinasi antara
keduanya menjadikannya kompeten untuk menilai dunia Barat
dan Timur secara seimbang.

Saeed sangat concern dengan dunia Islam kontemporer. Pada
dirinya ada spirit bagaimana ajaran-ajaran Islam itu bisa salih li
kulli zaman wa makdn (bisa berlaku di segala tempat dan waktu)
tidak saja untuk penduduk yang mayoritas menganut agama
Islam, tetapi juga dalam konteks kehidupan komunitas Muslim
sebagai minoritas yang tinggal di negara-negara Barat. Spirit
semacam inilah yang ia sebut sebagai Islam Progresif. Subjeknya
disebut Muslim Progresif. “Islam progresif adalah merupakan
upaya untuk mengaktifkan kembali dimensi progresifitas Islam
melalui metode berpikir yang digunakan oleh Muslim progresif
yang disebutnya dengan istilah progressive-ijtihadi. Sebelum
dipaparkan bagaimana kerangka dan pola pikir keagamaan Islam
yang bercorak progressive-ijtihadi ini, ada baiknya dilihat posisi
Muslim Progresif dalam tren pemikiran Islam yang ada saat ini.

8 A. Saeed, Muslims in the West and Their Attitudes to Full Participation in Western
Societies: Some Reflections (CAMBRIDGE UNIV PRESS, 2008), http://hdlL.handle.
net/11343/31715.

19 Ali Mostfa, “Violence and Jihad in Islam: From the War of Words to the Clashes of
Definitions,” Religions 12, no. 11 (November 2021): 966, doi:10.3390/rel12110966.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Menurut Saeed, ada enam kelompok pemikiran Muslim
era sekarang, yang corak pemikiran keagamaan atau pemikiran
Kalam atau teologi berikut epistemologinya berbeda-beda: (1)
The Legalist-traditionalist yaitu pemikiran keagamaan atau Kalam
yang titik tekannya ada pada hukum-hukum yang ditafsirkan
dan dikembangkan oleh para ulama periode pra modern; (2) The
Theological Puritans, yang fokus pemikiran keagamaannya adalah
pada dimensi etika dan doktrin Islam yang bercorak puritan; (3)
The Political Islamist, yang kecenderungan pemikirannya adalah
pada aspek politik Islam dengan tujuan akhir mendirikan negara
Islam; (4) The Islamist Extremists, yang memiliki kecenderungan
menggunakan kekerasan untuk melawan setiap individu dan
kelompok yang dianggapnya sebagai lawan, baik Muslim ataupun
non-Muslim; (5) The Secular Muslims, yang beranggapan bahwa
agama merupakan urusan pribadi (private matter); dan (6) The
Progressive Ijtihadists, yaitu para pemikir modern atas agama
yang berupaya menafsir ulang ajaran agama agar dapat menjawab
kebutuhan masyarakat modern. Pada kategori yang terakhir inilah
posisi Muslim Progresif berada.*

Karakteristik pemikiran keagamaan, Kaldm atau teologi
Muslim Progressif-Ijtihadis, dijelaskan oleh Saeed dalam bukunya
Islamic Thought antara lain adalah sebagai berikut: (1) mereka
mengadopsi pandangan bahwa beberapa bidang hukum Islam

2 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction (London and New York: Routledge,
2006). h. 142-50. Untuk lebih detil, dapat juga dibaca Omit Safi (Ed.), Progressive
Muslims: On Justice, Gender and Pluralism (Oxford, Oneworld Publications, 2003). Tariq
Ramadan juga menengarai ada 6 kecenderungan pemikiran Islam abad akhir abad ke-
20 dan abad ke-21, yaitu Scholastic Traditionalism, Salafi Literalism, Salafi Reformism,
Political Literalist Salafism, Liberal or Rational Reformism, dan Sufism. Lebih lanjut Tariq
Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (New York: Oxford University Press,
2004), h. 24-28. Kategorisasi dan klasifikasi tren pemikiran Islam oleh Saeed dan Tariq
Ramadan ini memang berbeda dari yang biasa dikenal di tanah air tahun 80-an, ketika
para ilmuwan lebih menekankan pada perbedaan antara Traditionalism dan Modernism,
yang kemudian muncul dalam nama mata kuliah seperti Aliran Modern dalam Islam
(Modern Trend in Islam).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




tradisional memerlukan perubahan dan reformasi substansial
dalam rangka menyesuaikan dengan kebutuhan masyarakat
Muslim saat ini; (2) mereka cenderung mendukung perlunya
menyegarkan 9jtihdd dan metodologi baru dalam ‘ijtihdad untuk
menjawab permasalahan-permasalahan kontemporer; (3)
beberapa di antara mereka juga mengkombinasikan kesarjanaan
Islam tradisional dengan pemikiran dan pendidikan Barat
modern; (4) mereka secara teguh berkeyakinan bahwa perubahan
sosial, baik pada ranah intelektual, moral, hukum, ekonomi atau
teknologi, harus terrefleksikan dalam hukum Islam; (5) mereka
tidak mengikutkan dirinya pada dogmatism atau mazhab hukum
dan teologi tertentu dalam pendekatan kajiannya; dan (6) mereka
meletakkan titik pemikirannya pada keadilan sosial, keadilan
gender, HAM, dan relasi yang harmonis antara Muslim dan non-
Muslim.*

Dalam situasi dunia dan negara mewajibkan warga secara
keseluruhan untuk menghindari dan mencegah penyebaran
wabah pandemi virus Corona, di mana bantuan sains kedokteran,
farmasi, kesehatan dan keperawatan sangat diperlukan, maka
memprioritaskan corak berpikir dan beragama progresif dengan
semangat solidaritas kemanusiaan dan gotongroyong adalah
sangat diperlukan dan menjadi prioritas.

Sekilas tampak jelas bahwa corak epistemologi keilmuan
pemikiran Islam kontemporer, dalam pandangan Saeed, adalah
berbeda dari corak epistemologi keilmuan dan pendidikan

21 Abdullah Saeed, Islamic Thought., h. 150-1. Bandingkan dengan pandangan Ibrahim
M. Abu-Rabi’ yang mengkritik model pendidikan Islam Tradisional dan Literalist era
sekarang yang masih membid’ahkan kajian ilmu-ilmu sosial (sociology; anthropology)
dan filsafat kritis (Critical Philosophy) dalam pendidikan Islam pada level apapun. “....
The discipline of the sociology of relig’ion is looked upon as bid’ah, or innovation,
that does not convey the real essence of Islam.. Lebih lanjut Ibrahim M. Abu-Rabi, ‘A
Post-September 11 Critical Assessment of Modern Islamic History”, dalam Ian Markham
and Ibrahim M. Abu-Rabi’ (Eds.) 11 September: Religious Perspectives on the Causes and
Consequences (Oxford: Oneworld Publications, 2002), h. 36. Cetak tebal dari saya.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Islam tradisional. Bukan agamanya yang berbeda, tetapi metode
pemahaman dan penafsiran serta pendekatannya yang berbeda
dari yang pernah berlaku dalam sejarah Islam terdahulu.
Penggunaan metode kesarjanaan dan epistemologi tradisional
masih tetap ada, dimana nass-nass atau teks-teks Al-Quran
menjadi titik sentral berangkatnya, tetapi metode penafsiran dan
pendekatannya telah didialogkan, dikawinkan, diintegrasikan,
dan diinterkoneksikan dengan menggunakan epistemologi baru
yang melibatkan masukan dari natural sciences, social sciences
dan humanities kontemporer, termasuk di dalamnya dimensi
spiritualitas.

Sekilas tampak jelas bahwa corak epistemologi keilmuan
Islam kontemporer, dalam pandangan Saeed, adalah berbeda
dari corak epistemologi keilmuan Islam tradisional. Penggunaan
metode kesarjanaan dan epistemologi tradisional masih ada, di
mana nash-nash Al-Quran menjadi titik sentral berangkatnya,
tetapi metode penafsirannya telah didialogkan, dikawinkan,
dan diintegrasikan dengan penggunaan epistemologi baru, yang
melibatkan social sciences dan humanities kontemporer dan filsafat
kritis.

Abdullah Saeed memang tidak menyebut penggunaan
metode dan pendekatan tersebut secara eksplisit di situ, tetapi
pencantuman dan penggunaan istilah ‘pendidikan Barat modern’
adalah salah satu indikasi pintu masuk yang dapat mengantarkan
para pecinta studi Islam kontemporer ke arah yang saya maksud.
Juga isu-isu dan persoalan-persoalan humanities kontemporer
terlihat nyata ketika Saeed menyebut Keadilan sosial, lebih-lebih
keadilan Gender, HAM dan hubungan yang harmonis antara
Muslim dan non-Muslim. Persoalan humanities kontemporer tidak
akan dapat dipahami, dikunyah dan disimpulkan dengan baik,
jika epistemologi keilmuan Islam masih menggunakan metode
dan pendekatan ‘Ulum al-Din lama.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Dalam Epilogue, bab 12, Abdullah Saeed menjelaskan
pandangan dan kritiknya terhadap IImu-ilmu Syariah (lama),
yang terdiri dari hadis, usul al-figh dan tafsir jika hanya berhenti
dan puas dengan menggunakan metode, cara kerja dan paradigma
yang lama. Kemudian, dalam hal tafsir, dia mengajukan metode
alternatif untuk dapat memahami teks-teks kitab suci sesuai
dengan perkembangan dan tuntutan tingkat pendidikan umat
manusia era sekarang ini. Tampak jelas bahwa Abdullah Saeed
meneruskan dan mengembangkan lebih lanjut metode tafsir Al-
Quran, yang lebih bernuansa hermeneutis, dari pendahulunya
Fazlur Rahman.”

Isu-isu sosial dan pendekatan sosial yang biasa dikaji dalam
ilmu-ilmu sosial dan isu-isu humanities kontemporer yang dikaji
dalam filsafat kritis transformatif perlu menjadi acuan baru
dalam merumuskan ulang kajian ilmu-ilmu kelslaman, lebih-
lebih ilmu syariah dan hukum, dalam payung besar transformasi
TAIN (Institut Agama Islam Negeri) ke UIN (Universitas Islam
Negeri). Isu-isu humanities kontemporer, yang membentuk pola
pikir baru, antara lain adalah: a) hak asasi manusia, b) gender,
¢) hubungan harmonis antara Muslim dan non-Muslim tidak
dapat ditawar-tawar bagi mahasiswa pada tingkat universitas,
baik pada level S1, S2 maupun S3. Rekonstruksi epistemologi dan
pengembangan paradigma ini juga harus terpantul dan terpantau
dalam kurikulum, silabi, dan literatur yang digunakan oleh para
dosen dan mahasiswa.”’

22 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction (London and New York: Routledge,
2006) Bandingkan dengan pandangan Ibrahim Abu-Rabi’ yang mengkritik model
pendidikan Islam Tradisional dan Literalist era sekarang yang masih mem-bid’ah-kan
kajian ilmu-ilmu sosial (sociology; anthropology) dan filsafat kritis (Critical Philosophy)
dalam pendidikan Islam pada level apapun.

8 Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, & Transdisiplin Metode Studi Agama & Studi Islam
di Era Kontemporer, 19.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




C. Pembaruan Metode Studi Islam

Pemilihan empat pemikir Muslim kontemporer seperti
Ibrahim M. Abu-Rabi, Abdolkarim Soroush, Abdullah Saeed,
dan Jasser Auda hanyalah sebagai perwakilan dari sekian pemikir
Muslim yang lain. Antara lain yang belum disebut adalah
Muhammad Shahrur, Omid Safi, Farid Esack, Ebrahim Moosa,
Fatimah Mernisi, Riffat Hassan, Tariq Ramadan, Abdullahi
Ahmed an-Naim, Mashood Baderin, Nidhal Guessoum, dan
masih banyak yang lain. Belum lagi menyebut Fazlur Rahman,
Hasan Hanafi, M. Arkoun, Muhammad Abid al-Jabiry, dan lain-
lain. Mereka sedikit banyak mengetahui dan memahami tradisi
keilmuan ‘Ulum al-Din, al-Fikr al-Islami dan Dirasat Islamiyyah
secara lebih utuh. Keempat-empatnya menggunakan epistemologi
keilmuan modern untuk membangun pemikiran Islam yang
lebih zamkany, yakni pemikiran Islam yang sesuai dengan
tuntutan perkembangan zaman (waktu) dan makan (tempat).
Pemikiran keagamaan Islam yang sesuai dengan perkembangan
metode dan pendekatan keilmuan yang ada saat sekarang ini,
tanpa meninggalkan tradisi ‘Ulum al-Din atau yang biasa disebut
dengan Turas. Keempat-empatnya juga tidak segan-segan dan
terang-terangan memanfaatkan tradisi keilmuan dan penelitian
akademik modern dan menerapkannya dalam praktik tafsir kitab
suci sekarang ini.**

2 Tema ini penting karena hampir di seluruh dunia akademik keilmuan Islam merasakan
pentingnya tema ini. Saya pernah diundang oleh New York University sebagai panelis
dalam simposium dengan tema “Social, Ethical, Political, and Policy Implications of
interpretations of Islam’s Foundational Text the Quran” Delapan pemikir Muslim
(Abdelmajid Charfi (Tunisia), Adel Rifaat (Egypt/France), Bahgat El Nadi (Egypt/
France), Abdolkarim Soroush (Iran), Muhammad Syahrur (Syria), Asma Sayeed (US),
dan Muhammad Arkoun (Algeria) sebagai panelis. Pemilihan panelis ditentukan
dengan kriteria “who are working on these issues today and who have their ideas
using both modern tools as academic inquiry, while at the same time relying on
their deep knowledge of Islamic scholarship, tradition and contemporary societies.
Simposium diadakan tanggal 10 Nopember 2010..

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Karena itu, para pemikir, penulis, dan peneliti Muslim
kontemporer dituntut untuk mempunyai kemampuan untuk
mendialogkan dan mempertautkan antara paradigma ‘Ulum
al-Din (Ilmu-ilmu Agama Islam), al-fikr al-Islamy (pemikiran
kelslaman), dan Dirdsat Islamiyyah (studi kelslaman) kontemporer
dengan baik. Yakni, ‘Ulim al-din (Kalam, Figh, Tafsir. ‘Ulum
Al-Quran, Hadis) atau ilmu agama Islam yang dipertemukan
dan didialogkan dengan sungguh-sungguh, diintegrasikan dan
diinterkoneksikan dengan Dirasat Islamiyyah (Islamic Studies)
dengan mempertimbangkan masukan dan menggunakan
cara berpikir dan metode sains modern, social sciences, dan
humanities kontemporer sebagai pisau analisis dan cara berpikir
keagamaannya.”” Dalam studi Islam kontemporer, mereka tidak
lagi menggunakan model linearitas bidang ilmu yang ditonjolkan,
tetapi studi figh, kalam atau tafsir yang diintegrasikan dan
diinterkoneksikan dengan disiplin keilmuan alam (biologi,
psikologi, kesehatan, kedokteran, dan lainnya), social sciences,
seperti sejarah, sosiologi, antropologi serta humanities kontemporer
serta metode sains pada umumnya.®

Dalam perspektif seperti itu, diharapkan akan membawa peta
percaturan dunia epistemologi studi Islam dalam menghadapi
dunia global melalui paradigma pemikir Muslim kontemporer.”

»» Hubungan antara ketiga kluster keilmuan Islam, yaitu antara Ulum al-Din, al-Fikr al-
Islamy, dan Dirasat Islamiyyah dalam tulisan “Mempertautkan Ulan al-Din, ALFikr al-
Islany dan Dirasat al-Isalimyyah: Sumbangan Kelimuan Islam untuk Peradaban Global”
dalam Marwan Saridjo (Ed), Mereka Bicara Pendidikan Islam: Sebuah Bunga Rampai,
Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2009), h. 261-298.

% Muhammad Almistiry, Jadalu al-Tasil wa al Muasarah fi al-Fikr al-Islamy (Tunisia:
Mansyurat Karim al-Syarif, 2014), 17;28.

7 Pemikir Muslim kontemporer tersebut antara lain: Mohammad Shahrur (Syiria), Abdol
Karim Soroush (Iran-Amerika Serikat), Fatimah Mernissi (Marokko), Riffat Hassan
(Pakistan), Hasan Hanafi (Mesir), Amina Wadud (Amerika Serikat), Nasr Hamid Abu
Zaid (Mesir), Farid Esack (Afrika Selatan), Ebrahim Moosa (Afrika Selatan), Abdullahi
Ahmed al-Naim (Sudan), Tariq Ramadan (Swiss), Omid Safi (Iran-Amerika Serikat),
Khaled Aboe el-Fadl (Los Angeles California) dan lain-lain seperti Mohammad Arkoun
(Aljazair-Perancis); Muhammad Abid al-Jabiry (Marokko), belum lagi para pemikir

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Para pemikir yang hidup di tengah-tengah arus perubahan sosial
yang dahsyat pada era global sekarang ini. Pemikir, penulis, dan
peneliti tersebut —dalam kadar yang berbeda-beda— mempunyai
kemampuan untuk mendialogkan dan mempertautkan antara
paradigma ‘Uliim al-Din, al-Fikr al-Islamiy dan Dirdsat Islamiyyah
kontemporer dengan baik.

Paradigma Integrasi-Interkoneksi keilmuan (takdamul al-ulum
wa izdiwaj al-madrif, mutaadditat al-takhassusdt) adalah niscaya
untuk keilmuan agama di masa sekarang, apalagi masa yang akan
datang. Jika tidak, maka implikasi dan konsekuensinya akan jauh
lebih rumit baik dalam tatanan sosial, budaya, lebih-lebih politik,
baik politik lokal, regional, nasional maupun global. Linearitas
IImu Agama akan mengantar peserta didik berpandangan “rabun
jauh” dalam melihat realitas hidup bermasyarakat, beragama, dan
bernegara, yang semakin hari bukannya semakin sederhana tetapi
semakin kompleks, sekompleks kehidupan itu sendiri.

IImu-ilmu Agama sungguh jauh lebih kompleks, karena
dalam Ilmu-ilmu Agama dalam bentuk mazhab fikih, kalam,
tasawuf, organisasi, politik keagamaan tentang Tuhan dilekatkan
dengan pemahaman dan penafsiran subjektif manusia®® Tingkat
ketersapaan dan dialog antar bidang ilmu akan jauh lebih sulit,
sudah barang tentu. Tapi dengan munculnya para pemikir
baru, pemikir yang membawa wawasan baru, upaya untuk
merambah jalan yang susah itu semakin terbuka, meskipun perlu
kerja yang ekstra keras dan berkesinambungan. Uraian di atas
diharapkan dapat membawa harapan, membuka jalan ke arah
dialog, musyawarah dan diskusi yang lebih baik, bukan sekedar

muslim dari tanah air. Pengalaman saya mengajar di program pascasarjana IAIN dan
UIN, dan lebih-lebih program S 1, masih jarang mahasiswa yang mengetahui dengan
baik metode dan buah pikiran para pemikir Muslim kontemporer ini.

% Abdul-Karim Soroush, “The Evolution and Devolution of Religious Knowledge,” dalam
Liberal Islam: A Sourcebook, ed. oleh Charles Kurzman (Oxford: Oxford University
Press, 1998), 244-51.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




berbantah-bantahan, perselisihan, dan pertengkaran untuk
menghadapi tantangan kehidupan manusia masa-masa yang akan
datang.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @







AL-QUR’AN SEBAGAI TEKS
DASAR YANG UTAMA

A. Pendahuluan

Bagi kaum Muslim, Al-Qur’an adalah perkataan literal dari
Tuhan yang diterima oleh Nabi Muhammad Saw. secara harfiah
dalam bahasa Arab' untuk disampaikan kepada pengikutnya. Bagi
umat muslim, Al-Qur'an merupakan teks keagamaan yang paling
suci. Al Quran merupakan fondasi dan sumber utama ajaran
agama Islam yang dijadikan pedoman bagi umat Muslim dalam
menjawab dan melaksanakan seluruh aspek kehidupan, baik aspek
spiritual, hukum, moral, politik, ekonomi, maupun sosial.

Nabi Muhammad mendapatkan wahyu pertamanya ketika
berada di Gua Hira pada tahun 610 M. Menurut sebagian
riwayat, Muhammad mendengar suara yang memerintahnya
untuk “membaca”. Sebanyak tiga kali perintah tersebut diulang,
Muhammad menjawab “Saya tidak bisa membaca” Akhirnya,
suara itu berkata:

1 Q.S. 26: 192-5.

@




Bacalah dengan menyebut nama Tuhanmu yang menciptakan: Dia
menciptakan manusia dari sequmpal darah. Bacalah, dan Tuhanmu
Yang Maha Pemurah, yang mengajar manusia dengan perantara pena.

Dia mengajarkan kepada manusia apa yang tidak diketahuinya.?

Menurut kalangan ulama Muslim, dari sekian banyak ayat
yang diwahyukan dan diterima oleh Nabi Muhammad SAW
selama 22 tahun misi kenabian (610-632 M), ayat-ayat di atas
merupakan ayat-ayat yang pertama kali diturunkan, yaitu lima
ayat pertama dari QS. al-Alaq [96]: 1-5.°

B. Al-Qur’an Sebagai Wahyu

Dalam bahasa Arab, kata wahy bermakna wahyu atau ilham.
Dalam arti yang lebih teknis, wahyu merupakan sarana Allah
dalam berkomunikasi dengan para nabi dan rasul. Wahy juga bisa
berarti kitab yang diberikan kepada Nabi tertentu, seperti kitab
Taurat diberikan kepada Nabi Musa As., kitab Injil diwahyukan
kepada Nabi Isa As., dan Al-Quran diwahyukan kepada Nabi
Muhammad Saw.

Banyak ayat dalam al-Qurian yang bersinggungan langsung
dengan konsep wahyu, baik yang diterima oleh Nabi Muhammad
atau oleh tokoh-tokoh kenabian yang lain seperti Nabi Ibrahim. Al-
Quran menggunakan kata wahy beserta variannya pada sejumlah
peristiwa baik yang terjadi pada masa periode Mekkah (610-622
M) maupun periode Madinah (622-632M). Istilah wahyu sering
digunakan dalam arti penyampaian pesan dari Tuhan kepada
manusia beserta makhluk-makhluk lainnya; ini menunjukkan
bahwa fungsi wahyu tidak terbatas pada hubungan antara Allah
dan para nabi-Nya saja. Sebetulnya ada beberapa bentuk wahyu
dalam pengertian sebagai ilhdm sebagaimana disebutkan dalam

2 Q.. 96: 1-5.
*—Abdullah Saeed, Pemikiran Islam Sebuah Pengantar, 2014, 24.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Al-Qur’an: seperti ilham yang disampaikan pada benda mati,*
pada hewan,” sampai manusia pada umumnya, seperti yang
diberikan kepada ibunya Nabi Musa,® khususnya kepada para
Nabi, seperti Yesus,” dan malaikat.®

Al-Qur’an memberikan beberapa penjelasan tentang turunnya
wahyu dari Allah kepada manusia: “Tidak mungkin bagi seorang
manusiapun bahwa Allah berkata-kata dengan Dia kecuali dengan
perantaraan wahyu atau di belakang tabir atau dengan mengutus
seorang utusan (malaikat) lalu diwahyukan kepadanya dengan
seizin-Nya apa yang Dia kehendaki. Sesungguhnya Dia Maha
Tinggi lagi Maha Bijaksana.” Cara komunikasi yang paling
cepat adalah, metode pertama, wahyu datang kepada orang yang
bersangkutan secara langsung tanpa perantara suara ataupun
utusan. Dengan begitu, orang yang bersangkutan akan langsung
‘memahami’ pesan dari Tuhan dan mengetahui bahwa pesan itu
memang berasal dari Allah. Metode kedua adalah wahyu dari balik
hijab, maksudnya adalah bahwa Allah memberikan wahyu kepada
seseorang melalui perantara bayangan atau mimpi. Contoh yang
paling baik metode ini adalah pada saat Allah berfirman kepada
Musa ‘dari balik semak menyala.'”” Metode ketiga, yakni dengan
mengirim seorang utusan (dipahami sebagai malaikat), dianggap
sebagai bentuk pewahyuan yang paling meyakinkan dan paling
jelas, meski juga paling tidak langsung. Banyak teolog muslim
meyakini bahwa metode pewahyuan ketiga ini adalah yang paling
sering dialami Nabi selama proses penerimaan wahyu al-Qur’an.
Menurut mereka, malaikat Jibril membawa firman Allah kepada
Nabi secara verbatim, tanpa ada perubahan atau penggantian

1 Q.. 99: 4-5; dan Q.S. 41: 12.
5 Q.. 16: 68-9.

6 Q.S.28:7.

7 Q.S.5:111;dan Q.S. 4: 163.
8 Q.S.8:12.

9 Q.S.42:51.

10°Q.S. 20: 9-12.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




sedikitpun, dalam bahasa yang dipahami oleh Nabi, yaitu bahasa
aslinya sendiri, bahasa Arab."

Mengenai soal apakah ada campur tangan manusia dalam
produksi teks al-Qur’an, teks Al-Qur’an sendiri telah menegaskan
bahwa Nabi hanya diminta untuk menerima teks suci tersebut,
dan ia tidak diberi wewenang untuk mengubahnya."”? Al-Quran
juga menentang keras anggapan bahwa al-Qur’an hanya sekedar
perkataan atau ide-ide dari Nabi Muhammad, atau bahkan
dari siapa saja selain dia.”” Al-Qurian juga menegaskan bahwa
wahyu berbahasa Arab langsung didatangkan dari Tuhan untuk
melindungi kesalahan atau ketidaktelitian yang disebabkan
oleh manusia. Al-Qur’an menyatakan: “Apakah mereka tidak
memperhatikan Al-Quran? kalau sekiranya Al-Quran itu bukan
dari sisi Allah, tentulah mereka mendapati pertentangan yang
banyak di dalamnya”'* Malaikat Jibril tidak sekedar dipercaya
untuk menyampaikan wahyu dalam bentuk makna-makna dan
ide-ide saja, tetapi langsung dalam bentuk bahasa Arab yang
bisa dipahami. Hal ini dimaksudkan agar wahyu Al-Qur’an
bisa langsung dipahami oleh orang awam sekalipun. Al-Qurian
menegaskan: “dan sesungguhnya Al-Quran ini benar-benar
diturunkan oleh Tuhan semesta alam; ia dibawa turun oleh ar-
Ruh al-Amin (Jibril); ke dalam hatimu (Muhammad) agar kamu
menjadi salah seorang di antara orang-orang yang memberi

»15

peringatan; dengan bahasa Arab yang jelas!

Bagi Nabi, wahyu yang diterimanya itu pasti nyata dari Tuhan,
meskipun dia hanya bisa menjelaskan tentang proses pewahyuan
dan pengalaman yang dirasakannya itu dengan ungkapan-

Q.. 26: 195.

2.Q.S. 10: 15.

I M. H. Tabataba’i, The Quran in Islam: Its Impact and Influence on the Life of Muslims
(London: Zahra, 1987), 65.

" Q.. 4: 82.

5 Q.S. 26: 192-195.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




ungkapan metaforis. Seperti misalnya, dalam hadis diriwayatkan
bahwa Nabi Muhammad menggambarkan proses penerimaan
wahyu seperti mendengar suara “dering bel”.'® Meskipun ia tidak
dapat memberikan gambaran yang tepat tentang pengalaman
yang dirasakannya, tetapi Nabi tetap teguh dalam pandangannya
bahwa konteks turunnya wahyu itu adalah objektif, bukan
subjektif. Pengalamannya melihat perantara malaikat ketika
menerima wahyu seperti diceritakan dalam hadis, kadang-kadang
mendengar suara malaikat dan memahami apa yang dikatakannya,
itu semua menunjukkan realitas objektif dari kandungan wahyu
yang disampaikan kepadanya."”

Mayoritas umat muslim menyatakan bahwa aspek bahasa
merupakan aspek yang paling hakiki dalam pewahyuan ilahiah
kepada Nabi ini. Kata-kata dalam Al-Qur’an sama persis dengan
wahyu diterima secara verbal (lisan) oleh Nabi sendiri. Ketika
Al-Quran menyatakan bahwa Allah telah berfirman, berbicara,
atau memerintah, ungkapan-ungkapan Tuhan itu dicatat secara
persis dan literer oleh umat Islam. Lewat perantara malaikat,
Nabi menerima komunikasi wahyu dengan bahasa Arab ini, lalu
kata demi kata (verbatim) wahyu tersebut ditransmisikan kepada
para pengikutnya, yang pada gilirannya mereka juga melakukan
hal yang sama untuk generasi berikutnya. Dengan demikian, Al-
Quran diyakini sebagai catatan pesan-pesan verbal Tuhan yang
disampaikan kepada Nabi dalam format yang masih otentik.

Al-Qur’an sejak dulu hingga kini merupakan pengalaman
oral dan aural. Pada abad ke-7 M. orang-orang di daerah Hijaz (di
Saudi Arabia) secara keseluruhan tergolong masyarakat “ummi’,
orang-orang yang sebelumnya belum pernah menerima kitab
suci atau bimbingan Nabi. Meskipun demikian, seni puisi dan

!¢ Imam Malik Ibn Anas, Al-Muwatta of Imam Malik Ibn Anas: The First Formulation of
Islamic Law, Islamic Classical Library Edition, rev.trans. (Inverness: Madinah, 2001), 77.
7 Rahman, Islam, 31-32.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




pembacaannya amat sangat dihargai dalam kebudayaan Arab
saat itu. Saat Muhammad mulai mendakwahkan ayat-ayat Al-
Qur’an, para pendengarnya banyak yang terpikat oleh daya tarik
Al-Quran. Bahkan hingga saat ini, pengalaman pembacaan Al-
Qur’an masih sangat meresap dalam kebudayaan muslim.

Suara lantunan ayat-ayat al-Quran mampu menggerakkan
orang untuk meneteskan air mata, mulai dari Umar (khalifah
kedua Islam) pada zaman dulu, hingga kaum petani, penduduk
desa, atau penduduk kota pada zaman sekarang ini, termasuk
mereka yang secara temperamental tergolong orang yang tidak
taat atau agamis sekalipun.'”® Meskipun pada hakekatnya adalah
oral dan aural, tetapi beberapa ayat al-Quran sudah menyatakan,
bahkan pada masa Nabi sekalipun, bahwa al-Qur’an sebenarnya
adalah kitab suci seperti kitab-kitab suci yang diberikan kepada
nabi-nabi sebelum Nabi Muhammad.” Al-Quran puluhan kali
memakai istilah kitab (buku) untuk menyebut dirinya sendiri
dalam berbagai macam konteks. Meskipun teks Al-Qur’an itu
baru disusun dalam format buku setelah Nabi Muhammad wafat,
tetapi jelas bahwa al-Qur'an menyebut dirinya sendiri sebagai
kitab suci: “Bacakanlah apa yang diwahyukan kepadamu, yaitu
kitab Tuhanmu (Al-Quran). Tidak ada (seorang pun) yang dapat
merubah kalimat-kalimat-Nya™; “dan sesungguhnya telah Kami
turunkan kepada kamu sebuah kitab yang di dalamnya terdapat

sebab-sebab kemuliaan bagimu”*'

Pada abad modern, sejumlah cendekiawan muslim telah
berupaya memikirkan kembali teori pewahyuan Al-Quran yang
umumnya diterima begitu saja dalam teologi Islam. Seorang
pemikir dari Pakistan-Amerika, Fazlur Rahman (wafat tahun
1988), berpandangan bahwa para teolog muslim awal tidak

18 M. Sells, Approaching the Quran: The Early Revelations (Ashland: White Cloud, 1999), 3.
¥ Q.S.98:1-3.

20 Q8. 18:27.

21Q.S. 21: 10.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




memiliki kapasitas intelektual untuk mengcounter isu-isu yang
memperkaitkan al-Quran dengan Nabi.”> Rahman memandang
bahwa penting untuk memberikan penekanan pada peran Nabi
di antara ketiga “matrik pewahyuan”: keterkaitan al-Quran
dengan firman Tuhan, Nabi dan misi kenabiannya, dan konteks
sosiohistoris diturunkannya Al-Qur’an. Bagaimanapun juga,
Rahman tidak menyatakan bahwa Al-Qur'an adalah perkataan
Nabi; yang menjadi fokus perhatiannya sebenarnya adalah pada
kurangnya penekanan, dalam teori pewahyuan yang umumnya
sudah diterima selama ini, pada keterkaitan erat antara Al-Quran
dan konteks sosiohistoris dimana Al-Qur’an itu diturunkan.?
Menurut pandangannya, jika aspek konteks sosiohistoris Al-
Quran ini ditekankan, maka akan memungkinkan para sarjana
muslim untuk menafsirkan kembali bagian-bagian Al-Quraan dari
sudut pandang realitas dan tantangan kontemporer.

C. Kodifikasi Al-Qur’an

Konsep al-Qunan sebagai kitab suci sudah ada sejak sebelum
Nabi meninggal pada tahun 11/632.*

Karena berangkat dari budaya yang oral, maka Nabi dan
sejumlah pengikutnya pun memelihara Al-Qur’an dengan metode
hafalan. Sebagian ada pula yang menuliskan ayat-ayat Al-Quran
di atas benda-benda material. Namun pada tahap itu Al-Qur’an
masih belum disusun atau dikompilasi menjadi satu jilid. Baru
setelah beliau wafat, sejumlah sahabatnya langsung mulai berpikir
untuk ‘mengumpulkan’ seluruh bagian al-Qur’an ke dalam satu
volume agar menjaganya dari perubahan dan distorsi. Menurut
tradisi muslim, mereka yang dipercaya melaksanakan tugas
itu adalah panitia yang terdiri dari para Sahabat senior yang

> Rahman, Islam, 31.

» Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), 5.

2 Q.S.16: 64; Q.S. 6: 154-7; Q.S 2: 176; Q.S. 3: 7; Q.S. 4: 105; dan Q.S. 29: 47.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




pada masa Nabi dikenal sebagai penghafal yang paling sering
berkecimpung dengan Al-Qur’an. Tugas ini baru selesai pada masa
Khalifah ketiga, Utsman bin Affan (w. 35/656).

Dalam Hadis Nabi tercatat bahwa al-Quran diwahyukan
kepadanya dalam tujuh girdat (dipahami sebagai tujuh dialek
Arab, atau tujuh cara pembacaan Al-Qur’an). Meskipun bentuk
giraat tersebut tidak diketahui secara detail, tetapi ada beberapa
petunjuk dalam hadis bahwa Nabi membolehkan para sahabat
berbeda dalam membaca kata ayat tertentu dalam Al-Qur’an.
Berdasarkan fleksibilitas Nabi ini, muncullah beberapa perbedaan

atas variasi dalam pembacaan ayat-ayat tertentu dalam Al-Quran.

D. Tafsir Al-Qur’an di Era Modern

Pada periode modern, yaitu sejak pertengahan abad ke 19 M,
penafsiran al-Quran mulai marak kembali dan dikembangkan
lebih jauh. Penafsiran modernis berkembang sebab banyak
dari kalangan kaum muslim, khususnya yang berorientasi
non-tradisionalis, berusaha untuk mendefinisikan kembali
pemahaman mereka tentang Al-Quran dari sudut pandang
modernitas. Hal ini dicontohkan oleh para ulama seperti Sayyid
Ahmad Khan (w. 1898) dari India dan Muhammad Abduh (w.
1905) dari Mesir. Keduanya menekankan pentingnya menjauhi
sikap meniru masa lalu (imitatif) menuju kepada pendekatan
baru yang responsif dan kompatibel dengan kehidupan modern.
Al-Qur’an bisa membimbing umat muslim untuk menjadi bagian
dari dunia modern. Kedua ulama tersebut memiliki ketertarikan
pada pemikir-pemikir rasionalis di masa awal Islam, seperti kaum
Mu'tazilah, dan melihat perlunya interpretasi al -Qur'an dengan
cara pandang yang ilmiah.”

Contoh dari pendekatan baru ini adalah analisis Muhammad
Abduh tentang poligami. Masalah yang ia bahas adalah apakah

» Saeed, “Quran: Tradition of Scholarship,” t.t.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




pria harus tetap diijinkan menikahi empat orang istri di tengah era
kesetaraan gender yang lebih dominan dan dalam kondisi sosial,
politik, dan ekonomi yang sudah berubah sekarang ini. Solusi yang
diajukan Abduh adalah menafsirkan frase yang relevan dalam
Al-Quran. Abduh berpendapat bahwa, berdasarkan logika al-
Qur’an, seorang pria dapat menikah dengan hanya satu perempuan
saja karena izin untuk menikah lebih dari satu tergantung pada
“keadilan” Menurut Abduh, monogami adalah bentuk pernikahan
yang paling ideal dan adil, sebab jika jumlah istri banyak maka
kemungkinan para istri tidak akan menerima akses yang sama
dari suami mereka yang menimbulkan ketidakadilan, dan mereka
(beserta anak-anak mereka) mungkin menerima tunjangan
keuangan yang kurang. Oleh karena itu, menurut Abdubh, seiring
dengan keadaan yang sudah berubah sekarang ini kita juga perlu
menerima perubahan interpretasi.*

Pendekatan modern lainnya adalah menguji Al-Qur’an dari
sudut pandang ilmu pengetahuan modern (disebut tafsir ilmiah).
Penafsiran ilmiah dapat dipahami dalam dua cara. Pertama,
pendekatan yang dilakukan oleh Tantawi Jawhari (w. 1940) dari
Mesir, yang menulis sebuah karya ensiklopedis tentang tafsir
ilmiah. Meskipun menggunakan kata “tafsir’, tapi itu bukan tafsir
dalam pengertian klasik yang ketat, melainkan sebuah ensiklopedi
yang memungkinkan umat Islam untuk menghubungkan teks
Al-Quran dengan cara pandang ilmiah modern. Manfaat lainnya
dari penafsiran ilmiah ini adalah untuk menyoroti apa yang sering
disebut sebagai “kemukjizatan ilmiah Al-Qur’an” Metode ini
bersifat apologetik dan merupakan upaya untuk membuktikan
bahwa pencapaian-pencapaian ilmiah di zaman modern ini
sebetulnya telah diramalkan dalam Al-Qur’an empat belas abad
yang silam.”’

% Ibid.
77 Ibid.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Pendekatan modern lainnya yang juga tak kalah signifikan
adalah tafsir sosial politik. Pendukung utamanya adalah Sayyid
Qutb (w. 1966) yang menulis kitab Fi Zilal al-Quran, yang pada
intinya ingin memberikan perspektif baru mengenai relevansi
al-Qurian dengan kehidupan umat Islam kekinian. Ia memiliki
komitmen kuat terhadap cara pandangnya sendiri mengenai
Islam. Penggambarannya terhadap berbagai lembaga masyarakat
modern sebagai sesuatu yang lebih mirip dengan insitusi-institusi
zaman pra-Islam dan berarti bukan Islami, telah memastikan
kedudukannya yang utama di kalangan orang-orang yang
memiliki misi utama ingin menetapkan Islam sebagai kekuatan
sosial politik yang dominan dalam masyarakat muslim. Karya
Sayyid Qutb, sebuah contoh tafsir yang lebih bersifat reflektif
personal, agaknya keluar dari standar dalam tradisi penafsiran
berkat ide-idenya yang lebih mengapung bebas. Hal ini karena ia
lebih mengacu pada dunia modern dan tantangan-tantangannya,
dan menolak untuk mengikuti pendekatan-pendekatan tafsir masa
lalu yang dogmatis. Inilah mungkin alasan mengapa karyanya
diterima secara luas di kalangan muda Islam. Dalam banyak hal,
tafsir Sayyid Qutb ini termasuk karya tafsir yang paling inspiratif
dan kuat di dunia kontemporer yang dipersembahkan untuk
kalangan pemuda muslim yang dipengaruhi oleh ide-ide “gerakan
politik Islam” yang paling terkenal, Ikhwanul Muslimin.*®

Hal-hal yang kontroversial dan menantang dalam studi
Al-Qur'an muncul dari kalangan yang menggunakan perspektif
kesusastraan. Kritikus sastra dari Mesir, Taha Husain (w. 1973),
telah memunculkan kontroversi di Mesir ketika ia mengemukakan
pandangan bahwa Al-Qur’an sebenarnya adalah kitab sastra, dan
bahwa kisah-kisah biblikal dalam Al-Qur’an tidak mesti harus
historis.

8 Ibid.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Pada pertengahan abad ke-20 M, pendekatan populer yang
lain muncul, yang disebut dengan tafsir tematik. Pendekatan ini
menekankan pada kesatuan teks Al-Qur’an di atas penafsiran
ayat-ayatnya secara terpisah. Penafsiran ayat per ayat dipandang
sebagai hal yang justru mendistorsi pesan Al-Qur’an dan tidak
memberikan tekanan yang cukup pada ayat-ayat yang lain
yang terkait dengan tema yang sama di tempat yang lain dalam
al-Qur’an. Model penafsiran ini merujuk pada ide-ide yang
dikembangkan oleh Amin al-Khuli dari Mesir (w. 1967), yang
menekankan bahwa menafsirkan Al-Qur'an dengan fokus pada
tema-tema tertentu akan cenderung lebih signifikan.

Model penafsiran ini, menjadikan orang akan dapat
mengeksplorasi secara lebih mendalam konsep-konsep seperi
“keadilan” dan “keesaan Allah” dengan melihat semua ayat yang
terkait dengan konsep-konsep tersebut dalam al-Quran dan dalam
surat yang berbeda. Para praktisi berpendapat bahwa pendekatan
tematis ini dapat berguna untuk saat ini, terutama dalam
kaitannya dengan masalah-masalah kontemporer seperti hak asasi
perempuan, hak asasi manusia, dan masalah-masalah etika. Tafsir
tematik akhirnya menjadi sangat populer dan berpengaruh di
berbagai belahan dunia muslim, termasuk Mesir dan Indonesia.”

Selain itu, kaum muslim feminis mencoba mengalihkan
gerakan politik budaya mereka menuju kepada wilayah penafsiran.
Beberapa penafsiran feminis muslim akhir-akhir ini menyatakan
bahwa kita harus membaca ulang al-Qur’an, sebab pembacaan
para penafsir dan teolog klasik dan modern terhadap al-Qur’an
cenderung ‘berorientasi laki-laki’ dan ‘bias terhadap kaum
perempuan. Dengan demikian, ketidakadilan historis yang selama
ini dialami oleh kaum perempuan turut diperkuat juga oleh
interpretasi yang seksis terhadap kitab suci. Para sarjana feminis
berpendapat bahwa aturan-aturan dan nilai-nilai dalam al-Qur'an

» Ibid.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




yang terkait dengan perempuan harus dipahami dari sisi konteks
sosio-historis turunnya wahyu, untuk kemudian interpretasinya
disesuaikan agar kaum perempuan memiliki peran yang lebih
sentral.*

Jika dilihat dalam literatur tafsir Al-Qur’an di masa modern,
tampak bahwa ada keinginan yang kuat dari sebagian kaum
muslim, ulama dan awam, untuk menemukan relevansi al-Quran
bagi isu-isu kontemporer tanpa harus mengorbankan dasar-dasar
keyakinan dan praktek dasar peribadatan. Hal ini dipandang
sebagai hal yang sangat mendesak (darurat), terutama dalam
kaitannya dengan relevansi kandungan etika-hukum Al-Qur’an.
Secara umum, mereka yang percaya bahwa etika-hukum dalam
al-Qur’an masih relevan untuk umat Islam di zaman modern ini
dapat dikelompokkan menjadi tiga, yaitu: textualis, semi-textualis
dan contextualis.”

Kaum textualist berusaha untuk mempertahankan penafsiran
Al-Qur’an seperti yang sudah diwariskan dalam tradisi, dan
menganjurkan agar mengikuti teks Al-Qur’an secara tekstual
dan ketat (serta mengikuti interpretasi yang ‘sah’ dalam tradisi,
baik dari Sunni maupun Syiah). Adapun kaum semi-textualists
pada dasarnya mengikuti kaum textualis, tetapi mereka berusaha
untuk menyajikan kandungan etika-hukum Al-Quran dengan
bingkai modern. Mereka tidak mempertanyakan persoalan
mendasar tentang hubungan antara kandungan etika-hukum al-
Qur’an dengan konteks sosio-historisnya. Di antara pendukung
pendekatan ini adalah Ikhwanul Muslimin dan Jamaat-i-Islami.**
Sebaliknya, kaum contextualis menekankan pada konteks

* Ibid.; Amina Wadud-Muhsin, Quran and Woman, 1988; Asma Barlas, “Believing
Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Quran, 2002.

31 Saeed, “Qurian: Tradition of Scholarship”; Amina Wadud-Muhsin, Quran and Woman
(Kuala Lumpur: Fajar Bakti, 1988); Asma Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading
Patriarchal Interpretations of the Quran.

32 Saeed, “Quran: Tradition of Scholarship”; Wadud-Muhsin, Quran and Woman; Asma
Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Quran.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




sosio-historis teks Al-Qur'an dan juga pada kontekstualisasi
interpretasinya. Menurut mereka, isi kandungan etika-hukum
al-Qur’an harus dipahami dari sudut pandang dan konteks
politik, sosial, sejarah, agama dan konteks ekonomi sehingga
al-Qur’an bisa dibaca, dipahami, ditafsirkan dan diterapkan.
Mereka menuntut kebebasan yang tinggi bagi para sarjana muslim
modern dalam menentukan mana yang dzanni (bisa berubah)
dan yang qathi’ (tidak berubah) dari kandungan etika-hukum
al-Qur’an. Kaum contextualis dipimpin oleh ulama seperti Fazlur
Rahman. Kehadiran mereka merupakan langkah penting dalam
menunjukkan relevansi teks al-Qur’an dengan kebutuhan-
kebutuhan masyarakat muslim kontemporer. Rahman sangat
menekankan pada pemahaman konteks historis wahyu di tingkat
makro, untuk kemudian menghubungkannya dengan apa yang
kita butuhkan secara khusus di zaman modern ini. Dalam hal ini,
ia mendukung gagasan “spirit kenabian, atau, dengan kata lain,
bagaimana kira-kira Nabi akan berbuat jika ia hidup di zaman
sekarang ini.”

Penafsiran Al-Qur'an memang memiliki sejarah yang panjang,
rumit dan penuh perdebatan. Oleh karena itu, sangat penting
untuk menyadari adanya pengaruh yang luas dan faktor yang
beragam yang mempengaruhi pemahaman ilmiah terhadap Al-
Quran. Hal itu harus kita ingat betul ketika kita mencoba untuk
memahami Al-Qur’an dan kedudukannya dalam iman setiap
muslim dan kehidupan sehari-hari setiap mukmin.

Mereka yang tidak bisa membaca bahasa Arab, langkah
pertama dalam memahami Al-Quran adalah menggunakan buku
terjemahan Al-Quran yang disertai uraian dalam bentuk catatan
kaki yang luas, misalnya karya Muhammad Asad, The Message
of the Quran®* atau karya A. Yusuf Ali, The Meaning of the Holy

3 Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, 6; Saeed,
“Qur’an: Tradition of Scholarship.”
** Muhammad Asad, The Message of the Quran (Gibraltar: Dar-al-Andalus, 1980).

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Quran.”® Karya Abu’l Ala Mawdudi, Towards Understanding the
Quran,’® juga merupakan salah satu uraian modern atas Al-Qur’an
yang cukup populer.

E. As-Sunnah

Pembahasan Al-Sunnah dapat ditempuh dengan cara sebagai
berikut: Pertama, tentang pengertian hadis, sunnah, khabar,
asar, dan hadis qudsi. Dalam pembahasan ini juga dibahas
klasifikasi hadis dari segi banyak dan sedikitnya perawi, yang
meliputi: hadis mutawatir dan hadis ahad, dan klasifikasi hadis
ahad kepada sahih, hasan, dan da’if. Kedua, tentang sejarah dan
perkembangan pembukuan hadis, mulai dari priode pertama
(masa nabi) sampai sekarang. Ketiga, tentang macam-macam kitab
hadis dan derajatnya. Keempat, tentang cabang-cabang ilmu hadis,
yang meliputi ilmu rijal al-hadis, ilmu jarh wa tadil, ilmu ‘ilal al-
hadis, ilmu garib al-hadis, ilmu nasikh wa al-mansukh, ilmu asbab
al-wurud al-hadis. Kelima, tentang ilmu mustalah hadis, yang
meliputi mata rantai (transmitor/sanad) dan isi hadis (matan).
Keenam, tentang unsur-unsur yang harus ada dalam menerima
hadis, yaitu: (1) perawi, (2) matan, dan (3) sanad.”

F. Kritik Hadis Modern

Pada era modern, banyak sarjana hadis Barat yang berpendapat
bahwa kebanyakan Hadis yang ada seharusnya dianggap sebagai
karya generasi muslim awal, dan tidak boleh dikait-kaitkan
dengan Nabi. Dalam pandangan mereka, generasi muslim awal
telah mencampurkan antara praktek Nabi, sahabat-sahabatnya,
para tabi’in, dengan pendapat para ahli hukum sesudah mereka,

> Abdullah Yusuf Ali, The Meaning of the Holy Quran (Beltsville, MD: Amana, 1999).

% Abul Ala Mawdudi, Towards Understanding the Quran, ed. oleh Zafar Ishaq Ansari
(London: Islamic Foundation, 1988).

* Fatchur Rahman, Ikhtishar Mustalah al-Hadis (Bandung: PT. Al-Maarif, 1987).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




di tambah dengan pendapat mereka sendiri, lalu kemudian
memproyeksikannya kembali kepada Nabi.?®

Ignaz Goldziher (w. 1921) adalah seorang sarjana orientalis
dari Hungaria. Ia adalah murid seorang muallaf Arminius
Vambery (w. 1913). Sebagian kalangan percaya bahwa Goldziher
pun sebenarnya secara diam-diam juga masuk agama Islam seperti
Vambery.” Goldziher menyatakan bahwa sebagian besar hadis
dirumuskan pada awal abad ke-2 H. / 8 M. sebagai buah dari
persaingan sektarian dan politik, dan karena para ahli hukum
membutuhkannya untuk membela pandangan hukum mereka
masing-masing. Bani Umayah yang cenderung berorientasi
“duniawi” sebenarnya, menurut Goldziher, tidak benar-benar
tulus dan tertarik untuk mengembangkan literatur agama;
tujuan mereka sebenarnya adalah demi aforisme kesalehan dan
heroisme besar-besaran atas kegemilangan karir militer Nabi
saja.* Dia tidak setuju dengan pernyataan bahwa Umar bin Abdul
Aziz (w. 101/719), khalifah Bani Umayah, merupakan orang
pertama yang mensponsori pengoleksian Hadis secara sistematis;
sebaliknya, ia berpendapat bahwa literatur Hadis muncul dari
formulasi yurisprudensi hukum Islam.* Goldziher memberikan
contoh lewat salah satu koleksi Hadis klasik yang masih ada
hingga sekarang, yakni Muwatta’ karya Imam Malik, dan
menyatakan bahwa, adanya berbagai koleksi Hadis semacam itu
memperlihatkan bahwa sunnah adalah praktik masyarakat yang
merujuk kepada referensi hadis, tetapi tanpa harus terikat olehnya.
Menurutnya, adanya pertimbangan konsensus dalam masyarakat
Madinah (kota dimana Nabi tinggal pada tahun terakhirnya dan
dimana Malik juga tinggal) menyangkut masalah-masalah tertentu
menjadi semacam kekhawatiran yang dapat dikesampingkan

% Fazlul Rahman, “The Living Sunnah,” Koya, t.t., 132.

% Siddiqi, “Hadits Literature;” t.t., 125.

% 1. Goldziher, Muslim Studies (London: Allen dan Unwin, 1971), 189-93.
4 Ibid., 193-96.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




oleh Malik bahwa dia juga tidak ragu-ragu untuk lebih menyukai
“konsensus” masyarakat daripada Hadis-Hadis otentik yang ia
masukkan dalam koleksinya (Muwatta’).*

Menurut Goldziher, belum sampai pada masa Bukhari (w.
256/869) dan muslim (w. 261/875) sistem kritik sanad yang ketat
sudah muncul. Akan tetapi, bahkan bagi Bukhari sendiri —yang
kemudian ia membuat kerangka bidang pembahasan sendiri
dalam Sahihnya— sampai saat itu pun belum cukup banyak
riwayat dalam Sahihnya yang memiliki standar tertinggi yang
bisa menyempurnakan pemetaan figihnya.* Para penyusun Hadis
yang datang sesudahnya kemudian merasa perlu mengurangi
standar kritik sanad dan mengandalkan pada Hadis-Hadis yang
memiliki standar yang lebih rendah agar cukup mampu untuk
sekedar mendasari setiap pokok bahasan dalam hukum Islam.
Pada akhirnya, status yang diberikan kepada para sahabat Nabi
dan para tabiin adalah?, tidaklah pantas bagi umat Islam generasi
berikutnya mempertanyakan motif dan ketsigohan para sahabat
dan tabi’in di masa lalu, sehingga yang harus dilakukan adalah
penetapan kembali atas riwayat Hadis yang sebelumnya ditolak.**

Mengikuti karya Goldziher, sarjana orientalis yang lain, Joseph
Schacht (w. 1969), juga melihat bahwa lahirnya literatur Hadis
(khususnya sistem sanad) dimulai dari tekanan yang dialami para
ahli hukum untuk membela pandangan mereka masing-masing. Ia
menyatakan bahwa periode awal Islam (yakni dua abad pertama
Islam) lebih kompleks daripada yang diyakini oleh Goldziher,
meskipun historisitas riwayat Hadis dari ahli hukum generasi awal
menjadi melemah ketika para ahli hukum generasi berikutnya
merumuskan sistem sanad riwayat Hadis untuk menjustifikasi
kesimpulan-kesimpulan mereka.

2 Ibid., 199.
# Ibid., 216-18.
# Ibid., 249-50.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Untuk membuktikan tesis ini, Schacht mengembangkan
teori “common link”, teori yang juga dipakai oleh orientalis
modern lainnya, Gautier H.A. Juynboll. Teori ini diambil melalui
proses menganalisis Hadis dengan teks-teks (matan) Hadis yang
serupa (seolah-olah ucapan Nabi yang sama) untuk menarik
peta rantai sanad yang disebut dengan “berkas sanad” (sanad
bundle). Yang dinamakan periwayat common link adalah orang
yang menyampaikan riwayat tertentu bersama sejumlah murid,
terapi biasanya ia hanya mendengarnya dari satu otoritas saja
secara langsung.* Juynboll, seperti tokoh pendahulunya Schacht,
berpendapat bahwa sebagian besar Hadis memiliki periwayat
common link ini, dan oleh karenanya memiliki titik asal* (the
point of origin) dari abad ke2 H. / 8 M. Mengambil posisi tengah-
tengah antara para sarjana muslim dan sarjana Barat lainnya,
Juynboll sangat waspada dan hati-hati dalam menerima keaslian
sebuah Hadis (yakni bahwa ia benar-benar membayangkan secara
akurat pernyataan atau perbuatan Nabi Muhammad), kecuali jika
periwayat “common link” dapat ditemukan pada sanad di tingkat
sahabat.”

Ada juga sarjana muslim kontemporer yang, meskipun tidak
sejauh Goldziher, Schacht atau Juynboll, berpendapat bahwa sikap
ulama Islam tradisional terhadap Hadis sulit untuk dibenarkan.
Fazlur Rahman (w. 1988), misalnya, menyatakan bahwa ulama
Barat sudah benar dalam memahami tentang konten Sunnabh,

* G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance, and Authorship
of Early Hadiths (Cambridge: Cambridge University Press, 1983), 1.

¢ Sebab mustahil jika Nabi hanya memilih satu orang Sahabat saja untuk menyampaikan
informasi menyangkut aspek keyakinan dan hukum agama yang sangat penting, lalu
Sahabat itu memilih satu orang tabi’in saja sebagai penerimanya, lalu tabi’in itu mencari
satu generasi berikutnya untuk menjadi penerima informasinya sebelum tersebar luas
itulah yang disebut “titik asal”

¥ Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance, and Authorship of Early
Hadiths, 1; G.H.A. Juynboll, “Some Isnad-analytical Methods on the basis of several
women-demaining sayings from Hadith Literature,” al-Qantara: Revista de Estudos
Arabes 10, no. 2 (1989): 382.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




tetapi tidak tentang konsep sunnah itu sendiri. Bagi Rahman,
Sunnah Nabi adalah konsep yang sudah valid dari sejak awal
munculnya Islam; hanya masalahnya adalah, setelah meninggalnya
Nabi, Sunnah dicampuradukkan dengan interpretasi-interpretasi
dan praktek-praktek yang disepakati oleh masyarakat muslim
awal.*® Nabi, dalam pandangan Rahman, utamanya bukanlah
seorang “pan-ahli hukum” (ia jarang sekali memilih bertindak
dalam kapasitas sebagai legislator, tandasnya), melainkan adalah
seorang reformer moral.* Rahman berpendapat bahwa sebagian
besar korpus hadis tidak lain adalah Sunnah dan penalaran hukum
generasi pertama umat Islam; dengan kata lain, merupakan
pendapat individu yang dari waktu ke waktu akhirnya menerima
persetujuan dari konsensus masyarakat (ijma’).”® Pandangan
tentang otentisitas Hadis yang seperti di atas umumnya ditolak
oleh mayoritas kalangan pemikir muslim (mainstream) yang lebih
melihat bahwa Hadis adalah perkataan, perbuatan, dan deskripsi
tentang Nabi Muhammad yang memang terbukti keasliannya,
bukan sebagai karya para generasi muslim awal.

G. Implikasi Bagi Studi Hadis Masa Kini

Meskipun para sarjana muslim telah berusaha untuk
mengcounter klaim-klaim kaum orientalis, tetapi dua dunia
studi Hadis tersebut masih saling terisolasi dan tidak akur
satu sama lain hingga kini. Pemikiran Barat sepertinya tidak
memberikan pengaruh yang signifikan terhadap pendekatan
tradisional dalam studi Hadis. Kerenggangan ini mungkin satu
sisi disebabkan karena para Orientalis awal menggunakan nada
yang cenderung merendahkan martabat Islam (yang mana
mereka menganggap klaim-klaim mereka sebagai “anti-Islam”),

* Rahman, “The Living Sunnah,” 133.
¥ Ibid., 136.
0 Ibid., 160.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




di samping karena kegagalan para sarjana Barat sendiri dalam
memahami kompleksitas metode-metode tradisional yang
memiliki keseimbangan dan kesesuaian yang tepat.

Meskipun begitu, implikasi pertemuan dua dunia keilmuan
Hadis tersebut bagi perkembangan Hadis saat ini sangatlah
signifikan. Sebuah kasus terjadi baru-baru ini menyangkut seorang
akademisi Islam dan tokoh feminis muslim, Amina Wadud,
yang memimpin ibadah shalat Jumat tahun 2005 yang lalu, suatu
kegiatan yang hampir selalu dilakukan oleh muslim laki-laki saja.
Setelah terpublikasikannya peristiwa yang terjadi di New York
tersebut, berbagai artikel bermunculan di internet yang isinya
mengenai interpretasi Hadis dan yurisprudensi hukum Islam,
baik yang membenarkan maupun yang menyalahkan keabsahan
ibadah shalat yang dipimpin seorang perempuan.”!

Nevin Reda, seorang penulis feminis, menggunakan sejumlih
argumen untuk mendukung tesisnya bahwa ibadah shalat yang
dipimpin oleh seorang perempuan itu sah dan diterima dalam
seluruh interpretasi Islam. Dia menunjukkan adanya Hadis di mana
Nabi dikatakan pernah memerintahkan seorang wanita bernama
Ummu Waraqah untuk memimpin shalat berjamaah yang diikuti
oleh seorang laki-laki yang ditugaskan untuk mengumandangkan
adzan. Atas dasar inilah minoritas ahli hukum Islam klasik,
termasuk yang terkenal adalah Tabari konon membolehkan
wanita memimpin shalat jamaah, dan hal ini tentu bertentangan
dengan konsensus secara umum tentang dilarangnya perbuatan
tersebut (yaitu, wanita memimpin laki laki dalam shalat). Reda
juga merujuk kepada metode Juynboll tentang analisis sanad
dan menolak gagasan bahwa Hadis harus diterima mutlak tanpa
syarat hanya karena Hadis tersebut ada dalam kitab suci klasik,

1 N. Reda, “What Would the Prophet Do? The Islamic Basic Female-Led Prayer, Muslim
Wakeup,” 10 Maret 2005, http://www.muslimwakeup.com/main/archives/2005/women-
imamat.php.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




khususnya jika Hadis tersebut tampak bertentangan dengan ajaran
positif Al-Qur’an tentang kepemimpinan perempuan.®

Zaid Shakir membuat tulisan sebagai respons terhadap Reda
dari perspektif Sunni tradisionalis. Ia menganalisis kekuatan
berbagai redaksi Hadis tentang Ummu Waraqah tersebut, dan
menguji nilai dasar hukum yang mendasari diperbolehkannya
seorang perempuan menjadi imam shalat. [a menolak interpretasi
Reda terhadap istilah-istilah pokok bahasa Arab yang digunakan
dalam Hadis tersebut, dan juga menolak tesis Juynboll mengenai
analisis sanad, dalam rangka membela interpretasi madzhab
Maliki, Hanafi, Syaf'i, dan Hanbali yang melarang perempuan
menjadi imam.* Kasus ini, yang mendapatkan perhatian dunia
internasional, memperlihatkan bahwa kajian studi Hadis modern
masih sangat relevan pada hari ini sebagaimana masa-masa
dahulu.

52 Ibid.

5 Z. Zakir, “An Examination of The Issue of Female Prayer Leadership,” Progressive
Muslim Union of North America, 23 Maret 2005, http://www.pmuna.org/archives/
female-imamat-3.pdf.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




EPISTEMOLOGI
KEILMUAN ISLAMI

A. Kajian Epistemologi di Era Modern dan Kontemporer

1. Corak Pemikiran Epistemologis Rene Doscartes (1596-1650)

Orientasi umum yang dimiliki oleh berbagai aliran
epistemologi era modern adalah mempertentangkan secara tegas
antara dunia «subjek» dan «objek», yakni perbedaan yang tajam
antara «akal pikiran manusia yang dapat mengetahui “(knowing
subject) dan «dunia luar» (the external world) yang selalu dijumpai
setiap hari dan diupayakan untuk diketahui dan dipahami. Filsafat
Descartes membantu melakukan dan menyusun pola-pola dasar
yang berhubungan dengan masalah epistemologi.

Ciri utama dari sistem filsafatnya adalah penekanan yang ia
menaruh perhatian pada kenyataan bahwa satu hal kita sebagai
manusia secara keseluruhan dapat merasa yakin-seyakinnya,
adalah «keberadaan dirinya sendiri», sebagaimana diungkapkan
dalam eksprisi Latin Cogito, Ergo Sum (Aku berpikir, maka aku
ada, I think, thefore I am).! Aku ada selama aku berpikir. Berpikir

! James Garvey, 20 Karya Filsafat Terbesar, 2010, 63.




menggunakan akal. Akal itu immaterial dan kesadaran, yang
sifatnya adalah berpikir.” Seluruh sistem filsafatnya disusun
untuk menghindarkan atau menjauhkan dari sifat ragu-ragu
yang ditimbulkan dari dirinya sendiri. Sistem filsafatnya
dipersembahkan untuk menguji bagaimana sesungguhnya
seseorang dapat memahami segala apa yang ada di luar dirinya
(outside); bagaimana membangun kembali fondasi yang kokoh
untuk sebuah keyakinan yang dapat dipertanggungjawabkan
tentang hal-hal yang ada pada dunia di luar fondasi yang kokoh
untuk kepercayaan terhadap adanya Tuhan.

Jalan yang harus ditempuh adalah dengan cara menguji
berbagai ide dan kepercayaan yang membentuk isi dari akal
pikiran itu sendiri. Antara lain dengan cara menguji dan meneliti
ide dan kepercayaan-kepercayaan yang mana hanya beberapa ide
dan kepercayaan yang ada yang patut dijadikan sebagai penjelasan
atau uraian yang tepat (adequate repsentation) dari seluruh entitas
yang ada. Entitas-entitas yang terletak secara terpisah di luar akal
pikiran manusia, dan enititas-entitas tersetut mempunyai pola
hubungan dan sifat-sifat tersendiri. Kriteria dan alat ukur filsafat
Descartes dalam menentukan ketepatan ide-ide dan kepercayaan-
kepercayaan dalam pola representasional seperti itu, sangat
dipengaruhi oleh penggunaan ilmu matematika. Singkatnya, ilmu
matematika dijadikan model atau paradigma pemikiran rasionalis.

Descartes menuntut adanya «standar» yang tegas yang dapat
dibangun oleh akal pikiran, ketika akal pikiran menjalankan
fungsi yang sesungguhnya, seperti halnya yang biasa terjadi
di dalam sistem pembuktian deduktif dalam matematik. Dia
menuntut, sebagai model berpikir yang ideal yang harus dituju
bahwa seluruh ide-ide yang telah diterima dalam seluruh wilayah
intelektual bahkan juga dalam wilayah-wilayah diluar wilayah
matematika harus bersifat jelas dan tegas. Dia juga menuntut

? Titus; Semith; Nolan, Persoalan-persoalan Filsafat (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 79.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




bahwa kepercayaan kita sesungguhnya dimulai seperti yang
biasa berjalan dalam sistem berpikir deduktif dalam wilayah
matematika dari premis-premis aksiomatik tertentu, yang secara
intuitif bersifat «pasti», dan dari sana secara perlahan-lahan lewat
pengambilan deduktif ke arah kesimpulan-kesimpulan yang dapat
dibuktikan secara meyakinkan dan kokoh.

2. Pemikiran Epistemologi David Hume (1711-1776)

Aliran empirisis Inggris, dengan segala penolakannya
terhadap beberapa klaim aliran rasionalis, mulai juga dengan
kerangka pemikiran dualistik-antagonistik yang sama antara
«Subjek-objek». Sebuah model atau orientasi cara berpikir
epistemologis yang sama seperti pada pendahulunya. Daripada
repot-repot menuntut seperti yang Descartes lakukan tentang
perlunya bukti-bukti yang bersifat demonstrasi atau perlu adanya
ide-ide dasar yang secara rasional dapat diakui secara jelas dan
tegas mereka lebih menekankan kepada tuntutan perlunya data-
data pengalaman empiris untuk menentukan klaim-klaim dapat
diperoleh pengetahuan secara sah.

Aliran empiris menekankan dan menggarisbawahi perlunya
menunjukkan tidak hanya asal-usul (genesis) dari seluruh ide-ide
yang kita punya dari sumber-sumber yang bersifat empiris, tetapi
juga menekankan tuntutan bahwa pengalaman yang bersifat
empiris-iderawilah yang pada akhirnya harus digunakan pada
tolak ukur pengujian terhadap seluruh kepercayaan kita. Dalam
tulisan pendek ini, sudah barang tentu, bukanlah tempat yang
layak untuk memperdengarkan kembali seluruh cerita dari aliran
pemikiran empiris Inggris, khususnya ketika kita berpindah dari
Locke ke Berkeley dan kemudian ke Hume, dalam menyusun
seluruh argumen dan konsekuensi dari cara berpikir ini. Cukup
bagi kita di sini untuk mengingat kembali bahwa hasil yang sangat
pokok, mengesankan dan sekaligus mengejutkan dari upaya yang

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




tak kenal lelah dari bangunan sistem filsafat empiris tersebut
adalah apa yang disebut skeptisisme Hume.> Kritik Hume dan
juga Berkeley yang paling mendasar untuk hal-hal tertentu lebih
menyeluruh adalah bahwasanya akal pikiran, sebenarnya tidak
dapat memperoleh dan tidak dapat mencapai pengetahuan yang
cukup kokoh dan dipercaya tentang realitas dunia yang ada.

Apa yang dipertanyakan dan dipermasalahkan oleh Hume
adalah kepercayaan yang berlebihan dan tuntutan perlunya
pemahaman filosofis yang menekankan adanya mateti (material)
atau substansi pemikiran (mental substance) dan hubungan
kausalitas yang bersifat harus ada dalam substansi-substansi
tersebut. Hume mempertanyakan dan merongrong kerangka
berpikir yang biasa digunakan oleh metafisika tradisional di dalam
menggunakan konsep-konsep tersebut, khususnya pada cara
bagaimana persoalan-persoalan epistemologis telah dibangun.*

3. Corak Pemikirnn Epistemologi Immanuel Kant (1724-1804)

Karya monumental filsafat kritis Immanuel Kant, seperti
dijelaskan dalam The Critique of Pure Reason untuk sebagian
dimaksudkan untuk menjawab persoalan yang dikemukakan oleh
Hume.” Kant berupaya keras untuk menunjukkan seseorang dapat
memadukan pandangan yang terbaik dari pihak rasionalis dan
empirisis, namun ia sendiri tidak menyetujui dua-duanya secara
total. Pemecahan terhadap persoalan-persoalan yang diajukan apa
yang dapat diketahui oleh akal terletak pada pengakuannya bahwa
ada perbedaan yang terpokok antara “apa yang telah diterima
oleh akal pikiran dalam bentuk data-data yang masih berserakan
(unordered) dari pengalaman-pengalaman inderawi” dan “apa
yang disumbangkan (contribute) oleh akal pikiran sebagai hasil

* Ibid., 81.
* James Garvey, 20 Kayra Filsafat Terbesar, 136.
* Ibid., 169.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




usahanya untuk menerapkan kerangka pemikiran apriori terhadap
bahan-bahan material yang berserakan tersebut”

Konsepsi pemikiran filosofis Immanuel Kant yang
sesungguhnya sangat terilhami oleh “Revolusi Capernicus”
sebenarnya merupakan tantangan terhadap pandangan
realisme yang secara umum dipegang teguh oleh pemikiran-
pemikiran filsafat sebelumnya. Menurut pandangan realisme,
pengetahuan (knowledge) tidak lain dan tidak bukan merupakan
hasil penampakan dari kerangka struktur paten yang telah
ada sebelumnya, struktur yang ada dalam dunia yang sama
sekali terpisah. Sedang Kant memahami sebaliknya. Bagi
Kant, pengetahuan adalah merupakan “produk” dan bahkan
“konstruksi” akal pikiran manusia dan bukannya hanya sekedar
hasil dari penampakan dari wujud yang ada sebelum nya.

IImu pengetahuan terkait erat dengan wilayah fenomena atau
appearances. Meskipun begitu, apa yang ada dalam domain benda-
benda itu sendiri things in themselves yakni apa yang ada di luar
seluruh pengalaman yang aktual adalah merupakan suatu wilayah
yang tidak mungkin dijangkau oleh akal pikiran. Klaim-klaim yang
biasa disuarakan oleh cara pandang tradisional, bahwa mereka
dapat mengetahui dunia secara utuh, Tuhan (God), kebebasan
(freedom) atau keabadian jiwa (immortality) bagi Kant seluruhnya
dan selamanya adalah tidak mungkin direalisasikan. Keseluruhan
persoalan tersebut termasuk dalam wilayah transcendent, tidak
bisa diketahui dan bersifat noumenal.

Pemecahan Kant terhadap permasalahan epistemologi
menandai perkembangan yang menentukan dalam sejarah
filsafat modern. Meskipun demikian, kita dapat melihat bahwa
alam satu aspek, argumen Kant memang memberikan bukti
yang cukup jelas dan tidak dapat dibantah bahwa argumen itu
sendiri masih didominasi oleh pola pikir yang lain yang menjadi

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




ciri dari berbagai corak pemikiran epistemologis dalam filsafat
modern. Satu segi, Kant menunjukkan bagaimana cara menjawab
pertanyaan Hume, tetapi pemikiran filsafatnya juga menimbulkan
kesulitan tersendiri.

Para penerus dan para pengkritiknya dapat menunjukkan
kesulitan tersebut secara cepat. Kesulitan terpokok terletak pada
konsepsinya tentang benda-benda atau segala sesuatu menurut
dirinya sendiri. Bagaimana mungkin memberikan makna atau
arti terhadap pemahaman terhadap realitas yang sama sekali
tidak bisa dipahami, dan yang ada secara terpisah dari seluruh
pengalaman yang mungkin dan nyata? Bagaimana mungkin
memberikan makna atau arti terhadap pemahaman terhadap
realitas yang sama sekali tidak bisa dipahami, dan yang ada secara
terpisah dari seluruh pengalaman yang mungkin dan nyata?
Bagaimanapun Kant memang meninggalkan warisan yang amat
kaya, tetapi sekaligus juga “tercampur”. Konsepsinya mendorong
masuk ke dalam kesulitan-kesulitan yang lebih serius. Persoalan
pengetahuan adalah terkait dengan terjalinnya hubungan yang
kokoh antara “ide-ide” (sebagai isi pokok daripada akal pikiran)
dan dunia luar pada umumnya. Untuk itu, apa yang dibutuhkan
agar dapat memahami sifat atau hakekat sesungguhnya dari
pengetahuan adalah dengan cara membuang sama sekali model
pemahaman epistemologi yang sudah ada, yang benar-benar
menjadi titik sentral permasalahan selama dua-tiga abad.

Model yang dimaksud, memancing kita untuk beranggapan
bahwa akal pikiran hanyalah berfungsi sebagai “container” (alat
tempat menyimpan sesuatu dan bersifat pasif), yakni sebagai
suatu substansi yang semata-mata menghadapi dunia luar. Adalah
akal pikiran yang dikatakan mempunyai ide-ide tertentu g dapat
memaksa kita untuk menyatukan sifat-sifat dari dunia “luar”
tersebut dalam satu kerangka keilmuan tertentu.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




B. Ide Pembaharuan dalam Filsafat Islam

1. Pembaruan Pemikiran terhadap Tafsir Al-Qunan

Menarik untuk dicermati dan diteliti dalam kehidupan beragama
dalah fenomena dan kenyataan yang menunjukkan bahwasanya
kehidupan umat beragama baik kaum awam maupun intelektualnya
dalam kehidupan mereka sehari-hari adalah sangat tergantung dan
ditentukan oleh teks-teks, nash-nash dan kepustakaan keagamaan
yang mereka miliki, baik yang terkait dengan persoalan ibadah
semata maupun tata hubungan sosial-keagamaan, sosial-ekonomi,
dan budaya. Jika timbul persoalan kehidupan sehari-hari pada
umumnya, mereka tidak segera menyelesaikan persoalan tersebut
secara spontan tetapi selalu merujuk terlebih dahulu kepada uraian,
wejangan, petuah, nasehat atau fatwa, ustadz, ulama, bhiksu,
pendeta, pastor atau organisasi, pemuka-pemuka masyarakat dan
orang-orang lain yang dianggap sebagai tokoh masyarakat. Para
tokoh agama kemudian berkonsultasi terlebih dahulu dengan teks-
teks dan kitab-kitab keagamaan (kitab kuning) yang mereka miliki
dan yang pernah mereka pelajari dahulu, tanpa mempertimbangkan
lebih jauh dalam konteks dan situasi apa dan bagaimana teks, kitab-
kitab atau fatwa-fatwa dahulu tersebut ditulis.

Ide-ide pembaruan mungkin lebih tepat disebut sebagai
perubahan dan pergeseran paradigma pemikiran dan cara
pemecahan persoalan keagamaan dapat dilacak dari pemahaman
para guru, dosen, kiai, ulama, para penulis kitab-kitab dan buku-
buku keagamaan serta mufassir terhadap teks-teks keagamaan pada
permasalahan dan persoalan tertentu. Dalam filsafat Islam, yang
paling menarik untuk dikaji adalah khazanah intelektual Muslim
yang terkait dengan disiplin tafsir Al-Qur’an.

Sejak semula tidak semua Muslim sepakat bulat apakah Al-
Quran itu baru (hadis, makhlug: diciptakan) ataukah kekal-abadi
(qadim, ghairu makhluq: tidak diciptakan)? Apakah ia merupakan

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




bentuk “intervensi” Tuhan (hadis) terhadap perjalanan sejarah
umat manusia era kerasulan Muhammad Saw. ataukah Al-Qur’an
itu bersifat kekal, abadi, sehingga paralel dengan sifat keabadian
Tuhan itu sendiri? Dalam arti bahwa pesan-pesan Al-Quran turun
ke bumi tanpa harus didahului oleh sebab-sebab alamiah yang
muncul dari problem sosial-ekonomi-politik masyarakat Arab yang
menjadi objek dakwah Al-Qur’an saat itu. Ataukah ia qodim atau
kekal-abadi, sehingga turunnya ayat-ayat selama 23 tahun tersebut
tidak harus disebabkan oleh peristiwa-peristiwa sosial-politik
dan ekonomi masyarakat Arab saat itu. Apa yang disebut dengan
sakralisasi teks atau nash dan desakralisasi teks atau nash bermula
dari sini. Sakralisasi teks lebih menggarisbawahi tidak adanya
hubungan kausalitas antara ayat-ayat Al-Qurian dan peristiwa-
peristiwa sejarah sosial-budaya yang melatar belakanginya sedang
desakralisasi teks menekankan adanya hubungan kausalitas antara
keduanya.

Meskipun dalam ulum Al-Quran selalu disebut-sebut asbab
al-nuzul (sebab-musabab turunnya ayat-ayat Al-Qurian), yang
jelas-jelas menerangkan adanya hubungan kausalitas yang positif
antara pesan-pesan atau norma-norma Al-Qur’an dengan peristiwa-
peristiwa sosial, ekonomi, politik yang mengitarinya, namun
uraian ini kurang begitu populer di lingkungan umat Islam. Uraian
demikian dianggap kurang begitu religius atau kurang begitu suci
karena dianggap kurang menghargai aspek masyiah, qudrah atau
rahmatullah (Kehendak mutlak Allah) yang kekal-abadi, tanpa
harus didahului atau disebabkan oleh peristiwa alam atau sosial
kemasyarakatan. Atau dianggap kurang selaras dengan transendensi
dan keilahian Tuhan yang mengatasi, seluruh gejala dan fenomena
alam dan sosial. Dengan begitu, dalam pemikiran kelslaman agak
sedikit tabu menjelaskan bahwa seluruh Nabi yang ada yang disebut-
sebut dalam Al-Qur’an adalah juga para pembaru sosial-keagamaan
pada masanya.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Konsep asbab al-nuzul, sebenarnya lebih terkandung makna
bahwa Al-Quran adalah sebagai dokumen kitab suci umat Islam
yang bersifat historis dan “terbuka” sehingga terbuka peluang luas
munculnya dialog dan berbagai kemungkinan pelaksanaan yang
baru. Namun, ketika konsep asbab al-nuzul kurang begitu menarik
untuk dipahami sebagai proses sebab-akibat berikut implikasi
dan konsekuensinya, maka Al-Qur’an menjadi dokumen kitab
suci atau yang terlalu “metafisis” yang “tertutup”. Dalalatu al-lafd
(bunyi teks-teks) lebih dipentingkan untuk berpegang teguh dan
bukannya makna moral yang tersembunyi di balik teks.

Penafsiran Al-Quran yang bersifat kata perkata, kalimat per
kalimat, ayat dengan ayat, tanpa terlalu mempedulikan konteks
sosial, ekonomi, politik, dan budaya ketika ayat itu turun dan
bagaimana konteks sosial, ekonomi, politik, budaya pada era
sekarang adalah pola dan metode penafsiran yang cocok untuk
sebuah kitab suci yang dianggap sebagai corpus “tertutup’, ahistoris.
Meminjam istilah hermeneutika kontemporer, corak penafsiran
kitab suci tersebut lebih diwarnai corak penafsiran yang bersifat
“re-productive” dan kurang bersifat “productive”. Penafsiran
Al-Quran yang bersifat “reproductive” lebih menonjolkan porsi
pengulangan-pengulangan khazanah intelektual Islam klasik
yang dianggap sakral, sedang corak penafsiran Al-Qurian yang
bersifat “produktive” lebih menonjolkan perlunya memproduksi
makna baru yang sesuai dengan tingkat tantangan perubahan
dan perkembangan konteks sosial-ekonomi, politik dan budaya
yang melingkupi kehidupan umat Islam kontemporer tanpa
meninggalkan misi utama makna moral dan pandangan hidup
al-Quran.

2. Pembaruan Pemikiran terhadap Pemaknaan al-Hadis

Teks-teks keagamaan Islam yang tertulis, selain Al-Qur’an
adalah Hadis. Pembaruan atau perkembangan pemikiran terhadap

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Hadis juga tidak kalah menarik. Semula ucapan, perbuatan, dan
ketentuan-ketentuan yang dibuat oleh Nabi Muhammad Saw
adalah bagian tak terpisahkan “a living tradition” (tradisi yang
hidup atau Al-Sunnah).®

Di era kenabian selama 23 tahun ketika ia (a living tradition)
berubah menjadi “a literary tradition” (tradisi tertulis) pada abad
ke-2 dan ke-3 hijriyyah dalam kitab-kitab kumpulan al-Hadis (di
antaranya adalah al-Kutub al-Sittah), maka sesungguhnya telah
terjadi proses pembakuan dan pembekuan terhadap pemahaman
dan pemaknaan Al-Sunnah sekaligus. Tanpa disadari oleh umat
Islam, bahwa sebenarnya telah terjadi perubahan yang begitu
mendasar dari tradisi lisan yang hidup, longgar dan fleksibel
menjadi tradisi tertulis beku, kaku atau baku.

Dalam sejarah pembukuan (tadwin) Hadis yang bersifat
tertulis sesungguhnya umat Islam saat itu dipaksa oleh situasi yang
mengitarinya saat itu. Yakni, situasi kelangkaan sahabat, tabi’in
dan tabi’i al-tabi’in yang mengetahui secara persis bagaimana cara
praktik hidup, perilaku nabi dan munculnya untuk tidak menyebut
banyaknya Hadis-Hadis “palsu” yang dibuat oleh generasi yang
hidup setelah Nabi. Situasi tersebut memaksa generasi Muslim saat
itu berupaya sekuat tenaga untuk menyeleksi Hadis-Hadis yang
berasal dari Nabi dan yang bukan berasal dari Nabi. Ilmu Mustalahu
al-Hadis, Rijalu al-Hadis dan lain-lain adalah merupakan bentuk
intervensi atau campurtangan keilmuan para ulama Hadis lewat
metodologi yang mereka gunakan untuk menentukan mana yang
Sahih, Hasan, Maqtu’, Mursal, Da’if dan begitu seterusnya. Jadi,
menurut pendekatan telaah epistemologi keilmuan, ada proses
panjang yang bersifat historis dalam pembukuan Hadis. Proses
ini yang seringkali dilupakan oleh umat Islam, karena maksud

¢ Al-Sunnah secara harfiah berarti “jalan yang dilalui”. Pada awalnya al-Sunnah berarti
hukum adat atau kebiasaan yang lazim dilakukan di Arab selama era pra-Islam. Namun
bagi umat Islam al-Sunnah dipakai untuk menunjuk pada perilaku normatif nabi
Muhammad Saw Abdullah Saeed, Pemikiran Islam Sebuah Pengantar, 55.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




baik mereka untuk segera mengamalkan apa yang dibaca dan
didengar sehingga kurang begitu peduli pada proses dan asal-usul
munculnya Hadis.

Ketika kehidupan manusia berkembang sedemikian sehingga
melewati batas-batas geografis-kultural secara konvensional, dan
ketika adat-istiadat suatu bangsa bertemu dalam frekuensi yang
lebih intens, umat Islam harus memilih mana yang dianggap lebih
sesuai dengan tuntunan agama mereka, Dalam hal yang terkait
dengan persoalan ibadah murni seperti salat, puasa, haji, zakat,
dan begitu seterusnya barangkali Hadis-Hadis tersebut adalah
unik dan khas, oleh karena bangsa-bangsa dan umat beragama
yang lain tidak memilikinya. Namun jika Hadis-haidts tersebut
menyangkut persoalan ekonomi, politik, sosial dan tradisi atau
budaya, maka umat Islam dari beberapa negara dapat berbeda
pendapat antara satu dengan lainnya.

Hadis-Hadis yang menyangkut persoalan politik, sosial,
ekonomi dan budaya merupakan celah untuk dapat dilakukan kajian
yang mendalam dan sekaligus perlunya pembaruan penafsiran,
pemahaman dan pemaknaan terhadap khazanah literatur Hadis.
Utamanya, lantaran situasi dan pranata sosial, ekonomi, budaya
dan politik saat dibukukannya Hadis-Hadis tersebut sangat berbeda
dari pranata sosial, ekonomi, budaya dan politik saat sekarang
ini di mana pun umat Islam berada. Diperlukan ijtihad 7 atau
pemikiran yang keras untuk mencapai kemungkinan-kemungkinan
penafsiran baru yang tetap sesuai dengan ruh dan jiwa kelslaman
dengan tetap memberi kemungkinan-kemungkinan perluasan dan
pengembangan wilayah pranata sosial budaya, politik dan ekonomi
yang sudah ada.

7 Hakekat Jjtihad adalah (1) pengarahan daya nalar secara maksimal, (2) usaha ijtihad
dilakukan oleh orang yang telah mencapai derajat tertentu di bidang keilmuan disebut
faqih, (3) produksi atau usaha yang diperoleh dari ijtihad itu adalah dugaan kuat tentng
hukum syara’ yang bersifat amaliah, dan (4) usaha ijtihad ditempuh dengan cara-cara
istinbat Mardani, Ushul Figh, 2014, 354.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




3. Pembaruan Pemikiran Kalslaman Kalam, Figh, Tasawwuf,
Filsafat

Islam sebagai a living culture (kebudayaan yang hidup), ia
mempunyai vitalitas, daya kreativitas dan adaptabilitas yang luar
biasa. Dari sumber primer Al-Qur’an dan Al-Sunnah seperti
terurai di depan dengan berbagai kekayaan interprestasinya,
para ulama dan cerdik cendekiawan muslim pada abad-abad
berikutnya mengembangkan sistem pola pikir yang diminati oleh
masing-masing sesuai potensi yang dimiliki dan tingkat interaksi
mereka dengan budaya lain. Sebagai sistem dan metode berpikir,
keempat kluster keilmuan agama Islam tersebar luas dalam
kebudayaan Islam, yaitu Kaldm, Figh, Tasawwuf dan Falsafah
mempunyai ciri khas masing- masing. Untuk memahami agama
dan budaya Islam dengan baik seseorang selain harus memahami
Al-Qurlan dan Al-Sunnah, juga perlu mengetahui seluk-beluk
dan lekuk-lekuk pemikiran Kalam, Figh, Tasawwuf dan Filsafat.
Kalam lebih menekankan pada aspek pembenaran dan pembelaan
aqgidah secara sepihak, sehingga coraknya lebih bersifat keras,
tegar, agresif, defensif, dan apologis. Figh, lebih bersifat mengatur
sistem peribadatan kepada Tuhan, seperti salat, zakat, puasa, haji,
yang seringkali juga menyebar ke wilayah lain yang mengatur
hubungan sosial antar sesama seperti pernikahan, hubungan
sosial-ekonomi seperti jual beli, wakaf, hubungan sosial-politik
(figh al- siyasah) dan begitu seterusnya.

Filsafat lebih menekankan aspek logika dalam pemikiran
kelslaman. Jika porsi pola pemikiran Teologi/Kalam lebih berdasar
pada nash-nash atau teks keagamaan, maka Filsafat sebaliknya.
Dia lebih berangkat dari premis-premis logis yang ada di balik
teks. Jika kalam/teologi lengket dengan veks (dalil-dalil Al-Qur’an
dan Hadis), maka filsafat lebih pada pencarian makna, substansi,
dan esensi dari pesan-pesan dalam teks-teks yang tersurat

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




setelah melalui proses interpretasi: Tasawwuf lebih menekankan
pada aspek esoterik atau kedalaman spiritualitas batiniyah dari
keberagamaan Islam. Perlu dicatat bahwa Tasawwuf muncul
sebagai reaksi atau respons terhadap menyatupadunya pola pikir
Kalam dan Figh yang dianggap terlalu kering dan formal di satu
pihak dan terhadap Filsafat yang dianggap terlalu mementingkan
akal dan menepikan galb (hati) dan dzauq (rasa) di lain pihak.

Dalam perjalanan sejarah pemikiran Islam, keempat
disiplin ilmu yang semula secara bersama-sama memperoleh
inspirasi awalnya dari al-Qur’an dan Al-Sunnah, tidak selalu
dapat menyatukan visi keilmuannya. Klaim supremasi atau
keunggulan kebenaran interpretasi yang dimiliki oleh satu
disiplin ilmu di atas yang lain seringkali terjadi. Biasa terjadi
pergesekan akademik dan rivalitas antar institusi antar keempat
kluster keilmuan tersebut. Yang umum pendukung terjadi adalah
bersatupadunya pola pikir kalam (Teologi) dan Figh, (secara lebih
umum disebut Syariah) yang kemudian membentuk institusi-
institusi keagamaan (dalam bahasa keilmuan sosiologi agama
disebut organized atau tutionalized religions) bergesekan untuk
tidak menyatakan berhadapan dengan pola pikir Tasawwuf dan
Filsafat lain pihak. Kedua kluster terakhir lebih menitikberatkan
dimensi kedalam, psikologi, transhis-torikalitas, spiritualitas
keberagamaan Islam yang tidak harus selalu terbelenggu dan
terjebak oleh keberagamaan secara eksoteris-organisatoris. Yang
pertama, menghendaki pola pikir keagamaan Islam yang bersifat
final, sedang yang kedua open ended, open system, on going process,
inklusif.

Dalam sejarah kebudayaan dan peradaban Islam, keempat
kluster ilmu agama Islam di atas mengembangkan wilayah dan
citra keilmuannya sendiri- sendiri. Pada suatu saat, pertentangan
antara keduanya sedemikian keras sehingga seolah-olah keempat

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




kluster tersebut tidak berasal dari poros dan sumber yang sama.
Padahal keempat-empatnya adalah bentuk penafsiran dan
pengembangan keilmuan oleh para pencetusnya yang sama-sama
mengklaim memperoleh sumber inspirasinya dari Al-Qur’an dan
Al-Sunnah.

Timbul tenggelamnya keempat kluster keilmuan agama
Islam tergantung pada konteks dan cuaca perjuangan sosial-
politik yang sedang dihadapi oleh umat Islam pada suatu era
dan wilayah. Dalam situasi persaingan atau kompetisi dengan
berbagai ideologi, kelompok sosial, ekonomi, politik, budaya dan
rivalitas antar berbagai penganut agama-agama yang lain, peran
institusi keagamaan Islam dikokohkan: dan ketika persaingan
dan kompetisi tersebut sudah mencapai ambang batas konflik
sosial lantaran menguatnya emosi Penyangga dan penjaga pranata
institusi sosial keagamaan, maka umat merindukan urajan-uraian
keberagamaan Islam Yang bersifat sejuk, mengayomi, dan lebih
memuat ke-dalaman spiritualitas.

4. Bertemunya llmu-ilmu Keagamaan Islam dengan Pendekatan
Filsafat dan llmu-ilmu Sosial

Satu hal yang patut dicatat bahwa seluruh bangun filsafat atau
pemikiran kelslaman yang bersemi dan tumbuh subur dalam
denyut nadi kebudayaan dan peradaban Islam dirancang dan
disusun pada era klasik-skolastik, yaitu sekitar abad ke-10 sampai
abad ke-12 M., pengembangan selalu ada saja di sana sini, tetapi
«pakemn»nya tetap seperti itu adanya.

Ketika sebagian pola pemikiran dan Filsafat Yunani telah
ditinjau ulang, dikritisi dan dipertanyakan ulang keabsahannya
oleh pola pikir aufklariing dan renaissance, yang pada gilirannya,
memunculkan teori-teori baru dalam ilmulmu kealaman
dan ilmu-ilmu sosial (sosiologi, antropologi. psikologi dan

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




begitu seterusnya), ilmu-ilmu kelslaman yang sejak awal mula
pengembangannya sebagian juga terpengaruh oleh pola dan
alam pikiran Yunani masih tetap seperti sediakala. Seolah-olah
ilmu-ilmu kelslaman tidak mengenal istilah shifting puradigm
keilmuan. Yang perlu segera dicatat bahwa ilmu-ilmu kelslaman
dengan enpal klustérnya tersebut di atas dirancang, disusun,
dan dibangun ketika belum ditemukan dan dikembangkannya
ilmu- kealaman yang mengantarkan peradaban manusia pada era
ilmu dan teknologi modern juga ilmu-ilmu kelslaman dirancang
sebelum ditemukan dan dikembangkannya ilmu-ilmu humaniora
dan ilmu-ilmu sosial baru seperti sosiologi, antropologi, cultural
studies dan begitu seterusnya.

Pada saat sekarang ini filsafat Islam dan konteks yang sama
sekali berbeda dari situasi ketika ia semala dibangun, dipikirkan,
dirancang dan disistematisasikan oleh para pengarang, pencetus,
penyusun dan penulisnya. Ketika ilmu-ilmu kelslaman dirancang
dan disistematisasikan, para perancangnya belum mengenal
semiotika, linguistik modern, hermeneutika, dan begitu
seterusnya.

Ide pembaruan dalam filsafat Islam dan pemikiran kelslaman
kontemporer terletak pada sejauh mana ilmu-ilmu tersebut
mampu berinteraksi dan berdialog untuk tidak menyebut
mengadat dan mengadopt dengan perkembangan baru dalam
diskursus kelslaman. Jika saja, ilmu-ilmu itu tetap bertahan, pada
pola lama untuk menjaga «orisinalitas»nya, maka ide-ide segar
yang disumbangkan oleh metodologi ilmu-ilmu baru tersebut
akan tertolak dengan sendirinya. Sedang, jika mereka secara
apresiatif-kreatif menyeleksi dan mengawinkan metodologi
keilmuan-keilmuan baru dengan ilmu-ilmu kelslaman maka
pembaruan dalam filsafat Islam dan pemikiran kelslaman akan
tampak dengan sendirinya.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




C. Paradigma Keilmuan Kelslaman di Era Milenium
Ketiga

1. Pertanyaan Epistemologis

Mempertimbangkan temuan Fazlur Rahman dan Muhammad
Abid al-Jabiri, beberapa pertanyaan pendahuluan perlu
dikemukakan terlebih dahulu sebelum penulis mengeksplorasi
lebih lanjut tema tulisan ini. Apakah mungkin mengawinkan
atau setidaknya mendialogkan disiplin dan metodologi «Filsafat»
dan «Kalam» dalam pemikiran Islam kontemporer, yang selama
berabad-abad upaya demikian pernah dilakukan namun selalu
gagal? Jika memang begitu kenyataannya, apakah disiplin ilmu
Kalam, sebagai the body of knowledge, yang disusun oleh ulama
dan kaum cerdik cendekiawan terdahulu, dapat begitu saja
terlepas dari pengaruh dan campur tangan dimensi ruang dan
waktu ketika ia dirumuskan baik dahulu, sekarang maupun yang
akan datang. Terkait dengan perkembangan pemikiran, apakah
aqidah Islamiyah, khususnya yang dirumuskan oleh ulama
Kalam klasik, tengah dan modern tidak boleh diubah sistematika,
metodologi dan kontennya sesuai dengan pergumulan dan
perubahan zaman serta perkembangan metodologi keilmuan yang
mengitarinya? Bolehkah rumusan dan adagium-adagium Ilmu
Kalam dipertanyakan ulang? Dapatkah pola pikir, sistematika,
materi dan metodologi ilmu Kalam disusun ulang sesuai dengan
tuntutan dan tangan sosial-keagamaan serta perkembangan ilmu
pengetahuan yang mengitarinya? Dapatkah dominasi pendekatan
tekstual dan konseptual bergulir ke arah kontekstual dan praksis
sosial yang aktual dalam kehidupan konkrit sehari-hari? Puncak
pertanyaan, barangkali, adalah sebagai berikut bolehkah apa yang
biasa dan selama ini disebut-sebut sebagai «doktrin», «dogma»
atau «aqidah» sebenarnya tidak lain dan tidak bukan adalah
«teori» keilmuan Kalam, karena adanya unsur campur tangan
dan intervensi manusia muslim (nabi, sahabat, ulama, fuqaha,

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




mutakallimun, usuliyyun, cerdik cendekia) dalam merumuskan
dan mensistematisasikannya?

Pertanyaan-pertanyaan mendasar yang lebih bersifat
metodologis epistemologis tersebut perlu dijawab terlebih dahulu,
sebelum penulis melangkah lebih lanjut. Perlu ditegaskan bahwa
pertanyaan-pertanyaan tersebut adalah pertanyaan-pertanyaan
yang lebih bersifat filosofis epistemologis, dan bukannya
pertanyaan-pertanyaan yang bersifat doktrinal-apologis. Jangan
berharap diskursus ini dapat dilanjutkan dan berhasil guna, jika saja
semua jawaban terhadap semua pertanyaan tersebut di atas bersifat
“negatif”. Jika kita mengunci rapat (menutup pintu ijtihad) dan
memustahilkan perlunya telaah ulang terhadap rumusan-rumusan
argumen ilmu Kalam klasik, maka sama hal kita mensakralkan
suatu produk rumusan pemikiran yang sesungguhnya profan dan
tidak perlu disakralkan. Dengan demikian telah terjadi proses
pembakuan dan sekaligus pembekuan keilmuan, Pengembangan
metodologi keilmuan tidak dimungkinkan dan terjadilah dengan
sendirinya penyempitan horizon cara pandang terhadap realitas
keberagamaan manusia. Sebuah proses yang mungkin saja
terjadi dalam disiplin ilmu-ilmu keagamaan, lebih-lebih ilmu
Kalam, lantaran lengketnya “kepentingan” politik di dalamnya,
namun secara epistemologis amat dipertanyakan validitas dan
keabsahannya.

Perkawinan ilmu Kalam (teologi) dan Falsafah (lebih- lebih
dengan mempertimbangkan masukan-masukan yang diberikan
oleh metodologi keilmuan yang dikembangkan ilmuan dan cerdik
cendekia era abad 18 hingga sekarang, yakni setelah ditemukan
dan dikembangkannya ilmu-ilmu humaniora, ilmu-ilmu alam,
ilmu-ilmu sosial, dan ilmu-ilmu agama (religious studies) dirasakan
amat mustahil, oleh para peneliti dan pengkaji ilmu kelslaman
belum-belum sudah beranggapan bahwa aqgidah Islamiyah yang
mengejawantah dan terbungkus dalam konsepsi keilmuan Kalam

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




klasik yang kemudian pada gilirannya membentuk dan mewarnai
corak bangunan materi dan metodologi keilmuan kelslaman yang
lain adalah terlepas sama sekali dari campur tangan manusia
dalam menyusun dan mensistematisasikannya. Padahal sejarah
dan sosiologi ilmu pengetahuan menggarisbawahi adanya campur
tangan kepentingan manusia dalam setiap bangunan keilmuan,
tidak terkecuali ilmu kalam dan ilmu-ilmu keagamaan yang lain.

Dimensi historis-epistemologis dari ilmu-ilmu kelslaman
klasik amat terabaikan dalam pemahaman pemikiran kelslaman
kontemporer. Terlalu bersemangat mempertahankan rumusan-
rumusan baku keilmuan agama Islam, jika harus sampai dikatakan
bahwa seluruh hal yang terkait dengan aqidah, apalagi yang
terkonsepsikan dan terumuskan dalam ilmu Kalam, yakni yang
disusun dan dirancang ahli ilmu Kalam klasik adalah wadh’iy
(disusun dan diturunkan begitu saja adanya dari langit) dengan
serta merta melupakan dan mengabaikan dimensi historisitas
bangunan keilmuan Kalam itu sendiri. Namun justru pengabaian
dimensi historisitas keilmuan Kalam inilah yang menjadi ciri
umum sekaligus kekuatan dan unggulan dis- kursus pemikiran
kelslaman yang secara luas dianut dengan kokoh oleh para
konsumen dan pengguna jasa ilmu-ilmu kelslaman, baik di
pesantren, STAIN, IAIN, PTAIS, dan pemikiran keagamaan Islam
pada Perguruan Tinggi Umum Majlis-majlis ta’lim, maupun
tokoh-tokoh masyarakat lainnya.

Untuk mencari kemungkinan-kemungkinan baru, dalam
tulisan ini akan ditelaah tiga aspek yang terkait dengan aqidah,
khususnya yang telah tersistematisasikan dan terformulasikan
lewat Ilmu Kalam: (1) Struktur fundamental pola pikir atau
logika aqidah; (2) Teks atau nas-nas keagamaan adalah terbatas,
sedang peristiwa-peristiwa alam, budaya dan sosial terus menerus
berkembang; (3) Masa depan pendekatan dalam pengkajian ilmu
Kalam: kerja sama antar berbagai metodologi keilmuan.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




2. Struktur Fundamental Pola Pikir Aqidah, Doktrin

Kaum agamawan pada umumnya berpendapat bahwa
«rumusan» belief, iman, credo, kepercayaan, atau aqidah harus
dipercayai begitu saja apa adanya oleh para pemeluknya. Penulis
sepakat saja dengan anggapan dasar yang demikian karena
memang itulah fundamental struktur dari apa yang disebut sebagai
“agama”. Yang menjadi perhatian penulis dalam tulisan ini adalah
kata-kata “rumusan” tentang aqidah, belief, iman, kepercayaan
atau credo. Jika credo, iman, belief, aqidah tidak dapat dilepaskan
sama sekali dari rumusan” bahasa manusia, maka di sinilah
bahan perbin¢angan keilmuan yang menarik, karena rumusan,
definisi, ta'rif, dalil dan istidlal serta batasan-batasan yang lain
mengandaikan adanya pola pikir dan logika yang menyertainya.
Umumnya, pola pikir atau logika yang digunakan oleh sistem
berpikir agidah, doktrin atau dogma adalah pola pikir deduktif.
Pola pikir yang sangat tergantung pada teks atau nash-nash
kitab suci adalah pola pikir yang bersifat deduktif. Abid al-Jabiri
menyebut pola pikir seperti itu, adalah pola pikir bayaniyun dan
bukannya Irfaniyun, dan juga bukan burhaniyun. Perlu dicatat
bahwa pola pikir deduktif hanyalah salah satu dari sekian banyak
pola berpikir yang ada. Selain deduktif, masih ada pola pikir lain
yang menggunakan cara pendekatan induktif dan abduktif.

Pola pikir pemikiran Kalam yang bersifat deduktif adalah
mirip-mirip pola pikir deduktif Plato.” Plato pernah berpendapat
bahwa segala sesuatu yang dapat diketahui oleh manusia adalah
berasal dari “idea’, yaitu ide-ide yang telah tertanam dan melekat
pada diri manusia secara kodrati sejak awal mulanya. Ide
“kebaikan” atau “keadilan” misalnya, menurut Plato, tidaklah
diketahui lewat pengalaman historis-empiris-induktif, tetapi
diperoleh dari ide bawaan yang dibawa oleh manusia sejak
“sebelum” lahir. Manusia tinggal mengingat kembali (recollection)

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




tentang ide-ide bawaan yang telah melekat begitu rupa dalam
keberadaannya.

Plato tidak pernah menyetujui pendapat bahwa ilmu
pengetahuan dapat diperoleh manusia lewat pengetahuan dan
pemeriksaan secara cermat dan seksama terhadap realitas alam
dan realitas sosial sekitar lewat pengamatan dan pengalaman
inderawi. Baginya, pengamatan inderawi, lantaran sifatnya yang
berubah-ubah, dianggap ilusif dan tidak meyakinkan. Pemikiran
kelslaman pada umumnya, dan pemikiran Kalam khususnya juga
bersifat deduktif. Hanya saja fungsi ide-ide bawaan dalam pola
pikir Plato tersebut diganti untuk tidak menyatakan dilslamkan
oleh ayat-ayat al-Quraan dan teks-teks al-Hadis. Bahkan, seringkali
melebar sampai ke ljma’ dan Qiyas. Perhatikan perlunya “dalil”
dan “Istidlal” sebagai landasan pola pikir dan pola bertindak
dalam hidup keseharian umat Islam. Pola pikif ini dengan mudah
menggiring seseorang dan kelompok ke arah model berpikir yang
bersifat justifikatif terhadap teks-teks yang sudah tersedia.

Pemikiran deduktif disanggah dan dikritik oleh pemikiran
induktif. Menurut pola pemikiran induktif, ilmu pengetahuan
bersumber dari realitas empiris-historis. Realitas empiris-historis
yang ubah, yang dapat ditangkap oleh indra dan dirasakan oleh
pengalaman ini kemudian diabstraksikan (abstraction) berubah-
ubah yang dapat ditangkap oleh indra dan dirasakan oleh
pengalaman ini kemudian di abstraksikan (abstraction) menjadi
konsep-konsep, rumus-rumus, ide-ide, dan gagasan.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




STUDI ISLAM DAN ISU-ISU
KONTEMPORER

A. Pemikiran Islam Liberal

Tema ini dimaksudkan sebagai otokritik. Kontroversi
pemikiran Islam liberal saat ini sudah sampai pada titik kulminasi
yang merisaukan, kalau tidak dapat dikatakan membahayakan
akidah dikalangan masyarakat awam pasti akan terjadi
kegoncangan keyakinan karena ketidakmampuan daya nalar
mereka dalam mencerna logika-logika kontroversi ini. Semakin
merisaukan, sebab banyak dari pemikir-pemikir liberal itu adalah
justru berasal dari alumni-alumni TAIN. Kata mereka, sejak
IAIN berpindah kiblat dari Timur Tengah ke Barat, timbullah
pemikiran-pemikiran controversial ini.

1. Rongrongan terhadap eksistensi dan keabsolutan Tuhan.

Paradigma salaf sdlih dan para pemikir muslim yang
konsisten akan mengafirmasikan betapa bahayanya menyinggung
keabsolutan Tuhan tanpa mempunyai basis filosofis yang jelas,
sehingga menerabas prinsip-prinsip rasional yang telah mapan




dan menjadi dasar bagi semua pemikiran manusia. Lain halnya
dengan para pemikir liberal, yang seakan «ragu» akan keabsolutan
Tuhan, sebagaimana kutipan pernyataan mengelitik: «mengapa
harus ribut menyalahkan ateis adalah musuh orang ber-Tuhan
sedangkan Tuhan sendiri Ateis? Bukankah Tuhan itu tidak ber-
Tuhan?

Kita teringat keengganan iblis terhadap perintah Allah untuk
bersujud kepada Adam. Iblis secara nyata enggan mengikuti
perintah Tuhan (QS. 2: 34) sebab menurut iblis, tuhan saya tidak
mengikuti perintah siapa-siapa. Padahal, jikalau Tuhan mengikuti
suatu perintah, pasti ia (Tuhan) akan ditanya. Namun: «Tuhan
tidak ditanya tentang apa yang diperbuatnya, dan merekalah yang
akan ditanyai (QS. 21: 23)

Pemikir liberal mengatakan «... jika ada pemaksaan nilai-nilai
kultur suatu bangsa misalnya keharusan berpakaian khas Arab
yang bernama jubah dan surban untuk menggantikan blangkon
(jogya) atas nama Tuhan, maka kami akan mengadakan kudeta
teologis dan menggantikannya dengan Tuhan yang baru (Jais,
2005, h, 40)

Ketika menyangkal eksistensi Tuhan, para pemikir liberal
ini sepertinya menggunakan logika iblis, saat menghadapi
kemungkinan pemaksaan nilai-nilai cultural atas nama Tuhan,
mereka justru lebih berani dari iblis. Maha suci Allah dari apa yang
mereka sifatkan, kecuali apa yang disifatkan oleh hamba-hamba
Allah yang dibersihkan: Rasulullah Saw bersabda: Tiada mampu
kuhitung pujianku kepadaMu sebagaimana Engkau memuji
Dirimu Sendiri (HR. Ahmad).

Ketika Abu Bakar as Shiddiq ditanya: “Bagaimana engkau
mengenal Tuhanmu” beliau menjawab: “Aku mengenal Tuhan
melalui Tuhanku. Seandainya Dia tak ada, aku tak mengenalnya.”
Bagaimana anda mengenalnya? Beliau menjawab al-ajzu an

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




al-idraki idrakun” (ketidakmampuan mengenal-Nya adalah
pengenalan).

Jika anda bertanya apakah puncak pengetahuan orang-orang
arif tentang Allah? Al-Gazali menjawab: “puncak pengetahuan
orang-orang arif adalah ketidakmampuan mengenal-Nya” (al-
Magshad al-Asma). Karena itulah, penafian mutlak dan paham
tasybih, sama absurdnya. Sebab penafian mutlak meniscayakan
komposisi dan ketersusunan (Tuhan) (at-Tauhid).

Keberanian kaum liberal untuk mengkudeta Tuhan seakan
menemukan pembenarannya yang tergambar dalam ancaman
Allah Swt., yakni “Barang siapa yang tidak ridha dengan ketentuan
Ku, dan tidak sabar atas cobaan-Ku, dan tidak menerima atas
pemberian-Ku, dan tidak bersyukur atas nikmat-Ku, silakan
mencari Tuhan selain-Ku” (al-Hadis)

Sebagai kelanjutan penyangkalan kaum liberal akan eksistensi
Tuhan, merekapun tidak percaya adanya hukum Tuhan. Bagi
golongan ini, tidak ada bedanya antara teks Al-Quran atau hadis
dengan teks-teks lain seperti buku-buku ilmu pengetahuan atau
seni sastra, karena sama-sama berwujud bahasa, yang tersusun
dalam teks yang dialogis /dialektis dengan realitas. Al-Quran
hadist dan teks-teks yang lain sama-sama berpotensi mengandung
penilaian, sehingga karenanya juga berpotensi menghijab
nalar (kebenaran) yang tidak diungkap dalam teks tersebut.
Padahal nilai (kebenaran) yang tidak dimuat dalam teks tersebut
dikandung oleh teks lain.

Adanya multi elemen dalam kalam ilahi (Al-Qur’an)
memang meniscayakan semacam pluralitas dalam pemahaman
agama, namun ini tidak dalam bentuk pemahaman-pemahaman
yang bersifat horizontal, kontradiktif dan paradoksal, sebab
semua kandungan elemen ini adalah kalam ilahi yang memiliki
kebenaran mutlak, Semuanya adalah manivestasi-manivestasi
kebenaran seirama dan seimbang.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Pluralitas kandungan Al-Qur’an, ujudnya ialah suatu kata,
selain memiliki arti denotative juga memiliki arti konotatif.
Pengertian-pengertian itu berada dalam satu garis vertical dan
saling bertautan dalam bentuk rangkaijan mata rantai, dimana arti
yang satu mengkonsekwensikan arti yang lain, kendati kala itu
sepintas tidak lebih dari satu kata yang memiliki satu penerapan.
Contoh dalam QS. 3: 120; “bertaqwalah kepada Allah dengan
sebenar-benarnya taqwa kepada-Nya.

Kandungan agama terbuka untuk diinterpretasi dan memang
perlu ditafsirkan. Dalam menginterpretasi kalam ilahi (Al-
Qur’an) manusia dipengaruhi oleh memori yang terekam dalam
pikirannya. Persoalannya adalah:

a. Pluralitas dan keberagaman persepsi dan penafsiran
kandungan agama hanya sangkut pautnya dengan
pluralisme internal agama, bukan dengan pluralisme
eksternal agama.

b. Berbagai madzhab dan aliran Kristen, Yahudi atau
I[slam masing-masing memiliki kompetensi interpretasi
tersendiri terhadap kandungan agamanya. Oleh karena
itu, prinsip tauhid tidak berguna jika dipakai untuk
memberikan interpretasi trinitas, demikian sebaliknya.

c. Keberagaman persepsi dan penafsiran kandungan-
kandungan agama yang terjadi sesungguhnya dipengaruhi
faktor-faktor kultural, lingkungan dan bias kepentingan.
Sementara ilmu pengetahuan tidak menghapus kaidah
hak dan bathil atau yang benar dan yang salah dari
arena pemikiran dan kehidupan manusia. Selama ragam
persepsi dan penafsiran itu bersifat kontradiktif dan
paradoksal, maka sesuai kaidah aksiomatis mengatakan
bahwa; «dua hal yang kontradiktif mustahil bisa bertemu,
pembahasan mengenai hak dan bathil akan mencuat”

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




d. Perkembangan pengetahuan manusia ke arah
kesempurnaan adalah hal yang jelas, namun ini tidak
membawa konsekwensi tidak adanya satupun pendapat
dan pikiran yang tetap dalam dunia ilmu pengetahuan
dan agama. Perkembangan pemahaman ini bukan berarti
bahwa pengetahuan sebelumnya ternyata salah kemudian
digeser dengan pemahaman baru.

Sebab, perubahan adakalanya bermakna terjadinya
penyempurnaan dan perkembangan, dimana perkembangan
kuantitas tentunya tidak terpisah dari perkembangan kualitas.
Sebagai contoh, pertama kali menemukan air, dapatlah dipersepsi
sebagai benda cair yang dapat menghilangkan rasa haus dan
membersihkan barang-barang kotor. Namun setelah air diteliti
secara ilmiah dengan mengkaji struktur alami air serta unsur-
unsurnya, manusia akhirnya tahu, bahwa air adalah benda yang
sangat dibutuhkan oleh makhluk hidup. Walaupun saat ini
pengetahuan manusia tentang air sudah sangat berkembang, tapi
di saat yang sama, pengetahuan-pengetahuan yang terdahulu
masih tetap melekat dalam pengetahuan yang baru. Demikian pula
pengetahuan manusia tentang kandungan suatu ayat Al-Qur’an
atau suatu hukum agama.

Dalam pemisalan lain, apabila anda membaca Al-Quran,
maknanya akan jelas di hadapan anda. Tetapi apabila anda
membacanya sekali lagi, akan anda temukan pula makna-makna
lain yang berbeda dengan makna-makna sebelumnya. Demikian
seterusnya, sampai-sampai anda dapat menemukan kalimat atau
kata yang mempunyai arti bermacam-macam, semuanya benar
atau mungkin benar. Ayat-ayat Al-Qurian bagaikan intan, setiap
sudutnya memancarkan cahaya yang berbeda dengan apa yang
terpancar dari sudut-sudut lain. Dan tidak mustahil, jika anda
mempersilahkan orang lain memandangnya, maka ia akan melihat
lebih banyak ketimbang apa yang anda lihat.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




B. Inkar terhadap Sunnah Rasulullah Muhammad Saw.

Rasul Muhammad Saw. adalah tokoh historis yang harus dikaji
dengan kritis, (sehingga tidak hanya menjadi mitos yang dikagumi
saja, tanpa memandang aspek-aspek beliau sebagai manusia yang
juga melakukan kesalahan), sekaligus panutan yang harus diikuti
(qudwah hasanah). Kita tidak diwajibkan mengikuti Rasul secara
harfiah, sebab apa yang dilakukan olehnya di Madinah adalah
upaya menegosiasikan antara nilai-nilai universal Islam dengan
situasi sosial di sana dengan seluruh kendala yang ada. Islam di
Madinah adalah hasil suatu kondisi antara yang universal dengan
yang particular !

Logika berfikir seperti ini bukan sistem berpikir orang
beriman. Kalau bukan komunis, sangat buleh jadi sekuler. Tidak
terkesan rasa mahabbah sedikitpun. Allah berfirman: “Dan
sesunggruhnya engkau (Muhammad) adalah berada diatas akhlak
yang agung” (QS. 68: 4)

Dengan menggunakan berbagai tolak ukur, para pakar
bersepakat untuk mengakui Rasul Saw. sebagai manusia teragung
yang pernah dikenal dalam sejarah kemanusiaan. Demikian
kesimpulan Thomas Carlyle dalam bukunya On Heroes, Hero
Worship And The Heros In History dengan menggunakan tolak
ukur kepahlawanan. Demikian pula Will Durant dalam The Story
Of Civilization In The World dengan tolak ukur hasil karya. Marcus
Dodds dalam Muhammad, Budha, and Christ, dengan tolak ukur
keberanian moral. Nazmeluke dalam Muhammad al-Rasul wa al-
Risalah dengan tolak ukur metode pembuktian sejarah.

Michael Hart dalam bukunya: “Seratus Tokoh Dunia yang
Paling Berpengaruh Dalam Sejarah” dengan tolak ukur pengaruh

' Usman, Islam liberal dan Islam fundamental pertarungan wacana sosioreligius pasca-
orde baru : analisis wacana sosioreligius dalam sejumlah buku Islam liberal dan Islam
fundamental, Tesis (Magister)-Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas
Indonesia, 2005 ([Kota penerbitan tidak disebutkan]: [Penerbit tidak disebutkan], 2005).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




serta sederetan pakar lainnya.”? Bahkan Annie Besant dalam The
Life an Teachings of Muhammad, menulis: mustahil bagi siapapun
yang mempelajari kehidupan dan karakter Muhammad Saw,
hanya mempunyai perasaan hormat saja terhadap nabi mulia itu.
Ia akan melampauinya sehingga meyakini bahwa beliau adalah
salah seorang Nabi terbesar dari sang pencipta.

Banyak orang terkecoh dengan ketegasan redaksi dan
kelembutan bahasa: “Aku tidak lain kecuali manusia seperti kamu,
tetapi aku diberi wahyu...” (QS. 18: 110). Allah menggunakan kata
basyar dalam ayat ini dan bukan insan. Jadi, yang sama dengan
manusia lain adalah basyariah (fungsi fisik dan kebutuhannya)
dan bukan insaniyah (sifat-sifat dan keagungan).

Dengan sifat-sifat yang agung dan universal ini, Allah Swt,
mengangkat beliau sebagai teladan yang baik, untuk dicontoh,
ditiru dan ditaati; “Sesungguhnya terdapat dalam diri rasul teladan
yang baik bagi yang mengharapkan (ridha) Allah dan ganjaran di
hari kemudian (QS.33:21)

Betapa mulia kedudukan Rasul Saw menurut pandangan
para ahli tafsir, “Sesungguhnya telah datang kepadamu cahaya
dari Allah dan kitab yang menerangkan” (QS. 5: 15). Al Qasimy
berpendapat yang dimaksud dengan Nur dalam ayat tersebut
adalah Al-Qur’an dan Nabi Muhammad Saw. Al-Qur’an,
yang membuka tirai kegelapan syirik dan keraguan serta
daripadanyalah jelas perihal apa yang tersembunyi pada manusia
tentang kebenaran, atau dengannyalah jelas kelemahan manusia.
Sementara Nabi Muhammadlah yang memberi petunjuk secara
gamblang, dan sebagai pelita yang menerangi.

Al-Qurthuby menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan Nur
dalam ayat tersebut adalah cahaya, ada juga yang mengatakan al
Islam, bahkan ada yang mengatakan Nabi Muhammad Saw.’

? Michael H. Hart, 100 Tokoh Paling Berpengaruh: Dalam Sejarah (Banana Books, 2016).
> Al-Qurtuby, Tafsir Al Qurtuby, vol. 6, 1967.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Al-Maraghy berpendapat bahwa yang dimaksud dengan Nur
adalah Nabi Muhammad Saw. Karena ia diutus untuk memberi
penerangan yakni ibarat nur bagi penglihatan. Kedudukannya
ibarat pancaran cahaya, yang sekiranya tanpa nur itu, maka
penglihatan akan kabur dan tidak akan mampu menjangkau
sesuatu yang terlihat.*

Rasyid Ridha mengartikan kata Nur dengan tiga pengertian
yaitu: pertama Nabi Muhammad Saw, kedua Al Islam dan ketiga
Al-Qur’an.®

Syihabuddin Sayyid Muhammad al Alusy berpendapat yang
dimaksud dengan Nur dalam ayat tersebut adalah cahaya dari
segala cahaya, yaitu Nabi Muhammad Saw, nabi pilihan Allah swt.®

Al Thabary berpendapat bahwa pengertian Nur dalam ayat
tersebut adalah Nur Muhammad, yang datang dari Allah swt,
Allah menerangi dengan cahaya kebenaran untuk memenangkan
Islam serta menghapuskan syirik. Dia adalah cahaya yang bersuluh
dengannya.’

Selanjutnya, al Nabhani mendasari hubungan Nur Muhammad
dengan Allah swt antara lain dengan dalil; “Sesungguhnya Allah
swt telah menciptakan sebelum segala sesuatu itu Nur Nabimu
yang berasal dari Nur-Nya (Nur Allah).®

Al Burhanpuri berpendapat, Nur Muhammad adalah makhluk
ciptaan Tuhan yang pertama, dengan dasar hadist: “Mula pertama
yang diciptakan Allah adalah Nur Nabimu (Nur Muhammad).’

Dilihat dari sisi kejadian, Nabi Muhammad Saw, adalah Nur
Zat Allah, dengan demikian ia dapat berhubungan langsung
dengan Allah swt, oleh karena itu, orang yang ingin berhubungan

al-Maraghy, Tafsir al-Maraghy, vol. 4, 1963.
Tafsir al-Manar, vol. 4.

al-Alusy, Tafsir al-Alusy, vol. 6.

al-Thabary, Tafsir al-Thabary, vol. 5-6, 1954.
al-Nabhany, Tafsir al Anwar.

al-Ajlany, Tafsir, vol. 1, t.t.

© ® N w o

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




dengan Allah yang qadim, mutlak melalui Nur Muhammad,
karena Nur Muhammad memiliki posisi gadim dan posisi baharu.

Al-Qur’an selalu menunjukkan posisi Nabi Muhammad
pada maqam yang sangat tinggi, berbeda dengan Nabi dan
Rasul lainnya. Sebagai bukti, Allah swt, menyeru nabi-nabi dan
Rasul sebelum Nabi Muhammad Saw langsung dengan nama-
nama mereka, seperti; Ya Adam (QS. 2: 33, 35; QS. 7: 19; QS. 20:
117,120,121), Ya Musa (QS, 5: 22, 24; QS. 7: 115, 117, 134, 138;
QS.10:87; QS. 20: 49, 57,77; QS. 26: 52; QS. 27:9,10). Ya Ibrahim
(QS. 19: 46; QS. 21: 62). Ya Isa (QS. 3: 55; QS 5: 110,112,116).

Sementara Allah Swt. justru memanggil Rasulullah Saw.
dengan panggilan kemuliaan seperti; Ya Ayyuha al Nabiyyu (QS.
8: 64, 65; QS. 8: 70; QS. 33: 1,6,28,45,50,59; QS. 6: 12; QS. 65: 1;
QS. 66: 1,9). Ya Ayyuha al Rasul (QS. 5: 41,67).

Atau Allah selalu memanggil Rasul dengan panggilan-
panggilan mesra, ya ayyuha al Muzammil (QS. 73: 1). Ya ayyuha
al Mudasir (QS. 74: 1).

Kalaupun ada ayat yang menyebut nama rasul Saw, maka selalu
diikuti dengan gelar kehormatan, seperti “wa ma muhammadun
illa al-rasial” (QS. 3: 144) “Muhammadun Rasulullah” (QS. 48: 29).

Nyatalah, kedudukan Rasul selalu disejajarkan dengan Allah,
sebagaimana yang tersebut dalam surat-surat berikut; QS. 3:
32,132; QS. 4: 59,69,80; QS. 5: 92; QS. 24: 54. Atau penyebutan
nama Allah dan Rasul Muhammad Saw dalam satu dhamir, seperti
dalam surat-surat berikut; QS. 9: 62; QS. 48: 8.

Dari kata-kata yurdhahu, tuazziruhu, tuwaqqiruhu dan
tasabbihuhu, yang seharusnya menggunakan dhomir mutsanna
(bentuk dua), tapi ternyata menggunakan dhamir Mufrad (bentuk
tunggal) menunjukkan betapa dekatnya, bahkan tidak dapat
dipisahkan, Allah dan Rasulullah Saw.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Demikian antara lain kesempurnaan Rasulullah Saw yang
dapat diungkap oleh para pakar di bidangnya. Kami yakin masih
banyak sisi-sisi lain yang belum mampu diungkap oleh manusia
karena keterbatasannya.

C. Evaluasi

1. Ghirah

Semangat untuk mengembangkan pemikiran Islam di
kalangan umat Islam, bukan hal yang baru. Al-Quran memberikan
peluang banyak sekali agar umat Islam menggunakan akalnya,
sejak memperhatikan dirinya sampai alam yang membentang di
jagat raya ini (QS. 2: 219, 266; QS. 6: 50; QS. 30: 8; QS. 3: 191).

Dengan rekomendasi Nabi Saw “Kamu lebih mengetahui
urusan duniamu (al-Hadist), para sahabat banyak berijtihad untuk
urusan-urusan umat Islam. Sejalan dengan pertambahan pemeluk
Islam dan tantangan yang dihadapi, perkembangan pemikiran
dalam Islam adalah sebuah keniscayaan.

Kami mengkonstasi timbulnya pemikiran Islam liberal akhir-
akhir ini boleh jadi karena beberapa sebab:

a. Adaanggapan bahwa umat Islam selama ini terperangkap
dalam kejumudan berpikir, stagnan, sehingga ia harus
pasrah kepada keadaan. Ibadah mereka anggap sebagai
sebuah ritual tanpa makna. Karena itulah umat Islam
terbelakang, miskin dan bodoh. Karenanya, mereka
ingin memberikan penyadaran kepada umat Islam
(yang memiliki perhatian (concern) terhadap dinamika
ilmu) dengan membangun berbagai teori yang efektif
untuk memberdayakan umat Islam agar bisa keluar dari
jebakan krisis multidimensional, yang hingga saat ini
tak kunjung berakhir. Kesalahan dan kegagalan terbesar

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




2.

umat Islam adalah keengganan untuk mendalami dan
mengembangkan ilmu pengetahuan secara jujur, obyektif
dan kesatria. Islam sangat menjunjung tinggi aspek
rasionalitas (akal), meskipun tidak menafikan dimensi
taabbudi atau keyakinan.

b. Adanya Islam yang eksklusif dan cenderung ekstrim.

Mereka ingin membangun Islam yang inklusif dan plural.
Bagi mereka kebenaran ada dimana-mana. Al-Qur’an,
Hadist dan teks-teks lainnya sama saja, sesuatu yang tidak
sepi dari kritik. Metode kritik teks yang biasa digunakan
untuk kritik sastra, dapat digunakan terhadap Al-Quran
dan Hadis. Bahkan mereka tidak lagi percaya adanya
hukum Tuhan.

c. Adanya penetrasi paham materialisme dan sekuler. Bagi
kaum liberal, kejayaan dan kemakmuran dunia Islam
hanya dapat terwujud kembali jika dilakukan perombakan
total yang bernapas liberal dan sekuler dengan berkiblat
Barat, bukan justru dengan jalan kembali kepada ajaran
Islam yang lama, apalagi hanya sekedar melakukan
perubahan ajaran Islam.

Metodologi

Memahami sejarah pemaknaan ajaran Islam yang bersumber

dari wahyu (kalam Allah) dan Sunnah Nabi Saw, secara garis besar

dapat dikemukakan dua cara pandang:

a.

Otoritas Hidayah hanya datang dari Allah Swt, siapa yang
dikehendaki Allah mendapat petunjuk-Nya, dan siapa yang
tidak dikehendaki-Nya pasti sesat. Semua yang datang dari
Allah dan Rasul-Nya adalah konsep abadi yang berlaku secara
universal, tanpa mengenal batas ruang dan waktu. Tidak ada
alternatif lain kecuali kita sami’nd wa ’atand.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Kemanusiaan wacana dalam cara pandang ini adalah
bersifat justifikasi untuk mendapatkan keyakinan yang
lebih komprehensif. Mempersoalkan hal-hal yang di luar
batas kemampuan akal, dapat dianggap pelecehan terhadap
kesucian Islam. Islam sebagai agama terakhir, sempurna dan
mendapat Ridha Allah swt (QS. 5: 3). Siapa yang memilih
agama selain Islam, amalnya ditolak (QS. 3: 85)

Secara historis agama Islam adalah sebuah proses panjang
sejarah kemanusiaan. Sesuai dekritnya, Rasul Saw datang
untuk menyempurnakan akhlak. Keberhasilan Rasulullah
Saw merubah masyarakat jahiliyah menjadi bermoral, adalah
sebuah khazanah dan tarikh manusiawi yang jauh dari
kekudusan.

Dalam cara pandang ini, ayat wamd yantiqu ani al hawa
in huwa illa wahyun yuhd, dipahami sebagai pernyataan Al-
Qunan dan bukan keseluruhan kata-kata beliau. Dalam hal-
hal di luar itu, bisa saja beliau berbicara menurut keinginan
beliau dan atas dasar pertimbangan kemanusiaan beliau yang
terikat dengan konteks zamannya.

Kesucian Al-Qumran tidak mendapat tempat dalam
pandangan liberal. Kritik literer yang dikembangkan dalam
mengkaji karya sastra boleh dan bahkan harus dilakukan atas
Al-Qur’an agar maknanya dapat ditangkap dengan benar.
Nampaknya karya-karya di masa lalu ulama-ulama terdahulu
tak lagi mendapat tempat yang layak, sebab menurut mereka
apalah arti khazanah masa lalu (klasik) jika penalaran telah
mampu menjawab tantangan masa kini.

Dari dua cara pandang pemaknaan Islam, terjadi
benturan secara diametral yang rasanya tidak mungkin
untuk dipertemukan. Padahal agama Islam begitu fleksibel.
Bukankah al-Quran dapat dibaca ketika kita bergembira

Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman



(syukur) dan dapat pula dibaca ketika kita dirundung malang.
Feksibilitas Islam dapat dilihat dalam ibadah formal, seperti
shalat. Kalau dalam ibadah formal masih dapat disesuaikan
dengan situasi, betapa dalam masalah-masalah yang non
formal.

3. Reaksi

Perkembangan pemikiran Islam liberal menimbulkan reaksi
pro dan kontra dengan pandangan masing-masing. Bagi yang pro
antara lain berpandangan:

a. Ajaran Islam, harus terus menerus ditafsirkan, sesuai dengan
perkembangan masyarakat di berbagai tempat dan masa.
Keharusan ini muncul, karena masyarakat manusia niscaya
menghadapi aneka masalah dengan segala karakteristik
masalah-masalah tersebut, baik yang timbul dari nalurinya
untuk menghindari keburukan yang mungkin menimpanya
maupun justru guna mengajar kebaikan demi kelangsungan
dan kesejahteraan hidupnya, secara pribadi maupun
kelompok.

Jangankan pada masa modern dan di tempat lain
(Indonesia), di masa hidup Nabi Muhammad dan di
dunia Arab sendiri, penyesuaian itu harus dan memang
telah dilakukan dengan wajar sejak era Islam yang paling
awal. Petuah Nabi kepada Mu’adz bin Jabbal ketika orang
ini menjabat gubernur Yaman, suatu wilayah Arab yang
bagaimanapun punya nuansa karakter yang bisa berbeda
dari Mekkah atau Madinah. Ia diminta berijtihad ketika tidak
menemukan petunjuk dari Al-Qur'an dan Al-Hadis.

Yang penting, semua cara-cara kreatif hasil ijtihad itu harus
berorientasi pada kemaslahatan keseluruhan masyarakat,
seraya berpegang teguh pada prinsip yang amat dimuliakan

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




dalam Islam, yaitu keadilan. Dalam konteks legislasi, ini
berarti yang diutamakan adalah cita-cita moralnya, bukan
legislasi spesifik atau formulasi literalnya.

b. Ancaman serius bagi setiap pemikiran keagamaan adalah
kemandekan, kebutuhan dan ketiadaan semangat inovasi.
Kondisi semacam itu akan menyebabkan agama kehilangan
relevansinya dengan zaman dan masyarakat yang terus
berubah. Pemikiran keagamaan dalam bentuk tafsir, teologi
dan lebih-lebih hukum (figh), bagaimanapun merupakan
hasil interaksi dengan semangat zamannya. Maka mandegnya
pemikiran keagamaan akan berdampak langsung pada
relevansi agama dan akhirnya peminggiran agama dari
denyut nadi kehidupan manusia. Itulah sebabnya, di setiap
kurun waktu selalu ada orang atau kelompok yang gelisah
bahwa agama mereka akan kehilangan élan vital untuk
menyesuaikan diri dengan atau menjawab tantangan zaman.
Mereka berusaha mempelopori perubahan dan melampaui
pemikiran status Quo.

Namun, gerakan semacam ini tidak selalu berjalan mulus,
karena akan ditentang oleh mereka yang juga cemas dengan
kemurnian iman mereka apabila perubahan dilakukan di
wilayah-wilayah keagamaan (A. Gaus).

Bagi mereka yang kontra dengan pemikiran liberal antara lain
berpandangan;

a. Tidak banyak hal baru yang diungkap pemikiran liberal
dalam lontaran mutakhir. Sejak awal abad 20, para
pemikir yang disebut sebagai “pembaharu pemikiran
Islam” dengan berbagai variasi gaya dan kecanggihan
melontarkan sebagaian atau semua unsur akhir-akhir ini.
Ada Ali Abduraziq, Sayyid Ahmad Khan, Muhammad

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Igbal, Fazlur Rahman hingga Mohammad Arkoun, Nasihr
Hamid Abu Zaid dan Muhammad <Abid Al Jabiri, untuk
menyebut hanya beberapa diantaranya.

Mereka telah menulis banyak buku, setidaknya puluhan
makalah serius untuk menyampaikan gagasan-gagasan
pembaharuannya. Problem penyampaian pemikiran yang
tak diungkapkan metodologi yang memandunya untuk
mengambil kesimpulan-kesimpulan itu terkesan arbitras.

Membaca gagasan-gagasan yang dilontarkan kalangan
Islam Liberal, masih saja ada sebagian kaum muslim
yang cenderung menganggapnya sebagai hal yang absah
dalam koridor ikhtilafiyah (perbedaan pendapat) yang
memang sangat dikenal dalam lapangan pemikiran
Islam. Padahal gagasan-gagasan Islam Liberal tidak
bisa dipandang sebagai masih berada dalam koridor
ikhtilafiyah, melainkan telah memasuki wilayah
inhirafiyah (penyimpangan pendapat). Sebab landasan
berpijak gagasan-gagasan Islam Liberal bukan lagi Islam,
tetapi sekulerisme yang notabene merupakan basis ideologi
Kapitalisme Barat.

Bukti bahwa sekulerisme adalah pijakan utama
kalangan Islam Liberal terlihat pada tema-tema umum
yang disodorkannya seperti; pemisahan agama dari
politik/ pemerintahan, Demokrasi, HAM, kesetaraan
gender, kebebasan berfikir, kebebasan penafsiran teks,
toleransi beragama, dialog antar agama, kesamaan agama-
agama, dan lain-lain. Di dunia Islam, pandangan sekuler
khas Barat yang dibungkus baju Islam itu diwakili oleh
antara lain tokoh-tokoh seperti; Ali Syariati (Iran), Ali
Bua (Turkey), Chandra Muzaffar (Malaysia), dan lain-
lain. Dua buku yang menjadi rujukan utama Islam Liberal

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




adalah: Islamic Liberalism: A Critique of Development
Ideologies oleh Leonard Binder dan Islamic Liberalisme
oleh Charles Kurzman.

Meletakkan istilah “Liberal” terhadap Islam adalah
perang tendensius secara teologis maupun ideologis.
Sebab liberalisme sendiri muncul pada masa renaissance
yang menjadi pemicu terjadinya revolusi Prancis dan
Amerika.

Kesimpulan paling sederhana adalah gagasan-gagasan
Islam Liberal tak bisa dilepaskan dari imperialisme Barat
atas dunia Islam. Ide-ide yang diusung kaum liberal
inipun sebenarnya palsu, karena yang ditawarkan adalah
kapitalisme, bukan Islam. Agar laku, lalu diberi label
Islam. Islam hanya sekedar simbol, bukan substansi ide
itu sendiri. Artinya, Islam liberal telah menghunus dua
pisau yang akan segera ditusukkan ke tubuh umat Islam,
yakni pisau politis dan pisau ideologis. Semua itu untuk
menikam umat, agar umat Islam kehabisan dasar (baca:
karakter Islamnya) lalu bertaklid buta kepada pemikiran
Liberal dengan berkiblat pada peradaban Barat sekuler,
Naudzubilldhi mindzalik...!

“Orang-orang kafir selalu berupaya untuk memerangi kalian

sampai mereka berhasil mengeluarkan kalian dari agama

kalian, seandainya saja mereka mampu” (QS. 2: 217).

c. Butir pertama dari empat fatwa forum umat Islam
Bandung adalah: agar oknum mahasiswa yang telah
menghina wajib dihukum mati. Ini sesuai dengan Fatwa
MUI No. 02/ Dzulqaidah 1421 tentang penghinaan
terhadap Islam.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Keputusan Forum Ulama Umat Islam (FUUI) seperti ini mirip
dengan keputusan:

1. Mahkamah al-Istinaf Kairo, yang menyatakan Nashr
Hamid Abu Zayd, telah keluar dari Islam /murtad, dan
karena itu perkawinannya dibatalkan.

2. Forum ulama Al Azhar: Nashr Hamid Abu Zayd harus
bertaubat, atau kalau yang bersangkutan tidak mau ia
harus dikenakan hukuman mati.

3. Mahkamah Agung Mesir, pada tanggal 5 Agustus 1996
mengeluarkan keputusan yang sama: Abu Zaid dinyatakan
murtad dan perkawinannya dibatalkan.

Adapun kesalahan-kesalahan Nashr Hamid Abu Zaid telah
mengatakan antara lain:

a. Al-Qunan adalah produk budaya (muntdj saqafi).
b. ‘Arasy, malaikat, jin, syurga, neraka adalah mitos belaka .
¢. Ilmu Al-Qur’an adalah tradisi reaksioner.

Iman kepada yang gaib, indikator akal yang larus dalam
mitos.

Pemikiran liberal yang menjadi trend beberapa tahun terakhir
di perguruan tinggi Islam, khususnya Fakultas Ushuluddin
menurut penulis perlu dikembangkan kemampuan berpikir kritis
mahasiswa yang menempatkan wahyu sebagai prinsip abadi,
sedangkan terjemahan kaidah dalam tradisi Islam tetap relevan
dengan tuntutan zaman: “mempertahankan nilai-nilai lama yang
baik dan mengambil nilai-nilai baru yang lebih baik”. Konsep abadi
wahyu, harus dipahami dalam hal-hal prinsip (pokok) dan tidak
dalam arti partikuler, sedangkan kaidah dijadikan pedoman dalam
menanggapi pemikiran liberal agar para ilmuwan dan agamawan
tetap memiliki jati diri dan tidak kehilangan kendali.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @







PENUTUP:
STUDI ISLAM PASCA
COVID-19

A. Covid-19 dan Ketegangan Logika Agama vs
Logika Sains

Pandemi Covid-19, telah merubah berbagai tatanan yang
begitu dahsyat yang mengubah tatanan kehidupan lama, menjadi
kehidupan baru yang sering disebut dengan new normal. Telah
banyak kebijakan yang dibuat oleh pemerintah Indonesia untuk
menghadapi pandemi global ini. Di antaranya adalah peraturan
Pembatasan Sosial Berskala Besar (PSBB) untuk menghindari
kerumunan massa dan penyebaran virus Corona.

Peraturan PSBB, membatasi rakyat dengan Tinggal di Rumah
(Stay at Home), Kerja dari Rumah (Work from Home), dan
Ibadah di Rumah (Pray at Home), selain menetapkan protokol
kesehatan seperti rajin mencuci tangan yang benar, menggunakan
masker, menjaga daya tahan tubuh dan seterusnya. Kebijakan
pemerintah diambil dari ilmu kesehatan, kedokteran dan farmasi
maupun Ilmu-ilmu Sosial- budaya, baik bersumber dari Ikatan
Dokter Indonesia (IDI) maupun dari 160 organisasi kesehatan




dunia di bawah Persatuan Bangsa-Bangsa (PBB), World Health
Organization (WHO).

Peraturan pada Pandemi Covid-19 ini bertentangan dengan
kebiasaan lama masyarakat paguyuban (gemeinschaft) yang
terbiasa berkumpul, baik di pasar, arisan, tontonan seni budaya,
dan acara adat perkawinan. Tidak cukup di situ, kebiasaan
masyarakat paguyuban Muslim, seperti salat jamaah di masjid,
salat Jum'at, salat tarawih, salat hari raya Idul Fitr atau Idul Adha
baik di masjid atau di lapangan terbuka, ibadah haji dan umrah
(tawaf, sa’i, wukuf di Arafah, mabit/bermalam di Mina), salat
jenazah, mengantar jenazah sampai tempat pemakaman, tahlilan,
dan seterusnya.

Sistem peribadatan agamaagama yang lain, seperti kebaktian
dan misa di gereja, beribadah di pure, vihara juga mengalami
kesulitan yang sama. Perubahan system peribadatan tersebut,
diperkuat dengan kebijakan pemerintah dan fatwa keagamaan
yang baru seakan melenceng dari ajaran, kepercayaan dan
keimanan agama dan aturan peribadatan umat beragama pada
umumnya. Padahal Indonesia adalah negara yang sangat religious,
sehingga peristiwa apapun termasuk sosial, politik, budaya dan
teknologi diwarnai dengan logika agama, termasuk kesehatan.

Beragam respons umat beragama, mulai dari yang menyatakan
jangan takut pada Covid-19, tapi takutlah pada Allah. Takut
kepada Covid-19 ciptaan Allah itu tanda lemah iman. Lebih parah
lagi didukung dengan logika konspirasi, bahwa penyebaran virus
Corona merupakan proyek senjata biologis milik Amerika Serikat.
Logika ini mendorong sebagian umat melakukan penolakan keras
terhadap ditutupnya masjid dan ditiadakannya ibadah jamaah
di masjid. Karena bagi mereka masjid adalah tempat berlindung
kepada Allah.

Di antara mereka ada mempertanyakan mengapa masjid
ditutup, sedangkan pasar-pasar dibiarkan tetap buka? Akan tetapi,

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




ada juga kalangan umat Islam yang menyerukan karantina wilayah
dengan bersandar pada Hadis Nabi tentang Than. Selain itu ada
juga ajakan untuk mengkonsumsi jenis makanan tertentu, seperti
rempah-rempah yang diyakini dapat meningkatkan daya tubuh
dari serangan virus Corona, meskipun tanpa pembuktian dan riset
ilmiah dan seterusnya.

Berdasarkan fenomena di atas menunjukkan pada kondisi
tertentu “logika agama” dan “logika sains” masih terjadi
ketegangan. Ketika pemerintah menghimbau agar dilakukan
Pembatasan Sosial Berskala Besar (PSBB), masih banyak warga
negara dan umat beragama tidak atau kurang mematuhinya
dengan alasan teologis. Pemahaman, penafsiran dan pengetahuan
agama (Islam) yang dipercayai tidak dapat berubah, absolut, rigid,
kaku, tidak bisa dikompromikan dengan konteks dan situasi
pencegahan menyebarnya wabah Corona seperti itulah yang
memerlukan pemahaman dari para ilmuan dan cerdik pandai.

B. Agama Sains dan New Culture

Pendemi Covid-19 telah melahirkan budaya baru dan
pemikiran baru yang sangat lekat dengan budaya dan tradisi
keagamaan yang kemudian berhadap-hadapan secara langsung
dengan protocol kesehatan yang diambil dari cara berpikir ilmu
pengetahuan kesehatan (medical sciences), epidemiologi yang
berbasis pada penelitian dan uji laboratorium yang ketat. Isilah-
istilah baru mulai dikenal seperti rapid test, swab, PCR, Alat
Pelindung Diri (APD), hasil test reaktif, negatif, positif, dan begitu
seterusnya.

Sementara tradisi, adat istiadat dan budaya masyarakat
paguyuban yang umumnya kental-menyatu dengan ajaran atau
tradisi agama sulit sekali menerima cara berpikir dan perilaku
yang berdasarkan patokan garis-garis ilmu pengetahuan yang
dilaksanakan secara ketat tanpa dialog, musyawarah dan

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




kompromi. Tradisi agama dan budaya setempat tidak dapat
menerima arahan, petunjuk, dan perilaku sains yang diwakili dan
ditangani oleh para petugas medis di rumah sakit, petugas khusus
yang ditunjuk, aparatur, dan birokrasi pemerintah. seperti Gugus
Tugas Covid, polisi dan tenaga keamanan yang lain. Pemulasaran
jenazah Covid-19 yang mengikuti protokol kesehatan dianggap
oleh masyarakat paguyuban telah jauh meninggalkan tradisi
pemulasaran jenazah baik oleh ajaran agama maupun budaya.
Kenyataan riil yang hidup di tengah masyarakat paguyuban
yang ditopang oleh ajaran agama memang belum ada ruang dialog
yang positif-konstruktif-produktif antara pelaku sains dan pelaku
agama dan tradisi budaya di lapangan, di level masyarakat lapis
bawah, dan praksis sains di lapangan cenderung melupakan dan
meninggalkan peran tradisi, budaya dan agama sama sekali.

Dalam kajian budaya dan agama, Victor Turner dan Van
Gennep mengenalkan istilah rites de passage (ritual passage).!
Upacara-upacara atau ritus-ritus peralihan masih dipegang teguh
oleh masyarakat paguyuban. Ia diperingati, dirayakan, disakralkan
oleh masyarakat. Ritus peralihan umur (hari ulang tahun), ritus
peralihan dari masa lajang ke hidup berkeluarga (perkawinan) dan
ritus dari hidup ke mati (kematian) selalu ada dalam masyarakat
paguyuban.

Masyarakat merasa bersalah dan berdosa jika tidak
melaksanakan ritus-ritus peralihan yang sebagian memang
ditopang oleh ajaran dan teks-teks agama. Dalam keyakinannya,
mereka akan mendapat sangsi sosial yang berat oleh keluarga dan
tetangga sekitar jika tidak melakukannya.

Dalam pemahaman dan perasaan mereka yang seperti itu, jika
pasien wafat karena Covid-19, keluarga pasien merasa aib. Ketika

! Victor Turner, Drama, Fields and Metaphores: Symbolic Action In Human Society
(Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1974); Arnold van Gennep, The Rites of Passage
(Chicago: University of Chicago Press, 1960), 15; Richard C. Martin, Approaches to
Islam in Religious Studies.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




pasien wafat dan belum jelas hasil swab atau PCR-nya, maka
mereka berupaya memakamkan jenazah secara biasa, seperti yang
mereka biasa lakukan, tanpa menggunakan protokol kesehatan.
Dengan sekuat tenaga dan penuh emosi, mereka mengerahkan
anggota keluarga yang lain dan masyarakat sekitar dan dengan
menggunakan kendaraan seadanya (mobil pickup), mereka
mengambil jenazah secara paksa dari rumah sakit.

Dengan pandangan budaya dan keyakinan agama seperti
itu dan bercampur dengan tradisi dan adat istiadat yang sudah
diwariskan secara turun temurun, mereka sangat curiga, khawatir
dan penuh prasangka kalau pemulasaran jenazah keluarganya
di rumah sakit tidak ditangani sesuai aturan ajaran agama yang
dianut.

Dalam keadaan labil seperti itu, mereka mudah tersulut oleh
provokator, sebagai anggota masyatakat yang menggabungkan
pemahaman keagamaan yang sempit dan terpengaruh atau
dikuasai oleh teori konspirasi, dan mungkin juga sekaligus ingin
bermain di air keruh. Jika ada keluarga pasien yang meninggal
karena Covid-19, dengan cepat keluarga menduga, tanpa
mengecek kebenarannya, bahwa pemulasaran jenazah pasti tidak
akan diperlakukan oleh petugas rumah sakit dan aparat sesuai
dengan aturan ajaran agama dan tradisi pemulasaran jenazah
yang semestinya. Termasuk dugaan bahwasanya penggunaan peti
jenazah adalah bukan tradisi dan adat kebiasaan mereka. Mereka
mencurigai bahwa bagian muka atau wajah jenazah dalam peti
tidak dihadapkan atau dipalingkan ke arah kiblat di liang kubur.

Didorong rasa curiga, galau dan gelisah yang menumpuk
seperti itu, maka mereka mudah berbuat emosional dan marah
serta nekat mengambil jenazah dari rumah sakit atau mencegat
ambulan yang membawa jenazah di tengah jalan untuk
mengambilnya secara paksa, tanpa memikirkan resiko yang
dihadapinya. Tidak nyaman dan iba juga masyarakat yang sempat

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




menyaksikan peristiwa-peristiwa seperti itu yang semestinya tidak
perlu terjadi.

Karena itu, tidak ada jalan lain, kecuali mediasi dan dialog
antara pelaku sains dan pelaku tradisi dan agama. Setidaknya
ada 2 (dua) cara yang perlu ditempuh secara bersamaan untuk
menghindari benturan peradaban?, yaitu peradaban pelaku sains
dan pelaku agama dan tradisi.

Pertama, komunikasi yang baik, terbuka dan efektif ketika
terjadi proses serah terima pasien di rumah sakit. Keluarga pasien,
jika mungkin didampingi ketua RT atau RW, perlu memperoleh
penjelasan sejelas-jelasnya dan seterang-terangnya oleh petugas
yang dibentuk oleh rumah sakit dengan melibatkan tokoh agama
dan atau tokoh adat-tradisi tentang bagaimana sesungguhnya
proses perawatan dan penyembuhan pasien Covid-19 selama
berada di rumah sakit dan bagaimana seandainya pasien tersebut
akhirnya meninggal dunia, baik hasil test swab-nya telah keluar
atau belum. Keduanya perlu dijelaskan secara gambling dan
tuntas khususnya ketika wafat. Bagaimana proses pemulasaran
jenazah Covid-19 yang dilakukan sesuai protokol kesehatan
dalam hubungannya dengan adat kebiasaan pemulasaran jenazah
sesuai ajaran agama yang dipeluk oleh pasien. Penjelasan tidak
cukup hanya secara lisan atau tertulis seadanya tetapi juga melalui
buku kecil yang menarik dan disusun khusus untuk keperluan
tersebut dan juga disertai dengan media elektronik, video atau
lainnya sehingga jelas benar bagi keluarga pasien, terutama untuk
memperoleh permohonan persetujuan keluarga pasien perlu
dilakukan sebelum penyerahan pasien ke rumah sakit.

* Diskusi dan solusi akademik tentang bagalmana materi pembelajaran agama
dikembangkan dan disempurnakan, khususnya dalam menghadapi perubahan sosial
dan bencana, bagaimana hubungan yang proporsional antara sains dan agama di
luar lingkup tulisan ini. Sekedar sebagai bahan perbandingan M. Amin Abdullah,
“Mendialogkan Nalar Agama dan Sains Modern di Tengah Pandemi Covid-19,” 2020,
11-39.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Kedua, jika keluarga pasien tetap tidak tega, tidak sampai
hati, tidak rela jika membiarkan jenazah keluarganya diselesaikan
secara sepihak oleh rumah sakit dengan cara seperti itu (meskipun
sudah diakukan mengikuti ajaran agama) —karena tidak ada satu
pun anggota keluarga yang terlibat dalam proses pemulasaran
jenazah— maka pihak rumah sakit dan pemerintah yang
berwenang harus membuka kemungkinan lain yang sekiranya
dapat diterima oleh keluarga pasien. Disini, diperlukan insight
dan dialog yang konstruktif antara kedua pemegang kepentingan.

Antara lain, menawarkan kepada keluarga pasien, agar salah
satu anggota keluarga pasien covid-19 ikut serta dalam proses
pemulasaran jenazah di rumah sakit. Secara otomatis rumah
sakit harus menyediakan peralatan Alat Pelindung Diri (APD)
lengkap untuk salah satu atau dua anggota keluarga dekat pasien
untuk ikut menyaksikan dari dekat serta mengikuti proses dan
kalau perlu dilibatkan untuk membantu sebagian dari proses
pemulasaran jenazah sampai mensalatkannya. Bahkan diteruskan
sampai mengantar ke tempat pemakaman bersama-sama para
petugas rumah sakit dan para petugas pemakaman di makam
tempat peristirahatan dengan kebiasaan lama.

C. Studi Islam Pasca Covid-19

Studi Islam (Dirdsdt Islamiyyah) kontemporer memerlukan
pendekatan multidisiplin, interdisiplin, crossdisiplin, dan
transdisiplin. Linearitas ilmu dan pendekatan monodisiplin dalam
rumpun ilmu-ilmu agama akan mengakibatkan pemahaman dan
penafsiran agama kehilangan kontak dengan realitas dan relevansi
dengan kehidupan sekitar.

Karenanya dibutuhkan budaya berpikir baru yang secara
mandiri mampu mendialogkan agama, sains dan etika menjadi
niscaya dalam kehidupan multireligi-multikultural dan terlebih di
era multikrisis yang melibatkan sains, kesehatan, sosial, budaya,

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




agama, politik, hukum, ekonomi, keuangan sekaligus akibat
penyebaran wabah Covid-19 di dunia sekarang ini.

Sebagaimana sering Penulis kemukakan, bahwa Hubungan
agama dan ilmu menurut Ian G, Barbour dapat diklasifikasi
menjadi empat corak, yaitu, konflik, independensi, dialog dan
integrasi. Menurut amatan saya, praktik pendidikan dan dakwah
agama pada umumnya masih menggunakan paradigma konflik
dan independensi, sehingga wajar jika masih timbul ketegangan
antara keduanya. Argumen yang hendak saya ajukan di sini adalah
hubungan ‘Uliim al-Din (Ilmu-ilmu Agama Islam) dan sains,
baik ilmu kealaman, sosial maupun budaya meniscayakan corak
hubungan yang bersifat dialogis, Integratif-Interkonektif.

Mengapa timbul konflik antara penafsiran agama dan
penafsiran ilmu mengetahuan terhadap realitas? Pertama, tidak
lain karena hubungan antara keduanya tidak saling menembus,
tidak saling komunikasi. Masing-masing menganggap tafsir
disiplin keilmuan yang dimilikinya sajalah yang dianggap atau
diklaim paling benar dan menganggap yang dimiliki yang lain
tidak benar.

Beda posisi yang tajam inilah yang menimbulkan konflik yang
tidak bisa didamaikan.’ Karenanya hubungan antara sains dan
agama semestinya tidak dibatasi oleh dinding tebal yang tidak
memungkinkan untuk berhubungan dan berkomunikasi, tersekat
atau terpisah sedemikian ketat dan rigidnya, melainkan saling
menembus, saling merembes, saling berkomunikasi. Tidak ada
disiplin ilmu apapun yang dapat menutup diri, tidak ada disiplin
ilmu yang tertutup oleh pagar dinding dan batas-batas ketat yang
dibuatnya sendiri.

Agama yang secara total terserap ke dalam pangkuan
hegemoni ilmu pengetahuan juga akan kadaluwarsa. Karenanya,

3

III Holmes Rolston, Science and Religion: A Critical Survey, 1987, 1.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




agama perlu menjaga integritasnya secara otonom dan menjaga
daya kebertahanannya. Namun harus segera dicatat juga bahwa
agama, atau lebih tepatnya pemahaman atau tafsiran agama,
tidak dapat bertahan hidup tanpa sama sekali menyesuaikan
dengan perkembangan dunia intelektual, yakni lingkungan
hidup sekitarnya. Di sini juga berlaku lagi kaidah bahwa hanya
yang mampu menyesuaikan diri dan beradaptasi dengan baiklah
yang akan mampu bertahan hidup. Harus ada kemampuan
untuk menyesuaikan diri yang kuat supaya dapat bertahan hidup,
meskipun begitu harus segera digarisbawahi bahwa spesialisasi
disiplin ilmu pengetahuan yang berlebihan (overspecialization)
adalah jalan yang pasti ke arah kepunahan.

Kedua, dalam dunia logika ilmu pengetahuan sekarang,
khususnya yang terkait dengan bahasan sains dan agama, dikenal
istilah subjektif, objektif, dan berikutnya intersubjektif.* Dengan
ini, apakah agama dan kehidupan beragama bersifat objektifatau
subjektif? Jawaban atas pertanyaan ini sangat menentukan
bagaimana corak kehidupan beragama dalam masyarakat
multietnis, multibahasa, multireliji, multiras, dan multicultural
seperti di tanah air. Termasuk bagaimana umat beragama
menghadapi isu Covid-19 yang sepenuhnya adalah wilayah sains.
Ketegangan selalu ada antar corak berpikir subjektif (imaniyyah)
dan obyektif (‘ilmiyyah).

Klaim bahwa virus Corona adalah tentara Tuhan untuk
membunuh manusia ateis, misalnya adalah klaim subjektif. Klaim
ini menepikan adanya virus yang secara objektif dapat dilihat
lewat mikroskop canggih dan ditemukan oleh para peneliti bidang
medis dan kedokteran di laboratorium. Di sini letaknya tikungan
tajam, di mana orang apalagi kelompok seringkali kehilangan
kompas dan petunjuk arah perjalanan ke depan. Oleh karenanya,

* Joseph A. Bracken, Subjectivity, Objectivity & Intersubjectivity: A New Paradigm for
Religion and Science, 2009.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




penelitian dan pemahaman agama selalu bercorak subjectivecum-
objective (pemahaman agama memang subjektif, tapi jangan
sampai agamawan kehilangan perspektif objektif dalam melihat
persoalan) dan atau objective-cum-subjective (produk sains
memang objektif, namun para saintis juga jangan kehilangan sisi
subjektif yang melekat dalam diri pribadinya).

Dalam realitas dan fenomena agama memang ada unsur
objektifitas, namun dalam waktu yang bersamaan, pemahaman
dan penafsiran agama selalu lekat di dalamnya unsur subjektivitas.
Untuk menghindari keterjebakan subjektivitas yang akut, maka
para agamawan perlu mengenal adanya unsur-unsur objektif yang
ada dalam agama-agama, apalagi dalam wilayah ilmu pengetahuan
yang objektif seperti kesehatan, farmasi, dan kedokteran.

Dengan begitu, ketegangan yang ada dalam wilayah objektif
dan subjektif dalam studi agama dapat diredakan. Maka kluster
berpikir berikutnya, yaitu “intersubjektif,” posisi mental keilmuan
(scientific mentality) yang dapat mendialogkan dengan cerdas
antara dunia objektif dan subjektif dalam diri seorang ilmuwan
atau agamawan dalam menghadapi kompleksitas kehidupan,
baik dalam dunia agama, sains, maupun budaya. Intersubjektif
tidak hanya dalam wilayah agama, tetapi juga pada dunia keilmuan
pada umumnya.

Pencegahan penyebaran wabah virus Corona tidak dapat
diselesaikan oleh sains sendiri, terlepas dari bantuan keilmuan
lain karena dalam praktik di lapangan diperlukan keilmuan social
dan humaniora ketika hendak menegakkan aturan PSBB. Begitu
pula ilmu-ilmu agama. Penganut agama yang terkena wabah virus
Corona, selain berdoa dan didoakan oleh orang lain, juga perlu
ke rumah sakit untuk diterapi secara medis, yang sepenuhnya
menggunakan metode ilmu pengetahuan objektif melalui test
swab dan pemeriksaan laboratorium yang ketat®.

° Sutaryo, Buku Praktis Penyakit Virus Corona 19 (Covid-19), 2020.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Ketiga, kasus-kasus tersebut mencerminkan tiadanya
kemampuan creative imagination dalam menghubungkan dan
mendialogkan dalam diri seseorang, apalagi kelompok, antara
keilmuan fikih dan aqidah, keimanan, doktrin keagamaan di
satu sisi dan sains kontemporer di sisi lain. Tidak dapat berdialog
dan terintegrasikannya keilmuan kalam/aqidah/tauhid dan
fikih (‘ulumu al-din) dengan pengalaman, keahlian dan praktik
sains kesehatan, kedokteran dan farmasi serta sosial humanitas,
kegotong-royongan sosial untuk bersama-sama mencegah tersebar
luasnya virus Corona yang menjadi pandemi dunia sekarang ini
adalah bentuk konkrit dari corak hubungan antara agama dan
ilmu yang bersifat konflik dan atau independen.

Selanjutnya, ilmuwan dan agamawan perlu berpikir kreatif
dan memiliki imajinasi kreatif, berani mengkaitkan, mendialogkan
uraian dalam satu bidang ilmu agama dalam kaitan, diskusi, dan
perjumpaannya dengan disiplin keilmuan lain. Apabila langkah ini
tidak dilakukan, maka pelajaran agama di sekolah, juga ceramah-
ceramah keagamaan lewat media sosial, apalagi perkuliahan
agama di perguruan tinggi, lambat laun akan terancam kehilangan
relevansi dengan permasalahan kehidupan sekitar yang sudah
barang tentu semakin hari semakin kompleks. Bisa menjelaskan
pelajaran agama akan tetapi tetap saja tertutup dari kontak
dengan keilmuan lain dan tidak mampu menyentuh hakekat
agama yang memerlukan pendekatan yang lebih komprehensif
dan transdisipliner.

Karena itu, isu-isu sosial dan pendekatan sosial yang biasa
dikaji dalam ilmu-ilmu sosial dan isu-isu humanities kontemporer
yang dikaji dalam filsafat serta pendekatan saintifik dalam ilmu-
ilmu kesehatan, kedokteran, pengobatan, farmasi, keperawatan,
dan masih banyak yang lain melalui kajian dan riset empiris ilmu-
ilmu kealaman perlu menjadi acuan baru dalam merumuskan

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




ulang kajian ilmu-ilmu kelslaman, lebih-lebih ilmu Kalam, ilmu
syariah, ilmu tafsir dan hadis.

Jika ilmu-ilmu saja harus saling kerjasama dan saling
membantu maka sebagai manusia, terutama ilmuwan, agamawan
dan pengusaha sudah semestinya mereka harus bersatu dan
saling kerjasama untuk menghadapi persoalan dan memecahkan
berbagai macam kompleksitas kehidupan.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Daftar Pustaka
DOOOONKK

Abduh, M. S. (2005). Islam Ilmu Pengetahuan dan Masyarakat
Madani. PT. Raja Grafindo Persada.

Abdullah, A. (2010). Kata Pengantar. In R. C. Martin (Ed.),
Approach to Islam in Religious Studies (p. vii). Suka Press.
Abdullah, M. A. (2006a). Islamic Studies di Perguruan Tinggi:

Pendekatan Integratif-interkonektif. Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. A. (2006b). Transformasi IAIN Sunan Kalijaga
Menjadi UIN Sunan Kalijaga. UIN Sunan Kalijagaa Press.

Abdullah, M. A. (2020a). Mendialogkan Nalar Agama dan Sains
Modern di Tengah Pandemi Covid-19 (pp. 11-39).

Abdullah, M. A. (2020b). Multidisiplin, Interdisiplin, &
Transdisiplin: Metode Studi Agama & Studi Islam di Era
Kontemporer. IB Pustaka PT Litera Cahaya Bangsa.

Abu Rabi, I. M. (2002). A Post-September 11 Critical Assessment
of Modern Islamic History. In I. Markham & I. M. Abu Rabi’
(Eds.), 11 September: Religious Perspectives on the Causes and
Consequences (pp. 33-34). Oneworld Publications.

Abu Rabfi; I. M. (2010). The Contemporary Arab Reader on Political
Islam. The University of Alberta Press.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Adonis. (2002). al-Tsabit wa al-Mutahawwil: Bahs fi al-Ibda’ wa
al-Itba’ ‘inda al-Arab. Dar al-Saqi.

al-Nabhany, Y. (1849). Tafsir al Anwar. Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Al-Alasi, M. b. ‘A. (1854). Rith al-Maani fi Tafsiri-1-Qurani-1-’Azim
wa Sabu-I-Mathani (Vol. 6). Dar Thia al-Turath al-Arabi-
Libanon.

Ali, A. Y. (1999). The Meaning of the Holy Quran. Amana.

Ali, S. A. (1978). Api Islam: Sejarah Evolusi dan Cira-cita Islam
dengan Riwayat Hidup Nabi Muhammad Saw. Bulan Bintang.

Al-Jailani, A. Q. (2009). Tafsir Al-Jailani: Vol. I. Maktabah Al
Ma'rufiyah.

Al-Maraghi, A. M. (1963). Tafsir Al-Maraghy (Vol. 4). Musthofa
Al-Babi Al-Halabi.

Al-Mistiry, M. (2014). Jadalu al-Ta’shil wa al Muasarah fi al-Fikr
al-Islamy. Mansyurat Karim al-Syarif.

Al-Qurthubi, L. (2013). Tafsir al qurthubi jilid 6: Surah an-nisaa’
al maa’idah dan al an-aam. Pustaka Azzam.

Amirudin, & Maisarah, M. M. (2020). Karakteristik Kajian Islam
Kontemporer: Dialektika Barat Dan Timur. Eduprof : Islamic
Education Journal, 2(1), 18-38. https://doi.org/10.47453/
eduprof.v2il.29

Arif, K. M. (2020). Pengaruh Magqashid Syariah Terhadap Figh
Muamalah Dan Fatwa Dalam Mewujudkan Moderasi Islam.
El-Arbah: Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Perbankan Syariah,
4(01), 1-16. https://doi.org/10.34005/elarbah.v4i01.1054

Arifin, M. E. S, Efendi, E., & Yanti Nurhayati, N. S. (2022). Agama
Dan Sains Dalam Struktur Pembidangan Studi Islam Di

Indonesia. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan,
17(1), 67-87. https://doi.org/10.37680/adabiya.v17i1.1715

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Arkoun, M., & Lee, R. D. (2020). Rethinking Islam (1, Ed.).
Routledge.

Asad, M. (1980). The Message of the Quran. Dar-al-Andalus.

Auda, J. (2016). Maqasid Al-Shariah: A Beginner’s Guide.
International Institute of Islamic Thought (IIIT).

Barlas, A. (2002). “Believing Women” in Islam: Unreading
Patriarchal Interpretations of the Quran.

Bastamam, H. D. (2001). Integrasi Psikologi dengan Islam. Pustaka
Pelajar.

Bracken, J. A. (2009). Subjectivity, Objectivity & Intersubjectivity:
A New Paradigm for Religion and Science.

Danial. (2014). Filsafat Ilmu. Kaukaba Dipantara.

Garvey, J. (2010). 20 Karya Filsafat Terbesar. Kanisius.

Gennep, A. van. (1960). The Rites of Passage. University of Chicago
Press.

Gibb, H. A. R. (1990). Aliran-aliran Modern dalm Islam. Rajawali
Press.

Goldziher, I. (1971). Muslim Studies. Allen dan Unwin.

Hart, M. H. (2016). 100 Tokoh Paling Berpengaruh: Dalam Sejarah.
Banana Books.

Hasan, N., Suhadi, Ikhwan, M., Ichwan, M. N,, Kailani, N., Rafiq,
A., & Burdah, I. (2018). Literatur Keislaman Generasi Milenial.
Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. https://digilib.
uin-suka.ac.id/id/eprint/33656/

Hasbullah. (1995). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, Lintas
Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan. PT RajaGrafindo
Persada.

Hisyam, M. (1996). Persatuan Pemuda Muslim Se-Eropa: Sekilas

Sejarah dan Peranannya dalam Dakwah Islam di Nederland.
PPME / YMAE.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Ibn Jarir al-Tabari. (1954). Tafsir al- Thabary (Vols. 5-6). Maktabat
wa matba’a mustafa al babi al-halabi wa awladuh bi misr.
Iskandar Zulkarnain, & Zarkasyi Abdul Salam, H. (1995).
Pembidangan Ilmu Agama Islam pada Perguruan Tinggin
Agama Islam di Indonesia. Balai Penelitian P3M IAIN Sunan

Kalijaga Yogyakarta.

Jabiry, M. A. al-. (1993). Bunyah al-Aql al-Araby: Dirasah
Tahliliyyah Naqdiyyah li Nudzumi al-Marifah fi al-Tsaqofah
al-Arabiyyah. al-Markaz al-Tsaqafy al-Araby.

Juynboll, G. H. A. (1983). Muslim Tradition: Studies in Chronology,
Provenance, and Authorship of Early Hadiths. Cambridge
University Press.

Juynboll, G. H. A. (1989). Some Isnad-analytical Methods on
the basis of several women-demaining sayings from Hadith
Literature. Al-Qantara: Revista de Estudos Arabes, 10(2),
343-384.

Kartodirdjo, S. (1992). Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi
Sejarah. Gramedia.

Khalaf, Abd. al-Wahhab. (1870). Ilmu ‘Usil Figh. Maktabah al-
Dakwah al-Islamiyah.

Khozin. (2001). Jejak-jejak Pendidikan Islam di Indonesia. Penerbit
Universitang Muhammadiyah Malang.

Kuntowijoyo. (2006). Islam sebagai Ilmu Epistemologi, Metodologi,
dan Etika. Tiara Wacna.

Labaso; S., & Hestiana, R. (2023). Pendekatan Linguistik dalam
Pengkajian Islam. Pekerti: Journal Pendidikan Islam Dan Budi
Pekerti, 5(1), 1-12.

Malik Ibn Anas, I. (2001). Al-Muwatta of Imam Malik Ibn Anas:

The First Formulation of Islamic Law. Islamic Classical Library
Edition.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Mardani. (2016). Ushul Figh (2, Ed.). Rajawali Pers.

Martin, R. C. (1985). Approaches to Islam in Religious Studies. The
University of Arizona Press.

Mawdudi, A. A. (1988). Towards Understanding the Quran. Islamic
Foundation.

Mostfa, A. (2021). Violence and Jihad in Islam: From the War of
Words to the Clashes of Definitions. Religions, 12(11), 966.
https://doi.org/10.3390/rel12110966

Mudzhar, M. A. (1998). Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan
Praktik. Pustaka Pelajar.

Mubhaimin dkk. (2014). Studi Islam dalam Ragam Dimensi &
Pendekatan. Kencana Prenadamedin Group.

Mubhsin, D. (2004). Sejarah dan Dinamika Universitas Islam
Indonesia. Badan Wakaf UII.

Na'imah, F. U. (2017). Visi Islam dalam Agama dan Peradaban
dalam Perspektif Marshall G.S Hodgson. Al-""Adalah :
Jurnal Syariah Dan Hukum Islam, 2(3), 205-214. https://doi.
org/10.31538/adlh.v2i3.429

Nasution, H. (1986). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Ul-
Press.

Nasution, K. (1918). Pengantar Studi Islam. PT RajaGrafindo.

Nasution, K. (2018). Pengantar Studi Islam Dilengkapi Pendekatan
Integratif-Interkonektif (Multidisipliner). Rajawali Press.

Nurhayati, N. (2018). Memahami Konsep Syariah, Fikih, Hukum
Dan Ushul Fikih. Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 2(2),
124-134. https://doi.org/10.26618/j-hes.v2i2.1620

Rahman, E (1966). Islam. The University of Chicago Press.

Rahman, E (1982). Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition. University of Chicago Press.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Rahman, F. (1984). Some Recent Books on Qur’an by Westers. In
Qadri Azizy (pp. 73-95).
Rahman, F. (1987). Ikhtisar Musthalah al-Hadits. PT. Al-Maarif.

Reda, N. (2005, March 10). What Would the Prophet Do? The
Islamic Basic Female-Led Prayer, Muslim Wakeup. http://www.
muslimwakeup.com/main/archives/2005/women-imamat.php

Ridha, M., & Alfian, M. (2020). Pendekatan Linguistik dalam
Pengkajian Hukum Islam Klasik. Al-Qisthu: Jurnal Kajian
Ilmu-Ilmu Hukum, 18(1). https://doi.org/10.32694/qst.
v18i1.800

Ridha, M. R. (1999). Tafsir al-Quran al-Hakim al-Masyhur bi Tafsir
al-Manar (Vol. 4). Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah.

Rolston III, H. (1987). Science and Religion: A Critical Survey.
Saeed, A. (2003). Islam in Australia. Allen & Unwin.

Saeed, A. (2005a). Interpreting the Quran: Towards a Contemporary
Approach. Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203016770

Saeed, A. (2005b). Qur’an: Tradition of Scholarship and
Interpretation. In L. Jones (Ed.), Encyclopedia of Religion (Vol.
11). Thomson Gale.

Saeed, A. (2006). Islamic Thought: An Introduction. Routledge.

Saeed, A. (2008). Muslims in the West and Their Attitudes to Full
Participation in Western Societies: Some Reflections [Cambridge
Univ Press]. http://hdLhandle.net/11343/31715

Saeed, A. (2014). Pemikiran Islam: Sebuah Pengantar.

Sarton, G. (1927). Introduction to the History of Science, I, From
Homer to Omar Khayyam. The William & Wilkins.

Sells, M. (1999). Approaching the Quran: The Early Revelations.
White Cloud.

Shiddiqi, N. (1996). Jeram-jeram Peradaban Muslim. Pustaka
Pelajar.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Siddiqi, M. Z. (1961). Hadith Literature, its Origin, Development,
Special Features, and Criticism. Calcutta University Press.
Soroush, A. (1998). The Evolution and Devolution of Religious

Knowledge (C. Kuzman, Ed.; p. 251). Oxford University Press.
Soroush, A.-K. (1998). The Evolution and Devolution of Religious
Knowledge. In C. Kurzman (Ed.), Liberal Islam: A Sourcebook
(pp. 244-251). Oxford University Press.
Sou’yb, J. (1985). Orientalisme dan Islam. Bulan Bintang.

Suriasumantri, J. S. (1996). Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer.
Pustaka Sinar Harapan.

Sutaryo. (2020). Buku Praktis Penyakit Virus Corona 19 (Covid-19)
(1st ed.). UGM Press.

Syukur, S. (2015). Studi Islam Transformatif, Pendekatan di Era
Kelahiran, Perkembangan, dan Pemahaman Kontekstual.
Pustaka Pelajar.

Tabataba’i, M. H. (1987). The Quran in Islam: Its Impact and
Influence on the Life of Muslims. Zahra.

Tedy, A. (2018). Tuhan dan Manusia. El-Afkar: Jurnal Pemikiran
Keislaman Dan Tafsir Hadis, 6(2), 41-52. https://doi.
org/10.29300/jpkth.v2i6.1233

Titus, Semith, & Nolan. (1984). Persoalan-persoalan Filsafat. Bulan
Bintang.

Turner, V. (1974). Drama, Fields and Metaphores: Symbolic Action
In Human Society. Cornell University Press.

Usman. (2005). Islam liberal dan islam fundamental pertarungan
wacana sosioreligius pasca-orde baru: Analisis wacana
sosioreligius dalam sejumlah buku islam liberal dan islam
fundamental. [Penerbit tidak disebutkan].

Wadud-Muhsin, A. (1988a). Quran and Woman. Oxford
University Press.

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Wadud-Muhsin, A. (1988b). Quran and Woman. Fajar Bakti.

Wehr, H. (1976). A Dictionary of Modern Written Arabic. Spoken
Language Services, Inc.

Zaid, N. A. (1977). The textuality of the koran. In W. R. & H. K.
van Vliet-Leigh (Eds.), Islam and Europe in Past and Present
(p. 43). NIAS.

Zakir, Z. (2005, March 23). An Examination of The Issue of Female
Prayer Leadership. Progressive Muslim Union of North
America. http://www.pmuna.org/archives/female-imamat-3.
pdf

Zarqa, M. A. al-. (1968). Al-Figh al-Islami fi Tawbih al-Jadid. Dar
al-Fikr.

Zuama, H. S. N. & Muraeni Mursanib. (2014, October 30).
Pengaruh Kebiasaan Yang Efektif Terhadap Kemampuan
Mengelola Waktu Pribadi Pada Mahasiswa. Kreatif. http://
jurnal.untad.ac.id/jurnal/index.php/Kreatif/article/view/3132

Zuhaili, W. (1986). Usill al-Figh al-Islami. Dar al-Fikr.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




Tentang Penulis
DOOONKK

Prof. Dr. Hj. Na’imah, M.Hum.,
adalah Dosen, Guru Besar, Professor
dalam bidang keahlian Ilmu
Linguistik (Applied Linguistics),
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan
Keguruan, Universitas Islam
Negeri (UIN) Sunan Kalijaga
Yogyakarta, Indonesia. Saat
ini, ia sebagai Sekprodi Magister
(S2) Pendidikan Anak Usia Dini
(PIAUD), dan Dosen Homebase
pada Program Studi Doktor (S3)
Pendidikan Guru Madrasah
Ibtidaiyah (PGMI). Pendidikan tertingginya adalah Doktor Ilmu
Linguistik Penerjemahan Universitas Negeri Sebelas Maret (UNS)

Surakarta tahun 2011 melalui research nya pada Languages and
Linguistics UNSW Sydney, Australia. Pendidikan sebelumnya adalah
Magister Applied Linguistics, Linguistik Penerjemahan UNS, Sarjana
Lengkap Bahasa dan Sastra Inggris di Universitas Muhammadiyah
Surakarta, serta Pendidikan Agama Islam. Relevansinya dengan
Karya ilmiahnya, yaitu telah diterbitkannya banyak Buku Ajar, Buku
Referensi, Book Chapters, Sinta, Journal International, National ¢
International Proceedings, HKI, Scopus, and Awards. Semua itu dapat
dilihat pada Google Scholar: https://scholar.google.co.id/citations?use
r=Gl1sp9oAAAA]&hl=en . Sebagai akademisi, Dosen dan Peneliti,

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




ia juga banyak pengalaman akademik, mendampingi mahasiswanya
dari Program Studi Sarjana, Magister, dan Doktor dalam kegiatan
Nasional maupun International. Beberapa pihak Universitas Luar
Negeri yang telah bekerjasama, dari University of Malaya Malaysia,
Fatoni University Thailand, University of New South Wales (UNSW),
and NewCastle University Sydney Australia, Nagoya University Jepang,
PWU Manila, and KNUE Korea.

Dr. Muzhoffar Akhwan, M.A., adalah
dosen Program Studi Pendidikan
Agama Islam Fakultas Ilmu Agama
Islam Universitas Islam Indonesia
(UII), Yogyakarta yang menyelesaikan
pendidikan Sarjana Muda di Fakultas
Tarbiyah UII dan melanjutkan jenjang
pendidikan Sarjana (S1) di Fakultas
Filsafat Universitas Gadjah Mada, S2
di Pascasarjana Institut Agama Islam

Negeri Sunan Kalijaga, dan Doktor (S3)
di Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta dalam bidang
Studi Islam. Dr. Muzhoffar pernah mengikuti Training Bahasa Arab
(al-Daurah al-Saifiyyah) bagi pengajar bahasan Arab dari berbagai
perguruan tinggi di Indonesia, tahun 1429 H./2008 selama 4 bulan
di Universitas Umm al-Qura, Makkah al-Mukarramah. Di antara
karya ilmiah Dr. Muzhoftar yang sudah dipublikasikan adalah
Pengembangan Madrasah sebagai Pendidikan untuk Semua (2008),
Pendidikan Moral Masyarakat Jawa: Studi Nilai-nilai Pendidikan
Moral dalam Tradisi Ruwatan, bersama Dr. Suyanto dan Dr.
Muhammad Roy Purwanto (2010), Pendidikan Karakter: Konsep dan
Implementasinya dalam Pembelajaran di Sekolah/Madrasah (2014),
Critical Thinking of the Prophet Ibrahim ‘alaihissalam in the Quranic
Perspektive (2019).

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




P Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail adalah
seorang Associate Professor di Departemen
Pendidikan Bahasa dan Literasi, Fakultas
Pendidikan, Universitas Malaya, Kuala

Lumpur, Malaysia. [a juga menjabat sebagai
Dekan Fakultas Pendidikan sejak Februari
2021. Dengan latar belakang pendidikan
yang kuat, ia meraih gelar Sarjana dalam
Bahasa Arab dan Sastra dari Universitas
Yarmouk, Yordania, serta gelar Master dan Ph.D. di bidang
Pendidikan dari Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM). Dr. Zawawi
memfokuskan penelitiannya pada Kurikulum Pendidikan Bahasa
Arab & Islam, Pendidikan Guru, Pendidikan Minoritas Muslim,
dan Pendidikan Bahasa Al-Quran. Selain aktif dalam penelitian
dan publikasi, ia juga berperan dalam berbagai organisasi non-
pemerintah dan merupakan salah satu pendiri Yayasan As-Syafie,
yang berfokus pada pengembangan pendidikan di sekolah berasrama
Islam di Kamboja serta kegiatan pendidikan lainnya di Indonesia
dan Malaysia. Kiprahnya di berbagai komite dan tugas administratif
menambah daftar kontribusinya yang luas, mencakup baik tataran
nasional maupun internasional.

Dr. Mohamad Hussin memperoleh
ijjazah sarjana muda dalam Bahasa dan
Kesusasteraan Arab dari Universiti Al al-
Bayt, Jordan, pada tahun 1999 dan Sarjana
Pengajian Bahasa Moden dari Universiti
Malaya pada tahun 2007. Pada tahun 2017,
beliau memperoleh ijazah kedoktoran dalam
Pengajian Bahasa Arab dari Universiti Putra
Malaysia. Beliau ialah Pensyarah Kanan di
Jabatan Bahasa Arab dan Timur Tengah,
Fakulti Bahasa dan Linguistik, Universiti

Studi Islam dalam Perspektif Linguistik @




Malaya, Malaysia. Minat penyelidikan beliau termasuk pembelajaran
bahasa Arab sebagai bahasa kedua, bahasa Arab untuk tujuan khusus,
Pengajian Bahasa Arab, liguistik terapan Arab, dan terjemahan Arab-
Melayu. Beliau telah menerbitkan artikel dalam jurnal nasional dan
antarabangsa, buku, dan penerbitan lain. Beliau ialah Ketua Editor
untuk Jurnal Al-Dad dan menyemak artikel penyelidikan serta tesis
berkaitan bidang bahasa dan linguistik Arab.

Hamidah Binti Sulaiman, Lahir di
Kampung Sungai Malau Dalam, Selama,
Perak. Pendidikan tertinggi ialah Doktor
Falsafah, Psikologi Dan Kaunseling.

Penulis adalah pensyarah cemerlang
Jabatan Psikologi Dan Kaunseling Fakulti
Pendidikan, Universiti Malaya, 2020.
Penulis juga adalah seorang kaunselor
berdaftar (PA 04520) juga Ahli Perkama
Seumur Hidup (SH 00165). Penulis juga
menghasilkan buku fizikal dalam bidang psikologi dan kaunseling.

Hasil kolabrasi dengan pensyarah-pensyarah dari Universiti
Islam Indonesia (UII) dan Universiti Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta, penulis juga berjaya menghasilkan buku-buku ilmiah
dalam bidang pendidikan, psikologi dan kaunseling. Penulis juga
sering dijemput untuk menjadi keynote speaker dalam seminar
international dan webminar di beberapa universiti asia tenggara.
Alhamdulillah pengalaman menjadi guru dan pensyarah dan peluang
berkhidmat di Universiti Islam Indonesia, Yogyakarta, Universiti
Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta dan Universiti Islam Negeri
Malik Ibrahim, Malang, banyak membantu penulis memperoleh
inspirasi dan semangat menghasilkan karya-karya akademik dan
berkongsi pengalaman dan ilmu tersebut bersama pembaca. Syukur
kepada Allah yang memberi pinjam segala-galanya dalam hidup ini.

@ Prof. Dr. Hj. Na'imah, M.Hum. | Dr. H. Muzhoffar Akhwan, M.A.
Prof. Madya Dr. Zawawi Ismail | Dr. Mohamad Hussin | Dr. Hamidah Sulaiman




	cov__Siap Cetak_Studi Islam dalam Perspektif Linguistik_ Ukuran 15,5 x 23 cm
	Layout REVISI__Siap Cetak_Studi Islam dalam Perspektif Linguistik_ Ukuran 15,5 x 23 cm

