Editor: Aksin Wijaya @

Pengantar: Abdurrahman Mas’ud

IRCiSoD

[slam Cinta,
Kesetaraan,
dan Ekoteologi

Percikan Pemikiran
Para Intelektual
Pergerakan Indonesia

Ali Muhtarom, Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati, Rufi’ah, Aksin Wijaya,
Nur Rif’ah Hasaniy, Sulistyorini, Lailatuzz Zuhriyah, Achmad Bahrur Rozi,
Ahmad Subakir, Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, Marhumah, Fitriyani,
Chotijah Fanagi, Aly Mashar, Ismail Fahmi Arrauf Nasution, Eko Ernada, Ali Formen



Islam Cinta,
Kesetaraan,
dan Ekoteologi

Percikan Pemikiran
Para Intelektual
Pergerakan Indonesia



Jaminan Kepuasan

Apabila Anda mendapatkan buku ini dalam keadaan cacat produksi
(di luar kesengajaan kami), seperti halaman kosong atau terbalik,
silakan ditukar di toko tempat Anda membeli atau langsung kepada
kami dan kami akan menggantinya segera dengan buku yang bagus.




Ali Muhtarom, Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati,
Rufi'ah, Aksin Wijaya, Nur Rif'ah Hasaniy, Sulistyorini,
Lailatuzz Zuhriyah, Achmad Bahrur Rozi, Ahmad Subakir,
Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, Marhumabh,
Fitriyani, Chotijah Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi
Arrauf Nasution, Eko Ernada, Ali Formen

Islam Cinta,
Kesetaraan,
dan Ekoteologi

Percikan Pemikiran
Para Intelektual
Pergerakan Indonesia

£

IRCiSoD



ISLAM CINTA, KESETARAAN, DAN EKOTEOLOGI
Percikan Pemikiran Para Intelektual Pergerakan Indonesia

Penulis: Ali Muhtarom, Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati, Rufiah, Aksin Wijaya,
Nur Rifah Hasaniy, Sulistyorini, Lailatuzz Zuhriyah, Achmad Bahrur Rozi,
Ahmad Subakir, Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, Marhumah,
Fitriyani, Chotijah Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi Arrauf Nasution,
Eko Ernada, Ali Formen

Editor: Aksin Wijaya

Penyunting: Khoiruddin

Tata Sampul: Alfin Rizal

Tata Isi: Atika

Pracetak: Antini, Dwi, Wardi

Cetakan Pertama, Januari 2026

Penerbit

IRCiSoD

Sampangan Gg. Perkutut No.325-B

J1. Wonosari, Baturetno

Banguntapan Yogyakarta

Telp: (0274) 4353776, 081804374879

Fax: (0274) 4353776

E-mail: redaksi_divapress@yahoo.com
sekred2.divapress@gmail.com

Website: www.divapress-online.com

Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT)

Muhtarom, Ali, Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati, Rufiah, Aksin Wijaya,
Nur Rifah Hasaniy, Sulistyorini, Lailatuzz Zuhriyah, Achmad Bahrur Rozi, Ahmad
Subakir, Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, Marhumabh, Fitriyani, Chotijah
Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi Arrauf Nasution, Eko Frnada, Ali Formen

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi/Ali Muhtarom, Makrum, Taufiqur Rohman,
Teti Hadiati, Rufiah, Aksin Wijaya, Nur Rifah Hasaniy, Sulistyorini, Lailatuzz Zuhriyah,
Achmad Bahrur Rozi, Ahmad Subakir, Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah,
Marhumah, Fitriyani, Chotijah Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi Arrauf Nasution, Eko
Ernada, Ali Formen; editor, Aksin Wijaya—cet. 1-Yogyakarta: IRCiSoD, 2026

456 hlmn; 14 x 20 cm
ISBN 978-634-7446-49-7

1. Religion & Spirituality L. Judul
11. Aksin Wijaya




Pengantar Editor

Islam Cinta Menebar Kedamaian
Oleh: Aksin Wijaya

Pada kegiatan Hari Lahir Asosiasi Dosen Pergerakan
di UIN Syekh Wasil Kediri beberapa bulan yang lalu, para
pengurus dan pakar ADP menyepakati untuk menulis dua
buku yang salah satunya mencerminkan visi keislaman
Menteri Agama RI, Nasaruddin Umar, yakni Islam cinta
(Moderasi Beragama), Kesetaraan Gender, dan Ekoteologi.
Buku yang ada di tangan pembaca merupakan tulisan para
intelektual muslim yang aktif dalam sebuah gerakan yang
mencerminkan visi tersebut. Karena banyaknya tulisan
yang ada di dalam buku ini, saya akan melansir suntingan
ini pada aspek Islam cinta yang menurut hemat saya, visi
Islam cinta menjadi visi utama Menteri Agama RI.

Indonesia adalah negara multi etnis, budaya, bahasa,
dan agama. Kondisi ini, di satu sisi memberikan kebanggaan
sebagai bangsa, tetapi di sisi lain juga memprihatinkan jika
melihat pelbagai peristiwa yang terjadi di lapangan. Berbagai
peristiwa kekerasan masih terjadi di masyarakat, terutama
kekerasan yang bernuansa agama. Kekerasan yang bernuansa
agama sejatinya disebabkan oleh faktor ekonomi dan politik
(politisasi agama), ada yang disebabkan oleh pengentalan
identitas etnis dan budaya, ada yang disebabkan oleh sifat
yang ada di dalam diri manusia, dan ada yang disebabkan oleh
perbedaan agama dan pemahaman atas agama. Dua faktor

/s

pa



Aksin Wijaya, dkk.

terakhir (sifat dan agama) nampaknya adalah yang paling
kuat yang menjadi penyebab munculnya kekerasan bernuansa
agama, baik kekerasan wacana maupun kekerasan fisik.
Sejalan dengan kondisi itu, kita sejatinya ikut melibatkan
diri dalam mengatasi konflik dan kekerasan itu, tentu saja
sebatas wacana, di antaranya adalah wacana Islam cinta.

Allah sejatinya mempunyai beberapa sifat, dan para sufi
membaginya menjadi dua kategori: jalal (keagungan) dan
jamal (keindahan). Sifat jalal Tuhan mencakup seluruh sifat
maskulin, seperti Jabbar, Mutakabbir, Qahhar, Mudzillun,
dan Sari’ul Hisab; sedang sifat jamal-Nya mencakup seluruh
sifat feminim, seperti Ghafur, Rahmah, Mahababah, dan
sebagainya. Dari dua kategori sifat jalal (maskulin) dan
jamal (feminim) itu, para sufi menerjemahkannya ke dalam
perilaku yang berbeda, tetapi mereka mengambil prioritas
yang berbeda dari dua kategori sifat itu. Sebagian sufi
menerjemahkan kategori sifat jalal-Nya, sehingga mereka
bertasawuf dengan khauf, rasa takut akan siksa-Nya. Bisa
dikatakan, mereka bertasawuf atau berzuhud dengan khauf.
Sebagian sufi lagi menerjemahkan sifat jamal-Nya, cinta
kasih-Nya, sehingga mereka bertasawuf dan berzuhud
dengan cinta.

Dua kategori sifat itu merupakan dua hal yang
berhubungan, bukan dua hal yang saling bertentangan.
Tetapi, sifat jamal-Nya (feminim-Nya) mengatasi sifat jalal-
Nya (maskulin-Nya). Juga bisa dikatakan, keindahan-Nya
mengatasi sifat murka dan keadilan-Nya. Tuhan memberi
kesempatan kepada seseorang yang berdosa untuk bertaubat,
dan Dia akan menerima taubatnya jika dilakukan dengan

6 S



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

sungguh-sungguh (taubatan nashuha), lalu memasukkan
mereka ke dalam surga-Nya. Sebaliknya, Tuhan tidak akan
menunda untuk mencintai manusia, kecuali kepada mereka
yang berbuat dosa sampai dia melakukan taubatan nashuha.

Sebagaimana sering disampaikan oleh Nasaruddin Umar
diberbagai forum seminar bahwa Islam bertumpu pada al-
Qur’an. Jika al-Qur’an itu diperas, ia tersimpan di dalam
surat al-Fatihah. Jika surat al-Fatihah diperas, ia tersimpan
di dalam Basmalah. Jika basmalah diperas, ia tersimpan di
dalam al-Rahman dan al-Rahim. Jika diperas lagi, keduanya
tersimpan di dalam al-Rahmabh. Sifat al-Rahmah itulah yang
saya sebut cinta kasih Tuhan yang tulus (al-Wuddu), yang
menjadi hati dari al-Qur’an. Dengan demikian, al-Qur’an
yang menjadi sumber asasi Islam bertumpu pada cinta
kasih, sehingga bisa dikatakan Islam adalah agama cinta.

Memang, tidak disebutkan secara eksplisit sifat dan
nama mahabbah Tuhan sebagaimana sifat Rahmah-Nya,
begitu juga tidak disebutkan secara eksplisit nama Islam
cinta atau Islam mahabbah. Tetapi, jika menelusuri ayat-ayat
al-Qur’an secara detail, kita akan menemukan betapa al-
Qur’an menggunakan banyak istilah yang berkaitan dengan
cinta kasih, termasuk istilah mahabbah beserta derivasinya
yang disebutkan kurang-lebih 84 kali di dalam al-Qur’an.
Islam mengajarkan cinta, baik cinta Tuhan kepada manusia
dan alam, maupun cinta manusia kepada Tuhan, alam,
dan sesama manusia, sebagaimana diuraikan di salah satu
tulisan di dalam buku ini.

Sifat Rahmah dan cinta Tuhan itu dijelmakan pada sosok
manusia agung bernama Muhammad. Nabi Muhammad Saw

77



Aksin Wijaya, dkk.

diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia. Sabda
Nabi Saw bahwa “Aku hanyalah diutus untuk menyempurnakan
akhlak yang mulia” menandakan bahwa akhlak itu pada
dirinya bernilai mulia, dan di masyarakat Arab kala itu
sudah ada nilai-nilai kemuliaan akhlak, tetapi masih belum
sempurna. Nabi Muhammad Saw diutus oleh Allah untuk
menyempurnakan kemuliaan akhlak itu. Sebagai yang
diutus untuk menyempurnakan akhlak, tentu saja Nabi
Muhammad Saw sendiri dibekali nilai-nilai akhlaqul karimah
oleh Allah. Akhlak Nabi Muhammad Saw itu tercermin di
dalam al-Qur’an itu sendiri.

Di antara sifat akhlak yang mulia itu adalah bertutur kata
yang sopan, lemah lembut, jujur, amanah, tidak kasar, tidak
menghina, dan tidak menebar kebencian. Dengan akhlak
mulia itulah, Tuhan mengutus Nabi Muhammad Saw untuk
membawa pesan cinta kasih kepada seluruh alam: “Kami
tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai
rahmah bagi seluruh alam.” (QS. al-Anbiya’: 107). Selain
membicarakan tentang Tuhan, Islam juga berbicara tentang
manusia. Menurut al-Qur’an, manusia adalah makhluk
paling mulia, lebih mulia dari makhluk Tuhan yang lain,
seperti malaikat. Tetapi, manusia juga bisa lebih rendah
dari makhluk Tuhan yang lain, seperti binatang. Mengapa?
Karena di dalam diri manusia, terdapat dua dimensi: pertama,
jasadi, yang selalu mendorong manusia melakukan hal-hal
negatif karena jasad yang merupakan jelmaan dari tanah itu
sendiri, dulunya sebagai simbol kehinaan. Kedua, ruh Ilahi,
yang selalu mendorong manusia untuk melakukan kebaikan,
karena ruh Ilahi itu dulunya merupakan simbol kemuliaan.

g S



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Yang membuat manusia lebih mulia dari malaikat adalah
ketika akal dan hatinya (simbol ruh Ilahi) digunakan secara
baik-baik, dan yang membuat manusia lebih rendah dari
binatang adalah ketika akal dan hatinya dikalahkan oleh
hawa nafsunya (simbol tanah-jasadnya). Jadi, tidak dengan
sendirinya akal dan hati membuat manusia lebih mulia
dari makhluk lain, tetapi ditentukan oleh sejauh mana dia
menggunakan keduanya secara baik. Karena itulah, selain
memerintahkan manusia untuk menggunakan akalnya untuk
mencari kebenaran, Islam juga menegaskan agar manusia
memperbaiki hatinya, karena seluruh perbuatan manusia
bergantung pada niatnya yang berada di dalam hati.
Seseorang yang menggunakan akalnya, mungkin dia
menemukan kebenaran, tetapi kebenaran yang ditemukan
itu terasa kering dan kasar jika tidak dikelola oleh hatinya
melalui niat, sebagaimana sabda Nabi Saw, “Sesungguhnya,
setiap amal perbuatan tergantung pada niatnya.” Karena
itulah, tidak jarang orang beragama dengan kebencian dan
kekerasan karena keberagamaan mereka hanya bertumpu
pada akal, sehingga keberagamaan yang menebar kedamaian
tidak terkonfirmasi di dalamnya. Di situlah, mengapa Islam
mengajarkan agar manusia juga menggunakan hati di dalam
memburu kebenaran agama. Sebab, Islam sebagai agama
tidak mengajarkan kebencian dan kekerasan, melainkan
mengajarkan cinta kasih. Tidak hanya cinta kasih Tuhan
kepada alam dan manusia, melainkan cinta kasih manusia
kepada Tuhan, alam, dan sesama manusia, dan cinta kasih
alam kepada Tuhan dalam bentuk ketundukan secara
sukarela, dan kepada manusia dalam bentuk memberi

7



Aksin Wijaya, dkk.

kehidupan. Ketika manusia hanya menggunakan akalnya,
Tuhan hanya diposisikan sebagai Dzat yang menciptakan
dan mengatur alam, dan alam hanya diposisikan sebagai
sesuatu yang bisa dikomersialkan. Alam pun murka dengan
bencananya, dan bencana itu tentu saja bukan kehendak
alam, melainkan atas ulah tangan manusia yang terlalu
rakus memanfaatkan dan mengeksploitasi alam untuk
kepentingannya yang bersifat material. Di sinilah pentingnya
ekoteologi.

Dengan Islam cinta, manusia bisa hidup damai dan
rukun. Dengan ekoteologi, manusia akan berdamai dengan
alam. Dengan mencintai dan merawat alam, alam akan
mencintai dan merawat manusia, dan alam tidak akan
menebar bencananya. Manusia bisa hidup dan menikmati
keindahan alam. Allah itu Maha Indah, dan Dia mencintai
keindahan. Mari kita mengikuti Tuhan, dengan merawat
dan mencintai alam yang indah ini, agar kehidupan tidak
hanya harmonis di antara sesama, tetapi juga harmonis
dan indah bersama alam.

Buku yang ada di tangan pembaca budiman layak
dikonsumsi, karena ia lahir dari keprihatinan para penulisnya
melihat pelbagai konflik dan kekerasan di masyarakat, baik
dengan menawarkan Islam cinta, Islam moderat, kesetaraan
gender, maupun teologi lingkungan.

Ponorogo, 28 November 2025

Aksin Wijaya



Islam sebagai Agama Moderat

yang Merahmati
Oleh: Abdurrahman Masud

Saya diminta memberi pengantar oleh kolega saya,
Sahabat Prof. Aksin Wijaya, penyunting buku yang kini
ada di tangan pembaca budiman, “Islam Cinta, Kesetaraan,
dan Ekoteologi”. Tentu saja, saya menyambut gembira saat
membaca judul buku sangat menarik dan kontekstual. Dari
judul buku saja noted, berbicara tentang tiga tema utama,
yakni Islam cinta, gender, dan teologi lingkungan dalam
pandangan Islam. Ketiga tema ini sebenarnya tema lama
dalam tradisi studi Islam, tetapi menjadi aktual dan seolah
“barang baru” karena dipopulerkan ulang oleh Menteri
Agama Nasaruddin Umar.

Sebagaimana tradisi pemikiran di Indonesia, setiap
gagasan yang dipopulerkan oleh seorang tokoh, apalagi
dia menduduki posisi puncak dalam sebuah lembaga atau
organisasi, baik lembaga negara seperti Kementerian Agama
maupun organisasi sosial keagamaan seperti NU dan MD,
gagasan itu biasanya menjadi pusat diskusi publik, dan
seringkali menjadi tema tulisan di kalangan masyarakat
akademik, seperti reaktualisasi pemikiran hukum Islam oleh
Munawir Sjadzali, dan moderasi beragama oleh Lukman
Hakim Saifuddin. Kedua tema itu sejatinya sebagai tema

711

y



Aksin Wijaya, dkk.

lama, tetapi ia menjadi aktual karena dilontarkan oleh pemikir
yang menduduki posisi puncak sebagai Menteri Agama RI.
Di antara elemen masyarakat yang melibatkan diri dalam
diskusi publik tentang ketiga tema itu adalah para intelektual
muslim Indonesia yang bergabung dalam Asosiasi Dosen
Pergerakan (ADP), para akademisi yang dulunya aktif sebagai
aktivis organisasi Pergerakan Mahasiswa Indonesia (PMII).

Beberapa intelektual muslim pergerakan itu menulis
ketiga tema itu dengan menggunakan paradigma dan nilai-
nilai pergerakan, sehingga nuansanya tulisannya hampir
sama, yakni moderat dan kritis kendati tema yang ditulis
berbeda-beda. Moderasi Islam sebagai cermin dari nilai-
nilai Islam Ahlussunnah wal Jama’ah yang menjadi pijakan
Nahdlatul Ulama, sementara nuansa kritis sebagai cermin
dari paradigma kritis yang menjadi ciri khas pergerakan.

Apa nilai pentingnya ketiga tema itu?

Indonesia merupakan negara yang plural, baik dari
sisi etnis, budaya, bahasa, maupun agama dan keyakinan
yang dimottokan dengan istilah Bhinneka Tunggal Ika,
berbeda-beda tetapi tetap satu jua. Kondisi pluralitas bangsa
ini tentu saja patut disyukuri karena pluralitas itu sendiri
mencerminkan kekayaan yang diberikan Tuhan kepada
bangsa Indonesia. Tetapi, kondisi ini juga bisa menjadi
bumerang dan memicu munculnya berbagai peristiwa yang
justru akan mengoyak pluralitas itu sendiri, yakni konflik
etnis, konflik yang bernuansa agama, marginalisasi atas
perempuan, dan kerusakan lingkungan. Fenomena itu
kerapkali terjadi di Indonesia ini, dan berbagai pendekatan
sudah ditawarkan, baik oleh pemerintah maupun organisasi

\12\\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

keagamaan. Seakan ikut membantu meredam fenomena-
fenomena itu, para intelektual muslim pergerakan (ADP) juga
memberikan sumbangan pemikiran, baik dalam perspektif
Islam maupun sosial-historis.

Penting dicatat, keragaman itu sendiri mencerminkan
adanya perbedaan pandangan hidup pada setiap orang yang
hidup di dalam suku, etnis, budaya, bahasa, keyakinan,
dan agama yang berbeda-beda, di situlah potensi negatif
munculnya konflik itu berada. Ketika potensi konflik itu
tidak dikelola secara baik oleh pemerintah dan masyarakat
Indonesia sendiri, potensi itu bisa mengaktual menjadi
konflik nyata dan hal itu sudah terjadi di berbagai daerah
di Indonesia, baik konflik yang bernuansa suku, etnis,
budaya, peradaban, dan terutama yang menjadi titik
tekan tulisan ini adalah konflik bernuansa agama. Konflik
bernuansa agama bisa terjadi, karena “agama dan terutama
pemikiran keagamaan itu berwajah ganda”. Di satu sisi
agama mendorong orang untuk bercinta kasih dan mencipta
kedamaian, di sisi lain, pemikiran keagamaan terkesan
mendorong orang lain untuk berbuat buruk dan membuat
kerusakan, seperti konflik.

Agama sebenarnya mengajarkan perdamaian. Munculnya
konflik bernuansa agama itu bukan disebabkan oleh
agamanya, melainkan oleh pemahaman yang eksklusif
atas agamanya. Pengaruh negatif pemahaman eksklusif
atas agama itu menyebar secara massif ke pelbagai penjuru
dunia sebagai akibat dari pengaruh globalisasi, dan pengaruh
itu semakin dahsyat di zaman digital ini, karena setiap
orang bebas mengakses paham-paham eksklusif agama

713,

p



Aksin Wijaya, dkk.

melalui teknologi digital yang di dalamnya terdapat banyak
informasi tentang agama, yang tentu saja tidak semuanya
mencerminkan pemahaman yang benar atas agama. Bisa
saja, konten-konten keagamaan yang banyak beredar di
dalam teknologi digital itu adalah yang paham keagamaan
yang radikal, penuh dengan fitnah, dan hoaks yang tentu
saja penuh dengan kebencian. Serentak dengan itu, di era
digital ini, pusat informasi mengenai pemahaman agama
tidak lagi berada di tangan para pakar, semisal; ulama,
intelektual, kiai, ustadz, dan sebagainya.

Sebagai ajaran yang lahir dari Tuhan yang Maha Rahman
dan Maha Rahim sebagaimana tertuang di dalam basmalah,
bismillahi al-rahman al-rahim, tentu saja Islam mengajarkan
kasih sayang untuk seluruh alam atau rahmatan li al-alamin.
Nabi Muhammad Saw bahkan diutus dengan misi khusus,
yakni membawa rahmat bagi sekalian alam, baik lingkungan
maupun masyarakat manusia, baik manusia yang beragama
maupun yang tidak beragama. Karena, Islam adalah agama
rahmatan li al-alamin. Ajaran moderat Islam merupakan
salah satu kunci esensi Islam sebagai rahmatan li al-alamin,
bukan penghancur kedamaian.

Dalam tulisan saya yang lain seirama dengan alur
pemikiran di sini, saya kutipkan tafsir rasional sebagai
berikut:

The very popular phrase “ummatan wasathan” in
Muhammad Asad’s rational commentary is as follows:
“The most moderate people” that is a people who maintain
a balance between the various extremes and are realistic
in their appreciation of human nature and possibilities



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

while rejecting both worldliness and excessive asceticism.
Inline with its repeated call for moderation in all aspects
of life, the Quran strongly encourages believers not to
overemphasize the physical and material aspects of their
lives while simultaneously accepting that human drives
and desires related to “physical life” are God’s will and,
therefore, legitimate. Upon further analysis, the phrase
“moderate people” can be said to summarize, roughly,
Islam’s stance on the issue of human existence itself:
rejecting the notion of an inherent conflict between
the soul and the body while emphasizing that these
two aspects of human life constitute a natural unity
and are willed by God.

Buku yang ada di tangan membaca budiman adalah
kumpulan pemikiran para pemikir muslim pergerakan
yang tentu saja menawarkan pelbagai perspektif untuk
mengatasi pelbagai persoalan konflik, baik yang bernuansa
agama maupun non-agama. Selamat atas terbitnya buku
ini. Barakallahu lakum.

Jakarta, 6 Desember 2025

Abdurrahman Mas’ud

Ketua Umum ADP, Gubes UIN Walisongo sejak 2003
Pejabat Kemenag RI 2006-2020

Penerima grant Fulbright di US 4 kali.

p
(15



Daftar Isi

Pengantar Editor ...........cceuuerreennnrrnnnncnnnnnnnnnn. 5
Aksin Wijaya
Islam sebagai Agama Moderat yang Merahmati.. 11
Abdurrahman Mas'ud
Daftar Isi....cccccceeiieiinnnniiiiniiniiiiiiiniicnnnnneens 16
Bagian Pertama

Moderasi beragama

1 Moderasi Beragama dalam Pribumisasi

Pendidikan IS1ami...cooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 26
Ali Muhtarom

A.
B.

Tantangan Penguatan Moderasi Beragama 26
Moderasi Beragama, Pendidikan Islam, dan
Tantangan Identitas Kebangsaan................ 28
Moderasi Beragama sebagai Pendekatan
dalam Studi Keagamaan Islam.................... 32
Pribumisasi Islam dan Pengalaman

Moderasi Beragama di Bumi Nusantara...... 38
Tantangan Moderasi Beragama dalam

Pemikiran Keislaman di Indonesia.............. 46



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

E. Mengurai Problem Penguatan dan
Pengembangan Moderasi Beragama
dalam Pendidikan Islam ..o 58
G. Moderasi Beragama dan Pribumisasi
dalam Pemikiran Pendidikan Islam ............ 62
2 Peran Moderasi Beragama dalam Memperkuat
Demokrasi Multikultural di Indonesia:
Studi Kasus Perilaku Politik Masyarakat

Linggoasri, Pekalongan..........cccccccoeviiiiinnnne. 69
Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati
A. Pendahuluan......cccccoevveeeooiieeiieeeeeeeeeeeeen, 69

B. Moderasi Beragama dan Penguatan
Demokrasi Multikultural di Desa Linggoasri.. 77

C. Moderasi Beragama dan Demokrasi

Multikultural.........cocooiiiiiiiii 82
D. Tantangan dan Peluang Moderasi Beragama 85
E. Penutup ....cccccovviiniiniiiiiiiiiiicicecnecees 88

3 Moderasi Beragama yang Kosmopolit:

Mencegah Konflik dalam Masyarakat Sodong

yang Harmoni......ccceoivviniiiniinicncicneceeee, 90
Rufi'ah, Aksin Wijaya, dan Nur Rif ah Hasaniy
A. Pendahuluan..........ccccooiiiiininiiiiinn 90
B. Mengapa Moderasi Beragama itu Penting.. 92
C. Problem Pemahaman atas Agama............... 95
D. Moderasi Beragama yang Kosmopolit ....... 100
E. Menengok Kembali Kampung Toleran,

Dusun S0dong........cccceevvevvenieeeieininenennens 111
E. Penutup ..cocccvvviimiiiiiiiiiieieceeceeceen 115



Aksin Wijaya, dkk.

4 Menangkal Radikalisme pada Perguruan Tinggi

Islam Unggul di Jawa Timur.......ccccccevverenencnnene 116
Sulistyorini dan Lailatuzz Zuhriyah
A. Pendahuluan.........ccooeviiiiiininiiccen 116

B. Menangkal Gejala Berkembangnya

Radikalisme pada Mahasiswa Baru............. 119
C. Mencegah Penyebaran Radikalisme

untuk Mahasiswa Tingkat Atas .................. 125
D. Formulasi Kebijakan Pemimpin

untuk Melawan Radikalisme di Kalangan

Dosen dan Tenaga Pendidikan .................... 128
E. Langkah Kepemimpinan Proaktif dalam

Mencegah Radikalisme di Institusi

Perguruan Tinggi Islam ......ccccccevinininennne 132
E Penutup .cooveeeiiiiniiiiiiciiiceiccec e 136
5 Manual Tafsir Moderasi, Upaya Menangkal
Tafsir Manipulatif Kaum Radikalis.................... 138
Dr. Achmad Bahrur Rozi, M.Hum.
A. Ekstrimisme vs. Moderatisme Islam........... 138
B. Nilai-Nilai Moderasi dalam al-Qur’an......... 152
C. Al-Qur’an, Moderasi, dan Konflik
Penafsiran Kelompok Radikal ..................... 168
6 Sosial-Historis dan Kebijakan Moderasi
Beragama di Kota Kediti ......cccecevivinincncncnnene 170
Ahmad Subakir
A. Pendahuluan.........cccoeeiiiiiininininininnn 170

B. Lahirnya Paguyuban Antar Umat Beragama
dan Penghayat Kepercayaan (PAUB-PK):
Jawaban atas Tantangan Keragaman.......... 172



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

C. Paguyuban Lintas Masyarakat (PaLM):
Fokus pada Pemuda sebagai Generasi
Penerus.....ccccoiviniinniiniin 176
D. Penutup ..c.cccocoervreenienieniiiiieieeieeneeeee e 177

Bagian Kedua
Kesetaraan: Reaktualisasi dan
Rekontekstualisasi Khazanah Klasik
1 Kritik atas Nalar al-Qur’an Feminis Muslim:

Menegosiasikan Keadilan Gender al-Qur’an

dengan Pembaca dan Masyarakat..........cccceueuue. 182
Aksin Wijaya, Ibn Muchlis, dan Dawam Multazam
A. Pendahuluan.......ooeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeean, 182

B. Nalar Tafsir al-Qur’an Feminis Muslim ...... 192
C. Kritik atas Nalar Tafsir al-Qur’an
Feminis Muslim ........cccooeveveiniiiiicice 200
D. Menegosiasikan Keadilan Gender al-Qur’an 204
E. Penutup .cccoooeeviiiiiiiiiiiiiiicicccec e 211
2 Keadilan Gender sebagai Pilar Moderasi

Beragama: Studi Kritis atas Diskursus Islam

Kontemporer........cocueereieiieiniiiiiiecieceeeeeen 212

Dr. Jumaiyah, M.Si.

A. Pendahuluan.......c.ocooeveiiiiininiiinnen 212

B. Konsep Moderasi Beragama dan Keadilan
Gender ......ocuvieinininiice 217

C. Landasan Normatif: Al-Qur’an, Hadits,

dan Magqashid Syari’ah dalam Keadilan
Gender ..o 222



Aksin Wijaya, dkk.

D. Analisis Kritis: Tafsir Patriarkis versus

Tafsir Moderat dalam Diskursus Gender

E. Praktik dan Fenomena Empiris: Realitas
Keadilan Gender dalam Masyarakat
Muslim Kontemporer ..........cceceeveenenennene 236
E Penutup .ccccoooirviieiiiiiniiiiieieecceceeceee 243
3 Kesalehan tanpa Rasionalisasi: Studi
Epistemologis atas Pemaknaan Hadits

Gender oleh Perempuan Salafi di Indonesia...... 245
Prof. Dr. Marhumah, M.Pd.

A. Pendahuluan.........ccccooiiiiiiininninnn 245
B. Living Hadits....cccooeoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicece 254
C. Tradisi Diskursif Islam..........ccccceeeincinacns 255
D. Agensidan Politik Kesalehan....................... 257
E. Kesalehan Tekstual dan Simbolik

sebagai Representasi Iman .........ccccecceennee. 259
E Domestifikasi Agensi dan Spiritualitas....... 261
G. Rasionalitas yang Diredam: Dominasi

Literalitas......ccocovevveinreiinieirceeeceeseeeeene 264
H. Media Sosial sebagai Otoritas Keagamaan

Baru oo, 266
[.  Ketegangan antara Tradisi dan Agensi....... 268
J. Penutup .ccoeeveiiiiii e 271

4  Paradigma Keadilan Gender

dalam Kajian Hukum Keluarga Islam................. 273
Fitriyani

A. Tantangan Kesetaraan Gender

dalam Keluarga Islam .......cccoecvneincnnncnnnn 273

\20\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

B. Konsep Gender dalam Hukum Keluarga

Islam ..o 276
C. Paradigma Gender dalam Hukum Keluarga
ISIAm o 278

D. Keadilan dan Kesetaraan Gender

dalam Hukum Keluarga Islam..................... 281
E. Upaya-Upaya untuk Mencapai Keadilan

dan Kesetaraan Gender dalam Lingkup

Hukum Keluarga Islam.........ccccocecvniinnnnnn. 290
Identitas, Perempuan, dan Media Power:

Representasi Gender dan Tantangannya

di Ruang Digital .........ccccooiiiiiniiiiis 307
Chotijah Fanaqi
A. Pendahuluan..........ccoccoeiviiiniiniinininen 307
B. Perubahan Paradigma Representasi

Perempuan: Dari Objek ke Subjek............... 310
C. Tantangan: Budaya Media

dan Pemberdayaan Semu.........ccccceceeuenuenene 311
D. Interseksionalitas dan Keragaman

yang Masih Terbatas .......ccccecevverenencnennnn 312
E. “Emily in Paris” sebagai Representasi

Feminitas di Era Digital.......ccccoecinevnennne 313
E Penutup ..cccooovvvriiiiniiniiiiiiiiiiicicceceeceies 317

Bagian Ketiga
Islam Cinta dan Ekoteologi
Pesantren: Upaya Mewujudkan Peradaban

Damai dan Santumn ccc.eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenns 320
Aly Mashar



Aksin Wijaya, dkk.

2

A. Pendahuluan.........ccoccoviiniiniiniincinen 320
B. Kitab “Al-‘Ushfuriyyah”: Selayang Pandang

Penyusun dan Isi......c.ccccocoiviniinniiinnnne. 325
C. Nilai-Nilai Islam Santun dalam Kitab

“Al-‘Ushfuriyah” ......cccoviiiiniincnccne 328
D. Kontekstualisasi Media Diseminasi

Nilai Islam Santun ........c.cccoceeveeneincinenn 340
E. Penutup .ccocoeerviiniiiiiiiiieiececeeee 342
Islam Cinta: Jalan Peradaban Menuju
Kemanusiaan........ccoceeeiiiiiiiiiiininiiiiiicinins 344
Prof. Dr. Ismail Fahmi Arrauf Nasution, M.A.
A. Pendahuluan.......c.cccceeiviiiiininininincnnenn 344
B. Landasan Teologis Islam Cinta ......c..ccc....... 346
C. Nabi Muhammad Saw: Figur Islam Cinta... 349
D. Tasawuf dan Tradisi Islam Cinta................. 352
E. Islam Cinta sebagai Basis Moderasi

Beragama......cccooceiviiniiiiniinicnccen 355
E Etika Sosial dan Cinta dalam Masyarakat

MajemukK......ccooveveririniineieeeeee 358
G. Dakwah Kultural Islam Cinta di Nusantara 362
H. Aplikasi Islam Cinta dalam Kehidupan

Kontemporer......coceveeceeriiiinieciiiceieceee 365
[.  Penutup dan Refleksi Akhir.......c..ccceeunne. 368
Agama Hijau sebagai Aktor Politik Global......... 370
Eko Ernada
A. Agama Hijau sebagai Sumber Etika

Lingkungan Global..........cccccecviiinininincnnns 371
B. Agama Hijau sebagai Aktor Normatif

dalam Politik Global........c.ccccoevneiniincnnnn 373



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

C. Etika Kosmopolit dan Spiritualitas Global
di Era ANtropoSsen .......ccoceevveveeevieneneeniennenns 375
4  Sastra Anak sebagai Pembentuk Identitas
Belia Muslim Damai.......ccccccoveeincenineincincnns 376
Ali Formen
A. Pendahuluan..........cccooiiiiiniiniiiinnn 376
B. Pembela Jati Diri Keagamaan yang
Menghormati Keberagaman............ccccec... 377
C. Pelopor Empati dan Pengorbanan............... 378
D. Regulator Emosi yang Efektif...................... 379
E. Influencer Positif...........cccccviiiinininininn, 380
E Penutup ccooveeeiiiiiiiiiiciicciccec e 380
Tentang Editor dan Penulis............................ 382
Daftar Pustaka ........ccceeevreunnrrnnnninnniennnnnnnnne. 402
723



Islam Cinta,
Kesetaraan,
dan Ekoteologi

Percikan Pemikiran
Para Intelektual
Pergerakan Indonesia



3

Kesalehan tanpa Rasionalisasi: Studi
Epistemologis atas Pemaknaan Hadits
Gender oleh Perempuan Salafi
di Indonesia
Oleh: Prof. Dr. Marhumah, M.Pd.

A. Pendahuluan

Dalam lanskap keberagamaan Muslim kontemporer,
Salafisme hadir sebagai spektrum praksis yang tidak
seragam. la mengusung proyek purifikasi ajaran Islam,
namun sekaligus membentuk jejaring sosial dan afiliasi yang
lentur, terutama dalam konteks urban dan mediatik. Jika
dalam kajian akademik global Salafisme kerap diposisikan

1 262
)

dalam bingkai radikalisasi dan ortodoksi skriptural,?*> maka

dalam konteks lokal Indonesia, ia justru memunculkan ragam

ekspresi religius yang sarat dengan negosiasi, adaptasi, serta
263

praktik keseharian yang kompleks.?®® Di tengah jaringan

%2 N Hasan, “The Failure of the Wahhabi Campaign: Transnational Islam and
the Salafi Madrasa in Post-9/11 Indonesia,” South East Asia Research 18, no. 4 (2010):
675-705; D Wahid, “Nurturing the Salafi Manhaj: A Study of Salafi Pesantrens in
Contemporary Indonesia” (University of Utrecht, 2014).

%63 Sunarwoto, “Salafi Dakwah Radio: A Contest for Religious Authority,”
Archipel 91 (2016): 203-30.

724

V4



Aksin Wijaya, dkk.

kajian dan dakwah yang terbentuk melalui masjid, media
sosial, dan komunitas pengajian, kelompok Muslimah
Salafi menegosiasikan posisi mereka bukan hanya sebagai
penerima warisan teks, tetapi juga sebagai aktor dalam
konstitusi makna keislaman.

Kesalehan Muslimah Salafi dalam konteks ini tidak
dapat direduksi hanya sebagai ekspresi konservatisme atau
kepatuhan terhadap teks secara kaku. la muncul sebagai hasil
interaksi antara otoritas keagamaan, transmisi pengetahuan,
serta pengalaman sosial yang berlangsung dalam ruang digital
dan tatap muka. Melalui majelis taklim, kanal Instagram,
hingga flyer kajian daring, hadits-hadits gender direproduksi,
dibaca ulang secara literal, dan dijadikan rujukan praksis
dalam pembentukan habitus keagamaan perempuan.?*
Hadits tentang kewajiban berjilbab, ketaatan istri, atau
larangan bepergian tanpa mahram tidak hanya berfungsi
sebagai pernyataan normatif, tetapi juga menjelma dalam
estetika tubuh, tata ruang domestik, dan narasi moral yang
terus disirkulasikan secara publik.

Kehadiran Muslimah Salafi dalam ruang publik
keagamaan dan digital Indonesia menawarkan satu model
resepsi keislaman yang menegaskan literalitas sebagai
sumber otoritas. Pemaknaan atas hadits dalam komunitas
ini tidak dibangun melalui hermeneutika historis atau
pendekatan kontekstual, tetapi melalui pembacaan linear

%4 Faiqotul Mala, Ema Marhumah, and Agung Danarta, “The Sanad of Jihadi
Figures in the Global Terrorism Network,” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam,
2023, 995-1012; E F Nisa, “Embodied Faith: Agency and Obedience among Face-
Veiled University Students in Indonesia,” The Asia Pacific Journal of Anthropology 13,
no. 4 (2012): 366-81.

\’345\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

yang menghubungkan teks secara langsung dengan praktik.
Sebagaimana dicatat dalam sejumlah studi, pendekatan
ini menunjukkan preferensi terhadap stabilitas makna,
namun sekaligus membuka celah bagi berlangsungnya
negosiasi sosial.?®®

Namun demikian, pendekatan literal terhadap hadits
tidak lepas dari problem epistemologis. Dalam banyak kasus,
ia menjadi arena artikulasi relasi kuasa antara otoritas
ustadz/ustadzah, media dakwah, dan perempuan Muslimah
sebagai audiens. Dalam konteks ini, teks hadits tidak hanya
berfungsi sebagai sumber normatif, tetapi juga menjadi
bagian dari konstruksi diskursif yang terus direproduksi
melalui simbol, performa, dan afiliasi.?®® Ketegangan
epistemik muncul ketika perempuan Salafi tampil sebagai
figur yang “tunduk pada teks”, namun pada saat yang sama
menjadi kurator aktif atas wacana, visual, dan fatwa yang
beredar di platform digital.?®”

Masalah utama yang dibahas dalam kajian ini adalah
terkait dengan cara Muslimah Salafi Indonesia memahami
hadits-hadits gender secara literal. Selain itu, juga
didalami bagaimana pemahaman tersebut mempengaruhi

265> Marhumah, Iffah Khoiriyatul Muyassaroh, and Rosalia Sciortino,
“Negotiating Living Hadith in Public Spaces: The Case of Salafi Muslimah Religious
Study Groups in Yogyakarta,” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur'an Dan Hadis 26, no. 1
(2025): 131-58, https://doi.org/10.14421/qh.v26i1.5715; Nur Rofiah, Nikmatullah
Nikmatullah, and Zakiyatul Mufidah, “The Traces of Qur’anic Women’s Hakiki Justice
Interpretation in KUPI's Fatwas,” 2024.

266 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject
(Princeton University Press, 2005), https://doi.org/10.2307/j.ctvctOOcf.

%7 Faiqotul Mala et al., “Socio-Religious-Based Critical Digital Media Literacy
for Disengagement from Radicalism for Ex-Terrorist Convicts,” Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Islam, 2023, 1205-18.

.
&



Aksin Wijaya, dkk.

pembentukan identitas, etika, dan agensi mereka dalam
berbagai aspek, baik di ranah sosial maupun digital.
Tulisan ini berupaya menelaah dinamika resepsi hadits
dalam komunitas perempuan Salafi, khususnya di Yogyakarta,
yang memiliki karakter urban-religius dengan dinamika sosial

yang khas. Dengan mengacu pada pendekatan living hadits,*®®

konsep Islam sebagai tradisi diskursif,?*

serta agensi etis
sebagaimana dikembangkan oleh Saba Mahmood, studi ini
menelusuri jalur-jalur pemaknaan yang dilalui Muslimah
Salafi dari majelis pengajian, layar gawai, hingga lini masa
Instagram.

Kontribusi utama studi ini tidak hanya terletak pada
perluasan wacana studi hadits dan gender, tetapijuga pada
usaha memahami bagaimana teks diresepsi tidak semata
melalui tafsir formal, melainkan melalui praktik harian,
afeksi keimanan, dan struktur sosial. Dalam banyak kasus,
resepsi literal terhadap hadits gender tidak berarti ketiadaan
agensi, melainkan menjadi bagian dari formasi moral yang
dijalani secara aktif oleh perempuan dalam komunitas ini.
Ketundukan terhadap teks tidak semata menjadi ekspresi
subordinasi, tetapi juga merupakan artikulasi dari etika diri
yang dibentuk dalam kerangka kesalehan yang performatif.*”

Dengan latar pemikiran tersebut, studi ini menawarkan
pembacaan yang sosiologis dan fenomenologis terhadap

%8 S Z Qudsy et al., “The Making of Living Kadith: A New Direction of Kadith
Studies in Indonesia,” Culture and Religion, 2024, 1-20.

%9 Talal Asad, The Idea of an Anthropology of Islam (Washington, DC: Center for
Contemporary Arab Studies, 1986); Talal Asad, Genealogies of Religion: Discipline and
Reasons of Power in Christianity and Islam (Baltimore, MD: John Hopkins University
Press, 1993).

270 Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject, 2005.

\’345\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

hadits sebagai entitas yang hidup. Ia diresepsi, dipraktikkan,
dan dikontestasikan dalam jejaring nilai, otoritas, dan
pengalaman yang menyatu dalam keseharian. Tulisan ini
tidak bertujuan menunjukkan kekeliruan pemahaman
literal, tetapi berupaya memahami mengapa pendekatan
itu dipilih, bagaimana ia dijalankan, dan apa konsekuensi
simbolik, sosial, serta spiritualnya bagi perempuan Muslim
kontemporer.

Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif in-
terpretatif dengan desain studi kasus intrinsik.?”* Pemilihan
desain ini memungkinkan penulis menggali secara mendalam
fenomena resepsi literal terhadap hadits-hadits gender di
kalangan Muslimah Salafi dalam konteks sosial-keagamaan
yang spesifik. Alih-alih bertujuan untuk generalisasi, studi
kasus intrinsik menawarkan ruang untuk memahami
pengalaman partikular para partisipan secara utuh dan
relasional, sehingga memungkinkan pembacaan yang kaya
terhadap konstruksi makna dan praksis keagamaan yang
dijalani. Fokus utama tulisan ini adalah komunitas pengajian
perempuan Salafi, dengan mengambil contoh di Yogyakarta,
yang menunjukkan praktik literal dalam memahami hadits
sertamembentuk etika keagamaan mereka dalam keseharian.

Konteks Yogyakarta dipilih karena kota ini merupakan
salah satu pusat perkembangan komunitas keagamaan urban
yang aktif dalam pengajian serta dakwah yang terhubung
dengan ekosistem digital. Komunitas Muslimah Salafi di
wilayah ini membentuk majelis-majelis taklim yang konsisten,

1 John W Creswell and Cheryl N Poth, Qualitative Inquiry and Research Design:
Choosing among Five Approaches (Sage publications, 2016).

724

4



Aksin Wijaya, dkk.

sembari memanfaatkan platform media sosial sebagai
saluran penyebaran nilai-nilai Islam. Kehadiran komunitas
yang stabil dan terorganisasi ini memberi peluang bagi
penulis untuk mengamati bagaimana hadits tidak hanya
dijadikan sebagai rujukan normatif, tetapi juga dihidupi
dalam praktik domestik, sosial, dan virtual.

Dalam kerangka ini, pendekatan living hadits digunakan
sebagailensa untuk melihat bagaimana teks dipraktikkan,
ditransformasikan, dan dikontekstualisasikan dalam
kehidupan sehari-hari. Fokus tulisan tidak berhenti pada
isi atau redaksi hadits, tetapi diperluas pada cara-cara
bagaimana teks tersebut diterima, diinternalisasi, dan
ditampilkan dalam beragam ruang oleh Muslimah Salafi.
Dengan demikian, tulisan ini berupaya memahami hubungan
antara teks agama, otoritas dakwah, dan agensi perempuan
dalam konfigurasi sosial yang sedang berlangsung.

Informasi dikumpulkan menggunakan tiga metode
utama: pengamatan partisipatif, wawancara mendalam, dan
pendokumentasian materi dakwah. Pengamatan dilakukan di
berbagai majelis taklim Muslimah Salafi di Yogyakarta yang
rutin mengadakan kajian dengan fokus pada pembahasan
hadits-hadits normatif. Wawancara mendalam dilakukan
dengan empat narasumber utama yang dipilih secara selektif
berdasarkan latar belakang mereka, tingkat keterlibatan
di kegiatan pengajian, serta peran aktif mereka dalam
dunia dakwah digital. Selain itu, materi kajian, baik dalam
bentuk cetak maupun digital, juga didokumentasikan,
termasuk kitab-kitab rujukan serta akun media sosial yang
sering digunakan sebagai referensi utama. Beberapa kitab

x%56\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

yang menjadi favorit di antaranya adalah Sirah Nabawiyah
dan Riyadhus Shalihin. Lebih jauh lagi, konten dari akun
Instagram seperti MPD, MPB, dan MPR turut dianalisis
untuk memahami bagaimana pesan hadits mengalami

transformasi dalam ruang digital.

Tabel 1. Informan

Kode Usia Latar Status | Keterangan
Informan Belakang Sosial Khusus
Aktif di
IN 22 | Mahasiswi Lajang kajian offline
dan online
Fokus pada
pengajian
TK 08 Ibu rumah Menikah rumah
tangga tangga dan
parenting
islami
Mengelola
toko daring
SM 25 Pt.e.ngusah? Menikah | dengan
hijab syar’i
pendekatan
dakwah
Mulai kritis
Mantan terhada
BT 30 | aktivis Menikah acap
Kamous tafsir literal
P hadits gender

Hadits-hadits yang menjadi fokus dalam studi ini

antara lain: hadits tentang aurat perempuan: “Wahai Asma’,

sesungguhnya apabila seorang wanita telah haid, maka tidak
boleh terlihat darinya kecuali ini dan ini,” (HR. Abu Dawud);

725

Vi



Aksin Wijaya, dkk.

hadits tentang ketaatan istri terhadap suami: “Jika aku
boleh menyuruh seseorang untuk sujud kepada orang lain, maka
aku akan menyuruh istri untuk sujud kepada suaminya,” (HR.
Abu Dawud, no. 2140, dihasankan al-Albani); serta hadits
tentang mobilitas perempuan: “Tidak halal bagi wanita
yang beriman kepada Allah dan hari akhir untuk bepergian
sehari semalam kecuali dengan mahram,” (HR. Bukhari no.
1088). Hadits-hadits ini sering dikaji dalam pengajian
dan dijadikan sebagai rujukan moralitas utama dalam
membentuk etika gender Salafi. Konten digital dari akun
Instagram komunitas memperlihatkan bagaimana hadits-
hadits tersebut diangkat melalui kutipan teks, caption
motivasi, hingga visual kesalehan perempuan.

Analisis dilakukan secara tematik dengan mengikuti
tahapan yang dikembangkan oleh Braun dan Clarke, yaitu:
familiarisasi data, pengkodean, pencarian tema, peninjauan
tema, pendefinisian, dan pelaporan.?”? Triangulasi dilakukan
antara data observasi, hasil wawancara, dan dokumen, untuk
meningkatkan kredibilitas dan konsistensi interpretasi.
Validasi dilakukan melalui member checking kepada informan
kunci untuk memastikan akurasi representasi data. Kajian
ini juga memperhatikan prinsip etika penelitian kualitatif,
termasuk informed consent tertulis, anonimitas identitas, dan
perlindungan atas data digital pribadi. Penulis juga menjaga
posisi reflektif sebagai outsider, sembari tetap membangun
keterlibatan empatik dan kesadaran kontekstual terhadap
praktik keberagamaan partisipan.

"2 Virginia Braun and Victoria Clarke, “Using Thematic Analysis in Psychology,”
Qualitative Research in Psychology 3, no. 2 (January 2006): 77-101, https://doi.
0rg/10.1191/1478088706qp0630a.

\’35%



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Dengan pendekatan metodologis tersebut, studi ini
diharapkan mampu memetakan dinamika relasi antara teks
hadits, struktur otoritas dakwah, dan praktik kesalehan
Muslimah Salafi sebagai formasi sosial-keagamaan
kontemporer yang kompleks, sekaligus membuka ruang
pemahaman baru dalam kajian hadits, gender, dan keislaman
urban.

Tulisan ini bertolak dari premis bahwa pemaknaan hadits
oleh Muslimah Salafi tidak hanya bersifat normatif-tekstual,
tetapijuga dibentuk oleh relasi antara teks, tradisi, dan agensi
keagamaan dalam konteks sosial tertentu. Untuk membedah
dimensi tersebut, digunakan pendekatan interdisipliner
yang mengintegrasikan tiga kerangka konseptual utama:
living hadits, tradisi diskursif Islam (Talal Asad), dan agensi
serta politik kesalehan.”” Ketiga kerangka ini memungkinkan
pembacaan yang tidak hanya menekankan isi teks hadits,
tetapi juga bagaimana ia dijalankan, dimaknai, dan di-
reproduksi oleh subjek perempuan dalam jaringan sosial dan
simbolik tertentu. Pendekatan ini juga mempertimbangkan
bagaimana tradisi keagamaan tidak bersifat netral, melainkan
selalu terkait dengan struktur kuasa, otoritas dakwah, dan
pengetahuan normatif.””* Dengan demikian, kajian ini tidak
sekadar membicarakan hadits sebagai sumber hukum,
tetapi juga sebagai perangkat praksis dan simbolik dalam
konstelasi kesalehan Muslimah Salafi kontemporer.?”

273 Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject, 2005.

274 Asad, The Idea of an Anthropology of Islam; Asad, Genealogies of Religion:
Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam; Mahmood, Politics of Piety:
The Islamic Revival and the Feminist Subject, 2005.

2% S T Qudsy, Mujiburrahman, and Abdul Wahid, Living Hadits: Pergulatan
Makna Hadits Di Masyarakat Muslim Indonesia Kontemporer (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2024).

)
&



Aksin Wijaya, dkk.

B. Living Hadits

Livinghadits dipahami bukan hanya sebagai konsep yang
menjelaskan keberlanjutan fungsi teks dalam kehidupan
umat Islam, tetapi juga sebagai kerangka metodologis untuk
membaca pengalaman keberagamaan secara empirik. Dalam
konteks perempuan Salafi, hadits tidak tinggal sebagai
wacana normatif semata, tetapi menjelma dalam bentuk
praktik sosial, pilihan gaya hidup, dan performa kesalehan
harian. Menurut Qudsy, living hadits merujuk pada proses
resepsi, internalisasi, dan manifestasi hadits dalam konteks
keseharian umat Islam, termasuk melalui dakwah digital
dan komunitas pengajian. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti menelusuri bagaimana teks hadits tentang jilbab,
ketaatan istri, dan mobilitas perempuan diresepsi tidak
sebagai perintah abstrak, tetapi sebagai panduan moral
yang mengatur tubuh dan ruang.?’® Living hadits membuka
ruang untuk membaca bagaimana teks tidak tinggal diam,
melainkan “dihidupi” dan “dipraktikkan” oleh para Muslimah
dalam relasi sosial tertentu.?”’

Lebih lanjut, living hadits dalam komunitas Salafi tidak
lepas dari relasi otoritatif yang menghubungkan sanad teks
dengan legitimasi moral. Kitab-kitab seperti Riyadhus Shalihin
dan Sirah Nabawiyah tidak hanya menjadi rujukan keilmuan,
tetapi juga fondasi normatif untuk membentuk habitus

76 Mala, Marhumah, and Danarta, “The Sanad of Jihadi Figures in the Global
Terrorism Network”; F Husein, “Negotiating Salafism: Women Prayer Groups and
Their Preachers in Indonesia’s Islamic Digital Mediascapes,” CyberOrient 15, no. 1
(2021): 119-45.

" Nisa, “Embodied Faith: Agency and Obedience among Face-Veiled University
Students in Indonesia”; E F Nisa, “The Internet Subculture of Indonesian Face-Veiled
Women,” International Journal of Cultural Studies 16, no. 3 (2013): 241-55.

x%54\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

kesalehan perempuan.?”® Dalam pengajian Muslimah, hadits
tentang aurat perempuan atau keharusan taat kepada suami
tidak dibaca sebagai problem sosial, melainkan sebagai “bekal
syar’i” untuk mencapai ketenangan dan kemuliaan moral.?”
Proses ini diperkuat oleh praktik visualisasi kesalehan di
media sosial, di mana caption hadits disandingkan dengan
foto hijab panjang, ilustrasi keluarga syar’i, dan narasi
pengalaman spiritual.?®® Dengan kata lain, living hadits
menjembatani dunia teks dan dunia sosial melalui tubuh
perempuan yang menjadi medan artikulasi ajaran keagamaan.

C. Tradisi Diskursif Islam

Talal Asad memandang Islam bukan sekadar sistem
hukum atau teologi, melainkan sebagai tradisi diskursif
yang berisi serangkaian praktik yang dilestarikan dan
diajarkan dalam komunitas tertentu.?®* Dalam perspektif
Asad, tradisi Islam adalah produk dari formasi historis
yang terus-menerus dikonstruksi ulang melalui wacana
dan praktik sosial. Otoritas terhadap teks tidak terletak
semata pada nash, melainkan pada siapa yang berhak

menafsirkan dan mendistribusikan makna secara sah dalam

78 Halimatussa'diyah, “Tafsir Kebencian Studi Bias Gender dalam Tafsir al-
Quran Karya Zaitunah Subhan,” Jurnal IImu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran,
dan Fenomena Agama 16, no. 1 (2016): 141-161, https://jurnal.radenfatah.ac.id/
index.php/JIA/article/view/504.

279 Muhammad Zulfikar Yusuf and Destita Mutiara, “Diseminasi Informasi
Moderasi Beragama: Analisis Konten Website Kementerian Agama,” Dialog 45, no.
1 (June 29, 2022): 127-37, https://doi.org/10.47655/dialog.v45i1.535.

20 Mala et al., “Socio-Religious-Based Critical Digital Media Literacy for
Disengagement from Radicalism for Ex-Terrorist Convicts.”

1 Asad, The Idea of an Anthropology of Islam; Asad, Genealogies of Religion:
Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam.

.
5



Aksin Wijaya, dkk.

komunitas.?®? Dalam konteks Muslimah Salafi, makna
hadits-hadits gender dibentuk dalam ekosistem dakwah
yang menekankan ketaatan mutlak terhadap teks dan
ulama rujukan, bukan melalui dialektika kritis atau tafsir
kontekstual.

Tradisi Salafi di Indonesia menunjukkan kekuatan
hegemonik yang beroperasi melalui dakwah, media sosial,
dan relasi gender yang normatif.®** Pemaknaan hadits tentang
jilbab, misalnya, tidak hanya dilandasi tafsir tekstual, tetapi
juga dikukuhkan sebagai identitas ideologis dan simbol
ketaatan dalam komunitas. Asad mengingatkan bahwa
praktik keagamaan bukanlah ekspresi dari iman semata,
tetapi dibentuk oleh struktur wacana dan jaringan otoritas
yang menetapkan apa yang sah secara moral dan religius.
Dalam ruang pengajian Muslimah, pemaknaan hadits sering
berlangsung tanpa mekanisme pertanyaan, karena posisi
ustadzah atau ustadz diposisikan sebagai representasi mutlak
dari kebenaran syariat. Dengan demikian, pendekatan Asad
membantu menjelaskan bahwa ketundukan terhadap hadits
gender bukan hanya persoalan individu, tetapi bagian dari
pelanggengan struktur pengetahuan dan kuasa di dalam
tradisi diskursif Islam versi Salafi.

%2 Wahid, “Nurturing the Salafi Manhaj: A Study of Salafi Pesantrens in
Contemporary Indonesia”; Muhammad Arif Syihabuddin, “Studi Komparatif
Filsafat Pendidikan Islam Dan Barat,” JAILIE: Journal of Applied Linguistics
and Islamic Education 1, no. 1 (2017): 989-1011, https://doi.org/10.1016/j.
addr.2018.07.012%0Ahttp://www.capsulae.com/media/Microencapsulation -
Capsulae.pdf%O0Ahttps://doi.org/10.1016/j.jaerosci.2019.05.001.

83 Sunarwoto, “Salafi Dakwah Radio: A Contest for Religious Authority”;
S Hasyim, “The Shadow of Neo-Hanbalism: The Idea of Islamic Extremism in
Indonesia,” Islamic Studies Review 1, no. 1 (2022): 67-94.

\’355\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

D. Agensi dan Politik Kesalehan

Pemikiran Saba Mahmood dalam Politics of Piety
menjadi penting untuk memahami agensi perempuan
Muslim yang tidak selalu muncul dalam bentuk perlawanan
terhadap norma patriarkal. Mahmood mengkritik paradigma
feminisme Barat yang cenderung melihat agensi sebagai
ekspresi resistensi, dan justru menunjukkan bahwa ketaatan
terhadap norma agama bisa menjadi bentuk agensi etis yang
sadar dan terinternalisasi. Dalam konteks Muslimah Salafi,
ketaatan terhadap hadits yang mengatur aurat, relasi rumah
tangga, dan mobilitas bukan selalu akibat ketidaktahuan
atau subordinasi, melainkan bagian dari usaha membentuk
subjek religius yang saleh.?®* Kesalehan perempuan Salafi
diekspresikan melalui simbol-simbol tubuh seperti hijab
panjang, interaksi terbatas dengan lawan jenis, dan kepatuhan
terhadap struktur keluarga yang justru memperkuat posisi
mereka dalam komunitas keagamaan.?

Namun, agensi yang muncul dalam komunitas Salafi
tetap terikat dalam batas-batas diskursif yang membentuk
horizon tindakan dan ekspresi. Mahmood menegaskan
bahwa agensi bukanlah “kebebasan memilih” dalam arti
liberal, melainkan keterlibatan mendalam dalam struktur
norma yang membentuk subjek secara moral dan spiritual .
Beberapa informan dalam studi ini menunjukkan bagaimana
mereka merespons hadits dengan penerimaan selektif,

%84 § Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject
(Princeton: Princeton University Press, 2005).

85 Husein, “Negotiating Salafism: Women Prayer Groups and Their Preachers
in Indonesia’s Islamic Digital Mediascapes.”

286 Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject, 2005;
Nisa, “The Internet Subculture of Indonesian Face-Veiled Women.”

.
&2



Aksin Wijaya, dkk.

seperti SM yang tetap berdagang daring sambil menjaga
batas aurat dan tidak menampilkan wajah di media sosial.
Ini adalah contoh agensi “kritis-taat”, di mana subjek tidak
melawan secara frontal, tetapi menyesuaikan diri secara
strategis dalam batas wacana yang mereka yakini.”®” Dalam
hal ini, teori Mahmood memberikan lensa untuk membaca
kompleksitas agensi perempuan Muslimah yang tidak selalu
tampil dalam bentuk artikulasi verbal atau oposisi terhadap
norma, tetapi justru melalui kedisiplinan diri dan praktik
kesalehan yang konsisten.

Gambar 1. Diagram Konseptual Kerangka Teori

TRADISI DISKURSIF ISLAM
(Talal Asad, 1986, 1993)
Memandu bagaimana otoritas teks
dan makna agama diproduksi
dan direproduksi dalam komunita Salafi.

1

LIVING HADIS
(Qudsy et al., 2024)
Memahami bagaimana hadis-hadis
gender diresepsi, dlinternalisasi,
dan dipraktikkan oleh Muslimah Salafi.

1

PEMAKNAAN HADIS
GENDER OLEH
MUSLIMAH SALAFI
(Ketaatan, busana, mobilitas,
relasi publik)

l

AGENSI & ETIKA
KESALEHAN
(Saba Mahmoood, 2005)
Kesalehan bukan kepatuhan pasif,
melainkan pilihan etis dan spiritual.

%87 Mala, Marhumah, and Danarta, “The Sanad of Jihadi Figures in the Global
Terrorism Network.”

258



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

E. Kesalehan Tekstual dan Simbolik sebagai
Representasi Iman

Di Yogyakarta, ekspresi keagamaan Muslimah Salafi
mengambil bentuk visual dan simbolik yang berpijak
pada pembacaan literal terhadap teks hadits. Pilihan atas
cadar, gamis longgar, sarung tangan, serta penghindaran
dari aktivitas di ruang publik tidak hanya mencerminkan
komitmen spiritual, tetapi juga menjadi bagian dari cara
membangun kehadiran religius dalam ruang sosial yang
lebih luas. Tubuh perempuan, dalam konteks ini, dimaknai
sebagai medium representasi iman yang ditata berdasarkan
norma-norma syar’i. Tampilan lahiriah menjadi indikator
kesalehan yang diatur dan dikukuhkan dalam lingkup
komunitas. Estetika ini bekerja sebagai pengikat identitas
dan penguat posisi dalam jaringan sosial Salafi yang lebih
besar.?®®

Dalam pengajian, baik yang berlangsung secara langsung
maupun melalui kanal daring, simbol-simbol ini ditegaskan
sebagai bagian dari kesalehan yang sah. Salah satu rujukan
yang sering dikutip adalah hadits mengenai batas aurat
perempuan setelah baligh: “Tidak boleh terlihat darinya
kecuali ini dan ini.” Hadits ini diinterpretasi secara ketat oleh
para da’i Salafi dan diterapkan dalam praktik berpakaian
sehari-hari. IN, seorang Muslimah Salafi berusia 22 tahun,
menyatakan bahwa pemakaian cadar merupakan bentuk
kepatuhan langsung kepada Rasulullah Saw. Baginya,
itu adalah bentuk penghambaan yang tidak bisa ditawar.
Penekanan pada kesetiaan terhadap otoritas nubuwwah

288 Ibid.

.
&7



Aksin Wijaya, dkk.

ini menjadikan tubuh sebagai perwujudan dari tafsir yang
sudah dibakukan dalam komunitas.

Temuan ini memperkuat analisis Nurhadi, yang mencatat
bahwa komunitas Salafi menjadikan penampilan visual
sebagai sarana artikulasi identitas sekaligus mekanisme
seleksi sosial. Penampilan lahir menjadi cara untuk
menunjukkan siapa yang berada dalam lingkar komunitas
dan siapa yang tidak. Norma berpakaian dan ekspresi tubuh
tidak hanya berfungsi sebagai wujud iman, tetapi juga
sebagai alat untuk mengatur relasi sosial. Dalam konteks ini,
kesalehan menjadi sesuatu yang tampil dan bisa dikenali,
bukan semata keyakinan yang bersifat batiniah. Ruang sosial
dibentuk melalui pengulangan simbolik yang membangun
distingsi internal dalam komunitas.

Peran media sosial dalam memperluas dan menegaskan
simbol-simbol ini tidak bisa diabaikan. Akun-akun seperti
MPD, MPB, dan MPR menghadirkan narasi hijrah, cadar,
dan keluarga sakinah sebagai gambaran ideal perempuan
Muslimah. Representasi tersebut menyatukan pesan-pesan
keagamaan dengan visualisasi tertentu yang menekankan
literalitas sebagai bentuk kesalehan yang paling sahih. Kajian
Asiyah dan Marhumah menyoroti bagaimana perempuan
Salafi membentuk diri dalam struktur dakwah visual yang
mengafirmasi satu model estetik sebagai norma. Di sini,
tubuh tidak lagi sekadar entitas personal, tetapi menjadi
pusat dari proyek moral kolektif yang berlangsung secara
simultan di ruang daring dan luring.

Jika dibaca melalui kerangka pemikiran Talal Asad,
dapat dilihat bahwa simbol tubuh perempuan Salafi adalah

x%eb\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

bagian dari tradisi diskursif yang dilembagakan dan dijaga
oleh komunitas.?®® Tafsir atas hadits tidak berdiri bebas,
tetapi menjadi bagian dari praktik kekuasaan yang mengatur
tampilan fisik dan struktur relasi sosial. Tubuh dijadikan
situs artikulasi dari otoritas teks yang terus direproduksi
dalam forum pengajian dan kanal digital. Sebagaimana dicatat
Husein, hadits berfungsi sebagai instrumen pembentukan
struktur moral, bukan sekadar teks normatif. Dalam konteks
ini, performa kesalehan tidak lagi bisa dipisahkan dari
kerangka tafsir dan struktur sosial yang membentuknya.

F. Domestifikasi Agensi dan Spiritualitas

Agensi dalam komunitas Muslimah Salafi tidak
diwujudkan dalam bentuk perlawanan terhadap norma
patriarkal atau dominasi keulamaan laki-laki, melainkan
melalui peneguhan peran domestik sebagai ladang utama
ibadah. Kehidupan rumah tangga dimaknai sebagai ruang
spiritual, bukan sebagai simbol keterkungkungan. Hadits-
hadits yang menekankan kewajiban perempuan untuk
taat kepada suami, tinggal di rumah, dan mengasuh anak
dipahami sebagai petunjuk hidup dari Rasulullah Saw yang
tidak perlu dipertanyakan atau dikontekstualisasi ulang.
Dalam wacana ini, spiritualitas dibentuk melalui tindakan-
tindakan sehari-hari seperti menyiapkan makanan untuk
suami, mendidik anak, dan menjaga kehormatan keluarga.
Temuan Qudsy, Mujiburrahman, dan Wahid menunjukkan
bahwa nilai-nilai domestik semacam ini dikuatkan melalui

289 Asad, The Idea of an Anthropology of Islam; Asad, Genealogies of Religion:
Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam.

.
&



Aksin Wijaya, dkk.

pengajian daring maupun luring, dengan rumah dijadikan
sebagai medan utama perjuangan keagamaan perempuan.?*

Narasi domestik ini turut diperkuat oleh strategi dakwah
digital. Akun seperti MPD dan MPR secara konsisten
menampilkan konten motivasional yang mendorong
Muslimah untuk menjadi istri shalihah, menjauhi fitnah
dunia kerja, dan berfokus pada pelayanan rumah tangga.
Temuan yang dilakukan Mala menunjukkan bahwa dakwah di
media sosial membingkai agensi sebagai bentuk pengendalian
diri dan kepatuhan terhadap struktur rumah tangga, yang
dipahami sebagai jalan ketaatan kepada Allah. Dalam konteks
ini, spiritualitas perempuan dirumuskan melalui kepatuhan,
tidak hanya kepada suami, tetapi juga kepada struktur moral
yang telah dibentuk komunitas dan dilegitimasi melalui
hadits-hadits yang dianggap sahih.?**

Agensi yang dimaksud bersifat reflektif, tetapi tidak
dalam pengertian liberal. TK (28 tahun), seorang informan,
menyatakan bahwa menjadi ibu rumah tangga sepenuh
waktu bukanlah keterpaksaan, melainkan pilihan spiritual
yang menghadirkan ketenangan. Studi oleh Khoiroh dan
Marhumah (2022) mendukung pandangan ini dengan
menunjukkan bahwa perempuan Salafi merasa memiliki
otonomi dalam memilih peran domestik dan menolak
anggapan bahwa mereka sedang didiskriminasi.?®> Mereka

20 Qudsy, Mujiburrahman, and Wahid, Living Hadis: Pergulatan Makna Hadis
Di Masyarakat Muslim Indonesia Kontemporer.

291 Mala, Marhumah, and Danarta, “The Sanad of Jihadi Figures in the Global
Terrorism Network.”

292 Isti Khoiroh, Agus Setiawan, and Hafid Nur Muhammad, “KONSEP
KEPEMIMPINAN WANITA DALAM QS. AN-NISA AYAT 34 (Studi Komparatif Tafsir
Al-Jami’li Ahkam Al-Qur’an Karya Imam Al-Qurthubi Dan Tafsir Kebencian Karya
Zaitunah Subhan),” Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur'an Dan Tafsir 2, no. 2 (2022): 184-94.

x%ei\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

justru merasa bangga karena mematuhi Sunnah dan menjaga
kehormatan diri. Dalam pandangan Mahmood, hal ini
dapat dibaca sebagai bentuk agensi etis yang berakar pada
penghayatan literal terhadap norma-norma agama.

Agensi juga termanifestasi dalam bentuk produktivitas
berbasis nilai. SM (25 tahun), salah satu informan,
menjalankan bisnis busana syar’i dari rumah, tanpa
menampilkan wajah di media sosial, sebagai bentuk komitmen
terhadap ajaran Salafi. Menurut Nurhadj, praktik semacam ini
memperlihatkan bahwa perempuan Salafi menciptakan ruang
agensi terbatas yang tetap berpijak pada prinsip literalisme
tekstual. Fadlillah mengamati bahwa beberapa komunitas
Salafi bahkan mengembangkan sistem homeschooling dan
kajian domestik sebagai strategi memperluas dakwah dalam
batasan aurat dan mahram.

Dalam struktur epistemik Salafi, hadits-hadits tentang
ketaatan istri, larangan bepergian tanpa mahram, dan
kewajiban menjaga aurat diposisikan sebagai fondasi
ontologis pembentukan perempuan shalihah. Teks-teks ini
tidak dipahami sebagai sarana subordinasi, melainkan sebagai
petajalan menuju keselamatan akhirat. Seperti ditunjukkan
oleh Husein, identitas perempuan Salafi terbentuk melalui
interaksi berkelanjutan dengan teks, komunitas, dan praktik
sosial. Relasi mereka dengan teks tidak bersifat kritis, tetapi
afirmatif. Itulah sebabnya, mereka tetap merasa memiliki
otonomi meski dalam posisi menerima norma-norma tanpa
mengubahnya.

Agensi Muslimah Salafi, dengan demikian, tidak dapat
dijelaskan melalui kerangka sekuler-liberal. Ia terwujud

)
67



Aksin Wijaya, dkk.

dalam spiritualitas domestik yang berakar pada hadits,
dipelihara melalui komunitas, dan diekspresikan dalam
bentuk tindakan yang sarat nilai moral. Agensi ini bersifat
normatif, literal, dan performatif, serta menjadi fondasi
kesalehan yang diakui dalam komunitas.

G. Rasionalitas yang Diredam: Dominasi
Literalitas

Pemaknaan keagamaan di kalangan Muslimah Salafi
menunjukkan keterikatan kuat pada pembacaan tekstual
terhadap hadits, di mana narasi literal berperan sebagai
fondasi utama epistemologi mereka. Penolakan terhadap
pendekatan rasional-kritis tidak semata-mata mencerminkan
ketidaktahuan, melainkan merupakan hasil dari konstruksi
keilmuan yang telah dilembagakan melalui tradisi dakwah
Salafi. Dalam sistem ini, teks hadits diposisikan sebagai
sumber pengetahuan yang tidak boleh ditafsirkan secara
bebas tanpa merujuk pada sanad dan otoritas ulama tertentu.
Perempuan dalam komunitas ini, sebagaimana ditunjukkan
oleh Mala, sering kali ditempatkan sebagai penerima yang
pasif dalam struktur otoritas keilmuan yang bersifat hierarkis
dan tekstual.

Penolakan terhadap rasionalisasi hadits yang berkaitan
dengan isu gender tampak jelas dalam ruang pengajian. Teks-
teks keagamaan tentang peran domestik perempuan, larangan
bepergian tanpa mahram, serta kewajiban untuk taat kepada
suami disampaikan secara literal, tanpa membuka ruang
kemungkinan tafsir kontekstual. Proses resepsi terhadap
hadits dikemas dalam kerangka “menerima sebagaimana

\264\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

adanya,” di mana setiap bentuk pertanyaan terhadap
autentisitas teks maupun konteks sosialnya dianggap sebagai
tanda ketidaktaatan spiritual.?® Validitas keilmuan dalam
struktur ini lebih mengandalkan otoritas formal ustadz
dan ustadzah yang mengedepankan keabsahan sanad dan
keutuhan matan sebagai satu-satunya ukuran kebenaran.

Kuatnya dominasi literalitas tidak dapat dilepaskan dari
sistem pengetahuan yang menolak pendekatan hermeneutika
historis. Tidak tersedia ruang bagi pertanyaan tentang
konteks sosio-historis hadits, dinamika relasi gender
pada masa Nabi, atau realitas sosial yang terus berubah.
Sebaliknya, interpretasi literal justru dipandang sebagai
bentuk kepatuhan tertinggi kepada Allah dan Rasul-Nya.
Sistem ini menutup kemungkinan adanya refleksi kontekstual
dan mengusir rasionalitas dari ranah kesalehan. Dengan
demikian, literalitas menjadi tidak hanya metode tafsir,
tetapi juga instrumen pembentukan struktur moral dan
pengawasan terhadap tubuh serta pikiran.

Meski begitu, dalam praktik kehidupan sehari-hari,
terdapat negosiasi tafsir yang berlangsung secara diam-
diam. Beberapa Muslimah Salafi menyesuaikan pemahaman
mereka terhadap hadits melalui aktivitas seperti kuliah
daring, menjalankan bisnis online, atau berdakwah melalui
media digital. Adaptasi semacam ini tidak dilakukan dalam
semangat reinterpretasi terhadap teks, melainkan dalam
kerangka mempertahankan norma Salafi. Ruang kritis tidak

% Husein, “Negotiating Salafism: Women Prayer Groups and Their Preachers
in Indonesia’s Islamic Digital Mediascapes.”

726

V4



Aksin Wijaya, dkk.

dibuka secara eksplisit, melainkan dijalankan melalui strategi
adaptif yang tetap berada dalam batas struktur normatif.?**

Apa yang tampak dari dinamika ini adalah reproduksi
epistemologi yang menghalangi kemungkinan partisipasi
tafsir yang setara. Perempuan tidak hanya dibatasi secara
naratif, tetapi juga mengalami pembentukan ulang terhadap
cara mereka memahami kebenaran. Literalitas menjelma
menjadi kerangka berpikir yang menyingkirkan refleksi kritis
sebagai bentuk penyimpangan. Oleh karena itu, dominasi
literalitas tidak hanya berfungsi sebagai metode penafsiran,
melainkan menjadi alat untuk mengontrol pengetahuan
dan tubuh dalam lanskap keagamaan Salafi.

H. Media Sosial sebagai Otoritas Keagamaan
Baru

Dalam komunitas Muslimah Salafi, media sosial
menjelma menjadi ruang baru bagi artikulasi otoritas
keagamaan, membentuk ulang praktik kesalehan, serta
memperkuat struktur moral yang berakar pada hadits.
Perubahan ini terjadi seiring meningkatnya penggunaan
platform digital seperti Instagram dan YouTube sebagai
kanal utama konsumsi religiusitas di kalangan Muslimah
urban. Kajian Qudsy menunjukkan bahwa teks hadits tidak
lagi hanya ditransmisikan dalam ruang pengajian, tetapi
juga dihidupkan secara visual dan afektif melalui media

2% Mala, Marhumah, and Danarta, “The Sanad of Jihadi Figures in the Global
Terrorism Network”; I Hasanah, H Hefniy, and A W Zaini, “Strengthening Brand
Identity: Embracing Local Wisdom through Character Education Management,”
Indonesian Journal of Education and Social Studies 2, no. 2 (2023): 83-94, https://doi.
org/10.12345/ijess.v2i2.567.

x%eé\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

digital. Proses ini memungkinkan internalisasi makna
secara berulang dan emosional. Representasi perempuan
bercadar, kutipan hadits yang dikemas dalam estetika visual,
serta narasi hijrah menjadi arus utama yang membentuk
norma kesalehan.

Akun dakwah populer seperti MPD, MPB, dan MPR
memainkan peran penting sebagai distributor nilai
keagamaan yang bersifat literal dan skriptural. Informasi
keagamaan dikonsumsi secara cepat, namun sering kali
tanpa konteks historis atau keterbukaan terhadap tafsir
alternatif. Media sosial tidak sekadar menjadi medium
dakwah, tetapi juga membentuk struktur otoritas baru
yang bekerja melalui algoritma. Algoritma ini mendorong
konten yang populer dan menarik secara simbolik, sehingga
memperkuat ortodoksi melalui pengulangan visual. Dalam
situasi ini, makna hadits mengalami reduksi menjadi slogan-
slogan visual yang dikonsumsi massal. Nilai keagamaan
disampaikan melalui simbol seperti busana syar’i, larangan
mobilitas tanpa mahram, dan narasi ketaatan kepada suami.?*®

Kemunculan ustadzah digital menjadi sumber rujukan
utama dalam mencari kepastian hukum agama. Dalam banyak
kasus, Muslimah Salafi lebih memilih konten Instagram
yang menyajikan dalil hadits secara eksplisit ketimbang
berdiskusi secara terbuka dalam komunitas. Otoritas simbolik
terbentuk melalui jumlah followers dan tingkat engagement,
menjadikan media sosial sebagai alternatif dari forum
musyawarah konvensional. Mala mencatat bahwa pergeseran

% Husein, “Negotiating Salafism: Women Prayer Groups and Their Preachers
in Indonesia’s Islamic Digital Mediascapes.”

726

T4



Aksin Wijaya, dkk.

ini menyempitkan ruang negosiasi tafsir, terutama dalam
isu-isu sensitif seperti relasi gender, mobilitas, dan kerja
perempuan. Hadits tidak diposisikan sebagai teks yang
terbuka untuk dialog, tetapi sebagai narasi sakral yang
wajib diikuti. Media sosial memperkuat posisi ini secara
visual dan kolektif.

Namun, di balik konstruksi otoritas yang tampak
homogen, terdapat agensi digital yang berjalan bersamaan.
Sejumlah Muslimah Salafi memanfaatkan media sosial
untuk mengadaptasi makna hadits ke dalam praktik-praktik
sosial baru seperti bisnis daring, pendidikan anak, atau
pengajaran keislaman secara digital. Dalam ruang ini, konten
keagamaan tidak hanya dikonsumsi, tetapi juga diproduksi
dan diedarkan ulang oleh perempuan untuk menegaskan
posisi mereka dalam komunitas. Studi menunjukkan bahwa
praktik living hadits dalam konteks digital menciptakan
ruang afektif baru. Ruang ini mempertemukan kesalehan
dengan ekspresi diri dan aktualisasi sosial yang tetap berakar

dalam norma komunitas.

I. Ketegangan antara Tradisi dan Agensi

Kehidupan keagamaan Muslimah Salafi memperlihatkan
suatu paradoks epistemologis. Di satu sisi, mereka
menunjukkan ketundukan penuh terhadap otoritas literal
teks hadits. Di sisi lain, mereka tampil sebagai pelaku
aktif yang menegosiasikan norma-norma tersebut dalam
kehidupan sosial. Ketegangan ini menjadi medan dialektika
antara diskursus tradisi dan agensi perempuan. Tradisi
Salafi yang menekankan kemurnian ajaran dan keterikatan

x%eé\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

pada generasi salaf membentuk struktur pengetahuan yang
membatasi ruang tafsir serta memperkuat ortodoksi. Namun,
dalam praktik sehari-hari, perempuan Salafi justru menjadi
agen yang mengaktifkan, memediasi, dan menyesuaikan
nilai-nilai tersebut melalui praktik sosial yang dinamis.?*

Dalam pemahaman literal terhadap hadits, perempuan
Salafi menerima teks sebagai kebenaran final yang tidak
terbuka untuk reinterpretasi. Meski demikian, resepsi
tersebut tidak menghapus ruang agensi dalam menentukan
cara hidup. Keputusan untuk mengenakan cadar, membatasi
mobilitas, atau tunduk pada otoritas suami sering kali dijalani
bukan sebagai hasil tekanan eksternal, tetapi sebagai bentuk
komitmen spiritual yang terinternalisasi. Husein dan Mala
mencatat bahwa proses ini memperlihatkan bahwa agensi
dapat muncul dari ketundukan yang dipilih secara sadar.
Pemikiran Saba Mahmood tentang ethical self-formation
menjadi relevan di sini, bahwa ketundukan dapat menjadi
bentuk dari agensi itu sendiri. Dalam kerangka ini, perempuan
Salafi menjadi subjek etis yang aktif membentuk dirinya
dalam batas-batas norma yang mereka yakini.

Tradisi, sebagaimana dibaca melalui kerangka Talal
Asad, bukanlah sistem makna yang beku, melainkan wacana
hidup yang terus diproduksi ulang melalui praktik dan
afeksi kolektif. Perempuan Salafi tidak sekadar mereplikasi
tradisi, tetapi juga memeliharanya, menjadikannya bagian
dari praktik keseharian di ruang domestik dan digital.
Mereka menjadi penafsir aktif dalam lingkup pengasuhan,

2% Qudsy, Mujiburrahman, and Wahid, Living Hadis: Pergulatan Makna Hadis Di
Masyarakat Muslim Indonesia Kontemporer; Mala et al., “Socio-Religious-Based Critical
Digital Media Literacy for Disengagement from Radicalism for Ex-Terrorist Convicts.”

726

4



Aksin Wijaya, dkk.

dakwah daring, dan komunitas pengajian yang mereka
bangun. Penyebaran kutipan hadits tentang ketaatan istri
melalui media sosial, serta strategi penyesuaian dalam
dunia kerja daring sambil mempertahankan busana syar’i,
menunjukkan kapasitas mereka dalam merespons norma
secara kontekstual.

Meski begitu, ketegangan tetap hadir ketika pengalaman
sosial tidak sepenuhnya terwadahi oleh struktur literal.
Dalam konteks perkuliahan, kerja lapangan, atau keterlibatan
dalam aktivitas sosial, perempuan Salafi kerap memasuki
wilayah negosiasi yang menuntut pembacaan ulang atas teks.
Beberapa di antara mereka mulai mengajukan pertanyaan
terhadap hadits-hadits tertentu, khususnya yang terkait
mobilitas dan hak perempuan, tanpa menanggalkan
komitmen terhadap tradisi. Situasi ini menciptakan ruang
produktif yang menunjukkan bahwa agensi tidak selalu
mengambil bentuk perlawanan, tetapi bisa hadir sebagai
dialog internal dalam batas diskursus yang ada.

Dengan demikian, ketegangan antara tradisi dan agensi
dalam kehidupan Muslimah Salafi tidak dapat dipahami
sebagai kontradiksi belaka. Ia justru menjadi manifestasi
dari subjektivitas religius yang terus bergerak. Kesalehan
literal yang mereka jalani bukan sekadar hasil determinasi
struktural, tetapi merupakan pilihan etis dalam lanskap
Islam kontemporer. Dalam konteks ini, iman, ketaatan,
dan agensi tidak saling meniadakan, melainkan saling
menghidupi dalam konstruksi religiositas yang reflektif
dan bertanggung jawab.

x%76\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

J. Penutup

Resepsi literal terhadap hadits-hadits gender di kalangan
Muslimah Salafi Indonesia memperlihatkan dinamika yang
jauh lebih kompleks daripada sekadar ekspresi konservatisme.
Di balik kesetiaan mereka terhadap teks-teks keagamaan,
terdapat agensi etis yang dijalani secara sadar dan konsisten.
Kesalehan yang ditampilkan bukan hasil dari penyeragaman
ajaran, melainkan terbentuk melalui internalisasi nilai-nilai
agama yang dipandu oleh otoritas dakwah, rujukan terhadap
kitab-kitab klasik, serta dukungan dari ekosistem digital
yang menguatkan simbol tubuh dan narasi kepatuhan.
Hadits dipahami sebagai sumber kebenaran yang bersifat
normatif dan tidak dianggap perlu dipertanyakan dalam
kerangka kontekstual. Meskipun demikian, perempuan tetap
tampil sebagai subjek aktif yang memilih, menyebarkan,
dan menghidupi ajaran agama sesuai dengan pengalaman
spiritual dan sosial mereka.

Dalam kehidupan sehari-hari, perempuan Salafi tidak
hanya menjalani peran domestik sebagai ekspresi ketaatan,
tetapijuga terlibat dalam pembentukan makna keagamaan
melalui berbagai medium, termasuk media sosial. Pendekatan
literal terhadap hadits gender menjadi fondasi epistemologis
dalam membentuk identitas kesalehan yang diidealkan.
Media sosial mempercepat proses resepsi dan reproduksi nilai
melalui penyajian hadits dalam format visual yang ringkas,
mudah dipahami, dan menyentuh secara emosional. Proses
ini memperlihatkan transformasi otoritas keagamaan, di
mana ketundukan terhadap teks berjalan seiring dengan
adaptasi dan pembentukan makna dalam praktik domestik

)
i



Aksin Wijaya, dkk.

dan ruang publik. Ketegangan antara tradisi dan agensi tidak
melemahkan posisi perempuan, tetapi justru menegaskannya
sebagai pelaku religius yang aktif dan reflektif.

Pendekatan living hadits menawarkan lensa yang
produktif untuk memahami dinamika ini. Hubungan antara
teks, otoritas, dan agensi perempuan tidak diposisikan
secara biner, melainkan dipahami sebagai relasi yang saling
menghidupi. Dalam kerangka ini, perempuan Salafi bukan
sekadar objek dakwah, tetapi juga aktor yang memelihara,
menyebarkan, dan menegosiasikan makna keagamaan sesuai
dengan nilai-nilai moral komunitasnya. Ruang domestik
dan digital tidak dipisahkan, melainkan menjadi medan
praktik kesalehan yang saling terhubung dan terintegrasi
dalam keseharian. Meskipun temuan ini memberikan
kontribusi signifikan terhadap studi gender dan Islam
kontemporer, penting untuk memperhatikan konteks sosial
tempat penelitian dilakukan. Kajian ini berfokus pada
komunitas Muslimah Salafi di Yogyakarta yang memiliki
karakteristik lokal tersendiri, baik dari segi jaringan dakwah,
pola pengajian, maupun peran ustadzah dalam produksi dan
diseminasi makna. Dengan demikian, eksplorasi lebih lanjut
terhadap komunitas Salafi di wilayah lain, serta studi yang
menelusurilebih dalam posisi perempuan sebagai pengemban
otoritas keagamaan, akan memperkaya pemahaman tentang
konstruksi teks dan gender dalam praktik keagamaan yang
beragam.

x%jz\



Tentang Editor dan Penulis

Aksin Wijaya lahir 1 Juli 1974 di Desa Cangkreng;
Kecamatan Lenteng; Kabupaten Sumenep. Guru besar
bidang al-Qur’an dan tafsir di UIN Muhammad Ageng Besari
Ponorogo. Aktif di PMII Kabupaten Jember, 1996-2001

Pendidikan dasarnya di SDN di Desa Cangkreng,
Kecamatan Lenteng, Kabupaten Sumenep (1987) dan
merangkap sekolah diniyah di Pondok Pesantren Khairul
Ulum, Desa Cangkreng, Kecamatan Lenteng, Kabupaten
Sumenep (1980-1986); MTs di Pondok Pesantren Annugayah,
Guluk-Guluk, Sumenep (1989-1992); MAPK (MAN I) Jember
(1992-1995); Program Sarjana (S-1) di Fakultas Hukum
Universitas Islam Jember (ULJ) (1996-2001) dan di Program
Studi Ahwal ash-Shakhsyiah, Fakultas Syariah, Sekolah Tinggi
Agama Islam Negeri (STAIN) Jember (1997-2001); Program
Magister (S-2) di Program Studi Agama dan Filsafat, Fakultas
Usuluddin, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (2002-2004);
dan, Program Doktor (S-3) juga di UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta (2004-2008).

Wisudawan terbaik ke-3 di STAIN Jember (2001);
wisudawan terbaik dan tercepat di Program Pascasarjana UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta (2004); penghargaan predikat
cumlaude pada ujian terbuka (promosi) doktor di UIN Sunan
Kalijaga; penghargaan sebagai doktor ke-200 di UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta; juara II Thesis Award (lomba tesis

Xssé\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

tingkat nasional di kalangan dosen PTAI) se-Indonesia
yang diadakan oleh Depag RI tahun 2006 dengan judul
“Menggugat Otentisitas Wahyu Tuhan: Kritik atas Nalar
Tafsir Gender”; dinobatkan sebagai juara Il Dosen Teladan
Nasional bidang Islamic Studies yang diadakan oleh Kemenag
RI pada Desember 2015; dan sebagai peneliti terbaik ke II
dalam Biannual Conference on Research Result oleh Kemenag
RI di UIN Sunan Gunung Jati Bandung pada 2019.

Mengikuti Program Sandwich Penelitian Disertasi Tafsir
di Mesir yang diadakan oleh Depag RI, Pascasarjana UIN
Syarif Hidayatullah, Jakarta, dan PSQ Jakarta (Maret—Juli
2007); mengikuti kursus bahasa Arab di lembaga Lisan
al-Arabi di Mesir (Maret-Juli 2007); mengikuti Pelatihan
Filologi (Studi Naskah Keagamaan) pada Puslitbang Lektur
Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat, Depag RI di Jakarta
(2007); mengikuti Program Postdoktoral yang diadakan oleh
Depag RI di Mesir (2010); mengikuti Program POSFI oleh
Kemenag RI di Maroko (2013); mengikuti Program KSL
oleh Kemenag RI di Maroko, (2014-2015), dan penelitian
ke Mesir dan Malaysia pada tahun 2023 dan 2024.

Ali Muhtarom lahir di Jepara, 25 Mei 1980 adalah
dosen dengan tugas tambahan sebagai Wakil Rektor II
Bidang Administrasi Umum Perencanaan dan Keuangan
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin
Banten. Ia menekuni bidang kajian keislaman, terutama yang
berhubungan dengan isu-isu kontemporer pendidikan Islam.
Selain itu, Ali Muhtarom juga terlibat aktif dalam program

)
&7



Aksin Wijaya, dkk.

penguatan dan pengembangan moderasi beragama yang
dilaksanakan oleh Ditjen Pendis Kementerian Agama RI.

Beberapa tulisan karya ilmiah, baik buku maupun hasil
riset yang telah diterbitkan, di antaranya Ideologi dan Lembaga
Pendidikan Islam Transnasional di Indonesia: Kontestasi,
Aktor, dan Jaringan (Zahir, 2019), Gerakan Keagamaan
Islam Transnasional: Diskursus dan Kontestasi Wacana Islam
Politik di Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2019), Trend
Pemikiran Islam di Indonesia Pasca-Orde Baru: Kajian terhadap
Literatur Terjemah Keislaman dan Konsumsinya di Kalangan
Pemimpin Keagamaan Islam di Jawa Tengah dan Yogyakarta
(Yoyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dan
Lektur Khazanah Keagamaan dan Manajemen Organisasi
Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019). Adapun
salah satu tulisannya yang dimuat dalam jurnal ialah “The
Study of Indonesian Moslem Responses on Salafy-Shia
Transnational Islamic Education Institution”, Jurnal Ilmiah
ISLAM FUTURA UIN Ar-Raniri Aceh tahun 2017.

Pengalaman organisasi yang pernah diikuti selama
menjadi mahasiswa dan organisasi kemasyarakatan di
antaranya sebagai Ketua Komisariat PMII IAI Al Aqgidah,
Jakarta Timur (2005), Sekretaris Umum Pengurus
Koordinator Cabang (PKC) PMII DKI Jakarta (2009-2011),
Wakil Sekretaris LP Ma’arif NU Wilayah Banten (2015-
2018). Sedangkan pengalaman organisasi kemasyarakatan
yang pernah diikuti adalah Wakil Sekretaris LAKPESDAM
PW NU Banten (2018-2023), dan Ketua Yayasan Harmoni
Bumi Pancasila.

x?:84\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Makrum yang lahir di Demak pada 21 Juni 1965,
adalah aktivis PMII ketika kuliah S1 di IAIN (sekarang: UIN)
Walisongo Semarang sebagai Koordinator Seksi Pengkaderan
dan Penalaran masing-masing di tingkat: Rayon Syari’ah,
Komisariat Walisongo, Cabang Semarang, dan Korcab. Jawa
Tengah. Kini mengabdi sebagai Guru Besar dalam bidang
Figh Siyasah di UIN KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan
dengan mengampu Mata Kuliah Figh Siyasah dan Bahtsul
Kutub Figh al-Siyasah di S1, Studi al-Qur’an Integratif di S2,
dan Metodologi Penemuan Hukum Islam Kontemporer di S3.

Taufiqur Rohman (Al Hafidh), lahir di Demak, 1
Oktober 1982, adalah aktivis PMII di Komisariat Sultan
Agung ketika kuliah S1 di Universitas Islam Sultan Agung
(UNISSULA) Semarang. Pendidikan S1 Prodi Pendidikan
Agama Islam (PAI) UNISSULA Semarang (2008), S2 di
UNISMA Malang dari Program Kader Ulama’ Kemenag. RI
dengan spesialisasi Syariah (2012), dan S3 dari Universitas
Islam Negeri (UIN) Walisongo Semarang dengan konsentrasi
Syariah (2018). Selain itu, ia juga mengenyam pendidikan
di beberapa pesantren Salaf dan Tahfidh Al-Qur’an, masing-
masing di Ponpes Maslakul Huda Kajen, Pati (1997-2001),
Ponpes Dhiya'ul Qur’an Kajen Pati (2002-2003), Ponpes
Nurul Furqon Semarang (2004-2006), Ponpes Tahafudhul
Qur’an Kauman Johar Semarang (2007-2010). Saat ini, ia
menjabat sebagai Kaprodi Hukum Keluarga Islam S2 di
UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, selain sebagai
pengasuh dan pengajar tahfizh al-Qur’an di Ponpes An-Nur
Bojong Pekalongan, Ponpes Dhiya’'ul Qur’an Kajen Pati.

y
o



Aksin Wijaya, dkk.

Teti Hadiati lahir di Sumedang pada 27 Desember
1980 adalah aktivis PMII Ashram Bangsa, Rayon Syariah
TAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Sekarang, ia menjadi
dosen Fikih Jinayah di Fakultas Syariah, dan mahasiswa
S3 di Program Studi [lmu Syari’ah, Pascasarjana, UIN KH.
Abdurrahman Wahid Pekalongan. Memperoleh ijazah: S1
di Fakultas Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (2002)
dan S2 di Prodi Hukum Keluarga Islam (HKI), Sekolah
Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Pekalongan (2014).
Sekarang, selain mengajar dan kuliah S3, ia juga aktif di
Lembaga Bantuan Hukum (LBH) Fakultas Syariah, UIN
K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan sebagai Mediator
profesional bersertifikat yang berpraktik di Pengadilan
Agama Kota Pekalongan.

Rufi’ah lahir di Lumajang, 20 Mei 1978. Pendidikan
sekolah dasar ia tempuh di SDN Besuk, Tempeh Lumajang,
dilanjutkan MTs Pasirian Lumajang dan MAK Nurul Jadid
Paiton Probolinggo. Ia seorang kader PMII semasa menempuh
perkuliahan S1 di STAIN Jember. Jenjang S2 ia lanjutkan
di TAIN Ponorogo yang diselesaikan tahun 2017. Saat ini
mengabdi di UIN Kiai Ageng Muhammad Besari Ponorogo
sebagai dosen Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam, dan saat
ini menempuh studi program Doktoral di kampus UIN
SATU Tulungagung.

Nur Rif’ah Hasaniy lahir di Kabupaten Lumajang,

Jawa Timur pada 6 November 1999. Pendidikan formal
ditempuh di lembaga pendidikan yang berbeda. Pada tahun

3386\“,*



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

2006-2012, dia menempuh sekolah dasar (SD) di Lembaga
Pendidikan Ma’arif NU Ponorogo. Kemudian melanjutkan
Sekolah Menengah Pertamanya (MTs) di Pondok Pesantren
Nurul Jadid Paiton Probolinggo pada tahun 2012-2015,
dan Sekolah Menengah Atasnya di pondok pesantren yang
sama, MA Nurul Jadid, pada tahun 2015-2018. Program
strata satunya ditempuh di UIN Sunan Kalijaga, 2018-2022.
Saat ini, dia sedang menempuh program Magisternya di
UGM mengambil program CRCS.

Diajuga aktif di beberapa organisasi baik intra maupun
ekstra, selama di pondok pesantren maupun di masa kuliah.
Pernah aktif sebagai sekretaris Organisasi ISO Unggulan
IPA MA Nurul Jadid, ketua organisasi unggulan IPA MA
Nurul Jadid, sekretaris HMPS Prodi Sosiologi Agama di
UIN Suka, dan sebagai anggota Kementerian Pemberdayaan
Perempuan DEMA UIN Suka.

Selain sebagai aktivis, dia juga aktif menulis. Di antara
karya tulisnya adalah: 1) Buku kumpulan tulisan, Dinamika
Pemikiran dan Kehidupan Beragama di Indonesia (Yogyakarta:
IRCiSoD, 2022); 2) Buku kumpulan tulisan, Berislam dengan
Berkemanusiaan: Telaah Teologis, Filosofis dan Sosiologis
Keindonesiaan (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021); 3) “Fenomena
Kiamat Lokal di Ponorogo: Menyingkap Tabir Komersial di
Balik Simbol-Simbol Agama (Jurnal Muslim Heritage, Vol.
5 No.1, 2020); 4) “Potret Kenakalan Remaja dalam Novel
Versus: Selalu Ada Harapan di Antara Perbedaan Karya Robin
Wijaya (Jurnal Mukaddimah, Vol. 5 No. 2, 2020); 5) “Ekspresi
Maskulinitas dalam Film Ali dan Ratu-Ratu Queens” (Nyabtu,
10 Maret 2022); 6) “Terowongan Istiglal-Katederal, Modal

)
&



Aksin Wijaya, dkk.

Sosial Kehidupan Beragama” (Sindonews.com, 12 Juli 2021);
7) “Masyarakat Muslim, Masjid dan Pandemi” (Nyabtu, 23
Juli 2020); 8) “Normal Baru dalam Konstruksi The Active
Society” (Nyabtu, 17 Juni 2020); 9) “Mengenang Tragedi
Kemanusiaan Salim Kancil di Lumajang” (Nyabtu, 29 Maret
2020); 10) “Humanisme sebagai Asas dalam Berinteraksi
Sosial” (Nyabtu, 6 Februari 2020); 11) Puisi 20 Kata “Tuntas
dalam Kata” sebagai Penulis Terpilih Lomba Cipta Puisi
Tingkat Nasional dengan Tema Kehilangan (Mengubah
Semesta Grup, Desember 2022); 13) Cerpen “Senja di Hari
Sabtu” (Ar-Rahim.ID, 5 Mei 2020); dan 14) Puisi “Sempoa”
(Kompas Anak, 2005).

Sulistyorini lahir di Desa Duren, Talun, Blitar, Jawa
Timur pada 15 Desember 1965. Ia menempuh pendidikan
dasar hingga menengah di Blitar dan meraih gelar S-1
Pendidikan Agama Islam dari IAIN Sunan Ampel cabang
Tulungagung (1993), S-2 Manajemen Pendidikan Islam dari
STAIN Malang (2001), serta S-3 Manajemen Pendidikan dari
Universitas Negeri Malang (2006) melalui beasiswa BPPS.
Saat ini, ia merupakan dosen di UIN Sayyid Ali Rahmatullah
Tulungagung dan aktif mengajar di program S1, S2, dan
S3. Kemudian ia juga salah satu pengurus cabang Lembaga
Pendidikan Tinggi Nahdlatul Ulama Kabupaten Blitar masa
khidmah 2024-2025 masuk Dewan Pakar. Ia menikah dengan
Drs. H. Zuhdiana, M.Ag, dan dikaruniai empat anak serta
tujuh cucu yang menjadi sumber kebahagiaan keluarga.

xa\sé\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Lailatuzz Zuhriyah lahir di Sidoarjo, 28 Mei 1986.
Perempuan pegiat kajian studi Islam dan Gender ini sehari-
hari mengajar pada Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan
(FTIK), dan saat ini mendapat tugas tambahan sebagai
Kepala Pusat Penelitian (Kapuslit) pada LP2M UIN Sayyid
Ali Rahmatullah (UIN SATU) Tulungagung. Sebelumnya,
menjabat sebagai Kepala Pusat Pengabdian Masyarakat pada
LP2M IAIN Tulungagung Tahun 2017, Kepala Pusat Studi
Gender dan Anak (PSGA) tahun 2018, dan di tahun yang sama
juga menjabat sebagai Sekretaris LP2M IAIN Tulungagung.
Tahun 2019-2021 bergeser ke Pascasarjana sebagai Sekretaris
Prodi S2 PAI. Pendidikan S1-nya diselesaikan di IAIN Sunan
Ampel Surabaya tahun 2008 pada bidang kajian Perbandingan
Agama/Studi Agama-Agama, sedangkan S2-nya diselesaikan
di kampus yang sama dengan mengambil Prodi Islamic
Studies/Dirasah Islamiyah konsentrasi Pemikiran Islam,
dan studi doktoralnya diselesaikan di Pascasarjana UIN
Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung tahun 2024 dengan
mengambil Prodi S3 Studi Islam konsentrasi Pemikiran
Islam. Kemudian ia juga dosen PMII di UIN Sayyid Ali
Rahmatullah Tulungagung.

Dr. Achmad Bahrur Rozi, S.H.I.,, M.Hum. lahir
di Sumenep 17 Januari 1980. Alumni PP. Annugayah ini
menamatkan kuliah S1 di Fakultas Syari’ah IAIN (Sekarang
UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta 2004. Gelar kesarjanaan
S2-nya diperoleh dari Fakultas Filsafat, Universitas Gajah
Mada, Yogyakarta, pada tahun 2007. Studi Doktoral S3
ditempuh di UIN Sunan Ampel Surabaya lulus (2020).

)
&



Aksin Wijaya, dkk.

Menulis di berbagai media lokal dan nasional: Koran
Madura, Radar Madura, Jawa Pos, Republika, Kompas, dll.
Menulis buku Logika Lengkap diterbitkan DIVA Press
Yogyakarta 2012, Seni Logika diterbitkan IRCiSoD Yogyakarta
2023. Menulis buku Madura dalam Pertaruhan Harga Diri
diterbitkan Cakrawala Pustaka Yogyakarta 2020. Sebagai
kontributor buku Menarasikan Islam, Pluralisme, dan
Keberagaman di Indonesia diterbitkan Cakrawala Satria
Mandiri 2021. Juara pertama International Essai Competition
“Women and Gender Equality 2022. Karya-karya lain
berupa artikel ilmiah diterbitkan di berbagai jurnal kampus
terakreditasi. No. HP: 081802770353.

Ahmad Subakir lahir di Blora, 26 Desember 1963 adalah
dosen dengan tugas tambahan sebagai Wakil Rektor I Bidang
Akademik dan Kelembagaan Universitas Islam Negeri Syekh
Wasil Kediri. Ia menekuni bidang kajian sosiologi agama,
terutama yang berhubungan dengan isu-isu kontemporer
sosiologi agama dan moderasi beragama. Selain itu, Ahmad
Subakir juga terlibat aktif dalam program penguatan dan
pengembangan moderasi beragama yang dilaksanakan oleh
Ditjen Pendis Kementerian Agama RI.

Beberapa tulisan karya ilmiah, baik buku maupun
hasil riset yang telah diterbitkan, di antaranya Relasi Kyai
dan Kekuasaan (2019), Ilmu Balaghoh (2018), dan Harmoni
Agama Dan Sains: Antologi Esai Spirit Bangkit Pasca Pandemi
(Literasi Nusantara Abad, 2021).

Tulisan-tulisannya juga dimuat dalam berbagai jurnal, di
antaranya “Synergy of Samin Culture With Environmental

‘»396\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Figh in Central Java”, Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran,
2024; “Challenging the Mainstreams: Broadcasting Salafi
Da’wah on Indonesian TV Channels”, Ulumuna 2024;
“Islamic Law and Local Religious Interpretations in the
Samin Community of Central Java”, EI-Mashlahah, 2025;
“Urgensi Aturan Agama Lokal Berbasis Hak Asasi Manusia:
Studi Etnografi Praktik Beragama Komunitas Samin di Jawa
Tengah”, Interdisciplinary Explorations in Research Journal,
2024; “The Socio-Historical Study of Interfaith Harmony
Forum (FKUB) and Its Contribution to the Creation of
Religious Harmony in Kediri”, Journal of Islamic Studies
and Civilization, 2025; “Ideological Shifts and Emerging
Radicalism: Understanding Identity Contradictions Among
Indonesian Madrasah Aliyah Students in East Java”, QIJIS
(Qudus International Journal of Islamic Studies), 2024;
“Radicalism Preference of Islamic Senior High School Student
in East Java”, International Journal, 2024.

Pengalaman organisasi yang pernah diikuti selama
diantaranya sebagai Ketua Tanfidziyah PCNU Kota Kediri
(2010-2015), Wakil Syuriah PCNU Kota Kediri (2015-
2026), Ketua Majlis Pembina Cabang PMII Kediri 2021,
Wakil ketua Asosiasi Dosen Pergerakan (2021-2026), MUI
Jawa Timur 2020, IKA PMII Jatim 2015, PKUB 2008, KNPI
1995 dan Pengawas Yayasan Muslim Cendekia, yayasan
yang menanungi UNISKA Kediri (2015 sampai sekarang).

Ibnu Muchlis adalah akademisi. Bidang penelitian yang

digelutinya mencakup kajian al-Qur’an serta isu-isu sosial
dalam perspektif Islam. Ia telah menghasilkan sejumlah

)
i



Aksin Wijaya, dkk.

karya ilmiah dan aktif berkontribusi dalam dunia akademik.
Salah satu karya terpilihnya dilakukan melalui kolaborasi
dengan Dawam Multazam dan akademisi lain seperti Aksin
Wijaya dalam artikel jurnal, misalnya “Rethinking Gender
Justice in the Quran: A Critical Exploration of Muslim
Feminist Perspectives”.

Dawam Multazam merupakan seorang kader aktif dari
Gerakan Pemuda (GP) Ansor yang berasal dari Ponorogo, Jawa
Timur. Ia menempuh pendidikan hingga jenjang doktoral
di Universiteit Utrecht, Belanda, dengan spesialisasi dalam
bidang Antropologi Budaya.

Penelitiannya berfokus pada isu-isu kontemporer
dalam studi Islam, sejarah pesantren, serta dinamika sosial
keagamaan. Selain itu, Dawam dikenal aktif menulis dan
karya-karyanya banyak terindeks di Google Scholar. Salah
satu topik yang menjadi perhatian utamanya adalah keadilan
gender dalam Al-Qur’an, yang ditulis bersama Ibnu Muchlis.

Jumaiyah adalah dosen di Universitas Islam Nahdlatul
Ulama (UNISNU) Jepara, dengan latar belakang pendidikan
yang konsisten di bidang akuntansi sejak jenjang S1 hingga
S3.Iameraih gelar Sarjana Akuntansi di Universitas Islam
Malang (UNISMA), melanjutkan Magister di Universitas
Diponegoro (UNDIP), dan kini sedang menyelesaikan studi
doktoral di Universitas Brawijaya. Pendidikan berjenjang
ini mencerminkan komitmennya untuk terus mendalami
keilmuan akuntansi. Sebagai dosen, Jumaiyah aktif menulis
buku dan artikel ilmiah yang membahas topik-topik seperti

‘»392\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

akuntansi sektor publik, audit, dan akuntansi keuangan,
serta membina pengelolaan keuangan di berbagai lembaga
profit maupun nirlaba.

Selain fokus pada akademik dan penelitian, Jumaiyah
memiliki pengalaman organisasi sejak mahasiswa. Ia pernah
menjabat sebagai Wakil Ketua PMII Rayon Alfarabi UNISMA
pada tahun 2000, Wakil Ketua Komisariat UNISMA tahun
2001, dan Sekretaris Badan Otonomi Gender PMII Kota
Malang tahun 2002. Pengalaman hidup di Pesantren Darul
Ulum selama enam tahun turut membentuk kepribadiannya
yang religius, mandiri, dan berkomitmen tinggi. Dengan
dedikasi di bidang pendidikan, penelitian, pengabdian,
serta pengalaman organisasi, Jumaiyah terus memberikan
kontribusi positif bagi perkembangan ilmu akuntansi di
tingkat nasional maupun internasional.

Marhumah lahir Bangkalan, 12 Maret 1962. Pendidikan
di Pesantren Miftahul Ulum Sidogiri Pasuruan (1977),
Madrasah Tsanawiyah & Aliyah Penpes Cukir Tebuireng
Jombang (1982), S1 Fakultas Tarbiyah IAIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta (1988), S 2 IKIP Negeri Yogyakarta (2002), S3
UIN Sunan Kalijaga (2009). Pendidikan tambahan: Short
Course McGill University 1999 (4 bulan), Sort Course on
Sexuality Ease West Centre University Of Honolulu Hawaii
2000 (2 Bulan), Mahasiswa Tamu Al-Azhar University 2006
(8 bulan). Pengalaman jabatan: Ketua PMII Putri (Pergerakan
Mahasiswa Islam Indonesia) Cabang Yogyakarta (1988),
Wakil Ketua Fatayat NU DIY (1993), Ketua Komisi MUI
Propinsi DIY (Ketua Komisi Pemberdayaan Perempuan

)
&7



Aksin Wijaya, dkk.

dan Anak) 2006, Wakil Ketua Ikatan Alumni UIN Sunan
Kalijaga (2013-2017) & (2018-2021), Direktur Pusat Studi
Wanita (PSW) UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (2007-2011),
Sekretaris Program S3 UIN SUKA (2015-2016), dan Dekan
FDK UIN SUKA Yogyakarta 2020-2024.

Karya-karya ilmiah terbaik/monumental: “Potential
for Women Leaders of Islamic Boarding Schools in Promoting
Gender-Inculive Education” dalam buku Muslim Christian
Relations Observed: Comparative Studies from Indonesia and the
Netherlands, Volker Kuster (eds.) Evangelische verlagsanstalt
Gmb-Lipzig, 2014. “Kesaksian Perempuan dalam Hadis Nabi”
dalam buku Menuju Hukum Keluarga Progresif, Responsif dan
Akomodatif terhadap Anak (Yogyakarta: SUKA Press, 2013).

Fitriyani lahir di Desa Telle Kecamatan Ajangale,
Kabupaten Bone, Provinsi Sulawesi Selatan, pada tanggal
01 Juni 1985. Pendidikan Madrasah Ibtidayah As’adiyah
No. 285 Cabang Babu’E, Kecamatan Malangke, Kabupaten
Luwu Utara, Provinsi Sulawesi Selatan Tahun 1999, MTsN
No. 399 Pompanua Kabupaten Bone pada Tahun 2002,
Aliyah Putri Pesantren As’adiyah Pusat Sengkang Kabupaten
Wajo Tahun 2004, dan menyelesaikan S1 Jurusan Peradilan
Agama, Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Alauddin
Makassar Tahun 2008, S2 Hukum Islam di Universitas Islam
Negeri Alauddin Makassar Tahun 2010, S3 Pengkajian Islam
di Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Tahun 2022.

Istri dari Dr. Abd Basir, M.Pd.I dan Ibu dari dua orang
anak: Afdhalu Ni'am Basir (usia 10 tahun lebih), Atmam

3‘;=',9z‘f“>



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Khuluq Basir (usia 8 tahun lebih) dosen tetap pada Fakultas
Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, dan
sekarang lagi aktif Lembaga Pendidikan Maarif NU Kota
Tangerang Selatan masa khidmah 2021-2025.

Chotijah Fanagqi lahir dari keluarga NU yang kental,
dan bertumbuh sebagai kader NU sejak kecil. Namun,
perempuan yang lahir di Sampang pada 11 Juni 1984 tersebut
benar-benar aktif berkiprah menjadi bagian dari kader
dan pengurus NU sejak ia bergabung di PMII Yogyakarta
pada tahun 2004 silam. Pendidikan Strata 1 ia tempuh
pada jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam (KPI) di
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2004-2008. Sementara
Strata 2 ia tempuh pada Bidang Komunikasi Politik di Pasca
Paramadina tahun 2012-2014.

Chotijah Fanaqi melanjutkan jenjang Strata 3 pada
Program Doktor Ilmu Komunikasi di Universitas Padjadjaran
pada tahun 2020-2024. Kiprahnya pada gerakan gender
dimulai pada tahun 2007. Choti dipercaya menjadi ketua
GerGeT (Gerakan Gender Transformatif), sebuah badan
otonom di bawah cabang PMII Yogyakarta saat itu. Sampai
saatini, kajian gender ia terus coba asah, bahkan ia perdalam
melalui kajian doktoralnya di bidang komunikasi gender.

Sebagai seorang perempuan yang memiliki ketertarikan
pada kajian gender dan budaya, Chotijah Fanagi berkomitmen
terlibat dalam khidmat pada Fatayat NU Garut sejak tahun
2021, yang mengemban posisi Wakil Ketua Bidang 5, yakni
Bidang Dakwah, Media, dan Pengembangan Anggota. Selain
itu, pada bidang ini, Chotijah Fanaqi menjadi Pimpinan

S
39_3(



Aksin Wijaya, dkk.

Redaksi PENA FATAYAT, sebagai media Fatayat NU Garut
dalam mengembangkan narasi-narasi alternatif. Di PW
Fatayat NU Jawa Barat, Chotijah Fanagqi terlibat dalam
program Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan untuk
Persaudaraan dan Toleransi yang bekerjasama dengan
JISRA, sebagai PIC di Kabupaten Garut. Saat ini, Teh Choti
(demikian sapaan akrabnya), aktif sebagai tenaga pengajar di
Prodi Ilmu Komunikasi, Fakultas Komunikasi dan Informasi,
Universitas Garut. Selain itu, ia mengemban amanat sebagai
Ketua Bidang Pengabdian Fkominfo sejak tahun 2023.

Aly Mashar S.Pd.I., M.Hum. adalah putra sulung
dari pasangan suami-istri Alm. Mukanan dan Siti Aminah.
Ia dilahirkan pada tanggal 10 Juni 1985 di sebuah dusun
di pinggiran Kabupaten Tulungagung, yaitu Karangdoro
Padangan Ngantru. la mulai pendidikannya di surau dan
madrasah diniyah Simbahnya, Kiai Abdul Mufid. Bersamaan
dengan itu, ia belajar pendidikan formal, secara berurutan, di
Raudlatul Athfal PSM Padangan (1991), MI PSM Padangan
(1997), dan MTs Ma’arif NU Pucung-Ngantru (2000). Pada
masa bulan Ramadhan, ia ngaji pasaran di Pondok Pesantren
Abul Faidl Blitar di bawah asuhan KH. Thsan Abdul Mu’thi
dan Pondok Kedawung asuhan Kiai Abdul Hadi.

Pada tahun 2000, ia melanjutkan studinya di Pondok
Pesantren HM Putra Lirboyo Kediri (sekarang berubah HM
al-Mahrusiyyah) di bawah asuhan KH. Imam Yahya Mahrus.
Dipondok ini, selain melanjutkan pendidikan diniyahnya,
ia juga melanjutkan pendidikan formalnya di Madrasah
Aliyah HM Tribakti Lirboyo Kediri. Pendidikan formalnya

‘»395\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

ia lulus tahun 2003, sedangkan Madrasah Aliyah Diniyah
HM Putra lulus tahun 2007. Selama di pesantren, ia aktif
di Lajnah Bahtsul Masa’il HM Putra dan mengikuti ngaji
pasaran ke beberapa pengasuh Pondok Pesantren Lirboyo
lain di luar pondok yang ia tinggali, di antaranya adalah
ikut ngaji al-Qur’an di Pondok Pesantren Murottilil Qur’an
Lirboyo asuhan KH. Maftuh Bastul Birri.

Sambil masih ngaji di PP. HM Putra, suami Miftahul
Rahmah ini pada tahun 2004 melanjutkan Strata 1 di Institut
Agama Islam Tribakti (IAIT) Lirboyo (sekarang UIT), dan
tamat tahun 2008. Selama kuliah S-1, ia aktif berorganisasi
dan mengikuti sekolah-sekolah pemikiran yang diasuh oleh
para cendekiawan dari LSAD Surabaya dan LKiS Yogyakarta.
Ia juga bergabung dengan Pergerakan Mahasiswa Muslim
Indonesia (PMII) Komisariat Tribakti dan juga Lembaga
Swadaya Masyarakat (LSM) Songgolangit Kediri. Pada tahun
2009, atas arahan beberapa gurunya, ia melanjutkan kuliah
S-2 di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dengan mengambil
konsentrasi Filsafat Islam dan lulus tahun 2011.

Pada pertengahan studi S-2, ia diminta membantu
mengajar di Ma’had Aly Lirboyo Kediri (2010-2012), dan
setelah lulus diminta membantu mengajar di IAI Tribakti
Lirboyo hingga kemudian diangkat menjadi Dosen Negeri
di IAIN Surakarta pada awal tahun 2015. Selain mengabdi
di IAI Tribakti dan Ma’had Aly Lirboyo, ia bersama beberapa
teman sewaktu kecil dan beberapa kerabatnya mendirikan
Yayasan Lembaga Pendidikan Islam (YLPI) Hasan Rofi’i
Karangdoro (2011) dan Sekolah Dasar Islam Terpadu (SDIT)
al-Huda Karangdoro (2012) sekaligus menjadi Kepala Sekolah

)
&



Aksin Wijaya, dkk.

pertamanya (2012-2014). Di IAIN Surakarta (sekarang
UIN Raden Mas Said Surakarta), ia merupakan dosen
Akhlak Tasawuf di Prodi Sejarah Peradaban Islam (SPI),
pernah menjabat sebagai Sekertaris Prodi PGMI FITK
TAIN Surakarta (2017-2019), dan sejak tahun 2023 sampai
sekarang diamanahi menjadi Wakil Dekan Kemahasiswaan,
Alumni, dan Kerjasama pada Fakultas Adab dan Bahasa
(FAB) UIN Raden Mas Said Surakarta.

Pada akhir tahun 2019, melalui program beasiswa 5000
Doktor dari Kemenag RI, ia melanjutkan studi Doktoral di
UIN Wali Songo Semarang dengan mengambil konsentrasi
Akhlak-Tasawuf. Ia lulus tahun 2022 dengan predikat
cumlaude. Selama di Surakarta, ia juga aktif di Pusat Studi
PPM-PIN UIN Surkarta (2016-sekarang), LDNU MWC NU
Kartasura (2015-2019), pengasuh Majelis Ta’lim wa Dzikr
Padang Ati dan Pondok Pesantren HM An-Nidzamiyah
Boyolali.

Ali telah melahirkan beberapa karya tulis. Di antara
karya jurnalnya adalah: Falsafah Kalam Ibnu Rusyd: Melacak
sisi Mutiara yang Hilang (2013); Khawarij dan Neo-Khawarij:
studi Perbandingan Falsafah Politik (2014); Tasawuf: Sejarah,
Macdzhab, dan Inti Ajarannya (2015); Genealogi dan Penyebaran
Tharigah Qadiriyah wa Nagsyabandiyah di Jawa (2016); The
Hierarchical Leadership in sufi Order: Duties and Positions of
Imam Khususi (2021); Maqashid al-Syari'ah: Philosophical
Review of The Concept of Thair ibn Asyur (2022); Understanding
and Attitudes of Religious Moderation among Teachers in Al-
Qur'an Education Centers (2024); dan Reconstruction of the
Concept of Morals of KH. Bisri Mustofa Rembang to Support

‘»395\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

the achievement of SDGs Education Quality (2025). Di antara
karya bukunya adalah 99 Mutiara Pesantren (2020); Bertuhan
dengan Akal: Al-Maturidi Epistemologi, Argumentasi, dan
Ajaran (2022); dan Dari Mengenal Lahirlah Kerukunan: 6
Agama Resmi di Indonesia (2023).

Ismail Fahmi Arrauf Nasution lahir di Medan, 29
Agustus 1975 berdomisili di Kota Langsa, Provinsi Aceh.
Saatini sebagai Rektor IAIN Langsa dan Guru Besar dalam
bidang Pemikiran Islam. Hidup dengan seorang Istri (Dr.
Adelina Nasution, M.A.) dan 4 orang Putra dan Putri (Nayla
Afna Sa’adah, Zulfikri Hamdi Arrauf, Nurul Fadlilah Adfah,
dan Mutia Khairunnisa yang tengah kuliah dan belajar).

Lulus S1 Program Studi Tafsir Hadis Jurusan Ushuluddin
STAIN Surakarta (sekarang UIN Raden Mas Said Surakarta)
tahun 1998, lulus S2 di Program Studi Pemikiran Islam
(PEMI) IAIN Sumatera Utara (sekarang UIN Sumatera Utara,
Medan) lulus tahun 2003. Lulus S3 di Program Studi Agama
dan Filsafat Islam (AFI) IAIN Sumatera Utara (sekarang
UIN Sumatera Utara, Medan) tahun 2013. Saat ini adalah
sebagai Rektor IAIN Langsa.

Pengalaman berorganisasi, saat ini diamanahkan menjadi
Ketua Umum Ikatan Sarjana Nahdlatul Ulama (ISNU) Provinsi
Aceh. Pengurus Pusat IKA PMII, bergabung dalam Asosiasi
Dosen Pergerakan (ADP), sebagai Ketua Majelis Pembina
Cabang PMII Kota Langsa dan Sekretaris Dewan Penasihat
Gerakan Pemuda Ansor Kota Langsa. Aktif sebagai Ketua
Ikatan Alumni Resimen Mahasiswa Kota Langsa.

)
sy



Aksin Wijaya, dkk.

Eko Ernada adalah alumni PMII Jember yang kini
berkiprah sebagai dosen dan peneliti di Program Studi
Hubungan Internasional, Fakultas Ilmu Sosial dan IImu
Politik, Universitas Jember (UNEJ). Ia merupakan lulusan
Centre for Arab and Islamic Studies (CAIS) di Australian
National University (ANU) dengan spesialisasi pada kajian
Timur Tengah dan Asia Tengah, dengan fokus penelitian
pada Islam dan hak asasi manusia, diplomasi, gender,
studi kawasan Timur Tengah, komunikasi internasional,
dan pembangunan berkelanjutan. Eko pernah menjabat
sebagai Ketua PCI Nahdlatul Ulama Australia—New Zealand,
Ketua HPPIA (Himpunan Pengajar dan Peneliti Indonesia
di Australia), serta Staf Khusus Menteri Sosial RI Khofifah
Indar Parawansa dan Idrus Marham. Saat ini, ia merupakan
pengurus BPJI PBNU, Dewan Pakar PB IKAPMII, dan anggota
jaringan Regional Centre of Expertise (RCE) on Education
for Sustainable Development yang berafiliasi dengan United
Nations University (UNU) Jepang. Ia juga dikenal sebagai
pendiri UNU Kalimantan Timur dan pemegang sertifikat
internasional penelitian kuantitatif dan kualitatif (CIQnR
& CIQaR).

Sebagai akademisi publik, Eko aktif menulis opini di
media nasional seperti Kompas dan The Jakarta Post, serta
berkontribusi dalam jurnal-jurnal terindeks SINTA dan
Scopus. Beberapa karyanya antara lain Women at the Forefront
of Coastal Resilience (Deepublish, 2025), Nasionalisme dan
Etnopolitik dalam Hubungan Internasional: Konsep, Teori,
dan Aplikasi (Indonesia Emas Group, 2024), dan Religion

\406\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Twenty (R20): Moderatisme, Kemanusiaan, dan Perdamaian
Global (Editor bersama, 2023).

Ali Formen adalah seorang akademisi di Universitas
Negeri Semarang (UNNES) yang memiliki spesialisasi di
bidang Pendidikan Anak Usia Dini, dengan gelar Doktor
dari The University of Auckland, gelar M.Ed. dari Monash
University, dan gelar Sarjana dari Universitas Negeri
Yogyakarta. Riwayat hidupnya mencakup peran akademis
di UNNES. Saat ini menjabat sebagai Koordinator Program
Studi Magister dan Sarjana Pendidikan Anak Usia Dini.

)
g



Daftar Pustaka

Bagian Pertama

1.

leoé\

Moderasi Beragama dalam Pribumisasi Pendidikan

Islam

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi
Pendekatan Integratif-Interkonektif. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2010.

Algar, Hamid. Wahhabisme: Sebuah Tinjauan Kritis.
Jakarta: Yayasan Abad Demokrasi, 2011.

Ali, A. Mukti. Beberapa Persoalan Agama Dewasa Ini.
Jakarta: Rajawali, 1987.

------------ . Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia.
Bandung: Mizan, 1997.

Al-Qardhawi, Yusuf. Al-Khasa’ish al-‘Ammah [i al-
Islam. Beirut: Mu’assasah ar Risalah 1983.

Aziz, Abdul. “Penguatan Kelembagaan dan Literasi
Pendidikan Islam Indonesia Pasca Pandemi
Covid-19”. Materi Webinar Nasional yang
berjudul Penguatan Literasi Webinar.
Diselenggarakan Program Doktoral
Pascasarjana UIN Banten pada tanggal, 13 Juli
2020.

Az-Zuhaili, Wahbah. Qadhaya al-Figh wa al-Fikr al-
Mu’ashir. Beirut: Dar al-Fikr, 2006.

Bizawie, Zainul Milal. “Islam di Indonesia:
Mendialogkan Tradisi, Rekonsiliasi Kultural”,



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

dalam Epilog buku Silang Budaya Islam-Melayu:
Dinamika Masyarakat Melayu Jambi, karya
Pahmi. Jakarta: Kompas, 2017.

Faris, Abu al-Husain Ahmad ibn. Mu’jam Magayis al-
Lughah. Juz VI. Beirut: Dar al-Fikr, 1979.

Hasan, Noorhadi. Islam Politik di Dunia Kontemporer:
Konsep, Genealogi, dan Teori. Yogyakarta: Suka
Press, 2012.

Hilmy, Masdar. “Akar-Akar Transnasionalisme Islam
Hizbut Tahrir Indonesia (HTI)”, ISLAMICA,
Vol.6 No.1 September 2011, 1.

https://conveyindonesia.com/survei-ppim-2018-
menyibak-intoleransi-dan-radikalisme-guru/\

https://id.wikipedia.org/wiki/Sensus_Penduduk_
Indonesia_2010#:~:text=Menurut%20
publikasi%20BPS%20pada%?20
bulan,1%2C49%20persen%20per%20tahun.

https://news.detik.com/berita/d-4787954/imparsial-
ada-31-kasus-intoleransi-di-indonesia-
mayoritas-pelarangan-ibadah

https://regional.kompas.com/
read/2020/08/12/10510041/kronologi-
pembubaran-midodareni-di-solo-keluarga-
diserang-dan-kaca-mobil?page=all

Ichwan, Moch. Nur, “Towards a Puritanical Moderate
Islam: The Majelis Ulama Indonesia and the
Politics of Religious Orthodoxy,” in Martin Van
Bruinessen (Ed.), Contemporary Developments

)
g



Aksin Wijaya, dkk

\404\

in Indonesian Islam: Explaining the ‘Conservative
Turn. Singapore: ISEAS, 2013.

------------ . “MUI Gerakan Islamis, dan Umat
Mengambang”, dalam Maarif, vol.11, No-2 edisi
(Desember 2016), 87-104.

Karim, Khalil Abdul. Al-Juzuru al-Tarikhiyyah li al-
Syariah al-Islamiyyah. Kairo: Sina li al-Nasyr,
1990.

Keputusan Menteri Agama Nomor 183 Tahun 2019
tentang Kurikulum Pendidikan Agama Islam
dan Bahasa Arab pada Madrasah.

Lauziére, Henri. The Making of Salafism: Islamic Reform
in The Twentieth Century. New York: Columbia
University Press, 2016.

Maarif, Ahmad Syafii. Islam dalam Bingkai
Keindonesiaan dan Kemanusiaan: Sebuah Refleksi
Sejarah. Bandung: Mizan Publika, 2009.

Manzhur, Ibnu. Lisan al-Arab. VII. Beirut: Dar as-Sadir,
2001.

Miskawaih, Ibnu. Tahdzib al-Akahlaq. Beirut: Dar al-
Kutub al-Tlmiyyah, 1985.

Muhaimin. Pemikiran dan Aktualisasi Pengembangan
Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Press, 2011.

Nakamura, Mitsuo. Bulan Sabit Muncul dari Balik
Pohon Beringin; Studi tentang Pergerakan
Muhammadiyah di Kota Gede, Yogyakarta.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press,
1983.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Peacock, James L. Muslim Puritan: Reformist Phycology
in South East Asia. Berkeley: University of
California, 1978.

Said, Edward. Al-Alam wa al-Nash wa al-Nagidh “The
World, the Text and the Critic”. Ittihad al-Kitab
al-‘Arabi, 2000.

Schwartz, Stephen. The Two Faces of Islam: The House
of Sa’ud from Tradition to Terror. New York:
Doubleday, 2002.

Simartama, Henry Thomas dkk. Indonesia Zamrud
Toleransi. Jakarta: Pusat Studi Islam dan
Kenegaraan Indonesia, 2017.

Subhan, Arief. Lembaga Pendidikan Islam Indonesia
Abad ke-20: Pergumulan antara Modernisasi dan
Identitas. Jakarta: Kencana, 2012.

Sutiyono. Benturan Budaya Islam: Puritan dan Sinkretis.
Jakarta: Kompas, 2010.

Tim Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. Ensiklopedi
Islam Nusantara: Edisi Budaya. Jakarta:
Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan
Islam Direktorat Jenderal Pendidikan Islam
Kementerian Agama RI, 2018.

Tim Kelompok Kerja (Pokja IMA). Implementasi
Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam.
Jakarta: Kelompok Kerja Implementasi
Moderasi Beragama Direktorat Jenderal
Pendidikan Islam Kementerian Agama
Republik Indonesia Bekerjasama dengan
Lembaga Daulat Bangsa, 2019.

)
&



Aksin Wijaya, dkk.

leoé\

Wahid, Abdurrahman. “Musuh dalam Selimut”,
dalam pengantar editor buku, Ilusi Negara
Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di
Indonesia. Jakarta: Gerakan Bhinneka Tunggal
TIka, The Wahid Institute, dan Maarif Institute,
2009.

Zuhri, Saifudin. Sejarah Kebangkitan Islam dan
Perkembangannya di Indonesia. Bandung: Al-
Maarif, 1979.

Peran Moderasi Beragama dalam Memperkuat

Demokrasi Multikultural di Indonesia: Studi

Kasus Perilaku Politik Masyarakat Linggoasri,

Pekalongan

Acim, Dita Jelia Subagja, Diva Ayu Afiani, Georgy Rio
Pratama, and Fathan Al Kautsar. “Exploring
Cultural Diversity in Indonesia : Models,
Responses, and Multicultural Politics.”
CANDIDATE: Jurnal Sains Politik 1, no. 1
(2023): 35-55.

Ahmadi, Rulam. Metodologi Penelitian Kualitatif.
Yogyakarta: Ar-Ruz Media, 2016.

Akmal, Sunita Br. Sianipar, Nesi Surdikina, and Yessica
Devina Hutabarat. “Interaksi Agama dan Politik
Di Indonesia.” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-
Ilmu Sosial 1, no. June (2024): 117-23.

Ambarwati, Linda Retno Tri dan Hesti Asriwandari.
“Tradisi Sinoman Sebagai Sistem Pertukaran
Sosial di Dalam Pelaksanaan Pesta Pernikahan
Adat Jawa (Studi Pada Masyarakat Transmigrasi



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

di Desa Pasir Jaya Kecamatan Rambah Hilir
Kabupaten Rokan Hulu).” Sustainability
(Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1-14.

Amin, Husna, Fatrawati Kumari, Suraiya IT, Arqom
Koeswanjono, and Ainun Nazriah. “The
Role of Religious and Traditional Leaders
in Maintaining Harmony Among Religious
Communities: Strategy for Implementing the
Religious Moderation Concept in Indonesia.”
International Journal of Religion 5, no. 11
(2024): 2288-94. https://doi.org/10.61707/
sqe7a824.

Arif, Muhammad Khairan. “Moderasi Islam
(Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur’an,
As-Sunnah Serta Pandangan Para Ulama Dan
Fuqgaha.” Al-Risalah 11, no. 1 (2020): 22-43.
https://doi.org/10.34005/alrisalah.v11i1.592.

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Bidang Sosial.
Yogyakarta: Gajah Mada University Press,
1998.

Asrori, Ahmad. “Radikalisme Di Indonesia: Antara
Historisitas Dan Antropisitas.” Kalam 9, no.
2 (2017): 253. https://doi.org/10.24042/Klm.
v9i2.331.

Bakhri, Syamsul, and Muhamad Rifa’i Subhi.
“Empowerment of Strategic Elites in
Establishing Religious Moderation and
Harmony Awareness Villages: Pilot Project of
Linggoasri Village, Kajen District, Pekalongan

.
£



Aksin Wijaya, dkk.

\405\

Regency.” The 4th International Conference on
University Community Engagement (ICON-UCE)
4, no. 1 (2022): 627-33.

Basrowi dan Suwandi. Memahami Penelitian Kualitatif.
Jakarta: Rineke Cipta, 2008.

BM, St. Aisyah. “Konflik Sosial dalam Hubungan Antar
Umat Beragama.” Jurnal Dakwah Tabligh 15, no.
2(2014): 189-208. https://doi.org/https://doi.
org/10.24252/jdt.v15i2.348.

Bungin, Burhan. Penelitian Kualitatif Komunikasi,
Ekonomi, Kebijakan Publik dan Ilmu Sosial
Lainnya. Jakarta: Kencana, 2017.

Denzin, Norman K. & Lincoln, Yvonna S. Handbook of
Qualitative. New Delhi: Sage Publication, 1990.

Djunaidi and Fauzan. Metode Penelitian Kualitatif.
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012.

Hamid, Farid. “Pendekatan Fenomenalogi (Suatu
Ranah Penelitian Kualitatif).” Penelitian
Fakultas Saintek UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
1,no.1(2013): 1-15.

Haryati, Tri Astutik. “TEOLOGI MULTIKULTURAL
(Resolusi Konflik Religiusitas di Indonesia).”
Religia 14, no. 2 (2017). https://doi.
org/10.28918/religia.v14i2.87.

Hefni, Wildani, and Muhamad Khusnul Muna.
“Pengarusutamaan Moderasi Beragama
Generasi Milenial Melalui Gerakan Siswa
Moderat di Kabupaten Lumajang.” Jurnal
SMART (Studi Masyarakat, Religi, dan



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Tradisi) 8, no. 2 (2022): 163-75. https://doi.
org/10.18784/smart.v8i2.1763.

II, Harianto, Zulfitri, and Teguh Satria Amin.
“Implementation of Local Culture, Tradition
and Wisdom Through Social Media in North
Sumatra.” CENDEKIA: Jurnal Ilmu Sosial,
Bahasa dan Pendidikan 1, no. 1 (2021): 1-7.

Irsyam, Mahrus. Ulama dan Partai Politik: Upaya
Mengatasi Krisis. Jakarta: Yayasan
Perkhidmatan, 1984.

Irwan, Syafitri. “Islam dan Politik Identitas: Studi
tentang Pemahaman Nilai-Nilai Pendidikan
Islam.” Jurnal Studi Islam 8, no. 5 (2019): 55.

Jahroh, Siti. “POLITIK KEAGAMAAN DI INDONESIA
(Studi Kedudukan Agama dalam Sistem
Perundang-Undangan di Indonesia).” INRIGHT
Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia 01, no. 01
(2011): 218-39.

Khoeron, Moh. “UIN Gus Dur Kenalkan Praktik
Baik Moderasi Beragama di Linggoasri ke
Mahasiswa Asing,” 2025. https://kemenag.
go.id/internasional/uin-gus-dur-kenalkan-
praktik-baik-moderasi-beragama-di-linggoasri-
ke-mahasiswa-asing-VK7mG.

Maarif, Ahmad Syafii. Islam dan Politik di Indonesia
pada Masa Demokrasi Terpimpin (1959-1965).
Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga Press, 1988.

)
£



Aksin Wijaya, dkk.

Mulkhan, Abdul Munir. Perubahan Perilaku Politik
dan Polarisasi Umat Islam 1965-1987. Jakarta:
Rajawali Press, 1989.

Munck, Jean De. “Human Rights and Capabilities: A
Program for a Critical Sociology of Law.” Critical
Sociology 44, no. 6 (2018): 921-35. https://doi.
org/10.1177/0896920517715764.

Musdalifah, Intan, Hamidah Tri Andriyani,
Krisdiantoro Krisdiantoro, Afif Pradana Putra,
Moh. Ali Aziz, and Sokhi Huda. “Moderasi
Beragama Berbasis Sosio Kultural Pada
Generasi Milenial Desa Balun Kecamatan
Turi Kabupaten Lamongan.” Sosial Budaya 18,
no. 2 (2021): 122. https://doi.org/10.24014/
sb.v18i2.15437.

Nasution, Adnan Buyung. The Aspiration for
Constitutional Government in Indonesia: A Social-
Legal Study of the Indonesian Konstituante 1956-
1959. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1992.

Noer, Deliar. Partai Islam di Pentas Nasional: Kisah dan
Analisis Perkembangan Politik Indonesia 1945-
1965. Bandung: Mizan, 2000.

Nurlaili, Cut Ulfa Millah, and Elya Munawarah
Nasution. “Moderasi Beragama di Indonesia:
Konsep Dasar dan Pengaruhnya.” Moderation :
Journal of Religious Harmony 1, no. 1 (2024):
9-14.

\416\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Pratiwi, Ananda dkk. Indahnya Moderasi Beragama.
Sulawesi Selatan: IAIN Parepare Nusantara
Press, 2020.

Rahayu, Luh Riniti, and Putu Surya Wedra Lesmana.
“Moderasi Beragama di Indonesia.” Intizar 25,
no. 2 (2019): 95-100.

Rohadi, Ayub dan Sri Wurini Ardhya. “Religious
Moderation in A Multicultural Society.” Jurnal
Penelitian dan Pemikiran Keislaman 12, no. 2
(2025): 108-15.

Saadah, Nur Alawiyatus, and Shafira Jazif putri.
“Tradisi Aqiqah dan Tedhak Siten di Desa
Linggoasri Kecamatan Kajen Kabupaten
Pekalongan.” Jurnal Budaya Nusantara 6, no. 2
(2023): 268-74. https://doi.org/10.36456/jbn.
vol6.n02.7252.

Sabella, Epiphan Zachariah, and Edward T. Hall.
“Beyond Culture.” Contemporary Sociology,
1978. https://doi.org/10.2307/2064404.

Setyaningrum, Gus Miyana Nela, and Agus Cahyono.
“Strategi Adaptasi Masyarakat Non Hindu Pada
Pertunjukan Ogoh-Ogoh di Desa Linggoasri
Kecamatan Kajen Kabupaten Pekalongan.”
Jurnal Seni Tari 8, no. 1 (2019): 83-94. https://
doi.org/10.15294/jst.v8i1.31438.

Smith, Louis M. “Biographical Method”, dalam
Norman K. Denzim & Yvonna S. Lincoln (Ed.).
Handbook of Qualitative Research. California:
Sage Publication, 286-305, 1994.

)
i



Aksin Wijaya, dkk.

Sonjaya, Adang, and Budi Rahayu Diningrat. “Relasi
Agama dan Politik di Indonesia.” JCIC : Jurnal
CIC Lembaga Riset dan Konsultan Sosial 5, no.
1 (2023): 21-28. https://doi.org/10.51486/
jbo.v5i1.82.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan
R&D. Bandung: Alfabeta, 2011.

Sukidin, Choirul Hudha, and Basrowi. “Shaping
Democracy in Indonesia: The Influence of
Multicultural Attitudes and Social Media
Activity on Participation in Public Discourse
and Attitudes toward Democracy.” Social
Sciences and Humanities Open 11, no. March
(2025): 101440. https://doi.org/10.1016/j.
ssaho0.2025.101440.

Syamsuddin, Akbar. “Konflik Sosial dalam Perspektif
Sosiologi Agama.” Sustainability (Switzerland)
11, no. 1 (2019): 1-14.

Syamsuddin, M. Din. Islam dan Politik Era Orde Baru.
Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001.

Tim Penyusun Kementerian Agama. Moderasi
Beragama. Kementerian Agama. Vol. 53.
Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian
Agama, 2019.

Waseso, H P, and A Sekarinasih. “Moderasi Beragama
Sebagai Hidden Curriculum di Perguruan
Tinggi.” Educandum, 2021, 91-103. https://
blamakassar.e-journal.id/educandum/article/
view/490.

\412\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Yusuf, Muri. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif
dan Gabungan. Jakarta: Prenadamedia Grup,
2017.

Zuhraini. “Islam: Negara, Demokrasi, Hukum, dan
Politik.” Analisis; Jurnal Studi Keislaman 14, no.
1(2014): 29-58.

Moderasi Beragama yang Kosmopolit: Mencegah

Konflik dalam Masyarakat Sodong yang Harmoni

Abu Isyah, al-Amir Mahfuz. Al-Wasatiyah fi al-Islam:
Dirasah Hawla Manhaj al-Wasatiyah al-
Islamiyah, Fikran wa Mumarasatan. Kairo: Dar
al-Basya’ir, 2015.

Abu Zaid, Nasr Hamid. Al-Imam al-Syafi’i wa Ta’sis
al-Ideologiyah al-Wasatiyah. Kairo: Maktabah
Madbuli, 1996.

El Fadhl, Khaled Abou. Speaking In God’s Name: Islamic
Law, Authority and Women. England: Oneworld
Oxford, 2003.

Rasyid, Qadi Abdur. AI-Manhaj al-Islami li al-Wasatiyah
wa al-T'tidal. Kairo: Dar al-Salam, 2010.

Rasik, Ali Abdur. Al-Islam wa Usul al-Hukmi, al-Khilafah
wa al-Hukummabh fi al-Islam. Kairo: Syirkah
Mahimah, 1925.

Saifuddin, Lukman Hakim. “Sambutan Menteri Agama
Republik Indonesia”, Moderasi Beragama.
Jakarta: Kemenag, 2019.

Soros, Abdul Karim. Bast Tajribah al-Nabawiyah. Beirut:
Dar al-Jadid, 2009.

)
s



Aksin Wijaya, dkk.

4.

\414\

Tarabichi, George. Min Islam al-Qur'an ila Islam al-
Hadits, al-Nasy'ah al-Musta'nafah. Beirut: Dar
al-Saqi, 2011.

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan: Nilai-
Nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan.
Jakarta: The Wahid Institute, 2007.

Wijaya, Aksin. Dari Membela Tuhan ke Membela
Manusia: Kritik atas Nalar Agamaisasi Kekerasan.
Bandung: Mizan, 2018.

———————————— . “Menafsir al-Qur’an Secara Bijak: Beruswah
Hasanah pada Cara Berkomunikasi Tuhan”
dalam Aksin Wijaya (penyunting). Dinamika
Pemikiran dan Kehidupan Beragama di Indonesia.
Yogyakarta: IRCiSod.

———————————— . Fenomena Berislam: Genalogi dan Orientasi
Berislam Menurut al-Qur'an. Yogyakarta:
IRCiSoD, 2022.

———————————— . Hidup Beragama dalam Sorotan UUD 1945
dan Piagam Madinah. Ponorogo: STAIN Po
Press, 2009.

———————————— . Kontestasi Merebut Kebenaran Islam di
Indonesia: Dari Berislam secara Teologis ke
Berislam secara Humanis. Yogyakarta: IRCiSoD,
2019.

Menangkal Radikalisme pada Perguruan Tinggi

Islam Unggul di Jawa Timur

Akhmadi, Agus. 2019. “Moderasi Beragama dalam
Keragaman Indonesia,” Inovasi-Jurnal Diklat
Keagamaan 13, no. 2 (2019): 45-55.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Al-Qardhawi, S.Y. 1986. Al-Shahwah al-Islamiyah bayn
al-Juhud wa al-attarruf. Kairo: Bank al-Taqwa.

Aminah, Siti. 2015. “Merajut Ukhuwah Islamiyah
dalam Keanekaragaman Budaya dan Toleransi
Antar Agama”. Jurnal Cendekia Vol. 13 No. 1
Januari 2015.

Amiruddin, M. Hasbi. Konsep Negara Islam Menurut
Fazlur Rahman.

Amrullah, Taufik. 2008. KAMMI Menuju Muslim
Negarawan. Bandung: Muda Cedikia.

Arifianto, Alexander R. 2019. “Islamic Campus
Preaching Organizations in Indonesia:
Promoters of Moderation or Radicalism?” Asian
Security 15, no. 3 (2019): 323-42.

Ariwidodo, E. 2017. “Shifting Paradigm of Modern
Islam Fundamentalism as Islamized Space
Autonomy in Indonesia”. Kars Journal of Social
and Islamic Culture, 249-283.

Asrori, A. 2015. “Radikalisme di Indonesia: Antara
Historisitas dan Antropisitas”. Kalam: Jurnal
Studi Agama dan Pemikiran Islam (2), 253-268.
5.

Bakir, M. & K Othman. 2017. “A Conceptual Analysis
of Wasatiyyah (Islamic Moderation-IM)
from Islamic Knowledge Management (IKM)
Perspective”. Revelation and Science, 7(1).

Bogdan, R. C. Bicklen dan Sari Knoop. 1982. Qualitative
Research for Education and Introduction to Theory
and Method. Boston: Allyn and Bacon.

)
s



Aksin Wijaya, dkk.

\415\

Bogdan, R.C. & S.J. Taylor. 1992. Pengantar Metode
Penelitian Kualitatif. Surabaya: Usaha Nasional.

Caswita. 2019. “Kurikulum Tersembunyi dalam
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam,”
EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama
Dan Keagamaan 17, no. 3 (2019).

Cohen, L. & L. Manion. 1994. Research Methods in
Education. London: Rautledge.

Darlis. 2017. “Mengusung Moderasi Islam di Tengah
Masyarakat Multikultural”. Rausyan Fikr,
Vol.13 No. 2 Desember, 225-255.

Departemen Agama RI. 2012. Moderasi Islam. Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf al-Quran.

Dubrin, A. J. 2001. Leadership: Research Findings,
Practices, and Skills. Boston: Houghton Mifflin
Company.

Ekawati, Mundzier Suparta, dan Khaeron Sirin. 2019.
“Moderasi Kurikulum Perguruan Tinggi Islam
dalam Deradikalisasi Agama di Indonesia,”
Istigro 16, no. 01 (2018): 139-78.

Fahrudin. 2019. Pentingnya Moderasi Beragama bagi
Penyuluh Agama. Jakarta: Republika.

Fauzi, Ahmad. 2018. “Moderasi Islam untuk Peradaban
dan Kemanusiaan.” Jurnal Islam Nusantara 2.2
(2018), 233.

Glasser, B.G. & A.L. Strauss. 1974. The Discovery
of Grounded Theory Strategies for Research.
Chicago: Aldine Publishing Company.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Gorton, R.A. 1976. School Administration: Challenge
and Opportunity for Leadership. Dubuque Lowa:
Wm.C. Brown Company.

Hafid, W. 2020. Geneologi Radikalisme di Indonesia:
Melacak Akar Sejarah Gerakan Radikal”. Al-
Tafaqquh: Journal of Islamic Law, Fakultas Agama
Islam UMI 1(1). 31-46.

Hanafi, H. 2000. Islam in The Modern World: Tradition,
Revolution and Culture. Kairo: Dar Kebaa
Bookshop.

Harto, Kasinyo and Tastin. 2019. “Pengembangan
Pembelajaran PAI Berwawasan Islam
Wasatiyah: Upaya Membangun Sikap Moderasi
Beragama Peserta Didik.” At-Ta’lim, no. 1
(2019).

Hasani, I. & B.T. Naipospos. 2010. Radikalisme Agama di
Jabodetabek & Jawa Barat: Implikasinya terhadap
Jaminan Kebebasan Beragama/Berkeyakinan.
Jakarta: Pustaka Masyarakat.

Hefni, Wildani. “Moderasi Beragama dalam Ruang
Digital: Studi Pengarusutamaan Moderasi
Beragama di Perguruan Tinggi Keagamaan
Islam Negeri”. Jurnal Bimas Islam Vol. 13 No.
1, 2657-1188; (online) 1978-9009.

Higmatunnisa, Hani. 2020. “Penerapan Nilai-Nilai
Moderasi Islam dalam Pembelajaran Fiqgih di
PTKIN Menggunakan Konsep Problem Basic
Learning,” JIPIS 29, no. 1 (2020): 27-35,

)
&2



Aksin Wijaya, dkk

\415\

https://doi.org/https://doi.org/ 10.33592/
jipis. v29i1.546.

Huda, U. 2019. “Strategi Penanggulangan Radikalisme
di Perguruan Tinggi”. Jurnal An-Nidzam, 5(1),
52.

Irama, Yoga and Mukhammad Zamzami. 2021. “Telaah
atas Formula Pengarusutamaan Moderasi
Beragama Kementerian Agama Tahun 2019-
2020,” KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal
Dialogis Ilmu Ushuluddin 11, no. 1 (2021):
65-89.

Jalwis. 2021. “Sosialisasi Menangkal Radikalisme
di Kalangan Mahasiswa”. Altifani: Jurnal
Pengabdian Masyarakat Fakultas Ushuluddin
Adab dan Dakwah Volume 1, No. 1.

Kamali, M. Hasyim. 2015. “The Middle Path of
moderation in Islam: The Qur’anik Principle of
Wasathiyah. Oxford: Oxford University Press.

Kartodirdjo, S. 1985. Ratu Adil. Jakarta: Sinar Harapan.

Kementrian Agama RI. 2015. Naskah Akademik
bagi Penyuluh Agama. Jakarta: Puslitbang
Kehidupan Keagamaan.

———————————— . 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang dan Diklat, Kementerian Agama RI.

———————————— . 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RIL.

Khammami, Z. 2002. Islam Radikal, Pergulatan Ormas-
Ormas Islam Garis Keras di Indonesia. Jakarta:
Teraju.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

LaKIP. 2011. Hasil Survei LaKIP tentang Kekerasan
Bermerek Agama di Kalangan Pelajar.
sccollection.blogspot.co.id.

Lincoln, Y.S. & E.G. Guba. 1985. Naturalistic Inquiry.
New Delhi: Sage Publication, Inc.

Luthans, Fred. 2002. Organizational Behavior.
Singapore: McGrawHill International Editions.

Maarif Institute. 2017. Ringkasan Eksekutif Penelitian
Penguatan Institusi Sekolah Melalui Kebijakan
Internal Sekolah yang Mengokohkan Kebinekaan:
Kota Banda Aceh, Kabupaten Lebak, Kabupaten
Cianjur, Kabupaten Sukabumi, Kota Surakarta,
Kota Mataram, dan Kota Makassar.

Maarif, Nurul H. 2017. Islam Mengasihi Bukan
Membenci. Bandung: Mizan Pustaka.

Mantja, W. 2003. Etnografi Desain Penelitian Kualitatif
dan Manajemen Pendidikan. Malang: Wineka
Media.

Mas’ud, A. 2018. Strategi Moderasi Antarumat
Beragama. Jakarta: Kompas.

Masdugqi, I. 2013. “Deradikalisasi Pendidikan Islam
Berbasis Khazanah Pesantren”. Jurnal
Pendidikan Islam 2(1). 1-20.

Miles, M.B & A.M. Huberman. 1992. Analisis Data
Kualitatif. Jakarta: Ul-Press, 1992.

Misrawi, Zuhairi. 2010. Hadratussyaikh Hasyim Asy ari:
Moderasi, Keutamaan, dan Kebangsaan. Jakarta:
Kompas Media Nusantara.

)
s



Aksin Wijaya, dkk.

\426\

Muchith, M. Saekan. 2007. Ilmu Pendidikan Islam.
Kudus: STAIN Kudus Press.

———————————— . 2016. “Radikalisme dalam Dunia
Pendidikan”. Addin, Vol. 10, No. 1, Februari,
173-174.

Muhaimin, A. G. 2004. Damai di Dunia, Damai untuk
Semua: Perspektif Berbagai Agama. Proyek
Peningkatan Pengkajian Kerukunan Hidup
Umat Beragama, Puslitbang.

Najib, Emha Ainun. “Diskontinuitas Sejarah
Kepemimpinan Sebagai Akar Masalah”,
caknun.com diakses pada Selasa, 14 September
2021,17.19 WIB.

Ngainun, N. 2014. Islam dan Pluralisme Agama-
Dinamika Perebutan Makna.

Noor, N. M. 2015. Manual Etika Lintas Agama untuk
Indonesia.

Northouse, P.G. 2003. Leadership: Theory and Practice.
New Delhi: Response Book.

Nur, Askar. 2021. “Fundamentalisme, Radikalisme
dan Gerakan Islam di Indonesia: Kajian
Kritis Pemikiran Islam”, Al-Ubudiyah, Jurnal
Pendidikan dan Ilmu ke-Islaman, Vol. 2. No. 1.

Patton, M.Q. 1980. Qualitative Evaluation Methods.
London: Sage Publications.

Rais, Amien. 1996. Cakrawala Islam. Bandung: Mizan.

Rosyid, Abdul. 2022. Tarbawi, Vol. 5 No. 2 Agustus
2022 e-ISSN 2715-4777 p-ISSN 2088-5733.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Rubaidi, A. 2007. Radikalisme Islam, Nahdlatul Ulama
Masa depan Moderatisme Islam di Indonesia.
Yogyakarta: Logung Pustaka.

Sahri. 2019. “Radikalisme Islam Di Perguruan Tinggi
Perspektif Politik Islam”. Al-Daulah: Jurnal
Hukum Dan Perundangan Islam Volume 6,
Nomor 1, April 2016.

Saihu and Marsiti. 2019. “Pendidikan Karakter dalam
Upaya Menangkal Radikalisme Di SMA Negeri
3 Kota Depok, Jawa Barat,” Andragogi: Jurnal
Pendidikan Islam Dan Manajemen Pendidikan
Islam 1, no. 1 (2019): 23-54.

Salamah, Nur dkk. 2020. “Upaya Menyemai Moderasi
Beragama Mahasiswa IAIN Kudus Melalui
Paradigma Ilmu Islam Terapan”. QUALITY
Volume 8, Nomor 2, 269-290.

SETARA Institute. 2015. Laporan Survey Toleransi
Siswa SMA Negeri di Jakarta dan Bandung Raya.
Jakarta: Setara Institute.

------------ . 2016. Laporan Survey Toleransi Siswa SMA
Negeri di Jakarta dan Bandung Raya. Jakarta:
Setara Institute.

Setiyadi, Alif Cahya. 2012. “Pendidikan Islam dalam
Lingkaran Globalisas”. Jurnal Vol. 7, No. 2,
Desember 2012.

Shihab, A. 1999. Islam Inklusif. Bandung: Mizan.

Sholikhudin, Anang. 2017. “Merebut Kembali Kejayaan
Islam Analisis Internal dan Eksternal Penyebab
Kemunduran Islam”, Al-Murabbi: Jurnal

)
&



Aksin Wijaya, dkk.

Pendidikan Agama Islam, Volume 3, Nomor 1,
Desember 2017.

Siroj, Said Aqgil. 2013. “Tasawuf Sebagai Basis Tasamuh:
Dari Social Capital Menuju Masyarakat
Moderat”. Al-Tahrir vol.13 No.1 (Mei 2013).

Syatar, Abdul, Muhammad Majdy Amiruddin, Islamul
Hagq, Arif Rahman. 2020. “Darurat Moderasi
Beragama di Tengah Pandemi Corona Virus
Desease 2019 (Covid-19)”, Kuriositas: Media
Komunikasi Sosial dan Keagamaan Vol. 13 No.1,
h.1-13.

Tim Penulis. 2019. Preventing Radicalism in Campus:
UNESA Anti Radikalisme. Surabaya: Pusat
Pembinaan Ideologi Universitas Negeri
Surabaya.

Turmudi, E. 2005. Islam dan Radikalisme di
Indonesia. Jakarta: LIPI Press.

Wahid Foundation. 2016. “RI Masih Rentan
Intoleransi, Wahid Foundation Sampaikan
Enam Rekomendasi.” wahidfoundation.org.

Yedi, Qowaid, and Ridwan Fauzi. 2019. “Internalisasi
Nilai Moderasi Melalui Pendidikan Agama
Islam di Perguruan Tinggi Umum,” Edukasi 17,
no. 2 (2019): 294708.

5. Manual Tafsir Moderasi, Upaya Menangkal Tafsir
Manipulatif Kaum Radikalis
Al-Jabiri, Muhammad Abed. Ad-Din wa ad-Dawlah wa
Tathbiq asy-Syariah. Beirut: Markaz Dirasah
al-Wahdah al-Arabiya.

\422\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

------------ . Al-Mas'alah ats-Tsaqafiyah. Beirut: Markaz
Dirasah al-Wahdah al-Arabiya.

Ath-Thabari, Abi Abdillah Muhammad bin Ahmad
bin Abi Bakar. Jami’ al-Ahkam al-Quran. Juz 7.
Lebanon: Ar-Risalah Publishers, 2006.

———————————— . Jami’ al-Ahkam al-Qur'an. Juz 16. Lebanon:
Ar-Risalah Publishers, 2006.

------------ . Jami’ al-Ahkam al-Qur'an. Juz 5. Lebanon:
Ar-Risalah Publishers, 2006.

Katsir, Abu al-Fida’ Ismail bin. Tafsir al-Qur'an al-
Azhim. Juz 1. Riyadh: Dar Thayyibah lin Nasyr
wat Tawzi’, 1999.

———————————— . Tafsir al-Quran al-Azhim. Juz 5. Riyadh: Dar
Thayyibah lin Nasyr wat Tawzi’, 1999.

———————————— . Tafsir al-Quran al-Azhim. Juz 6. Riyadh: Dar
Thayyibah lin Nasyr wat Tawzi’, 1999.

Shihab, M. Quraish. Membumikan al-Qur’an 2:
Memfungsikan Wahyu dalam Kehidupan.
Jakarta: Lentera Hati, 2011.

Subeih, Muhammad Ali. Al-Farg bain al-Firaq. Kairo.

Sosial-Historis dan Kebijakan Moderasi Beragama

di Kota Kediri

Munif, Achmad, Setiawan, & Z. S. Miranina. 2024.
“Moderasi Beragama dan Pengaruhnya
terhadap Kerukunan Umat Beragama di
Kota Kediri”. Realita: Jurnal Penelitian Dan
Kebudayaan Islam, 22(1), 61-91. https://doi.
org/10.30762/realita.v22i1.261.

)
g



Aksin Wijaya, dkk.

\424\

Pratama, T. A. & N. Harahap. 2024. “Peran Komunikasi
Interkultural dalam Penguatan Moderasi
Beragama Pada Masyarakat Kota Medan:
Analisis FKUB di Medan”. Jurnal Indonesia:
Manajemen Informatika Dan Komunikasi, 5(2),
2081-2095.

Setiyani, Wiwik. 2024. Tradisionalis Inklusif Versus
Eksklusif pada Masyarakat Lokal. Surabaya:
UINSA Press.

Subakir, A. & A. K. Mustamir. 2020. “Gerakan Moderasi
Islam dalam Perspektif Deteksi Dini: Studi
Gerakan Pemuda Ansor Kota Kediri”. Tribakti:
Jurnal Pemikiran Keislaman, 31(2), 187-201.
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i2.1013.

Subakir, Ahmad dkk. 2019. Potret Kerukunan Umat
Beragama di Kota Kediri. Kediri: IAIN Kediri
Press.

Subakir, Ahmad. 2020. Rule Model Kerukunan Umat
Beragama di Indonesia. Bandung: Cendekia
Press.

Wakhidah, Nur dkk. 2024. “Urgensi Aturan Agama
Lokal Berbasis Hak Asasi Manusia: Studi
Etnografi Praktik Beragama Komunitas
Samin di Jawa Tengah”. I[ERJ: Interdisciplinary
Explorations in Research Journal, 2(1), 418-436.

Wulandari, Putri dkk. 2024. “Potret Kampung
Moderasi Beragama Kelurahan Pakelan Kota
Kediri”. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial,
18(1).



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Bagian Kedua

1. Kritik atas Nalar al-Qur’an Feminis Muslim:
Menegosiasikan Keadilan Gender al-Qur’an
dengan Pembaca dan Masyarakat
Abu Syuqqgah, Abdul Halim Muhammad. Tahrir Marah

fi Asyri al-Risalah: Risalah an al-Marati Jamiatan
li nusus al-Qur’an wa Saheh al-Bukhari wa
Muslim, cet. ke-2. Kairo: Dar al-Qalam, 2010.

Anwar, Atin. Femnisme Islam: Genealogi, Tantangan,
dan Prospek di Indonesia, terj. Nina Nurmila.
Bandung: Mizan, 2021.

Audah, Jasr. Al-Ijtihad al-Magasyidi: min al-Tashawwur
al-Ushuluiila al-Tanzil al-Amali. Beirut-Lebanon:
al-Syabkah al-Arabiyah, 2013.

Al-Asymawi, Muhammad Said. Al-Islam al-Siyasi, cet.
ke-5. Beirut-Lebanon: al-Intisyar al-Arabi,
2004.

Akyol, Mustafa. Reopening Muslim Minds, terj. Nina
Nurmila. Bandung: Mizan, 2023.

Amin, Qasim. AI-A’'mal al-Kamilah, cet. ke-3. Kairo: Dar
al-Syurugq, 2006.

Al-Amiri, Sulthan bin Abdurrahman. Qadhaya al-
Hurriyah: Bahtsun fi Mafhumi al-Hurriyah fi al-
Islam wa Falsafatuha wa Ab’atuha wa Hududuha,
cet. ke-3. Kairo: Markas al-Arabi li al-Dirasah
al-Insaniyah, 2013.

Anwar, Etin. Jati Diri Perempuan dalam Islam. (Bandung:
Mizan, 2017.

y
A



Aksin Wijaya, dkk.

Barlas, Asma. Cara al-Qur'an Membebaskan Perempuan,
terj. R. Cecep Lukman Yasin. Jakarta: Serambi,
2003.

Al-Banna, Jamal. Jawazu Imamati al-Marati li al-Rijal,
wa Magalat Ukhra. Kairo: Dar al-Syuruq, 2011.

Baltaki, Muhammad. Makanatul Mar'ah fi al-Qur'an
al-Karim wa al-Sunnah al-Shahihah: al-Huquq
al-Siyasiyah wa al-Ijtima’iyah wa al-Syakhshiyah
li al-mar’ati fi al-Mujtama’ al-Islami. Kairo: Dar
al-Salam, 2000.

———————————— . Minhaju Umar bin Khaththab fi al-Tasyri’:
Dirasah Mustau’abah li Fighi Umar wa
Tanzimatihi, cet. ke-3. Kairo: Dar al-Salam,
2006.

Berry, David. Pokok-Pokok Pikiran dalam Sosiologi, ter;.
Paulus Wirutomo, cet. ke-3. Jakarta: Rajawali
Press, 1995.

Duderija, Adis. “Contemporary muslim Male Reformist
thought and gender equality affirmative
interpretation of Islam”, Jurnal Feminist
Theology 2020, vol.28, 161-181, https://
DOI:10.117/066735019866076.

Engineer, Asghar Ali. Pembebasan Perempuan, terj. Agus
Nuryatno, cet. ke-2. Yogyakarta: LKiS, 2007.

------------ . Hak-hak Perempuan dalam Islam, terj.
Farid Wajidi dan Cici Farha Assegaf, cet. ke-2.
Yogyakarta: LSPPA, 2000.

Fagih, Mansur. Analisis Gender dan Transformasi Sosial,
cet. ke-8. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.

\425\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Hasan, Hamka, Asep S. Jahar, Nasaruddin Umar,
Irwan Abdullah, “Polygamy: Uncovering the
effect of patriarchal ideology on gender-biased
interpretation”, Theological Studies, Vol. 78, No
4, a7970 DOI: https://doi.org/10.4102/hts.
v78i4.7970.

Hanafi, Hassan. Hishar al-Zaman: al-Madi w al-
Mustagbal (Ulum). Kairo: Markaz al-Kitab li
al-Nasyr, 2006.

Hasyim, Syafiq. Bebas dari Patriarkhisme Islam. Depok:
Kata Kita, 2010.

Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama:
Sebuah Kajian Hermeneutika. Jakarta:
Paramadina, 1996.

Howard, J. Hermeneutika, Wacana Analitik, Psikososial,
dan Ontologis. Bandung: Yayasan Nuansa
Cendikia, 2000.

Hubeis, S. dalam Dawam Raharjo (penyunting).
Reformasi Politik: Dinamika Politik Nasional
dalam Arus Politik Global. Jakarta: Intermasa,
1997.

Ismail, Faisal. Dinamika Kerukunan Antarumat
Beragama. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014.

———————————— . Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur dan
Struktur. Yogyakarta: LESFI, 2004.

Al-Jamal, Bassam (penyunting). Muhamawalatu Tajdid
al-Fikr al-Islami, al-Juz al-Thani, Majmu'ah min
al-Bakhisin. Rabat Aqdal, Maroko: Mu’assasah
al-Mukminun bila Hududin, 2016.

)
g



Aksin Wijaya, dkk

\425\

Jum’ah, Ali. Al-Islam wa al-Musawah, bayna al-Wagqi’ wa
al-Ma’mul. Kairo: Dar al-Imbi’ath li al-Nasyr,
2020.

Kadir, Fagihuddin Abdul. Perempuan bukan Sumber
Fitnah: Mengkaji Ulang Hadis dengan Metode
Mubadalah. Bandung: Afkaruna, 2021.

Kailan. Filsafat Bahasa: Masalah dan Perkembangannya.
Yogyakarta: Paradigma, 1998.

Keddie, Amanda. “Disrupting (gendered) Islamophobia:
the practice of feminist ijtihad to support the
agency of young Muslim women”, Journal of
Gender Studies, 2016 http://dx.doi.org/10.10
80/09589236.2016.1243047.

Kerap, A. Sonny dan Mikhael Dua. Ilmu Pengetahuan:
Sebuah Tinjauan Filosofis. Yogyakarta: Kanisius,
2001.

Khuddari, Majid. Teologi Keadilan Perspektif Islam, ter].
Muchtar Zoemi dan Joko S. Kahhar. Surabaya:
Risalah Gusti, 1999.

Kurzman, Charles (penyunting). Al-Islam al-Librali:
Kitabun Marji’iyyun, terj. Mahmud al-Maraghi
dan Muhammad Darraj. Lebanon-Beirut: al-
Muassasah al-Arabiyah li al-Fikr wa al-Ibda’,
2017.

Koburtay, Tamer, Tala Abuhussein, Yusuf M. Sidani.
“Women Leadership, Culture, and Islam:
Female Voices from Jordan”, Journal of Business
Ethics 183, 347-363 (2023). https://doi.
org/10.1007/s10551-022-05041-0.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Mernisi, Fatimah. Menengok Kontroversi Peran
Wanita dalam Politik, terj. M. Masyhur Abadi.
(Surabaya: Dunia Ilmu, 1997.

Mustaqim, Abdul. Al-Tafsir al-Magqashidi: al-Qadhaya
al-Mu’ashirah fi Dawi al-Qur'an wa al-Sunnah
al-Nabawiyah. Yogyakarta: Idea Press, 2020.

Muththahhari, Murtadha. Keadilan Ilahi: Asas Dunia
Pandangan Dunia Islam, terj. Agus Efendi, edisi
baru, cet. ke-2. Bandung: Mizan, 2009.

Murata, Sachiku. The Tao of Islam: Kitab Rujukan tentang
Relasi Gender dalam Kosmologi dan Teologi Islam,
terj. Rahmani Astuti dan M. S. Nasrullah, cet.
ke-6. Bandung: Mizan, 1998.

Nasr, Seyyed Hussein. Pengetahuan dan Kesucian.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997.

Palmer, Richard E. Hermeneutics: Interpretation
Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger and
Gadamer. Evanston: Northwestern University
Press, 1996.

Al-Qabbanji, Ahmad. Al-Mar'atu: al-Mafahim wa al-
Huqugq, Qira’ah Jadidah li Qadhaya al-Marati fi
al-Khithab al-Dini. Beirut-Lebanon: Al-Intishar
al-Arabi, 20009.

Rawl, John. A Theory of Justice (Teori Keadilan):
Dasar-dasar Filsafat Politik untuk Mewujudkan
Kesejahteraan Sosial dalam Negara, terj. Uzair
Fauzen, Heru Prasetyo, cet. ke-2. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2011.

)
s



Aksin Wijaya, dkk.

\436\

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of
an Intelektual Tradition. Chicago: The University
f Chicago Press, 1982.

Ramzy, Ismath, Mohammad, and Simin Ghavifekr.
“Women Quazi in a Minority Context: An
Overview of Sri Lankan Experience”, Societies
9, no. 1: 13, 2019. https://doi.org/10.3390/
s0c9010013.

Rasool, Shahana & Muhammed Suleman. 2016.
“Muslim women overcoming marital violence:
breaking through ‘structural and cultural
prisons”, created by religious leaders, Agenda,
30:3, 39-49.

Ricouer, Paul. Hermeneutika Ilmu sosial. Yogyakarta:
Kreasi Wacana, 2006.

Samsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan Pengembangan
Ulum al-Qur’an, edisi ke-2. Yogyakarta:
Pesantren Nawasea Press, 2017.

———————————— . “Pendekatan Ma‘Na-Cum-Maghza Atas
Al-Qur’An: Paradigma, Prinsip Dan Metode
Penafsiran”, Pidato Pengukuhan Guru Besar
Dalam Bidang Ilmu Tafsir Disampaikan di
Hadapan Sidang Senat Terbuka Universitas
Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta
Rabu, 7 September 2022.

Supriyadi, Tedi, Julia, dan Endis Firdaus. 2019. “The
Problem of Gender Equality: A Reconstruction
of Islamic Doctrine”. Journal of Social Studies



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Education Research. Vol. 10, Issue 2, Pages 91-
110.

Subhan, Zaituna. Tafsir Kebencian: Studi Bias Gender
dalam Tafsir al-Qur'an. Yogyakarta: LKiS, 1999.

Al-Ulwani, Zainab Thaha. Al-Usratu fi Magashid al-
Syari‘ah: Qira’ah fi Qadhaya al-Zawaj wa al-
Thalaq fi Amerika. USA: International Institute
of Islamic Thought, 2012.

Umar, Nasaruddin, “Menimbang Hermeneutika
Sebagai Manhaj Tafsir”, dalam jurnal Studi
Qur’an, PSQ, Jakarta, vol. 1, no. 1, Januari
2006.

------------ . Argumen Kesetaraan Gender: Perspektif al-
Qur'an. Jakarta: Paramadina, 2001.

Wadud, Amina. Quran and Woman, Rereading the Sacred
Text from a Woman’ Perspective, cet. 1. New York:
Oxford University Press, 1999.

———————————— . Qur'an Menurut Perempuan: Meluruskan bias
Gender dalam Tradisi Tafsir, terj. Abdullah Ali.
Jakarta: Serambi.

Wijaya, Aksin. Satu Islam Ragam Epistemologi.
Yogyakarta: IRCiSoD, 2020.

———————————— . Fenomena Berislam: Genealogi dan Orientasi
Berislam Menurut al-Qur'an. Yogyakarta:
IRCiSoD, 2022.

———————————— . Visi Pluralis-Humanis Islam Faisal Ismail.
Yogyakarta: Dialektika, 2016.

y



Aksin Wijaya, dkk.

\432\

------------ . Menafsir Kalam Tuhan: Kritik Ideologis
Interpretasi al-Qur'an Ibnu Rusyd. Yogyaarta:
IRCiSoD, 2021.

———————————— . “Maqashidi Tafsir: Uncovering and
Presenting Maqashid Ilahi-Qur’ani into
Contemporary Conteks”, Al-Jamiah, Vol. 59,
No. 2/2021.

Ya’qub, Ali Mustafa. Imam Perempuan, cet. ke-3.
Jakarta: Pustaka Firdaus, 2007.

Zagsuq, Mahmud Hamdi. Al-Din li al-Hayah. Kairo: Dar
al-Rasyad, 2010.

Keadilan Gender sebagai Pilar Moderasi Beragama:

Studi Kritis atas Diskursus Islam Kontemporer

Ahmed, T., A. Bahri, And A. Sana. “Can A Uniform
Civil Code Address Injustices For Muslim
Women In India?” Manchester Journal Of
Transnational Islamic Law And Practice 19,
No. 4 (2024): 94-111. Scopus. Https://Www.
Scopus.Com/Inward/Record.Uri?Eid=2-S2.0-
85192252488&Partnerid=40&Md5=7bd5c75
26273100aeb364f5756e94138.

Alam, M. “A Collaborative Action In The
Implementation Of Moderate Islamic Education
To Counter Radicalism.” International Journal
Of Innovation, Creativity And Change 11, No.
7 (2020): 497-516. Scopus. Https://Www.
Scopus.Com/Inward/Record.Uri?Eid=2-52.0-
85081736002&Partnerid=40&Md5=844101
847bf38dcbe4953e95cbb5bb58.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Al-Mannai, S.S. “The Misinterpretation Of Women’s
Status In The Muslim World.” Digest Of
Middle East Studies 19, No. 1 (2010): 82-91.
Scopus. Https://Do0i.Org/10.1111/J.1949-
3606.2010.00007.X.

Arat, Y. “Religion, Politics And Gender Equality
In Turkey: Implications Of A Democratic
Paradox?” Third World Quarterly 31, No. 6
(2010): 869-84. Scopus. Https://Doi.Org/10.
1080/01436597.2010.502712.

“AS THE FOUNDATION OF ISLAMIC MODERATION:
Theo-Philosophical Insight Against Extreme
Religious Ideology.” Ulumuna 27, No. 1 (2023):
341-66. Scopus. Https://Doi.Org/10.20414/
Ujis.V27i1.560.

Ashqar-Sharary, N. “ISLAMIC FEMINIST IJTIHAD
AMONG PALESTINIANS IN ISRAEL.” Journal
Of Feminist Studies In Religion 38, No. 2 (2022):
33-50. Scopus. Https://Doi.Org/10.2979/
Jfemistudreli.38.2.04.

Bakhshizadeh, M. “A Social Psychological Critique
On Islamic Feminism.” Religions 14, No. 2
(2023). Scopus. Https://Doi.Org/10.3390/
Rel14020202.

Barber, R. “Sharia Law, Traditional Justice And
Violence Against Women: Lessons From
Sudan.” Human Rights 14, No. 2 (2019):
207-20. Scopus. Https://Doi.Org/10.22096/
Hr.2020.121454.1197.

y



Aksin Wijaya, dkk.

\434\

Begum, M.S.I, I. Ismail, Z. Yaakob, A.S. Razick, And
M.M.A. Abdullah. “Gender Equity In Muslim
Family Law: Modern And Contemporary
‘Ulama’s View.” Al-Ahkam 34, No. 2 (2024):
221-56. Scopus. Https://Doi.Org/10.21580/
Ahkam.2024.34.2.20773.

Cherif, EM. “Culture, Rights, And Norms: Womens
Rights Reform In Muslim Countries.”
Journal Of Politics 72, No. 4 (2010): 1144~
60. Scopus. Https://Do0i.Org/10.1017/
50022381610000587.

Dorsey, J.M. The Battle For The Soul Of Islam: Defining
The Muslim Faith In The 21st Century. The
Battle For The Soul Of Islam: Defining The
Muslim Faith In The 21st Century. 2024.
Scopus. Https://Doi.Org/10.1007/978-981-
97-2807-7.

Drhimeur, L.A. “Rethinking The Inclusion-Moderation
Hypothesis Through Gender Politics: A
Comparison Between The AKP In Turkey And
The PJD In Morocco.” Journal Of North African
Studies, Ahead Of Print, 2025. Scopus. Https://
Doi.Org/10.1080/13629387.2025.2565223.

Erwani, I., And A.S. Siregar. “The Role Of Women
In Islamic Sacred Texts: A Critical Study Of
Women’s Narratives And Authority In Islamic
Tradition.” Pharos Journal Of Theology 106,
No. 1 (2025): 1-14. Scopus. Https://Doi.
Org/10.46222/PHAROSJOT.106.6.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Faizah, Fajrini, And Nur Kholis Majid. “Fikih Keuangan
Sosial: Studi Kasus Pada Pengelolaan Koin Nu
Di Lazisnu Mwcnu Kamal Dalam Perspektif
Figih Muamalah.” Jurnal Mediasas: Media
[lmu Syari’ah Dan Ahwal Al-Syakhsiyyah 7,
No. 2 (2024): 2. Https://Doi.Org/10.58824/
Mediasas.V7i2.237.

Faizah, N., A.R. Meidina, A.L. Chadziq, M. Igbal, And
M.S. Umam. “The Role Of Indonesian Women
Ulama Congress (KUPI) In The Search For
Gender Equality-Based Islamic Law.” Al-Adalah
21, No. 2 (2024): 323-46. Scopus. Https://Doi.
Org/10.24042/Adalah.V21i2.23698.

Fauziah, N. “The Evaluation Of Maqasid Asy-SyarT'ah
On Discourses Of The Islamic Family Law.” El-
Usrah 6, No. 1 (2023): 81-90. Scopus. Https://
Do0i.0Org/10.22373/Ujhk.V6i1.13035.

Hasan, R., S. Velayutham, And A.E. Khan. “Socially
Responsible Investment (SRI) Sukuk As A
Financing Alternative For Post COVID-19
Development Project.” International
Journal Of Islamic And Middle Eastern
Finance And Management 15, No. 2 (2022):
425-40. Scopus. Https://Doi.Org/10.1108/
IMEFM-07-2020-0379.

Hidayah, N. “Reinterpretation Of Women’s Economic
Rights In Islam.” Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah
14, No. 1 (2014): 85-96. Scopus. Https://Doi.
Org/10.15408/Ajis.V17i1.1245.

y



Aksin Wijaya, dkk.

\435\

Ibrahim, A. “Contemporary Islamic Thought: A Critical
Perspective.” Islam And Christian-Muslim
Relations 23, No. 3 (2012): 279-94. Scopus.
Https://Doi.Org/10.1080/09596410.2012.6
76781.

Ichsan, M. “Gender Analysis On Islamic Texts: A Study
On Its Accuracy.” Global Journal Al-Thagafah
4, No. 1 (2014): 57-68. Scopus. Https://Doi.
Org/10.7187/GJAT552014.04.01.

Jawad, H. “Islamic Feminism: Leadership Roles
And Public Representation.” Hawwa 7,
No. 1 (2009): 1-24. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1163/156920809X449517.

Karim, W.J.B. “In Body And Spirit: Redefining Gender
Complementarity In Muslim Southeast Asia.”
In Asia In Transition, Vol. 13. 2021. Scopus.
Https://Doi.0Org/10.1007/978-981-33-4568-
3_4.

Kholiq, A., A. Haerany, A.A. Fitri, And R.EF. Yasin.
“Madzhab Moderation In Figh Thought And Its
Implications For The Development Of Islamic
Law In The Modern World.” Jurnal Hukum Islam
23, No. 1(2025): 143-74. Scopus. Https://Doi.
Org/10.28918/Jhi.V23i1.05.

Khorchide, M. “The Qur’anic Turn Of Women’s Image:
From Being The Object To The Subject Of
History.” In Muslim Women And Gender Justice:
Concepts, Sources, And Histories. 2019. Scopus.
Https://Doi.Org/10.4324/9781351025348-9.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Langaji, A., S.A. Hafid, A.F. Bakti, And A.G. Haris.
“Islamic Feminists’ Rejection Of The Textual
Understanding Of Misogynistic Hadiths
For The Advancement Of Gender Justice In
Makassar, Indonesia.” Samarah 8, No. 1 (2024):
196-215. Scopus. Https://Doi.Org/10.22373/
Sjhk.V8i1.19856.

Mardhatillah, M., F. Andriani, And A.R. Addakhil.
“Moderate Interpretations In Islamic Religious
Education Textbooks: A Case Study In An
Indonesian Islamic Senior High School.” Jurnal
Lektur Keagamaan 22, No. 2 (2024): 383-420.
Scopus. Https://Doi.Org/10.31291/Jlka.
V22i2.1273.

Mashhour, A. “Islamic Law And Gender Equality -
Could There Be A Common Ground?: A Study
Of Divorce And Polygamy In Sharia Law
And Contemporary Legislation In Tunisia
And Egypt.” Human Rights Quarterly 27,
No. 2 (2005): 562-96. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1353/Hrq.2005.0022.

Muhamed Ali, M.A., M. Ibrahim, And D.S. Sayska.
“Hadith ‘Anti Wanita’ Berkenaan Dengan
Kehidupan Rumah Tangga: Kajian Kritik
Terhadap Feminis Liberal.” Albayan 9, No.
1 (2011): 135-66. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1163/22321969-90000024.

Munir, L.Z. “Domestic Violence In Indonesia.” Muslim
World Journal Of Human Rights 2, No. 1 (2006).

y



Aksin Wijaya, dkk.

\435\

Scopus. Https://Www.Scopus.Com/Inward/
Record.Uri?Eid=2-52.0-33746367093&Partn
erid=40&Md5=527a5c017fa97a9bde3d23ee
b848b2fe.

Nadia, Z., And N. Faoziah. “Gender Equality Within
Family In Islamic Perspective: Insights From
The Hadiths Of Ummul Mukminin.” Jurnal
Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 25,
No. 1 (2024): 161-86. Scopus. Https://Doi.
Org/10.14421/Qh.V25i1.5260.

Nisa, E.E. “Muslim Women In Contemporary Indonesia:
Online Conflicting Narratives Behind The
Women Ulama Congress.” Asian Studies Review
43, No. 3 (2019): 434-54. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1080/10357823.2019.1632796.

Paracha, K., And A. Khalid. “Inclusiveness Of Women’s
Empowerment In Muslim Societies.” Islamic
Studies 62, No. 2 (2023): 275-88. Scopus.
Https://Doi.Org/10.52541/Isiri.V62i2.2362.

Pektas, S. “A Comparative Analysis Of Three Sunni
Muslim Organizations On ‘Moderate’ And
‘Radical’ Islam In Egypt, Morocco And
Indonesia.” Religion 51, No. 2 (2021): 190-213.
Scopus. Https://Do0i.Org/10.1080/004872
1X.2020.1868383.

Rahmawati, St. “Mainstreaming Of Gender Equality
In Islamic Family Law: Opportunities And
Challenges.” Samarah 4, No. 2 (2020): 360-74.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Scopus. Https://Do0i.Org/10.22373/Sjhk.
V4i2.8110.

Rifandanu, E, And A. Febrianti. “Early Marriage And
Implications For Future Orientation In Islamic
Law.” Contemporary Issues On Interfaith Law
And Society 2, No. 2 (2023): 167-88. Scopus.
Https://Doi.Org/10.15294/Ciils.V2i2.69114.

Rizal, D., And D. Putri. “Reinterpreting Religious Texts
On Gender Equality: The Perspective Of Ahmad
Syafii Maarif.” Juris: Jurnal Ilmiah Syariah 23,
No. 2 (2024): 327-36. Scopus. Https://Doi.
Org/10.31958/Juris.V23i2.10233.

Rusydiana, A.S., R. Sukmana, N. Laila, And S. Avedta.
“Wagf, Maqasid Al-Sharia, And SDG-5: A Model
For Women’s Empowerment.” Al-Thkam: Jurnal
Hukum Dan Pranata Sosial 17, No. 2 (2022):
325-55. Scopus. Https://Doi.Org/10.19105/
Al-Thkam.V17i2.6572.

Said, A.A., M. Abu-Nimer, And M. Sharify-
Funk. Contemporary Islam: Dynamic, Not
Static. Contemporary Islam: Dynamic,
Not Static. 2006. Scopus. Https://Doi.
Org/10.4324/9780203965382.

Saidon, R., FA. Ismail, S.K. Ab Manan, N.H. Sahari,
A.A. Aziz, And N.H. Jaapar. “Preventing Illegal
Marriages In The Light Of Maqasid Al-Shariah.”
Pertanika Journal Of Social Sciences And
Humanities 25, No. S (2017): 331-40. Scopus.
Https://Www.Scopus.Com/Inward/Record.

y



Aksin Wijaya, dkk.

\446\

Saleh,

Uri?Eid=2-52.0-85057155302&Partnerid=40&
Md5=33d6aa2ac9d22a7de86dce7a511b264b.
M.N.I. “Perceptions Of Pesantren Leaders
Towards Islamic Moderation Approaches In
Combating Radicalism And Terrorism.” Cogent
Arts And Humanities 12, No. 1 (2025). Scopus.
Https://Doi.Org/10.1080/23311983.2025.2
474826.

Santoso, D., L. Shesa, M. Asmara, S.A.A. Usmani,

And A. Syarifudin. “The Understanding Of The
Jamaah Tabligh On Wife Gender Justice: A
Magqasid Shari‘a Review.” Juris: Jurnal Ilmiah
Syariah 21, No. 2 (2022): 183-94. Scopus.
Https://Doi.Org/10.31958/Juris.V21i2.6935.

Sarangi, S., And D. Canter. “The Rhetorical Foundation

Shah,

Of Militant Jihad.” In The Faces Of Terrorism:
Multidisciplinary Perspectives. 2009. Scopus.
Https://Doi.Org/10.1002/9780470744499.
Ch3.

S. ““We Are Equals’; Datum Or Delusion:
Perceptions Of Muslim Women Academics In
Three Malaysian Universities.” British Journal
Of Sociology Of Education 39, No. 3 (2018):
299-315. Scopus. Https://Doi.Org/10.1080/0
1425692.2017.1343126.

Shahin, F. “Islamic Feminism And Hegemonic

Discourses On Faith And Gender In Islam.”

International Journal Of Islam In Asia 1,



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

No. 1 (2020): 27-48. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1163/25899996-01010003.

Wijaya, A., I. Muchlis, And D.M. Rohmatulloh.
“Rethinking Gender Justice In The Quran:
A Critical Exploration Of Muslim Feminist
Perspectives.” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Quran
Dan Hadis 26, No. 1 (2025): 77-98. Scopus.
Https://Doi.Org/10.14421/Qh.V26i1.5704.

Yenti, E., S. Amin, And H.A. Alwana. “Legal Age Equality
In Marriage According To Indonesian Positive
Law In The Studies Of Gender And Maqasid
Al-Sharia.” De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah
15, No. 1 (2023): 67-81. Scopus. Https://Doi.
Org/10.18860/J-Fsh.V15i1.17696.

Yilmaz, I. “Pakistan Federal Shariat Court’s Collective
[jtihad On Gender Equality, Women’s Rights
And The Right To Family Life.” Islam And
Christian-Muslim Relations 25, No. 2 (2014):
181-92. Scopus. Https://Doi.Org/10.1080/09
596410.2014.883200.

Kesalehan tanpa Rasionalisasi: Studi Epistemologis

atas Pemaknaan Hadits Gender oleh Perempuan

Salafi di Indonesia

Asad, Talal. Genealogies Of Religion: Discipline And
Reasons Of Power In Christianity And Islam.
Baltimore, MD: John Hopkins University Press,
1993.

y
B



Aksin Wijaya, dkk.

\442\

------------ . The Idea Of An Anthropology Of Islam.
Washington, DC: Center For Contemporary
Arab Studies, 1986.

Braun, Virginia, And Victoria Clarke. “Using
Thematic Analysis In Psychology.”
Qualitative Research In Psychology 3, No.
2 (January 2006): 77-101. Https://Doi.
Org/10.1191/1478088706qp0630a.

Creswell, John W, And Cheryl N Poth. Qualitative
Inquiry And Research Design: Choosing Among
Five Approaches. Sage Publications, 2016.

Halimatussa’diyah. “Tafsir Kebencian Studi Bias
Gender Dalam Tafsir Al-Quran Karya Zaitunah
Subhan.” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin,
Pemikiran, Dan Fenomena Agama 16, No. 1
(2016): 141-161. Https://Jurnal.Radenfatah.
Ac.1d/Index.Php/JIA/Article/View/504.

Hasan, N. “The Failure Of The Wahhabi Campaign:
Transnational Islam And The Salafi Madrasa In
Post-9/11 Indonesia.” South East Asia Research
18, No. 4 (2010): 675-705.

Hasanah, I, H Hefniy, And A W Zaini. “Strengthening
Brand Identity: Embracing Local Wisdom
Through Character Education Management.”
Indonesian Journal Of Education And Social
Studies 2, No. 2 (2023): 83-94. Https://Doi.
Org/10.12345/Ijess.V2i2.567.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Hasyim, S. “The Shadow Of Neo-Hanbalism: The Idea
Of Islamic Extremism In Indonesia.” Islamic
Studies Review 1, No. 1 (2022): 67-94.

Husein, F. “Negotiating Salafism: Women Prayer
Groups And Their Preachers In Indonesia’s
Islamic Digital Mediascapes.” Cyberorient 15,
No. 1 (2021): 119-45.

Khoiroh, Isti, Agus Setiawan, And Hafid Nur
Muhammad. “KONSEP Kepemimpinan Wanita
Dalam Qs. An-Nisa Ayat 34 (Studi Komparatif
Tafsir Al-Jami’li Ahkam Al-Qur’an Karya Imam
Al-Qurthubi Dan Tafsir Kebencian Karya
Zaitunah Subhan).” Al Muhafidz: Jurnal Ilmu
Al-Qur'an Dan Tafsir 2, No. 2 (2022): 184-94.

Mahmood, S. Politics Of Piety: The Islamic Revival And
The Feminist Subject. Princeton: Princeton
University Press, 2005.

Mahmood, Saba. Politics Of Piety: The Islamic Revival
And The Feminist Subject. Princeton University
Press, 2005. Https://Doi.Org/10.2307/J.
CtvctOOcf.

Mala, Faiqotul, Ema Marhumah, And Agung Danarta.
“The Sanad Of Jihadi Figures In The Global
Terrorism Network.” Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Islam, 2023, 995-1012.

Mala, Faiqotul, Fazlul Rahman, Ema Marhumah, And
Agung Danarta. “Socio-Religious-Based Critical
Digital Media Literacy For Disengagement
From Radicalism For Ex-Terrorist Convicts.”

y
R



Aksin Wijaya, dkk.

\444\

Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 2023,
1205-18.

Marhumah, Iffah Khoiriyatul Muyassaroh, And
Rosalia Sciortino. “Negotiating Living Hadith
In Public Spaces: The Case Of Salafi Muslimah
Religious Study Groups In Yogyakarta.” Jurnal
Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur'an Dan Hadis 26, No. 1
(2025): 131-58. Https://Doi.Org/10.14421/
Qh.V26i1.5715.

Nisa, E F. “Embodied Faith: Agency And Obedience
Among Face-Veiled University Students
In Indonesia.” The Asia Pacific Journal Of
Anthropology 13, No. 4 (2012): 366-81.

———————————— . “The Internet Subculture Of Indonesian
Face-Veiled Women.” International Journal Of
Cultural Studies 16, No. 3 (2013): 241-55.

Qudsy, S T, Mujiburrahman, And Abdul Wahid. Living
Hadis: Pergulatan Makna Hadis Di Masyarakat
Muslim Indonesia Kontemporer. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2024.

Qudsy, S Z, I Abdullah, H Jubba, Z H Prasojo, And E
Tanadi Taufik. “The Making Of Living Hadith: A
New Direction Of Hadith Studies In Indonesia.”
Culture And Religion, 2024, 1-20.

Rofiah, Nur, Nikmatullah Nikmatullah, And Zakiyatul
Mufidah. “The Traces of Qur’anic Women’s
Hakiki Justice Interpretation In KUPI’s
Fatwas,” 2024.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Sunarwoto. “Salafi Dakwah Radio: A Contest For
Religious Authority.” Archipel 91 (2016):
203-30.

Syihabuddin, Muhammad Arif. “Studi Komparatif
Filsafat Pendidikan Islam Dan Barat.”
JAILIE: Journal of Applied Linguistics
And Islamic Education 1, No. 1 (2017):
989-1011. Https://Doi.Org/10.1016/J.
Addr.2018.07.012%0Ahttp://Www.Capsulae.
Com/Media/Microencapsulation - Capsulae.
Pdf%0Ahttps://Doi.Org/10.1016/J.
Jaerosci.2019.05.001.

Wahid, D. “Nurturing The Salafi Manhaj: A Study Of
Salafi Pesantrens In Contemporary Indonesia.”
University Of Utrecht, 2014.

Yusuf, Muhammad Zulfikar, And Destita Mutiara.
“Diseminasi Informasi Moderasi Beragama:
Analisis Konten Website Kementerian Agama.”
Dialog 45, No. 1 (June 29, 2022): 127-37.
Https://Doi.Org/10.47655/Dialog.V45i1.535.

Paradigma Keadilan Gender dalam Kajian Hukum

Keluarga Islam

Arsa, Karina. “Paradigma Pengarusutamaan Gender
Dan Anak Bagi Mediator Hakim Terhadap
Perceraian (Studi di Pengadilan Agama Kota
Tarakan)”, Mitsaq: Islamic Family Law Journal,
Vol. 2, No. 2, 2024, h. 196. https://doi.
0rg/10.1234/jm.v2i2.8618.

y
Ry



Aksin Wijaya, dkk.

Xf“é\

Asnawi, Habib Shulton dkk. Hak Asasi Manusia di
Indonesia; Kajian Terhadap Hak-hak Pendidikan
Kaum Perempuan di Indonesia, dalam Ni'matul
Huda dan Suparman Marzuki (ed.). Yogyakarta:
Pascasarjana FH UII dan FH UII Press, 2011.

Asnawi, Habib Shulton. “Politik Hukum Kesetaraan
Kaum Perempuan dalam Organisasi
Masyarakat Islam di Indonesia”, Musawa, Vol.
11, No. 1, Januari 2012, h. 67.

Azis, Erwin dkk. “Why are Women Subordinated?
The Misrepresentation of the Why are Women
Subordinated? The Misrepresentation of the
Qur’an in Indonesian Discourse and Practice”,
Journal of International Women’s Studies, Vol. 21,
No. 6, 2020, h. 238-239.

Aziz, Abdul. “Relasi Gender dalam Membentuk
Keluarga Harmoni (Upaya Membentuk
Keluarga Bahagia),” Harkat: Media Komunikasi
Islam tentang Gender dan Anak, 12 (2), ISSN,
1412-2324, 2017, h. 32.

Bidayati, Kholis. “Hak-Hak Perempuan dalam
Pembaruan Hukum Keluarga Islam di Indonesia
dan Mesir”. Disertasi. Sekolah Pascasarjana UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024, h. 2.

Budiman, Arif. Pembagian Kerja Secara Seksual, Sebuah
Pembahasan Sosiologi tentang Peran Wanita di
Dalam Masyarakat. Jakarta: Gramedia, 1985.

Dwiprigitaningtias, Indah. “Perempuan dan Kekuasaan
Dihubungkan dengan Feminist Legal Theory”,



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Justisi Hukum, Vol. 5, No. 1, September 2020,
h. 59.

Elghossain, Tatiana dkk. “Prevalence of Intimate
Partner Violence Against Women in the Arab
world: A Systematic Review,” BMC international
health and human rights, Vol. 19, No. 1, 2019,
h.1-16.

Engineer, Asghar Ali. Hak-Hak Perempuan dalam Islam.
Yogyakarta: Yayasan Benteng Budaya, 1994.

Fakih, Mansour. “Posisi Kaum Perempuan dalam
Islam: Tinjauan dari Analisis Gender”, dalam
Membincang Feminisme Diskursus Gender
Perspektif Islam. Surabaya: Risalah Gusti, 2000.

———————————— . Analisis Gender dan Transformasi Sosial.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999.

Graddol, David, dan Joan Swann. Gender Voices.
Oxford: Basil Blackwell, 1989.

Hamidah, Tutik. Fikih Perempuan Berwawasan Keadilan
Gender. Malang: UIN Maliki Press, 2011.

Hariyanto. “Gender dalam Konstruksi Media”. Jurnal
Komunika Dakwah dan Komunikasi, Vol. 3, No.
2, Juli-Desember 2009, h. 167-183.

Hasyim, Syafiq. Hal-Hal yang Tak Terpikirkan tentang
Isu-Isu Perempuan dalam Islam. Bandung: Mizan
Media Utama, 2010.

Hermanto, Agus. “Teori Gender dalam Mewujudkan
Kesetaraan: Menggagas Fikih Baru,” Ahkam,
Vol. 5, No. 2, November 2011, h. 211.

y
MU



Aksin Wijaya, dkk

Ilyas, Yunahar. Feminisme dalam Kajian Tafsir Al-Quran
Klasik dan Kontemporer. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1997.

Ismail, Zulkifli. “Kesetaraan Gender Ditinjau dari
Sudut Pandang Normatif dan Sosiologis”, SASI,
Vol. 26, No. 2, April-Juni 2020, h. 156.

Mosse, Julia Cever. Gender dan Pembangunan.
Yogyakarta: Rifka Annisa Women’s Crisis
Center dan Pustaka Pelajar, 1996.

Mudzhar, Atho. “The Use of Maslahah and The
Question of Who’s Maslahah (The Case of
The Fatwa of The Council of Indonesian
Ulama on Unregistered Marriages.” Makalah,
yang dipresentasikan pada “Internasional
Conference of Law and Justice (ICLJ) II”,
Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, pada tanggal 16-17
Oktober 2018.

Mufidah. Pengarusutamaan Gender pada Basis
Keagamaan, Pendekatan Islam, Srtuktural, dan
Konstruksi Sosial. Malang: UIN Malang Press,
2009.

Muhsin, Amina Wadud. Wanita dalam Al-Qur’an.
Bandung: Pustaka, 1994.

Mulia, Musdah. Ensiklopedia Muslimah Reformis; Pokok-
Pokok Pemikiran untuk Reinterpretasi dan Aksi.
Jakarta: Dian Rakyat, 2019.

Mustaqim, Abdul. Paradigma Tafsir Feminis.
Yogyakarta: Logung Pustaka, 2008.

\445\



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Mutawakkil, M. Hajir. “Keadilan Islam dalam Persoalan
Gender”, Jurnal Kalimah, Vol.12, No. 1, Maret
2014, h. 82.

Nafisah, Durotun. “Politisasi Relasi Suami-Istri: Telaah
KHI Perspektif Gender”, Jurnal Studi Gender
dan Anak, Vol. 3, No. 2, Juli-Desember 2008,
h. 2.

Nasaruddin. “Posisi Gender dalam Perspektif Hukum
Islam”, Jurnal: Al-Qadau, Vol. 2, No. 2, Tahun
2015. h. 233.

Puspitawati, Herien. Fungsi Keluarga: Pembagian Peran
dan Kemitraan Gender dalam Keluarga, ikk.fema.
ipb.ac.id.

———————————— . Konsep, Teori, dan Analisis Gender. Bogor:
IPB Press, 2012.

Ramli, Mohd Anuar. “Gender Analysis in Islamic
Jurisprudence.” Journal of Figh, No. 9, Tahun
2012, h.137.

Riad, Holan. “Hukum Keluarga Islam Dan Kesetaraan
Gender: Kajian Atas Pengalaman Masyarakat
Muslim di Indonesia”, Modeling: Jurnal Program
Studi PGMI, Vol. 11, No. 1, 2024, h. 1174.

Setiawan, Heri dkk. “Isu Kesetaraan Gender
dalam Optik Feminist Jurisprudence dan
Implementasinya di Indonesia”, Jurispridence,
Vol. 5, No. 2, Desember 2018.

Sumiyatiningsi. “Pergeseran Peran Laki-Laki dan
Perempuan dalam Kajian Feminis,” WASKITA

y
Ry



Aksin Wijaya, dkk.

\456\

Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 2014, h.
125.

Suwastini, Ni Komang Arie. “Perkembangan
Feminisme Barat dari Abad Kedelapan Belas
Hingga Postfeminisme: Sebuah Tinjauan
Teoretis”, Ilmu Sosial dan Humaniora, Vol. 2, No.
1, April, 2013, h. 199.

Tiernay, Helen (ad). Women Studies Encyclopedia. New
York: Green Wood Press, t.th.

Tim PSG STAIN Pakalongan. “Perempuan dan
Produk Hukum yang Menjamin Keadilan dan
Kesetaraan Gender”, Muwazah, Vol. 2, No. 2,
Desember 2010, h. 303.

Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Gender dalam
Al-Qur'an. Jakarta: Paramadina, 2001.
Widaningsih, Lilis. “Relasi Gender dalam Keluarga:
Internalisasi Nilai-Nilai Kesetaraan dalam
Memperkuat Fungsi Keluarga”. Makalah
yang disampaikan pada Jurusan Pendidikan
Teknik Arsitektur dan Kejuruan Universitas
Pendidikan Indonesia dan Tim Pokja Gender
Bidang Pendidikan, Dinas Pendidikan Provinsi

Jawa Barat. 2017.

Yanggo, Huzaemah Tahido. Fikih Perempuan

Kontemporer. Bogor, Ghalia Indonesia, 2010.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

3. Identitas, Perempuan, dan Media Power:
Representasi Gender dan Tantangannya di Ruang
Digital
Annisa, Hadistya, Yuliati, & D. A. Budiman,
“Representasi Perempuan dalam Media: Kajian
Perspektif”. Jurnal Media dan Ilmu Sosial, 6(1),
2024, 577-588.

Banet-Weiser, S. Empowered: Popular Feminism and
Popular Misogyny. Duke University Press, 2018.

Fairclough, N. Media Discourse. London: Edward
Arnold, 1995.

Gill, R. Gender and the Media. Cambridge: Polity Press,
2007.

Hooks, B. Feminism is for Everybody: Passionate Politics.
South End Press, 2000.

McRobbie, A. The Aftermath of Feminism: Gender,
Culture and Social Change. London: SAGE, 2009.

Mulvey, L. “Visual Pleasure and Narrative Cinema”.
Screen, 16(3), 1975, 6-18.

Netflix. (2020-2022). Emily in Paris [TV Series].
Created by Darren Star. Netflix.

Bagian Ketiga

1. Pesantren: Upaya Mewujudkan Peradaban Damai
dan Santun
Abu Bakr, Muhammad Ibnu. Al-Mawa’idl Al-
"Ushfuriyyah. Kediri: PP Petuk Semen, n.d.

y
R



Aksin Wijaya, dkk.

\452\

Awwaliyah, Neny Muthi’atul. “Pondok Pesantren
Sebagai Wadah Moderasi Islam Di Era Generasi
Milenial.” Islamic Review: Jurnal Riset Dan
Kajian Keislaman 8, no. 1 (2019): 36-62.

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning: Pesantren Dan
Tarekat. Bandung: Mizan, 1995.

Diniaty, Amirah, Susilawati, Z Zarkasih, and Rian
Vebrianto. “Penggunaan Media Sosial Dan
Pemahaman Tentang Radikalisme Di Kalangan
Pelajar Muslim.” Jurnal Psikologi 17, no. 1 (June
2021): 70-79.

Ernawati, Rohmah. “Keluarga Diteror Akibat Disertasi
Milk Al-Yamin, Doktor UIN Jogja Akan Lapor
Polisi.” Solopos.Com (blog), September 5, 2019.
https://www.solopos.com/keluarga-dihujat-
akibat-disertasi-milk-al-yamin-doktor-uin-
jogja-akan-lapor-polisi-1016707.

Fajrussalam, Hisny. “Core Moderation Values Dalam
Tradisi Kitab Kuning Di Pondok Pesantren.”
ATTHULAB 5, no. 2 (2020): 210-24.

Harnadi. “Kitab Kuning; Sumber Moderasi Islam
Indonesia.” NU Online (blog), March 30, 2017.
https://www.nu.or.id/opini/kitab-kuning-
sumber-moderasi-islam-indonesia-ZQUXb.

Hidayatullah, Syarif, Abdul Waris, and Riezky Chris
Devianti. “Perilaku Generasi Milenial Dalam
Menggunakan Aplikasi Go-Food.” Jurnal
Manajemen & Kewirausahaan 6, no. 2 (n.d.):
240-49.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Kardi, Dika Dania. “Kronologi Penyerangan Gereja St
Lidwina Bedog Sleman.” CNN Indonesia (blog),
February 11, 2018. https://www.cnnindonesia.
com/nasional/20180211133527-20-275381/
kronologi-penyerangan-gereja-st-lidwina-
bedog-sleman.

Mashar, Aly. “Pesantren Dan Moderasi Islam: Kitab,
Kuning, Dakwah Santun, Dan Media.” Prosiding
Muktamar Santri Nusantara 1, no. 1 (2019):
70-87.

PP, Triawati. “Dinilai Hina Banser, GP Ansor Laporkan
Salah Satu Pembicara Parade Ukhuwah Ke
Polisi.” Joglosemarnews.Com (blog), 2019.
https://joglosemarnews.com/2019/09/
dinilai-hina-banser-gp-ansor-laporkan-
salah-satu-pembicara-parade-ukhuwah-ke-
polisi/?singlepage=1.

Rachmawati. “Kronologi Pembubaran Midodareni Di
Solo.” Kompas.Com, Agustus 2020.

Ramzi, Ammar. “Ini 5 Ustaz Yang Pengajiannya Pernah
Ditolak Banser Atau GP Ansor, Mulai Dari
Khalid Basalamah Hingga Abdul Somad,” n.d.

Rofig, Ahmad. “Massa Laskar Di Solo Nyaris Bentrok
Dengan Pemuda NU.” Tempo.Co, Desember
2019.

Rosyidah, Fifi. “Eksistensi Peran Pesantren Dalam
Mewujudkan Moderasi Keberagamaan.”
Prosiding Nasional Pascasarjana IAIN Kediri 4,
no. 2 (2021): 109-26.

)
&



Aksin Wijaya, dkk.

\454\

Saputra, Imam Yuda. “Kerukunan Umat Beragama:
Konflik Intoleran Di Jateng Kian Marak Di
2016.” Solopos.Com, January 1, 2017.

Susanto, Aries. “Di Boyolali: MTA Dan Warga Doplang
Komitmen Jaga Kerukunan.” Solopos.Com, July
30, 2016.

Tim Detikcom. “9 Fakta Geger Bocah Rusak Makam Di
Solo Yang Diduga Aksi Intoleransi.” News.Detic.
Com, June 27, 2021.

Turmudzi, Endang, Riza Sihbudi, and Awani Irewati.
Islam Dan Radikalisme Di Indonesia. Jakarta:
LIPI Press, 2005.

Wahid, Muhammad Irfan. “Rumah Figih Indonesia:
Challenging The Fatwa Shopping.” Misykat Al-
Anwar 3, no. 1 (2020): 38-51.

Zattullah, Nour. “Konflik Sunni-Syiah Di Sampang
Ditinjau Dari Teori Segitiga Konflik Johan
Galtung.” Jurnal Ilmu Budaya 9, no. 1 (2021).

Islam Cinta: Jalan Peradaban Menuju Kemanusiaan

‘Arabi, Ibn. Fushush al-Hikam, Terj. Titus Burckhardt.
Lahore: Suhail Academy, 2002.

Al-Asfahani, Al-Raghib. Mufradat Alfazh Al-Qur'an.
Beirut: Dar Al-Qalam, 2002.

Al-Ghazali. Ihya’ Ulumuddin, Kitab Al-Mahabbah. 4th
Ed. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 1997.

Al-Qurthubi, Abu Abdullah. Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam
Al-Qur’an. 6th Ed. Beirut: Dar Al-Fikr, 2000.

Al-Razi, Fakhruddin. Tafsir Al-Kabir. 22nd Ed. Beirut:
Dar Thya Turats, 1990.



Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Al-Thabari, Abu Ja’far Muhammad Bin Jarir. Jami’ Al-
Bayan Fi Ta'wil Al-Quran. 3rd Ed. Kairo: Dar
Al-Ma’arif, 2001.

Attar, Fariduddin. Tadhkirat Al-Awliya’. Teheran: Dar
Al-Turath, 1995.

Basar, Mabdaul. “Meneladani Akhlak Rasulullah
Terhadap Orang yang Memusuhi/Membenci.”
Direktoran Pendidikan Dan Agama Islam, N.D.
Https://Dppai.Uii.Ac.Id/Meneladani-Ahklak-
Rasulullah-Terhadap-Orang-Yang-Memusuhi-
Membenci/.

Raihan, Noval. “Hubungan Nabi Muhammad
Dengan Non-Muslim: Sikap Toleransi Dan
Keadilan.” Portal Kbihu Indonesia, 2025. Bihu.
Id/Pub/23261-Hubungan-Nabi-Muhammad-
Dengan-Non-Muslim-Sikap-Toleransi-Dan-
Keadilan.

Rumi, Jalaluddin. Matsnawi Ma'nawi. 1st Ed. London:
Luzac & Co., 1925.

Yayasan Amal Mata Hati. “Menjaga Ukhuwah
Islamiyah: Kunci Kekuatan Umat,” 2025.
Https://Amalmatahati.Id/Menjaga-Ukhuwah-
Islamiyah-Kunci-Kekuatan-Umat/.

AGAMA HIJAU SEBAGAI AKTOR PoLITIK GLOBAL

Francis, P. (2015). Laudato Si’: On care for our common
home. Vatican Press.

Gottlieb, R. S. (2006). A greener faith: Religious
environmentalism and our planet’s future. Oxford
University Press.

)
&2



Aksin Wijaya, dkk.

Habib, F., & Koenig, A. (2024). “Faith-based
engagement and the SDGs: New directions for
climate governance”. Journal of Environmental
Policy and Planning, 26(2), 115-134.

Hummel, D. (2022). “Religious environmentalism and
the politics of climate justice”. Environmental
Politics, 31(4), 657-679.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature.
Oxford University Press.

Pape, M. (2022). “Faith-based diplomacy and global
climate governance”. International Studies
Review, 24(1), 1-11.

Schipper, F., & Langhelle, O. (2023). Value-based
governance and sustainable futures. Palgrave
Macmillan.

Taylor, B. R., & Froemming, K. (2023). Green religion
revisited: Ethics, ecology, and activism in the
Anthropocene. Yale University Press.

Tucker, M. E., & Grim, J. (2001). “Religion and ecology:
Can the climate change?” Daedalus, 130(4),
139-162.

United Nations Environment Programme (UNEP).
(2024). Faith for Earth: Empowering faith-based
organizations for climate action.

Veldman, R. G, Szasz, A., & Haluza-DeLay, R. (2021).
Religion and climate change: An introduction.
Routledge.

White, L., Jr. (1967). “The historical roots of our ecologic
crisis”. Science, 155(3767),1203-1207. https://
doi.org/10.1126/science.155.3767.1203.

\455\



Keberagaman yang menghiasi hidup kita seringkali
dipandang sebagai harta, namun di tengah gemuruh konflik
dan sentimen agama, apakah kita masih mengingat hakikat cinta
yang diajarkan Islam? Pesan mendalam yang memancar dari
ajaran luhur ini menekankan cinta tak terbatas—kepada Tuhan,
sesama, dan alam semesta. Islam hadir bukan untuk memecah-
belah, melainkan untuk merajut kedamaian dan harmoni.

Menteri Agama RI, Nasaruddin Umar, membuka cakrawala
baru dengan menjadikan Islam sebagai agama cinta. Sebuah
gagasan penuh daya tentang moderasi beragama, kesetaraan,
dan ekoteologi yang tak hanya relevan untuk hari ini, tetapi juga
memperjuangkan masa depan yang lebih damai. Para pemikir
Muslim menegaskan bahwa agama adalah jembatan untuk
membangun rasa kemanusiaan, bukan jurang perpecahan.

Tanpa cinta, keseimbangan hidup rapuh dan rentan terancam.
Cinta kepada Tuhan dan segenap ciptaan-Nya adalah kunci
merawat harmoni yang kini terlihat pudar. Saat hubungan
manusia dengan lingkungan dan sesama berjalan tulus,
kebencian dapat dihentikan, kehancuran bisa dicegah. Buku ini
melampaui pemahaman biasa, dengan menyerukan pembacanya
melakukan aksi-aksi. Mari bertanya pada diri sendiri: jika bukan

kitayang memulai dan bukan sekarang saatnya, siapa lagi?

ISBN:978-b34-74lb-49-7
//\ E s B J Penerbit DIVA Press
\ | —
@ b J) 2" (@] Penerbit DIVA Press
¥ Tty oli786347l446497
2 \N/ mrE
IRCiSoD divapress-online.com

Penerbit DIVA Press Harga P. Jawa Rp120.000,00



	Page 1
	belkakng.pdf
	Page 1




