
Ali Muhtarom, Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati, Rufi’ah, Aksin Wijaya, 
Nur Rif’ah Hasaniy, Sulistyorini, Lailatuzz Zuhriyah, Achmad Bahrur Rozi, 
Ahmad Subakir, Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, Marhumah, Fitriyani, 
Chotijah Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi Arrauf Nasution, Eko Ernada, Ali Formen

Editor:





Jaminan Kepuasan

Apabila Anda mendapatkan buku ini dalam keadaan cacat produksi 
(di luar kesengajaan kami), seperti halaman kosong atau terbalik, 
silakan ditukar di toko tempat Anda membeli atau langsung kepada 
kami dan kami akan menggantinya segera dengan buku yang bagus.



Ali Muhtarom, Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati, 
Rufi’ah, Aksin Wijaya, Nur Rif’ah Hasaniy, Sulistyorini, 
Lailatuzz Zuhriyah, Achmad Bahrur Rozi, Ahmad Subakir, 
Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, Marhumah, 
Fitriyani, Chotijah Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi 
Arrauf Nasution, Eko Ernada, Ali Formen



ISLAM CINTA, KESETARAAN, DAN EKOTEOLOGI
Percikan Pemikiran Para Intelektual Pergerakan Indonesia

Penulis:  Ali Muhtarom, Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati, Rufi’ah, Aksin Wijaya,  
             Nur Rif’ah Hasaniy, Sulistyorini, Lailatuzz Zuhriyah, Achmad Bahrur Rozi,
             Ahmad Subakir, Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, Marhumah, 
             Fitriyani, Chotijah Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi Arrauf Nasution,  
             Eko Ernada, Ali Formen
Editor: Aksin Wijaya
Penyunting: Khoiruddin
Tata Sampul: Alfin Rizal
Tata Isi: Atika
Pracetak: Antini, Dwi, Wardi

Cetakan Pertama, Januari 2026

Penerbit
IRCiSoD
Sampangan Gg. Perkutut No.325-B
Jl. Wonosari, Baturetno 
Banguntapan Yogyakarta
Telp: (0274) 4353776, 081804374879
Fax: (0274) 4353776
E-mail: redaksi_divapress@yahoo.com
	  sekred2.divapress@gmail.com
Website: www.divapress-online.com

Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT)

Muhtarom, Ali, Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati, Rufi’ah, Aksin Wijaya, 
Nur Rif’ah Hasaniy, Sulistyorini, Lailatuzz Zuhriyah, Achmad Bahrur Rozi, Ahmad 
Subakir, Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, Marhumah, Fitriyani, Chotijah 
Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi Arrauf Nasution, Eko Ernada, Ali Formen

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi/Ali Muhtarom, Makrum, Taufiqur Rohman, 
Teti Hadiati, Rufi’ah, Aksin Wijaya, Nur Rif’ah Hasaniy, Sulistyorini, Lailatuzz Zuhriyah, 
Achmad Bahrur Rozi, Ahmad Subakir, Ibn Muchlis, Dawam Multazam, Jumaiyah, 
Marhumah, Fitriyani, Chotijah Fanaqi, Aly Mashar, Ismail Fahmi Arrauf Nasution, Eko 
Ernada, Ali Formen; editor, Aksin Wijaya–cet. 1–Yogyakarta: IRCiSoD, 2026

456 hlmn; 14 x 20 cm
ISBN 978-634-7446-49-7

1. Religion & Spirituality	 I. Judul
II. Aksin Wijaya



5

Pengantar Editor

Islam Cinta Menebar Kedamaian
Oleh: Aksin Wijaya

Pada kegiatan Hari Lahir Asosiasi Dosen Pergerakan 
di UIN Syekh Wasil Kediri beberapa bulan yang lalu, para 
pengurus dan pakar ADP menyepakati untuk menulis dua 
buku yang salah satunya mencerminkan visi keislaman 
Menteri Agama RI, Nasaruddin Umar, yakni Islam cinta 
(Moderasi Beragama), Kesetaraan Gender, dan Ekoteologi. 
Buku yang ada di tangan pembaca merupakan tulisan para 
intelektual muslim yang aktif dalam sebuah gerakan yang 
mencerminkan visi tersebut. Karena banyaknya tulisan 
yang ada di dalam buku ini, saya akan melansir suntingan 
ini pada aspek Islam cinta yang menurut hemat saya, visi 
Islam cinta menjadi visi utama Menteri Agama RI. 

Indonesia adalah negara multi etnis, budaya, bahasa, 
dan agama. Kondisi ini, di satu sisi memberikan kebanggaan 
sebagai bangsa, tetapi di sisi lain juga memprihatinkan jika 
melihat pelbagai peristiwa yang terjadi di lapangan. Berbagai 
peristiwa kekerasan masih terjadi di masyarakat, terutama 
kekerasan yang bernuansa agama. Kekerasan yang bernuansa 
agama sejatinya disebabkan oleh faktor ekonomi dan politik 
(politisasi agama), ada yang disebabkan oleh pengentalan 
identitas etnis dan budaya, ada yang disebabkan oleh sifat 
yang ada di dalam diri manusia, dan ada yang disebabkan oleh 
perbedaan agama dan pemahaman atas agama. Dua faktor 



6

Aksin Wijaya, dkk.

terakhir (sifat dan agama) nampaknya adalah yang paling 
kuat yang menjadi penyebab munculnya kekerasan bernuansa 
agama, baik kekerasan wacana maupun kekerasan fisik. 
Sejalan dengan kondisi itu, kita sejatinya ikut melibatkan 
diri dalam mengatasi konflik dan kekerasan itu, tentu saja 
sebatas wacana, di antaranya adalah wacana Islam cinta.

Allah sejatinya mempunyai beberapa sifat, dan para sufi 
membaginya menjadi dua kategori: jalal (keagungan) dan 
jamal (keindahan). Sifat jalal Tuhan mencakup seluruh sifat 
maskulin, seperti Jabbar, Mutakabbir, Qahhar, Mudzillun, 
dan Sari’ul Hisab; sedang sifat jamal-Nya mencakup seluruh 
sifat feminim, seperti Ghafur, Rahmah, Mahababah, dan 
sebagainya. Dari dua kategori sifat jalal (maskulin) dan 
jamal (feminim) itu, para sufi menerjemahkannya ke dalam 
perilaku yang berbeda, tetapi mereka mengambil prioritas 
yang berbeda dari dua kategori sifat itu. Sebagian sufi 
menerjemahkan kategori sifat jalal-Nya, sehingga mereka 
bertasawuf dengan khauf, rasa takut akan siksa-Nya. Bisa 
dikatakan, mereka bertasawuf atau berzuhud dengan khauf. 
Sebagian sufi lagi menerjemahkan sifat jamal-Nya, cinta 
kasih-Nya, sehingga mereka bertasawuf dan berzuhud 
dengan cinta. 

Dua kategori sifat itu merupakan dua hal yang 
berhubungan, bukan dua hal yang saling bertentangan. 
Tetapi, sifat jamal-Nya (feminim-Nya) mengatasi sifat jalal-
Nya (maskulin-Nya). Juga bisa dikatakan, keindahan-Nya 
mengatasi sifat murka dan keadilan-Nya. Tuhan memberi 
kesempatan kepada seseorang yang berdosa untuk bertaubat, 
dan Dia akan menerima taubatnya jika dilakukan dengan 



7

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

sungguh-sungguh (taubatan nashuha), lalu memasukkan 
mereka ke dalam surga-Nya. Sebaliknya, Tuhan tidak akan 
menunda untuk mencintai manusia, kecuali kepada mereka 
yang berbuat dosa sampai dia melakukan taubatan nashuha.

Sebagaimana sering disampaikan oleh Nasaruddin Umar 
di berbagai forum seminar bahwa Islam bertumpu pada al-
Qur’an. Jika al-Qur’an itu diperas, ia tersimpan di dalam 
surat al-Fatihah. Jika surat al-Fatihah diperas, ia tersimpan 
di dalam Basmalah. Jika basmalah diperas, ia tersimpan di 
dalam al-Rahman dan al-Rahim. Jika diperas lagi, keduanya 
tersimpan di dalam al-Rahmah. Sifat al-Rahmah itulah yang 
saya sebut cinta kasih Tuhan yang tulus (al-Wuddu), yang 
menjadi hati dari al-Qur’an. Dengan demikian, al-Qur’an 
yang menjadi sumber asasi Islam bertumpu pada cinta 
kasih, sehingga bisa dikatakan Islam adalah agama cinta. 

Memang, tidak disebutkan secara eksplisit sifat dan 
nama mahabbah Tuhan sebagaimana sifat Rahmah-Nya, 
begitu juga tidak disebutkan secara eksplisit nama Islam 
cinta atau Islam mahabbah. Tetapi, jika menelusuri ayat-ayat 
al-Qur’an secara detail, kita akan menemukan betapa al-
Qur’an menggunakan banyak istilah yang berkaitan dengan 
cinta kasih, termasuk istilah mahabbah beserta derivasinya 
yang disebutkan kurang-lebih 84 kali di dalam al-Qur’an. 
Islam mengajarkan cinta, baik cinta Tuhan kepada manusia 
dan alam, maupun cinta manusia kepada Tuhan, alam, 
dan sesama manusia, sebagaimana diuraikan di salah satu 
tulisan di dalam buku ini.

Sifat Rahmah dan cinta Tuhan itu dijelmakan pada sosok 
manusia agung bernama Muhammad. Nabi Muhammad Saw 



8

Aksin Wijaya, dkk.

diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia. Sabda 
Nabi Saw bahwa “Aku hanyalah diutus untuk menyempurnakan 
akhlak yang mulia” menandakan bahwa akhlak itu pada 
dirinya bernilai mulia, dan di masyarakat Arab kala itu 
sudah ada nilai-nilai kemuliaan akhlak, tetapi masih belum 
sempurna. Nabi Muhammad Saw diutus oleh Allah untuk 
menyempurnakan kemuliaan akhlak itu. Sebagai yang 
diutus untuk menyempurnakan akhlak, tentu saja Nabi 
Muhammad Saw sendiri dibekali nilai-nilai akhlaqul karimah 
oleh Allah. Akhlak Nabi Muhammad Saw itu tercermin di 
dalam al-Qur’an itu sendiri. 

Di antara sifat akhlak yang mulia itu adalah bertutur kata 
yang sopan, lemah lembut, jujur, amanah, tidak kasar, tidak 
menghina, dan tidak menebar kebencian. Dengan akhlak 
mulia itulah, Tuhan mengutus Nabi Muhammad Saw untuk 
membawa pesan cinta kasih kepada seluruh alam: “Kami 
tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai 
rahmah bagi seluruh alam.” (QS. al-Anbiya’: 107). Selain 
membicarakan tentang Tuhan, Islam juga berbicara tentang 
manusia. Menurut al-Qur’an, manusia adalah makhluk 
paling mulia, lebih mulia dari makhluk Tuhan yang lain, 
seperti malaikat. Tetapi, manusia juga bisa lebih rendah 
dari makhluk Tuhan yang lain, seperti binatang. Mengapa? 
Karena di dalam diri manusia, terdapat dua dimensi: pertama, 
jasadi, yang selalu mendorong manusia melakukan hal-hal 
negatif karena jasad yang merupakan jelmaan dari tanah itu 
sendiri, dulunya sebagai simbol kehinaan. Kedua, ruh Ilahi, 
yang selalu mendorong manusia untuk melakukan kebaikan, 
karena ruh Ilahi itu dulunya merupakan simbol kemuliaan. 



9

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Yang membuat manusia lebih mulia dari malaikat adalah 
ketika akal dan hatinya (simbol ruh Ilahi) digunakan secara 
baik-baik, dan yang membuat manusia lebih rendah dari 
binatang adalah ketika akal dan hatinya dikalahkan oleh 
hawa nafsunya (simbol tanah-jasadnya). Jadi, tidak dengan 
sendirinya akal dan hati membuat manusia lebih mulia 
dari makhluk lain, tetapi ditentukan oleh sejauh mana dia 
menggunakan keduanya secara baik. Karena itulah, selain 
memerintahkan manusia untuk menggunakan akalnya untuk 
mencari kebenaran, Islam juga menegaskan agar manusia 
memperbaiki hatinya, karena seluruh perbuatan manusia 
bergantung pada niatnya yang berada di dalam hati. 

Seseorang yang menggunakan akalnya, mungkin dia 
menemukan kebenaran, tetapi kebenaran yang ditemukan 
itu terasa kering dan kasar jika tidak dikelola oleh hatinya 
melalui niat, sebagaimana sabda Nabi Saw, “Sesungguhnya, 
setiap amal perbuatan tergantung pada niatnya.” Karena 
itulah, tidak jarang orang beragama dengan kebencian dan 
kekerasan karena keberagamaan mereka hanya bertumpu 
pada akal, sehingga keberagamaan yang menebar kedamaian 
tidak terkonfirmasi di dalamnya. Di situlah, mengapa Islam 
mengajarkan agar manusia juga menggunakan hati di dalam 
memburu kebenaran agama. Sebab, Islam sebagai agama 
tidak mengajarkan kebencian dan kekerasan, melainkan 
mengajarkan cinta kasih. Tidak hanya cinta kasih Tuhan 
kepada alam dan manusia, melainkan cinta kasih manusia 
kepada Tuhan, alam, dan sesama manusia, dan cinta kasih 
alam kepada Tuhan dalam bentuk ketundukan secara 
sukarela, dan kepada manusia dalam bentuk memberi 



10

Aksin Wijaya, dkk.

kehidupan. Ketika manusia hanya menggunakan akalnya, 
Tuhan hanya diposisikan sebagai Dzat yang menciptakan 
dan mengatur alam, dan alam hanya diposisikan sebagai 
sesuatu yang bisa dikomersialkan. Alam pun murka dengan 
bencananya, dan bencana itu tentu saja bukan kehendak 
alam, melainkan atas ulah tangan manusia yang terlalu 
rakus memanfaatkan dan mengeksploitasi alam untuk 
kepentingannya yang bersifat material. Di sinilah pentingnya 
ekoteologi.

Dengan Islam cinta, manusia bisa hidup damai dan 
rukun. Dengan ekoteologi, manusia akan berdamai dengan 
alam. Dengan mencintai dan merawat alam, alam akan 
mencintai dan merawat manusia, dan alam tidak akan 
menebar bencananya. Manusia bisa hidup dan menikmati 
keindahan alam. Allah itu Maha Indah, dan Dia mencintai 
keindahan. Mari kita mengikuti Tuhan, dengan merawat 
dan mencintai alam yang indah ini, agar kehidupan tidak 
hanya harmonis di antara sesama, tetapi juga harmonis 
dan indah bersama alam. 

Buku yang ada di tangan pembaca budiman layak 
dikonsumsi, karena ia lahir dari keprihatinan para penulisnya 
melihat pelbagai konflik dan kekerasan di masyarakat, baik 
dengan menawarkan Islam cinta, Islam moderat, kesetaraan 
gender, maupun teologi lingkungan. 

Ponorogo, 28 November 2025

Aksin Wijaya



11

Islam sebagai Agama Moderat  
yang Merahmati
Oleh: Abdurrahman Mas’ud

Saya diminta memberi pengantar oleh kolega saya, 
Sahabat Prof. Aksin Wijaya, penyunting buku yang kini 
ada di tangan pembaca budiman, “Islam Cinta, Kesetaraan, 
dan Ekoteologi”. Tentu saja, saya menyambut gembira saat 
membaca judul buku sangat menarik dan kontekstual. Dari 
judul buku saja noted, berbicara tentang tiga tema utama, 
yakni Islam cinta, gender, dan teologi lingkungan dalam 
pandangan Islam. Ketiga tema ini sebenarnya tema lama 
dalam tradisi studi Islam, tetapi menjadi aktual dan seolah 
“barang baru” karena dipopulerkan ulang oleh Menteri 
Agama Nasaruddin Umar. 

Sebagaimana tradisi pemikiran di Indonesia, setiap 
gagasan yang dipopulerkan oleh seorang tokoh, apalagi 
dia menduduki posisi puncak dalam sebuah lembaga atau 
organisasi, baik lembaga negara seperti Kementerian Agama 
maupun organisasi sosial keagamaan seperti NU dan MD, 
gagasan itu biasanya menjadi pusat diskusi publik, dan 
seringkali menjadi tema tulisan di kalangan masyarakat 
akademik, seperti reaktualisasi pemikiran hukum Islam oleh 
Munawir Sjadzali, dan moderasi beragama oleh Lukman 
Hakim Saifuddin. Kedua tema itu sejatinya sebagai tema 



12

Aksin Wijaya, dkk.

lama, tetapi ia menjadi aktual karena dilontarkan oleh pemikir 
yang menduduki posisi puncak sebagai Menteri Agama RI. 
Di antara elemen masyarakat yang melibatkan diri dalam 
diskusi publik tentang ketiga tema itu adalah para intelektual 
muslim Indonesia yang bergabung dalam Asosiasi Dosen 
Pergerakan (ADP), para akademisi yang dulunya aktif sebagai 
aktivis organisasi Pergerakan Mahasiswa Indonesia (PMII).

Beberapa intelektual muslim pergerakan itu menulis 
ketiga tema itu dengan menggunakan paradigma dan nilai-
nilai pergerakan, sehingga nuansanya tulisannya hampir 
sama, yakni moderat dan kritis kendati tema yang ditulis 
berbeda-beda. Moderasi Islam sebagai cermin dari nilai-
nilai Islam Ahlussunnah wal Jama’ah yang menjadi pijakan 
Nahdlatul Ulama, sementara nuansa kritis sebagai cermin 
dari paradigma kritis yang menjadi ciri khas pergerakan. 

Apa nilai pentingnya ketiga tema itu? 
Indonesia merupakan negara yang plural, baik dari 

sisi etnis, budaya, bahasa, maupun agama dan keyakinan 
yang dimottokan dengan istilah Bhinneka Tunggal Ika, 
berbeda-beda tetapi tetap satu jua. Kondisi pluralitas bangsa 
ini tentu saja patut disyukuri karena pluralitas itu sendiri 
mencerminkan kekayaan yang diberikan Tuhan kepada 
bangsa Indonesia. Tetapi, kondisi ini juga bisa menjadi 
bumerang dan memicu munculnya berbagai peristiwa yang 
justru akan mengoyak pluralitas itu sendiri, yakni konflik 
etnis, konflik yang bernuansa agama, marginalisasi atas 
perempuan, dan kerusakan lingkungan. Fenomena itu 
kerapkali terjadi di Indonesia ini, dan berbagai pendekatan 
sudah ditawarkan, baik oleh pemerintah maupun organisasi 



13

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

keagamaan. Seakan ikut membantu meredam fenomena-
fenomena itu, para intelektual muslim pergerakan (ADP) juga 
memberikan sumbangan pemikiran, baik dalam perspektif 
Islam maupun sosial-historis.

Penting dicatat, keragaman itu sendiri mencerminkan 
adanya perbedaan pandangan hidup pada setiap orang yang 
hidup di dalam suku, etnis, budaya, bahasa, keyakinan, 
dan agama yang berbeda-beda, di situlah potensi negatif 
munculnya konflik itu berada. Ketika potensi konflik itu 
tidak dikelola secara baik oleh pemerintah dan masyarakat 
Indonesia sendiri, potensi itu bisa mengaktual menjadi 
konflik nyata dan hal itu sudah terjadi di berbagai daerah 
di Indonesia, baik konflik yang bernuansa suku, etnis, 
budaya, peradaban, dan terutama yang menjadi titik 
tekan tulisan ini adalah konflik bernuansa agama. Konflik 
bernuansa agama bisa terjadi, karena “agama dan terutama 
pemikiran keagamaan itu berwajah ganda”. Di satu sisi 
agama mendorong orang untuk bercinta kasih dan mencipta 
kedamaian, di sisi lain, pemikiran keagamaan terkesan 
mendorong orang lain untuk berbuat buruk dan membuat 
kerusakan, seperti konflik. 

Agama sebenarnya mengajarkan perdamaian. Munculnya 
konflik bernuansa agama itu bukan disebabkan oleh 
agamanya, melainkan oleh pemahaman yang eksklusif 
atas agamanya. Pengaruh negatif pemahaman eksklusif 
atas agama itu menyebar secara massif ke pelbagai penjuru 
dunia sebagai akibat dari pengaruh globalisasi, dan pengaruh 
itu semakin dahsyat di zaman digital ini, karena setiap 
orang bebas mengakses paham-paham eksklusif agama 



14

Aksin Wijaya, dkk.

melalui teknologi digital yang di dalamnya terdapat banyak 
informasi tentang agama, yang tentu saja tidak semuanya 
mencerminkan pemahaman yang benar atas agama. Bisa 
saja, konten-konten keagamaan yang banyak beredar di 
dalam teknologi digital itu adalah yang paham keagamaan 
yang radikal, penuh dengan fitnah, dan hoaks yang tentu 
saja penuh dengan kebencian. Serentak dengan itu, di era 
digital ini, pusat informasi mengenai pemahaman agama 
tidak lagi berada di tangan para pakar, semisal; ulama, 
intelektual, kiai, ustadz, dan sebagainya. 

Sebagai ajaran yang lahir dari Tuhan yang Maha Rahman 
dan Maha Rahim sebagaimana tertuang di dalam basmalah, 
bismillahi al-rahman al-rahim, tentu saja Islam mengajarkan 
kasih sayang untuk seluruh alam atau rahmatan li al-alamin. 
Nabi Muhammad Saw bahkan diutus dengan misi khusus, 
yakni membawa rahmat bagi sekalian alam, baik lingkungan 
maupun masyarakat manusia, baik manusia yang beragama 
maupun yang tidak beragama. Karena, Islam adalah agama 
rahmatan li al-alamin. Ajaran moderat Islam merupakan 
salah satu kunci esensi Islam sebagai rahmatan li al-alamin, 
bukan penghancur kedamaian.

Dalam tulisan saya yang lain seirama dengan alur 
pemikiran di sini, saya kutipkan tafsir rasional sebagai 
berikut:

The very popular phrase “ummatan wasathan” in 
Muhammad Asad’s rational commentary is as follows: 
“The most moderate people” that is a people who maintain 
a balance between the various extremes and are realistic 
in their appreciation of human nature and possibilities 



15

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

while rejecting both worldliness and excessive asceticism. 
In line with its repeated call for moderation in all aspects 
of life, the Quran strongly encourages believers not to 
overemphasize the physical and material aspects of their 
lives while simultaneously accepting that human drives 
and desires related to “physical life” are God’s will and, 
therefore, legitimate. Upon further analysis, the phrase 
“moderate people” can be said to summarize, roughly, 
Islam’s stance on the issue of human existence itself: 
rejecting the notion of an inherent conflict between 
the soul and the body while emphasizing that these 
two aspects of human life constitute a natural unity 
and are willed by God.

Buku yang ada di tangan membaca budiman adalah 
kumpulan pemikiran para pemikir muslim pergerakan 
yang tentu saja menawarkan pelbagai perspektif untuk 
mengatasi pelbagai persoalan konflik, baik yang bernuansa 
agama maupun non-agama. Selamat atas terbitnya buku 
ini. Barakallahu lakum. 

Jakarta, 6 Desember 2025

Abdurrahman Mas’ud

Ketua Umum ADP, Gubes UIN Walisongo sejak 2003
Pejabat Kemenag RI 2006-2020

Penerima grant Fulbright di US 4 kali. 



16

Daftar Isi

Pengantar Editor............................................ 	 5
Aksin Wijaya

Islam sebagai Agama Moderat yang Merahmati...	 11
Abdurrahman Mas’ud

Daftar Isi........................................................ 	 16

Bagian Pertama
Moderasi beragama

1	 Moderasi Beragama dalam Pribumisasi  
Pendidikan Islam.................................................. 	 26

	 Ali Muhtarom

	 A.	 Tantangan Penguatan Moderasi Beragama .	 26
	 B. 	 Moderasi Beragama, Pendidikan Islam, dan 

	 Tantangan Identitas Kebangsaan................. 	 28
	 C.	 Moderasi Beragama sebagai Pendekatan  

	 dalam Studi Keagamaan Islam..................... 	 32
	 D. 	 Pribumisasi Islam dan Pengalaman  

	 Moderasi Beragama di Bumi Nusantara...... 	 38
	 E. 	 Tantangan Moderasi Beragama dalam  

	 Pemikiran Keislaman di Indonesia.............. 	 46



17

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

	 F.	 Mengurai Problem Penguatan dan 
	 Pengembangan Moderasi Beragama  
	 dalam Pendidikan Islam............................... 	 58

	 G.	 Moderasi Beragama dan Pribumisasi  
	 dalam Pemikiran Pendidikan Islam............. 	 62

2	 Peran Moderasi Beragama dalam Memperkuat 
Demokrasi Multikultural di Indonesia:  
Studi Kasus Perilaku Politik Masyarakat  
Linggoasri, Pekalongan........................................ 	 69

	 Makrum, Taufiqur Rohman, Teti Hadiati 

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 69
	 B.	 Moderasi Beragama dan Penguatan  

	 Demokrasi Multikultural di Desa Linggoasri..	 77
	 C.	 Moderasi Beragama dan Demokrasi 

	 Multikultural................................................. 	 82
	 D.	 Tantangan dan Peluang Moderasi Beragama	 85
	 E.	 Penutup ........................................................ 	 88
3	 Moderasi Beragama yang Kosmopolit:  

Mencegah Konflik dalam Masyarakat Sodong  
yang Harmoni....................................................... 	 90

	 Rufi’ah, Aksin Wijaya, dan Nur Rif ’ah Hasaniy

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 90
	 B.	 Mengapa Moderasi Beragama itu Penting... 	 92
	 C.	 Problem Pemahaman atas Agama................ 	 95
	 D.	 Moderasi Beragama yang Kosmopolit ........ 	 100
	 E.	 Menengok Kembali Kampung Toleran,  

	 Dusun Sodong............................................... 	 111
	 E.	 Penutup ........................................................ 	 115



18

Aksin Wijaya, dkk.

4	 Menangkal Radikalisme pada Perguruan Tinggi 
Islam Unggul di Jawa Timur............................... 	 116

	 Sulistyorini dan Lailatuzz Zuhriyah

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 116
	 B.	 Menangkal Gejala Berkembangnya  

	 Radikalisme pada Mahasiswa Baru.............. 	 119
	 C.	 Mencegah Penyebaran Radikalisme  

	 untuk Mahasiswa Tingkat Atas ................... 	 125
	 D.	 Formulasi Kebijakan Pemimpin  

	 untuk Melawan Radikalisme di Kalangan  
	 Dosen dan Tenaga Pendidikan..................... 	 128

	 E.	 Langkah Kepemimpinan Proaktif dalam 
	 Mencegah Radikalisme di Institusi  
	 Perguruan Tinggi Islam................................ 	 132

	 F.	 Penutup......................................................... 	 136
5	 Manual Tafsir Moderasi, Upaya Menangkal  

Tafsir Manipulatif Kaum Radikalis..................... 	 138
	 Dr. Achmad Bahrur Rozi, M.Hum. 

	 A.	 Ekstrimisme vs. Moderatisme Islam........... 	 138
	 B.	 Nilai-Nilai Moderasi dalam al-Qur’an.......... 	 152
	 C.	 Al-Qur’an, Moderasi, dan Konflik  

	 Penafsiran Kelompok Radikal...................... 	 168
6	 Sosial-Historis dan Kebijakan Moderasi  

Beragama di Kota Kediri ..................................... 	 170
	 Ahmad Subakir

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 170
	 B.	 Lahirnya Paguyuban Antar Umat Beragama  

	 dan Penghayat Kepercayaan (PAUB-PK): 
	 Jawaban atas Tantangan Keragaman.......... 	 172



19

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

	 C.	 Paguyuban Lintas Masyarakat (PaLM):  
	 Fokus pada Pemuda sebagai Generasi  
	 Penerus.......................................................... 	 176

	 D.	 Penutup......................................................... 	 177

Bagian Kedua
Kesetaraan: Reaktualisasi dan 

Rekontekstualisasi Khazanah Klasik 
1	 Kritik atas Nalar al-Qur’an Feminis Muslim: 

Menegosiasikan Keadilan Gender al-Qur’an  
dengan Pembaca dan Masyarakat....................... 	 182

	 Aksin Wijaya, Ibn Muchlis, dan Dawam Multazam

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 182
	 B. 	 Nalar Tafsir al-Qur’an Feminis Muslim....... 	 192
	 C. 	 Kritik atas Nalar Tafsir al-Qur’an  

	 Feminis Muslim............................................ 	 200
	 D. 	 Menegosiasikan Keadilan Gender al-Qur’an 	204
	 E. 	 Penutup......................................................... 	 211
2	 Keadilan Gender sebagai Pilar Moderasi  

Beragama: Studi Kritis atas Diskursus Islam 
Kontemporer........................................................ 	 212

	 Dr. Jumaiyah, M.Si. 

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 212
	 B.	 Konsep Moderasi Beragama dan Keadilan 

	 Gender........................................................... 	 217
	 C.	 Landasan Normatif: Al-Qur’an, Hadits,  

	 dan Maqashid Syari’ah dalam Keadilan  
	 Gender........................................................... 	 222



20

Aksin Wijaya, dkk.

	 D.	 Analisis Kritis: Tafsir Patriarkis versus  
	 Tafsir Moderat dalam Diskursus Gender  
	 Islam.............................................................. 	 228

	 E.	 Praktik dan Fenomena Empiris: Realitas 
	 Keadilan Gender dalam Masyarakat  
	 Muslim Kontemporer................................... 	 236

	 F.	 Penutup ........................................................ 	 243
3	 Kesalehan tanpa Rasionalisasi: Studi  

Epistemologis atas Pemaknaan Hadits  
Gender oleh Perempuan Salafi di Indonesia....... 	 245

	 Prof. Dr. Marhumah, M.Pd. 

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 245
	 B.	 Living Hadits................................................. 	 254
	 C.	 Tradisi Diskursif Islam.................................. 	 255
	 D.	 Agensi dan Politik Kesalehan....................... 	 257
	 E.	 Kesalehan Tekstual dan Simbolik  

	 sebagai Representasi Iman........................... 	 259
	 F.	 Domestifikasi Agensi dan Spiritualitas........ 	 261
	 G.	 Rasionalitas yang Diredam: Dominasi  

	 Literalitas...................................................... 	 264
	 H.	 Media Sosial sebagai Otoritas Keagamaan  

	 Baru............................................................... 	 266
	 I.	 Ketegangan antara Tradisi dan Agensi........ 	 268
	 J.	 Penutup ........................................................ 	 271
4	 Paradigma Keadilan Gender  

dalam Kajian Hukum Keluarga Islam................. 	 273
	 Fitriyani 

	 A.	 Tantangan Kesetaraan Gender  
	 dalam Keluarga Islam................................... 	 273



21

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

	 B.	 Konsep Gender dalam Hukum Keluarga  
	 Islam.............................................................. 	 276

	 C.	 Paradigma Gender dalam Hukum Keluarga  
	 Islam.............................................................. 	 278

	 D.	 Keadilan dan Kesetaraan Gender  
	 dalam Hukum Keluarga Islam...................... 	 281

	 E.	 Upaya-Upaya untuk Mencapai Keadilan  
	 dan Kesetaraan Gender dalam Lingkup  
	 Hukum Keluarga Islam................................. 	 290

5	 Identitas, Perempuan, dan Media Power: 
Representasi Gender dan Tantangannya  
di Ruang Digital................................................... 	 307

	 Chotijah Fanaqi 

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 307
	 B.	 Perubahan Paradigma Representasi  

	 Perempuan: Dari Objek ke Subjek................ 	 310
	 C.	 Tantangan: Budaya Media  

	 dan Pemberdayaan Semu.............................. 	 311
	 D.	 Interseksionalitas dan Keragaman  

	 yang Masih Terbatas..................................... 	 312
	 E.	 “Emily in Paris” sebagai Representasi  

	 Feminitas di Era Digital................................ 	 313
	 F.	 Penutup......................................................... 	 317

Bagian Ketiga
Islam Cinta dan Ekoteologi 

1	 Pesantren: Upaya Mewujudkan Peradaban  
Damai dan Santun............................................... 	 320

	 Aly Mashar 



22

Aksin Wijaya, dkk.

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 320
	 B.	 Kitab “Al-‘Ushfuriyyah”: Selayang Pandang 

	 Penyusun dan Isi........................................... 	 325
	 C.	 Nilai-Nilai Islam Santun dalam Kitab  

	 “Al-‘Ushfuriyah”............................................ 	 328
	 D.	 Kontekstualisasi Media Diseminasi  

	 Nilai Islam Santun........................................ 	 340
	 E.	 Penutup......................................................... 	 342
2	 Islam Cinta: Jalan Peradaban Menuju  

Kemanusiaan........................................................ 	 344
	 Prof. Dr. Ismail Fahmi Arrauf Nasution, M.A. 

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 344
	 B.	 Landasan Teologis Islam Cinta.................... 	 346
	 C.	 Nabi Muhammad Saw: Figur Islam Cinta.... 	 349
	 D.	 Tasawuf dan Tradisi Islam Cinta.................. 	 352
	 E.	 Islam Cinta sebagai Basis Moderasi  

	 Beragama....................................................... 	 355
	 F.	 Etika Sosial dan Cinta dalam Masyarakat 

	 Majemuk........................................................ 	 358
	 G.	 Dakwah Kultural Islam Cinta di Nusantara.	 362
	 H.	 Aplikasi Islam Cinta dalam Kehidupan 

	 Kontemporer................................................. 	 365
	 I.	 Penutup dan Refleksi Akhir.......................... 	 368
3	 Agama Hijau sebagai Aktor Politik Global.......... 	 370
	 Eko Ernada 

	 A.	 Agama Hijau sebagai Sumber Etika  
	 Lingkungan Global........................................ 	 371

	 B.	 Agama Hijau sebagai Aktor Normatif  
	 dalam Politik Global...................................... 	 373



23

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

	 C.	 Etika Kosmopolit dan Spiritualitas Global  
	 di Era Antroposen......................................... 	 375

4	 Sastra Anak sebagai Pembentuk Identitas  
Belia Muslim Damai............................................. 	 376

	 Ali Formen 

	 A.	 Pendahuluan.................................................. 	 376
	 B.	 Pembela Jati Diri Keagamaan yang 

	 Menghormati Keberagaman........................ 	 377
	 C.	 Pelopor Empati dan Pengorbanan................ 	 378
	 D.	 Regulator Emosi yang Efektif....................... 	 379
	 E.	 Influencer Positif........................................... 	 380
	 F.	 Penutup......................................................... 	 380

Tentang Editor dan Penulis............................. 	 382
Daftar Pustaka............................................... 	 402





245

3
Kesalehan tanpa Rasionalisasi: Studi 
Epistemologis atas Pemaknaan Hadits 

Gender oleh Perempuan Salafi  
di Indonesia

Oleh: Prof. Dr. Marhumah, M.Pd.

A.	 Pendahuluan
Dalam lanskap keberagamaan Muslim kontemporer, 

Salafisme hadir sebagai spektrum praksis yang tidak 
seragam. Ia mengusung proyek purifikasi ajaran Islam, 
namun sekaligus membentuk jejaring sosial dan afiliasi yang 
lentur, terutama dalam konteks urban dan mediatik. Jika 
dalam kajian akademik global Salafisme kerap diposisikan 
dalam bingkai radikalisasi dan ortodoksi skriptural,262 maka 
dalam konteks lokal Indonesia, ia justru memunculkan ragam 
ekspresi religius yang sarat dengan negosiasi, adaptasi, serta 
praktik keseharian yang kompleks.263 Di tengah jaringan 

262 N Hasan, “The Failure of the Wahhabi Campaign: Transnational Islam and 
the Salafi Madrasa in Post-9/11 Indonesia,” South East Asia Research 18, no. 4 (2010): 
675–705; D Wahid, “Nurturing the Salafi Manhaj: A Study of Salafi Pesantrens in 
Contemporary Indonesia” (University of Utrecht, 2014).

263 Sunarwoto, “Salafi Dakwah Radio: A Contest for Religious Authority,” 
Archipel 91 (2016): 203–30.



246

Aksin Wijaya, dkk.

kajian dan dakwah yang terbentuk melalui masjid, media 
sosial, dan komunitas pengajian, kelompok Muslimah 
Salafi menegosiasikan posisi mereka bukan hanya sebagai 
penerima warisan teks, tetapi juga sebagai aktor dalam 
konstitusi makna keislaman.

Kesalehan Muslimah Salafi dalam konteks ini tidak 
dapat direduksi hanya sebagai ekspresi konservatisme atau 
kepatuhan terhadap teks secara kaku. Ia muncul sebagai hasil 
interaksi antara otoritas keagamaan, transmisi pengetahuan, 
serta pengalaman sosial yang berlangsung dalam ruang digital 
dan tatap muka. Melalui majelis taklim, kanal Instagram, 
hingga flyer kajian daring, hadits-hadits gender direproduksi, 
dibaca ulang secara literal, dan dijadikan rujukan praksis 
dalam pembentukan habitus keagamaan perempuan.264 
Hadits tentang kewajiban berjilbab, ketaatan istri, atau 
larangan bepergian tanpa mahram tidak hanya berfungsi 
sebagai pernyataan normatif, tetapi juga menjelma dalam 
estetika tubuh, tata ruang domestik, dan narasi moral yang 
terus disirkulasikan secara publik.

Kehadiran Muslimah Salafi dalam ruang publik 
keagamaan dan digital Indonesia menawarkan satu model 
resepsi keislaman yang menegaskan literalitas sebagai 
sumber otoritas. Pemaknaan atas hadits dalam komunitas 
ini tidak dibangun melalui hermeneutika historis atau 
pendekatan kontekstual, tetapi melalui pembacaan linear 

264 Faiqotul Mala, Ema Marhumah, and Agung Danarta, “The Sanad of Jihadi 
Figures in the Global Terrorism Network,” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 
2023, 995–1012; E F Nisa, “Embodied Faith: Agency and Obedience among Face-
Veiled University Students in Indonesia,” The Asia Pacific Journal of Anthropology 13, 
no. 4 (2012): 366–81.



247

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

yang menghubungkan teks secara langsung dengan praktik. 
Sebagaimana dicatat dalam sejumlah studi, pendekatan 
ini menunjukkan preferensi terhadap stabilitas makna, 
namun sekaligus membuka celah bagi berlangsungnya 
negosiasi sosial.265

Namun demikian, pendekatan literal terhadap hadits 
tidak lepas dari problem epistemologis. Dalam banyak kasus, 
ia menjadi arena artikulasi relasi kuasa antara otoritas 
ustadz/ustadzah, media dakwah, dan perempuan Muslimah 
sebagai audiens. Dalam konteks ini, teks hadits tidak hanya 
berfungsi sebagai sumber normatif, tetapi juga menjadi 
bagian dari konstruksi diskursif yang terus direproduksi 
melalui simbol, performa, dan afiliasi.266 Ketegangan 
epistemik muncul ketika perempuan Salafi tampil sebagai 
figur yang “tunduk pada teks”, namun pada saat yang sama 
menjadi kurator aktif atas wacana, visual, dan fatwa yang 
beredar di platform digital.267

Masalah utama yang dibahas dalam kajian ini adalah 
terkait dengan cara Muslimah Salafi Indonesia memahami 
hadits-hadits gender secara literal. Selain itu, juga 
didalami bagaimana pemahaman tersebut mempengaruhi 

265 Marhumah, Iffah Khoiriyatul Muyassaroh, and Rosalia Sciortino, 
“Negotiating Living Hadith in Public Spaces: The Case of Salafi Muslimah Religious 
Study Groups in Yogyakarta,” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 26, no. 1 
(2025): 131–58, https://doi.org/10.14421/qh.v26i1.5715; Nur Rofiah, Nikmatullah 
Nikmatullah, and Zakiyatul Mufidah, “The Traces of Qur’anic Women’s Hakiki Justice 
Interpretation in KUPI’s Fatwas,” 2024.

266 Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject 
(Princeton University Press, 2005), https://doi.org/10.2307/j.ctvct00cf.

267 Faiqotul Mala et al., “Socio-Religious-Based Critical Digital Media Literacy 
for Disengagement from Radicalism for Ex-Terrorist Convicts,” Edukasi Islami: Jurnal 
Pendidikan Islam, 2023, 1205–18.



248

Aksin Wijaya, dkk.

pembentukan identitas, etika, dan agensi mereka dalam 
berbagai aspek, baik di ranah sosial maupun digital.

Tulisan ini berupaya menelaah dinamika resepsi hadits 
dalam komunitas perempuan Salafi, khususnya di Yogyakarta, 
yang memiliki karakter urban-religius dengan dinamika sosial 
yang khas. Dengan mengacu pada pendekatan living hadits,268 
konsep Islam sebagai tradisi diskursif,269 serta agensi etis 
sebagaimana dikembangkan oleh Saba Mahmood, studi ini 
menelusuri jalur-jalur pemaknaan yang dilalui Muslimah 
Salafi dari majelis pengajian, layar gawai, hingga lini masa 
Instagram.

Kontribusi utama studi ini tidak hanya terletak pada 
perluasan wacana studi hadits dan gender, tetapi juga pada 
usaha memahami bagaimana teks diresepsi tidak semata 
melalui tafsir formal, melainkan melalui praktik harian, 
afeksi keimanan, dan struktur sosial. Dalam banyak kasus, 
resepsi literal terhadap hadits gender tidak berarti ketiadaan 
agensi, melainkan menjadi bagian dari formasi moral yang 
dijalani secara aktif oleh perempuan dalam komunitas ini. 
Ketundukan terhadap teks tidak semata menjadi ekspresi 
subordinasi, tetapi juga merupakan artikulasi dari etika diri 
yang dibentuk dalam kerangka kesalehan yang performatif.270

Dengan latar pemikiran tersebut, studi ini menawarkan 
pembacaan yang sosiologis dan fenomenologis terhadap 

268 S Z Qudsy et al., “The Making of Living Ḥadith: A New Direction of Ḥadith 
Studies in Indonesia,” Culture and Religion, 2024, 1–20.

269 Talal Asad, The Idea of an Anthropology of Islam (Washington, DC: Center for 
Contemporary Arab Studies, 1986); Talal Asad, Genealogies of Religion: Discipline and 
Reasons of Power in Christianity and Islam (Baltimore, MD: John Hopkins University 
Press, 1993).

270 Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject, 2005.



249

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

hadits sebagai entitas yang hidup. Ia diresepsi, dipraktikkan, 
dan dikontestasikan dalam jejaring nilai, otoritas, dan 
pengalaman yang menyatu dalam keseharian. Tulisan ini 
tidak bertujuan menunjukkan kekeliruan pemahaman 
literal, tetapi berupaya memahami mengapa pendekatan 
itu dipilih, bagaimana ia dijalankan, dan apa konsekuensi 
simbolik, sosial, serta spiritualnya bagi perempuan Muslim 
kontemporer.

Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif in
terpretatif dengan desain studi kasus intrinsik.271 Pemilihan 
desain ini memungkinkan penulis menggali secara mendalam 
fenomena resepsi literal terhadap hadits-hadits gender di 
kalangan Muslimah Salafi dalam konteks sosial-keagamaan 
yang spesifik. Alih-alih bertujuan untuk generalisasi, studi 
kasus intrinsik menawarkan ruang untuk memahami 
pengalaman partikular para partisipan secara utuh dan 
relasional, sehingga memungkinkan pembacaan yang kaya 
terhadap konstruksi makna dan praksis keagamaan yang 
dijalani. Fokus utama tulisan ini adalah komunitas pengajian 
perempuan Salafi, dengan mengambil contoh di Yogyakarta, 
yang menunjukkan praktik literal dalam memahami hadits 
serta membentuk etika keagamaan mereka dalam keseharian.

Konteks Yogyakarta dipilih karena kota ini merupakan 
salah satu pusat perkembangan komunitas keagamaan urban 
yang aktif dalam pengajian serta dakwah yang terhubung 
dengan ekosistem digital. Komunitas Muslimah Salafi di 
wilayah ini membentuk majelis-majelis taklim yang konsisten, 

271 John W Creswell and Cheryl N Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: 
Choosing among Five Approaches (Sage publications, 2016).



250

Aksin Wijaya, dkk.

sembari memanfaatkan platform media sosial sebagai 
saluran penyebaran nilai-nilai Islam. Kehadiran komunitas 
yang stabil dan terorganisasi ini memberi peluang bagi 
penulis untuk mengamati bagaimana hadits tidak hanya 
dijadikan sebagai rujukan normatif, tetapi juga dihidupi 
dalam praktik domestik, sosial, dan virtual.

Dalam kerangka ini, pendekatan living hadits digunakan 
sebagai lensa untuk melihat bagaimana teks dipraktikkan, 
ditransformasikan, dan dikontekstualisasikan dalam 
kehidupan sehari-hari. Fokus tulisan tidak berhenti pada 
isi atau redaksi hadits, tetapi diperluas pada cara-cara 
bagaimana teks tersebut diterima, diinternalisasi, dan 
ditampilkan dalam beragam ruang oleh Muslimah Salafi. 
Dengan demikian, tulisan ini berupaya memahami hubungan 
antara teks agama, otoritas dakwah, dan agensi perempuan 
dalam konfigurasi sosial yang sedang berlangsung.

Informasi dikumpulkan menggunakan tiga metode 
utama: pengamatan partisipatif, wawancara mendalam, dan 
pendokumentasian materi dakwah. Pengamatan dilakukan di 
berbagai majelis taklim Muslimah Salafi di Yogyakarta yang 
rutin mengadakan kajian dengan fokus pada pembahasan 
hadits-hadits normatif. Wawancara mendalam dilakukan 
dengan empat narasumber utama yang dipilih secara selektif 
berdasarkan latar belakang mereka, tingkat keterlibatan 
di kegiatan pengajian, serta peran aktif mereka dalam 
dunia dakwah digital. Selain itu, materi kajian, baik dalam 
bentuk cetak maupun digital, juga didokumentasikan, 
termasuk kitab-kitab rujukan serta akun media sosial yang 
sering digunakan sebagai referensi utama. Beberapa kitab 



251

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

yang menjadi favorit di antaranya adalah Sirah Nabawiyah 
dan Riyadhus Shalihin. Lebih jauh lagi, konten dari akun 
Instagram seperti MPD, MPB, dan MPR turut dianalisis 
untuk memahami bagaimana pesan hadits mengalami 
transformasi dalam ruang digital.

Tabel 1. Informan 
Kode 

Informan
Usia Latar 

Belakang
Status 
Sosial

Keterangan 
Khusus

IN 22 Mahasiswi Lajang
Aktif di 
kajian offline 
dan online

TK 28
Ibu rumah 
tangga

Menikah

Fokus pada 
pengajian 
rumah 
tangga dan 
parenting 
islami

SM 25
Pengusaha 
hijab syar’i

Menikah

Mengelola 
toko daring 
dengan 
pendekatan 
dakwah

BT 30
Mantan 
aktivis 
kampus

Menikah

Mulai kritis 
terhadap 
tafsir literal 
hadits gender

Hadits-hadits yang menjadi fokus dalam studi ini 
antara lain: hadits tentang aurat perempuan: “Wahai Asma’, 
sesungguhnya apabila seorang wanita telah haid, maka tidak 
boleh terlihat darinya kecuali ini dan ini,” (HR. Abu Dawud); 



252

Aksin Wijaya, dkk.

hadits tentang ketaatan istri terhadap suami: “Jika aku 
boleh menyuruh seseorang untuk sujud kepada orang lain, maka 
aku akan menyuruh istri untuk sujud kepada suaminya,” (HR. 
Abu Dawud, no. 2140, dihasankan al-Albani); serta hadits 
tentang mobilitas perempuan: “Tidak halal bagi wanita 
yang beriman kepada Allah dan hari akhir untuk bepergian 
sehari semalam kecuali dengan mahram,” (HR. Bukhari no. 
1088). Hadits-hadits ini sering dikaji dalam pengajian 
dan dijadikan sebagai rujukan moralitas utama dalam 
membentuk etika gender Salafi. Konten digital dari akun 
Instagram komunitas memperlihatkan bagaimana hadits-
hadits tersebut diangkat melalui kutipan teks, caption 
motivasi, hingga visual kesalehan perempuan.

Analisis dilakukan secara tematik dengan mengikuti 
tahapan yang dikembangkan oleh Braun dan Clarke, yaitu: 
familiarisasi data, pengkodean, pencarian tema, peninjauan 
tema, pendefinisian, dan pelaporan.272 Triangulasi dilakukan 
antara data observasi, hasil wawancara, dan dokumen, untuk 
meningkatkan kredibilitas dan konsistensi interpretasi. 
Validasi dilakukan melalui member checking kepada informan 
kunci untuk memastikan akurasi representasi data. Kajian 
ini juga memperhatikan prinsip etika penelitian kualitatif, 
termasuk informed consent tertulis, anonimitas identitas, dan 
perlindungan atas data digital pribadi. Penulis juga menjaga 
posisi reflektif sebagai outsider, sembari tetap membangun 
keterlibatan empatik dan kesadaran kontekstual terhadap 
praktik keberagamaan partisipan.

272 Virginia Braun and Victoria Clarke, “Using Thematic Analysis in Psychology,” 
Qualitative Research in Psychology 3, no. 2 (January 2006): 77–101, https://doi.
org/10.1191/1478088706qp063oa.



253

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Dengan pendekatan metodologis tersebut, studi ini 
diharapkan mampu memetakan dinamika relasi antara teks 
hadits, struktur otoritas dakwah, dan praktik kesalehan 
Muslimah Salafi sebagai formasi sosial-keagamaan 
kontemporer yang kompleks, sekaligus membuka ruang 
pemahaman baru dalam kajian hadits, gender, dan keislaman 
urban.

Tulisan ini bertolak dari premis bahwa pemaknaan hadits 
oleh Muslimah Salafi tidak hanya bersifat normatif-tekstual, 
tetapi juga dibentuk oleh relasi antara teks, tradisi, dan agensi 
keagamaan dalam konteks sosial tertentu. Untuk membedah 
dimensi tersebut, digunakan pendekatan interdisipliner 
yang mengintegrasikan tiga kerangka konseptual utama: 
living hadits, tradisi diskursif Islam (Talal Asad), dan agensi 
serta politik kesalehan.273 Ketiga kerangka ini memungkinkan 
pembacaan yang tidak hanya menekankan isi teks hadits, 
tetapi juga bagaimana ia dijalankan, dimaknai, dan di
reproduksi oleh subjek perempuan dalam jaringan sosial dan 
simbolik tertentu. Pendekatan ini juga mempertimbangkan 
bagaimana tradisi keagamaan tidak bersifat netral, melainkan 
selalu terkait dengan struktur kuasa, otoritas dakwah, dan 
pengetahuan normatif.274 Dengan demikian, kajian ini tidak 
sekadar membicarakan hadits sebagai sumber hukum, 
tetapi juga sebagai perangkat praksis dan simbolik dalam 
konstelasi kesalehan Muslimah Salafi kontemporer.275

273 Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject, 2005.
274 Asad, The Idea of an Anthropology of Islam; Asad, Genealogies of Religion: 

Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam; Mahmood, Politics of Piety: 
The Islamic Revival and the Feminist Subject, 2005.

275 S T Qudsy, Mujiburrahman, and Abdul Wahid, Living Hadits: Pergulatan 
Makna Hadits Di Masyarakat Muslim Indonesia Kontemporer (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2024).



254

Aksin Wijaya, dkk.

B.	 Living Hadits
Living hadits dipahami bukan hanya sebagai konsep yang 

menjelaskan keberlanjutan fungsi teks dalam kehidupan 
umat Islam, tetapi juga sebagai kerangka metodologis untuk 
membaca pengalaman keberagamaan secara empirik. Dalam 
konteks perempuan Salafi, hadits tidak tinggal sebagai 
wacana normatif semata, tetapi menjelma dalam bentuk 
praktik sosial, pilihan gaya hidup, dan performa kesalehan 
harian. Menurut Qudsy, living hadits merujuk pada proses 
resepsi, internalisasi, dan manifestasi hadits dalam konteks 
keseharian umat Islam, termasuk melalui dakwah digital 
dan komunitas pengajian. Pendekatan ini memungkinkan 
peneliti menelusuri bagaimana teks hadits tentang jilbab, 
ketaatan istri, dan mobilitas perempuan diresepsi tidak 
sebagai perintah abstrak, tetapi sebagai panduan moral 
yang mengatur tubuh dan ruang.276 Living hadits membuka 
ruang untuk membaca bagaimana teks tidak tinggal diam, 
melainkan “dihidupi” dan “dipraktikkan” oleh para Muslimah 
dalam relasi sosial tertentu.277 

Lebih lanjut, living hadits dalam komunitas Salafi tidak 
lepas dari relasi otoritatif yang menghubungkan sanad teks 
dengan legitimasi moral. Kitab-kitab seperti Riyadhus Shalihin 
dan Sirah Nabawiyah tidak hanya menjadi rujukan keilmuan, 
tetapi juga fondasi normatif untuk membentuk habitus 

276 Mala, Marhumah, and Danarta, “The Sanad of Jihadi Figures in the Global 
Terrorism Network”; F Husein, “Negotiating Salafism: Women Prayer Groups and 
Their Preachers in Indonesia’s Islamic Digital Mediascapes,” CyberOrient 15, no. 1 
(2021): 119–45.

277 Nisa, “Embodied Faith: Agency and Obedience among Face-Veiled University 
Students in Indonesia”; E F Nisa, “The Internet Subculture of Indonesian Face-Veiled 
Women,” International Journal of Cultural Studies 16, no. 3 (2013): 241–55.



255

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

kesalehan perempuan.278 Dalam pengajian Muslimah, hadits 
tentang aurat perempuan atau keharusan taat kepada suami 
tidak dibaca sebagai problem sosial, melainkan sebagai “bekal 
syar’i” untuk mencapai ketenangan dan kemuliaan moral.279 
Proses ini diperkuat oleh praktik visualisasi kesalehan di 
media sosial, di mana caption hadits disandingkan dengan 
foto hijab panjang, ilustrasi keluarga syar’i, dan narasi 
pengalaman spiritual.280 Dengan kata lain, living hadits 
menjembatani dunia teks dan dunia sosial melalui tubuh 
perempuan yang menjadi medan artikulasi ajaran keagamaan.

C.	 Tradisi Diskursif Islam
Talal Asad memandang Islam bukan sekadar sistem 

hukum atau teologi, melainkan sebagai tradisi diskursif 
yang berisi serangkaian praktik yang dilestarikan dan 
diajarkan dalam komunitas tertentu.281 Dalam perspektif 
Asad, tradisi Islam adalah produk dari formasi historis 
yang terus-menerus dikonstruksi ulang melalui wacana 
dan praktik sosial. Otoritas terhadap teks tidak terletak 
semata pada nash, melainkan pada siapa yang berhak 
menafsirkan dan mendistribusikan makna secara sah dalam 

278 Halimatussa’diyah, “Tafsir Kebencian Studi Bias Gender dalam Tafsir al-
Quran Karya Zaitunah Subhan,” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, 
dan Fenomena Agama 16, no. 1 (2016): 141–161, https://jurnal.radenfatah.ac.id/
index.php/JIA/article/view/504.

279 Muhammad Zulfikar Yusuf and Destita Mutiara, “Diseminasi Informasi 
Moderasi Beragama: Analisis Konten Website Kementerian Agama,” Dialog 45, no. 
1 (June 29, 2022): 127–37, https://doi.org/10.47655/dialog.v45i1.535.

280 Mala et al., “Socio-Religious-Based Critical Digital Media Literacy for 
Disengagement from Radicalism for Ex-Terrorist Convicts.”

281 Asad, The Idea of an Anthropology of Islam; Asad, Genealogies of Religion: 
Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam.



256

Aksin Wijaya, dkk.

komunitas.282 Dalam konteks Muslimah Salafi, makna 
hadits-hadits gender dibentuk dalam ekosistem dakwah 
yang menekankan ketaatan mutlak terhadap teks dan 
ulama rujukan, bukan melalui dialektika kritis atau tafsir 
kontekstual.

Tradisi Salafi di Indonesia menunjukkan kekuatan 
hegemonik yang beroperasi melalui dakwah, media sosial, 
dan relasi gender yang normatif.283 Pemaknaan hadits tentang 
jilbab, misalnya, tidak hanya dilandasi tafsir tekstual, tetapi 
juga dikukuhkan sebagai identitas ideologis dan simbol 
ketaatan dalam komunitas. Asad mengingatkan bahwa 
praktik keagamaan bukanlah ekspresi dari iman semata, 
tetapi dibentuk oleh struktur wacana dan jaringan otoritas 
yang menetapkan apa yang sah secara moral dan religius. 
Dalam ruang pengajian Muslimah, pemaknaan hadits sering 
berlangsung tanpa mekanisme pertanyaan, karena posisi 
ustadzah atau ustadz diposisikan sebagai representasi mutlak 
dari kebenaran syariat. Dengan demikian, pendekatan Asad 
membantu menjelaskan bahwa ketundukan terhadap hadits 
gender bukan hanya persoalan individu, tetapi bagian dari 
pelanggengan struktur pengetahuan dan kuasa di dalam 
tradisi diskursif Islam versi Salafi.

282 Wahid, “Nurturing the Salafi Manhaj: A Study of Salafi Pesantrens in 
Contemporary Indonesia”; Muhammad Arif Syihabuddin, “Studi Komparatif 
Filsafat Pendidikan Islam Dan Barat,” JAILIE: Journal of Applied Linguistics 
and Islamic Education 1, no. 1 (2017): 989–1011, https://doi.org/10.1016/j.
addr.2018.07.012%0Ahttp://www.capsulae.com/media/Microencapsulation - 
Capsulae.pdf%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.jaerosci.2019.05.001.

283 Sunarwoto, “Salafi Dakwah Radio: A Contest for Religious Authority”; 
S Hasyim, “The Shadow of Neo-Hanbalism: The Idea of Islamic Extremism in 
Indonesia,” Islamic Studies Review 1, no. 1 (2022): 67–94.



257

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

D.	 Agensi dan Politik Kesalehan
Pemikiran Saba Mahmood dalam Politics of Piety 

menjadi penting untuk memahami agensi perempuan 
Muslim yang tidak selalu muncul dalam bentuk perlawanan 
terhadap norma patriarkal. Mahmood mengkritik paradigma 
feminisme Barat yang cenderung melihat agensi sebagai 
ekspresi resistensi, dan justru menunjukkan bahwa ketaatan 
terhadap norma agama bisa menjadi bentuk agensi etis yang 
sadar dan terinternalisasi. Dalam konteks Muslimah Salafi, 
ketaatan terhadap hadits yang mengatur aurat, relasi rumah 
tangga, dan mobilitas bukan selalu akibat ketidaktahuan 
atau subordinasi, melainkan bagian dari usaha membentuk 
subjek religius yang saleh.284 Kesalehan perempuan Salafi 
diekspresikan melalui simbol-simbol tubuh seperti hijab 
panjang, interaksi terbatas dengan lawan jenis, dan kepatuhan 
terhadap struktur keluarga yang justru memperkuat posisi 
mereka dalam komunitas keagamaan.285

Namun, agensi yang muncul dalam komunitas Salafi 
tetap terikat dalam batas-batas diskursif yang membentuk 
horizon tindakan dan ekspresi. Mahmood menegaskan 
bahwa agensi bukanlah “kebebasan memilih” dalam arti 
liberal, melainkan keterlibatan mendalam dalam struktur 
norma yang membentuk subjek secara moral dan spiritual.286 
Beberapa informan dalam studi ini menunjukkan bagaimana 
mereka merespons hadits dengan penerimaan selektif, 

284 S Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject 
(Princeton: Princeton University Press, 2005).

285 Husein, “Negotiating Salafism: Women Prayer Groups and Their Preachers 
in Indonesia’s Islamic Digital Mediascapes.”

286 Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject, 2005; 
Nisa, “The Internet Subculture of Indonesian Face-Veiled Women.”



258

Aksin Wijaya, dkk.

seperti SM yang tetap berdagang daring sambil menjaga 
batas aurat dan tidak menampilkan wajah di media sosial. 
Ini adalah contoh agensi “kritis-taat”, di mana subjek tidak 
melawan secara frontal, tetapi menyesuaikan diri secara 
strategis dalam batas wacana yang mereka yakini.287 Dalam 
hal ini, teori Mahmood memberikan lensa untuk membaca 
kompleksitas agensi perempuan Muslimah yang tidak selalu 
tampil dalam bentuk artikulasi verbal atau oposisi terhadap 
norma, tetapi justru melalui kedisiplinan diri dan praktik 
kesalehan yang konsisten.

Gambar 1. Diagram Konseptual Kerangka Teori 

287 Mala, Marhumah, and Danarta, “The Sanad of Jihadi Figures in the Global 
Terrorism Network.”



259

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

E.	 Kesalehan Tekstual dan Simbolik sebagai 
Representasi Iman
Di Yogyakarta, ekspresi keagamaan Muslimah Salafi 

mengambil bentuk visual dan simbolik yang berpijak 
pada pembacaan literal terhadap teks hadits. Pilihan atas 
cadar, gamis longgar, sarung tangan, serta penghindaran 
dari aktivitas di ruang publik tidak hanya mencerminkan 
komitmen spiritual, tetapi juga menjadi bagian dari cara 
membangun kehadiran religius dalam ruang sosial yang 
lebih luas. Tubuh perempuan, dalam konteks ini, dimaknai 
sebagai medium representasi iman yang ditata berdasarkan 
norma-norma syar’i. Tampilan lahiriah menjadi indikator 
kesalehan yang diatur dan dikukuhkan dalam lingkup 
komunitas. Estetika ini bekerja sebagai pengikat identitas 
dan penguat posisi dalam jaringan sosial Salafi yang lebih 
besar.288

Dalam pengajian, baik yang berlangsung secara langsung 
maupun melalui kanal daring, simbol-simbol ini ditegaskan 
sebagai bagian dari kesalehan yang sah. Salah satu rujukan 
yang sering dikutip adalah hadits mengenai batas aurat 
perempuan setelah baligh: “Tidak boleh terlihat darinya 
kecuali ini dan ini.” Hadits ini diinterpretasi secara ketat oleh 
para da’i Salafi dan diterapkan dalam praktik berpakaian 
sehari-hari. IN, seorang Muslimah Salafi berusia 22 tahun, 
menyatakan bahwa pemakaian cadar merupakan bentuk 
kepatuhan langsung kepada Rasulullah Saw. Baginya, 
itu adalah bentuk penghambaan yang tidak bisa ditawar. 
Penekanan pada kesetiaan terhadap otoritas nubuwwah 

288 Ibid.



260

Aksin Wijaya, dkk.

ini menjadikan tubuh sebagai perwujudan dari tafsir yang 
sudah dibakukan dalam komunitas.

Temuan ini memperkuat analisis Nurhadi, yang mencatat 
bahwa komunitas Salafi menjadikan penampilan visual 
sebagai sarana artikulasi identitas sekaligus mekanisme 
seleksi sosial. Penampilan lahir menjadi cara untuk 
menunjukkan siapa yang berada dalam lingkar komunitas 
dan siapa yang tidak. Norma berpakaian dan ekspresi tubuh 
tidak hanya berfungsi sebagai wujud iman, tetapi juga 
sebagai alat untuk mengatur relasi sosial. Dalam konteks ini, 
kesalehan menjadi sesuatu yang tampil dan bisa dikenali, 
bukan semata keyakinan yang bersifat batiniah. Ruang sosial 
dibentuk melalui pengulangan simbolik yang membangun 
distingsi internal dalam komunitas.

Peran media sosial dalam memperluas dan menegaskan 
simbol-simbol ini tidak bisa diabaikan. Akun-akun seperti 
MPD, MPB, dan MPR menghadirkan narasi hijrah, cadar, 
dan keluarga sakinah sebagai gambaran ideal perempuan 
Muslimah. Representasi tersebut menyatukan pesan-pesan 
keagamaan dengan visualisasi tertentu yang menekankan 
literalitas sebagai bentuk kesalehan yang paling sahih. Kajian 
Asiyah dan Marhumah menyoroti bagaimana perempuan 
Salafi membentuk diri dalam struktur dakwah visual yang 
mengafirmasi satu model estetik sebagai norma. Di sini, 
tubuh tidak lagi sekadar entitas personal, tetapi menjadi 
pusat dari proyek moral kolektif yang berlangsung secara 
simultan di ruang daring dan luring.

Jika dibaca melalui kerangka pemikiran Talal Asad, 
dapat dilihat bahwa simbol tubuh perempuan Salafi adalah 



261

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

bagian dari tradisi diskursif yang dilembagakan dan dijaga 
oleh komunitas.289 Tafsir atas hadits tidak berdiri bebas, 
tetapi menjadi bagian dari praktik kekuasaan yang mengatur 
tampilan fisik dan struktur relasi sosial. Tubuh dijadikan 
situs artikulasi dari otoritas teks yang terus direproduksi 
dalam forum pengajian dan kanal digital. Sebagaimana dicatat 
Husein, hadits berfungsi sebagai instrumen pembentukan 
struktur moral, bukan sekadar teks normatif. Dalam konteks 
ini, performa kesalehan tidak lagi bisa dipisahkan dari 
kerangka tafsir dan struktur sosial yang membentuknya.

F.	 Domestifikasi Agensi dan Spiritualitas
Agensi dalam komunitas Muslimah Salafi tidak 

diwujudkan dalam bentuk perlawanan terhadap norma 
patriarkal atau dominasi keulamaan laki-laki, melainkan 
melalui peneguhan peran domestik sebagai ladang utama 
ibadah. Kehidupan rumah tangga dimaknai sebagai ruang 
spiritual, bukan sebagai simbol keterkungkungan. Hadits-
hadits yang menekankan kewajiban perempuan untuk 
taat kepada suami, tinggal di rumah, dan mengasuh anak 
dipahami sebagai petunjuk hidup dari Rasulullah Saw yang 
tidak perlu dipertanyakan atau dikontekstualisasi ulang. 
Dalam wacana ini, spiritualitas dibentuk melalui tindakan-
tindakan sehari-hari seperti menyiapkan makanan untuk 
suami, mendidik anak, dan menjaga kehormatan keluarga. 
Temuan Qudsy, Mujiburrahman, dan Wahid menunjukkan 
bahwa nilai-nilai domestik semacam ini dikuatkan melalui 

289 Asad, The Idea of an Anthropology of Islam; Asad, Genealogies of Religion: 
Discipline and Reasons of Power in Christianity and Islam.



262

Aksin Wijaya, dkk.

pengajian daring maupun luring, dengan rumah dijadikan 
sebagai medan utama perjuangan keagamaan perempuan.290

Narasi domestik ini turut diperkuat oleh strategi dakwah 
digital. Akun seperti MPD dan MPR secara konsisten 
menampilkan konten motivasional yang mendorong 
Muslimah untuk menjadi istri shalihah, menjauhi fitnah 
dunia kerja, dan berfokus pada pelayanan rumah tangga. 
Temuan yang dilakukan Mala menunjukkan bahwa dakwah di 
media sosial membingkai agensi sebagai bentuk pengendalian 
diri dan kepatuhan terhadap struktur rumah tangga, yang 
dipahami sebagai jalan ketaatan kepada Allah. Dalam konteks 
ini, spiritualitas perempuan dirumuskan melalui kepatuhan, 
tidak hanya kepada suami, tetapi juga kepada struktur moral 
yang telah dibentuk komunitas dan dilegitimasi melalui 
hadits-hadits yang dianggap sahih.291

Agensi yang dimaksud bersifat reflektif, tetapi tidak 
dalam pengertian liberal. TK (28 tahun), seorang informan, 
menyatakan bahwa menjadi ibu rumah tangga sepenuh 
waktu bukanlah keterpaksaan, melainkan pilihan spiritual 
yang menghadirkan ketenangan. Studi oleh Khoiroh dan 
Marhumah (2022) mendukung pandangan ini dengan 
menunjukkan bahwa perempuan Salafi merasa memiliki 
otonomi dalam memilih peran domestik dan menolak 
anggapan bahwa mereka sedang didiskriminasi.292 Mereka 

290 Qudsy, Mujiburrahman, and Wahid, Living Hadis: Pergulatan Makna Hadis 
Di Masyarakat Muslim Indonesia Kontemporer.

291 Mala, Marhumah, and Danarta, “The Sanad of Jihadi Figures in the Global 
Terrorism Network.”

292 Isti Khoiroh, Agus Setiawan, and Hafid Nur Muhammad, “KONSEP 
KEPEMIMPINAN WANITA DALAM QS. AN-NISA AYAT 34 (Studi Komparatif Tafsir 
Al-Jami’li Ahkam Al-Qur’an Karya Imam Al-Qurthubi Dan Tafsir Kebencian Karya 
Zaitunah Subhan),” Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 2 (2022): 184–94.



263

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

justru merasa bangga karena mematuhi Sunnah dan menjaga 
kehormatan diri. Dalam pandangan Mahmood, hal ini 
dapat dibaca sebagai bentuk agensi etis yang berakar pada 
penghayatan literal terhadap norma-norma agama.

Agensi juga termanifestasi dalam bentuk produktivitas 
berbasis nilai. SM (25 tahun), salah satu informan, 
menjalankan bisnis busana syar’i dari rumah, tanpa 
menampilkan wajah di media sosial, sebagai bentuk komitmen 
terhadap ajaran Salafi. Menurut Nurhadi, praktik semacam ini 
memperlihatkan bahwa perempuan Salafi menciptakan ruang 
agensi terbatas yang tetap berpijak pada prinsip literalisme 
tekstual. Fadlillah mengamati bahwa beberapa komunitas 
Salafi bahkan mengembangkan sistem homeschooling dan 
kajian domestik sebagai strategi memperluas dakwah dalam 
batasan aurat dan mahram.

Dalam struktur epistemik Salafi, hadits-hadits tentang 
ketaatan istri, larangan bepergian tanpa mahram, dan 
kewajiban menjaga aurat diposisikan sebagai fondasi 
ontologis pembentukan perempuan shalihah. Teks-teks ini 
tidak dipahami sebagai sarana subordinasi, melainkan sebagai 
peta jalan menuju keselamatan akhirat. Seperti ditunjukkan 
oleh Husein, identitas perempuan Salafi terbentuk melalui 
interaksi berkelanjutan dengan teks, komunitas, dan praktik 
sosial. Relasi mereka dengan teks tidak bersifat kritis, tetapi 
afirmatif. Itulah sebabnya, mereka tetap merasa memiliki 
otonomi meski dalam posisi menerima norma-norma tanpa 
mengubahnya.

Agensi Muslimah Salafi, dengan demikian, tidak dapat 
dijelaskan melalui kerangka sekuler-liberal. Ia terwujud 



264

Aksin Wijaya, dkk.

dalam spiritualitas domestik yang berakar pada hadits, 
dipelihara melalui komunitas, dan diekspresikan dalam 
bentuk tindakan yang sarat nilai moral. Agensi ini bersifat 
normatif, literal, dan performatif, serta menjadi fondasi 
kesalehan yang diakui dalam komunitas.

G.	 Rasionalitas yang Diredam: Dominasi 
Literalitas
Pemaknaan keagamaan di kalangan Muslimah Salafi 

menunjukkan keterikatan kuat pada pembacaan tekstual 
terhadap hadits, di mana narasi literal berperan sebagai 
fondasi utama epistemologi mereka. Penolakan terhadap 
pendekatan rasional-kritis tidak semata-mata mencerminkan 
ketidaktahuan, melainkan merupakan hasil dari konstruksi 
keilmuan yang telah dilembagakan melalui tradisi dakwah 
Salafi. Dalam sistem ini, teks hadits diposisikan sebagai 
sumber pengetahuan yang tidak boleh ditafsirkan secara 
bebas tanpa merujuk pada sanad dan otoritas ulama tertentu. 
Perempuan dalam komunitas ini, sebagaimana ditunjukkan 
oleh Mala, sering kali ditempatkan sebagai penerima yang 
pasif dalam struktur otoritas keilmuan yang bersifat hierarkis 
dan tekstual.

Penolakan terhadap rasionalisasi hadits yang berkaitan 
dengan isu gender tampak jelas dalam ruang pengajian. Teks-
teks keagamaan tentang peran domestik perempuan, larangan 
bepergian tanpa mahram, serta kewajiban untuk taat kepada 
suami disampaikan secara literal, tanpa membuka ruang 
kemungkinan tafsir kontekstual. Proses resepsi terhadap 
hadits dikemas dalam kerangka “menerima sebagaimana 



265

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

adanya,” di mana setiap bentuk pertanyaan terhadap 
autentisitas teks maupun konteks sosialnya dianggap sebagai 
tanda ketidaktaatan spiritual.293 Validitas keilmuan dalam 
struktur ini lebih mengandalkan otoritas formal ustadz 
dan ustadzah yang mengedepankan keabsahan sanad dan 
keutuhan matan sebagai satu-satunya ukuran kebenaran.

Kuatnya dominasi literalitas tidak dapat dilepaskan dari 
sistem pengetahuan yang menolak pendekatan hermeneutika 
historis. Tidak tersedia ruang bagi pertanyaan tentang 
konteks sosio-historis hadits, dinamika relasi gender 
pada masa Nabi, atau realitas sosial yang terus berubah. 
Sebaliknya, interpretasi literal justru dipandang sebagai 
bentuk kepatuhan tertinggi kepada Allah dan Rasul-Nya. 
Sistem ini menutup kemungkinan adanya refleksi kontekstual 
dan mengusir rasionalitas dari ranah kesalehan. Dengan 
demikian, literalitas menjadi tidak hanya metode tafsir, 
tetapi juga instrumen pembentukan struktur moral dan 
pengawasan terhadap tubuh serta pikiran.

Meski begitu, dalam praktik kehidupan sehari-hari, 
terdapat negosiasi tafsir yang berlangsung secara diam-
diam. Beberapa Muslimah Salafi menyesuaikan pemahaman 
mereka terhadap hadits melalui aktivitas seperti kuliah 
daring, menjalankan bisnis online, atau berdakwah melalui 
media digital. Adaptasi semacam ini tidak dilakukan dalam 
semangat reinterpretasi terhadap teks, melainkan dalam 
kerangka mempertahankan norma Salafi. Ruang kritis tidak 

293 Husein, “Negotiating Salafism: Women Prayer Groups and Their Preachers 
in Indonesia’s Islamic Digital Mediascapes.”



266

Aksin Wijaya, dkk.

dibuka secara eksplisit, melainkan dijalankan melalui strategi 
adaptif yang tetap berada dalam batas struktur normatif.294

Apa yang tampak dari dinamika ini adalah reproduksi 
epistemologi yang menghalangi kemungkinan partisipasi 
tafsir yang setara. Perempuan tidak hanya dibatasi secara 
naratif, tetapi juga mengalami pembentukan ulang terhadap 
cara mereka memahami kebenaran. Literalitas menjelma 
menjadi kerangka berpikir yang menyingkirkan refleksi kritis 
sebagai bentuk penyimpangan. Oleh karena itu, dominasi 
literalitas tidak hanya berfungsi sebagai metode penafsiran, 
melainkan menjadi alat untuk mengontrol pengetahuan 
dan tubuh dalam lanskap keagamaan Salafi.

H.	 Media Sosial sebagai Otoritas Keagamaan 
Baru
Dalam komunitas Muslimah Salafi, media sosial 

menjelma menjadi ruang baru bagi artikulasi otoritas 
keagamaan, membentuk ulang praktik kesalehan, serta 
memperkuat struktur moral yang berakar pada hadits. 
Perubahan ini terjadi seiring meningkatnya penggunaan 
platform digital seperti Instagram dan YouTube sebagai 
kanal utama konsumsi religiusitas di kalangan Muslimah 
urban. Kajian Qudsy menunjukkan bahwa teks hadits tidak 
lagi hanya ditransmisikan dalam ruang pengajian, tetapi 
juga dihidupkan secara visual dan afektif melalui media 

294 Mala, Marhumah, and Danarta, “The Sanad of Jihadi Figures in the Global 
Terrorism Network”; I Hasanah, H Hefniy, and A W Zaini, “Strengthening Brand 
Identity: Embracing Local Wisdom through Character Education Management,” 
Indonesian Journal of Education and Social Studies 2, no. 2 (2023): 83–94, https://doi.
org/10.12345/ijess.v2i2.567.



267

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

digital. Proses ini memungkinkan internalisasi makna 
secara berulang dan emosional. Representasi perempuan 
bercadar, kutipan hadits yang dikemas dalam estetika visual, 
serta narasi hijrah menjadi arus utama yang membentuk 
norma kesalehan. 

Akun dakwah populer seperti MPD, MPB, dan MPR 
memainkan peran penting sebagai distributor nilai 
keagamaan yang bersifat literal dan skriptural. Informasi 
keagamaan dikonsumsi secara cepat, namun sering kali 
tanpa konteks historis atau keterbukaan terhadap tafsir 
alternatif. Media sosial tidak sekadar menjadi medium 
dakwah, tetapi juga membentuk struktur otoritas baru 
yang bekerja melalui algoritma. Algoritma ini mendorong 
konten yang populer dan menarik secara simbolik, sehingga 
memperkuat ortodoksi melalui pengulangan visual. Dalam 
situasi ini, makna hadits mengalami reduksi menjadi slogan-
slogan visual yang dikonsumsi massal. Nilai keagamaan 
disampaikan melalui simbol seperti busana syar’i, larangan 
mobilitas tanpa mahram, dan narasi ketaatan kepada suami.295

Kemunculan ustadzah digital menjadi sumber rujukan 
utama dalam mencari kepastian hukum agama. Dalam banyak 
kasus, Muslimah Salafi lebih memilih konten Instagram 
yang menyajikan dalil hadits secara eksplisit ketimbang 
berdiskusi secara terbuka dalam komunitas. Otoritas simbolik 
terbentuk melalui jumlah followers dan tingkat engagement, 
menjadikan media sosial sebagai alternatif dari forum 
musyawarah konvensional. Mala mencatat bahwa pergeseran 

295 Husein, “Negotiating Salafism: Women Prayer Groups and Their Preachers 
in Indonesia’s Islamic Digital Mediascapes.”



268

Aksin Wijaya, dkk.

ini menyempitkan ruang negosiasi tafsir, terutama dalam 
isu-isu sensitif seperti relasi gender, mobilitas, dan kerja 
perempuan. Hadits tidak diposisikan sebagai teks yang 
terbuka untuk dialog, tetapi sebagai narasi sakral yang 
wajib diikuti. Media sosial memperkuat posisi ini secara 
visual dan kolektif.

Namun, di balik konstruksi otoritas yang tampak 
homogen, terdapat agensi digital yang berjalan bersamaan. 
Sejumlah Muslimah Salafi memanfaatkan media sosial 
untuk mengadaptasi makna hadits ke dalam praktik-praktik 
sosial baru seperti bisnis daring, pendidikan anak, atau 
pengajaran keislaman secara digital. Dalam ruang ini, konten 
keagamaan tidak hanya dikonsumsi, tetapi juga diproduksi 
dan diedarkan ulang oleh perempuan untuk menegaskan 
posisi mereka dalam komunitas. Studi menunjukkan bahwa 
praktik living hadits dalam konteks digital menciptakan 
ruang afektif baru. Ruang ini mempertemukan kesalehan 
dengan ekspresi diri dan aktualisasi sosial yang tetap berakar 
dalam norma komunitas.

I.	 Ketegangan antara Tradisi dan Agensi
Kehidupan keagamaan Muslimah Salafi memperlihatkan 

suatu paradoks epistemologis. Di satu sisi, mereka 
menunjukkan ketundukan penuh terhadap otoritas literal 
teks hadits. Di sisi lain, mereka tampil sebagai pelaku 
aktif yang menegosiasikan norma-norma tersebut dalam 
kehidupan sosial. Ketegangan ini menjadi medan dialektika 
antara diskursus tradisi dan agensi perempuan. Tradisi 
Salafi yang menekankan kemurnian ajaran dan keterikatan 



269

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

pada generasi salaf membentuk struktur pengetahuan yang 
membatasi ruang tafsir serta memperkuat ortodoksi. Namun, 
dalam praktik sehari-hari, perempuan Salafi justru menjadi 
agen yang mengaktifkan, memediasi, dan menyesuaikan 
nilai-nilai tersebut melalui praktik sosial yang dinamis.296

Dalam pemahaman literal terhadap hadits, perempuan 
Salafi menerima teks sebagai kebenaran final yang tidak 
terbuka untuk reinterpretasi. Meski demikian, resepsi 
tersebut tidak menghapus ruang agensi dalam menentukan 
cara hidup. Keputusan untuk mengenakan cadar, membatasi 
mobilitas, atau tunduk pada otoritas suami sering kali dijalani 
bukan sebagai hasil tekanan eksternal, tetapi sebagai bentuk 
komitmen spiritual yang terinternalisasi. Husein dan Mala 
mencatat bahwa proses ini memperlihatkan bahwa agensi 
dapat muncul dari ketundukan yang dipilih secara sadar. 
Pemikiran Saba Mahmood tentang ethical self-formation 
menjadi relevan di sini, bahwa ketundukan dapat menjadi 
bentuk dari agensi itu sendiri. Dalam kerangka ini, perempuan 
Salafi menjadi subjek etis yang aktif membentuk dirinya 
dalam batas-batas norma yang mereka yakini.

Tradisi, sebagaimana dibaca melalui kerangka Talal 
Asad, bukanlah sistem makna yang beku, melainkan wacana 
hidup yang terus diproduksi ulang melalui praktik dan 
afeksi kolektif. Perempuan Salafi tidak sekadar mereplikasi 
tradisi, tetapi juga memeliharanya, menjadikannya bagian 
dari praktik keseharian di ruang domestik dan digital. 
Mereka menjadi penafsir aktif dalam lingkup pengasuhan, 

296 Qudsy, Mujiburrahman, and Wahid, Living Hadis: Pergulatan Makna Hadis Di 
Masyarakat Muslim Indonesia Kontemporer; Mala et al., “Socio-Religious-Based Critical 
Digital Media Literacy for Disengagement from Radicalism for Ex-Terrorist Convicts.”



270

Aksin Wijaya, dkk.

dakwah daring, dan komunitas pengajian yang mereka 
bangun. Penyebaran kutipan hadits tentang ketaatan istri 
melalui media sosial, serta strategi penyesuaian dalam 
dunia kerja daring sambil mempertahankan busana syar’i, 
menunjukkan kapasitas mereka dalam merespons norma 
secara kontekstual.

Meski begitu, ketegangan tetap hadir ketika pengalaman 
sosial tidak sepenuhnya terwadahi oleh struktur literal. 
Dalam konteks perkuliahan, kerja lapangan, atau keterlibatan 
dalam aktivitas sosial, perempuan Salafi kerap memasuki 
wilayah negosiasi yang menuntut pembacaan ulang atas teks. 
Beberapa di antara mereka mulai mengajukan pertanyaan 
terhadap hadits-hadits tertentu, khususnya yang terkait 
mobilitas dan hak perempuan, tanpa menanggalkan 
komitmen terhadap tradisi. Situasi ini menciptakan ruang 
produktif yang menunjukkan bahwa agensi tidak selalu 
mengambil bentuk perlawanan, tetapi bisa hadir sebagai 
dialog internal dalam batas diskursus yang ada.

Dengan demikian, ketegangan antara tradisi dan agensi 
dalam kehidupan Muslimah Salafi tidak dapat dipahami 
sebagai kontradiksi belaka. Ia justru menjadi manifestasi 
dari subjektivitas religius yang terus bergerak. Kesalehan 
literal yang mereka jalani bukan sekadar hasil determinasi 
struktural, tetapi merupakan pilihan etis dalam lanskap 
Islam kontemporer. Dalam konteks ini, iman, ketaatan, 
dan agensi tidak saling meniadakan, melainkan saling 
menghidupi dalam konstruksi religiositas yang reflektif 
dan bertanggung jawab.



271

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

J.	 Penutup 
Resepsi literal terhadap hadits-hadits gender di kalangan 

Muslimah Salafi Indonesia memperlihatkan dinamika yang 
jauh lebih kompleks daripada sekadar ekspresi konservatisme. 
Di balik kesetiaan mereka terhadap teks-teks keagamaan, 
terdapat agensi etis yang dijalani secara sadar dan konsisten. 
Kesalehan yang ditampilkan bukan hasil dari penyeragaman 
ajaran, melainkan terbentuk melalui internalisasi nilai-nilai 
agama yang dipandu oleh otoritas dakwah, rujukan terhadap 
kitab-kitab klasik, serta dukungan dari ekosistem digital 
yang menguatkan simbol tubuh dan narasi kepatuhan. 
Hadits dipahami sebagai sumber kebenaran yang bersifat 
normatif dan tidak dianggap perlu dipertanyakan dalam 
kerangka kontekstual. Meskipun demikian, perempuan tetap 
tampil sebagai subjek aktif yang memilih, menyebarkan, 
dan menghidupi ajaran agama sesuai dengan pengalaman 
spiritual dan sosial mereka.

Dalam kehidupan sehari-hari, perempuan Salafi tidak 
hanya menjalani peran domestik sebagai ekspresi ketaatan, 
tetapi juga terlibat dalam pembentukan makna keagamaan 
melalui berbagai medium, termasuk media sosial. Pendekatan 
literal terhadap hadits gender menjadi fondasi epistemologis 
dalam membentuk identitas kesalehan yang diidealkan. 
Media sosial mempercepat proses resepsi dan reproduksi nilai 
melalui penyajian hadits dalam format visual yang ringkas, 
mudah dipahami, dan menyentuh secara emosional. Proses 
ini memperlihatkan transformasi otoritas keagamaan, di 
mana ketundukan terhadap teks berjalan seiring dengan 
adaptasi dan pembentukan makna dalam praktik domestik 



272

Aksin Wijaya, dkk.

dan ruang publik. Ketegangan antara tradisi dan agensi tidak 
melemahkan posisi perempuan, tetapi justru menegaskannya 
sebagai pelaku religius yang aktif dan reflektif.

Pendekatan living hadits menawarkan lensa yang 
produktif untuk memahami dinamika ini. Hubungan antara 
teks, otoritas, dan agensi perempuan tidak diposisikan 
secara biner, melainkan dipahami sebagai relasi yang saling 
menghidupi. Dalam kerangka ini, perempuan Salafi bukan 
sekadar objek dakwah, tetapi juga aktor yang memelihara, 
menyebarkan, dan menegosiasikan makna keagamaan sesuai 
dengan nilai-nilai moral komunitasnya. Ruang domestik 
dan digital tidak dipisahkan, melainkan menjadi medan 
praktik kesalehan yang saling terhubung dan terintegrasi 
dalam keseharian. Meskipun temuan ini memberikan 
kontribusi signifikan terhadap studi gender dan Islam 
kontemporer, penting untuk memperhatikan konteks sosial 
tempat penelitian dilakukan. Kajian ini berfokus pada 
komunitas Muslimah Salafi di Yogyakarta yang memiliki 
karakteristik lokal tersendiri, baik dari segi jaringan dakwah, 
pola pengajian, maupun peran ustadzah dalam produksi dan 
diseminasi makna. Dengan demikian, eksplorasi lebih lanjut 
terhadap komunitas Salafi di wilayah lain, serta studi yang 
menelusuri lebih dalam posisi perempuan sebagai pengemban 
otoritas keagamaan, akan memperkaya pemahaman tentang 
konstruksi teks dan gender dalam praktik keagamaan yang 
beragam.



382

Tentang Editor dan Penulis

Aksin Wijaya lahir 1 Juli 1974 di Desa Cangkreng; 
Kecamatan Lenteng; Kabupaten Sumenep. Guru besar 
bidang al-Qur’an dan tafsir di UIN Muhammad Ageng Besari 
Ponorogo. Aktif di PMII Kabupaten Jember, 1996-2001

Pendidikan dasarnya di SDN di Desa Cangkreng, 
Kecamatan Lenteng, Kabupaten Sumenep (1987) dan 
merangkap sekolah diniyah di Pondok Pesantren Khairul 
Ulum, Desa Cangkreng, Kecamatan Lenteng, Kabupaten 
Sumenep (1980–1986); MTs di Pondok Pesantren Annuqayah, 
Guluk-Guluk, Sumenep (1989–1992); MAPK (MAN I) Jember 
(1992–1995); Program Sarjana (S-1) di Fakultas Hukum 
Universitas Islam Jember (UIJ) (1996–2001) dan di Program 
Studi Ahwal ash-Shakhsyiah, Fakultas Syariah, Sekolah Tinggi 
Agama Islam Negeri (STAIN) Jember (1997–2001); Program 
Magister (S-2) di Program Studi Agama dan Filsafat, Fakultas 
Usuluddin, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (2002–2004); 
dan, Program Doktor (S-3) juga di UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta (2004–2008).

Wisudawan terbaik ke-3 di STAIN Jember (2001); 
wisudawan terbaik dan tercepat di Program Pascasarjana UIN 
Sunan Kalijaga Yogyakarta (2004); penghargaan predikat 
cumlaude pada ujian terbuka (promosi) doktor di UIN Sunan 
Kalijaga; penghargaan sebagai doktor ke-200 di UIN Sunan 
Kalijaga Yogyakarta; juara II Thesis Award (lomba tesis 



383

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

tingkat nasional di kalangan dosen PTAI) se-Indonesia 
yang diadakan oleh Depag RI tahun 2006 dengan judul 
“Menggugat Otentisitas Wahyu Tuhan: Kritik atas Nalar 
Tafsir Gender”; dinobatkan sebagai juara II Dosen Teladan 
Nasional bidang Islamic Studies yang diadakan oleh Kemenag 
RI pada Desember 2015; dan sebagai peneliti terbaik ke II 
dalam Biannual Conference on Research Result oleh Kemenag 
RI di UIN Sunan Gunung Jati Bandung pada 2019.

Mengikuti Program Sandwich Penelitian Disertasi Tafsir 
di Mesir yang diadakan oleh Depag RI, Pascasarjana UIN 
Syarif Hidayatullah, Jakarta, dan PSQ Jakarta (Maret–Juli 
2007); mengikuti kursus bahasa Arab di lembaga Lisan 
al-Arabi di Mesir (Maret–Juli 2007); mengikuti Pelatihan 
Filologi (Studi Naskah Keagamaan) pada Puslitbang Lektur 
Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat, Depag RI di Jakarta 
(2007); mengikuti Program Postdoktoral yang diadakan oleh 
Depag RI di Mesir (2010); mengikuti Program POSFI oleh 
Kemenag RI di Maroko (2013); mengikuti Program KSL 
oleh Kemenag RI di Maroko, (2014–2015), dan penelitian 
ke Mesir dan Malaysia pada tahun 2023 dan 2024. 

Ali Muhtarom lahir di Jepara, 25 Mei 1980 adalah 
dosen dengan tugas tambahan sebagai Wakil Rektor II 
Bidang Administrasi Umum Perencanaan dan Keuangan 
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin 
Banten. Ia menekuni bidang kajian keislaman, terutama yang 
berhubungan dengan isu-isu kontemporer pendidikan Islam. 
Selain itu, Ali Muhtarom juga terlibat aktif dalam program 



384

Aksin Wijaya, dkk.

penguatan dan pengembangan moderasi beragama yang 
dilaksanakan oleh Ditjen Pendis Kementerian Agama RI. 

Beberapa tulisan karya ilmiah, baik buku maupun hasil 
riset yang telah diterbitkan, di antaranya Ideologi dan Lembaga 
Pendidikan Islam Transnasional di Indonesia: Kontestasi, 
Aktor, dan Jaringan (Zahir, 2019), Gerakan Keagamaan 
Islam Transnasional: Diskursus dan Kontestasi Wacana Islam 
Politik di Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2019), Trend 
Pemikiran Islam di Indonesia Pasca-Orde Baru: Kajian terhadap 
Literatur Terjemah Keislaman dan Konsumsinya di Kalangan 
Pemimpin Keagamaan Islam di Jawa Tengah dan Yogyakarta 
(Yoyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dan 
Lektur Khazanah Keagamaan dan Manajemen Organisasi 
Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019). Adapun 
salah satu tulisannya yang dimuat dalam jurnal ialah “The 
Study of Indonesian Moslem Responses on Salafy-Shia 
Transnational Islamic Education Institution”, Jurnal Ilmiah 
ISLAM FUTURA UIN Ar-Raniri Aceh tahun 2017. 

Pengalaman organisasi yang pernah diikuti selama 
menjadi mahasiswa dan organisasi kemasyarakatan di 
antaranya sebagai Ketua Komisariat PMII IAI Al Aqidah, 
Jakarta Timur (2005), Sekretaris Umum Pengurus 
Koordinator Cabang (PKC) PMII DKI Jakarta (2009-2011), 
Wakil Sekretaris LP Ma’arif NU Wilayah Banten (2015-
2018). Sedangkan pengalaman organisasi kemasyarakatan 
yang pernah diikuti adalah Wakil Sekretaris LAKPESDAM 
PW NU Banten (2018-2023), dan Ketua Yayasan Harmoni 
Bumi Pancasila.



385

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Makrum yang lahir di Demak pada 21 Juni 1965, 
adalah aktivis PMII ketika kuliah S1 di IAIN (sekarang: UIN) 
Walisongo Semarang sebagai Koordinator Seksi Pengkaderan 
dan Penalaran masing-masing di tingkat: Rayon Syari’ah, 
Komisariat Walisongo, Cabang Semarang, dan Korcab. Jawa 
Tengah. Kini mengabdi sebagai Guru Besar dalam bidang 
Fiqh Siyasah di UIN KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan 
dengan mengampu Mata Kuliah Fiqh Siyasah dan Bahtsul 
Kutub Fiqh al-Siyasah di S1, Studi al-Qur’an Integratif di S2, 
dan Metodologi Penemuan Hukum Islam Kontemporer di S3.

Taufiqur Rohman (Al Hafidh), lahir di Demak, 1 
Oktober 1982, adalah aktivis PMII di Komisariat Sultan 
Agung ketika kuliah S1 di Universitas Islam Sultan Agung 
(UNISSULA) Semarang. Pendidikan S1 Prodi Pendidikan 
Agama Islam (PAI) UNISSULA Semarang (2008), S2 di 
UNISMA Malang dari Program Kader Ulama’ Kemenag. RI 
dengan spesialisasi Syariah (2012), dan S3 dari Universitas 
Islam Negeri (UIN) Walisongo Semarang dengan konsentrasi 
Syariah (2018). Selain itu, ia juga mengenyam pendidikan 
di beberapa pesantren Salaf dan Tahfidh Al-Qur’an, masing-
masing di Ponpes Maslakul Huda Kajen, Pati (1997-2001), 
Ponpes Dhiya’ul Qur’an Kajen Pati (2002-2003), Ponpes 
Nurul Furqon Semarang (2004-2006), Ponpes Tahafudhul 
Qur’an Kauman Johar Semarang (2007-2010). Saat ini, ia 
menjabat sebagai Kaprodi Hukum Keluarga Islam S2 di 
UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, selain sebagai 
pengasuh dan pengajar tahfizh al-Qur’an di Ponpes An-Nur 
Bojong Pekalongan, Ponpes Dhiya’ul Qur’an Kajen Pati.



386

Aksin Wijaya, dkk.

Teti Hadiati lahir di Sumedang pada 27 Desember 
1980 adalah aktivis PMII Ashram Bangsa, Rayon Syariah 
IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Sekarang, ia menjadi 
dosen Fikih Jinayah di Fakultas Syariah, dan mahasiswa 
S3 di Program Studi Ilmu Syari’ah, Pascasarjana, UIN KH. 
Abdurrahman Wahid Pekalongan. Memperoleh ijazah: S1 
di Fakultas Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (2002) 
dan S2 di Prodi Hukum Keluarga Islam (HKI), Sekolah 
Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Pekalongan (2014). 
Sekarang, selain mengajar dan kuliah S3, ia juga aktif di 
Lembaga Bantuan Hukum (LBH) Fakultas Syariah, UIN 
K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan sebagai Mediator 
profesional bersertifikat yang berpraktik di Pengadilan 
Agama Kota Pekalongan.

Rufi’ah lahir di Lumajang, 20 Mei 1978. Pendidikan 
sekolah dasar ia tempuh di SDN Besuk, Tempeh Lumajang, 
dilanjutkan MTs Pasirian Lumajang dan MAK Nurul Jadid 
Paiton Probolinggo. Ia seorang kader PMII semasa menempuh 
perkuliahan S1 di STAIN Jember. Jenjang S2 ia lanjutkan 
di IAIN Ponorogo yang diselesaikan tahun 2017. Saat ini 
mengabdi di UIN Kiai Ageng Muhammad Besari Ponorogo 
sebagai dosen Fakultas Ekonomi dan Bisnis Islam, dan saat 
ini menempuh studi program Doktoral di kampus UIN 
SATU Tulungagung.

Nur Rif’ah Hasaniy lahir di Kabupaten Lumajang, 
Jawa Timur pada 6 November 1999. Pendidikan formal 
ditempuh di lembaga pendidikan yang berbeda. Pada tahun 



387

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

2006–2012, dia menempuh sekolah dasar (SD) di Lembaga 
Pendidikan Ma’arif NU Ponorogo. Kemudian melanjutkan 
Sekolah Menengah Pertamanya (MTs) di Pondok Pesantren 
Nurul Jadid Paiton Probolinggo pada tahun 2012–2015, 
dan Sekolah Menengah Atasnya di pondok pesantren yang 
sama, MA Nurul Jadid, pada tahun 2015–2018. Program 
strata satunya ditempuh di UIN Sunan Kalijaga, 2018–2022. 
Saat ini, dia sedang menempuh program Magisternya di 
UGM mengambil program CRCS.

Dia juga aktif di beberapa organisasi baik intra maupun 
ekstra, selama di pondok pesantren maupun di masa kuliah. 
Pernah aktif sebagai sekretaris Organisasi ISO Unggulan 
IPA MA Nurul Jadid, ketua organisasi unggulan IPA MA 
Nurul Jadid, sekretaris HMPS Prodi Sosiologi Agama di 
UIN Suka, dan sebagai anggota Kementerian Pemberdayaan 
Perempuan DEMA UIN Suka. 

Selain sebagai aktivis, dia juga aktif menulis. Di antara 
karya tulisnya adalah: 1) Buku kumpulan tulisan, Dinamika 
Pemikiran dan Kehidupan Beragama di Indonesia (Yogyakarta: 
IRCiSoD, 2022); 2) Buku kumpulan tulisan, Berislam dengan 
Berkemanusiaan: Telaah Teologis, Filosofis dan Sosiologis 
Keindonesiaan (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021); 3) “Fenomena 
Kiamat Lokal di Ponorogo: Menyingkap Tabir Komersial di 
Balik Simbol-Simbol Agama (Jurnal Muslim Heritage, Vol. 
5 No.1, 2020); 4) “Potret Kenakalan Remaja dalam Novel 
Versus: Selalu Ada Harapan di Antara Perbedaan Karya Robin 
Wijaya (Jurnal Mukaddimah, Vol. 5 No. 2, 2020); 5) “Ekspresi 
Maskulinitas dalam Film Ali dan Ratu-Ratu Queens” (Nyabtu, 
10 Maret 2022); 6) “Terowongan Istiqlal-Katederal, Modal 



388

Aksin Wijaya, dkk.

Sosial Kehidupan Beragama” (Sindonews.com, 12 Juli 2021); 
7) “Masyarakat Muslim, Masjid dan Pandemi” (Nyabtu, 23 
Juli 2020); 8) “Normal Baru dalam Konstruksi The Active 
Society” (Nyabtu, 17 Juni 2020); 9) “Mengenang Tragedi 
Kemanusiaan Salim Kancil di Lumajang” (Nyabtu, 29 Maret 
2020); 10) “Humanisme sebagai Asas dalam Berinteraksi 
Sosial” (Nyabtu, 6 Februari 2020); 11) Puisi 20 Kata “Tuntas 
dalam Kata” sebagai Penulis Terpilih Lomba Cipta Puisi 
Tingkat Nasional dengan Tema Kehilangan (Mengubah 
Semesta Grup, Desember 2022); 13) Cerpen “Senja di Hari 
Sabtu” (Ar-Rahim.ID, 5 Mei 2020); dan 14) Puisi “Sempoa” 
(Kompas Anak, 2005).

Sulistyorini lahir di Desa Duren, Talun, Blitar, Jawa 
Timur pada 15 Desember 1965. Ia menempuh pendidikan 
dasar hingga menengah di Blitar dan meraih gelar S-1 
Pendidikan Agama Islam dari IAIN Sunan Ampel cabang 
Tulungagung (1993), S-2 Manajemen Pendidikan Islam dari 
STAIN Malang (2001), serta S-3 Manajemen Pendidikan dari 
Universitas Negeri Malang (2006) melalui beasiswa BPPS. 
Saat ini, ia merupakan dosen di UIN Sayyid Ali Rahmatullah 
Tulungagung dan aktif mengajar di program S1, S2, dan 
S3. Kemudian ia juga salah satu pengurus cabang Lembaga 
Pendidikan Tinggi Nahdlatul Ulama Kabupaten Blitar masa 
khidmah 2024-2025 masuk Dewan Pakar. Ia menikah dengan 
Drs. H. Zuhdiana, M.Ag, dan dikaruniai empat anak serta 
tujuh cucu yang menjadi sumber kebahagiaan keluarga.



389

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Lailatuzz Zuhriyah lahir di Sidoarjo, 28 Mei 1986. 
Perempuan pegiat kajian studi Islam dan Gender ini sehari-
hari mengajar pada Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 
(FTIK), dan saat ini mendapat tugas tambahan sebagai 
Kepala Pusat Penelitian (Kapuslit) pada LP2M UIN Sayyid 
Ali Rahmatullah (UIN SATU) Tulungagung. Sebelumnya, 
menjabat sebagai Kepala Pusat Pengabdian Masyarakat pada 
LP2M IAIN Tulungagung Tahun 2017, Kepala Pusat Studi 
Gender dan Anak (PSGA) tahun 2018, dan di tahun yang sama 
juga menjabat sebagai Sekretaris LP2M IAIN Tulungagung. 
Tahun 2019-2021 bergeser ke Pascasarjana sebagai Sekretaris 
Prodi S2 PAI. Pendidikan S1-nya diselesaikan di IAIN Sunan 
Ampel Surabaya tahun 2008 pada bidang kajian Perbandingan 
Agama/Studi Agama-Agama, sedangkan S2-nya diselesaikan 
di kampus yang sama dengan mengambil Prodi Islamic 
Studies/Dirasah Islamiyah konsentrasi Pemikiran Islam, 
dan studi doktoralnya diselesaikan di Pascasarjana UIN 
Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung tahun 2024 dengan 
mengambil Prodi S3 Studi Islam konsentrasi Pemikiran 
Islam. Kemudian ia juga dosen PMII di UIN Sayyid Ali 
Rahmatullah Tulungagung.

Dr. Achmad Bahrur Rozi, S.H.I., M.Hum. lahir 
di Sumenep 17 Januari 1980. Alumni PP. Annuqayah ini 
menamatkan kuliah S1 di Fakultas Syari’ah IAIN (Sekarang 
UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta 2004. Gelar kesarjanaan 
S2-nya diperoleh dari Fakultas Filsafat, Universitas Gajah 
Mada, Yogyakarta, pada tahun 2007. Studi Doktoral S3 
ditempuh di UIN Sunan Ampel Surabaya lulus (2020). 



390

Aksin Wijaya, dkk.

Menulis di berbagai media lokal dan nasional: Koran 
Madura, Radar Madura, Jawa Pos, Republika, Kompas, dll. 
Menulis buku Logika Lengkap diterbitkan DIVA Press 
Yogyakarta 2012, Seni Logika diterbitkan IRCiSoD Yogyakarta 
2023. Menulis buku Madura dalam Pertaruhan Harga Diri 
diterbitkan Cakrawala Pustaka Yogyakarta 2020. Sebagai 
kontributor buku Menarasikan Islam, Pluralisme, dan 
Keberagaman di Indonesia diterbitkan Cakrawala Satria 
Mandiri 2021. Juara pertama International Essai Competition 
“Women and Gender Equality 2022. Karya-karya lain 
berupa artikel ilmiah diterbitkan di berbagai jurnal kampus 
terakreditasi. No. HP: 081802770353.

Ahmad Subakir lahir di Blora, 26 Desember 1963 adalah 
dosen dengan tugas tambahan sebagai Wakil Rektor I Bidang 
Akademik dan Kelembagaan Universitas Islam Negeri Syekh 
Wasil Kediri. Ia menekuni bidang kajian sosiologi agama, 
terutama yang berhubungan dengan isu-isu kontemporer 
sosiologi agama dan moderasi beragama. Selain itu, Ahmad 
Subakir juga terlibat aktif dalam program penguatan dan 
pengembangan moderasi beragama yang dilaksanakan oleh 
Ditjen Pendis Kementerian Agama RI. 

Beberapa tulisan karya ilmiah, baik buku maupun 
hasil riset yang telah diterbitkan, di antaranya Relasi Kyai 
dan Kekuasaan (2019), Ilmu Balaghoh (2018), dan Harmoni 
Agama Dan Sains: Antologi Esai Spirit Bangkit Pasca Pandemi 
(Literasi Nusantara Abad, 2021). 

Tulisan-tulisannya juga dimuat dalam berbagai jurnal, di 
antaranya “Synergy of Samin Culture With Environmental 



391

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Fiqh in Central Java”, Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran, 
2024; “Challenging the Mainstreams: Broadcasting Salafi 
Da’wah on Indonesian TV Channels”, Ulumuna 2024; 
“Islamic Law and Local Religious Interpretations in the 
Samin Community of Central Java”, El-Mashlahah, 2025; 
“Urgensi Aturan Agama Lokal Berbasis Hak Asasi Manusia: 
Studi Etnografi Praktik Beragama Komunitas Samin di Jawa 
Tengah”, Interdisciplinary Explorations in Research Journal, 
2024; “The Socio-Historical Study of Interfaith Harmony 
Forum (FKUB) and Its Contribution to the Creation of 
Religious Harmony in Kediri”, Journal of Islamic Studies 
and Civilization, 2025; “Ideological Shifts and Emerging 
Radicalism: Understanding Identity Contradictions Among 
Indonesian Madrasah Aliyah Students in East Java”, QIJIS 
(Qudus International Journal of Islamic Studies), 2024; 
“Radicalism Preference of Islamic Senior High School Student 
in East Java”, International Journal, 2024.

Pengalaman organisasi yang pernah diikuti selama 
diantaranya sebagai Ketua Tanfidziyah PCNU Kota Kediri 
(2010-2015), Wakil Syuriah PCNU Kota Kediri (2015-
2026), Ketua Majlis Pembina Cabang PMII Kediri 2021, 
Wakil ketua Asosiasi Dosen Pergerakan (2021-2026), MUI 
Jawa Timur 2020, IKA PMII Jatim 2015, PKUB 2008, KNPI 
1995 dan Pengawas Yayasan Muslim Cendekia, yayasan 
yang menanungi UNISKA Kediri (2015 sampai sekarang).

 
Ibnu Muchlis adalah akademisi. Bidang penelitian yang 

digelutinya mencakup kajian al-Qur’an serta isu-isu sosial 
dalam perspektif Islam. Ia telah menghasilkan sejumlah 



392

Aksin Wijaya, dkk.

karya ilmiah dan aktif berkontribusi dalam dunia akademik. 
Salah satu karya terpilihnya dilakukan melalui kolaborasi 
dengan Dawam Multazam dan akademisi lain seperti Aksin 
Wijaya dalam artikel jurnal, misalnya “Rethinking Gender 
Justice in the Quran: A Critical Exploration of Muslim 
Feminist Perspectives”.

Dawam Multazam merupakan seorang kader aktif dari 
Gerakan Pemuda (GP) Ansor yang berasal dari Ponorogo, Jawa 
Timur. Ia menempuh pendidikan hingga jenjang doktoral 
di Universiteit Utrecht, Belanda, dengan spesialisasi dalam 
bidang Antropologi Budaya.  

Penelitiannya berfokus pada isu-isu kontemporer 
dalam studi Islam, sejarah pesantren, serta dinamika sosial 
keagamaan. Selain itu, Dawam dikenal aktif menulis dan 
karya-karyanya banyak terindeks di Google Scholar. Salah 
satu topik yang menjadi perhatian utamanya adalah keadilan 
gender dalam Al-Qur’an, yang ditulis bersama Ibnu Muchlis.

 
Jumaiyah adalah dosen di Universitas Islam Nahdlatul 

Ulama (UNISNU) Jepara, dengan latar belakang pendidikan 
yang konsisten di bidang akuntansi sejak jenjang S1 hingga 
S3. Ia meraih gelar Sarjana Akuntansi di Universitas Islam 
Malang (UNISMA), melanjutkan Magister di Universitas 
Diponegoro (UNDIP), dan kini sedang menyelesaikan studi 
doktoral di Universitas Brawijaya. Pendidikan berjenjang 
ini mencerminkan komitmennya untuk terus mendalami 
keilmuan akuntansi. Sebagai dosen, Jumaiyah aktif menulis 
buku dan artikel ilmiah yang membahas topik-topik seperti 



393

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

akuntansi sektor publik, audit, dan akuntansi keuangan, 
serta membina pengelolaan keuangan di berbagai lembaga 
profit maupun nirlaba.

Selain fokus pada akademik dan penelitian, Jumaiyah 
memiliki pengalaman organisasi sejak mahasiswa. Ia pernah 
menjabat sebagai Wakil Ketua PMII Rayon Alfarabi UNISMA 
pada tahun 2000, Wakil Ketua Komisariat UNISMA tahun 
2001, dan Sekretaris Badan Otonomi Gender PMII Kota 
Malang tahun 2002. Pengalaman hidup di Pesantren Darul 
Ulum selama enam tahun turut membentuk kepribadiannya 
yang religius, mandiri, dan berkomitmen tinggi. Dengan 
dedikasi di bidang pendidikan, penelitian, pengabdian, 
serta pengalaman organisasi, Jumaiyah terus memberikan 
kontribusi positif bagi perkembangan ilmu akuntansi di 
tingkat nasional maupun internasional.

Marhumah lahir Bangkalan, 12 Maret 1962. Pendidikan 
di Pesantren Miftahul Ulum Sidogiri Pasuruan (1977), 
Madrasah Tsanawiyah & Aliyah Penpes Cukir Tebuireng 
Jombang (1982), S1 Fakultas Tarbiyah IAIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta (1988), S 2 IKIP Negeri Yogyakarta (2002), S3 
UIN Sunan Kalijaga (2009). Pendidikan tambahan: Short 
Course McGill University 1999 (4 bulan), Sort Course on 
Sexuality Ease West Centre University Of Honolulu Hawaii 
2000 (2 Bulan), Mahasiswa Tamu Al-Azhar University 2006 
(8 bulan). Pengalaman jabatan: Ketua PMII Putri (Pergerakan 
Mahasiswa Islam Indonesia) Cabang Yogyakarta (1988), 
Wakil Ketua Fatayat NU DIY (1993), Ketua Komisi MUI 
Propinsi DIY (Ketua Komisi Pemberdayaan Perempuan 



394

Aksin Wijaya, dkk.

dan Anak) 2006, Wakil Ketua Ikatan Alumni UIN Sunan 
Kalijaga (2013-2017) & (2018- 2021), Direktur Pusat Studi 
Wanita (PSW) UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (2007-2011), 
Sekretaris Program S3 UIN SUKA (2015-2016), dan Dekan 
FDK UIN SUKA Yogyakarta 2020-2024. 

Karya-karya ilmiah terbaik/monumental: “Potential 
for Women Leaders of Islamic Boarding Schools in Promoting 
Gender-Inculive Education” dalam buku Muslim Christian 
Relations Observed: Comparative Studies from Indonesia and the 
Netherlands, Volker Kuster (eds.) Evangelische verlagsanstalt 
Gmb-Lipzig, 2014. “Kesaksian Perempuan dalam Hadis Nabi” 
dalam buku Menuju Hukum Keluarga Progresif, Responsif dan 
Akomodatif terhadap Anak (Yogyakarta: SUKA Press, 2013).

Fitriyani lahir di Desa Telle Kecamatan Ajangale, 
Kabupaten Bone, Provinsi Sulawesi Selatan, pada tanggal 
01 Juni 1985. Pendidikan Madrasah Ibtidayah As’adiyah 
No. 285 Cabang Babu’E, Kecamatan Malangke, Kabupaten 
Luwu Utara, Provinsi Sulawesi Selatan Tahun 1999, MTsN 
No. 399 Pompanua Kabupaten Bone pada Tahun 2002, 
Aliyah Putri Pesantren As’adiyah Pusat Sengkang Kabupaten 
Wajo Tahun 2004, dan menyelesaikan S1 Jurusan Peradilan 
Agama, Fakultas Syariah, Universitas Islam Negeri Alauddin 
Makassar Tahun 2008, S2 Hukum Islam di Universitas Islam 
Negeri Alauddin Makassar Tahun 2010, S3 Pengkajian Islam 
di Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
Tahun 2022. 

Istri dari Dr. Abd Basir, M.Pd.I dan Ibu dari dua orang 
anak: Afdhalu Ni’am Basir (usia 10 tahun lebih), Atmam 



395

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Khuluq Basir (usia 8 tahun lebih) dosen tetap pada Fakultas 
Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, dan 
sekarang lagi aktif Lembaga Pendidikan Maarif NU Kota 
Tangerang Selatan masa khidmah 2021-2025.

Chotijah Fanaqi lahir dari keluarga NU yang kental, 
dan bertumbuh sebagai kader NU sejak kecil. Namun, 
perempuan yang lahir di Sampang pada 11 Juni 1984 tersebut 
benar-benar aktif berkiprah menjadi bagian dari kader 
dan pengurus NU sejak ia bergabung di PMII Yogyakarta 
pada tahun 2004 silam. Pendidikan Strata 1 ia tempuh 
pada jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam (KPI) di 
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2004-2008. Sementara 
Strata 2 ia tempuh pada Bidang Komunikasi Politik di Pasca 
Paramadina tahun 2012-2014.

Chotijah Fanaqi melanjutkan jenjang Strata 3 pada 
Program Doktor Ilmu Komunikasi di Universitas Padjadjaran 
pada tahun 2020-2024. Kiprahnya pada gerakan gender 
dimulai pada tahun 2007. Choti dipercaya menjadi ketua 
GerGeT (Gerakan Gender Transformatif), sebuah badan 
otonom di bawah cabang PMII Yogyakarta saat itu. Sampai 
saat ini, kajian gender ia terus coba asah, bahkan ia perdalam 
melalui kajian doktoralnya di bidang komunikasi gender.

Sebagai seorang perempuan yang memiliki ketertarikan 
pada kajian gender dan budaya, Chotijah Fanaqi berkomitmen 
terlibat dalam khidmat pada Fatayat NU Garut sejak tahun 
2021, yang mengemban posisi Wakil Ketua Bidang 5, yakni 
Bidang Dakwah, Media, dan Pengembangan Anggota. Selain 
itu, pada bidang ini, Chotijah Fanaqi menjadi Pimpinan 



396

Aksin Wijaya, dkk.

Redaksi PENA FATAYAT, sebagai media Fatayat NU Garut 
dalam mengembangkan narasi-narasi alternatif. Di PW 
Fatayat NU Jawa Barat, Chotijah Fanaqi terlibat dalam 
program Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan untuk 
Persaudaraan dan Toleransi yang bekerjasama dengan 
JISRA, sebagai PIC di Kabupaten Garut. Saat ini, Teh Choti 
(demikian sapaan akrabnya), aktif sebagai tenaga pengajar di 
Prodi Ilmu Komunikasi, Fakultas Komunikasi dan Informasi, 
Universitas Garut. Selain itu, ia mengemban amanat sebagai 
Ketua Bidang Pengabdian Fkominfo sejak tahun 2023.

Aly Mashar S.Pd.I., M.Hum. adalah putra sulung 
dari pasangan suami-istri Alm. Mukanan dan Siti Aminah. 
Ia dilahirkan pada tanggal 10 Juni 1985 di sebuah dusun 
di pinggiran Kabupaten Tulungagung, yaitu Karangdoro 
Padangan Ngantru. Ia mulai pendidikannya di surau dan 
madrasah diniyah Simbahnya, Kiai Abdul Mufid. Bersamaan 
dengan itu, ia belajar pendidikan formal, secara berurutan, di 
Raudlatul Athfal PSM Padangan (1991), MI PSM Padangan 
(1997), dan MTs Ma’arif NU Pucung-Ngantru (2000). Pada 
masa bulan Ramadhan, ia ngaji pasaran di Pondok Pesantren 
Abul Faidl Blitar di bawah asuhan KH. Ihsan Abdul Mu’thi 
dan Pondok Kedawung asuhan Kiai Abdul Hadi.

Pada tahun 2000, ia melanjutkan studinya di Pondok 
Pesantren HM Putra Lirboyo Kediri (sekarang berubah HM 
al-Mahrusiyyah) di bawah asuhan KH. Imam Yahya Mahrus. 
Di pondok ini, selain melanjutkan pendidikan diniyahnya, 
ia juga melanjutkan pendidikan formalnya di Madrasah 
Aliyah HM Tribakti Lirboyo Kediri. Pendidikan formalnya 



397

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

ia lulus tahun 2003, sedangkan Madrasah Aliyah Diniyah 
HM Putra lulus tahun 2007. Selama di pesantren, ia aktif 
di Lajnah Bahtsul Masa’il HM Putra dan mengikuti ngaji 
pasaran ke beberapa pengasuh Pondok Pesantren Lirboyo 
lain di luar pondok yang ia tinggali, di antaranya adalah 
ikut ngaji al-Qur’an di Pondok Pesantren Murottilil Qur’an 
Lirboyo asuhan KH. Maftuh Bastul Birri. 

Sambil masih ngaji di PP. HM Putra, suami Miftahul 
Rahmah ini pada tahun 2004 melanjutkan Strata 1 di Institut 
Agama Islam Tribakti (IAIT) Lirboyo (sekarang UIT), dan 
tamat tahun 2008. Selama kuliah S-1, ia aktif berorganisasi 
dan mengikuti sekolah-sekolah pemikiran yang diasuh oleh 
para cendekiawan dari LSAD Surabaya dan LKiS Yogyakarta. 
Ia juga bergabung dengan Pergerakan Mahasiswa Muslim 
Indonesia (PMII) Komisariat Tribakti dan juga Lembaga 
Swadaya Masyarakat (LSM) Songgolangit Kediri. Pada tahun 
2009, atas arahan beberapa gurunya, ia melanjutkan kuliah 
S-2 di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dengan mengambil 
konsentrasi Filsafat Islam dan lulus tahun 2011.

Pada pertengahan studi S-2, ia diminta membantu 
mengajar di Ma’had Aly Lirboyo Kediri (2010-2012), dan 
setelah lulus diminta membantu mengajar di IAI Tribakti 
Lirboyo hingga kemudian diangkat menjadi Dosen Negeri 
di IAIN Surakarta pada awal tahun 2015. Selain mengabdi 
di IAI Tribakti dan Ma’had Aly Lirboyo, ia bersama beberapa 
teman sewaktu kecil dan beberapa kerabatnya mendirikan 
Yayasan Lembaga Pendidikan Islam (YLPI) Hasan Rofi’i 
Karangdoro (2011) dan Sekolah Dasar Islam Terpadu (SDIT) 
al-Huda Karangdoro (2012) sekaligus menjadi Kepala Sekolah 



398

Aksin Wijaya, dkk.

pertamanya (2012-2014). Di IAIN Surakarta (sekarang 
UIN Raden Mas Said Surakarta), ia merupakan dosen 
Akhlak Tasawuf di Prodi Sejarah Peradaban Islam (SPI), 
pernah menjabat sebagai Sekertaris Prodi PGMI FITK 
IAIN Surakarta (2017-2019), dan sejak tahun 2023 sampai 
sekarang diamanahi menjadi Wakil Dekan Kemahasiswaan, 
Alumni, dan Kerjasama pada Fakultas Adab dan Bahasa 
(FAB) UIN Raden Mas Said Surakarta. 

Pada akhir tahun 2019, melalui program beasiswa 5000 
Doktor dari Kemenag RI, ia melanjutkan studi Doktoral di 
UIN Wali Songo Semarang dengan mengambil konsentrasi 
Akhlak-Tasawuf. Ia lulus tahun 2022 dengan predikat 
cumlaude. Selama di Surakarta, ia juga aktif di Pusat Studi 
PPM-PIN UIN Surkarta (2016-sekarang), LDNU MWC NU 
Kartasura (2015-2019), pengasuh Majelis Ta’lim wa Dzikr 
Padang Ati dan Pondok Pesantren HM An-Nidzamiyah 
Boyolali.

Ali telah melahirkan beberapa karya tulis. Di antara 
karya jurnalnya adalah: Falsafah Kalam Ibnu Rusyd: Melacak 
sisi Mutiara yang Hilang (2013); Khawarij dan Neo-Khawarij: 
studi Perbandingan Falsafah Politik (2014); Tasawuf: Sejarah, 
Madzhab, dan Inti Ajarannya (2015); Genealogi dan Penyebaran 
Thariqah Qadiriyah wa Naqsyabandiyah di Jawa (2016); The 
Hierarchical Leadership in sufi Order: Duties and Positions of 
Imam Khususi (2021); Maqashid al-Syari’ah: Philosophical 
Review of The Concept of Thair ibn ‘Asyur (2022); Understanding 
and Attitudes of Religious Moderation among Teachers in Al-
Qur’an Education Centers (2024); dan Reconstruction of the 
Concept of Morals of KH. Bisri Mustofa Rembang to Support 



399

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

the achievement of SDGs Education Quality (2025). Di antara 
karya bukunya adalah 99 Mutiara Pesantren (2020); Bertuhan 
dengan Akal: Al-Maturidi Epistemologi, Argumentasi, dan 
Ajaran (2022); dan Dari Mengenal Lahirlah Kerukunan: 6 
Agama Resmi di Indonesia (2023).

Ismail Fahmi Arrauf Nasution lahir di Medan, 29 
Agustus 1975 berdomisili di Kota Langsa, Provinsi Aceh. 
Saat ini sebagai Rektor IAIN Langsa dan Guru Besar dalam 
bidang Pemikiran Islam. Hidup dengan seorang Istri (Dr. 
Adelina Nasution, M.A.) dan 4 orang Putra dan Putri (Nayla 
Afna Sa’adah, Zulfikri Hamdi Arrauf, Nurul Fadlilah Adfah, 
dan Mutia Khairunnisa yang tengah kuliah dan belajar).

Lulus S1 Program Studi Tafsir Hadis Jurusan Ushuluddin 
STAIN Surakarta (sekarang UIN Raden Mas Said Surakarta) 
tahun 1998, lulus S2 di Program Studi Pemikiran Islam 
(PEMI) IAIN Sumatera Utara (sekarang UIN Sumatera Utara, 
Medan) lulus tahun 2003. Lulus S3 di Program Studi Agama 
dan Filsafat Islam (AFI) IAIN Sumatera Utara (sekarang 
UIN Sumatera Utara, Medan) tahun 2013. Saat ini adalah 
sebagai Rektor IAIN Langsa. 

Pengalaman berorganisasi, saat ini diamanahkan menjadi 
Ketua Umum Ikatan Sarjana Nahdlatul Ulama (ISNU) Provinsi 
Aceh. Pengurus Pusat IKA PMII, bergabung dalam Asosiasi 
Dosen Pergerakan (ADP), sebagai Ketua Majelis Pembina 
Cabang PMII Kota Langsa dan Sekretaris Dewan Penasihat 
Gerakan Pemuda Ansor Kota Langsa. Aktif sebagai Ketua 
Ikatan Alumni Resimen Mahasiswa Kota Langsa.



400

Aksin Wijaya, dkk.

Eko Ernada adalah alumni PMII Jember yang kini 
berkiprah sebagai dosen dan peneliti di Program Studi 
Hubungan Internasional, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu 
Politik, Universitas Jember (UNEJ). Ia merupakan lulusan 
Centre for Arab and Islamic Studies (CAIS) di Australian 
National University (ANU) dengan spesialisasi pada kajian 
Timur Tengah dan Asia Tengah, dengan fokus penelitian 
pada Islam dan hak asasi manusia, diplomasi, gender, 
studi kawasan Timur Tengah, komunikasi internasional, 
dan pembangunan berkelanjutan. Eko pernah menjabat 
sebagai Ketua PCI Nahdlatul Ulama Australia–New Zealand, 
Ketua HPPIA (Himpunan Pengajar dan Peneliti Indonesia 
di Australia), serta Staf Khusus Menteri Sosial RI Khofifah 
Indar Parawansa dan Idrus Marham. Saat ini, ia merupakan 
pengurus BPJI PBNU, Dewan Pakar PB IKAPMII, dan anggota 
jaringan Regional Centre of Expertise (RCE) on Education 
for Sustainable Development yang berafiliasi dengan United 
Nations University (UNU) Jepang. Ia juga dikenal sebagai 
pendiri UNU Kalimantan Timur dan pemegang sertifikat 
internasional penelitian kuantitatif dan kualitatif (CIQnR 
& CIQaR). 

Sebagai akademisi publik, Eko aktif menulis opini di 
media nasional seperti Kompas dan The Jakarta Post, serta 
berkontribusi dalam jurnal-jurnal terindeks SINTA dan 
Scopus. Beberapa karyanya antara lain Women at the Forefront 
of Coastal Resilience (Deepublish, 2025), Nasionalisme dan 
Etnopolitik dalam Hubungan Internasional: Konsep, Teori, 
dan Aplikasi (Indonesia Emas Group, 2024), dan Religion 



401

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Twenty (R20): Moderatisme, Kemanusiaan, dan Perdamaian 
Global (Editor bersama, 2023).

Ali Formen adalah seorang akademisi di Universitas 
Negeri Semarang (UNNES) yang memiliki spesialisasi di 
bidang Pendidikan Anak Usia Dini, dengan gelar Doktor 
dari The University of Auckland, gelar M.Ed. dari Monash 
University, dan gelar Sarjana dari Universitas Negeri 
Yogyakarta. Riwayat hidupnya mencakup peran akademis 
di UNNES. Saat ini menjabat sebagai Koordinator Program 
Studi Magister dan Sarjana Pendidikan Anak Usia Dini.



402

Daftar Pustaka

Bagian Pertama

1.	 Moderasi Beragama dalam Pribumisasi Pendidikan 
Islam
Abdullah, M. Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi 

Pendekatan Integratif-Interkonektif. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2010.

Algar, Hamid. Wahhabisme: Sebuah Tinjauan Kritis. 
Jakarta: Yayasan Abad Demokrasi, 2011.

Ali, A. Mukti. Beberapa Persoalan Agama Dewasa Ini. 
Jakarta: Rajawali, 1987. 

------------. Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia. 
Bandung: Mizan, 1997.

Al-Qardhawi, Yusuf. Al-Khasa’ish al-‘Ammah li al- 
Islam. Beirut: Mu’assasah ar Risalah 1983.

Aziz, Abdul. “Penguatan Kelembagaan dan Literasi 
Pendidikan Islam Indonesia Pasca Pandemi 
Covid-19”. Materi Webinar Nasional yang 
ber judul  Penguatan Literasi  Webinar. 
D i s e l e n g g a r a k a n  P r o g r a m  D o k t o r a l 
Pascasarjana UIN Banten pada tanggal, 13 Juli 
2020.

Az-Zuhaili, Wahbah. Qadhaya al-Fiqh wa al-Fikr al-
Mu’ashir. Beirut: Dar al-Fikr, 2006.

Bizawie ,  Zainul  Mila l .  “ Is lam di  Indonesia : 
Mendialogkan Tradisi, Rekonsiliasi Kultural”, 



403

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

dalam Epilog buku Silang Budaya Islam–Melayu: 
Dinamika Masyarakat Melayu Jambi, karya 
Pahmi. Jakarta: Kompas, 2017.

Faris, Abu al-Husain Ahmad ibn. Mu’jam Maqayis al-
Lughah. Juz VI. Beirut: Dar al-Fikr, 1979. 

Hasan, Noorhadi. Islam Politik di Dunia Kontemporer: 
Konsep, Genealogi, dan Teori. Yogyakarta: Suka 
Press, 2012.

Hilmy, Masdar. “Akar-Akar Transnasionalisme Islam 
Hizbut Tahrir Indonesia (HTI)”, ISLAMICA, 
Vol.6 No.1 September 2011, 1.

https://conveyindonesia.com/survei-ppim-2018-
menyibak-intoleransi-dan-radikalisme-guru/\

https://id.wikipedia.org/wiki/Sensus_Penduduk_
Indonesia_2010#:~:text=Menur ut%20
p u b l i k a s i % 2 0 B P S % 2 0 p a d a % 2 0
bulan,1%2C49%20persen%20per%20tahun.

https://news.detik.com/berita/d-4787954/imparsial-
ada-31-kasus-intoleransi-di-indonesia-
mayoritas-pelarangan-ibadah

h t t p s : / / r e g i o n a l . k o m p a s . c o m /
read/2020/08/12/10510041/kronologi-
pembubaran-midodareni-di-solo-keluarga-
diserang-dan-kaca-mobil?page=all 

Ichwan, Moch. Nur, “Towards a Puritanical Moderate 
Islam: The Majelis Ulama Indonesia and the 
Politics of Religious Orthodoxy,” in Martin Van 
Bruinessen (Ed.), Contemporary Developments 



404

Aksin Wijaya, dkk.

in Indonesian Islam: Explaining the ‘Conservative 
Turn. Singapore: ISEAS, 2013.

------------.  “MUI Gerakan Islamis, dan Umat 
Mengambang”, dalam Maarif, vol.11, No-2 edisi 
(Desember 2016), 87-104. 

Karim, Khalil Abdul. Al-Juzuru al-Tarikhiyyah li al-
Syari’ah al-Islamiyyah. Kairo: Sina li al-Nasyr, 
1990.

Keputusan Menteri Agama Nomor 183 Tahun 2019 
tentang Kurikulum Pendidikan Agama Islam 
dan Bahasa Arab pada Madrasah.

Lauzière, Henri. The Making of Salafism: Islamic Reform 
in The Twentieth Century. New York: Columbia 
University Press, 2016.

M a a r i f ,  A h m a d  S y a fi i .  I s l a m  d a l a m  B i n g k a i 
Keindonesiaan dan Kemanusiaan: Sebuah Refleksi 
Sejarah. Bandung: Mizan Publika, 2009.

Manzhur, Ibnu. Lisan al-‘Arab. VII. Beirut: Dar as-Sadir, 
2001.

Miskawaih, Ibnu. Tahdzib al-Akahlaq. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1985.

Muhaimin. Pemikiran dan Aktualisasi Pengembangan 
Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Press, 2011.

Nakamura, Mitsuo. Bulan Sabit Muncul dari Balik 
Pohon Beringin; Studi tentang Pergerakan 
Muhammadiyah di Kota Gede, Yog yakarta. 
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 
1983.



405

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Peacock, James L. Muslim Puritan: Reformist Phycology 
in South East Asia. Berkeley: University of 
California, 1978. 

Said, Edward. Al-‘Alam wa al-Nash wa al-Naqidh “The 
World, the Text and the Critic”. Ittihad al-Kitab 
al-‘Arabi, 2000.

Schwartz, Stephen. The Two Faces of Islam: The House 
of Sa’ud from Tradition to Terror. New York: 
Doubleday, 2002.

Simartama, Henry Thomas dkk. Indonesia Zamrud 
Toleransi. Jakarta: Pusat Studi Islam dan 
Kenegaraan Indonesia, 2017.

Subhan, Arief. Lembaga Pendidikan Islam Indonesia 
Abad ke-20: Pergumulan antara Modernisasi dan 
Identitas. Jakarta: Kencana, 2012.

Sutiyono. Benturan Budaya Islam: Puritan dan Sinkretis. 
Jakarta: Kompas, 2010.

Tim Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. Ensiklopedi 
Islam Nusantara: Edisi Budaya.  Jakarta: 
Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan 
Islam Direktorat Jenderal Pendidikan Islam 
Kementerian Agama RI, 2018.

Tim Kelompok Kerja (Pokja IMA). Implementasi 
Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam. 
Jakarta: Kelompok Ker ja Implementasi 
Moderasi Beragama Direktorat Jenderal 
Pendidikan Islam Kementerian Agama 
Republik Indonesia Bekerjasama dengan 
Lembaga Daulat Bangsa, 2019.



406

Aksin Wijaya, dkk.

Wahid, Abdurrahman. “Musuh dalam Selimut”, 
dalam pengantar editor buku, Ilusi Negara 
Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di 
Indonesia. Jakarta: Gerakan Bhinneka Tunggal 
Ika, The Wahid Institute, dan Maarif Institute, 
2009.

Zuhri, Saifudin. Sejarah Kebangkitan Islam dan 
Perkembangannya di Indonesia. Bandung: Al-
Maarif, 1979.

2.	 Peran Moderasi Beragama dalam Memperkuat 
Demokrasi Multikultural di Indonesia: Studi 
Kasus Perilaku Politik Masyarakat Linggoasri, 
Pekalongan
Acim, Dita Jelia Subagja, Diva Ayu Afiani, Georgy Rio 

Pratama, and Fathan Al Kautsar. “Exploring 
Cultural Diversity in Indonesia : Models, 
Responses, and Multicultural Politics.” 
CANDIDATE: Jurnal Sains Politik 1, no. 1 
(2023): 35–55.

Ahmadi, Rulam. Metodologi Penelitian Kualitatif. 
Yogyakarta: Ar-Ruz Media, 2016.

Akmal, Sunita Br. Sianipar, Nesi Surdikina, and Yessica 
Devina Hutabarat. “Interaksi Agama dan Politik 
Di Indonesia.” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-
Ilmu Sosial 1, no. June (2024): 117–23.

Ambarwati, Linda Retno Tri dan Hesti Asriwandari. 
“Tradisi Sinoman Sebagai Sistem Pertukaran 
Sosial di Dalam Pelaksanaan Pesta Pernikahan 
Adat Jawa (Studi Pada Masyarakat Transmigrasi 



407

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

di Desa Pasir Jaya Kecamatan Rambah Hilir 
Kabupaten Rokan Hulu).” Sustainability 
(Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14. 

Amin, Husna, Fatrawati Kumari, Suraiya IT, Arqom 
Koeswanjono, and Ainun Nazriah. “The 
Role of Religious and Traditional Leaders 
in Maintaining Harmony Among Religious 
Communities: Strategy for Implementing the 
Religious Moderation Concept in Indonesia.” 
International Journal of Religion 5, no. 11 
(2024): 2288–94. https://doi.org/10.61707/
sqe7a824.

Ar if ,  Muhammad Khairan.  “Moderasi  Is lam 
(Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur’an, 
As-Sunnah Serta Pandangan Para Ulama Dan 
Fuqaha.” Al-Risalah 11, no. 1 (2020): 22–43. 
https://doi.org/10.34005/alrisalah.v11i1.592.

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Bidang Sosial. 
Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 
1998.

Asrori, Ahmad. “Radikalisme Di Indonesia: Antara 
Historisitas Dan Antropisitas.” Kalam 9, no. 
2 (2017): 253. https://doi.org/10.24042/klm.
v9i2.331.

Bakhri, Syamsul, and Muhamad Rifa’i  Subhi. 
“Empower ment  of  S trate g ic  E l i tes  in 
Establishing Religious Moderation and 
Harmony Awareness Villages: Pilot Project of 
Linggoasri Village, Kajen District, Pekalongan 



408

Aksin Wijaya, dkk.

Regency.” The 4th International Conference on 
University Community Engagement (ICON-UCE) 
4, no. 1 (2022): 627–33.

Basrowi dan Suwandi. Memahami Penelitian Kualitatif. 
Jakarta: Rineke Cipta, 2008.

BM, St. Aisyah. “Konflik Sosial dalam Hubungan Antar 
Umat Beragama.” Jurnal Dakwah Tabligh 15, no. 
2 (2014): 189–208. https://doi.org/https://doi.
org/10.24252/jdt.v15i2.348.

Bungin, Burhan. Penelitian Kualitatif Komunikasi, 
Ekonomi, Kebijakan Publik dan Ilmu Sosial 
Lainnya. Jakarta: Kencana, 2017.

Denzin, Norman K. & Lincoln, Yvonna S. Handbook of 
Qualitative. New Delhi: Sage Publication, 1990.

Djunaidi and Fauzan. Metode Penelitian Kualitatif. 
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012.

Hamid, Farid. “Pendekatan Fenomenalogi (Suatu 
Ranah Penelitian Kualitatif ).” Penelitian 
Fakultas Saintek UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 
1, no. 1 (2013): 1–15.

Haryati, Tri Astutik. “TEOLOGI MULTIKULTURAL 
(Resolusi Konflik Religiusitas di Indonesia).” 
R eli g ia  14,  no.  2  (2017) .  https://doi .
org/10.28918/religia.v14i2.87.

Hefni, Wildani, and Muhamad Khusnul Muna. 
“Pengarusutamaan Moderasi Beragama 
Generasi Milenial Melalui Gerakan Siswa 
Moderat di Kabupaten Lumajang.” Jurnal 
SM A RT (S tudi  Ma s ya ra k at ,  R el i g i ,  d a n 



409

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Tradisi) 8, no. 2 (2022): 163–75. https://doi.
org/10.18784/smart.v8i2.1763.

II, Harianto, Zulfitri, and Teguh Satria Amin. 
“Implementation of Local Culture, Tradition 
and Wisdom Through Social Media in North 
Sumatra.” CENDEKIA: Jurnal Ilmu Sosial, 
Bahasa dan Pendidikan 1, no. 1 (2021): 1–7.

Irsyam, Mahrus. Ulama dan Partai Politik: Upaya 
M e n g a t a s i  K r i s i s .  J a k a r t a :  Ya y a s a n 
Perkhidmatan, 1984.

Irwan, Syafitri. “Islam dan Politik Identitas: Studi 
tentang Pemahaman Nilai-Nilai Pendidikan 
Islam.” Jurnal Studi Islam 8, no. 5 (2019): 55.

Jahroh, Siti. “POLITIK KEAGAMAAN DI INDONESIA 
(Studi Kedudukan Agama dalam Sistem 
Perundang-Undangan di Indonesia).” IN RIGHT 
Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia 01, no. 01 
(2011): 218–39.

Khoeron, Moh. “UIN Gus Dur Kenalkan Praktik 
Baik Moderasi Beragama di Linggoasri ke 
Mahasiswa Asing,” 2025. https://kemenag.
go.id/internasional/uin-gus-dur-kenalkan-
praktik-baik-moderasi-beragama-di-linggoasri-
ke-mahasiswa-asing-VK7mG.

Maarif, Ahmad Syafii. Islam dan Politik di Indonesia 
pada Masa Demokrasi Terpimpin (1959-1965). 
Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga Press, 1988.



410

Aksin Wijaya, dkk.

Mulkhan, Abdul Munir. Perubahan Perilaku Politik 
dan Polarisasi Umat Islam 1965-1987. Jakarta: 
Rajawali Press, 1989.

Munck, Jean De. “Human Rights and Capabilities: A 
Program for a Critical Sociology of Law.” Critical 
Sociology 44, no. 6 (2018): 921–35. https://doi.
org/10.1177/0896920517715764.

Musdal ifah,  Intan,  Hamidah Tr i  Andr iyani , 
Krisdiantoro Krisdiantoro, Afif Pradana Putra, 
Moh. Ali Aziz, and Sokhi Huda. “Moderasi 
Beragama Berbasis Sosio Kultural Pada 
Generasi Milenial Desa Balun Kecamatan 
Turi Kabupaten Lamongan.” Sosial Budaya 18, 
no. 2 (2021): 122. https://doi.org/10.24014/
sb.v18i2.15437.

Nasution,  Adnan Buyung.  The A spiration for 
Constitutional Government in Indonesia: A Social-
Legal Study of the Indonesian Konstituante 1956-
1959. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1992.

Noer, Deliar. Partai Islam di Pentas Nasional: Kisah dan 
Analisis Perkembangan Politik Indonesia 1945-
1965. Bandung: Mizan, 2000.

Nurlaili, Cut Ulfa Millah, and Elya Munawarah 
Nasution. “Moderasi Beragama di Indonesia: 
Konsep Dasar dan Pengaruhnya.” Moderation : 
Journal of Religious Harmony 1, no. 1 (2024): 
9–14.



411

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Pratiwi, Ananda dkk. Indahnya Moderasi Beragama. 
Sulawesi Selatan: IAIN Parepare Nusantara 
Press, 2020.

Rahayu, Luh Riniti, and Putu Surya Wedra Lesmana. 
“Moderasi Beragama di Indonesia.” Intizar 25, 
no. 2 (2019): 95–100.

Rohadi, Ayub dan Sri Wurini Ardhya. “Religious 
Moderation in A Multicultural Society.” Jurnal 
Penelitian dan Pemikiran Keislaman 12, no. 2 
(2025): 108–15.

Saadah, Nur Alawiyatus, and Shafira Jazif putri. 
“Tradisi Aqiqah dan Tedhak Siten di Desa 
Linggoasri Kecamatan Kajen Kabupaten 
Pekalongan.” Jurnal Budaya Nusantara 6, no. 2 
(2023): 268–74. https://doi.org/10.36456/jbn.
vol6.no2.7252.

Sabella, Epiphan Zachariah, and Edward T. Hall. 
“Beyond Culture.” Contemporary Sociology, 
1978. https://doi.org/10.2307/2064404.

Setyaningrum, Gus Miyana Nela, and Agus Cahyono. 
“Strategi Adaptasi Masyarakat Non Hindu Pada 
Pertunjukan Ogoh-Ogoh di Desa Linggoasri 
Kecamatan Kajen Kabupaten Pekalongan.” 
Jurnal Seni Tari 8, no. 1 (2019): 83–94. https://
doi.org/10.15294/jst.v8i1.31438.

Smith, Louis M. “Biographical Method”, dalam 
Norman K. Denzim & Yvonna S. Lincoln (Ed.). 
Handbook of Qualitative Research. California: 
Sage Publication, 286–305, 1994.



412

Aksin Wijaya, dkk.

Sonjaya, Adang, and Budi Rahayu Diningrat. “Relasi 
Agama dan Politik di Indonesia.” JCIC : Jurnal 
CIC Lembaga Riset dan Konsultan Sosial 5, no. 
1 (2023): 21–28. https://doi.org/10.51486/
jbo.v5i1.82.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan 
R&D. Bandung: Alfabeta, 2011.

Sukidin, Choirul Hudha, and Basrowi. “Shaping 
Democracy in Indonesia: The Influence of 
Multicultural Attitudes and Social Media 
Activity on Participation in Public Discourse 
and Attitudes toward Democracy.” Social 
Sciences and Humanities Open 11, no. March 
(2025): 101440. https://doi.org/10.1016/j.
ssaho.2025.101440.

Syamsuddin, Akbar. “Konflik Sosial dalam Perspektif 
Sosiologi Agama.” Sustainability (Switzerland) 
11, no. 1 (2019): 1–14. 

Syamsuddin, M. Din. Islam dan Politik Era Orde Baru. 
Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001.

Tim Penyusun Kementerian Agama. Moderasi 
Beragama. Kementerian Agama. Vol. 53. 
Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian 
Agama, 2019.

Waseso, H P, and A Sekarinasih. “Moderasi Beragama 
Sebagai Hidden Curriculum di Perguruan 
Tinggi.” Educandum, 2021, 91–103. https://
blamakassar.e-journal.id/educandum/article/
view/490.



413

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Yusuf, Muri. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif 
dan Gabungan. Jakarta: Prenadamedia Grup, 
2017.

Zuhraini. “Islam: Negara, Demokrasi, Hukum, dan 
Politik.” Analisis; Jurnal Studi Keislaman 14, no. 
1 (2014): 29–58.

3.	 Moderasi Beragama yang Kosmopolit: Mencegah 
Konflik dalam Masyarakat Sodong yang Harmoni
Abu Isyah, al-Amir Mahfuz. Al-Wasatiyah fi al-Islam: 

Dirasah Hawla Manhaj al-Wasatiyah al-
Islamiyah, Fikran wa Mumarasatan. Kairo: Dar 
al-Basya’ir, 2015. 

Abu Zaid, Nasr Hamid. Al-Imam al-Syafi’i wa Ta’sis 
al-Ideologiyah al-Wasatiyah. Kairo: Maktabah 
Madbuli, 1996.

El Fadhl, Khaled Abou. Speaking In God’s Name: Islamic 
Law, Authority and Women. England: Oneworld 
Oxford, 2003.

Rasyid, Qadi Abdur. Al-Manhaj al-Islami li al-Wasatiyah 
wa al-I’tidal. Kairo: Dar al-Salam, 2010.

Rasik, Ali Abdur. Al-Islam wa Usul al-Hukmi, al-Khilafah 
wa al-Hukummah fi al-Islam. Kairo: Syirkah 
Mahimah, 1925.

Saifuddin, Lukman Hakim. “Sambutan Menteri Agama 
Republik Indonesia”, Moderasi Beragama. 
Jakarta: Kemenag, 2019.

Soros, Abdul Karim. Bast Tajribah al-Nabawiyah. Beirut: 
Dar al-Jadid, 2009.



414

Aksin Wijaya, dkk.

Tarabichi, George. Min Islam al-Qur’an ila Islam al-
Hadits, al-Nasy’ah al-Musta’nafah. Beirut: Dar 
al-Saqi, 2011.

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan: Nilai-
Nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan. 
Jakarta: The Wahid Institute, 2007.

Wijaya, Aksin. Dari Membela Tuhan ke Membela 
Manusia: Kritik atas Nalar Agamaisasi Kekerasan. 
Bandung: Mizan, 2018.

------------. “Menafsir al-Qur’an Secara Bijak: Beruswah 
Hasanah pada Cara Berkomunikasi Tuhan” 
dalam Aksin Wijaya (penyunting). Dinamika 
Pemikiran dan Kehidupan Beragama di Indonesia. 
Yogyakarta: IRCiSod.

------------. Fenomena Berislam: Genalogi dan Orientasi 
Berislam Menurut al-Qur’an. Yogyakarta: 
IRCiSoD, 2022.

------------. Hidup Beragama dalam Sorotan UUD 1945 
dan Piagam Madinah. Ponorogo: STAIN Po 
Press, 2009.

------------. Kontestasi Merebut Kebenaran Islam di 
Indonesia: Dari Berislam secara Teologis ke 
Berislam secara Humanis. Yogyakarta: IRCiSoD, 
2019. 

4.	 Menangkal Radikalisme pada Perguruan Tinggi 
Islam Unggul di Jawa Timur
Akhmadi, Agus. 2019. “Moderasi Beragama dalam 

Keragaman Indonesia,” Inovasi-Jurnal Diklat 
Keagamaan 13, no. 2 (2019): 45–55.



415

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Al-Qardhawi, S. Y. 1986. Al-Shahwah al-Islamiyah bayn 
al-Juhud wa al-attarruf. Kairo: Bank al-Taqwa. 

Aminah, Siti. 2015. “Merajut Ukhuwah Islamiyah 
dalam Keanekaragaman Budaya dan Toleransi 
Antar Agama”. Jurnal Cendekia Vol. 13 No. 1 
Januari 2015.

Amiruddin, M. Hasbi. Konsep Negara Islam Menurut 
Fazlur Rahman.

Amrullah, Taufik. 2008. KAMMI Menuju Muslim 
Negarawan. Bandung: Muda Cedikia.

Arifianto, Alexander R. 2019. “Islamic Campus 
Preaching Organizations in Indonesia: 
Promoters of Moderation or Radicalism?” Asian 
Security 15, no. 3 (2019): 323–42.

Ariwidodo, E. 2017. “Shifting Paradigm of Modern 
Islam Fundamentalism as Islamized Space 
Autonomy in Indonesia”. Kars Journal of Social 
and Islamic Culture, 249–283.

Asrori, A. 2015. “Radikalisme di Indonesia: Antara 
Historisitas dan Antropisitas”. Kalam: Jurnal 
Studi Agama dan Pemikiran Islam (2), 253-268. 
5.

Bakir, M. & K Othman. 2017. “A Conceptual Analysis 
of Wasatiyyah (Islamic Moderation-IM) 
from Islamic Knowledge Management (IKM) 
Perspective”. Revelation and Science, 7(1).

Bogdan, R. C. Bicklen dan Sari Knoop. 1982. Qualitative 
Research for Education and Introduction to Theory 
and Method. Boston: Allyn and Bacon.



416

Aksin Wijaya, dkk.

Bogdan, R.C. & S.J. Taylor. 1992. Pengantar Metode 
Penelitian Kualitatif. Surabaya: Usaha Nasional.

Caswita. 2019. “Kurikulum Tersembunyi dalam 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam,” 
EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama 
Dan Keagamaan 17, no. 3 (2019).

Cohen, L. & L. Manion. 1994. Research Methods in 
Education. London: Rautledge.

Darlis. 2017. “Mengusung Moderasi Islam di Tengah 
Masyarakat Multikultural”. Rausyan Fikr, 
Vol.13 No. 2 Desember, 225–255.

Departemen Agama RI. 2012. Moderasi Islam. Jakarta: 
Lajnah Pentashihan Mushaf al-Quran.

Dubrin, A. J. 2001. Leadership: Research Findings, 
Practices, and Skills. Boston: Houghton Mifflin 
Company.

Ekawati, Mundzier Suparta, dan Khaeron Sirin. 2019. 
“Moderasi Kurikulum Perguruan Tinggi Islam 
dalam Deradikalisasi Agama di Indonesia,” 
Istiqro 16, no. 01 (2018): 139–78. 

Fahrudin. 2019. Pentingnya Moderasi Beragama bagi 
Penyuluh Agama. Jakarta: Republika. 

Fauzi, Ahmad. 2018. “Moderasi Islam untuk Peradaban 
dan Kemanusiaan.” Jurnal Islam Nusantara 2.2 
(2018), 233.

Glasser, B.G. & A.L. Strauss. 1974. The Discovery 
of Grounded Theory Strategies for Research. 
Chicago: Aldine Publishing Company.



417

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Gorton, R.A. 1976. School Administration: Challenge 
and Opportunity for Leadership. Dubuque Lowa: 
Wm.C. Brown Company.

Hafid, W. 2020. Geneologi Radikalisme di Indonesia: 
Melacak Akar Sejarah Gerakan Radikal”. Al-
Tafaqquh: Journal of Islamic Law, Fakultas Agama 
Islam UMI 1(1). 31–46.

Hanafi, H. 2000. Islam in The Modern World: Tradition, 
Revolution and Culture. Kairo: Dar Kebaa 
Bookshop. 

Harto, Kasinyo and Tastin. 2019. “Pengembangan 
Pe mb e l a j a ra n  PA I  B e r wawa s an  I s l am 
Wasatiyah: Upaya Membangun Sikap Moderasi 
Beragama Peserta Didik.” At-Ta’lim, no. 1 
(2019).

Hasani, I. & B.T. Naipospos. 2010. Radikalisme Agama di 
Jabodetabek & Jawa Barat: Implikasinya terhadap 
Jaminan Kebebasan Beragama/Berkeyakinan. 
Jakarta: Pustaka Masyarakat.

Hefni, Wildani. “Moderasi Beragama dalam Ruang 
Digital: Studi Pengarusutamaan Moderasi 
Beragama di Perguruan Tinggi Keagamaan 
Islam Negeri”. Jurnal Bimas Islam Vol. 13 No. 
1, 2657–1188; (online) 1978–9009.

Hiqmatunnisa, Hani. 2020. “Penerapan Nilai-Nilai 
Moderasi Islam dalam Pembelajaran Fiqih di 
PTKIN Menggunakan Konsep Problem Basic 
Learning,” JIPIS 29, no. 1 (2020): 27–35, 



418

Aksin Wijaya, dkk.

https://doi.org/https://doi.org/ 10.33592/ 
jipis. v29i1.546.

Huda, U. 2019. “Strategi Penanggulangan Radikalisme 
di Perguruan Tinggi”. Jurnal An-Nidzam, 5(1), 
52.

Irama, Yoga and Mukhammad Zamzami. 2021. “Telaah 
atas Formula Pengarusutamaan Moderasi 
Beragama Kementerian Agama Tahun 2019-
2020,” KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal 
Dialogis Ilmu Ushuluddin 11, no. 1 (2021): 
65–89.

Jalwis. 2021. “Sosialisasi Menangkal Radikalisme 
di Kalangan Mahasiswa”. Altifani: Jurnal 
Pengabdian Masyarakat Fakultas Ushuluddin 
Adab dan Dakwah Volume 1, No. 1.

Kamali, M. Hasyim. 2015. “The Middle Path of 
moderation in Islam: The Qur’anik Principle of 
Wasathiyah. Oxford: Oxford University Press.

Kartodirdjo, S. 1985. Ratu Adil. Jakarta: Sinar Harapan.
Kementrian Agama RI. 2015. Naskah Akademik 

bagi Penyuluh Agama. Jakarta: Puslitbang 
Kehidupan Keagamaan.

------------. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 
Litbang dan Diklat, Kementerian Agama RI.

------------. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Khammami, Z. 2002. Islam Radikal, Pergulatan Ormas-
Ormas Islam Garis Keras di Indonesia. Jakarta: 
Teraju. 



419

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

LaKIP. 2011. Hasil Survei LaKIP tentang Kekerasan 
Bermerek Agama di  K alangan Pela jar. 
sccollection.blogspot.co.id.

Lincoln, Y.S. & E.G. Guba. 1985. Naturalistic Inquiry. 
New Delhi: Sage Publication, Inc.

Luthans, Fred. 2002. Organizational Behavior. 
Singapore: McGrawHill International Editions.

Maarif Institute. 2017. Ringkasan Eksekutif Penelitian 
Penguatan Institusi Sekolah Melalui Kebijakan 
Internal Sekolah yang Mengokohkan Kebinekaan: 
Kota Banda Aceh, Kabupaten Lebak, Kabupaten 
Cianjur, Kabupaten Sukabumi, Kota Surakarta, 
Kota Mataram, dan Kota Makassar.

Maarif, Nurul H. 2017. Islam Mengasihi Bukan 
Membenci. Bandung: Mizan Pustaka.

Mantja, W. 2003. Etnografi Desain Penelitian Kualitatif 
dan Manajemen Pendidikan. Malang: Wineka 
Media.

Mas’ud, A . 2018. Strategi Moderasi Antarumat 
Beragama. Jakarta: Kompas.

Masduqi, I. 2013. “Deradikalisasi Pendidikan Islam 
Berbasis  Khazanah Pesantren” .  Jurnal 
Pendidikan Islam 2(1). 1-20.

Miles, M.B & A.M. Huberman. 1992. Analisis Data 
Kualitatif. Jakarta: UI-Press, 1992.

Misrawi, Zuhairi. 2010. Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: 
Moderasi, Keutamaan, dan Kebangsaan. Jakarta: 
Kompas Media Nusantara.



420

Aksin Wijaya, dkk.

Muchith, M. Saekan. 2007. Ilmu Pendidikan Islam. 
Kudus: STAIN Kudus Press.

------------ .  2016. “R adikalisme dalam Dunia 
Pendidikan”. Addin, Vol. 10, No. 1, Februari, 
173–174.

Muhaimin, A. G. 2004. Damai di Dunia, Damai untuk 
Semua: Perspektif Berbagai Agama. Proyek 
Peningkatan Pengkajian Kerukunan Hidup 
Umat Beragama, Puslitbang.

Najib,  Emha Ainun. “Diskontinuitas Sejarah 
Kepemimpinan Sebagai Akar Masalah”, 
caknun.com diakses pada Selasa, 14 September 
2021, 17.19 WIB.

Ngainun, N. 2014. Islam dan Pluralisme Agama–
Dinamika Perebutan Makna.

Noor, N. M. 2015. Manual Etika Lintas Agama untuk 
Indonesia.

Northouse, P.G. 2003. Leadership: Theory and Practice. 
New Delhi: Response Book.

Nur, Askar. 2021. “Fundamentalisme, Radikalisme 
dan Gerakan Islam di Indonesia: Kajian 
Kritis Pemikiran Islam”, Al-Ubudiyah, Jurnal 
Pendidikan dan Ilmu ke-Islaman, Vol. 2. No. 1.

Patton, M.Q. 1980. Qualitative Evaluation Methods. 
London: Sage Publications.

Rais, Amien. 1996. Cakrawala Islam. Bandung: Mizan.
Rosyid, Abdul. 2022. Tarbawi, Vol. 5 No. 2 Agustus 

2022 e-ISSN 2715-4777 p-ISSN 2088-5733.



421

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Rubaidi, A. 2007. Radikalisme Islam, Nahdlatul Ulama 
Masa depan Moderatisme Islam di Indonesia. 
Yogyakarta: Logung Pustaka.

Sahri. 2019. “Radikalisme Islam Di Perguruan Tinggi 
Perspektif Politik Islam”. Al-Daulah: Jurnal 
Hukum Dan Perundangan Islam Volume 6, 
Nomor 1, April 2016.

Saihu and Marsiti. 2019. “Pendidikan Karakter dalam 
Upaya Menangkal Radikalisme Di SMA Negeri 
3 Kota Depok, Jawa Barat,” Andragogi: Jurnal 
Pendidikan Islam Dan Manajemen Pendidikan 
Islam 1, no. 1 (2019): 23–54.

Salamah, Nur dkk. 2020. “Upaya Menyemai Moderasi 
Beragama Mahasiswa IAIN Kudus Melalui 
Paradigma Ilmu Islam Terapan”. QUALITY 
Volume 8, Nomor 2, 269–290.

SETARA Institute. 2015. Laporan Survey Toleransi 
Siswa SMA Negeri di Jakarta dan Bandung Raya. 
Jakarta: Setara Institute.

------------. 2016. Laporan Survey Toleransi Siswa SMA 
Negeri di Jakarta dan Bandung Raya. Jakarta: 
Setara Institute.

Setiyadi, Alif Cahya. 2012. “Pendidikan Islam dalam 
Lingkaran Globalisas”. Jurnal Vol. 7, No. 2, 
Desember 2012.

Shihab, A. 1999. Islam Inklusif. Bandung: Mizan.
Sholikhudin, Anang. 2017. “Merebut Kembali Kejayaan 

Islam Analisis Internal dan Eksternal Penyebab 
Kemunduran Islam”, Al-Murabbi: Jurnal 



422

Aksin Wijaya, dkk.

Pendidikan Agama Islam, Volume 3, Nomor 1, 
Desember 2017.

Siroj, Said Aqil. 2013. “Tasawuf Sebagai Basis Tasamuh: 
Dari Social Capital Menuju Masyarakat 
Moderat”. Al-Tahrir vol.13 No.1 (Mei 2013).

Syatar, Abdul, Muhammad Majdy Amiruddin, Islamul 
Haq, Arif Rahman. 2020. “Darurat Moderasi 
Beragama di Tengah Pandemi Corona Virus 
Desease 2019 (Covid-19)”, Kuriositas: Media 
Komunikasi Sosial dan Keagamaan Vol. 13 No.1, 
h. 1-13.

Tim Penulis. 2019. Preventing Radicalism in Campus: 
UNESA Anti Radikalisme. Surabaya: Pusat 
Pembinaan Ideologi Universitas Negeri 
Surabaya.

Tur mudi ,  E .  2005.   Is lam dan R adik al isme di 
Indonesia. Jakarta: LIPI Press.

Wahid Foundation. 2016. “RI Masih Rentan 
Intoleransi, Wahid Foundation Sampaikan 
Enam Rekomendasi.” wahidfoundation.org.

Yedi, Qowaid, and Ridwan Fauzi. 2019. “Internalisasi 
Nilai Moderasi Melalui Pendidikan Agama 
Islam di Perguruan Tinggi Umum,” Edukasi 17, 
no. 2 (2019): 294708. 

5.	 Manual Tafsir Moderasi, Upaya Menangkal Tafsir 
Manipulatif Kaum Radikalis
Al-Jabiri, Muhammad Abed. Ad-Din wa ad-Dawlah wa 

Tathbiq asy-Syari’ah. Beirut: Markaz Dirasah 
al-Wahdah al-Arabiya.



423

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

------------. Al-Mas’alah ats-Tsaqafiyah. Beirut: Markaz 
Dirasah al-Wahdah al-Arabiya.

Ath-Thabari, Abi Abdillah Muhammad bin Ahmad 
bin Abi Bakar. Jami’ al-Ahkam al-Qur’an. Juz 7. 
Lebanon: Ar-Risalah Publishers, 2006.

------------. Jami’ al-Ahkam al-Qur’an. Juz 16. Lebanon: 
Ar-Risalah Publishers, 2006.

------------. Jami’ al-Ahkam al-Qur’an. Juz 5. Lebanon: 
Ar-Risalah Publishers, 2006.

Katsir, Abu al-Fida’ Ismail bin. Tafsir al-Qur’an al-
Azhim. Juz 1. Riyadh: Dar Thayyibah lin Nasyr 
wat Tawzi’, 1999.

------------. Tafsir al-Qur’an al-Azhim. Juz 5. Riyadh: Dar 
Thayyibah lin Nasyr wat Tawzi’, 1999.

------------. Tafsir al-Qur’an al-Azhim. Juz 6. Riyadh: Dar 
Thayyibah lin Nasyr wat Tawzi’, 1999.

Shihab, M. Quraish. Membumikan al-Qur’an 2: 
Memfungsikan Wahyu dalam Kehidupan . 
Jakarta: Lentera Hati, 2011.

Subeih, Muhammad Ali. Al-Farq bain al-Firaq. Kairo.

6.	 Sosial-Historis dan Kebijakan Moderasi Beragama 
di Kota Kediri
Munif, Achmad, Setiawan, & Z. S. Miranina. 2024. 

“Moderasi Beragama dan Pengaruhnya 
terhadap Kerukunan Umat Beragama di 
Kota Kediri”. Realita: Jurnal Penelitian Dan 
Kebudayaan Islam, 22(1), 61–91. https://doi.
org/10.30762/realita.v22i1.261.



424

Aksin Wijaya, dkk.

Pratama, T. A. & N. Harahap. 2024. “Peran Komunikasi 
Interkultural dalam Penguatan Moderasi 
Beragama Pada Masyarakat Kota Medan: 
Analisis FKUB di Medan”. Jurnal Indonesia: 
Manajemen Informatika Dan Komunikasi, 5(2), 
2081-2095. 

Setiyani, Wiwik. 2024. Tradisionalis Inklusif Versus 
Eksklusif pada Masyarakat Lokal. Surabaya: 
UINSA Press. 

Subakir, A. & A. K. Mustamir. 2020. “Gerakan Moderasi 
Islam dalam Perspektif Deteksi Dini: Studi 
Gerakan Pemuda Ansor Kota Kediri”. Tribakti: 
Jurnal Pemikiran Keislaman, 31(2), 187-201. 
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i2.1013.

Subakir, Ahmad dkk. 2019. Potret Kerukunan Umat 
Beragama di Kota Kediri. Kediri: IAIN Kediri 
Press.

Subakir, Ahmad. 2020. Rule Model Kerukunan Umat 
Beragama di Indonesia. Bandung: Cendekia 
Press.

Wakhidah, Nur dkk. 2024. “Urgensi Aturan Agama 
Lokal Berbasis Hak Asasi Manusia: Studi 
Etnografi Praktik Beragama Komunitas 
Samin di Jawa Tengah”. IERJ: Interdisciplinary 
Explorations in Research Journal, 2(1), 418–436.

Wulandari, Putri dkk. 2024. “Potret Kampung 
Moderasi Beragama Kelurahan Pakelan Kota 
Kediri”. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 
18(1).



425

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Bagian Kedua

1.	 Kritik atas Nalar al-Qur’an Feminis Muslim: 
Menegosiasikan Keadilan Gender al-Qur’an 
dengan Pembaca dan Masyarakat
Abu Syuqqah, Abdul Halim Muhammad. Tahrir Mar’ah 

fi Asyri al-Risalah: Risalah an al-Mar’ati Jami’atan 
li nusus al-Qur’an wa Saheh al-Bukhari wa 
Muslim, cet. ke-2. Kairo: Dar al-Qalam, 2010. 

Anwar, Atin. Femnisme Islam: Genealogi, Tantangan, 
dan Prospek di Indonesia, terj. Nina Nurmila. 
Bandung: Mizan, 2021.

Audah, Jasr. Al-Ijtihad al-Maqasyidi: min al-Tashawwur 
al-Ushului ila al-Tanzil al-Amali. Beirut-Lebanon: 
al-Syabkah al-Arabiyah, 2013.

Al-Asymawi, Muhammad Said. Al-Islam al-Siyasi, cet. 
ke-5. Beirut-Lebanon: al-Intisyar al-Arabi, 
2004.

Akyol, Mustafa. Reopening Muslim Minds, terj. Nina 
Nurmila. Bandung: Mizan, 2023.

Amin, Qasim. Al-A’mal al-Kamilah, cet. ke-3. Kairo: Dar 
al-Syuruq, 2006.

Al-Amiri, Sulthan bin Abdurrahman. Qadhaya al-
Hurriyah: Bahtsun fi Mafhumi al-Hurriyah fi al-
Islam wa Falsafatuha wa Ab’atuha wa Hududuha, 
cet. ke-3. Kairo: Markas al-Arabi li al-Dirasah 
al-Insaniyah, 2013.

Anwar, Etin. Jati Diri Perempuan dalam Islam. (Bandung: 
Mizan, 2017.



426

Aksin Wijaya, dkk.

Barlas, Asma. Cara al-Qur’an Membebaskan Perempuan, 
terj. R. Cecep Lukman Yasin. Jakarta: Serambi, 
2003.

Al-Banna, Jamal. Jawazu Imamati al-Mar’ati li al-Rijal, 
wa Maqalat Ukhra. Kairo: Dar al-Syuruq, 2011.

Baltaki, Muhammad. Makanatul Mar’ah fi al-Qur’an 
al-Karim wa al-Sunnah al-Shahihah: al-Huquq 
al-Siyasiyah wa al-Ijtima’iyah wa al-Syakhshiyah 
li al-mar’ati fi al-Mujtama’ al-Islami. Kairo: Dar 
al-Salam, 2000.

------------. Minhaju Umar bin Khaththab fi al-Tasyri’: 
D ira s a h  M u s ta u ’a b a h l i  F iq hi  U m a r  wa 
Tanzimatihi, cet. ke-3. Kairo: Dar al-Salam, 
2006.

Berry, David. Pokok-Pokok Pikiran dalam Sosiologi, terj. 
Paulus Wirutomo, cet. ke-3. Jakarta: Rajawali 
Press, 1995. 

Duderija, Adis. “Contemporary muslim Male Reformist 
thought and gender equality affirmative 
interpretation of Islam”, Jurnal Feminist 
Theolog y 2020, vol.28, 161-181, https://
DOI:10.117/066735019866076.

Engineer, Asghar Ali. Pembebasan Perempuan, terj. Agus 
Nuryatno, cet. ke-2. Yogyakarta: LKiS, 2007.

------------. Hak-hak Perempuan dalam Islam, terj. 
Farid Wajidi dan Cici Farha Assegaf, cet. ke-2. 
Yogyakarta: LSPPA, 2000.

Faqih, Mansur. Analisis Gender dan Transformasi Sosial, 
cet. ke-8. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.



427

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Hasan, Hamka, Asep S. Jahar, Nasaruddin Umar, 
Irwan Abdullah, “Polygamy: Uncovering the 
effect of patriarchal ideology on gender-biased 
interpretation”, Theological Studies, Vol. 78, No 
4, a7970 DOI: https://doi.org/10.4102/hts.
v78i4.7970.

Hanafi, Hassan. Hishar al-Zaman: al-Madi w al-
Mustaqbal (Ulum). Kairo: Markaz al-Kitab li 
al-Nasyr, 2006.

Hasyim, Syafiq. Bebas dari Patriarkhisme Islam. Depok: 
Kata Kita, 2010. 

Hidayat, Komaruddin. Memahami Bahasa Agama: 
S ebuah K a j ian Her meneutik a .  Jakar ta : 
Paramadina, 1996.

Howard, J. Hermeneutika, Wacana Analitik, Psikososial, 
dan Ontologis. Bandung: Yayasan Nuansa 
Cendikia, 2000.

Hubeis, S. dalam Dawam Raharjo (penyunting). 
Reformasi Politik: Dinamika Politik Nasional 
dalam Arus Politik Global. Jakarta: Intermasa, 
1997.

Ismail, Faisal. Dinamika Kerukunan Antarumat 
Beragama. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014.

------------. Pijar-Pijar Islam: Pergumulan Kultur dan 
Struktur. Yogyakarta: LESFI, 2004.

Al-Jamal, Bassam (penyunting). Muhamawalatu Tajdid 
al-Fikr al-Islami, al-Juz al-Thani, Majmu’ah min 
al-Bakhisin. Rabat Aqdal, Maroko: Mu’assasah 
al-Mukminun bila Hududin, 2016.



428

Aksin Wijaya, dkk.

Jum’ah, Ali. Al-Islam wa al-Musawah, bayna al-Waqi’ wa 
al-Ma’mul. Kairo: Dar al-Imbi’ath li al-Nasyr, 
2020.

Kadir, Faqihuddin Abdul. Perempuan bukan Sumber 
Fitnah: Mengkaji Ulang Hadis dengan Metode 
Mubadalah. Bandung: Afkaruna, 2021.

Kailan. Filsafat Bahasa: Masalah dan Perkembangannya. 
Yogyakarta: Paradigma, 1998.

Keddie, Amanda. “Disrupting (gendered) Islamophobia: 
the practice of feminist ijtihad to support the 
agency of young Muslim women”, Journal of 
Gender Studies, 2016 http://dx.doi.org/10.10
80/09589236.2016.1243047.

Kerap, A. Sonny dan Mikhael Dua. Ilmu Pengetahuan: 
Sebuah Tinjauan Filosofis. Yogyakarta: Kanisius, 
2001.

Khuddari, Majid. Teologi Keadilan Perspektif Islam, terj. 
Muchtar Zoemi dan Joko S. Kahhar. Surabaya: 
Risalah Gusti, 1999.

Kurzman, Charles (penyunting). Al-Islam al-Librali: 
Kitabun Marji’iyyun, terj. Mahmud al-Maraghi 
dan Muhammad Darraj. Lebanon-Beirut: al-
Muassasah al-Arabiyah li al-Fikr wa al-Ibda’, 
2017.

Koburtay, Tamer, Tala Abuhussein, Yusuf M. Sidani. 
“Women Leadership, Culture, and Islam: 
Female Voices from Jordan”, Journal of Business 
Ethics 183, 347–363 (2023). https://doi.
org/10.1007/s10551-022-05041-0.



429

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Mernisi, Fatimah.  Menengok Kontroversi Peran 
Wanita dalam Politik, terj. M. Masyhur Abadi. 
(Surabaya: Dunia Ilmu, 1997.

Mustaqim, Abdul. Al-Tafsir al-Maqashidi: al-Qadhaya 
al-Mu’ashirah fi Dawi al-Qur’an wa al-Sunnah 
al-Nabawiyah. Yogyakarta: Idea Press, 2020.

Muththahhari, Murtadha. Keadilan Ilahi: Asas Dunia 
Pandangan Dunia Islam, terj. Agus Efendi, edisi 
baru, cet. ke-2. Bandung: Mizan, 2009.

Murata, Sachiku. The Tao of Islam: Kitab Rujukan tentang 
Relasi Gender dalam Kosmologi dan Teologi Islam, 
terj. Rahmani Astuti dan M. S. Nasrullah, cet. 
ke-6. Bandung: Mizan, 1998.

Nasr, Seyyed Hussein. Pengetahuan dan Kesucian. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997.

Palmer, Richard E. Hermeneutics: Interpretation 
Theory in Schleiermacher, Dilthey, Heidegger and 
Gadamer. Evanston: Northwestern University 
Press, 1996.

Al-Qabbanji, Ahmad. Al-Mar’atu: al-Mafahim wa al-
Huquq, Qira’ah Jadidah li Qadhaya al-Mar’ati fi 
al-Khithab al-Dini. Beirut-Lebanon: Al-Intishar 
al-Arabi, 2009.

Rawl, John. A Theory of Justice (Teori Keadilan): 
Dasar-dasar Filsafat Politik untuk Mewujudkan 
Kesejahteraan Sosial dalam Negara, terj. Uzair 
Fauzen, Heru Prasetyo, cet. ke-2. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2011.



430

Aksin Wijaya, dkk.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of 
an Intelektual Tradition. Chicago: The University 
f Chicago Press, 1982.

Ramzy, Ismath, Mohammad, and Simin Ghavifekr. 
“Women Quazi in a Minority Context: An 
Overview of Sri Lankan Experience”, Societies 
9, no. 1: 13, 2019. https://doi.org/10.3390/
soc9010013.

Rasool, Shahana & Muhammed Suleman. 2016. 
“Muslim women overcoming marital violence: 
breaking through ‘structural and cultural 
prisons”, created by religious leaders, Agenda, 
30:3, 39-49.

Ricouer, Paul. Hermeneutika Ilmu sosial. Yogyakarta: 
Kreasi Wacana, 2006. 

Samsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan Pengembangan 
Ulum al-Qur’an,  edisi ke-2. Yog yakarta: 
Pesantren Nawasea Press, 2017.

------------. “Pendekatan Ma‘Nā-Cum-Maghzā Atas 
Al-Qur’An: Paradigma, Prinsip Dan Metode 
Penafsiran”, Pidato Pengukuhan Guru Besar 
Dalam Bidang Ilmu Tafsir Disampaikan di 
Hadapan Sidang Senat Terbuka Universitas 
Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta 
Rabu, 7 September 2022.

Supriyadi, Tedi, Julia, dan Endis Firdaus. 2019. “The 
Problem of Gender Equality: A Reconstruction 
of Islamic Doctrine”. Journal of Social Studies 



431

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Education Research. Vol. 10, Issue 2, Pages 91-
110.

Subhan, Zaituna. Tafsir Kebencian: Studi Bias Gender 
dalam Tafsir al-Qur’an. Yogyakarta: LKiS, 1999.

Al-Ulwani, Zainab Thaha. Al-Usratu fi Maqashid al-
Syari’ah: Qira’ah fi Qadhaya al-Zawaj wa al-
Thalaq fi Amerika. USA: International Institute 
of Islamic Thought, 2012.

Umar, Nasaruddin, “Menimbang Hermeneutika 
Sebagai Manhaj Tafsir”, dalam jurnal Studi 
Qur’an, PSQ, Jakarta, vol. 1, no. 1, Januari 
2006.

------------. Argumen Kesetaraan Gender: Perspektif al-
Qur’an. Jakarta: Paramadina, 2001. 

Wadud, Amina. Qur’an and Woman, Rereading the Sacred 
Text from a Woman’ Perspective, cet. 1. New York: 
Oxford University Press, 1999.

------------. Qur’an Menurut Perempuan: Meluruskan bias 
Gender dalam Tradisi Tafsir, terj. Abdullah Ali. 
Jakarta: Serambi.

Wijaya, Aksin. Satu Islam Ragam Epistemologi. 
Yogyakarta: IRCiSoD, 2020.

------------. Fenomena Berislam: Genealogi dan Orientasi 
Berislam Menurut al-Qur’an. Yogyakarta: 
IRCiSoD, 2022.

------------. Visi Pluralis-Humanis Islam Faisal Ismail. 
Yogyakarta: Dialektika, 2016.



432

Aksin Wijaya, dkk.

------------. Menafsir Kalam Tuhan: Kritik Ideologis 
Interpretasi al-Qur’an Ibnu Rusyd. Yogyaarta: 
IRCiSoD, 2021.

------------. “Maqashidi Tafsir: Uncovering and 
Presenting Maqashid Ilahi-Qur ’ani into 
Contemporary Conteks”, Al-Jami’ah, Vol. 59, 
No. 2/2021. 

Ya’qub, Ali Mustafa. Imam Perempuan, cet. ke-3. 
Jakarta: Pustaka Firdaus, 2007.

Zaqsuq, Mahmud Hamdi. Al-Din li al-Hayah. Kairo: Dar 
al-Rasyad, 2010.

2.	 Keadilan Gender sebagai Pilar Moderasi Beragama: 
Studi Kritis atas Diskursus Islam Kontemporer
Ahmed, T., A. Bahri, And A. Sana. “Can A Uniform 

Civil Code Address Injustices For Muslim 
Women In India?” Manchester Journal Of 
Transnational Islamic Law And Practice 19, 
No. 4 (2024): 94–111. Scopus. Https://Www.
Scopus.Com/Inward/Record.Uri?Eid=2-S2.0-
85192252488&Partnerid=40&Md5=7bd5c75
26273100aeb364f5756e94138.

A l a m ,  M .  “A  C o l l a b o r a t i v e  A c t i o n  I n  Th e 
Implementation Of Moderate Islamic Education 
To Counter Radicalism.” International Journal 
Of Innovation, Creativity And Change 11, No. 
7 (2020): 497–516. Scopus. Https://Www.
Scopus.Com/Inward/Record.Uri?Eid=2-S2.0-
85081736002&Partnerid=40&Md5=844101
847bf38dcbe4953e95cbb5bb58.



433

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Al-Mannai, S.S. “The Misinterpretation Of Women’s 
Status In The Muslim World.” Digest Of 
Middle East Studies 19, No. 1 (2010): 82–91. 
Scopus. Https://Doi.Org/10.1111/J.1949-
3606.2010.00007.X.

Arat, Y. “Religion, Politics And Gender Equality 
In Turkey: Implications Of A Democratic 
Paradox?” Third World Quarterly 31, No. 6 
(2010): 869–84. Scopus. Https://Doi.Org/10.
1080/01436597.2010.502712.

“AS THE FOUNDATION OF ISLAMIC MODERATION: 
Theo-Philosophical Insight Against Extreme 
Religious Ideology.” Ulumuna 27, No. 1 (2023): 
341–66. Scopus. Https://Doi.Org/10.20414/
Ujis.V27i1.560.

Ashqar-Sharary, N. “ISLAMIC FEMINIST IJTIHAD 
AMONG PALESTINIANS IN ISRAEL.” Journal 
Of Feminist Studies In Religion 38, No. 2 (2022): 
33–50. Scopus. Https://Doi.Org/10.2979/
Jfemistudreli.38.2.04.

Bakhshizadeh, M. “A Social Psychological Critique 
On Islamic Feminism.” Religions 14, No. 2 
(2023). Scopus. Https://Doi.Org/10.3390/
Rel14020202.

Barber, R. “Sharia Law, Traditional Justice And 
Violence Against Women: Lessons From 
Sudan.” Human Rights 14, No. 2 (2019): 
207–20. Scopus. Https://Doi.Org/10.22096/
Hr.2020.121454.1197.



434

Aksin Wijaya, dkk.

Begum, M.S.I., I. Ismail, Z. Yaakob, A.S. Razick, And 
M.M.A. Abdullah. “Gender Equity In Muslim 
Family Law: Modern And Contemporary 
‘Ulamā’s View.” Al-Ahkam 34, No. 2 (2024): 
221–56. Scopus. Https://Doi.Org/10.21580/
Ahkam.2024.34.2.20773.

Cherif, F.M. “Culture, Rights, And Norms: Womens 
Rights  Reform In Muslim Countr ies .” 
Journal Of Politics 72, No. 4 (2010): 1144–
60. Scopus. Https://Doi.Org/10.1017/
S0022381610000587.

Dorsey, J.M. The Battle For The Soul Of Islam: Defining 
The Muslim Faith In The 21st Century. The 
Battle For The Soul Of Islam: Defining The 
Muslim Faith In The 21st Century. 2024. 
Scopus. Https://Doi.Org/10.1007/978-981-
97-2807-7.

Drhimeur, L.A. “Rethinking The Inclusion-Moderation 
Hypothesis Through Gender Politics: A 
Comparison Between The AKP In Turkey And 
The PJD In Morocco.” Journal Of North African 
Studies, Ahead Of Print, 2025. Scopus. Https://
Doi.Org/10.1080/13629387.2025.2565223.

Erwani, I., And A.S. Siregar. “The Role Of Women 
In Islamic Sacred Texts: A Critical Study Of 
Women’s Narratives And Authority In Islamic 
Tradition.” Pharos Journal Of Theology 106, 
No. 1 (2025): 1–14. Scopus. Https://Doi.
Org/10.46222/PHAROSJOT.106.6.



435

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Faizah, Fajrini, And Nur Kholis Majid. “Fikih Keuangan 
Sosial: Studi Kasus Pada Pengelolaan Koin Nu 
Di Lazisnu Mwcnu Kamal Dalam Perspektif 
Fiqih Muamalah.” Jurnal Mediasas: Media 
Ilmu Syari’ah Dan Ahwal Al-Syakhsiyyah 7, 
No. 2 (2024): 2. Https://Doi.Org/10.58824/
Mediasas.V7i2.237.

Faizah, N., A.R. Meidina, A.L. Chadziq, M. Iqbal, And 
M.S. Umam. “The Role Of Indonesian Women 
Ulama Congress (KUPI) In The Search For 
Gender Equality-Based Islamic Law.” Al-’Adalah 
21, No. 2 (2024): 323–46. Scopus. Https://Doi.
Org/10.24042/Adalah.V21i2.23698.

Fauziah, N. “The Evaluation Of Maqāṣid Asy-Syarī’ah 
On Discourses Of The Islamic Family Law.” El-
Usrah 6, No. 1 (2023): 81–90. Scopus. Https://
Doi.Org/10.22373/Ujhk.V6i1.13035.

Hasan, R., S. Velayutham, And A.F. Khan. “Socially 
Responsible Investment (SRI) Sukuk As A 
Financing Alternative For Post COVID-19 
D e v e l o p m e n t  P ro j e c t .”  I n te r n a t i o n a l 
Jour nal  O f  Is lamic  A nd Midd le  E a ster n 
Finance And Management 15, No. 2 (2022): 
425–40. Scopus. Https://Doi.Org/10.1108/
IMEFM-07-2020-0379.

Hidayah, N. “Reinterpretation Of Women’s Economic 
Rights In Islam.” Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah 
14, No. 1 (2014): 85–96. Scopus. Https://Doi.
Org/10.15408/Ajis.V17i1.1245.



436

Aksin Wijaya, dkk.

Ibrahim, A. “Contemporary Islamic Thought: A Critical 
Perspective.” Islam And Christian-Muslim 
Relations 23, No. 3 (2012): 279–94. Scopus. 
Https://Doi.Org/10.1080/09596410.2012.6
76781.

Ichsan, M. “Gender Analysis On Islamic Texts: A Study 
On Its Accuracy.” Global Journal Al-Thaqafah 
4, No. 1 (2014): 57–68. Scopus. Https://Doi.
Org/10.7187/GJAT552014.04.01.

Jawad, H. “Islamic Feminism: Leadership Roles 
And Public Representation.” Hawwa  7, 
No. 1 (2009): 1–24. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1163/156920809X449517.

Karim, W.J.B. “In Body And Spirit: Redefining Gender 
Complementarity In Muslim Southeast Asia.” 
In Asia In Transition, Vol. 13. 2021. Scopus. 
Https://Doi.Org/10.1007/978-981-33-4568-
3_4.

Kholiq, A., A. Haerany, A.A. Fitri, And R.F.F. Yasin. 
“Madzhab Moderation In Fiqh Thought And Its 
Implications For The Development Of Islamic 
Law In The Modern World.” Jurnal Hukum Islam 
23, No. 1 (2025): 143–74. Scopus. Https://Doi.
Org/10.28918/Jhi.V23i1.05.

Khorchide, M. “The Qur’anic Turn Of Women’s Image: 
From Being The Object To The Subject Of 
History.” In Muslim Women And Gender Justice: 
Concepts, Sources, And Histories. 2019. Scopus. 
Https://Doi.Org/10.4324/9781351025348-9.



437

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Langaji, A., S.A. Hafid, A.F. Bakti, And A.G. Haris. 
“Islamic Feminists’ Rejection Of The Textual 
Understanding Of Misogynistic Hadiths 
For The Advancement Of Gender Justice In 
Makassar, Indonesia.” Samarah 8, No. 1 (2024): 
196–215. Scopus. Https://Doi.Org/10.22373/
Sjhk.V8i1.19856.

Mardhatillah, M., F. Andriani, And A.R. Addakhil. 
“Moderate Interpretations In Islamic Religious 
Education Textbooks: A Case Study In An 
Indonesian Islamic Senior High School.” Jurnal 
Lektur Keagamaan 22, No. 2 (2024): 383–420. 
Scopus. Https://Doi.Org/10.31291/Jlka.
V22i2.1273.

Mashhour, A. “Islamic Law And Gender Equality - 
Could There Be A Common Ground?: A Study 
Of Divorce And Polygamy In Sharia Law 
And Contemporary Legislation In Tunisia 
And Egypt.” Human Rights Quarterly 27, 
No. 2 (2005): 562–96. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1353/Hrq.2005.0022.

Muhamed Ali, M.A., M. Ibrahim, And D.S. Sayska. 
“Hadith ‘Anti Wanita’ Berkenaan Dengan 
Kehidupan Rumah Tangga: Kajian Kritik 
Terhadap Feminis Liberal.” Albayan 9, No. 
1 (2011): 135–66. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1163/22321969-90000024.

Munir, L.Z. “Domestic Violence In Indonesia.” Muslim 
World Journal Of Human Rights 2, No. 1 (2006). 



438

Aksin Wijaya, dkk.

Scopus. Https://Www.Scopus.Com/Inward/
Record.Uri?Eid=2-S2.0-33746367093&Partn
erid=40&Md5=527a5c017fa97a9bde3d23ee
b848b2fe.

Nadia, Z., And N. Faoziah. “Gender Equality Within 
Family In Islamic Perspective: Insights From 
The Hadiths Of Ummul Mukminin.” Jurnal 
Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 25, 
No. 1 (2024): 161–86. Scopus. Https://Doi.
Org/10.14421/Qh.V25i1.5260.

Nisa, E.F. “Muslim Women In Contemporary Indonesia: 
Online Conflicting Narratives Behind The 
Women Ulama Congress.” Asian Studies Review 
43, No. 3 (2019): 434–54. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1080/10357823.2019.1632796.

Paracha, K., And A. Khalid. “Inclusiveness Of Women’s 
Empowerment In Muslim Societies.” Islamic 
Studies 62, No. 2 (2023): 275–88. Scopus. 
Https://Doi.Org/10.52541/Isiri.V62i2.2362.

Pektas, S. “A Comparative Analysis Of Three Sunni 
Muslim Organizations On ‘Moderate’ And 
‘R adical’  Islam In Eg ypt, Morocco And 
Indonesia.” Religion 51, No. 2 (2021): 190–213. 
Scopus. Https://Doi.Org/10.1080/004872
1X.2020.1868383.

Rahmawati, St. “Mainstreaming Of Gender Equality 
In Islamic Family Law: Opportunities And 
Challenges.” Samarah 4, No. 2 (2020): 360–74. 



439

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Scopus. Https://Doi.Org/10.22373/Sjhk.
V4i2.8110.

Rifandanu, F., And A. Febrianti. “Early Marriage And 
Implications For Future Orientation In Islamic 
Law.” Contemporary Issues On Interfaith Law 
And Society 2, No. 2 (2023): 167–88. Scopus. 
Https://Doi.Org/10.15294/Ciils.V2i2.69114.

Rizal, D., And D. Putri. “Reinterpreting Religious Texts 
On Gender Equality: The Perspective Of Ahmad 
Syafii Maarif.” Juris: Jurnal Ilmiah Syariah 23, 
No. 2 (2024): 327–36. Scopus. Https://Doi.
Org/10.31958/Juris.V23i2.10233.

Rusydiana, A.S., R. Sukmana, N. Laila, And S. Avedta. 
“Waqf, Maqasid Al-Sharia, And SDG-5: A Model 
For Women’s Empowerment.” Al-Ihkam: Jurnal 
Hukum Dan Pranata Sosial 17, No. 2 (2022): 
325–55. Scopus. Https://Doi.Org/10.19105/
Al-Ihkam.V17i2.6572.

Said,  A .A . ,  M.  Abu-Nimer,  And M.  Shar ify -
Funk. Contemporary Islam: Dynamic, Not 
Static .  Contemporar y Islam: Dynamic, 
Not Static. 2006. Scopus. Https://Doi.
Org/10.4324/9780203965382.

Saidon, R., F.A. Ismail, S.K. Ab Manan, N.H. Sahari, 
A.A. Aziz, And N.H. Jaapar. “Preventing Illegal 
Marriages In The Light Of Maqasid Al-Shariah.” 
Pertanika Journal Of Social Sciences And 
Humanities 25, No. S (2017): 331–40. Scopus. 
Https://Www.Scopus.Com/Inward/Record.



440

Aksin Wijaya, dkk.

Uri?Eid=2-S2.0-85057155302&Partnerid=40&
Md5=33d6aa2ac9d22a7de86dce7a511b264b.

Saleh, M.N.I. “Perceptions Of Pesantren Leaders 
Towards Islamic Moderation Approaches In 
Combating Radicalism And Terrorism.” Cogent 
Arts And Humanities 12, No. 1 (2025). Scopus. 
Https://Doi.Org/10.1080/23311983.2025.2
474826.

Santoso, D., L. Shesa, M. Asmara, S.A.A. Usmani, 
And A. Syarifudin. “The Understanding Of The 
Jamaah Tabligh On Wife Gender Justice: A 
Maqāṣid Sharīʿa Review.” Juris: Jurnal Ilmiah 
Syariah 21, No. 2 (2022): 183–94. Scopus. 
Https://Doi.Org/10.31958/Juris.V21i2.6935.

Sarangi, S., And D. Canter. “The Rhetorical Foundation 
Of Militant Jihad.” In The Faces Of Terrorism: 
Multidisciplinary Perspectives. 2009. Scopus. 
Https://Doi.Org/10.1002/9780470744499.
Ch3.

Shah, S. “‘We Are Equals’; Datum Or Delusion: 
Perceptions Of Muslim Women Academics In 
Three Malaysian Universities.” British Journal 
Of Sociology Of Education 39, No. 3 (2018): 
299–315. Scopus. Https://Doi.Org/10.1080/0
1425692.2017.1343126.

Shahin, F. “Islamic Feminism And Hegemonic 
Discourses On Faith And Gender In Islam.” 
International Journal Of Islam In Asia 1, 



441

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

No. 1 (2020): 27–48. Scopus. Https://Doi.
Org/10.1163/25899996-01010003.

Wijaya, A., I. Muchlis, And D.M. Rohmatulloh. 
“Rethinking Gender Justice In The Quran: 
A Critical Exploration Of Muslim Feminist 
Perspectives.” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an 
Dan Hadis 26, No. 1 (2025): 77–98. Scopus. 
Https://Doi.Org/10.14421/Qh.V26i1.5704.

Yenti, E., S. Amin, And H.A. Alwana. “Legal Age Equality 
In Marriage According To Indonesian Positive 
Law In The Studies Of Gender And Maqāṣid 
Al-Sharia.” De Jure: Jurnal Hukum Dan Syar’iah 
15, No. 1 (2023): 67–81. Scopus. Https://Doi.
Org/10.18860/J-Fsh.V15i1.17696.

Yilmaz, I. “Pakistan Federal Shariat Court’s Collective 
Ijtihād On Gender Equality, Women’s Rights 
And The Right To Family Life.” Islam And 
Christian-Muslim Relations 25, No. 2 (2014): 
181–92. Scopus. Https://Doi.Org/10.1080/09
596410.2014.883200.

3.	 Kesalehan tanpa Rasionalisasi: Studi Epistemologis 
atas Pemaknaan Hadits Gender oleh Perempuan 
Salafi di Indonesia
Asad, Talal. Genealogies Of Religion: Discipline And 

Reasons Of Power In Christianity And Islam. 
Baltimore, MD: John Hopkins University Press, 
1993.



442

Aksin Wijaya, dkk.

------------. The Idea Of An Anthropology Of Islam. 
Washington, DC: Center For Contemporary 
Arab Studies, 1986.

Braun, Virginia, And Victoria Clarke. “Using 
Th e m a t i c  A n a l y s i s  I n  P s y c h o l o g y.” 
Qualitative Research In Psycholog y 3, No. 
2 (January 2006): 77–101. Https://Doi.
Org/10.1191/1478088706qp063oa.

Creswell, John W, And Cheryl N Poth. Qualitative 
Inquiry And Research Design: Choosing Among 
Five Approaches. Sage Publications, 2016.

Halimatussa’diyah. “Tafsir Kebencian Studi Bias 
Gender Dalam Tafsir Al-Qurān Karya Zaitunah 
Subhan.” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, 
Pemikiran, Dan Fenomena Agama 16, No. 1 
(2016): 141–161. Https://Jurnal.Radenfatah.
Ac.Id/Index.Php/JIA/Article/View/504.

Hasan, N. “The Failure Of The Wahhabi Campaign: 
Transnational Islam And The Salafi Madrasa In 
Post-9/11 Indonesia.” South East Asia Research 
18, No. 4 (2010): 675–705.

Hasanah, I, H Hefniy, And A W Zaini. “Strengthening 
Brand Identity: Embracing Local Wisdom 
Through Character Education Management.” 
Indonesian Journal Of Education And Social 
Studies 2, No. 2 (2023): 83–94. Https://Doi.
Org/10.12345/Ijess.V2i2.567.



443

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Hasyim, S. “The Shadow Of Neo-Hanbalism: The Idea 
Of Islamic Extremism In Indonesia.” Islamic 
Studies Review 1, No. 1 (2022): 67–94.

Husein, F. “Negotiating Salafism: Women Prayer 
Groups And Their Preachers In Indonesia’s 
Islamic Digital Mediascapes.” Cyberorient 15, 
No. 1 (2021): 119–45.

Khoiroh, Isti,  Agus Setiawan, And Hafid Nur 
Muhammad. “KONSEP Kepemimpinan Wanita 
Dalam Qs. An-Nisa Ayat 34 (Studi Komparatif 
Tafsir Al-Jami’li Ahkam Al-Qur’an Karya Imam 
Al-Qurthubi Dan Tafsir Kebencian Karya 
Zaitunah Subhan).” Al Muhafidz: Jurnal Ilmu 
Al-Qur’an Dan Tafsir 2, No. 2 (2022): 184–94.

Mahmood, S. Politics Of Piety: The Islamic Revival And 
The Feminist Subject. Princeton: Princeton 
University Press, 2005.

Mahmood, Saba. Politics Of Piety: The Islamic Revival 
And The Feminist Subject. Princeton University 
Press, 2005. Https://Doi.Org/10.2307/J.
Ctvct00cf.

Mala, Faiqotul, Ema Marhumah, And Agung Danarta. 
“The Sanad Of Jihadi Figures In The Global 
Terrorism Network.” Edukasi Islami: Jurnal 
Pendidikan Islam, 2023, 995–1012.

Mala, Faiqotul, Fazlul Rahman, Ema Marhumah, And 
Agung Danarta. “Socio-Religious-Based Critical 
Digital Media Literacy For Disengagement 
From Radicalism For Ex-Terrorist Convicts.” 



444

Aksin Wijaya, dkk.

Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 2023, 
1205–18.

Marhumah, Iffah Khoiriyatul Muyassaroh, And 
Rosalia Sciortino. “Negotiating Living Hadith 
In Public Spaces: The Case Of Salafi Muslimah 
Religious Study Groups In Yogyakarta.” Jurnal 
Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 26, No. 1 
(2025): 131–58. Https://Doi.Org/10.14421/
Qh.V26i1.5715.

Nisa, E F. “Embodied Faith: Agency And Obedience 
Among Face-Veiled University Students 
In Indonesia.” The Asia Pacific Journal Of 
Anthropology 13, No. 4 (2012): 366–81.

------------. “The Internet Subculture Of Indonesian 
Face-Veiled Women.” International Journal Of 
Cultural Studies 16, No. 3 (2013): 241–55.

Qudsy, S T, Mujiburrahman, And Abdul Wahid. Living 
Hadis: Pergulatan Makna Hadis Di Masyarakat 
Muslim Indonesia Kontemporer. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2024.

Qudsy, S Z, I Abdullah, H Jubba, Z H Prasojo, And E 
Tanadi Taufik. “The Making Of Living Ḥadith: A 
New Direction Of Ḥadith Studies In Indonesia.” 
Culture And Religion, 2024, 1–20.

Rofiah, Nur, Nikmatullah Nikmatullah, And Zakiyatul 
Mufidah. “The Traces of Qur’anic Women’s 
Hakiki Justice Interpretation In KUPI’s 
Fatwas,” 2024.



445

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Sunarwoto. “Salafi Dakwah Radio: A Contest For 
Religious Authority.” Archipel 91 (2016): 
203–30.

Syihabuddin, Muhammad Arif. “Studi Komparatif 
Fi lsafat Pendidikan Islam Dan Barat .” 
JA I L I E :  Jo u r n a l  o f  A p p l i e d  L i n g u i s t i c s 
And Islamic Education  1,  No. 1 (2017): 
989–1011. Https://Doi.Org/10.1016/J.
Addr.2018.07.012%0Ahttp://Www.Capsulae.
Com/Media/Microencapsulation - Capsulae.
P d f % 0 A h t t p s : / / D o i . O r g / 1 0 . 1 0 1 6 / J.
Jaerosci.2019.05.001.

Wahid, D. “Nurturing The Salafi Manhaj: A Study Of 
Salafi Pesantrens In Contemporary Indonesia.” 
University Of Utrecht, 2014.

Yusuf, Muhammad Zulfikar, And Destita Mutiara. 
“Diseminasi Informasi Moderasi Beragama: 
Analisis Konten Website Kementerian Agama.” 
Dialog 45, No. 1 (June 29, 2022): 127–37. 
Https://Doi.Org/10.47655/Dialog.V45i1.535.

2.	 Paradigma Keadilan Gender dalam Kajian Hukum 
Keluarga Islam
Arsa, Karina. “Paradigma Pengarusutamaan Gender 

Dan Anak Bagi Mediator Hakim Terhadap 
Perceraian (Studi di Pengadilan Agama Kota 
Tarakan)”, Mitsaq: Islamic Family Law Journal, 
Vol. 2, No. 2, 2024, h. 196. https://doi.
org/10.1234/jm.v2i2.8618. 



446

Aksin Wijaya, dkk.

Asnawi, Habib Shulton dkk. Hak Asasi Manusia di 
Indonesia; Kajian Terhadap Hak-hak Pendidikan 
Kaum Perempuan di Indonesia, dalam Ni’matul 
Huda dan Suparman Marzuki (ed.). Yogyakarta: 
Pascasarjana FH UII dan FH UII Press, 2011.

Asnawi, Habib Shulton. “Politik Hukum Kesetaraan 
K a u m  Pe r e m p u a n  d a l a m  O r g a n i s a s i 
Masyarakat Islam di Indonesia”, Musawa, Vol. 
11, No. 1, Januari 2012, h. 67.

Azis, Erwin dkk. “Why are Women Subordinated? 
The Misrepresentation of the Why are Women 
Subordinated? The Misrepresentation of the 
Qur’an in Indonesian Discourse and Practice”, 
Journal of International Women’s Studies, Vol. 21, 
No. 6, 2020, h. 238-239.

Aziz, Abdul. “Relasi Gender dalam Membentuk 
Keluarga Harmoni (Upaya Membentuk 
Keluarga Bahagia),” Harkat: Media Komunikasi 
Islam tentang Gender dan Anak, 12 (2), ISSN, 
1412-2324, 2017, h. 32. 

Bidayati, Kholis. “Hak-Hak Perempuan dalam 
Pembaruan Hukum Keluarga Islam di Indonesia 
dan Mesir”. Disertasi. Sekolah Pascasarjana UIN 
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024, h. 2.

Budiman, Arif. Pembagian Kerja Secara Seksual, Sebuah 
Pembahasan Sosiologi tentang Peran Wanita di 
Dalam Masyarakat. Jakarta: Gramedia, 1985.

Dwiprigitaningtias, Indah. “Perempuan dan Kekuasaan 
Dihubungkan dengan Feminist Legal Theory”, 



447

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Justisi Hukum, Vol. 5, No. 1, September 2020, 
h. 59.

Elghossain, Tatiana dkk. “Prevalence of Intimate 
Partner Violence Against Women in the Arab 
world: A Systematic Review,” BMC international 
health and human rights, Vol. 19, No. 1, 2019, 
h.1–16.

Engineer, Asghar Ali. Hak-Hak Perempuan dalam Islam. 
Yogyakarta: Yayasan Benteng Budaya, 1994.

Fakih, Mansour. “Posisi Kaum Perempuan dalam 
Islam: Tinjauan dari Analisis Gender”, dalam 
Membincang Feminisme Diskursus Gender 
Perspektif Islam. Surabaya: Risalah Gusti, 2000.

------------. Analisis Gender dan Transformasi Sosial. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999.

Graddol, David, dan Joan Swann. Gender Voices. 
Oxford: Basil Blackwell, 1989.

Hamidah, Tutik. Fikih Perempuan Berwawasan Keadilan 
Gender. Malang: UIN Maliki Press, 2011.

Hariyanto. “Gender dalam Konstruksi Media”. Jurnal 
Komunika Dakwah dan Komunikasi, Vol. 3, No. 
2, Juli-Desember 2009, h. 167-183. 

Hasyim, Syafiq. Hal-Hal yang Tak Terpikirkan tentang 
Isu-Isu Perempuan dalam Islam. Bandung: Mizan 
Media Utama, 2010.

Hermanto, Agus. “Teori Gender dalam Mewujudkan 
Kesetaraan: Menggagas Fikih Baru,” Ahkam, 
Vol. 5, No. 2, November 2011, h. 211.



448

Aksin Wijaya, dkk.

Ilyas, Yunahar. Feminisme dalam Kajian Tafsir Al-Qur’an 
Klasik dan Kontemporer. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1997.

Ismail, Zulkifli. “Kesetaraan Gender Ditinjau dari 
Sudut Pandang Normatif dan Sosiologis”, SASI, 
Vol. 26, No. 2, April-Juni 2020, h. 156.

Mosse, Julia Cever. Gender dan Pembangunan. 
Yogyakarta: Rifka Annisa Women’s Crisis 
Center dan Pustaka Pelajar, 1996.

Mudzhar, Atho. “The Use of Maslahah and The 
Question of Who’s Maslahah (The Case of 
The Fatwa of The Council of Indonesian 
Ulama on Unregistered Marriages.” Makalah, 
yang dipresentasikan pada “Internasional 
Conference of Law and Justice (ICLJ) II”, 
Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta, pada tanggal 16-17 
Oktober 2018. 

Mufidah. Pengarusutamaan Gender pada Basis 
Keagamaan, Pendekatan Islam, Srtuktural, dan 
Konstruksi Sosial. Malang: UIN Malang Press, 
2009.

Muhsin, Amina Wadud. Wanita dalam Al-Qur’an. 
Bandung: Pustaka, 1994.

Mulia, Musdah. Ensiklopedia Muslimah Reformis; Pokok-
Pokok Pemikiran untuk Reinterpretasi dan Aksi. 
Jakarta: Dian Rakyat, 2019.

Mustaqim,  Abdul .  Paradig ma Tafsir  Feminis . 
Yogyakarta: Logung Pustaka, 2008.



449

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Mutawakkil, M. Hajir. “Keadilan Islam dalam Persoalan 
Gender”, Jurnal Kalimah, Vol.12, No. 1, Maret 
2014, h. 82.

Nafisah, Durotun. “Politisasi Relasi Suami-Istri: Telaah 
KHI Perspektif Gender”, Jurnal Studi Gender 
dan Anak, Vol. 3, No. 2, Juli-Desember 2008, 
h. 2. 

Nasaruddin. “Posisi Gender dalam Perspektif Hukum 
Islam”, Jurnal: Al-Qadau, Vol. 2, No. 2, Tahun 
2015. h. 233.

Puspitawati, Herien. Fungsi Keluarga: Pembagian Peran 
dan Kemitraan Gender dalam Keluarga, ikk.fema.
ipb.ac.id. 

------------. Konsep, Teori, dan Analisis Gender. Bogor: 
IPB Press, 2012.

Ramli, Mohd Anuar. “Gender Analysis in Islamic 
Jurisprudence.” Journal of Fiqh, No. 9, Tahun 
2012, h. 137. 

Riad, Holan. “Hukum Keluarga Islam Dan Kesetaraan 
Gender: Kajian Atas Pengalaman Masyarakat 
Muslim di Indonesia”, Modeling: Jurnal Program 
Studi PGMI, Vol. 11, No. 1, 2024, h. 1174. 

Setiawan, Heri dkk. “Isu Kesetaraan Gender 
dalam Optik Feminist Jurisprudence dan 
Implementasinya di Indonesia”, Jurispridence, 
Vol. 5, No. 2, Desember 2018.

Sumiyatiningsi. “Pergeseran Peran Laki-Laki dan 
Perempuan dalam Kajian Feminis,” WASKITA 



450

Aksin Wijaya, dkk.

Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 2014, h. 
125.

Suwastini,  Ni Komang Arie.  “Perkembangan 
Feminisme Barat dari Abad Kedelapan Belas 
Hingga Postfeminisme: Sebuah Tinjauan 
Teoretis”, Ilmu Sosial dan Humaniora, Vol. 2, No. 
1, April, 2013, h. 199. 

Tiernay, Helen (ad). Women Studies Encyclopedia. New 
York: Green Wood Press, t.th.

Tim PSG STAIN Pakalongan. “Perempuan dan 
Produk Hukum yang Menjamin Keadilan dan 
Kesetaraan Gender”, Muwazah, Vol. 2, No. 2, 
Desember 2010, h. 303.

Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Gender dalam 
Al-Qur’an. Jakarta: Paramadina, 2001.

Widaningsih, Lilis. “Relasi Gender dalam Keluarga: 
Internalisasi Nilai-Nilai Kesetaraan dalam 
Memperkuat Fungsi Keluarga”. Makalah 
yang disampaikan pada Jurusan Pendidikan 
Teknik Arsitektur dan Kejuruan Universitas 
Pendidikan Indonesia dan Tim Pokja Gender 
Bidang Pendidikan, Dinas Pendidikan Provinsi 
Jawa Barat. 2017.

Yang go,  Huzaemah Tahido.  Fikih Perempuan 
Kontemporer. Bogor, Ghalia Indonesia, 2010.



451

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

3.	 Identitas, Perempuan, dan Media Power: 
Representasi Gender dan Tantangannya di Ruang 
Digital
Annisa ,  Hadistya ,  Yuliati ,  & D. A .  Budiman, 

“Representasi Perempuan dalam Media: Kajian 
Perspektif”. Jurnal Media dan Ilmu Sosial, 6(1), 
2024, 577–588.

Banet-Weiser, S. Empowered: Popular Feminism and 
Popular Misogyny. Duke University Press, 2018.

Fairclough, N. Media Discourse. London: Edward 
Arnold, 1995.

Gill, R. Gender and the Media. Cambridge: Polity Press, 
2007.

Hooks, B. Feminism is for Everybody: Passionate Politics. 
South End Press, 2000.

McRobbie, A. The Aftermath of Feminism: Gender, 
Culture and Social Change. London: SAGE, 2009.

Mulvey, L. “Visual Pleasure and Narrative Cinema”. 
Screen, 16(3), 1975, 6–18.

Netflix. (2020–2022). Emily in Paris [TV Series]. 
Created by Darren Star. Netflix.

Bagian Ketiga 

1.	 Pesantren: Upaya Mewujudkan Peradaban Damai 
dan Santun
Abu Bakr,  Muhammad Ibnu.  Al-Mawa’id l  Al-

’Ushfuriyyah. Kediri: PP Petuk Semen, n.d.



452

Aksin Wijaya, dkk.

Awwaliyah, Neny Muthi’atul. “Pondok Pesantren 
Sebagai Wadah Moderasi Islam Di Era Generasi 
Milenial.” Islamic Review: Jurnal Riset Dan 
Kajian Keislaman 8, no. 1 (2019): 36–62.

Bruinessen, Martin van. Kitab Kuning: Pesantren Dan 
Tarekat. Bandung: Mizan, 1995.

Diniaty, Amirah, Susilawati, Z Zarkasih, and Rian 
Vebrianto. “Penggunaan Media Sosial Dan 
Pemahaman Tentang Radikalisme Di Kalangan 
Pelajar Muslim.” Jurnal Psikologi 17, no. 1 (June 
2021): 70–79.

Ernawati, Rohmah. “Keluarga Diteror Akibat Disertasi 
Milk Al-Yamin, Doktor UIN Jogja Akan Lapor 
Polisi.” Solopos.Com (blog), September 5, 2019. 
https://www.solopos.com/keluarga-dihujat-
akibat-disertasi-milk-al-yamin-doktor-uin-
jogja-akan-lapor-polisi-1016707.

Fajrussalam, Hisny. “Core Moderation Values Dalam 
Tradisi Kitab Kuning Di Pondok Pesantren.” 
ATTHULAB 5, no. 2 (2020): 210–24.

Harnadi. “Kitab Kuning; Sumber Moderasi Islam 
Indonesia.” NU Online (blog), March 30, 2017. 
https://www.nu.or.id/opini/kitab-kuning-
sumber-moderasi-islam-indonesia-ZQUXb.

Hidayatullah, Syarif, Abdul Waris, and Riezky Chris 
Devianti. “Perilaku Generasi Milenial Dalam 
Menggunakan Aplikasi Go-Food.” Jurnal 
Manajemen & Kewirausahaan 6, no. 2 (n.d.): 
240–49.



453

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Kardi, Dika Dania. “Kronologi Penyerangan Gereja St 
Lidwina Bedog Sleman.” CNN Indonesia (blog), 
February 11, 2018. https://www.cnnindonesia.
com/nasional/20180211133527-20-275381/
kronologi-penyerangan-gereja-st-lidwina-
bedog-sleman.

Mashar, Aly. “Pesantren Dan Moderasi Islam: Kitab, 
Kuning, Dakwah Santun, Dan Media.” Prosiding 
Muktamar Santri Nusantara 1, no. 1 (2019): 
70–87.

PP, Triawati. “Dinilai Hina Banser, GP Ansor Laporkan 
Salah Satu Pembicara Parade Ukhuwah Ke 
Polisi.” Joglosemarnews.Com (blog), 2019. 
https://joglosemarnews.com/2019/09/
dinilai-hina-banser-gp-ansor-laporkan-
salah-satu-pembicara-parade-ukhuwah-ke-
polisi/?singlepage=1.

Rachmawati. “Kronologi Pembubaran Midodareni Di 
Solo.” Kompas.Com, Agustus 2020.

Ramzi, Ammar. “Ini 5 Ustaz Yang Pengajiannya Pernah 
Ditolak Banser Atau GP Ansor, Mulai Dari 
Khalid Basalamah Hingga Abdul Somad,” n.d.

Rofiq, Ahmad. “Massa Laskar Di Solo Nyaris Bentrok 
Dengan Pemuda NU.” Tempo.Co, Desember 
2019.

Rosyidah, Fifi. “Eksistensi Peran Pesantren Dalam 
Mewujudkan Moderasi Keberagamaan.” 
Prosiding Nasional Pascasarjana IAIN Kediri 4, 
no. 2 (2021): 109–26.



454

Aksin Wijaya, dkk.

Saputra, Imam Yuda. “Kerukunan Umat Beragama: 
Konflik Intoleran Di Jateng Kian Marak Di 
2016.” Solopos.Com, January 1, 2017.

Susanto, Aries. “Di Boyolali: MTA Dan Warga Doplang 
Komitmen Jaga Kerukunan.” Solopos.Com, July 
30, 2016.

Tim Detikcom. “9 Fakta Geger Bocah Rusak Makam Di 
Solo Yang Diduga Aksi Intoleransi.” News.Detic.
Com, June 27, 2021.

Turmudzi, Endang, Riza Sihbudi, and Awani Irewati. 
Islam Dan Radikalisme Di Indonesia. Jakarta: 
LIPI Press, 2005.

Wahid, Muhammad Irfan. “Rumah Fiqih Indonesia: 
Challenging The Fatwa Shopping.” Misykat Al-
Anwar 3, no. 1 (2020): 38–51.

Zattullah, Nour. “Konflik Sunni-Syiah Di Sampang 
Ditinjau Dari Teori Segitiga Konflik Johan 
Galtung.” Jurnal Ilmu Budaya 9, no. 1 (2021).

2.	 Islam Cinta: Jalan Peradaban Menuju Kemanusiaan
‘Arabi, Ibn. Fushush al-Hikam, Terj. Titus Burckhardt. 

Lahore: Suhail Academy, 2002.
Al-Asfahani, Al-Raghib. Mufradat Alfazh Al-Qur’an. 

Beirut: Dar Al-Qalam, 2002.
Al-Ghazali. Ihya’ Ulumuddin, Kitab Al-Mahabbah. 4th 

Ed. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 1997.
Al-Qurthubi, Abu Abdullah. Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam 

Al-Qur’an. 6th Ed. Beirut: Dar Al-Fikr, 2000.
Al-Razi, Fakhruddin. Tafsir Al-Kabir. 22nd Ed. Beirut: 

Dar Ihya Turats, 1990.



455

Islam Cinta, Kesetaraan, dan Ekoteologi

Al-Thabari, Abu Ja’far Muhammad Bin Jarir. Jami’ Al-
Bayan Fi Ta’wil Al-Qur’an. 3rd Ed. Kairo: Dar 
Al-Ma’arif, 2001.

Attar, Fariduddin. Tadhkirat Al-Awliya’. Teheran: Dar 
Al-Turath, 1995.

Basar, Mabdaul. “Meneladani Akhlak Rasulullah 
Terhadap Orang yang Memusuhi/Membenci.” 
Direktoran Pendidikan Dan Agama Islam, N.D. 
Https://Dppai.Uii.Ac.Id/Meneladani-Ahklak-
Rasulullah-Terhadap-Orang-Yang-Memusuhi-
Membenci/.

R aihan, Noval.  “Hubungan Nabi Muhammad 
Dengan Non-Muslim: Sikap Toleransi Dan 
Keadilan.” Portal Kbihu Indonesia, 2025. Bihu.
Id/Pub/23261-Hubungan-Nabi-Muhammad-
Dengan-Non-Muslim-Sikap-Toleransi-Dan-
Keadilan.

Rumi, Jalaluddin. Matsnawi Ma’nawi. 1st Ed. London: 
Luzac & Co., 1925.

Yayasan Amal Mata Hati. “Menjaga Ukhuwah 
Islamiyah: Kunci Kekuatan Umat,” 2025. 
Https://Amalmatahati.Id/Menjaga-Ukhuwah-
Islamiyah-Kunci-Kekuatan-Umat/.

3.	 Agama Hijau sebagai Aktor Politik Global

Francis, P. (2015). Laudato Si’: On care for our common 
home. Vatican Press.

Gottlieb, R. S. (2006). A greener faith: Religious 
environmentalism and our planet’s future. Oxford 
University Press.



456

Aksin Wijaya, dkk.

Habib, F.,  & Koenig , A . (2024). “Faith-based 
engagement and the SDGs: New directions for 
climate governance”. Journal of Environmental 
Policy and Planning, 26(2), 115–134.

Hummel, D. (2022). “Religious environmentalism and 
the politics of climate justice”. Environmental 
Politics, 31(4), 657–679.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. 
Oxford University Press.

Pape, M. (2022). “Faith-based diplomacy and global 
climate governance”. International Studies 
Review, 24(1), 1–11.

Schipper, F., & Langhelle, O. (2023). Value-based 
governance and sustainable futures. Palgrave 
Macmillan.

Taylor, B. R., & Froemming, K. (2023). Green religion 
revisited: Ethics, ecology, and activism in the 
Anthropocene. Yale University Press.

Tucker, M. E., & Grim, J. (2001). “Religion and ecology: 
Can the climate change?” Daedalus, 130(4), 
139–162.

United Nations Environment Programme (UNEP). 
(2024). Faith for Earth: Empowering faith-based 
organizations for climate action. 

Veldman, R. G., Szasz, A., & Haluza-DeLay, R. (2021). 
Religion and climate change: An introduction. 
Routledge.

White, L., Jr. (1967). “The historical roots of our ecologic 
crisis”. Science, 155(3767), 1203–1207. https://
doi.org/10.1126/science.155.3767.1203.



RELIGION & SPIRITUALITY

Harga P. Jawa Rp120.000,00

eberagaman yang menghiasi hidup kita seringkali Kdipandang sebagai harta, namun di tengah gemuruh konflik 

dan sentimen agama, apakah kita masih mengingat hakikat cinta 

yang diajarkan Islam? Pesan mendalam yang memancar dari 

ajaran luhur ini menekankan cinta tak terbatas—kepada Tuhan, 

sesama, dan alam semesta. Islam hadir bukan untuk memecah-

belah, melainkan untuk merajut kedamaian dan harmoni.

Menteri Agama RI, Nasaruddin Umar, membuka cakrawala 

baru dengan menjadikan Islam sebagai agama cinta. Sebuah 

gagasan penuh daya tentang moderasi beragama, kesetaraan, 

dan ekoteologi yang tak hanya relevan untuk hari ini, tetapi juga 

memperjuangkan masa depan yang lebih damai. Para pemikir 

Muslim menegaskan bahwa agama adalah jembatan untuk 

membangun rasa kemanusiaan, bukan jurang perpecahan.

Tanpa cinta, keseimbangan hidup rapuh dan rentan terancam. 

Cinta kepada Tuhan dan segenap ciptaan-Nya adalah kunci 

merawat harmoni yang kini terlihat pudar. Saat hubungan 

manusia dengan lingkungan dan sesama berjalan tulus, 

kebencian dapat dihentikan, kehancuran bisa dicegah. Buku ini 

melampaui pemahaman biasa, dengan menyerukan pembacanya 

melakukan aksi-aksi. Mari bertanya pada diri sendiri: jika bukan 

kita yang memulai dan bukan sekarang saatnya, siapa lagi?

ISBN: 978-634-7446-49-7

9 786347 446497


	Page 1
	belkakng.pdf
	Page 1




