
 
 

SUNAN GIRI SEBAGAI LANDASAN DAKWAH ISLAM 

NUSANTARA 

 

 

 

 

 

 

 

Disusun Oleh: 

Drs. Edy Yusuf Nur Samsu Santoso, MM.,M.Si. 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM 

FAKULTAS ILMU TARBIYAH DAN KEGURUAN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2025



i 
 

KATA PENGANTAR 

 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas segala rahmat dan karunia-Nya, 

sehingga penulisan karya ilmiah yang berjudul “Sunan Giri sebagai Landasan Dakwah Islam 

Nusantara” ini dapat diselesaikan dengan baik. Shalawat serta salam semoga senantiasa 

tercurah kepada Nabi Muhammad Saw., beserta keluarga, sahabat, dan seluruh umatnya hingga 

akhir zaman. 

Penelitian ini disusun sebagai upaya untuk memahami peran historis dan strategis Sunan 

Giri dalam proses penyebaran Islam di Nusantara. Sunan Giri tidak hanya dikenal sebagai tokoh 

Wali Songo, tetapi juga sebagai figur sentral yang meletakkan dasar-dasar dakwah Islam yang 

bersifat kultural, edukatif, dan adaptif terhadap kondisi sosial masyarakat setempat. Melalui 

pendekatan dakwah yang bijaksana, beliau mampu menjadikan Islam berkembang secara luas 

tanpa menimbulkan benturan yang berarti dengan tradisi lokal. 

Penulis menyadari bahwa pembahasan mengenai Sunan Giri tidak hanya berkaitan 

dengan aspek keagamaan, tetapi juga menyentuh dimensi sosial, budaya, pendidikan, dan 

politik pada masa itu. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya menempatkan Sunan Giri sebagai 

bagian penting dari fondasi dakwah Islam Nusantara, yang menekankan nilai toleransi, kearifan 

lokal, dan strategi penyebaran agama yang damai. 

Dalam proses penyusunan karya ini, penulis menyadari sepenuhnya bahwa masih 

terdapat berbagai keterbatasan, baik dari segi sumber, analisis, maupun penyajian. Oleh karena 

itu, kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan demi penyempurnaan karya ini di 

masa mendatang. 

Akhir kata, penulis berharap semoga karya ilmiah ini dapat memberikan manfaat, baik 

sebagai tambahan khazanah keilmuan maupun sebagai bahan refleksi mengenai model dakwah 

Islam yang berakar pada nilai-nilai lokal Nusantara. 

 

Yogyakarta, 25 September 2025 

 

 

 

Penyusun 

 

 

 



ii 
 

 

 

ABSTRAK 

 

 

 

Penelitian ini mengkaji peran Sunan Giri sebagai landasan dakwah Islam Nusantara dalam 

konteks sejarah Islamisasi di Indonesia. Sunan Giri merupakan salah satu tokoh Wali Songo 

yang memiliki pengaruh besar tidak hanya dalam bidang keagamaan, tetapi juga dalam 

pembentukan jaringan sosial, pendidikan, dan struktur dakwah yang terorganisasi. Keberadaan 

Giri Kedaton sebagai pusat kegiatan dakwah menunjukkan bahwa proses penyebaran Islam 

pada masa itu berlangsung melalui sistem yang terarah, memadukan otoritas keilmuan, 

kepemimpinan sosial, dan pendekatan kultural yang selaras dengan kondisi masyarakat 

Nusantara. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kontribusi Sunan Giri dalam 

membentuk karakter dakwah Islam Nusantara yang adaptif, damai, dan berbasis kearifan lokal. 

Metode yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

historis-kualitatif. Data diperoleh dari berbagai sumber literatur akademik, seperti buku sejarah 

Islam Nusantara, kajian tentang Wali Songo, serta penelitian ilmiah mengenai jaringan dakwah 

abad ke-15 dan ke-16. Data dianalisis secara deskriptif-analitis untuk memahami keterkaitan 

antara strategi dakwah Sunan Giri dan perkembangan Islam di berbagai wilayah Nusantara. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Sunan Giri berperan strategis dalam memperluas jaringan 

dakwah melalui lembaga pendidikan, relasi antar daerah, serta integrasi nilai Islam dengan 

budaya lokal. Model dakwah ini menjadi pondasi penting dalam pembentukan corak Islam 

Nusantara yang inklusif dan toleran. 

 

Kata kunci: Sunan Giri, dakwah Islam, Islam Nusantara, Wali Songo, Islamisasi. 

 

 

 

 

 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Perkembangan Islam di Nusantara merupakan salah satu fenomena sejarah 

keagamaan yang penting untuk dipahami, karena memperlihatkan dinamika penyebaran 

agama yang berlangsung secara damai dan adaptif terhadap budaya lokal. Kajian sejarah 

Islam di Indonesia menunjukkan bahwa strategi dakwah yang diterapkan oleh para ulama 

pada masa awal Islamisasi bukan hanya bersifat ritualistik, tetapi juga melibatkan 

pendekatan pendidikan, sosial, dan kultural yang kontekstual dengan masyarakat setempat. 

Penelitian terhadap proses Islamisasi di Nusantara telah dilakukan melalui pendekatan 

sejarah dan antropologi, yang menjelaskan peran ulama sebagai penggerak utama dakwah 

dalam jaringan sosial yang luas. 

Islam masuk ke Nusantara melalui berbagai jalur yang beragam seperti 

perdagangan, perkawinan, pendidikan, kesenian, dan dakwah para ulama. Di antara para 

tokoh besar penyebar Islam di Jawa, Sunan Giri dikenal sebagai sosok sentral yang memiliki 

peran penting dalam proses islamisasi. Beliau bukan hanya seorang pemimpin spiritual, 

tetapi juga seorang pendidik, pendakwah, sekaligus ulama yang menekankan nilai-nilai 

akhlak tasawuf. Dalam sejarahnya, Sunan Giri mendirikan Pesantren Giri di Gresik yang 

kemudian berkembang menjadi salah satu pusat pendidikan dan dakwah terbesar di Jawa 

Timur. 

Dari pesantren tersebut lahirlah banyak ulama dan tokoh penyebar Islam yang 

membawa pengaruh besar hingga ke berbagai wilayah Nusantara. Kehadiran Sunan Giri 

dan lembaga pendidikannya membuktikan bahwa dakwah tidak hanya sekadar 

menyampaikan ajaran, tetapi juga membangun basis ilmu dan kaderisasi ulama yang 

berperan menyebarkan Islam secara berkelanjutan. 

Pendekatan dakwah yang dilakukan Sunan Giri selaras dengan nilai-nilai tasawuf 

yang menekankan pada kesederhanaan, kedekatan dengan masyarakat, dan sikap toleran 

terhadap budaya lokal. Beliau tidak serta merta menolak atau menghapus tradisi yang ada, 

tetapi dengan bijak mengarahkan nilai-nilai Islam agar menyatu dengan kebudayaan 

masyarakat. Strategi dakwah ini tampak jelas dalam cara Sunan Giri memanfaatkan 

kesenian, permainan rakyat, serta tembang-tembang tradisional untuk menyampaikan 

pesan-pesan Islam. 

Misalnya, melalui permainan anak-anak yang diciptakannya, nilai-nilai moral dan 



2 
 

keislaman dapat ditanamkan sejak dini tanpa menimbulkan benturan dengan tradisi yang 

sudah berakar dalam kehidupan masyarakat Jawa. Dengan pendekatan yang halus, penuh 

hikmah, dan sarat makna, Islam diterima dengan terbuka dan damai, sehingga ajaran Islam 

bisa menyebar secara luas dan berakar kuat di tengah masyarakat. 

Nilai-nilai akhlak tasawuf yang diajarkan Sunan Giri pada dasarnya menjadi 

landasan penting dalam perkembangan Islam di Nusantara. Dakwah yang beliau lakukan 

lebih menekankan kelembutan hati, keteladanan, dan pendidikan sehingga mampu 

menciptakan suasana keberagamaan yang harmonis. Nilai-nilai ini pula yang menjadikan 

Islam mudah diterima, tidak menimbulkan perpecahan, dan justru memperkuat persatuan 

sosial masyarakat. Dalam konteks modern, ajaran Sunan Giri tetap relevan dan bahkan 

semakin dibutuhkan, terutama dalam membangun dakwah Islam yang berorientasi pada 

etika, toleransi, dan moderasi beragama di tengah masyarakat Indonesia yang majemuk. 

Dengan meneladani Sunan Giri, dakwah Islam tidak hanya sebatas menyampaikan syariat, 

tetapi juga membangun peradaban yang berakar pada akhlak mulia, sehingga Islam tampil 

sebagai rahmat bagi seluruh alam.1 

Meskipun sudah banyak kajian tentang peran Wali Songo dalam Islamisasi 

Nusantara, studi yang secara khusus menempatkan Sunan Giri sebagai landasan strategis 

dakwah Islam Nusantara masih relatif terbatas. Aspek ini perlu dikaji lebih mendalam untuk 

memahami bagaimana strategi dakwah yang beliau terapkan memperlihatkan nilai-nilai 

Islam yang bersifat inklusif dan adaptif terhadap budaya lokal, serta kontribusinya terhadap 

evolusi dakwah Islam Nusantara sebagai sebuah tradisi keagamaan yang khas. Oleh karena 

itu, penelitian ini bertujuan mengisi kekosongan kajian tersebut dan menjelaskan secara 

sistematis peran Sunan Giri dalam kerangka dakwah Islam Nusantara. 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana riwayat singkat dan kiprah dakwah Sunan Giri di Nusantara? 

2. Apa saja nilai-nilai akhlak tasawuf yang diajarkan oleh Sunan Giri? 

3. Bagaimana penerapan Sunan Giri dalam strategi dakwah Islam di Nusantara? 

4. Apa relevansi Sunan Giri terhadap dakwah Islam pada era modern? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mengetahui riwayat singkat dan peran dakwah Sunan Giri di Nusantara. 

2. Untuk menjelaskan nilai-nilai yang diajarkan oleh Sunan Giri. 

3. Untuk menganalisis penerapan dalam strategi dakwah Islam di era modern. 

                                                   
1 Hilful Fudhul, Ahmad Muhajir, Siska Nurazizah Lestari, Sunan Giri's Da'wah Network and Islamization in 

Sulawesi and Nusa Tenggara, (Medan: Universitas Islam Negeri Sumatera Utara), 2021. 



3 
 

4. Untuk mengetahui relevansi Sunan Giri terhadap dakwah Islam pada era modern. 

BAB II 

PEMBAHASAN 

 

A. Biografi Dan Riwayat Hidup Muhammad Ainul Yaqin 

Muhammad Ainul Yaqin, yang lebih dikenal dengan sebutan Sunan Giri, adalah 

salah satu tokoh penting dalam jajaran Walisongo yang berperan besar dalam penyebaran 

agama Islam di tanah Jawa. Ia merupakan putra dari Maulana Ishaq, seorang ulama penyebar 

Islam yang berasal dari Samudra Pasai, dan ibunya bernama Dewi Sekardadu, putri dari Raja 

Blambangan di wilayah Banyuwangi. Sejak kecil, Ainul Yaqin mengalami perjalanan hidup 

yang penuh liku, bahkan ketika masih bayi ia sempat dihanyutkan ke laut karena adanya 

penolakan dari pihak kerajaan terhadap kehadirannya. Namun, atas kehendak Allah, ia 

berhasil selamat dan kemudian ditemukan serta diasuh oleh Nyai Pinatih, seorang saudagar 

perempuan kaya di Gresik yang juga dikenal sebagai muslimah taat. Dari sinilah perjalanan 

hidup Sunan Giri mulai terbentuk, dengan pendidikan agama dan pengalaman hidup yang 

membekali dirinya untuk menjadi ulama besar di kemudian hari.2 

Seiring dengan bertambahnya usia, Muhammad Ainul Yaqin menunjukkan 

kecerdasan dan ketekunan yang luar biasa dalam menuntut ilmu agama. Ia belajar dasar-

dasar Islam dari para ulama setempat, kemudian melanjutkan pendidikan ke Samudra Pasai, 

pusat perkembangan Islam pada masa itu. Di Pasai, ia mendalami berbagai disiplin ilmu 

agama, mulai dari tafsir, hadis, fiqih, hingga tasawuf, dan berinteraksi langsung dengan 

jaringan ulama yang memiliki wawasan luas serta terhubung dengan dunia Islam 

internasional. Pendidikan ini memberikan pengaruh besar terhadap pola pikir dan metode 

dakwah Sunan Giri, sehingga ketika ia kembali ke Jawa, ia tidak hanya membawa ilmu 

pengetahuan yang mendalam, tetapi juga visi untuk menjadikan Islam sebagai kekuatan 

moral dan sosial yang mampu membangun masyarakat yang lebih adil dan beradab. 

Setelah menyelesaikan pendidikannya, Sunan Giri kembali ke Jawa dan menetap di 

daerah Gresik, di mana ia mendirikan pesantren yang kelak dikenal sebagai salah satu 

pusatpendidikan Islam tertua di Nusantara. Pesantren ini bukan sekadar tempat belajar 

agama, tetapi juga menjadi pusat dakwah, pengkaderan ulama, serta penyebaran ajaran Islam 

ke berbagai daerah. Melalui pesantrennya, banyak lahir murid-murid yang kemudian menjadi 

tokoh penting dalam penyebaran Islam di wilayah lain. Selain itu, Sunan Giri juga dikenal 

sebagai seorang pemimpin masyarakat yang bijaksana, karena ia mampu memadukan ajaran 

                                                   
2 Hatmansyah, “Strategi Dan Metode Dakwah Walisongo,” Al-Hiwar 03, no. 05 (2015): 10–17. 



4 
 

Islam dengan tradisi lokal tanpa menimbulkan benturan budaya yang berarti. Pendekatannya 

yang akomodatif menjadikan Islam diterima secara damai oleh masyarakat Jawa yang masih 

kental dengan tradisi Hindu-Buddha pada masa itu. 

Dalam perjalanannya sebagai ulama dan pemimpin, Sunan Giri tidak hanya dikenal 

karena ilmunya yang luas, tetapi juga karena kepiawaiannya dalam berdakwah dengan cara 

yang kreatif. Ia memanfaatkan media seni dan budaya sebagai sarana penyebaran ajaran 

Islam, misalnya dengan menciptakan tembang, permainan anak-anak, serta tradisi rakyat 

yang sarat dengan nilai-nilai keislaman. Metode dakwah yang menyentuh berbagai aspek 

kehidupan masyarakat membuat ajaran Islam lebih mudah dipahami dan diterima oleh 

semua kalangan. 

Selain itu, Sunan Giri juga dikenal sebagai sosok yang memiliki wibawa politik, 

hingga dirinya dijuluki “Raja Tanpa Mahkota” karena pengaruhnya begitu besar dalam 

menentukan arah kebijakan sosial dan keagamaan di Jawa. Warisan pemikiran, pendidikan, 

dan dakwahnya menjadikan Sunan Giri bukan hanya seorang ulama besar, tetapi juga tokoh 

transformasional yang berperan besar dalam membentuk wajah Islam Nusantara.3  

 

B. Akhlak Tasawuf Sunan Giri 

Tasawuf sebagai dimensi batin dari ajaran Islam memiliki tujuan untuk menyucikan 

hati, mengendalikan hawa nafsu, serta mendekatkan diri kepada Allah. Dimensi ini tampak 

nyata dalam pribadi Sunan Giri yang dikenal bukan hanya sebagai seorang ulama besar dan 

pendakwah, tetapi juga sebagai sosok teladan yang menampilkan akhlak mulia dalam 

kehidupan sehari-hari. Akhlak tasawuf Sunan Giridapat dipahami melalui empat aspek 

utama, yaitu kesederhanaan hidup, toleransi budaya, kebijaksanaan dakwah, serta 

pendidikan dan keteladanan. Keempat aspek ini saling melengkapi dan menjadi fondasi 

penting dalam keberhasilan dakwahnya di tanah Jawa. 

1. Kesederhanaan hidup 

Kesederhanaan hidup Sunan Giri merupakan ciri khas yang menunjukkan 

kedalaman spiritualitas sekaligus keteladanannya sebagai seorang ulama sufi. Walaupun 

beliau dihormati sebagai tokoh besar dan pemimpin masyarakat dengan pengaruh yang 

luas di Jawa, beliau tetap menjalani kehidupan yang sederhana, menjauhi kemewahan, 

dan senantiasa dekat dengan rakyat kecil. Sunan Giri membaur dengan masyarakat 

dalam aktivitas sehari-hari, hidup bersahaja bersama para petani, pedagang, dan kaum 

                                                   
3 Z Arifin, “Sunan Giri Konstruk Elite Islam Terhadap Perubahan Sosial Pada Masa Akhir Kekuasaan Majapahit 

Akhir Abad XV – Awal Abad XVI,” 2020. 



5 
 

jelata tanpa membedakan status sosial. Sikap ini bukan hanya mencerminkan kerendahan 

hati, tetapi juga menumbuhkan kepercayaan bahwa seorang ulama sejati hadir untuk 

membimbing dan melayani, bukan untuk meninggikan diri di hadapan umat. 

Kesederhanaan tersebut menjadi magnet spiritual yang kuat, karena masyarakat melihat 

dalam diri Sunan Giri sebuah teladan nyata tentang kesahajaan, ketulusan, serta 

kesetaraan yang diajarkan Islam. 

Kesederhanaan Sunan Giri juga merupakan wujud nyata dari praktik tasawuf, 

khususnya konsep zuhud yang menekankan sikap menjauh dari gemerlap dunia dan lebih 

mengutamakan kedekatan dengan Allah. Dengan menolak gaya hidup mewah dan 

menjaga sikap tawadhu, Sunan Giri mengajarkan bahwa Islam bukan hanya milik 

kalangan elit, tetapi agama yang merangkul seluruh lapisan masyarakat tanpa 

memandang kasta atau kedudukan. Nilai ini sangat penting di tengah masyarakat Jawa 

yang saat itu masih dipengaruhi sistem stratifikasi sosial Hindu-Buddha. Melalui gaya 

hidupnya, beliau memperlihatkan bahwa setiap manusia sama di hadapan Allah dan 

bahwa kebahagiaan sejati ada pada kebaikan dan kebermanfaatan, bukan pada 

kemewahan. Konsistensi antara ajaran dan perilaku inilah yang menjadikan dakwah 

Sunan Giri diterima secara damai, karena umat menyaksikan langsung keindahan akhlak 

tasawuf yang beliau praktikkan dalam kehidupan sehari-hari4 

2. Toleransi Budaya 

Selain kesederhanaan, Sunan Giri juga menunjukkan sikap toleransi budaya yang 

tinggi dalam setiap langkah dakwahnya. Beliau memahami betul bahwa budaya lokal 

merupakan bagian yang tidak bisa dipisahkan dari kehidupan masyarakat Jawa, sehingga 

pendekatan dakwah yang efektif haruslah memperhatikan tradisi yang sudah mengakar. 

Alih-alih menolak atau menghapus kebiasaan tersebut secara frontal, Sunan Giri justru 

menjadikannya sebagai sarana penyampaian nilai-nilai Islam. Permainan tradisional, 

tembang, dan kesenian rakyat yang akrab dengan kehidupan masyarakat dimanfaatkan 

untuk menyisipkan pesan moral dan ajaran keislaman. Dengan cara ini, dakwah tidak 

terasa asing atau memaksa, melainkan hadir secara alami dan menyenangkan, sehingga 

Islam diterima sebagai bagian dari budaya yang sudah ada. 

Pendekatan yang akomodatif ini mencerminkan keluasan pandangan dan 

kebijaksanaan Sunan Giri sebagai seorang sufi yang berpegang pada ajaran tasawuf. 

Beliau menekankan pentingnya kasih sayang, kelembutan, dan penghargaan terhadap 

                                                   
4 Abdul Rosyid, “Peran Pondok Pesantren Sunan Giri Dalam Pendidikan Toleransi Antar Umat Beragama Di 

Kelurahan Ledok Kecamatan Argomulyo Kota Salatiga,” Afeksi: Jurnal Penelitian Dan Evaluasi Pendidikan 5, 

no. 4 (2024): 670–86, https://doi.org/10.59698/afeksi.v5i4.298. 



6 
 

kearifan lokal dalam menyampaikan dakwah, karena Islam sejatinya datang sebagai 

rahmat bagi seluruh alam. Sikap toleransi budaya ini tidak hanya mencegah timbulnya 

penolakan, tetapi juga memperkaya tradisi masyarakat Jawa dengan nilai-nilai Islami 

yang universal. Melalui metode ini, Sunan Giri berhasil mengharmonikan antara agama 

dan budaya, membuktikan bahwa keduanya dapat berjalan beriringan tanpa saling 

meniadakan. Dakwah pun berkembang pesat, karena masyarakat melihat bahwa Islam 

mampu merangkul budaya lokal dan menjadikannya sarana menuju kemuliaan hidup. 

3. Kebijaksanaan Dakwah 

Kebijaksanaan dalam berdakwah merupakan salah satu teladan utama akhlak 

tasawuf Sunan Giri. Beliau memahami bahwa masyarakat Jawa pada masa itu masih 

sangat kental dengan adat dan tradisi lokal, sehingga dakwah yang dilakukan secara 

keras atau frontal justru berpotensi menimbulkan penolakan. Karena itu, Sunan Giri 

memilih untuk memasukkan nilai-nilai Islam secara perlahan, halus, dan penuh hikmah. 

Prinsip bi al-hikmah (dengan kebijaksanaan) dan bi al-hal (dengan keteladanan nyata) 

menjadi landasan utama dalam setiap langkah dakwahnya. Dengan pendekatan ini, 

masyarakat tidak merasa dipaksa untuk meninggalkan tradisi mereka, melainkan secara 

bertahap diarahkan agar adat tersebut selaras dengan ajaran Islam. Metode yang damai, 

sabar, dan persuasif ini menjadikan Islam diterima dengan tulus dan tanpa konflik, 

karena umat melihat keindahan ajaran melalui kelembutan sikap Sunan Giri. 

Kebijaksanaan ini juga mencerminkan kedalaman tasawuf yang beliau miliki, di 

mana kesabaran, kasih sayang, dan kepekaan sosial menjadi fondasi utama. Sunan Giri 

mampu membaca situasi masyarakat dengan sangat baik, sehingga setiap pesan dakwah 

disampaikan sesuai dengan kondisi dan kesiapan mereka. Beliau tidak hanya berbicara 

dengan kata-kata yang indah, tetapi juga menghadirkan teladan nyata dalam sikap dan 

perbuatan sehari-hari. Dengan cara tersebut, nilai-nilai Islam tidak sekadar menjadi 

ajaran normatif, tetapi benar-benar hadir dalam kehidupan sosial masyarakat. 

Kebijaksanaan dakwah Sunan Giri pada akhirnya memperlihatkan bahwa tasawuf bukan 

hanya urusan spiritual pribadi, melainkan juga pedoman dalam membangun harmoni 

sosial, menciptakan perdamaian, dan menumbuhkan kesadaran beragama secara alami 

di tengah masyarakat. 

4. Pendidikan dan keteladanan 

Pendidikan merupakan salah satu aspek penting dalam dakwah Sunan Giri, yang 

sekaligus menjadi bukti nyata dari akhlak tasawuf yang beliau miliki. Beliau mendirikan 

pesantren sebagai pusat penyebaran Islam dan pengkaderan ulama yang kelak 



7 
 

melanjutkan perjuangan dakwah di berbagai daerah. Di lembaga pendidikan ini, Sunan 

Giri tidak hanya menekankan penguasaan ilmu agama, tetapi juga pembentukan karakter 

melalui pembiasaan nilai-nilai akhlak mulia. Para santri belajar membaca dan memahami 

kitab, tetapi yang lebih penting adalah mereka meneladani sikap gurunya yang penuh 

kasih sayang, disiplin, serta rendah hati. Pola pendidikan ini menjadikan pesantren bukan 

sekadar tempat mentransfer ilmu, melainkan juga wahana membentuk pribadi muslim 

yang beriman, berilmu, dan berakhlak. 

Selain aspek keilmuan, keteladanan Sunan Giri juga menjadi faktor penting yang 

membuat pendidikan beliau berhasil. Sunan Giri mendidik dengan memberi contoh 

nyata dalam kehidupan sehari-hari—mulai dari kesederhanaan dalam gaya hidup, 

kesabaran dalam menghadapi santri, hingga ketulusan dalam melayani masyarakat. 

Keteladanan tersebut membuat ajaran yang beliau sampaikan tidak hanya dipahami 

secara teoritis, tetapi benar-benar dihayati oleh para santri dan diterapkan dalam 

kehidupan mereka. 

Nilai-nilai tasawuf seperti tawadhu, ikhlas, dan sabar tampak jelas dalam cara 

beliau mendidik, sehingga pendidikan di pesantrennya menjadi sarana membentuk 

generasi penerus yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara 

spiritual dan moral. Dengan demikian, pendidikan dan keteladanan Sunan Giri menjadi 

warisan penting dalam tradisi Islam di Nusantara yang terus berpengaruh hingga kini.5  

 

C. Akhlak Tasawuf sebagai landasan Dakwah 

Dakwah Islam di Nusantara, khususnya di Jawa, tidak dapat dipisahkan dari peran 

para Wali Songo. Salah satu tokoh sentral dalam penyebaran Islam tersebut adalah Sunan 

Giri. Ia bukan hanya seorang ulama dan guru, tetapi juga seorang tokoh tasawuf yang 

menempatkan akhlak sebagai pondasi utama dakwah. Nilai-nilai seperti kelembutan, 

kesabaran, kasih sayang, serta sikap adaptif terhadap budaya lokal menjadi ciri khas 

dakwahnya. Dengan strategi tersebut, Islam diterima oleh masyarakat Jawa tanpa adanya 

paksaan, bahkan berkembang menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari. 

Dakwah Sunan Giri menempuh tiga jalur penting, yakni jalur pendidikan, jalur 

budaya, dan jalur politik moral. Ketiga jalur ini saling melengkapi satu sama lain, dan 

semuanya berakar pada prinsip-prinsip tasawuf yang mengedepankan kerohanian dan 

akhlak. 

 

                                                   
5 Agus Sunyato. Atlas Wali Songo (Bandung: Mizan Media Utama, 2017)  



8 
 

1. Dakwah melalui Pendidikan 

Pendidikan merupakan instrumen utama dalam dakwah Sunan Giri. Ia meyakini 

bahwa perubahan sosial dan spiritual hanya dapat dicapai melalui proses pendidikan 

yang berkesinambungan. Pada tahap awal, metode dakwahnya dilakukan secara 

sederhana, yaitu dengan mendekati masyarakat secara personal. Sunan Giri sering 

mengajarkan Islam dalam pertemuan empat mata, sehingga pesan-pesan agama dapat 

diterima dengan tenang dan tanpa tekanan. Cara ini efektif karena masyarakat merasa 

dihargai dan tidak terpaksa untuk mengikuti ajaran baru. 

Seiring berkembangnya dakwah, Sunan Giri mulai memperluas jangkauan 

pengajarannya melalui acara-acara sosial masyarakat, seperti hajatan, selamatan, atau 

ritual adat lainnya. Dalam momen tersebut, ia menyisipkan nilai-nilai keislaman yang 

mudah dipahami. Misalnya, dalam acara selamatan, doa-doa Islam mulai 

diperkenalkan secara perlahan, tanpa harus menghapus tradisi lama. Hal ini 

menunjukkan kemampuannya dalam melakukan pendekatan kultural yang bijak. 

Salah satu pencapaian terbesar Sunan Giri dalam bidang pendidikan adalah 

pendirian Pesantren Giri. Pesantren ini menjadi pusat pendidikan Islam yang sangat 

berpengaruh, bahkan dianggap sebagai salah satu lembaga pendidikan tertua di Jawa. 

Santri-santri yang belajar di pesantren tersebut datang dari berbagai wilayah, tidak hanya 

dari Jawa, tetapi juga dari Lombok, Sumbawa, Kalimantan, Sulawesi, Flores, Ambon, 

Halmahera, hingga Ternate. Dengan demikian, pesantren Giri menjadi pusat dakwah 

yang melahirkan kader ulama dan tokoh agama yang kemudian menyebarkan Islam ke 

seluruh Nusantara. 

Keberhasilan pendidikan Sunan Giri tidak lepas dari prinsip akhlak tasawuf. Ia 

mengedepankan sikap sabar dalam mendidik, tidak pernah memaksakan ajaran, serta 

selalu menekankan keteladanan. Bagi Sunan Giri, pendidikan bukan hanya transfer ilmu, 

tetapi juga penanaman nilai-nilai moral dan spiritual. Inilah yang menjadikan dakwahnya 

dapat bertahan lama dan berpengaruh luas. 

2. Dakwah melalui Budaya 

Selain pendidikan, Sunan Giri juga menempuh jalur budaya sebagai sarana 

dakwah. Ia memahami bahwa masyarakat Jawa memiliki kecintaan yang besar terhadap 

seni, sastra, musik, dan permainan tradisional. Oleh karena itu, budaya dijadikan media 

untuk menyampaikan ajaran Islam secara halus dan menyenangkan. 

Sunan Giri menciptakan berbagai tembang dolanan atau lagu permainan anak-

anak yang mengandung pesan moral Islami. Lagu-lagu seperti jelungan, cublak-cublak 



9 
 

suweng, ilir- ilir, bendi gerit, dan gula ganti menjadi sangat populer di kalangan anak-

anak. Melalui permainan sederhana tersebut, nilai-nilai Islam dapat ditanamkan sejak 

usia dini. Tembang ilir- ilir, misalnya, memuat ajakan untuk bangkit dari kelalaian dan 

memperbarui iman. Cara ini terbukti efektif karena anak-anak belajar agama tanpa 

merasa terbebani, sementara nilai keislaman terserap secara alami melalui kegiatan 

bermain. 

Tidak hanya dalam lagu anak-anak, Sunan Giri juga memanfaatkan seni macapat 

dan kidung Jawa, seperti Pucung dan Asmaradana. Dalam karya-karya sastra tersebut, ia 

menyisipkan nilai Islam, misalnya tentang keimanan, akhlak mulia, dan pentingnya 

ibadah. Penggunaan medium budaya yang sudah dikenal masyarakat membuat dakwah 

lebih mudah diterima. Bahkan, kitab Sithin karya Sunan Giri menggunakan istilah lokal 

seperti “Hyang Manon” atau “Hyang Widhi” untuk menyebut Allah, serta kata “pendeta” 

untuk ulama. Hal ini menunjukkan strategi adaptasi yang cerdas: Islam diperkenalkan 

tanpa menghapus sepenuhnya istilah-istilah lama, sehingga masyarakat tidak merasa 

terasing. 

Pendekatan budaya yang dilakukan Sunan Giri mencerminkan prinsip tasawuf 

dalam berdakwah. Ia tidak menolak tradisi, tetapi mengolahnya agar sesuai dengan nilai-

nilai Islam. Dengan cara ini, terjadi proses akulturasi antara Islam dan budaya Jawa. 

Islam hadir bukan sebagai ancaman, melainkan sebagai bagian dari identitas masyarakat. 

Strategi ini menjadikan dakwah Sunan Giri diterima dengan sukarela dan bahkan 

diwariskan secara turun-temurun dalam bentuk tradisi. 

3. Dakwah melalui Politik Moral 

Sunan Giri juga berperan besar dalam ranah politik, meskipun perannya selalu 

dilandasi oleh nilai moral dan spiritual. Kedudukannya sebagai wali yang disegani 

membuatnya sering dimintai nasihat oleh para penguasa, terutama Kesultanan Demak. 

Ia dianggap sebagai figur yang tidak hanya alim dalam ilmu agama, tetapi juga arif dalam 

menyelesaikan masalah- masalah sosial dan politik. 

Dalam catatan sejarah, Sunan Giri berperan sebagai penasihat Sultan Demak 

dalam berbagai persoalan penting. Misalnya, ia turut membantu menyelesaikan 

perselisihan paham antara Syeh Siti Jenar dengan para wali lainnya. Dalam konflik politik 

yang lebih besar, seperti perang saudara antara Adiwijaya dan Arya Penangsang, Sunan 

Giri juga ikut menentukan arah kebijakan politik kerajaan. Namun, perannya dalam 

politik tidak didorong oleh ambisi kekuasaan. Ia lebih mengedepankan prinsip keadilan, 

kedamaian, dan persatuan umat. 



10 
 

Sebagai seorang sufi, Sunan Giri selalu mengedepankan musyawarah dalam 

setiap pengambilan keputusan. Politik bagi dirinya bukan sekadar perebutan kekuasaan, 

tetapi sarana untuk menjaga stabilitas sosial dan menegakkan nilai-nilai keislaman dalam 

kehidupan bermasyarakat. Karena itu, kehadirannya dalam dunia politik lebih bersifat 

moral-spiritual: menjadi penyeimbang, penuntun, dan penjaga arah kebijakan agar tetap 

sesuai dengan nilai agama.6 

4. Relevansi Akhlak Tasawuf Sunan Giri di Era Modern 

Ajaran Sunan Giri yang berlandaskan pada akidah, fiqih, akhlak, dan tauhid 

memiliki relevansi yang sangat kuat dengan kebutuhan masyarakat modern. Salah satu 

fokus utama beliau adalah aspek akhlak, yang tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi 

juga dipraktikkan langsung dalam keseharian. Sunan Giri menekankan pentingnya 

akhlak mahmudah seperti kesopanan, penghormatan terhadap sesama, sikap saling 

menghargai, dan tutur kata yang lemah lembut. Dalam konteks modern, nilai-nilai ini 

dapat menjadi landasan untuk menumbuhkan sikap toleransi di tengah masyarakat yang 

plural. 

Relevansi berikutnya terlihat dalam metode dakwah Sunan Giri yang 

menekankan kelembutan dan keteladanan. Ia tidak berdakwah dengan cara konfrontatif 

atau paksaan, melainkan dengan mengedepankan pendekatan budaya, pendidikan, dan 

keteladanan moral. Hal ini sangat kontekstual dengan kebutuhan dakwah masa kini, di 

mana pendekatan ramah, bukan marah menjadi semakin penting untuk merangkul umat 

dalam suasana damai dan penuh kasih sayang. Selain itu, Sunan Giri juga mendirikan 

Pesantren Giri yang menjadi pusat pendidikan Islam di Jawa bahkan Nusantara. Dari 

pesantren ini lahir generasi yang berilmu, berakhlak, dan mampu menjadi motor 

penggerak penyebaran Islam hingga Madura, Lombok, Sulawesi, dan Maluku. Dalam 

konteks kekinian, pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan akhlak sangat 

dibutuhkan untuk mencetak generasi Muslim yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga mulia secara moral. 

Tidak hanya itu, keberhasilan Sunan Giri dalam memadukan pendidikan, budaya, 

dan spiritualitas juga menjadi dasar bagi praktik moderasi beragama. Akhlak tasawuf 

yang diajarkan Sunan Giri menekankan keseimbangan antara hubungan manusia dengan 

Allah (hablun minallah) dan hubungan manusia dengan sesama (hablun minannas). Hal 

ini dapat dijadikan acuan bagi masyarakat Indonesia masa kini dalam mengembangkan 

kehidupan beragama yang inklusif, damai, dan saling menghormati. 

                                                   
6 Jurnal Ilmu, “LANGGONG :” 1, no. 1 (2021): 23–30. 



11 
 

Dengan demikian, nilai-nilai akhlak tasawuf Sunan Giri masih sangat relevan di 

era modern. Ia memberikan contoh bahwa toleransi, kelembutan dalam dakwah, 

pembentukan generasi berakhlak melalui pendidikan, serta penguatan moderasi 

beragama merupakan kunci untuk menjaga harmoni dalam masyarakat yang beragam. 

Prinsip-prinsip tersebut dapat terus digali dan diimplementasikan agar ajaran Islam hadir 

sebagai rahmat bagi semesta.7  

 

 

 

 

 

 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                   
7 Jurnal Pendidikan, Analisis Deskriptif, and Laily Khumaidiyah, “An-Nafah” 1, no. 2 (2021): 62–69. 



12 
 

BAB III 

KESIMPULAN 

 

Sunan Giri merupakan salah satu tokoh sentral dalam proses islamisasi di Nusantara 

yang menempatkan akhlak tasawuf sebagai landasan utama dakwahnya. Melalui sikap 

kesederhanaan, toleransi budaya, kebijaksanaan, serta pendidikan berbasis keteladanan, beliau 

mampu menghadirkan Islam dengan cara yang damai dan mudah diterima oleh masyarakat 

Jawa yang saat itu masih kental dengan tradisi Hindu-Buddha. Strategi dakwah yang dilakukan 

melalui pendidikan, budaya, dan politik moral menunjukkan bahwa akhlak tasawuf tidak hanya 

berperan dalam membentuk spiritualitas individu, tetapi juga menjadi instrumen sosial yang 

efektif untuk menciptakan harmoni dan persatuan umat. Pesantren Giri sebagai pusat 

pendidikan Islam menjadi bukti nyata bahwa dakwah berbasis akhlak mampu melahirkan 

generasi penerus yang berilmu dan berakhlak mulia, sekaligus menjadi penggerak penyebaran 

Islam ke berbagai wilayah Nusantara. 

Dalam konteks modern, ajaran akhlak tasawuf Sunan Giri tetap relevan dan bahkan 

semakin dibutuhkan, terutama dalam membangun dakwah yang menekankan kelembutan, 

toleransi, dan moderasi beragama. Nilai-nilai yang diwariskan beliau dapat dijadikan pedoman 

untuk menghadapi tantangan keberagaman masyarakat Indonesia saat ini, di mana Islam 

diharapkan hadir sebagai rahmat bagi semesta. Dengan meneladani Sunan Giri, dakwah Islam 

tidak hanya berhenti pada penyampaian syariat, tetapi juga berfungsi sebagai sarana 

membangun peradaban yang berakar pada akhlak mulia, sehingga tercipta kehidupan sosial 

yang damai, adil, dan harmonis. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa akhlak tasawuf 

merupakan fondasi utama dakwah Islam Nusantara yang relevan lintas zaman dan menjadi 

warisan penting dalam menjaga keseimbangan antara spiritualitas dan kehidupan sosial. 



13 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

 

Arifin, Z. “Sunan Giri Konstruk Elite Islam Terhadap Perubahan Sosial Pada Masa Akhir 

Kekuasaan Majapahit Akhir Abad XV – Awal Abad XVI,” 2020. 

Fudhul, H., dkk. “Sunan Giri's Da'wah Network and Islamization in Sulawesi and Nusa 

Tenggara”, Medan. 2021. 

Hatmansyah. “Strategi Dan Metode Dakwah Walisongo.” Al-Hiwar 03, no. 05 (2015): 10–17. 

Ilmu, Jurnal. “LANGGONG :” 1, no. 1 (2021): 23–30. 

Pendidikan, Jurnal, Analisis Deskriptif, and Laily Khumaidiyah. “An-Nafah” 1, no. 2 (2021): 

62–69. 

Rosyid, Abdul. “Peran Pondok Pesantren Sunan Giri Dalam Pendidikan Toleransi Antar Umat 

Beragama Di Kelurahan Ledok Kecamatan Argomulyo Kota Salatiga.” Afeksi: Jurnal 

Penelitian Dan Evaluasi Pendidikan 5, no. 4 (2024): 670–86. 

https://doi.org/10.59698/afeksi.v5i4.298. 

Sunyato, Agus. “Atlas Wali Songo”. Bandung. Pustaka IIMaN. 2017. 

Khumaidiyah, L. (2021). Pemikiran Pendidikan Islam Sunan Giri Dan Sunan Bonang; Analisis 

Deskriptif Dan Teks Wacana. An-Nafah: Jurnal Pendidikan dan Keislaman, 1(2), 62-69. 

https://doi.org/10.59698/afeksi.v5i4.298

	KATA PENGANTAR
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian

	BAB II PEMBAHASAN
	A. Biografi Dan Riwayat Hidup Muhammad Ainul Yaqin
	B. Akhlak Tasawuf Sunan Giri
	1. Dakwah melalui Pendidikan
	2. Dakwah melalui Budaya
	3. Dakwah melalui Politik Moral

	4. Relevansi Akhlak Tasawuf Sunan Giri di Era Modern

	BAB III KESIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA

