
REINTERPRETASI DISTRIBUSI ZAKAT 

FĪSABĪLILLĀH DAN IBNU SABĪL BAZNAS DAN 

LAZISMU DIY PERSPEKTIF TAFSIR MAQASHIDI 

Oleh: 

M Hammam Fadlurahman 

NIM: 23205032044 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister (S-2)  

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan 

Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga 

untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh  

Gelar Magister Agama (M.Ag) 

YOGYAKARTA 

2026 



ii 

SURAT PENGESAHAN 



 

 

iii 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 

  



 

 

iv 

 

SURAT PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

  



 

 

v 

 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

  



 

 

vi 

 

MOTTO 

“Pintar dan bijaksana menjadi kesatuan yang penting dimiliki 

Akademisi, pintar berfungsi menghiasi akal dan bijaksana 

menghiasi nurani” 

  



 

 

vii 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini berangkat dari dinamika sosial ekonomi modern 

yang semakin kompleks, pendistribusian zakat tidak bisa lagi 

hanya sekadar mengandalkan taklid pada interpretasi fiqh 

klasik terhadap QS at-Taubah ayat 60. Kategori delapan asnaf 

disebutkan dalam ayat tersebut perlu dibaca ulang agar tetap 

relevan dengan kondisi dan kebutuhan masyarakat 

kontemporer. Reinterpretasi ini sangat penting untuk 

memastikan bahwa zakat bukan hanya sekadar pembagian 

nominal, tetapi juga menjadi instrumen pemberdayaan, 

pengentasan kemiskinan, dan keadilan sosial yang membawa 

perubaham signifikan. Salah satu contoh yang sering menjadi 

perbincangan yakni penafsiran fī sabīlillāh dan ibnu sabīl 

secara periodik dan kondisional selalu mengalami 

perkembangan.  

Pada masa klasik, sekitar abad 1-2 hijriah, kondisi umat islam 

masih banyak peperangan, sehingga fī sabīlillāh secara harfiah 

berarti “jalan Allah” adalah berperang melawan orang-orang 

kafir. Tetapi jika fī sabīlillāh dimaknai dalam bentuk 

peperangan secara fisik, maka interpretasi tersebut perlu 

direinterpretasi pada masa sekarang, karena perubahan zaman 

sudah semakin kompleks. Begitu pula dengan pengertian Ibnu 

sabīl yang secara bahasa diartikan “anak jalanan” atau 

“musafir yang kehabisan bekal”, yang kemudian mengalami 

perkembangan makna. Kata Ibnu sabīl dapat diartikan. Kata 

Ibn berarti anak laki-laki dan al-sabil berarti jalan yang ada 

kemudahan (untuk melewatinya). Pada asnaf fī sabīlillāh dan 

ibnu sabīl. Dari segi kebahasaan pada keduanya, fī sabīlillāh 

dan ibnu sabīl, memiliki kemiripan menggunakan kata al-

sabil. Secara bahasa al-sabil berarti jalan kemudahan (untuk 

melewatinya). Oleh karena itu, penafsiran fī sabīlillāh dan 



 

 

viii 

 

ibnu sabīl terbuka peluang potensi reinterpretasi yang sangat 

luas, sehingga dalam pendistribusian yang dilakukan lembaga 

zakat baik Badan Amil Zakat (BAZ) dan Lembaga Amil Zakat 

(LAZ) perlu diberikan kriteria untuk menggolongkan siapa 

saja yang termasuk dalam kategori fī sabīlillāh dan ibnu sabīl. 

Agar distribusi zakat dapat tepat sasaran dan sesuai dengan 

tuntunan QS. At-Taubah ayat 60. Khususnya bagi BAZNAS 

DIY sebagai lembaga zakat yang dibentuk langsung oleh 

pemerintah dan lembaga zakat LAZISMU DIY yang bentukan 

langsung dari organisasi masyarakat. Oleh karena itu penting 

untuk mengkaji; pertama Bagaimana reinterpretasi makna fī 

sabīlillāh dan ibnu sabīl yang dilakukan oleh kedua lembaga 

tersebut? Kedua, Mengapa perlu ada reinterpretasi baru 

terhadap makna fī sabīlillāh dan ibnu sabīl dalam distribusi 

mutahik zakat? Ketiga, Apa implementasi serta implikasi 

terkait distribusi kebutuhan sosial terhadap fī sabīlillāh dan 

ibnu sabīl?. Penelitian ini tergolong dalam penelitian pustaka 

(library research) dan penelitian lapangan (field reserach) 

dengan menggunakan pendekatan Tafsir Maqashidi penulis 

berusaha untuk menganalisis Maqashid dari kebijakan 

lembaga zakat BAZNAS DIY dan LAZISMU DIY dalam 

pendistribusian terhadap asnaf fī sabīlillāh dan ibnu sabīl. 

Dalam melakukan reinterpretasi, Pertama, BAZNAS DIY 

berpegang kuat pada (Peraturan Menteri Agama) PMA dan 

(Peraturan BAZNAS) Perbaznas.  

Reinterpretasi fī sabīlillāh dimaknai sebagai perjuangan 

menegakkan nilai-nilai Islam melalui dakwah, pembinaan 

keagamaan, dan pendidikan umat. Selanjutnya, ibnu sabīl 

tetap dimaknai sebagai musafir yang kehabisan bekal dalam 

perjalanan yang sesuai dengan syariat. Kedua, LAZISMU 

DIY, melakukan reinterpretasi fī sabīlillāh adalah muslim yang 

menegakkan syiar-syiar agama allah, hal ini mencakup 



 

 

ix 

 

perjuangan dalam bentuk personal maupun kelembagaan. 

Selanjutnya, Ibnu sabīl tidak lagi dibatasi pada musafir fisik, 

tetapi diperluas menjadi “perjalanan bernilai kebaikan”, 

termasuk mahasiswa perantauan yang kehabisan bekal, 

sehingga zakat diarahkan untuk dukungan pendidikan dan 

keberlanjutan masa depan mustahik. Penelitian ini 

menyimpulkan reinterpretasi baru terhadap makna fī sabīlillāh 

dan ibnu sabīl dalam distribusi mustahik zakat menjadi 

kebutuhan mendesak karena adanya perubahan realitas sosial 

umat yang tidak lagi sama dengan konteks awal turunnya ayat-

ayat zakat. Dari 7 maqashid syariah yang digagas dalam tafsir 

maqashidi, namun hanya 4 Maqashid yang relevan dengan 

distribusi zakat fī sabīlillāh dan Ibnu Sabīl yakni Hifz al-Dīn, 

Hifz al-Nafs, Hifz al-‘Aql, Hifz al-Māl.Sementara itu,  

distribusi zakat fī sabīlillāh dan Ibnu Sabīl telah memenuhi 5 

nilai ideal moral Al-Qur’an 

 

Kata Kunci: BAZNAS DIY, fī sabīlillāh, ibnu sabīl, 

LAZISMU DIY, Reinterpretasi,  

  



 

 

x 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Berdasarkan Surat keputusan bersama Menteri 

Agama RI dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI 

Nomor 158/1987 dan 053b/U/1987, tanggal 22 januari 

1988. 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 alif ا
tidak 

dilambangkan 

tidak 

dilambangkan 

 ba’ B Be ب

 ta’ T T ت

 ṡa ṡ es titik di atas ث

 jim J Je ج

 ḥa ḥ ح
ha titik di 

bawah 

 kha Kh ka dan ha خ

 dal D De د

 ża ż zet titik di atas ذ

 ra’ R Er ر

 zai Z Zet ز

 sin S Es س

 syin Sy es dan ye ش



 

 

xi 

 

 ṣad ṣ ص
es titik di 

bawah 

 ḍad ḍ ض
de titik di 

bawah 

 ṭa’ ṭ ط
te titik di 

bawah 

 ẓa’ ẓ ظ
zet titik di 

bawah 

 ‘ ain ع
koma terbalik 

(di atas) 

 gain g Ge غ

 fa’ f Ef ف

 qaf q Qi ق

 kaf k Ka ك

 lam l El ل

 mim m Em م

 nun n N ن

 wawu w We و

 ha’ h Ha ه

 hamzah ‘ Apostrof ء 

 ya’ y Ye ي

 

 

 



 

 

xii 

 

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis 

rangkap 

 Ditulis Muta’addidah متعدّدة 

ة دّ ع  
Ditulis ‘iddah 

 

C. Ta’ marbūṭah di akhir kata 

1. Bila dimatikan ditulis h  

(ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab 

yang sudah terserap dalam bahasa Indonesia, 

seperti salat, zakat, dan sebagainya, kecuali ila 

dikehendaki lafal aslinya).  

 Ditulis Ḥikmah حكمة

 Ditulis illah علة 

 

2. Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan 

kedua itu terpisah, maka ditulis h. 

 Ditulis كرامة الاولياء 
Karāmah al-

auliyā’ 

 



 

 

xiii 

 

3. Bila ta’ marbūṭah hidup atau dengan harakat, 

fatḥah, kasrah dan ḍammah ditulis t atau h.  

 Ditulis Zakāh al-fiṭri زكاة الفطر 

 

D. Vokal pendek 

_ َ _ 
Fathah Ditulis A 

 Ditulis Fa’ala  فعل

_ ِ _ 
Kasrah Ditulis I 

 Ditulis ẓukira  ذكر 

_   ُ  _ 
dammah Ditulis U 

 Ditulis yaẓhabu  يذهب 

 

E. Vokal panjang 

1 Fathah + alif Ditulis Ā 

 Ditulis Jāhiliyyah جاهليّة  

2 
Fathah + ya’ 

mati 
Ditulis ā 

 Ditulis tansā تنسى 

3 
Kasrah + ya’ 

mati 
Ditulis ī 

 Ditulis Karīm كري  

4 
Dammah + 

wawu mati 
Ditulis ū 



 

 

xiv 

 

 Ditulis furūḍ فروض  

 

F. Vokal rangkap 

1 
Fathah + ya’ 

mati 
Ditulis Ai 

 Ditulis Baynakum بينكم 

2 
Fathah + 

wawu mati 
Ditulis Au 

 Ditulis Qawl قول 

 

G. Vokal pendek yang berurutan dalam stau kata 

dipisahkan dengan apostrof  

 Ditulis A’antum أانتم 

 Ditulis U’iddat أعدّت 

 Ditulis La’in syakartum لئن شكرت 

  

H. Kata sandang alif + lam 

1. Bila diikuti huruf Qomariyyah ditulis dengan 

menggunakan huruf “l”.  

 Ditulis al-Qur’ān القرآن 

 Ditulis al-Qiyās القياس 

 



 

 

xv 

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan 

menggunakan huruf Syamsiyyah yang 

mengikutinya, dengan menghilangkan huruf l (el) 

nya. 

 ’Ditulis as-Samā السمآء 

 Ditulis asy-Syams الشمس 

 

I. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat  

Ditulis menurut penulisannya. 

 Ditulis ẓawī al-furūḍ ذوى الفروض 

 Ditulis ahl as-sunnah أهل السنة 

 

 

 

 

  



 

 

xvi 

 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillahi rabbil ‘alamin, segala puji hanya milik 

Allah SWT yang telah menganugerahkan limpahan rahmat, 

taufik, serta hidayah-Nya sehingga saya dapat menyelesaikan 

tesis yang berjudul “Reinterpretasi dan Distribusi Zakat 

Fīsabīlillāh dan Ibnu Sabīl BAZNAS dan LAZISMU DIY 

Perspektif Tafsir Maqashidi” sebagai salah satu syarat untuk 

memperoleh gerlar Magister pada Program Studi Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Shalawat serta Salam semoga tercurah kepada junjungan Nabi 

Muhammad SAW., keluarga, sahabat, dan seluruh pengikutnya 

yang istiqamah meneladani ajarannya hingga akhir zaman. 

Saya menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kata 

sempurna, masih banyak kekurangan yang terdapat dalam tesis 

ini baik itu penulisan maupun hasil penelitiannya. Oleh karena 

itu, kritik dan saran yang membangun sangat diharapkan demi 

penyempurnaan karya ini di masa yang akan datang. Dalam 

penyusunan tesis ini, saya menyadari banyak sekali bantuan, 

bimbingan, dan doa dari berbagai pihak. Oleh karena itu, saya 

selaku peneliti dengan segala kerendahan hati menyampaikan 

ucapan terimakasih sebesar-besarnya kepada: 

1. Bapak Prof. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph.D. selaku 

Rektor Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta beserta staf dan jajarannya. 

2. Bapak Prof. Dr. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum. 

selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

3. Bapak Dr. Ali Imron, S.Th.I., M.S.I. selaku ketua Program 

Studi Magister (S2) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas 



 

 

xvii 

 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

4. Bapak Dr. Muhammad Akmaluddin, M.S.I. selaku 

Sekretaris Program Studi Magister (S2) Ilmu Al-Qur’an 

dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

5. Bapak Prof. Dr. H. Abdul Mustaqim, S.Ag., M.Ag., selaku 

Dosen Penasehat Akademik sekaligus dosen pembimbing 

saya yang telah memberikan ide, masukan dan arahan 

selama proses penyusunan tesis ini. 

6. Segenap Bapak dan Ibu Dosen Program Studi Magister 

(S2) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir yang telah memberikan 

banyak sekali ilmu dan nasihat selama proses perkuliahan 

berlangsung. 

7. Bapak Drs. Nur Syamsudin M.A dan Ibu Saidah Sakwan 

M.A selaku pimpinan BAZNAS RI yang menjadi inspirasi 

penulis untuk meneliti tentang zakat dan wasilah kepada 

penulis untuk mendapatkan beasiswa penelitian dari 

BAZNAS RI. 

8. Bapak Rachmat Kozara S.Pd Selaku Sekretaris BAZNAS 

DIY dan Bapak Ibran Rakasiwi S.Kom Selaku Staf 

Pendistribusian BAZNAS DIY yang telah mengizinkan 

penulis untuk melakukan penelitian lapangan dan 

meluangkan waktu wawancara di kantor BAZNAS DIY  

9. Bapak Dr. H. Ali Yusuf, S.H.I., M.Kom selaku ketua 

dewan pengawas syariah LAZISMU DIY dan Bapak 

Margono S.Pd., M.T selaku Wakil Ketua Bidang 

Pendayagunaan dan Pendistribusian LAZISMU DIY yang 

telah memberi izin kepada penulis untuk melakukan 

penelitian dan meluangkan waktu wawancara 

10. Terkhusus kepada kedua orang tua yang tercinta dan 

tersayang, Ayahanda Ir. Irawan. dan Ibunda Ir. Dwi Ulmi 

Purnawati M.Pd. yang telah memberikan kasih sayang, 



 

 

xviii 

 

do’a, dukungan dan semangat, seta nasihat yang tiada 

hentinya untuk saya selama ini. 

11. Kedua kakak kandung saya, Mudrikatul Safura S.T., Gr. 

dan Durratun Nashah M.Ag. yang juga tiada hentinya 

memberikan do’a dan semangat di sela-sela sibuk 

menempuh pendidikannya, semoga senantiasa Allah 

mudahkan dan beri kelancaran dalam mengejar cita-

citanya. 

12. Kepada Keluarga Besar yang telah selalu mendoakan 

saya. Mudah-mudahan senantiasa Allah SWT berikan 

kesehatan, umur panjang, kelancaran dan kemudahan 

rezeki kepada semuanya. 

13. Kepada Bapak Dr. H. Nur Kholis S.Ag., M.Ag, dan Ibu 

Ratna Endri selaku pembina asrama yang telah 

memberikan tempat tinggal dan kesempatan berkembang 

menjadi lebih baik. Teman-teman asrama An-Nur yang 

menjadi keluarga di perantauan. 

14. Kepada guru-guru penulis, baik itu guru yang mendidik 

hati dan akal penulis hingga sampai sejauh ini, mudah-

mudah diberikan keberkahan, dan keselamatan dunia 

akhirat. 

15. Kepada Alfa, Syafri, fahri, Haqqi, Geng Grup dan 

Pasukan Aceh Squad sebagai teman dekat yang berasal 

dari satu Provinsi sekaligus dari Kota yang sama. 

Kemudian Khairul (aga) sebagai teman dekat yang kenal 

sejak di Yogyakarta. Meskipun sibuk dengan kegiatannya 

masing-masing, tetapi masih menyempatkan waktu untuk 

sering ngopi, bercerita, berdiskusi dan mengerjakan tugas 

bersama-sama selama di perantauan. Sukses selalu untuk 

kedepannya. 

16. Seluruh rekan-rekan seperjuangan di Program Studi 

Magister (S2) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, rekan-rekan 

MIAT-A, MIAT-B, dan MIAT-E yang tidak dapat saya 



 

 

xix 

 

sebutkan satu per satu. Mereka telah menjadi teman ngopi, 

diskusi, berbagi pengetahuan, serta memberikan 

dukungan dan semangat selama proses studi berlangsung 

hingga proses penyusunan tesis ini. 

17. Seluruh pihak yang sudah mendukung, memberikan 

semangat dan motivasi untuk saya selama proses 

perkuliahan hingga penyusunan tesis ini yang tidak bisa 

saya sebutkan satu per satu. 

Pada akhirnya, semoga semua amal baik semuanya 

selama ini dicatat oleh Allah, serta senantiasa Allah limpahkan 

rahmat dan karunia untuk semuanya. Besar harapan saya 

mudah-mudahan tesis ini dapat memberikan manfaat baik bagi 

pengembangan kajian Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir maupun bagi 

masyarakat luas. 
Yogyakarta, 14 Januari 2026 

Penulis, 

 
M Hammam Fadlurahman, S.Ag. 

23205032044 



xvii 
 

DAFTAR ISI 

 

SURAT PENGESAHAN ...................................................... ii 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ................................ iii 

SURAT PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ................... iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ............................................ v 

MOTTO ................................................................................ vi 

ABSTRAK ........................................................................... vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................ x 

KATA PENGANTAR ........................................................ xvi 

DAFTAR ISI ..................................................................... xvii 

DAFTAR TABEL ............................................................... xxi 

DAFTAR GAMBAR ......................................................... xxii 

BAB I PENDAHULUAN ..................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................... 1 

B. Rumusan masalah ................................................... 19 

C. Tujuan Penelitian .................................................... 20 

D. Manfaat Penelitian .................................................. 20 

E. Kajian Pustaka ........................................................ 21 

F. Kerangka Teori ....................................................... 30 

G. Metode Penelitian ................................................... 41 

H. Sistematika Pembahasan ........................................ 42 

BAB II PENAFSIRAN ULAMA KLASIK DAN 

KONTEMPORER TERHADAP MAKNA  

FĪ SABĪLILLĀH DAN IBNU SABĪL DALAM SURAH 

AT-TAUBAH AYAT 60 ....................................................... 48 



 

 

xviii 

 

A. Zakat di dalam Al-Qur’an ...................................... 48 

B. Penafsiran Klasik dan Kontemporer Terhadap at-

Taubah Ayat 60................................................................. 53 

1. Penafsiran Makna fī sabīlillāh ............................. 56 

2. Penafsiran Makna Ibnu Sabīl ............................... 77 

BAB III REINTERPRETASI BAZNAS DIY DAN 

LAZISMU DIY TERHADAP MAKNA FĪ SABĪLILLĀH 

DAN IBNU SABĪL ............................................................. 98 

A. BAZNAS DIY ........................................................ 98 

1. Profil Lembaga ..................................................... 98 

2. Visi dan Misi Lembaga BAZNAS DIY ............. 100 

3. Struktur BAZNAS DIY ..................................... 102 

B. LAZISMU DIY .................................................... 105 

1. Profil Lembaga ................................................... 105 

2. Visi dan Misi LAZISMU DIY ........................... 109 

3. Struktur LAZISMU DIY .................................... 109 

C. Reinterpretasi BAZNAS DIY Dan LAZISMU DIY 

Terhadap Makna Fī sabīlillāh Dan Ibnu sabīl ............... 113 

1. Reinterpretasi BAZNAS DIY Terhadap Makna  

Fī Sabīlillāh dan Ibnu sabīl ....................................... 113 

2. Reinterpretasi LAZISMU DIY terhadap makna  

Fī sabīlillāh dan Ibnu sabīl ....................................... 128 

D. Analisis Perbandingan Reinterpretasi BAZNAS DIY 

dan LAZISMU DIY Terhadap Makna Fī Sabīlillāh dan 

Ibnu sabīl ....................................................................... 147 

1. Perbedaan reinterpretasi fī sabīlillāh dan ibnu sabīl 

pada lembaga BAZNAS DIY dan LAZISMU  

DIY ............................................................................ 147 



 

 

xix 

 

2. Persamaan Reinterpretasi fī sabīlillāh dan ibnu sabīl 

pada lembaga BAZNAS DIY dan LAZISMU  

DIY ............................................................................ 152 

E. Urgensi Reinterpretasi terhadap makna Fī Sabīlillāh 

dan ibnu sabīl dalam distribusi mutahik zakat............... 156 

BAB IV  IMPLEMENTASI DAN IMPLIKASI 

PENAFSIRAN FĪ SABĪLILLĀH DAN IBNU SABĪL 

PADA LAZISMU DIY DAN BAZNAS DIY PERSPEKTIF 

TAFSIR MAQASHIDI ..................................................... 163 

A. Hirarki Ontologis Tafsir Maqashidi ...................... 163 

B. Pergeseran Pemaknaan Fī Sabīlillāh dan Ibnu sabīl 

Dari Era Klasik Hingga Kontemporer ........................... 169 

1. Pergeseran Pemaknaan Fī Sabīlillāh .................. 169 

2. Pergeseran Pemaknaan Ibnu sabīl ...................... 172 

C. Maqashid Fī sabīlillāh pada Lembaga BAZNAS DIY 

dan LAZISMU DIY ....................................................... 176 

1. Maqashid Fī Sabīlillāh pada Lembaga BAZNAS 

DIY ............................................................................ 176 

2. Maqāṣid Fī sabīlillāh pada Lembaga LAZISMU 

DIY ............................................................................ 196 

D. Maqashid Ibnu Sabīl pada lembaga BAZNAS DIY 

dan LAZISMU DIY ....................................................... 216 

1. Maqashid Ibnu Sabīl pada Lembaga BAZNAS  

DIY. ........................................................................... 216 

2. Maqashid ibnu sabīl pada Lembaga LAZISMU  

DIY ............................................................................ 224 

E. Implementasi serta implikasi distribusi mustahik 

zakat Fī sabīlillāh dan Ibnu sabīl terhadap kebutuhan  

sosial  .............................................................................. 241 

1. Fī sabīlillāh ........................................................ 241 



 

 

xx 

 

2. Ibnu sabīl ........................................................... 244 

BAB V PENUTUP ............................................................ 247 

A. Kesimpulan ........................................................... 247 

B. Saran ..................................................................... 251 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................ 253 

DAFTAR LAMPIRAN ..................................................... 266 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ........................................... 299 

 

 

 

  



 

 

xxi 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 2.  1. Pergeseran makna  fī sabīlillāh .......................... 71 

Tabel 2.  2. Pergeseran makna penafsiran Ibnu Sabīl ........... 90 

Tabel 3. 1. Laporan keuangan BAZNAS DIY tahun 2023 . 126 

Tabel 3. 2. Laporan keuangan LAZISMU DIY .................. 145 

Tabel 3. 3. Perbedaan reinterpretasi  fīsabīlillāh dan ibnu sabīl 

pada lembaga BAZNAS DIY dan LAZISMU DIY ........... 150 

Tabel 3. 4. Persamaan reinterpretasi fī sabīlillāh dan Ibnu sabīl 

pada lembaga BAZNAS DIY dan LAZISMU DIY ........... 154 

  



 

 

xxii 

 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 3. 1. Struktur Organisasi BAZNAS DIY .............. 103 

Gambar 3. 2. Struktur Organisasi LAZISMU DIY ............ 110 

  



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Pada konteks klasik, fī sabīlillāh dipahami sebagai 

jihad fisik, sementara itu ibnu sabīl dipahami sebagai 

musafir yang kehabisan bekal. Namun realitas 

kontemporer menunjukkan bahwa bentuk perjuangan di 

jalan Allah lebih banyak dalam ranah pendidikan, dakwah 

dan penguatan sosial. Kemudian mobilitas manusia 

modern juga dapat memberntuk ibnu sabīl baru seperti 

perantau yang kehabisan bekal dan pelajar dari laur 

daerah. Jika tanpa reinterpretasi maka makna fī sabīlillāh 

dan ibnu sabīl akan mengalami pembekuan makna (jumūd 

al-tafsīr) sehingga tafsir tidak menjadi relevan sepanjang 

zaman (ṣāliḥ li kulli zamān wa makān).  

Di tengah dinamika sosial ekonomi modern yang 

semakin kompleks, pendistribusian zakat tidak bisa lagi 

hanya sekadar mengandalkan taklid pada interpretasi fiqh 

klasik terhadap QS at-Taubah ayat 60. Kategori delapan 

asnaf yang telah disebutkan perlu dilakukan reinterpretasi 

agar tetap relevan dengan kebutuhan dan kondisi 

masyarakat kontemporer. Reinterpretasi ini sangat penting 

untuk memastikan bahwa zakat bukan hanya sekedar 

pembagian nominal, tetapi juga dapat menjadi instrumen 



2 
 

 

 

pemberdayaan, pengentasan kemiskinan dan keadilan 

sosial yang membawa perubahan siginifikan. Hal ini 

sesuai dengan tujuan pokok disyariatkannya zakat yakni 

untuk pemberdayaan ekonomi umat1.  

Zakat memiliki peran dan fungsi sosial yang vital 

maka negara berkewajiban dan bertanggung jawab untuk 

mengelola zakat sebagaimana Allah SWT telah mengatur 

dalam QS At-Taubah 60 dengan tegas dan jelas 

menentukan kelompok delapan asnaf yang berhak 

menerima zakat yakni fakir, miskin, amil, mualaf, riqab, 

gharimin, fī sabīlillāh dan ibnu sabīl. Namun konsep 

pendayagunaan zakat dalam penerapannya, mengundang 

keluasan pintu ijtihad bagi mujtahid, termasuk kepala 

negara dan Badan Amil Zakat untuk mendistribusikan dan 

mendayagunakan sesuai dengan kebutuhan dan kondisi 

umat.2 Sebagaimana halnya konsep maslahat (sesuatu 

yang mendatangkan kebaikan atau keselamatan) dan 

manfaat yang senantiasa berkembang sesuai dengan 

perkembangan dan tuntutan kebutuhan umat yang lebih 

dinamis.  

 
1 Ahmad Dakhoir, Hukum Zakat (Pengaturan Dan Integrasi 

Kelembagaan Pengelolaan Zakat Dengan Fungsi Lembaga Perbankan), 

ed. Ermanto Fahamsyah, 1st ed. (Surabaya: Aswaja Pressindo, 2015), 28. 
2 Malahayatie, “Interpretasi Asnaf Zakat Dalam Konteks Fiqih 

Kontemporer (Studi Analisis Fungsi Dalam Pemberdayaan Ekonomi 

Umat),” AL-Mabhats 1, no. 1 (2016): 49. 



3 
 

 

 

Salah satu contoh yang sering menjadi perbincangan 

yakni penafsiran fī sabīlillāh dan ibnu sabīl secara 

periodik dan kondisional selalu mengalami 

perkembangan. Pada masa klasik, sekitar abad 1-2 hijriah, 

kondisi umat islam masih banyak peperangan, sehingga fī 

sabīlillāh secara harfiah berarti “jalan Allah” adalah 

berperang melawan orang-orang kafir. Tetapi jika fī 

sabīlillāh dimaknai dalam bentuk peperangan secara fisik, 

maka interpretasi tersebut perlu direinterpretasi pada masa 

sekarang, karena perubahan zaman sudah semakin 

kompleks. Sebab pengertian ini tidak salah, namun tidak 

mencakup keseluruhannya. Bertahan pada pengertian 

yang lama seperti ini akan mereduksi keluasan makna 

yang sebenarnya.3 Secara kontekstual makna jihad tidak 

hanya terbatas pada perang dengan mengangkat senjata, 

namun dapat dimasukkan dalam kegiatan-kegiatan yang 

bertujuan untuk jihad menegakkan agama Allah4 

Begitu pula dengan pengertian Ibnu sabīl yang secara 

bahasa diartikan “anak jalanan” atau “musafir yang 

kehabisan bekal”, yang kemudian mengalami 

perkembangan makna. Kata Ibnu sabīl dapat diartikan. 

 
3 Mas’udi Masdar Farid, Pajak Itu Zakat, 1st ed. (Bnadung: PT Mizan 

Pustaka, 2005), 124. 
4 Fiena Nafirul Ummah and Tuti Kurnia, “Kriteria Fī sabīlillāh Di 

Lembaga Pengelola Zakat Indonesia,” Jurnal Syarikah : Jurnal Ekonomi 

Islam 6, no. 1 (2020): 83, https://doi.org/10.30997/jsei.v6i1.2466. 



4 
 

 

 

Kata Ibn berarti anak laki-laki dan al-sabil berarti jalan 

yang ada kemudahan (untuk melewatinya).5. oleh sebab 

itu, pada Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah (HPT 

Muhammadiyah) mengartikan ibnu sabīl adalah musafir 

atau  seseorang yang melakukan perjalanan namun tidak 

memiliki bekal (biaya tiket dan atau biaya hidup) untuk 

mengadakan dan meneruskan perjalanan (perantauan) 

yang baik. Sehingga implementasi ibnu sabīl dapat 

dibagikan berupa bantuan kepada mahasiswa yang 

kekurangan biaya di perantauan, bantuan peserta 

pendidikan khusus, dan lain sebaigainya.6   

Apabila asnaf pada At-Taubah ayat 60 dipahami 

secara tekstual, maka ada asnaf yang tidak dapat 

diaplikasikan pada masa sekarang, yakni riqab. Riqab 

adalah budak muslim yang telah dijanjikan untuk merdeka 

kalau ia telah membeli dirinya. Namun di zaman sekarang 

perbudakan sudah sejak lama dilarang oleh hukum 

internasional.sehingga jika melihat makna yang lebih 

dalam lagi, arti riqab secara jelas menunjukkan pada 

kondisi manusia yang tertindas dan terekploitasi oleh 

manusia lain baik secara personal maupun struktural. 

 
5 Al-Aṣfahānī, Mu’jam Mufradāt Alfāẓ Al-Qur’ān (Beirut: Dār al-

Fikr, n.d.), 228. 
6 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, “Keputusan Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah Nomor 113/KEP/1.0/B/2025 Tentang Tanfidz Fikih Zakat 

Kontemporer” (Jakarta, 2025), 72. 



5 
 

 

 

Dalam konteks ini, asnaf riqab dapat didistribusikan 

untuk mengentaskan buruh-buruh kasar yang terbelenggu 

dengan majikannya dan berusaha melakukan pembebasan 

bagi narapidana yang dipenjara karena hanya lantaran 

menggunakan hak dasarnya sebagai warga untuk 

berpendapat.7  

Penafsiran fī sabīlillāh dan ibnu sabīl memiliki 

potensi reinterpretasi yang sangat luas, sehingga dalam 

pendistribusian yang dilakukan lembaga zakat baik Badan 

Amil Zakat (BAZ) dan Lembaga Amil Zakat (LAZ) perlu 

diberikan kriteria untuk menggolongkan siapa saja yang 

termasuk dalam kategori fī sabīlillāh dan ibnu sabīl. Agar 

distribusi zakat dapat tepat sasaran dan sesuai dengan 

tuntunan QS. At-Taubah ayat 60. Wawancara dengan pak 

kozara selaku Sekretaris BAZNAS DIY mengatakan 

“Pernah suatu ketika ada siswa yang datang ke 

kantor BAZNAS DIY dan meminta hak asnaf fī 

sabīlillāh karena menurut pendapat gurunya ia 

termasuk dalam kategori fī sabīlillāh. Namun 

BAZNAS DIY belum bisa memberikan karena harus 

dilakukan survei dulu ke rumahnya, apakah dia 

termasuk orang yang membutuhkan atau tidak. Jika 

ia termasuk orang yang membutuhkan maka akan 

diberikan zakat dari asnaf fakir atau miskin. Bukan 

dari asnaf fī sabīlillāh, karena BAZNAS DIY memiliki 

 
7 Masdar Farid, Pajak Itu Zakat, 123. 



6 
 

 

 

kriteria sendiri untuk fī sabīlillāh sesuai dengan 

regulasi yang telah berlaku”8 

Berdasarkan hasil wawancara tersebut, dapat dilihat 

bahwa terjadi perbedaan reinterpretasi di Lembaga Zakat 

dan masyarakat yang menghasilkan implikasi berbeda 

terhadap penafsiran fī sabīlillāh dan era sekarang. Hal ini 

juga berpengaruh pada trust (kepercayaan) masyarakat 

kepada lembaga zakat dalam pengelolaan, pendayagunaan 

dan pendistribusian zakat. Allah telah berfirman dalam 

QS. At-Taubah ayat 60 tentang pendistribusian zakat. 

فَةِ  
َّ
مُؤَل

ْ
وَال يْهَا 

َ
عَل عٰمِلِيْنَ 

ْ
وَال مَسٰكِيْنِ 

ْ
وَال فُقَرَاۤءِ 

ْ
لِل دَقٰتُ  الصَّ اِنَّمَا 

غٰرِمِ 
ْ
قَابِ وَال وْبُهُمْ وَفِى الر ِ

ُ
بِيْلِِۗ فَرِيْضَةً قُل ِ وَابْنِ السَّ يْنَ وَفِيْ سَبِيْلِ اللّٰه

ُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ  ِ ِۗوَاللّٰه نَ اللّٰه   م ِ

Artinya: Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk 

orang-orang fakir, orang-orang miskin, para amil 

zakat, orang-orang yang dilunakkan hatinya 

(mualaf), untuk (memerdekakan) para hamba sahaya, 

untuk (membebaskan) orang-orang yang berutang, 

untuk jalan Allah dan untuk orang-orang yang 

sedang dalam perjalanan (yang memerlukan 

pertolongan), sebagai kewajiban dari Allah. Allah 

Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. (At-Taubah 

[9]:60)9 

 

 
8Wawancara dengan pak Kozara selaku sekretaris BAZNAS DIY 

pada tanggal 18 November 2025  
9 Terjemah kemenag RI 



7 
 

 

 

Dari segi kebahasaan terdapat lafaz innamā, dalam 

tafsir mafatih Al-ghaib, dijelaskan bahwa ayat ini 

menunjukkan makna pembatasan (ḥaṣr). Kata inna 

berfungsi menetapkan (itsbāt), selanjutnya mā berfungsi 

menafikan (nafy). Maka ketika keduanya bergabung, 

keduanya harus tetap mempertahankan fungsi asalnya, 

yaitu memberikan makna penetapan bagi sesuatu yang 

disebutkan, dan penafian terhadap selainnya. Oleh sebab 

itu, lafaz innamā menunjukkan makna pembatasan. 

Maksudnya bahwa pendistribusian zakat tidak boleh 

diberikan kecuali hanya kepada delapan golongan 

tersebut. Hal ini juga diperkuat dari sabda Nabi 

Muhammad kepada seorang laki-laki:“Jika engkau 

termasuk dari delapan golongan itu, maka engkau 

memiliki hak dalam zakat. Jika tidak, maka zakat itu 

hanyalah bagaikan sakit kepala dan penyakit perut 

bagimu.”Dan beliau juga bersabda“Tidak halal zakat 

bagi orang kaya, dan tidak pula bagi orang yang kuat lagi 

mampu bekerja.” 10 

Menurut tafsir Al-Munīr makna huruf laam yang 

menunjukkan arti milik dalam enam golongan (yaitu 

orang-orang fakir, orang-orang miskin, para amil zakat, 

para muallaf , orang-orang yang berhutang dan ibnu sabīl) 

 
10 Muhammad Ar-Razi, “Tafsir Fakhr Ar-Razi,” 1st ed. (Lebanon: Dar 

al-Fikr, 1401), 107. 



8 
 

 

 

adalah karena mereka orang-orang yang dapat memiliki 

sedangkan penggunaan huruf fa’ untuk dua golongan yang 

lainnya yaitu budak dan sabilillah karena yang dimaksud 

dengan keduanya adalah jihhah (arah), atau sifat dan 

kepentingan umum kaum muslimin, bukan khusus hanya 

kepada sosok orang. Secara eksplisit ayat ini 

menunjukkan bahwa zakat hanya khusus untuk delapan 

golongan tersebut dan wajib dibagikan kepada setiap 

golongan yang ada dengan menyamakan kadar masing-

masing. Hal ini sebab mereka sama-sama berhak 

mendapat haknya. Ini merupakan pendapat mazhab imam 

syafii.11 

Dari sisi kebahasaan terdapat dua huruf yang 

menunjukkan arah distribusi mustahik zakat, yakni 

Pertama, huruf laam yang menunjukkan arti milik yang 

secara ekplisit terdapat pada enam golongan (yaitu fakir, 

miskin, amil zakat, muallaf , orang yang berutang 

(gharimin) dan ibnu sabīl). Kedua, huruf fa’  untuk dua 

golongan yakni budak (riqab) dan sabilillah. Secara garis 

besar, terdapat delapan Golongan yang berhak menerima 

zakat berdasarkan QS. At-Taubah ayat 60, yakni (Fakir, 

miskin, amil, mualaf, riqab, gharimin, fī sabīlillāh dan 

ibnu sabīl) 

 
11 Wahbah Az-Zuhaili, “Tafsir Al-Munīr,” in Terjemahan Tafsir Al-

Munīr, ed. Abdul Hayyi Kattanie dkk, 1st ed. (Jakarta: Gema Insani, 2013), 

505-506. 



9 
 

 

 

Ulama berbeda pendapat terhadap kewajiban 

pendistribusian zakat. Menurut imam syafi’i dan 

sekelompok ulama’ berpendapat bahwa zakat itu wajib 

untuk dibagikan kepada delapan bagian. Namun ada juga 

pendapat yang mengatakan bahwa zakat tidak wajib 

diberikan kepada delapan golongan, melainkan boleh 

diberikan hanya kepada salah satunya saja. Ulama yang 

berpendapat seperti ini adalah imam malik dan 

sekelompok ulama yang lain. Hal ini juga diperkuat oleh 

pendapat ulama salaf dan khalaf seperti umar bin al-

khaththab, hudzaifah, abdullah bin abbas, abu al-aliyah, 

said bin jubair dan maimun bin mahran, menurut ibnu jarir 

bahwa pendapat itu adalah mayoritas ulama dan juga lebih 

kuat, yang mana penyebutan delapan golongan tersebut 

adalah hanya menjelaskan siapa saja pihak-pihak yang 

berhak mendapatkan zakat, dan bukan berarti bagian zakat 

harus dibagikan kepada delapan golongan tersebut12 

Kecendrungan pandangan utama dalam fiqh klasik 

memandang zakat sebagai ibadah mahdah (ibadah murni 

yang bersifat tetap dan terikat teks) namun dalam 

praktiknya, pada warisan fiqih klasik menyimpan 

berbagai perbedaan pandangan, bahkan dalam isu-isu 

 
12 Abdul Basid and Nur. Faizin, “Reintepretasi Ayat-Ayat Ahkam 

Tentang Zakat (Analisa Terhadap Qs Al-Baqarah Ayat 110, Qs Al-Taubah 

Ayat 60 Dan Qs Al-An’am Ayat 141),” Al Yasini : Jurnal Keislaman, Sosial, 

Hukum Dan Pendidikan 06, no. 01 (2021): 10–22. 



10 
 

 

 

yang sangat mendasar.  Bahkan Imam Al-Syafi’i (w.204 

H/820 M) sebagaimana dinukil oleh al-Masyrafi, pernah 

menyampaikan bahwa zakat adalah mu’nah maliyah 

(tanggung jawab harta) yang melekat pada kekayaan 

seseorang untuk memenuhi kebutuhan kaum miskin. 

Sementara dimensi ibadah hanya taba’ (pelengkap) yang 

disematkan untuk memotivasi pelaksanaannya karena 

manusia pada dasarnya cenderung kikir dan berat untuk 

berbagi.  

Mengingat zakat menjadi instrumen yang sangat 

penting dalam mengelola pemberdayaan ekonomi umat. 

Maka zakat diambil, dikumpulkan dan dikelola oleh 

lembaga zakat, agar pengelolaan, pendistribusian dan 

pendayagunaan zakat dapat  dikelola dengan baik sesuai 

dengan kebutuhan umat. Allah Swt berfirman dalam QS. 

At-Taubah ayat 103 

 
 
يْهِمْ بِهَا وَصَلِ

 
رُهُمْ وَتُزكَِ مْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِ 

َ
يْهِمِْۗ  خُذْ مِنْ ا

َ
  عَل

“...Ambillah zakat dari harta mereka (guna) 

menyucikan  dan membersihkan mereka, dan 

doakanlah mereka...”(QS. At-Taubah ayat 103)13 

 

Berdasarkan ayat di atas, maka pihak yang berhak 

mengambil zakat adalah para pemegang kekuasaan, 

 
13 “Terjemah Qur’an Kemenag” (Jakarta Timur, 2022). 



11 
 

 

 

seperti imam hakim, khalifah atau pemerintah. Di 

Indonesia, pemegang kekuasaan ini diwakili oleh lembaga 

amil berdasarkan Undang-Undang Nomor 38 Tahun 1999 

terkait pengelolaan zakat menjelaskan bahwa pengelolaan 

zakat dilakukan oleh Badan Amil Zakat (BAZ) yang 

dibentuk langsung oleh pemerintah dan Lembaga Amil 

Zakat yang dibentuk oleh masyarakat dan dikukuhkan 

(disahkan) oleh pemerintah14. Hingga tahun 2024 ada 722 

pengelola zakat yang ada di Indonesia, yang terdiri dari 1 

BAZNAS RI, 34 BAZNAS Provinsi, 514 BAZNAS 

Kabupaten/Kota, dan 173 LAZ15. Banyak jumlah lembaga 

zakat yang ada di indonesia tentu memrlukan 

pengawasan, Oleh karena itu, terbitlah Undang-Undang 

Nomor 23 Tahun 2011 pasal 15 yang mengatakan dalam 

rangka pengeloalaan zakat pada tingkat provinsi dan 

kabupaten/kota maka dibentuk BAZNAS Provinsi dan 

Kabupaten/Kota. Kemudian lahir lagi Undang-Undang 

No 23 Tahun 2013 yang menybutkan banwa zakat di 

Indonesia dikelola oleh BAZNAS, yaitu lembaga 

pemerintah pengelola zakat non-struktural yang bersifat 

mandiri dan bertanggung jawab langsung kepada presiden 

 
14 A Qodri Azizy, Membangun Fondasi Ekonomi Umat (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2004), 138. 
15 Badan Amil Zakat Nasional Republik Indonesia, “Laporan 

Pengelolaan Zakat Nasional Akhir Tahun 2024” (Jakarta, 2024), 6. 



12 
 

 

 

melalui menteri.16 Jadi seluruh BAZ dan LAZ yang ada di 

Indonesia dibentuk atas izin dari BAZNAS dan diawasi 

oleh BAZNAS.  

Sejarah mencatat, seiring dengan perluasan wilayah 

kekuasaan, perekonomian yang semakin maju, dan 

struktur pemerintahan yang kompleks, Sehingga 

kebijakan terkait pengelolaan zakat berubah secara 

dinamis sesuai perubahan zaman, yang terlihat mengikuti 

kaidah tasharruf al-imam 'ala ar-ra'iyyah manûth bi al-

mashlahah (kebijakan pemerintah terkait rakyat terikat 

dengan kemanfaatan). Karena itu, sejak awal Islam, 

pengelolaan zakat telah menjadi ruang ijtihad yang luas, 

berbasis mashlahah.17 

Termasuk di Indonesia, dalam penerapannya, konsep 

pendayagunaan dan pendistribusian zakat mengundang 

keluasan pintu ijtihad bagi mujtahid, termasuk kepala 

negara, lembaga Amil dan Badan Amil Zakat untuk 

mendistribusikan dan mendayagunakan sesuai dengan 

kebutuhan dan kondisi umat.18 Sebagaimana halnya 

 
16 Aden Rosadi and Mohamad Anton Athoillah, “Distribusi Zakat Di 

Indonesia: Antara Sentralisasi Dan Desentralisasi,” Jurnal Wacana Hukum 

Islam Dan Kemanusiaan 15, no. 2 (2015): 252. 
17 Yusuf Wibisono, Mengelola Zakat Indonesia Diskursus 

Pengelolaan Zakat Nasional, 2nd ed. (Jakarta: Prenadamedia Group, 

2015), 3. 
18 Malahayatie, “Interpretasi Asnaf Zakat Dalam Konteks Fiqih 

Kontemporer (Studi Analisis Fungsi Dalam Pemberdayaan Ekonomi 

Umat),” 49. 



13 
 

 

 

konsep maslahat (sesuatu yang mendatangkan kebaikan 

atau keselamatan) dan manfaat yang senantiasa 

berkembang sesuai dengan perkembangan dan tuntutan 

kebutuhan umat yang lebih dinamis. 

Khususnya pada asnaf fī sabīlillāh dan ibnu sabīl. 

Dari segi kebahasaan pada keduanya, fī sabīlillāh dan ibnu 

sabīl, memiliki kemiripan menggunakan kata al-sabil. 

Secara bahasa al-sabil berarti jalan kemudahan (untuk 

melewatinya)19. Pertama, sabililillah (sabīl Allāh), pada 

masa klasik, ulama seperti Al-farra dan Muqātil Bin 

Sulaiman menafisrkan perjuangan di jalan Allah20 

(peperangan secara fisik)21. Pada era pertengahan, dalam 

Tafsir Al-Kashshāf fī sabīlillāh diperuntukkan untuk 

orang yang menunaikan ibadah haji namun kehabisan 

bekal dalam perjalanan.22 Kemudian pada abad 

kontemporer, Tafsir Al-Marāghī memaknai fī sabīlillāh 

adalah jalan yang dapat mengantarkan kepada rida dan 

pahala dari Allah. Hal ini termasuk segala bentuk 

kebaikan misal mengakafani jenazah, membangun 

 
19 Al-Aṣfahānī, Mu’jam Mufradāt Alfāẓ Al-Qur’ān, 228. 
20  Muqātil Bin Sulaiman, Tafsīr Muqātil Bin Sulaimān, 2nd ed. 

(Beirut: Mu’assasat al-Tārīkh al-‘Arabī, 1423), 176. 
21 Ziyad Al-Farra, Ma‘Ānī Al-Qur’Ān, 3rd ed. (Beirut: Al-Mazra‘ah, 

1403), 444. 
22 Maḥmūd Al-Khwārazmī bin ‘Umar az-Zamakhsharī, Tafsīr Al-

Kashshāf, 2nd ed. (Beirut: Dar Al-Marefah, 1430), 438. 



14 
 

 

 

jembatan, memakmurkan masjid dan lain sebagainya.23 

Penafsiran fī sabīlillāh dapat terlihat secara jelas ada 

pergeseran makna fī sabīlillāh dari era klasik yang 

diartikan sebagai jihad fisik (peperangan) hingga sampai 

pada era kontemporer cenderung bersifat jihad sosial 

(kemaslahatan umum).  

Kedua,  Ibnu sabīl atau (ibn al-sabīl). Terdiri dari kata 

ibn berarti anak laki-laki dan al-sabīl berarti jalan yang 

ada kemudahan (untuk melewatinya). Pada era klasik, 

ulama Al-Farra menafsirkan Ibnu sabīl adalah musafir 

yang kehabisan bekal atau tamu yang datang dari tempat 

yang jauh.24. kemudian pada masa pertengahan dalam 

Tafsir Al-Kashshāf juga disebutkan musafir yang 

kehabisan bekal dalam perjalanan, sehingga ia tergolong 

fakir meskipun memiliki harta di negerinya.25 Selanjutnya 

pada era kontemporer dalam tafsir Al-Marāghī ibnu sabīl 

juga dimaknai musafir yang terputus dari hartanya, namun 

tidak semua perjalanan berhak mendapatkan zakat26. 

Syarat bahwa perjalanannya bukan dalam rangka 

kemaksiatan. Makna jalan yang ada kemudahan dari 

 
23 Ahmad Mustafa Al-Marāghī, Tafsīr Al-Marāghī, 1st ed. (Mesir: 

Sharikat Maktabiyyah wa Maṭba‘ah Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa 

Awlādih, 1365), 145. 
24 Al-Farra, Ma‘Ānī Al-Qur’Ān, 444. 
25 Al-Khwārazmī bin ‘Umar az-Zamakhsharī, Tafsīr Al-Kashshāf, 

438. 
26 Al-Maraghi, Tafsīr Al-Marāghī, 145. 



15 
 

 

 

pengunaannya tampaknya juga bisa ada pada pengguna 

jalan misal memiliki bekal dan kendaraan dalam 

perjalanan. Penafsiran ibnu sabīl tidak terlihat perubahan 

yang signifikan terhadap reinterpretasi dari masa klasik, 

pertengahan dan kontemporer.  

Wawancara penulis kepada pak Ibran Rakasiwi 

selaku staf bidang pendistribusian BAZNAS DIY 

penyaluran asnaf fī sabīlillāh dan ibnu sabīl terlaksana 

menjadi beberapa program, yakni 

“Sabīlillāh adalah merupakan orang yang sedang 

berjuang menegakkan syariat Islam, mengupayakan 

kemaslahatan dan menjauhkan umat Islam. 

Penyaluran fī sabīlillāh terlaksana pada dua yakni 

pertama, program madarasah Al-Qur’an bagi 

narapidana dan kedua, program advokasi dakwah 

untuk kegiatan keagamaan. Kemudian Ibnu sabīl 

adalah orang yang kehabisan biaya atau bekal dalam 

perjalanan dalam rangka melakukan sesuatu yang 

baik. Pelaksanaannya yakni pemberian bantuan uang 

makan dan tiket pulang kepada musafir tersebut.”27 

Berdasarkan hasil wawancara tersebut BAZNAS DIY 

mengartikan sabilillah adalah orang yang sedang berjuang 

menegakkan syariat Islam, menguapayakan 

kemashlahatan dan menjauhkan umat Islam dari 

kemudharatan. Pengertian ini berimplikasi pada program 

madasarah Al-Qur’an bagi narapidana dan program 

 
27 Wawancara dengan pak Ibran selaku staf pendistribusian BAZNAS 

DIY pada tanggal 24 Desember 2025 



16 
 

 

 

bantuan advokasi dakwah untuk kegiatan keagamaan. 

Kemudian BAZNAS DIY mengartikan Ibnu sabīl adalah 

musafir yang kehabisan bekal dalam perjalanan dalam 

rangka melakukan sesuatu yang baik. Bentuk 

implikasinya yakni pemberian bantuan kepada musafir 

yang kehabisan bekal. Pada pengertian ibnu sabīl ini 

masih sama seperti penafsiran-penafsiran yang 

sebelumnya.  

LAZISMU DIY menafsirkan fī sabīlillāh dan Ibnu 

sabīl lebih kontektual. Pada wawancara penulis dengan 

pak Ali Yusuf Selaku Dewan Pengawas Syariah 

LAZISMU DIY mengatakan  

“Fī sabīlillāh dari segi teks menggunakan huruf fī. 

Huruf fī bermakna lebih prioritas atau bisa menjadi 

lebih umum. Dalam tarjih Muhammadiyah sabilillah 

adalah jihad untuk mewujudkan kemashlahatan 

umum dan untuk menjadi unggul dalam mencapai 

tujuan risalah Islam yang diwahyukan untuk 

mewujudkan hidup baik (hayah tayyibah), baik 

secara personal maupun kelembagaan. Hal ini 

berimplikasi pada program sosialisasi sadar zakat, 

pendanaan kegiatan dakwah dan pemberian 

tunjangan kepada pelaku dakwah. Kemudian Ibnu 

sabīl adalah kategori orang yang sedang melakukan 

suatu kegiatan atau perjalanan (perantauan) yang 

membutuhkan bantuan. Implikasi dari pemaknaan 

tersebut yaitu: pada program bantuan dana 

pendidikan bagi mahasiswa perantauan dan 



17 
 

 

 

pemberian bantuan kepada musafir (orang yang 

sedang dalam perjalanan) yang kehabisan bekal”28  

 

Berdasarkan hasil wawancara tersebut, dapat dilihat 

bahwa LAZISMU DIY mengartikan fī sabīlillāh adalah 

segala bentuk jihad untuk mewujudkan kemashlahatan 

umum dan untuk menjadi unggul dalam mencapai tujuan 

risalah Islam yang diwahyukan untuk mewujudkan hidup 

baik. Kemudian Ibnu sabīl adalah musafir yang kehabisan 

bekal (biaya tiket atau hidup) untuk mengadakan dan 

meneruskan perjalanan (perantauan) untuk tujuan yang 

baik. Penafsiran ibnu sabīl ini LAZISMU DIY sudah 

meluaskan cakupannya tidak hanya memberikan bantuan 

kepada musafir yang kehabisan bekal dalam perjalanan 

tetapi juga pemberian bantuan kepada mahasiswa 

perantauan yang kehabisan biaya hidup. Sehingga zakat 

juga memiliki potensi untuk memberikan dampak yang 

luas dan signifikan pada berbagai aspek kehidupan 

masyarakat jika penyalurannya difokuskan pada kegiatan 

yang produktif.29 Oleh karena itu, penulis tertarik untuk 

meneliti bagaimana reinterpretasi fī sabīlillāh dan ibnu 

 
28Wawancara dengan pak Ali Yusuf selaku ketua dewan Pengawas 

Syariah LAZISMU DIY pada tanggal 6 November 2025 
29 Andri Maulana and Rio Laksamana, “Implementasi Zakat Sebagai 

Sumber Pembiayaan Program Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat,” 

Prosiding Seminar Nasional Program Studi Ekonomi Islam 1, no. 1 (2023): 

51–60. 



18 
 

 

 

sabīl yang dilakukan oleh BAZNAS DIY dan LAZISMU 

DIY serta implementasi dan implikasi reinterpretasi 

tersebut dalam distribusi mustahik zakat. 

Secara prestasi pada tahun 2025 BAZNAS DIY 7 

penghargaan secara Nasional pada ajang BAZNAS Award 

2025 yang digelar oleh BAZNAS RI. Pengahragaan 

tersebut yakni;30  

1. BAZNAS provinsi dengan penanganan stunting 

terbaik 

2. BAZNAS daerah dengan kantor digital terbaik di 

wilayah barat 

3. BAZNAS provinsi kantor digital terbaik 

4. BAZNAS daerah dengan pengguna SIMBALITE 

terbaik di wilayah barat 

5. BAZNAS daerah dengan koordinator SIMBA terbaik 

di wilayah barat 

6. BAZNAS provinsi kategori C perencanaan terbaik 

7. BAZNAS provinsi pelaporan terbaik 

Sementara itu, LAZISMU DIY juga menorehkan 

catatan pretasi yang luar biasa yakni dalam Rapat Kerja 

 
30 “Kerja Keras Membuahkan Hasil, BAZNAS DIY Raih 7 

Penghargaan Plus 2 Untuk Gubernur DIY Pada BAZNAS AWARD 2025,” 

Baznas Daerah Istimewa Yogyakarta, 2025, 

https://diy.baznas.go.id/berita/news-show/kerja-keras-membuahkan-hasil-

baznas-diy-raih-7-penghargaan-plus-2-untuk-gubernur-diy-pada-baznas-

award-2025/25458. (diakses pada tanggal 28 Januari 2026) 



19 
 

 

 

Nasional (Rakernas) LAZISMU 2026, LAZISMU DIY 

kembali dinobatkan sebagai LAZISMU terbaik secara 

Nasional pada tahun 202531. Oleh sebab itu, atas prestasi-

prestasi tersebut yang menjadi alasan teoritis penulis 

untuk mengkaji pengelolaan distribusi mustahik zakat 

pada lembaga BAZNAS DIY dan LAZISMU DIY. Secara 

prraktis, untuk memudahkan keterjangkauan dalam 

memperoleh data primer menjadi alasan praktis 

melakukan penelitian ini.  

Menggunakan pendekatan tafsir maqashidi penelitian 

ini akan menganalisis implementasi dari reinterpretasi fī 

sabīlillāh dan ibnu sabīl pada praktik pendistribusian 

zakat yang dilakukan oleh lembaga zakat BAZNAS DIY 

dan LAZISMU DIY menggunakan nilai-nilai Maqāṣid al-

Syarī’ah dan nilai ideal moral Al-Qur’an 

B. Rumusan masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, setidaknya 

penulis dapat merincikan beberapa rumusan masalah yang 

akan dikaji dalam penelitian ini:  

1. Bagaimana reinterpretasi makna fī sabīlillāh dan ibnu 

sabīl yang dilakukan oleh kedua lembaga tersebut? 

 
31 Bella Dheka, “LAZISMU DIY Kembali Ditetapkan Menjadi 

LAZISMU Terbaik Nasional 2025,” Lazismu Daerah Istimewa 

Yogyakarta, 2025, https://lazismudiy.or.id/lazismu-diy-kembali-menjadi-

lazismu-terbaik-2025/. (Diakses pada tanggal 28 Januari 2026) 



20 
 

 

 

2. Mengapa perlu ada reinterpretasi baru terhadap 

makna fī sabīlillāh dan ibnu sabīl dalam distribusi 

mutahik zakat? 

3. Bagaimana implementasi serta implikasi terkait 

distribusi kebutuhan sosial terhadap fī sabīlillāh dan 

ibnu sabīl? 

C. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 

bagaimana pendistribusian zakat terhadap mustahik dapat 

sesuai di zaman modern dan mengentaskan kesenjangan 

sosial di Indonesia. Adapun tujuan  penelitian sebagai 

berikut: 

1. Menganalisis bentuk reinterpretasi konsep fī 

sabīlillāh dan ibnu sabīl yang dilakukan LAZISMU, 

dan BAZNAS 

2. Menganalisis urgensi dan alasan kontekstual 

dilakukannya reinterpretasi terhadap makna fī 

sabīlillāh dan ibnu sabīl 

3. Mengidentifikasi implikasi reinterpretasi makna fī 

sabīlillāh dan ibnu sabīl terhadap keadilan distribusi 

mustahik zakat. 

D. Manfaat Penelitian  

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 

bagaimana pendistribusian zakat terhadap mustahik dapat 



21 
 

 

 

sesuai di zaman modern dan mengentaskan kesenjangan 

sosial di Indonesia.  

1. Manfaat Teoritis  

Penelitian ini memberikan kontribusi teoritis 

terhadap menganalisis kebijakan distribusi zakat 

khususnya pada asnaf fī sabīlillāh dan ibnu sabīl 

menggunakan kerangka analisis tafsir maqashidi. 

Pada implementasinya oleh lembaga BAZNAS DIY 

dan LAZISMU DIY, penelitian ini menegaskan 

bahwa dalam mengimplementasikan kebijakan 

distribusi zakat juga harus memerhatikan aspek-

aspek maqashid yang didasarkan pada Maqāṣid al-

Syarī’ah seperti perlindungan agama, jiwa, akal dan 

harta dan nilai-nilai ideal moral Al-Qur’an seperti 

nilai keadilan, kemanusiaan, kesetaraan, moderasi 

dan kebebasan serta tanggung jawab. Sehingga 

penelitian ini dapat memperkaya landasan teoritis 

lembaga zakat dalam mengambil kebijakan distribusi 

zakat yang adaptif, kontestual dan berorientasi pada 

kemashlahatan sosial. 

E. Kajian Pustaka 

Kajian tentang pemaknaan distribusi kepada 

mustahik zakat dalam ruang lingkup akademik bukanlah 

sesuatu yang baru. Hal ini diketahui dengan melihat 



22 
 

 

 

beberapa kajian yang dilakukan penulis sebelumnya oleh 

kalangan akademisi. Namun dari literatur terdahulu, 

belum ada secara spesifik yang mengkaji tentang 

Reinterpretasi makna fī sabīlillāh dan ibnu sabīl dalam 

surah At-Taubah ayat 60 sebagai landasan implementasi 

pendistribusian zakat oleh Lembaga BAZNAS DIY, dan 

LAZISMU DIY sebagai perwakilan dari lembaga 

masyarakat dan pemerintahan, yang  membantu 

pengelolaan zakat di Indonesia. Menguraikan hal tersebut, 

penulis akan membagi dalam dua kategori di antaranya;  

tafsir ayat zakat dan implementasi distribusi kepada 

mustahik zakat oleh lembaga zakat. 

1. Tafsir ayat zakat 

Terdapat beberapa penelitian terdahulu yang 

menganalisis penafsiran ayat-ayat zakat. termasuk 

dalam hal ini Rufi’ah32 Zainudin33 Hafid34 Ali Ridlo35 

 
32 Rufi’ah, “Argumen Kontekstualisasi Zakat Dalam Al-Qur’an,” in 

IRCiSoD, ed. Yanuar Arifin, 1st ed. (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021).karya ini 

awalnya adalah sebuah tesis pada program magister di IAIN Jember, 

kemudian dibukakan dan direbitkan pertama kali oleh penerbit IRCiSoD, 

Yogyakarta.  
33 Zainuddin Zainuddin and Sahban Sahban, “Reinterpretasi Riqab 

Sebagai Korban Eksploitasi Seksual Dalam Hukum Zakat,” Masalah-

Masalah Hukum 50, no. 1 (2021): 17–23, 

https://doi.org/10.14710/mmh.50.1.2021.17-23. 
34 Hafid, “Komparasi Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Zakat Sebagai 

Media Kegiatan Ekonomi Islam Dalam Kajian Tafsir Al Maraghi,” Jurnal 

Qolamuna 5, no. 2 (2020): 265–84. 
35 Ali Ridlo, “Zakat Dalam Perspektif Ekonomi Islam,” Jurnal Al-’Adl 

1, no. 7 (2014): 1–17. 



23 
 

 

 

Iqrimatunnaya dan Fitriani36. Ketiga penelitian 

tersebut berhasil menjelaskan penfasiran ayat-ayat 

zakat dengan beragam yang disesuaikan dengan 

fokus pada kajian masing-masing. berikut penulis 

memberi pemetaan temuan penting dan 

kecendreungan dari penelitian-penelitian tersebut. 

Penelitian yang dilakukan Rufi’ah termasuk 

dalam penelitian kontekstualisasi zakat dalam era 

kekinian. penelitian ini mengunnakan pendekatan 

Hermeneutika gerakan ganda Fazlur Rahman. Teori 

Double Movement atau yang sering disebut dengan 

gerakan ganda adalah penafsiran sebuah ayat dengan 

melihat kondisi masa lalu kepada zaman Al-Qur’an 

diturunkan kemudian kembali lagi ke masa kini.37 

Secara teknis, Pertama, memahami ayat-ayat zakat, 

secara khusus At-Taubah ayat 60 dengan 

mempertimbangkan konteks, yaitu konteks masa lalu 

saat ayat itu diturunkan, baik secara mikro maupun 

makro. Dengan mengkaji latar belakang turunnya 

ayat dan konteks saat itu, yang mencakup konsep 

 
36 Iqrimatunnaya and Fitriani, “Zakat Dan Infaq Sebagai Upaya 

Dalam Menurunkan Angka Kemiskinan Perspektif Al-Qur’an,” Gunung 

Djati Conference Series 43 (2024): 12–22. 
37 Muhammad Umair and Hasani Ahmad Said, “Fazlur Rahman Dan 

Teori Double Movement: Definisi Dan Aplikasi,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2023): 71–81, 

https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26. 



24 
 

 

 

teologi, sosial, ekonomi, ilmu pengetahuan dan 

budaya, maka kemudian akan ditemukan konsep ideal 

moral (ajaran universal/original meaning) ayat zakat. 

Kedua,, konsep ideal moral yang telah didapat 

kemudian akan dikontekstualisasikan pada konteks 

saat ini dengan mempertimbangkan konteks 

sekarang. Dengan demikian ayat yang turun pada 

masa serta situasi yang berbeda, baik dalam situasi 

politik, keagamaan, sosial-ekonomi dan budaya dapat 

dijadikan solusi dan legitimasi pada situasi saat ini, 

tanpa meninggalkan pesan awal sebuah ayat. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali pesan ideal 

Al-Qur’an tentang zakat sebagai pijakan teoritis dan 

praktis dalam mengkontekstualisasikan zakat. 

Dalam jangkauan penelitian yang lebih sempit, 

Zainudin, Hafid, Ali Ridlo, Iqrimatunnaya dan 

Fitriani memilih memfokuskan kajiannya pada 

memaksimalkan peran zakat untuk meningkatkan 

perekonomian dan solusi untuk mengentaskan 

kemiskinan di Indonesia. Namun, ada klaim besar 

yang dikemukakan oleh Zainudin dalam artikelnya 

yakni tentang Reinterpretasi riqab sebagai korban 

eksploitasi seksual dalam hukum zakat. Dalam At-

Taubah ayat 60 ada delapan kelompok yang berhak 

menerima zakat salah satunya adalah Riqab. namun, 



25 
 

 

 

dalam konteks sekarang mayoritas pendapat riqab 

sudah tidak ada di zaman sekarang. Zainudin 

mengemukakan, untuk konteks pada zaman sekarang 

riqab tidak dapat dipahami hanya secara tekstual 

sebagai budak, namun riqab perlu dimaknai secara 

kontekstual, yaitu orang-orang yang tereksploitasi 

secara ekonomi. Korban eksploitasi seksual juga 

dapat dikategorikan sebagai riqab yang berhak 

menerima zakat. Sebab,  korban eksploitasi seksual 

tidak mampu membebaskan dirinya dari perbudakan 

karena pada umumnya berlatar belakang pendidikan 

rendah dan berekonomi lemah. 

Sehingga, hal ini dapat berimplikasi zakat dapat 

didistribusikan merata kepada delapan kelompok 

asnaf tersebut dan dapat terwujudnya keadilan sosial 

ekonomi. Oleh sebab itu, lembaga pengelola zakat 

dan pemerintah perlu untuk memahami secara 

kontekstual riqab sehingga zakat mampu 

mengentaskan kemiskinan dan mencegah terjadinya 

eksploitasi seksual sebagai kejahatan terhadap Hak 

Asasi Manusia (HAM). 

Berbeda dari kajian Zainudin, Hafid dkk 

memfokuskan kajiannya pada penafsiran ayat-ayat 

zakat yang dihubungkan dengan ekonomi islam 

dalam menurunkan angka kemiskinan. Mengutip 



26 
 

 

 

pendapat Hasbi Ash-Shiddieqy ada beberapa ayat 

zakat dalam Al-Qur’an yakni Surah Al-Baqarah ayat 

43, Al-An’am ayat 141, Al-A’raf ayat 199, At-Taubah 

ayat 35, 58, 60, 103, dan 104.38 Zakat di dalam Al-

Qur’an dapat dimaknai sebagai Zakat39, Shadaqah40, 

Haq41, ‘Afuw42. Dalam penelitian Iqrimatunnaya 

menyimpulkan bahwa surat Al-An-‘am ayat 141 

sangat relevan untuk dapat dijadikan sebagai motivasi 

dalam menjalankan ibadah zakat, serta dalam 

membangun nilai-nilai sosial dalam kehidupan43. 

Menurut Ismail, potensi zakat di Indonesia secara 

makro dengan melakukan penghitungan matematis 

sangat besar. Di Indonesia sekitar 178,5 juta jiwa 

yang beragama muslim, jika diasumsikan hanya 44,5 

juta jiwa saja yang sudah mencapai nisab dan 

diasumsikan memiliki penghasilan 1,5 juta rupiah per 

bulan, maka potensi zakat yang terkandung senilai 1,6 

triliun44. Oleh sebab itu,  dalam perspektif ekonomi 

Islam memiliki potensi yang sangat signifikan, maka 

zakat perlu mendapatkan perhatian yang lebih dari 

 
38 Ridlo, “Zakat Dalam Perspektif Ekonomi Islam.” 
39 Surah Al-Baqarah ayat 43 
40 Surah At-Taubah ayat 104 
41 Surah Al-An’am ayat 141 
42 Surah Al-A’raf ayat 199 
43 Iqrimatunnaya and Fitriani, “Zakat Dan Infaq Sebagai Upaya 

Dalam Menurunkan Angka Kemiskinan Perspektif Al-Qur’an.” 
44 Ridlo, “Zakat Dalam Perspektif Ekonomi Islam.” 



27 
 

 

 

pemerintah sebagaimana urgensi zakat dalam 

kesejahteraan masyarakat. Beradasarkan Penelitian 

yang dilakukan Hafid, dapat disimpulkan bahwa 

fungsi zakat sebagai media ibadah bagi hamba Allah 

yang menjadi muzaki untuk memberikan 

kemaslahatan bagi dirinya dan berfungsi menjadi 

penggerak ekonomi bagi haba Allah yang berada di 

ingkungan sistem zakat tersebut.45  

2. Implementasi distribusi mustahik zakat oleh lembaga 

zakat 

Penelitian tentang implementasi distribusi 

mustahik zakat pada lembaga zakat juga telah banyak 

dilakukan sebelumnya, sebagaimana yang dilakukan 

oleh Zusiana Elly Trianintini yang memfokuskan 

kajiannya pada perkembangan pengelolaan zakat di 

indonesia. Terutama dalam rekam jejak pengelolaan 

dan pendayagunaan zakat di Indonesia dari masa ke 

masa46  Selanjutnya, penelitian oleh Salman Al-farisi 

mengukur efisiensi lima lembaga zakat di Indonesia 

menggunakan Data Envelopment Analysis (DEA) 

dan Malmquist Productivity Index (MPI). Hasilnya 

 
45 Hafid, “Komparasi Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Zakat Sebagai 

Media Kegiatan Ekonomi Islam Dalam Kajian Tafsir Al Maraghi.” 
46 Zusiana Elly. Triantini, “Perkembangan Pengelolaan Zakat Di 

Indonesia,” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 3, no. 1 (2010): 87–

100. 



28 
 

 

 

menunjukkan bahwa 80% lembaga zakat mengalami 

peningkatan produktivitas, tetapi distribusi zakat 

kepada mustahik masih belum optimal. Faktor utama 

inefisiensi adalah penyaluran dana yang kurang tepat 

sasaran,47 Hal senada juga dijelaskan oleh Wasilatur 

Rohamniyah Digitalisasi zakat dapat meningkatkan 

efisiensi distribusi melaui platform digital seperti 

linkaja, Gojek, dan Tokopedia memudahkan 

penyaluran zakat secara cepat dan transparan. 

Namun, kepercayaan masyarakat terhadap lembaga 

zakat tetap menjadi tantangan utama48 

Sementara itu, menurut Asep Saepudin Jahar 

peralihan peran lembaga filantropi Islam terutama 

zakat yang akhir-akhir ini berkembang di Indonesia 

dengan contoh sampel pada Dompet Dhu’afa telah 

menunjukkan model distribusi zakat yang tidak hanya 

bersifat karitatif, namun juga untuk memajukan 

obyektivitas dan kedayagunaan ajaran agama di 

wilayah publik dan bukan simbolisme semata.49. 

 
47 Salman Al Parisi, “Tingkat Efisiensi Dan Produktivitas Lembaga 

Zakat Di Indonesia,” Esensi: Jurnal Bisnisdan Manajemen 7, no. 1 (2017), 

https://doi.org/10.15408/ess.v7i1.3687. 
48 Wasilatur Rohmaniyah, “Optimalisasi Zakat Digital Melalui 

Penguatan Ekosistem Zakat Di Indonesia,” Al-Huquq: Journal of 

Indonesian Islamic Economic Law 3, no. 2 (2021): 232–46, 

https://doi.org/10.19105/alhuquq.v3i2.5743. 
49 Asep Saepudin Jahar, “Marketing Islam through Zakat Institutions 

in Indonesia,” Studia Islamika 22, no. 3 (2015): 405–42, 

https://doi.org/10.15408/sdi.v22i3.2353. 



29 
 

 

 

Pentingnya tata kelola lembaga zakat dalam proses 

distribusi juga disoroti oleh Zadjuli, Shofawati, dan 

Muryani. Mereka menekankan bahwa implementasi 

prinsip good governance seperti transparansi, 

akuntabilitas, dan keadilan dapat meningkatkan 

kepercayaan publik terhadap lembaga zakat dan 

memastikan bahwa dana zakat benar-benar sampai 

kepada mustahik yang berhak50 

Selanjutnya penelitian mengenai kriteria fī 

sabīlillāh dalam lembaga pengelola zakat juga telah 

diteliti oleh Ummah dan Kurnia51, penelitian tersebut 

dilatarbelakangi oleh penyaluran dana zakat yang 

selama ini terjadi banyak dialokasikan hanya kepada 

beberapa golongan. Hasil penelitian tersebut 

menyimpullkan dari ketiga lembaga (Dompet peduli 

Ummat Daarut Tauhid, Rumah Zakat, dan Dompet 

Dhuafa) makna fī sabīlillāh adalah orang yang 

berjuang di jalan Allah, untuk perlengkapan perang, 

untuk beasiswa, untuk kemaslahatan umum dan 

untuk dakwah Islam.  

 
50 Suroso Imam Zadjuli, Atina Shofawati, and Muryani Muryani, 

“Implementing Good Corporate Governance in Zakat Institution,” 

Bussecon Review of Social Sciences (2687-2285) 2, no. 1 (2020): 27–37, 

https://doi.org/10.36096/brss.v2i1.158. 
51 Ummah and Kurnia, “Kriteria Fī sabīlillāh Di Lembaga Pengelola 

Zakat Indonesia.” 



30 
 

 

 

Berdasarkan dari beberapa literatur yang telah 

disebutkan, penelitian-penelitian sebelumnya hanya 

berfokus pemkanaan tafsir ayat-ayat zakat saja 

namun belum dikaitkan dengan impelementasi yang 

telah diterapkan saat ini oleh lembaga zakat dari 

pemerintah. seiringan dengan dinamisnya 

perkembangan zaman, sehingga pemaknaan 8 

golongan asnaf (orang yang berhak menerima zakat) 

juga harus di kontekstualisasikan di zaman sekarang, 

agar kebermanfaatan hukum zakat dapat terasakan 

hingga masa kini. Berrdasarkan dari beberapa gap 

yang telah disebutkan di atas, penelitian ini berfokus 

untuk mengeksplorasi bagaimana penafsiran yang 

digunakan oleh BAZNAS DIY dan LAZISMU DIY 

dalam implementasi distribusi mustahik zakat. 

kemudian menganalisis kebijakan pendistribusian 

kepada asnaf fī sabīlillāh dan ibnu sabīl tersebut 

menggunakan pendekatan tafsir maqashidi 

F. Kerangka Teori 

Kerangka teori merupakan hal yang sangat penting, 

sebab menjadi fondasi konseptual yang mengarahkan 

analisis dalam penelitian ini. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan teori tafsir maqashidi yang dapat menjadi 

landasan dan  pijakan teoritis dalam menjawab rumusan 

masalah. 



31 
 

 

 

1. Tafsir Maqashidi 

Abdul mustaqim mengemukakan Tafsir 

Maqashidi adalah salah satu pendekatan dalam 

penafsiran Al-Qur’an yang menekankan pada upaya 

penggalia dimensi maqashidiyah, baik yangbersifat 

fundamental (pokok) maupun yang partikuar 

(cabang), berbasis pada teori maqashid Al-Qur’an 

dan Maqāṣid al-Syarī’ah, yang dimaksudkan untuk 

merealisasikan kemashlahatan dan menolak 

kerusakan52. Segala hal yang ada di dalam Al-Qur’an 

seluruhnya memiliki maqashid.53 Tafsir maqashidi 

menjadi teori penafsiran yang mengakar pada kaidah-

kaidah maqashidiyah dengan tujuan menggali nilai 

moral universal AL-Qur’an.untuk mencapai 

kemashlahatan. Kaidah-kaidah maqashidiyyah yang 

dimaksudkan oleh abdul mustaqim yakni kaidah pada 

teori Maqāṣid al-Syarī’ah dan maqashid Al-Qur’an.54 

 
52 OMGExploits, Kuliah Online Tafsir Maqashidi Pertemuan 1 - 

Pengertian,Tujuan, Dan Signifikasi (Indonesia: Youtube, 2020), 

https://www.youtube.com/watch?v=-

2x5HhLtcNY&list=PLDDGAkuV4glywdUaHcBIkwklRiNpHw3VJ.  
53 PP LSQ Ar Rahmah, Teori Dan Langkah Metode Penelitian Tafsir 

Maqashidi (Indonesia: www.youtube.com, 2022), 

https://www.youtube.com/watch?v=e9owQQSADVw. 
54 Abdul Mustaqim, “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi 

Sebagai Basis Moderasi Islam Dalam Pidato Pengukuhan Guru Besar 

Dalam Bidang Ulumul Qur’an UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,” UIN 

Sunan Kalijaga (UIN Sunan Kalijaga, 2019), 39–40. 



32 
 

 

 

Tafsir maqashidi berfokus pada upaya untuk 

menggali dan menerapkan maqashid dari ayat-ayat 

Al-Qur’an untuk terwujudnya kehidupan yang baik 

atau hayatan thayyibah berprinsip pada 

kemashlahatan umum dan menghindari mafsadah. 

Oleh sebab itu, tujuan fundamnetal dari metode tafsir 

maqashidi adalah untuk mewujudkan kemashlahatan 

(kebaikan atau manfaat umum) dan menolak 

kerusakan (mafsadah). Tafsir maqshidi bukan hanya 

ingin membahas tentang cara dalam beribadah namun 

juga ingin mengungkap dimensi rasionalitas (makna-

makna rasional) dari ayat yang ditafsirkan.  Tafsir 

maqashidi juga dapat dikategorikan sebagai genre 

atau corak baru dalam perkembangan tafsir Al-

Qur’an yang melengkapi variasi corak perkembangan 

tafsir Al-Qur’an dan tafsir maqashidi juga bukan 

mendeligitimasi metode penfasiran yang telah ada 

sebelumn 

Para mufasir dalam memproduksi karya tafsir 

perlu untuk memahami maqasid dari Al-Qur’an. 

Sebab dengan demikian sebuah produk tafsir akan 

berorientasi pada kemaslahatan manusia dan 

mencegah mafsadah. Para mufasir menjadikannya 

salah satu kaidah penting dalam menafsirkan Al-

Qur’an agar terhindar dari dominasi ideologi tertentu. 



33 
 

 

 

Maka pendekatan yang mampu menangkap maksud 

dari pesan-pesan Al-Qur’an yang bersifat universal 

untuk mewujudkan fungsi utama diturunkannya 

yakni terealisasinya kebaikan bagi manusia menjadi 

paradigma baru, Maqashid Al-Qur’an yang memiliki 

peran tersebut menjadi paradigma baru dalam upaya 

menemukan nilai-nilai tujuan primer diturunkannya 

Al-Qur’an.55 Abdul Mustaqim menjelaskan Tafsir 

Maqashidi merupakan salah satu model pendekatan 

penafsiran Al-Qur’an yang menitikberatkan pada 

upaya penggalian maksud-maksud Al-Qur’an (baik 

maqashid partikular maupun universal) dengan 

mendasarkan pada teori maqashid Al-Qur’an dan 

maqashid as-syari’ah sehingga nilai-nilai ajaran Al-

Qur’an benar-benar mampu merealisasikan 

kemaslahatan dan menghindari mafsadah (kerusakan) 

dalam kehidupan manusia56. Dalam menggagas teori 

tafsir maqashid, Abdul mustaqim menjadikan Tafsir 

maqashidi sebagai tafsir As Philosophy yang 

berfungsi untuk memberi kritik terhadap produk-

produk penafsiran yang telah ada. Berikut langkah-

 
55 siti Khotijah And Kurdi Fadal, “Maqashid Al-Qur’an Dan 

Interpretasi Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd,” Journal of Quran and Tafseer Studies 

1, no. 2 (2022): 141–62, https://doi.org/10.23917/qist.v1i1.626. 
56 Iqbal Kholidi, “Tafsir Maqasidi Muhammad Talbi Dan Abdul 

Mustaqim Sebagai Pendekatan Alternatif Dalam Menafsirkan Al-Qur’an,” 

Al-Qadim: Journal Tafsir Dan Ilmu Tafsir 1, no. 1 (2024): 1–10. 



34 
 

 

 

langkah penelitian menggunakan teori tafsir 

maqashidi57: 

a. Menetukan tema riset yang dikaji dengan 

argumentasi logis-ilmiah 

b. Merumuskan problem akademik yang hendak 

dijawab dalam riset 

c. Mengumpulkan ayat-ayat yang setema dan 

didukung juga hadis terkait dengan isu riset 

d. Membaca dan memahami ayat-ayat secara 

holsitic, terakit isu riset (melalui terjemah, kamus 

bahasa arab otoritatif dan kitab-kitab tafsir) 

e. Mengelompokkan ayat-ayat tersebut secara 

sistematis sesuai dengan konsep dasar isu riset 

yang sedang dikaji. 

f. Melakukan analisis kebahasaan, terakait kata 

kunci untuk memahami konten ayat, dengan 

merujuk kamus bahasa arab yang otoritatif dan 

kitab-kitab tafsir para ulama untuk menemukan 

makna dan dinamika perkembangannya 

g. Memahami konteks historis atau sebab (mikro 

dan makro) dan konteks kekinian untuk 

menemuka maqshid dan dinamikanya  

 
57 OMGExploits, Teori Dan Langkah Metode Penelitian Tafsir 

Maqashidi (Indonesia: Youtube, 2022), 

https://www.youtube.com/watch?v=R5C-2UUBcng&t=772s. 



35 
 

 

 

h. Membedakan pesan-pesan ayat Al-Qur’an, mana 

yang merupakan aspek wasilah/sarana, teknis-

implementatif) dan mana yang tujuan 

(ghayah/maqashid-fundamental-filososfis) 

i. Menganalisa dan menghubungkan penjelasan 

tafsirnya dengan teori-teori maqashid, aspek 

nilai-niali maqashid, aspek maqshid dan hirarki 

maqashid 

j. Mengambil kesimpulan secara komprehensif 

sebagai jawaban rumusan masalah penelitian  

Dalam konteks kekinian, Abdul Mustaqim58 

mengelompokkan teori tafsir maqashidi hasil 

karyanya menjadi tiga hirarki ontologis yakni: 

a. Tafsir Maqashidi sebagai falsafah tafsir (Tafsir 

Maqashidi as Philospohy), artinya nilai-nilai 

maqashid di sini dijadikan sebagai basis filosofi 

dan spirit (ruh) dalam proses dinamika 

penafsiran Al-Qur’an 

b. Tafsir maqashidi sebagai metodologi (Tafsir 

Maqashidi as metodology), Tafsir maqashidi 

sebagai metodologi meniscayakan perlunya 

 
58 Mustaqim, “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai 

Basis Moderasi Islam Dalam Pidato Pengukuhan Guru Besar Dalam 

Bidang Ulumul Qur’an UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,” 33. 



36 
 

 

 

rekonstruksi dan pengembangan penafsiran Al-

Qur’an yang berbasis teori maqashid. 

c. Tafsir Maqashidi Sebagai Produk penafsiran 

(Tafsir Maqashidi as product). Tafsir maqashidi 

sebagai produk penafsiran berarti sebuah produk 

tafsir yang mencoba memfokuskan pada 

pembahasan tentang maqashid dari setiap ayat 

Al-Qur’an yang ditafsirkan. 

Penelitian ini mengimpelementasikan teori tafsir 

maqashidi bukan sebagai alat penafsiran (tafsir 

maqashidi as metodology) atau tafsir maqashidi 

sebagai falsafah tafsir (tafsir maqashidi as 

philospohy) melainkan penulis menggunakan tafsir 

maqashidi sebagai produk penafsiran (Tafsir 

Maqashidi as product). Tafsir maqashidi as product 

ini digunakan untuk menganalisis kebijakan apakah 

pendistribusian asnaf fī sabīlillāh dan ibnu sabīl yang 

dilakukan oleh lembaga BAZNAS DIY dan 

LAZISMU DIY telah sesuai dengan nilai ideal moral 

Al-Qur’an dan maqāṣid al-syarī’ah yang menjadi 

bagian dalam tafsir maqashidi. Langkah yang dapat 

penulis lakukan adalah menghubungkan nilai ideal 

moral Al-Qur’an dan maqāṣid al-syarī’ah dengan 

kebijakan-kebijakan pendistribusian fī sabīlillāh dan 

ibnu sabīl yang dilakukan oleh lembaga BAZNAS 



37 
 

 

 

DIY dan LAZISMU DIY. Penulis juga 

menyandingkannya dengan melihat reinterpretasi 

pada periodesasi penafsiran fī sabīlillāh dan ibnu 

sabīl dari masa periode klasik hingga kontemporer, 

dan menghubungkan dengan temuan-temuan yang 

ada pada masyarakat saat ini. 

2. Teori  Religious Experience (Pengalaman 

Keagamaan) 

Joachim Wach (1898-1955 M) adalah seorang 

pemikir Yahudi yang hidup pada abad 19-20 di Barat. 

Beliau adalah keturunan dari keluarga Mendelssohn 

Bartholdy baik dari Ibu ataupun ayahnya. Ibunya 

bernama Katherine adalah cucu perempuan Paul 

Mendelssohn-Bartholdy. Garis Ayahnya dari 

Mendelssohn memakai nama tanpa penghubung, 

sementara itu garis keibuannya (garis Paul) 

mennggunakan nama dengan tanda penghubung 

antara kedua nama tersebut. Kedua garis tersebut 

berpangkal dari filosofi yahudi yang besar, yakni 

Moses dan Mendelshon (1726-1786 M)59 

Religious experience (pengalaman keagamaan) 

adalah aspek batiniah dari saling hubungan antar 

 
59 Joachim Wach, Ilmu Perbandingan Agama (Inti Dan Bentuk 

Pengalaman Keagamaan), 5th ed. (Jakarta Utara: Rajagrafindo Persada, 

1996), xvi. 



38 
 

 

 

manusia dan fikirannya dengan tuhannya. 

Pengalaman keagamaan setiap orang tidak mesti 

sama, hal ini karena perbedaan tingkat pengalaman 

keagamaan masing-masing dalam ajaran agama yang 

dilakukan setiap orang tersebut. Joachim wack 

menggolongkan Religious Experience menjadi tiga 

tingkatan, yaitu:60 

a. Pengalaman keagamaan dalam bentuk pemikiran 

(Religious Idea) 

Pengalaman keagamaan dapat diungkapkan 

secara intelektual. Ungkapan pengalaman 

keagamaan tidak akan serupa dalam bentuk 

pengungkapannya sesuai dengan ragam 

kebudayaan, sosial dan agama yang ada. Pada 

penelitian ini, penulis mengkaji bagaimana 

bentuk reinterpretasi fī sabīlillāh dan  Ibnu Sabīl 

dari era klasik hingga kontemporer. Jika dilihat 

secara historis, terdapat perbedaan ragam bentuk 

kebudayaan dan sosial, sehingga memunculkan 

pengalaman keagamaan yang berbeda. 

Pengalaman keagamaan dalam bentuk 

perbuatan (Religious Action) 

 
60 Joachim Wach, The Comparative Study Of Religions, ed. Joseph M 

Kitagawa, 987th ed. (New York: Columbia University Press, 1958). 



39 
 

 

 

Pengalaman keagamaan dalam bentuk 

perbuatan mengandung arti bahwa pengalaman 

yang terjadi merupakan hasil dari pemahaman 

tentang Tuhan, manusia dan alam yang didapat 

dari hasil proses pemikiran. Pengalaman 

keagamaan dalam bentuk perbuatan akan 

terungkap melalui bentuk pengabdian diri 

(beribadah), mendekatkan diri dan mensyukuri 

karunia Tuhan. Pada penelitian ini, Religious 

Action dapat dilihat dari implementasi distribusi 

mustahik zakat khususnya fī sabīlillāh dan Ibnu 

Sabīl yang diperuntukkan untuk meningkatkan 

mutu pendidikan, kegiatan keagamaan, 

peningkatan kesejahteraan bagi da’i, dan 

kemaslahatan umum lainnya. Hal ini juga 

berimplikasi terwujudnya Maqāṣid al-Syarī’ah 

dan Nilai ideal moral Al-Qur’an. 

Pengalaman keagamaan dalam bentuk 

persekutuan/kelembagaan (Religious 

Fellowship) 

Ekpresi teoritis dan praktis dari pengalaman 

keagamaan dapat diimplementasikan oleh aspek 

sosiologis. Salah satu hal yang paling penting 

dari agama, pada hakikatnya harus menciptakan 

dan mempertahankan hubungan sosial. Sehingga 



40 
 

 

 

agama dapat mempengaruhi masyarakat untuk 

membentuk kelompok beragama secara 

kolektif.61 Kelompok keagamaan terbentuk 

melalui perbuataan keagamaan. Hal ini sudah 

menjadi kewajaran dalam kehidupan beragama, 

sehingga agama tidak hanya milik perorangan 

saja, tetapi agama sudah menjadi milik seluruh 

pemeluknya. Pengalaman keagamaan tentu 

melibatkan perasaaan dari orang yang 

mengalaminya, jika konteks tersebut dikaitkan 

terhadap religious fellowship, maka pengalaman 

keagamaan tentu dapat dirasakan oleh anggota 

kelompok yang lain sehingga akan terlihat 

kebersamaan dalam kelompok agama. Pada 

penelitian ini, penulis mengkaji peran lembaga 

zakat khususnya BAZNAS DIY dan LAZISMU 

DIY dalam menjunjung tinggi kemashlahatan 

umum, menjawab kebutuhan sosial umat 

kontemporer, menjaga kepercayaan masyarakat 

dan mengelola pendistribusian zakat agar tepat 

sasaran.   

 
61 Joachim Wach, Sociology Of Religion (London: The University of 

Chicago Press, 1962), 27. 



41 
 

 

 

G. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif-

analitis. Jenis penelitian ini merupakan kombinasi antara 

penelitian pustaka dan penelitian lapangan. Penelitian 

pustaka dilakukan untuk menelusuri penafsiran para 

mufasir terhadap Surah At-Taubah ayat 60, Termasuk 

mengkaji literatur klasik dan kontemporer seperti Tafsir 

Al-Marāghī, Al-Qurṭubī, serta Al-Misbah. Sementara itu, 

penelitian lapangan dilakukan dengan cara terlibat 

langsung dalam proses pengumpulan data melalui 

wawancara, observasi partisipatoris, dan dokumentasi.  

Fokus utama diarahkan pada bagaimana dua lembaga 

zakat yang diteliti mendefinisikan dan memprioritaskan 

kelompok mustahik dalam praktik distribusinya, serta 

sejauh mana distribusi tersebut berdampak pada 

kemaslahatan umat. Penelitian ini dilaksanakan di kantor 

LAZISMU DIY dan BAZNAS DIY. Dua lembaga 

tersebut dipilih karena memiliki legitimasi formal dan 

pengaruh yang cukup besar dalam pengelolaan zakat di 

DIY. Data primer diperoleh melalui wawancara  dengan 

pimpinan dan para pengelola zakat (amil), Di sisi lain, 

data sekunder diperoleh dari laporan tahunan lembaga, 

dokumen program, artikel jurnal, serta buku-buku yang 

membahas teori keadilan, manajemen zakat, dan 

kesenjangan sosial. 



42 
 

 

 

Penelitian ini menggunakan kombinasi kecerdasan 

manusia murni dan kecerdasan buatan. Kecerdeasan 

murni digunakan untuk menyusun struktur pembahasan, 

mengumpulkan sumber data primer dan sekunder, 

menarasikan pembahasan dan menganalisis. Sedangkan 

kecerdasan buatan digunakan sebagai bahan alat bantu 

pemantik pembahasan dan pembanding. Selanjutnya, 

penulis menggunakan Mendeley Reference Manager 

sebagai alat bantu sitasi akademik.  

H. Sistematika Pembahasan 

Agar penelitian ini dapat tersaji secara sistematis, 

runtut, dan mudah dipahami, penulis menyusun kerangka 

pembahasan dalam lima bab utama. Setiap bab memiliki 

peran penting dalam membangun alur berpikir, mulai dari 

latar belakang persoalan hingga kesimpulan yang 

diperoleh berdasarkan data dan analisis yang dilakukan. 

Bab pertama Pendahuluan memuat uraian awal yang 

menjadi dasar dan arah dari keseluruhan penelitian. 

Bagian ini diawali dengan latar belakang masalah yang 

menjelaskan konteks, urgensi, serta alasan pentingnya 

penelitian dilakukan. Selanjutnya, disajikan rumusan 

masalah yang merangkum inti persoalan secara spesifik 

agar penelitian terarah dan terfokus. Bagian tujuan dan 

kegunaan penelitian menguraikan sasaran yang ingin 

dicapai serta manfaat teoritis dan praktis yang diharapkan 



43 
 

 

 

dari hasil penelitian. Kajian pustaka berisi tinjauan 

terhadap penelitian dan teori-teori terdahulu yang relevan 

untuk memperkuat landasan konseptual. Kerangka teori 

disusun untuk menjelaskan perspektif teoretis yang 

digunakan dalam menganalisis masalah penelitian. 

Sementara itu, metode penelitian menjelaskan jenis 

penelitian, teknik pengumpulan data, dan metode analisis 

data yang digunakan secara sistematis agar hasil 

penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Terakhir, sistematika pembahasan menggambarkan 

susunan bab dan alur penulisan penelitian secara 

keseluruhan sehingga pembaca memahami struktur dan 

arah penelitian ini. 

Bab kedua membahas penafsiran ayat-ayat zakat 

dalam Al-Qur’an dari masa klasik hingga modern-

kontemporer. Pembahasan diawali dengan uraian tentang 

konsep zakat dalam Al-Qur’an, mencakup makna, fungsi, 

dan kedudukannya sebagai instrumen sosial-ekonomi 

dalam Islam. Selanjutnya, dijelaskan penafsiran era 

klasik, yang merepresentasikan pendekatan awal para 

mufasir terhadap ayat-ayat zakat melalui karya seperti 

Tafsir Muqātil bin Sulaiman dan Ma‘Ānī Al-Qur’ān. 

Bagian berikutnya menguraikan penafsiran era 

pertengahan, yang ditandai oleh perkembangan 

metodologi dan keluasan analisis para ulama seperti ibnu 



44 
 

 

 

kathīr, ibnu jarir ath-thabari, al-qurṭubī, dan Tafsīr al-

kashshāf  Masing-masing memberikan kontribusi berbeda 

dalam memahami aspek hukum, sosial, dan spiritual 

zakat. Adapun penafsiran era modern-kontemporer 

memuat pandangan mufasir yang berupaya menyesuaikan 

pemaknaan ayat zakat dengan konteks sosial masa kini, 

sebagaimana tercermin dalam Tafsir Al-Misbah, Tafsir Al-

Azhar, dan Tafsir Al-Marāghī dan Yusuf Qarḍhāwī Secara 

keseluruhan, bab ini bertujuan menelusuri perkembangan 

dinamika interpretasi ayat zakat lintas zaman sebagai 

refleksi atas perubahan sosial, intelektual, dan 

metodologis dalam tradisi tafsir Islam. 

Bab ketiga menguraikan profil LAZISMU DIY dan 

BAZNAS DIY serta pemahaman kedua lembaga tersebut 

terhadap makna fī sabīlillāh dan ibnu sabīl dalam konteks 

penyaluran zakat. Pembahasan diawali dengan penjelasan 

mengenai Lembaga Amil Zakat, Infak, dan Sedekah 

Muhammadiyah (LAZISMU) Daerah Istimewa 

Yogyakarta, yang meliputi sejarah dan dasar 

pembentukannya, serta visi, misi, dan tujuan lembaga 

tersebut dalam menjalankan fungsi pengelolaan zakat 

secara profesional dan berkeadilan. Selanjutnya diuraikan 

profil Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) DIY, 

mencakup sejarah dan dasar pembentukannya, serta visi, 

misi, dan tujuan sebagai lembaga resmi negara yang 



45 
 

 

 

berperan dalam optimalisasi potensi zakat untuk 

pemberdayaan umat. Bagian berikutnya membahas secara 

mendalam pemahaman LAZISMU DIY dan BAZNAS 

DIY terhadap makna fī sabīlillāh dan ibnu sabīl, yang 

meliputi analisis interpretatif terhadap cara kedua 

lembaga tersebut menafsirkan dan mengimplementasikan 

kedua golongan mustahik ini dalam program-program 

zakatnya. Pada bagian akhir, dilakukan perbandingan 

pemahaman antara LAZISMU DIY dan BAZNAS DIY 

guna mengidentifikasi titik persamaan dan perbedaan 

dalam pendekatan konseptual maupun praktik 

pendistribusian zakat berdasarkan pemaknaan fī sabīlillāh 

dan ibnu sabīl tersebut. 

Bab keempat membahas relevansi penafsiran fī 

sabīlillāh dan ibnu sabīl pada LAZISMU DIY dan 

BAZNAS DIY dengan pendekatan tafsir maqashidi, yaitu 

penafsiran Al-Qur’an yang berorientasi pada tujuan dan 

nilai-nilai utama syariat Islam. Bab ini berupaya 

menguraikan bagaimana kedua lembaga tersebut 

memahami dan mengimplementasikan makna fī sabīlillāh 

dan ibnu sabīl dalam kerangka yang tidak hanya tekstual, 

tetapi juga kontekstual dan berorientasi pada 

kemaslahatan. Pembahasan pertama meninjau dimensi 

Maqāṣid al-Syarī’ah yang tercermin dalam aktivitas 

LAZISMU DIY dan BAZNAS DIY, meliputi aspek hifz 



46 
 

 

 

al-din (pemeliharaan agama), hifz al-nafs (perlindungan 

jiwa), hifz al-‘aql (pemeliharaan akal), hifz al-nasl 

(pemeliharaan keturunan), hifz al-mal (pemeliharaan 

harta), hifz al-daulah (pemeliharaan negara), dan hifz al-

bi’ah (pemeliharaan lingkungan). Bagian selanjutnya 

mengkaji nilai-nilai fundamental baru Maqāṣid al-

Syarī’ah yang menjadi landasan moral dalam pengelolaan 

zakat, yakni al-‘adalah (keadilan), al-musawah 

(kesetaraan), al-wasathiyyah (toleransi), al-hurriyah ma‘a 

al-mas’uliyyah (kebebasan dengan tanggung jawab), dan 

al-insaniyyah (humanisme). Pada bagian akhir, dibahas 

relevansi penafsiran fī sabīlillāh dan ibnu sabīl oleh 

LAZISMU DIY dan BAZNAS DIY dengan tafsir 

maqashidi, baik dalam dimensi konseptual maupun 

praksis, yang menunjukkan bahwa kedua lembaga 

tersebut telah mengembangkan pemahaman zakat yang 

sejalan dengan nilai-nilai universal Islam, berorientasi 

pada kemaslahatan umat, serta mendukung terwujudnya 

keadilan sosial dan kesejahteraan masyarakat secara 

berkelanjutan. 

Bab kelima berisi penutup yang memuat kesimpulan 

dan saran. Kesimpulan berisi tentang hasil temuan dan 

analisis yang telah dilakukan serta menjawab pertanyaan 

pada rumusan masalah yang telah diajukan di awal. Pada 

bagian ini  juga berisi saran baik kepada lembaga zakat, 



47 
 

 

 

para pembuat kebijakan, maupun kepada akademisi dan 

peneliti selanjutnya.



247 
 

BAB V 

PENUTUP  

A. Kesimpulan 

Berdasarkan uraian dan analisis yang telah 

disampaikan dalam bab-bab sebelumnya dengan 

pendekatan tafsir maqashidi yang digagas oleh Abdul 

Mustaqim, penulis telah berhasil mengukuhkan argumen 

utama dalam penelitian ini. Penelitian ini menemukan 

bahwa lembaga BAZNAS DIY dan LAZISMU DIY 

menunjukkan telah merepresentasikan makna fī sabīlillāh 

dan ibnu sabīl sesaui dengan kebutuhan umat saat ini. 

Kedua lembaga tersebut tidak terpaku pada penafsiran 

lama yang kurang relevan jika diimplementasikan pada 

zaman sekarang. Oleh karena itu, zakat sebagai instrumen 

ekonomi islam, memerlukan reinterpretasi makna fī 

sabīlillāh dan ibnu sabīl agar dapat relevan dalam konteks 

sekarang. Sehingga hal tersebut berimplikasi pada usaha 

mewujudkan kemashalatan umum dalam bentuk 

kesejahteraan sosial umat yang sesuai dengan nilai ideal 

moral Al-Qur’an dan Maqāṣid al-Syarī’ah. Tidak hanya 

itu, penulis juga berhasil menjawab tiga pertanyaan dari 

rumusan masalah sebaga berikut. 

Pertama, BAZNAS DIY melakukan reinterpretasi 

kedua asnaf dengan berpegang kuat pada (Peraturan 

Menteri Agama) PMA dan (Peraturan BAZNAS) 



248 
 

 

 

Perbaznas. Reinterpretasi Fī sabīlillāh dimaknai sebagai 

perjuangan menegakkan nilai-nilai Islam melalui dakwah, 

pembinaan keagamaan, dan pendidikan umat, yang 

diwujudkan dalam program konkret seperti Madrasah Al-

Qur’an di Lapas dan advokasi dakwah. Selanjutnya, ibnu 

sabīl tetap dimaknai sebagai musafir yang kehabisan 

bekal dalam perjalanan yang sesuai dengan syariat, 

sehingga implementasinya difokuskan pada bantuan 

langsung seperti tiket dan biaya makan, dengan verifikasi 

ketat. Kemudian, LAZISMU DIY melakukan 

reinterpretasi yang lebih inkulsif dan kontekstual, 

berlandaskan fikih zakat kontemporer Muhammadiyah. 

Reinterpretasi Fī sabīlillāh dimaknai muslim yang 

menegakkan syiar-syiar agama allah, hal ini mencakup 

perjuangan dalam bentuk personal maupun kelembagaan. 

Misalkan dalam bentuk personal diimplementasikan 

kepada guru ngaji, guru madrasah dan ustadz. Kalau 

bentuk lembaga, misalkan pesantren, panti asuhan dan 

lembaga yang masuk dalam kategori mensyiarkan agama 

Allah.  Selanjutnya, Ibnu sabīl tidak lagi dibatasi pada 

musafir fisik, tetapi diperluas menjadi “perjalanan bernilai 

kebaikan”, termasuk mahasiswa perantauan yang 

kehabisan bekal, sehingga zakat diarahkan untuk 

dukungan pendidikan dan keberlanjutan masa depan 

mustahik. 



249 
 

 

 

Kedua, Reinterpretasi baru terhadap makna fī 

sabīlillāh dan ibnu sabīl dalam distribusi mustahik zakat 

menjadi kebutuhan mendesak karena adanya perubahan 

realitas sosial umat yang tidak lagi sama dengan konteks 

awal turunnya ayat-ayat zakat. Pemaknaan klasik fī 

sabīlillāh yang dibatasi pada jihad fisik dan ibnu sabīl 

pada musafir kehabisan bekal, tidak selalu mampu 

menjawab persoalan kemiskinan, mobilitas sosial, dan 

bentuk perjuangan umat di masa kini. Oleh sebab itu, 

reinterpretasi sangat diperlukan agar zakat tetap relevan, 

tepat sasaran, dan berdaya guna sebagai instrumen 

keadilan sosial. Dengan pemaknaan yang lebih 

kontekstual, zakat tidak hanya berfungsi sebagai 

kewajiban ritual, tetapi juga sebagai sarana pemberdayaan 

yang mampu merespons kebutuhan nyata masyarakat, 

memperluas jangkauan manfaat, serta mewujudkan tujuan 

utama syariat, yaitu kemaslahatan dan kesejahteraan 

umat.  

Ketiga, Fī Sabīlillāh tidak lagi dimaknai sebatas jihad 

fisik, tetapi diwujudkan dalam bentuk “jihad sosial”. 

BAZNAS DIY mengimplementasikan fī sabīlillāh pada 

program madrasah Al-Qur’an bagi narapidana dan 

Advokasi dakawah untuk kegiatan keagamaan. Hal ini 

berimplikasi pada terwujudnya nilai keadilan, nilai 

kemanusiaan, nilai kebebasan dan tanggung jawab dari 



250 
 

 

 

segi nilai-nilai ideal moral Al-Qur’an dan hifz din 

(menjaga agama), Hifz nafs (menjaga jiwa) dan Hifz Aql 

(menjaga Akal) dari sisi Maqāṣid al-Syarī’ah. 

Selanjutnya, implementasi Ibnu sabīl diberikan kepada 

musafir yang kehabisan bekal dalam perjalanan.Oleh 

sebab itu BAZNAS DIY memberikan bantuan tiket dan 

uang makan sebagai bekal dalam perjalanan. Hal tersebut 

berimplikasi pada nilai kesetaraan dan nilai kebebasan 

serta tanggung jawab dari sisi nilai fundamental Al-

Qur’an dan juga sesuai dengan prinsip hifz din dan hifz 

mal dari segi Maqāṣid al-Syarī’ah.  

Kemudian pada lembaga LAZISMU DIY 

mengimplementasikan fī sabīlillāh pada program 

sosialisasi sadar zakat, pendanaan kegiatan dakwah atau 

majelis muhammadiyah dan memberikan tunjangan 

kepada pelaku dakwah. Hal ini berimplikasi terwujudnya 

nilai keadilan, nilai kemanusiaan, nilai kesetaraan dan 

nilai kebebasan dan tanggung jawab dari sisi nilai ideal 

moral Al-Qur’an. Hal ini juga berimplikasi pada 

terwujudnya hifz din (menjaga agama), hifz nafs (menjaga 

jiwa) dan hifz mal (menjaga harta) dari sisi Maqāṣid al-

Syarī’ah. Selanjutnya, Implementasi Ibnu sabīl pada 

program bantuan dana pendidikan bagi mahasiswa rantau 

dan pemberian bantuan kepada musafir yang kehabisan 

bekal. Hal ini juga berimplikasi pada terwujudnya nilai 



251 
 

 

 

keadilan, nilai kemanusiaan, nilai keseteraan, nilai 

moderasi dan nilai kebebasan serta tanggung jawab dari 

segi nilai ideal moral Al-Qur’an. Kemudian dari segi 

Maqāṣid al-Syarī’ah, hal ini berimplikasi pada 

terwujudnya prinsip hifz din, hifz nafs, hifz aql dan hifz 

mal.   

B. Saran  

Penelitian ini telah memperlihatkan bagaimana 

makna fī sabīlillāh dan ibnu sabīl direinterpretasikan 

dalam praktik distribusi zakat oleh lembaga pengelola 

zakat. Temuan tersebut memberikan gambaran bahwa 

ayat-ayat zakat tidak dipahami secara kaku, melainkan 

diupayakan agar tetap selaras dengan kebutuhan sosial 

masyarakat. Namun demikian, hasil penelitian ini juga 

menunjukkan bahwa reinterpretasi ayat-ayat zakat masih 

memiliki ruang pengembangan yang cukup luas. Ruang 

tersebut terlihat pada aspek pemaknaan konseptual ayat, 

pilihan pendekatan tafsir yang digunakan, serta sejauh 

mana reinterpretasi tersebut mampu menjawab persoalan 

sosial yang terus berkembang di tengah masyarakat 

modern.  

Secara keseluruhan, penulis menyadari bahwa 

penelitian ini masih memiliki keterbatasan dan 

kekurangan. Oleh sebab itu, penulis membuka ruang 

untuk mendorong penelitian selanjutnya agar tidak 



252 
 

 

 

berhenti pada deskripsi praktik distribusi zakat semata, 

tetapi juga memperdalam kajian mengenai urgensi dan 

relevansi reinterpretasi ayat-ayat zakat di masa kini. 

Penulis juga menyarankan untuk membandingkan 

distribusi zakat pada lembaga LAZISNU, LAZISMU dan 

BAZNAS untuk melihat perbandingan reinterpretasi yang 

digunakan oleh lembaga zakat bentukan dari 2 organisasi 

masyarakat terbesar di Indonesia dan BAZNAS sebagai 

lembaga zakat induk bentukan dari pemerintah yang 

berfungsi untuk menjadi penengah diantara keduanya.  

Dengan pendekatan yang lebih kontekstual, 

diharapkan zakat dapat dipahami tidak hanya sebagai 

kewajiban normatif yang bersifat ritual, tetapi juga 

sebagai instrumen nyata dalam mewujudkan keadilan 

sosial dan kemaslahatan umat secara berkelanjutan. Besar 

harapannya hasil penelitian ini dapat memberikan 

kontribusi bagi pengembangan studi tafsir khususnya 

pengembangan metode tafsir maqashidi serta 

memperkaya literasi zakat agar menambah keasadaran 

masyarakat tentang urgensi zakat. 

 

 

  



253 
 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdillah, and Sandie. “Peran Zakat Dalam Lingkungan 

Pendidikan Ditinjau Dari Asnaf Miskin Dan Asnaf 

Fisabilillah.” Al-Munawwarah; Jurnal Pendidikan Islam 

16, no. 2 (2024). 

Al-Aṣfahānī. Mu’jam Mufradāt Alfāẓ Al-Qur’ān. Beirut: Dār 

al-Fikr, n.d. 

Al-Farra, Ziyad. Ma‘Ānī Al-Qur’Ān. 3rd ed. Beirut: Al-

Mazra‘ah, 1403. 

Al-Khwārazmī bin ‘Umar az-Zamakhsharī, Maḥmūd. Tafsīr 

Al-Kashshāf. 2nd ed. Beirut: Dar Al-Marefah, 1430. 

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsīr Al-Marāghī. 1st ed. 

Mesir: Sharikat Maktabiyyah wa Maṭba‘ah Muṣṭafā al-

Bābī al-Ḥalabī wa Awlādih, 1365. 

Al-Qurṭubī, Abī Bakr. Al-Jāmi‘ Li-Aḥkām Al-Qur’Ān. 1st ed. 

Beirut: Al-Resalah, 1427. 

Al-Syāṭibī, Abū Isḥāq Ibrāhīm Ibn Mūsā Ibn Muḥammad. Al-

Muwāfaqāt Fi Uṣūl Al-Syarī‟ah. Beirut: Dar al-Fikr, 

2005. 

Albina, Meyniar, and Sri Aqillah Maulida. “Amanah 

Ketuhanan Dan Kemanusiaan Dalam Nilai-Nilai Islam.” 

Scholars: Jurnal Sosial Dan Humanioran Dan 

Pendidikan 3, no. 1 (2025). 

Amrullah, Abdulmalik Abdulkarim. Tafsir Al-Azhar. 4th ed. 

Pustakan Nasional PTE LTD Singapura, n.d. 

Anggranti, Wiwik. “Pembinaan Keagamaan Dalam 

Peningkatan Kesadaran Beragama Warga Binaan Lapas 

Perempuan Dan Anak Kelas II Tenggarong.” JPM: 

Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 1, no. 1 (2022). 

Aninda, Najwa Tirsa, Yulida Arikka Putri, Raelan Pangestu 

Ramadhani, and Friska Rahma Fadilah. “Zakat Mal 



254 
 

 

 

Dalam Perspektif Islam: Dasar Hukum, Syarat Dan 

Perannya Dalam Kesejahteraan Sosial Dan Ekonomi.” 

Jurnal Kajian Agama Islam 9, no. 5 (2025). 

Anshori, Anshori. “Sudi Ayat-Ayat Zakat Sebagai Instrumen 

Ekonomi Islam Dalam Tafsir Al Misbah.” Misykat Al-

Anwar: Jurnal Kajian Islam Dan Masyarakat 1, no. 1 

(2018): 55–68. 

Ar-Razi, Muhammad. “Tafsir Fakhr Ar-Razi.” In Tafsir Fakhr 

Ar-Razi, 1st ed. Lebanon: Dar al-Fikr, 1401. 

Ar Rahmah, PP LSQ. Teori Dan Langkah Metode Penelitian 

Tafsir Maqashidi. Indonesia: www.youtube.com, 2022. 

https://www.youtube.com/watch?v=e9owQQSADVw. 

Aris, Muslih. “Eksistensi Nilai Al ’Adalah Pada Kebijakan 

Zakat Di Indonesia.” Al-Iqtishod 9, no. 1 (2021). 

Arsyad, Abdul Rahman. “Children’s Religious COaching In A 

Correctional Facility In Bulukumba And Bantaeng 

Regencies.” Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan 

Agama Dan Keagamaan 15, no. 1 (2017). 

Ash-Shiddieqiy, Hasbi. Pedoman Zakat. 6th ed. Jakarta: PT 

Bulan Bintang, 1987. 

Asnaini. Zakat Produktif Dalam Perspektif Hukum Islam. 

Edited by Zubaedi. 1st ed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2008. 

Auda, Jasser. Maqāṣid Al-Syarī‟ah: Dalīl Li Al-Mubtadi‟īn. 

Beirut: Maktabah al-Tawzī‟ fi al- „Alam al-„Arabi, 2011. 

Az-Zuhaili, Wahbah. “Tafsir Al-Munir.” In Terjemahan Tafsir 

Al-Munir, edited by Abdul Hayyi Kattanie dkk, 1st ed. 

Jakarta: Gema Insani, 2013. 

Azizy, A Qodri. Membangun Fondasi Ekonomi Umat. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004. 

Bariah, Oyoh, Khalid Ramdani, Iwan Hermawan, Iqbal Amar 



255 
 

 

 

Muzaki, Jaenal Abidin, Kasja Eki Waluyo, and Taufik 

Mustofa. “Pembinaan Baca Tulis Alqur’an Bagi 

Narapidana Melalui Metode Al-Jabari Di Pondok 

Pesantren Nurul Iman Lapas II A Klari Karawang.” 

Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Nusantara 6, no. 

2 (2025). 

https://ejournal.sisfokomtek.org/index.php/jpkm/article/

view/5337/3626. 

Basid, Abdul, and Nur. Faizin. “REINTEPRETASI AYAT-

AYAT AHKAM TENTANG ZAKAT (Analisa Terhadap 

Qs Al-Baqarah Ayat 110, Qs Al-Taubah Ayat 60 Dan Qs 

Al-An’am Ayat 141).” Al Yasini : Jurnal Keislaman, 

Sosial, Hukum Dan Pendidikan 06, no. 01 (2021): 10–22. 

BAZNAS. “Peraturan Badan Amil Zakat Nasional Republik 

Indonesia Nomor 3 Tahun 2018 Tentang Penditribusian 

Dan Pendayagunaan Zakat.” Jakarta, 2018. 

Baznas Daerah Istimewa Yogyakarta. “Kerja Keras 

Membuahkan Hasil, BAZNAS DIY Raih 7 Penghargaan 

Plus 2 Untuk Gubernur DIY Pada BAZNAS AWARD 

2025,” 2025. https://diy.baznas.go.id/berita/news-

show/kerja-keras-membuahkan-hasil-baznas-diy-raih-7-

penghargaan-plus-2-untuk-gubernur-diy-pada-baznas-

award-2025/25458. 

Channel, BaznasDIY. Profil Baznas DIY. Indonesia: Youtube, 

2017. https://www.youtube.com/watch?v=EJ-

kXIN3enQ. 

Dakhoir, Ahmad. Hukum Zakat (Pengaturan Dan Integrasi 

Kelembagaan Pengelolaan Zakat Dengan Fungsi 

Lembaga Perbankan). Edited by Ermanto Fahamsyah. 

1st ed. Surabaya: Aswaja Pressindo, 2015. 

Dheka, Bella. “LAZISMU DIY Kembali Ditetapkan Menjadi 

LAZISMU Terbaik Nasional 2025.” Lazismu Daerah 

Istimewa Yogyakarta, 2025. 

https://lazismudiy.or.id/lazismu-diy-kembali-menjadi-



256 
 

 

 

lazismu-terbaik-2025/. 

DIY, Baznas. “Profil Baznas DIY.” Baznas Daerah Istimewa 

Yogyakarta, 2025. https://diy.baznas.go.id/baznas-

profile. 

DIY, LAZISMU. “Laporan Keuangan Konsolidasi Untuk 

Tahun Yang Berakhir 31 Desember 2023 Dan Laporan 

Auditor Independen.” Yogyakarta, 2024. 

Fathoni, Achmad Robbi, and Anisah Nur Afifah. “Rehabilitasi 

Melalui Ayat: Metode Qurani Sebagai Jalan 

Transformasi Diri Narapidana.” Journal of Correctional 

Management 2, no. 1 (2025). 

Fu’ad’Abd al-Baqi, Muhammad. Al-Mu’jam Al-Mufahras Li-

Alfaz Al-Qur’an Al-Karim. Beirut: Dar al-Fikr, 1981. 

Gusfahmi. Pajak Menurut Syariah. 2nd ed. Jakarta: 

Rajagrafindo Persada, 2011. 

Habibullah, Eka Sakti. “Impelemntasi Pengalokasian Zakat 

Pada Asnaf Fisabilillah (Studi Ijtihad Ulama Klasik Dan 

Kontemporer).” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Dan 

Paranata Sosial Islam 3, no. 5 (2015). 

Hafid. “Komparasi Ayat-Ayat Al-Qur’an Tentang Zakat 

Sebagai Media Kegiatan Ekonomi Islam Dalam Kajian 

Tafsir Al Maraghi.” Jurnal Qolamuna 5, no. 2 (2020): 

265–84. 

Hawirah, Hawirah, Siar Ni’mah, and Amir Hamzah. “Tafsir 

Ayat Zakat Perspektif Sosial Kemasyarakatan.” Jurnal 

Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 

2 (2023): 61–75. https://doi.org/10.47435/al-

mubarak.v8i2.2268. 

Hidayatusahiro, Fatkul, and Safiruddin Al-Baqi. “Metode 

Ritme Otak Untuk Meningkatkan Kualitas Hafalan Al-

Qur’an Di Rumah Tahfidz Assaubari Ponorogo.” 

Ma’alim:Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2022). 



257 
 

 

 

Ibnu Faris, Abu al-Husain Ahmad. Mu’jam Maqayis Al-

Lughah. Beirut: Dar al-Jiil, 1999. 

Indana, Rifaatul. “Optimalisasi Program Mengajar Al-Qur’an 

Dengan Metode Qurani Pada Lembaga Pemasyarakatan 

Narkotika Pakem Yogyakarta.” Jurnal Pengabdian 

Kepada Masyarakat 2, no. 2 (2025). 

https://repository.metanusantara.com/media/publications

/594144-optimalisasi-program-mengajar-al-quran-d-

598097d1.pdf. 

Indonesia, Badan Amil Zakat Nasional Republik. “Laporan 

Pengelolaan Zakat Nasional Akhir Tahun 2024.” Jakarta, 

2024. 

Iqrimatunnaya, and Fitriani. “Zakat Dan Infaq Sebagai Upaya 

Dalam Menurunkan Angka Kemiskinan Perspektif Al-

Qur’an.” Gunung Djati Conference Series 43 (2024): 12–

22. 

Jahar, Asep Saepudin. “Marketing Islam through Zakat 

Institutions in Indonesia.” Studia Islamika 22, no. 3 

(2015): 405–42. https://doi.org/10.15408/sdi.v22i3.2353. 

Jakarta, Institur Ilmu Al-QUr’an. “Tim IIQ Jakarta Paparkan 

Hasil Riset Tingginya Buta Aksara Al-Qur’an Di Gedung 

DPR-MPR RI Senayan.” Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta, 

2023. https://iiq.ac.id/berita/tim-iiq-jakarta-paparkan-

hasil-riset-tingginya-buta-aksara-al-quran-di-gedung-

dpr-mpr-ri-senayan/. 

Jarir al-tabari bin, Muhammad. Tafsīr Al-Ṭabarī – Jāmi‘ Al-

Bayān ‘an Ta’Wīl Āy Al-Qur’Ān. 1st ed. Mesir: Markaz 

al-Buḥūth wa ad-Dirāsāt al-‘Arabiyyah wa al-Islāmiyyah, 

1422. 

Juianto, Very, Indra Gunawan, and Bonly Taufiqurrahman. 

“Gerakan Sadar Zakat, Infaq Dan Shadaqah (ZIS) 

Sebagai Upaya Meningkatkan Kesejahteraan Masyarakat 

Distrik Nimbokrang, Jayapura.” Aplikasia: Jurnal 



258 
 

 

 

Aplikasi Ilmu-Ilmu Agama 20, no. 2 (2020). 

K.N Sofyan, Hasan. Pengantar Hukum Zakat Dan Wakaf. 1st 

ed. Surabaya: Al-Ikhlas, 1995. 

Katsir, Ismail Bin. Tafsir Al-Qur’an Al-Azim. 1st ed. Mesir: al-

Fārūq al-Ḥadīthah liṭ-Ṭibā‘ah wa an-Nasyr, 1421. 

Kholidi, Iqbal. “Tafsir Maqasidi Muhammad Talbi Dan Abdul 

Mustaqim Sebagai Pendekatan Alternatif Dalam 

Menafsirkan Al-Qur’an.” Al-Qadim: Journal Tafsir Dan 

Ilmu Tafsir 1, no. 1 (2024): 1–10. 

Khotijah, Siti, and Kurdi Fadal. “MAQASHID AL-QUR’AN 

DAN INTERPRETASI WAṢFĪ ‘ĀSYŪR ABŪ ZAYD.” 

Journal of Quran and Tafseer Studies 1, no. 2 (2022): 

141–62. https://doi.org/10.23917/qist.v1i1.626. 

Kurniawan, Agung, Evi Febriani, Cut Eva Novita Restu, 

Muhammad Kumaidi, and Muhammad Jayus. “Zakat 

Dalam Pendidikan Islam Perspektif Maqashid Syariah.” 

Jurnal Pendidikan Tambusai2 9, no. 2 (2025). 

Kusmanto, Ade, and HS Tisnanta. “Pelaksanaan Pembinaan 

Narapidana Yang Berkeadilan Dalam Mewujudkan 

Filosofi Pemasyarakatan Narapidana.” Al-Zayn:JUrnal 

Ilmu Sosial & Hukum 3, no. 4 (2025). 

Kusmilawaty, M Shabri Abd Majid, and Isnanini Harahap. 

“Realisasi Maqashid Syariah Pada Lembaga Filantropi 

Islam (Pengentasan Kemiskinan Melalui BUMMas: 

Asset Based Community Develpoment Approach).” 

Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 10, no. 3 (2024). 

Lazismu Daerah Istimewa Yogyakarta. “Latar Belakang 

LAZISMU DIY,” 2021. https://lazismudiy.or.id/latar-

belakang/. 

Lazismu Daerah Istimewa Yogyakarta. “Visi Dan Misi,” 2021. 

https://lazismudiy.or.id/visi-dan-misi/. 

Malahayatie. “Interpretasi Asnaf Zakat Dalam Konteks Fiqih 



259 
 

 

 

Kontemporer (Studi Analisis Fungsi Dalam 

Pemberdayaan Ekonomi Umat).” AL-Mabhats 1, no. 1 

(2016). 

Masdar Farid, Mas’udi. Pajak Itu Zakat. 1st ed. Bnadung: PT 

Mizan Pustaka, 2005. 

Maulana, Andri, and Rio Laksamana. “Implementasi Zakat 

Sebagai Sumber Pembiayaan Program Pemberdayaan 

Ekonomi Masyarakat.” Prosiding Seminar Nasional 

Program Studi Ekonomi Islam 1, no. 1 (2023): 51–60. 

Mufti, Erlangga Alif, and Ontran Sumantr Riyanto. “Peran 

Lembaga Pemasyarakatan Dalam Upaya Rehabilitasi 

Narapidana Untuk Mengurangi Tingkat Residivis.” Al-

Manhaj: Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial 5, no. 2 

(2023). 

Muhammad Sholeh Hasan. Maqasid Al-Qur‟an: Dalam 

Pemikiran Yusuf Al-Qaradawi. Nusa Litera Inspirasi, 

2018. 

Muḥammad Ṭāhir Ibn Āsyūr. Maqāṣid Al-Syarī‟ah Al-

Islāmiyyah. Yordania: Dār al-Nafāis, 2001. 

Muhammadiyah, Pimpinan Pusat. “Keputusan Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah Nomor 113/KEP/1.0/B/2025 Tentang 

Tanfidz Fikih Zakat Kontemporer.” Jakarta, 2025. 

Mursyid. Mekanisme Pengumpulan Zakat, Infaq Dan 

Shadaqah. Edited by Rahmiati Saleh. 1st ed. Yogyakarta: 

Magistra Insani Press, 2006. 

Mustaqim, Abdul. “Argumentasi Keniscayaan Tafsir 

Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Islam Dalam Pidato 

Pengukuhan Guru Besar Dalam Bidang Ulumul Qur’an 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.” UIN Sunan Kalijaga. 

UIN Sunan Kalijaga, 2019. 

———. Dinamika Sejarah Tafsir AL-Qur’an. 2nd ed. 

Yogyakarta: IDEA Press Yogyakarta, 2016. 



260 
 

 

 

Muzakky, Althaf Husein. “Studi Kisah Nabi Muhammad 

Bermuka Masam Terhadap Sahabat Ibnu Ummi Maktum 

Dalam QS. ’ABASA [80]: 1-10 Perspektif Tafsir 

Maqashidi.” Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2020. 

Niswatin, Nilawaty Yusuf, and Titi Umi Kalsum Hulopi. 

“Gerakan Sadar Zakat, Infaq Dan Sedekah Bagi 

Masyarakat Di Desa Soginti Kecamatan Paguat 

Kabupaten Pohuwato.” Pelita: Jurnal Pengabdian 

Kepada Masyarakat 3, no. 2 (2025). 

OMGExploits. Kuliah Online Tafsir Maqashidi Pertemuan 1 - 

Pengertian,Tujuan, Dan Signifikasi. Indonesia: Youtube, 

2020. https://www.youtube.com/watch?v=-

2x5HhLtcNY&list=PLDDGAkuV4glywdUaHcBIkwkl

RiNpHw3VJ. 

———. Teori Dan Langkah Metode Penelitian Tafsir 

Maqashidi. Indonesia: Youtube, 2022. 

https://www.youtube.com/watch?v=R5C-

2UUBcng&t=772s. 

Pambudi, Rillo, and Siti Ngaisah. “Implementasi Pemenuhan 

Hak Kebebasan Beirbadah Bagi Narapidana Di Lembaga 

Pemasyarakatan Kelas I Surabaya.” Dekrit : Jurnal 

Magister Ilmu Hukum 14, no. 1 (2024). 

Parisi, Salman Al. “Tingkat Efisiensi Dan Produktivitas 

Lembaga Zakat Di Indonesia.” Esensi: Jurnal Bisnisdan 

Manajemen 7, no. 1 (2017). 

https://doi.org/10.15408/ess.v7i1.3687. 

Parnawi, Afi, and Malika Syahrani. “Pendidikan Inklusif 

Dalam Islam Untuk Membangun Kesetaraan Dan 

Keadilan.” Jurnal Arriyadhah 21, no. 1 (2024). 

“Peraturan Bersama Menteri Agama Dan Menteri Dalam 

Negeri Nomor 8 Dan 9 Tahun 2006 Pedoman 

Pelaksanaan Tugas Kepala Daerah/Wakil Kepala Daerah 



261 
 

 

 

Dalam Pemeliharaan Kerukunan Umat Beragama, 

Pemberdayaan Forum Kerukunan Umat Beragama Dan 

Pendirian Rumah Ibadat,” 2006. 

Qardhawi, Yusuf. Hukum Zakat. 5th ed. Jakarta: Pustakan 

Litera Antarnusa, 1999. 

———. Norma Dan Etika Ekonomi Islam. Gema Insani Press, 

2007. 

Qothrunnada, A Izka, and Mu’min Firmansyah. “Analisis 

Pemberian Zakat Kepada Sabilillah Dalam Konteks 

Klasik Dan Modern.” Filantropi: Jurnal Manajemen 

Zakat Dan Wakaf 5, no. 1 (2024). 

“Qur’an Kemenag.” Jakarta Timur, 2022. 

Rabbani, Mu’afa Afif, and Muhammad Kudhori. 

“Memperkuat Kesetaraan Manusia Dalam Perspektif Al-

Qur’an: Konsep Dan Tindakan.” Zawiyah: Jurnal 

Pemikiran Islam 9, no. 2 (2023). 

Rahmadani, Muhammad Rizky, Nur Atika, Hijjatum 

Balighotul, and Sri WIgati. “Distribusi Ekonomi Islam 

Dalam Upaya Menjaga Kesejahteraan Perspektif 

Maqashid Syariah Ibnu Qayyim Al-Jauziyah.” Jurnal 

Sharia Economica 4, no. 3 (2025). 

Rauf, KHA, and AS RAsyid. Zakat. 3rd ed. PT Garfikatama 

Jaya, 1992. 

Ridlo, Ali. “Zakat Dalam Perspektif Ekonomi Islam.” Jurnal 

Al-’Adl 1, no. 7 (2014): 1–17. 

Rohmaniyah, Wasilatur. “Optimalisasi Zakat Digital Melalui 

Penguatan Ekosistem Zakat Di Indonesia.” Al-Huquq: 

Journal of Indonesian Islamic Economic Law 3, no. 2 

(2021): 232–46. 

https://doi.org/10.19105/alhuquq.v3i2.5743. 

Rosadi, Aden, and Mohamad Anton Athoillah. “Distribusi 

Zakat Di Indonesia: Antara Sentralisasi Dan 



262 
 

 

 

Desentralisasi.” Jurnal Wacana Hukum Islam Dan 

Kemanusiaan 15, no. 2 (2015). 

Rufi’ah. “Argumen Kontekstualisasi Zakat Dalam Al-

Qur’an.” In IRCiSoD, edited by Yanuar Arifin, 1st ed. 

Yogyakarta: IRCiSoD, 2021. 

Rusyd, Ibnu. Bidayatul Mujtahid. Edited by Ahmad Abu Al 

Majd. Terjemahan. Jakarta: Pustaka Azzam, 2000. 

Sarbini, Muhammad. “Tafsir Fisabilillah Dan Implikasinya 

Bagi Cakupan Fisabilillah Sebagai Mustahik Zakat.” Al-

Mashlahah 6, no. 1 (2018). 

Sari, Bela, Sarah Maulani, and Reza Fadila. “Kajian Sosial 

Atas Tafsir Ayat-Ayat Tentang Keadilan Dalam AL-

Qur’an.” Journal Of Islamic Research and Studies 1, no. 

2 (2025). 

Sartina, Dewi, Amir Rusdi, and Nurlaila Nurlaila. “Analisis 

Implementasi Kegiatan Pemberantasan Buta Aksara Al-

Qur’an Di Indonesia.” Muaddib: Islamic Education 

Journal 3, no. 2 (2020): 99–110. 

https://doi.org/10.19109/muaddib.v3i2.7843. 

Setiawan, Ad, Trisno Wardy Putra, and Risky Hariyadi. 

“Analisis Kebijakan Baznas Tentang Ibnu Sabil Sebagai 

Mustahik Zakat.” Ar-Ribh: Jurnal Ekonomi Islam 3, no. 

2 (2020). 

Setiawan, Adi, Trisno Wardy Putra, and Risky Haryadi. 

“Analisis Kebijakan BAZNAS Tentang Ibnu Sabil 

Sebagai Mustahik Zakat.” Ar-Ribh: Jurnal Ekonomi 

Islam 3, no. 2 (2020). 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an Fungsi Dan 

Peran Wahyu Dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung: 

Mizan, 2009. 

———. Tafsir Al-Misbah. 4th ed. Jakarta: Lentera Hati, 2005. 

———. Tafsir Al-Misbah. 6th ed. Jakarta: Lentera Hati, 2006. 



263 
 

 

 

———. Tafsir Al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati, 2005. 

Sho’im, Muhammad deni Abdul. Sejarah Transformasi Zakat 

Era Klasik Hingga Era Digital. Edited by Nia Duniawati. 

1st ed. Indramayu: CV Adanu Abimata, 2024. 

Strategis, Pusat Kajian, and Institut Ilmu Al-Qur’an. Standar 

Laboratorium Manajemen Zakat. Jakarta: Badan Amil 

Zakat Nasional, n.d. 

Suhartini, Endeh, and Defisa. “The Right To Freedom Of 

Worship For Prisoners In Class II B Prisonical 

Institutions.” Jurnal Sosial Humaniora 13, no. 1 (2022). 

Sulaiman, Muqatil Bin. “Tafsīr Muqātil Bin Sulaimān.” In 

Tafsīr Muqātil Bin Sulaimān, 2nd ed., 176. Beirut: 

Mu’assasat al-Tārīkh al-‘Arabī, 1423. 

Susianti, Cucu. “Efektivitas Metode Talaqqi Dalam 

Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qur’an Anak 

Usia Dini.” Tunas Siliwangi 2, no. 1 (2016). 

Thoriquddin, Mohammad. Pengelolaan Zakat Produktif 

Perspektif Maqashid Al-Syari’ah Ibnu Asyur. Edited by 

A.H Fathani. 1st ed. Malang: UIN-MALIKI Press, 2015. 

Tirta, Emanuella Bungasmara Ega. “Daftar Negara 

Berpenduduk Muslim Terbesar Di Dunia, RI Nomor 

Berapa?” CNBC Indonesia, 2025. 

https://www.cnbcindonesia.com/research/202503121212

33-128-617886/daftar-negara-berpenduduk-muslim-

terbesar-di-dunia-ri-nomor-berapa. 

Triantini, Zusiana Elly. “Perkembangan Pengelolaan Zakat Di 

Indonesia.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 3, 

no. 1 (2010): 87–100. 

Triyawan, Andi. “Analisis Faktor-Faktor Yang Mepengaruhi 

Muzakki Membayar Zakat Di BAZNAS Yogyakarta.” 

Islamic Economics Journal 2, no. 1 (2016). 

https://doi.org/10.21111/iej.v2i1.970. 



264 
 

 

 

Umair, Muhammad, and Hasani Ahmad Said. “Fazlur Rahman 

Dan Teori Double Movement: Definisi Dan Aplikasi.” 

Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 

(2023): 71–81. 

https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26. 

Ummah, Fiena Nafirul, and Tuti Kurnia. “Kriteria Fisabilillah 

Di Lembaga Pengelola Zakat Indonesia.” Jurnal 

Syarikah : Jurnal Ekonomi Islam 6, no. 1 (2020): 83. 

https://doi.org/10.30997/jsei.v6i1.2466. 

“Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 1995 

Tentang Pemasyarakatan.” Jakarta, 1995. 

Utami, Wahyu. “PENGARUH PERSEPSI STIGMA SOSIAL 

DAN DUKUNGAN SOSIAL TERHADAP 

KESEJAHTERAAN PSIKOLOGIS PADA 

NARAPIDANA.” Journal An-Nafs 3, no. 2 (2018). 

Wach, Joachim. Ilmu Perbandingan Agama (Inti Dan Bentuk 

Pengalaman Keagamaan). 5th ed. Jakarta Utara: 

Rajagrafindo Persada, 1996. 

———. Sociology Of Religion. London: The University of 

Chicago Press, 1962. 

———. The Comparative Study Of Religions. Edited by 

Joseph M Kitagawa. 987th ed. New York: Columbia 

University Press, 1958. 

Wibisono, Yusuf. Mengelola Zakat Indonesia Diskursus 

Pengelolaan Zakat Nasional. 2nd ed. Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2015. 

Yogyakarta, Badan Amil Zakat Nasionla Daerah Istimewa. 

“Laporan Keuangan Tanggal 31 Desember 2023 Dan 

Laporan Auditor Independen.” Yogyakarta, 2024. 

Zadjuli, Suroso Imam, Atina Shofawati, and Muryani 

Muryani. “Implementing Good Corporate Governance in 

Zakat Institution.” Bussecon Review of Social Sciences 



265 
 

 

 

(2687-2285) 2, no. 1 (2020): 27–37. 

https://doi.org/10.36096/brss.v2i1.158. 

Zainuddin, Zainuddin, and Sahban Sahban. “Reinterpretasi 

Riqab Sebagai Korban Eksploitasi Seksual Dalam 

Hukum Zakat.” Masalah-Masalah Hukum 50, no. 1 

(2021): 17–23. 

https://doi.org/10.14710/mmh.50.1.2021.17-23. 

Zen, Hasrul. “KAJIAN ISTINBĀTH MAQĀSHID AL-

SYARĪ’AH DALAM BIDANG EKONOMI.” Jurnal 

Media Akademik 2, no. 12 (2024). 

 

  



266 
 

 

 

DAFTAR LAMPIRAN 

Lampiran Transkip wawancara 

Lampiran I   : Transkip Hasil Wawancara 

Narasumber   : Mas Ibran Rakasiwi S.Kom   

Waktu    : 24 Desember 2025 

Keterangan   : Staf Bidang Pendistribusian  

BAZNAS DIY 

No  Pertanyaan Jawaban 

1 Apa Perbedaan 

penditribusian dan 

pendayagunaan? 

Penditirbusian sifatnya 

konsumtif dan 

pendayagunaan sifatnya 

produktif 

2 Apa saja program 

penditribusian fī 

sabīlillāh di baznas 

diy? 

Pertama, program madrasah 

Al-Qur’an. Program 

madrasah Al-Qur’an 

bekerjasama dengan lapas di 

DIY. Program ini sudah 

berkembang cukup jauh. 

Walaupun mereka dalam 

tahanan tetapi mereka 

produktif. Misalnya mengaji, 

mendalami keagamaan dan 

menghafal Al-Qur'an. Ada 

banyak, sekitar 8  atau 9 

wisudawan yang telah 

diwisuda dari teman-teman 

yang hafal Al-Qur’an yang 

ada di lapas. Misalnya lapas 

wirogunan, lapas wonosari 

dan lapas lain-lainnya, itu 

juga sudah berjalan dan bagus 

sekali untuk yang program 

unggulan kita yang ada di fī 

sabīlillāh. Dan kita juga 

kerjasama dengan kemenag 



267 
 

 

 

dan pendampingan dari 

teman-teman kemenag seperti 

itu. 

 

Kedua, bidang advokasi dan 

dakwah, nanti teman-teman 

pengajuan proposal dan lain-

lain. kalo untuk program 

unggulan yaitu tadi madrasah 

al-Qu’'an, itu setiap tahun 

disalurkan, setiap tahun dua 

kali. Nah untuk yang ini setiap 

bulan, yang bidang advokasi 

dan dakwah DIY Taqwa 

3 Untuk yang wisuda 

apakah mereka yang 

sudah khatam Al-

Qur’an hafalan 30 

juz atau bagaimana? 

Ya, hafalan, kalau untuk 30 

juz belum ada, mungkin udah 

ada yang 10 juz lebih seperti 

itu. Dan untuk teman-teman 

yang di lapas kan tidak semua 

keahliannya pada bidang 

agama ya. Dan disana mereka 

diajarkan tata cara beragama 

dan sebagainya. Tidak keluar 

dari hal mupun atau radikal. 



268 
 

 

 

4 Untuk pendanaannya 

diberikannya 

bagaimana ya pak?  

Diberikan kepada tenaga 

pengajar, kita bantuannya 

untuk tenaga pengajar dan ada 

beberapa yang bisa dibantu 

untuk di backup, maka bisa 

saja jikalau masuk dalam 

asnaf-asnaf yang 

memungkinkan. Karena pada 

dasarnya dana zakat ini adalah 

dana umat 

5 Selain dua program 

tersebut, apakah ada 

program-program 

lain dalam bidang 

penditribusian fī 

sabīlillāh? 

Kalau selama ini yang paling 

inti ya itu, dua itu, karena kita 

memang tidak asal 

menyalurkan saja ya. Karena 

kan memang ini fī sabīlillāh 

jadi jangan diartikan semua 

bisa seperti itu. Karena ada 

audit internal, audit syaiah 

dan akuntan publik. Kita juga 

diawasi makanya kita juga 

hati-hati dalam 

mengeluarkan, ada standar 

operasional prosedur (SOP) 

masing-masing.  Kemudian 

Baznas DIY juga ada kegiatan 

sedekah Al-Qur’an, 

terkadanag temen-temen yang 

berzakat menitip pesan untuk 

diberikan kepada hafiz-

hafizah di salah satu pondok 

tahfiz dan panti asuhan. Maka 

Baznas DIY membantu 

membelikan Al-Qur’an santri 

di pondok pesantren atau di 

yayasan yatim piatu 



269 
 

 

 

6 Bagaimana 

pendistribusian ibnu 

sabīl? 

Apabila diartikan secara 

keseluruhan maknanya 

perjalanan di jalan Allah dan 

lain sebagainya. Selama ini 

asnaf ibnu sabīl datang ke 

kantor baznas diy, kemudian 

ditanyakan, “niki mau 

kemana?”. Biasanya itu 

semuanya sama, mungkin ada 

perkumpulannya. Tujuannya 

sama, dan Baznas diy 

memverifikasi dulu, karena 

kita juga bekerjasama dengan 

Dinas Sosial (Dinsos) dan 

LAZ – LAZ. Kalau ibnu sabīl 

kan untuk perjalanan, kalau 

ada yang membutuhkan 

bantuan untuk pulang, kita 

verfikasi dulu apakah dia 

layak, atau hanya modus saja. 

Karena kadang satu orang ke 

baznas ini ke baznas, 

istilahnya malak ke Laz dan 

ke baznas. Kalau selama ini 

ibnu sabīl. Dan dana zakat 

selama ini untuk di propinsi 

diy saja. Tetapi apabila ada 

yang dari luar kota dan 

menetap di diy  yang 

kehabisan bekal, akan kita 

bantu namun diverifikasi 

dulu. Jangan-jangan ada 

modus di balik ini. 



270 
 

 

 

7 Berarti cara 

mendapatkan 

bantuannya untuk 

ibnu sabīl, harus 

datang ke kantor ya 

mas? 

Iya, misalnya ada yang 

kehabisan bekal, terlantar dan 

sebagainya. 

 

Kalo selama ini kita ada 5 

program, DIY Cerdas, DIY 

Taqwa, DIY peduli, DIY 

Sejahtera dan DIY Sehat. Kita 

golongkan mahasiswa untuk 

DIY cerdas. Untuk DIY 

cerdas sendiri ada beberapa 

program, ada program 

tunggakan (masuk dalam 

kategori gharimin), bantuan 

mahasiswa yang 

membutuhkan terdiri dari 

bantuan penelitian dan 

bantuan UKT dari mulai 

temen-temen semester 6. DIY 

Taqwa yang sifatnya 

konsumtif, misal untuk honor 

narasumber terus honor 

pendamping yang baca Al-

Qur’an. DIY Sejahtera, 

sifatnya produktif, contoh 

program kampung berkah, 

pada kampung ini ada titik-

titik ada miskin ekstrim yang 

ada di daerah istimewa 

yogyakarta. Kecamatan 

miskin ekstrim ditetapkan 

oleh pemda DIY, disana kita 

menentukan kalurahan dan 

ada 17 kalurahan kampung 

berkah. Pelatihan ekonomi, 



271 
 

 

 

Bantuan modal usaha juga ada 

disitu 

 

DIY Peduli, yang masuk 

dalam kategori ibnu 

sabīl.misalnya ada program 

paket logistik keluarga untuk 

asnaf miskin. Program lansia 

diambil dari asnaf fakir 

 

DIY sehat, diperuntukkan 

untuk tunggakkan-

tunggakkan, misal yang ada 

dirumah sakit atau yang 

membutuhkan kursi roda 

 

Zakat tidak bisa untuk 

pembangunan, misal 

pembangunan masjid. 

8 Berapakah besaran 

bantuan yang 

didapatkan ibnu 

sabīl? 

Besaran tergantung ongkos 

tiket dan uang makannya, 

selama ini mekanismenya 

baznas diy membelikan tiket 

bus kepada asnaf. Dan yang 

paling jauh ke jawa barat. 

Namun ada juga yang modus, 

ketika dibelikan tiket dan 

diantarkan ke terminal 

giwangan mereka melakukan 

refund tiket. Oleh karena itu, 

penting untuk memverifikasi 

apakah yang orang tersebut 

layak atau tidak. 



272 
 

 

 

8 Bagaimana Cara 

memverifikasi ibnu 

sabīl? 

Kalau di baznas ada sistem 

informasi dan manajemen 

Baznas (SIMBA). Semua 

yang telah dibantu dapat 

dideteksi. Selain itu, ada grup 

wa masing. Misal ada yang 

pernah dibantu atau sering 

dibantu, maka ditolak secara 

halus. 

9 Bagaimana tantangan 

fī sabīlillāh dan ibnu 

sabīl  

Kalau fī sabīlillāh aman saja, 

namun ibnu sabīl yang harus 

dilakukan verifikasi lebih 

lanjut. 

 

Lampiran II   : Transkip Hasil Wawancara 

Narasumber   : Ali Yusuf, S. Th.I., M. Hum   

Waktu    : 6 November 2025 

Keterangan   : Ketua Dewan Pengawas Syariah 

No Pertanyaan Jawaban 

1 Apakah LAZISMU DIY 

melakukan Penafsiran 

Ulang terhadap At-

Taubah ayat 60 atau 

merujuk penafsiran 

ulama terdahulu? 

Kalau di Muhammadiyah, 

istilah zakat sudah menjadi 

banyak pembahasan. 

Putusan yang terbaru yakni 

Musyawarah Nasional 

(Munas) Tahun 2020 di 

gresik, disebut dengan fiqih 

zakat kontemporer. Dan 

ternyata banyak perubahan 

cara penafsiran.  

 

Misalnya dari segi ayat    اِنَمَا

 .dan seterusnya الصَدقَٰتُ لِلْفقَُرَاۤءِ 



273 
 

 

 

Di situ terdapat dua 

kategori, ada yang 

menggunakan lam dan fi. 

Kalau dalam putusannya 

merujuk pada kitab tafsir 

Ath-Thabari. Jadi ada 

sesuatu yang baru dalam 

putusan.  

 

Pertama, Dari kalimat   اِنَمَا

 terdapat huruf , الصَدقَٰتُ لِلْفقَُرَاۤء

lam, kalau menurut Ath-

Thabari terdapat empat 

kelompok, dan ada huruf fi 

mulai dari   ِقاَب وَالْغٰرِمِيْنَ    وَفىِ الر ِ

السَبِيْلِِۗ  وَابْنِ  اٰللِّ  سَبِيْلِ   nah ini وَفيِْ 

empat kelompok 

digabungkan. Li dan fii 

memiliki makna yang 

sedikit berbeda, li lebih 

kepada individu, misalkan 

وَالْمَسٰكِيْ  نِ لِلْفقَُرَاۤءِ   namun kalau 

fii bisa lebih luas lagi, bisa 

untuk umum. Sehingga 

makna  ِّاٰلل سَبِيْلِ   وَفيِْ 

menggunakan fii dan fii itu 

bisa lebih umum. Sehingga 

makna   ِّاٰلل سَبِيْلِ   bukan فيِْ 

hanya untuk perseorangan 

tapi juga maknanya lebih 

luas lagi. Dari segi 

pemaknaan tafsir juga 

berubah. 

 



274 
 

 

 

Kedua, terkait dengan 

zakat kan harus dikurangi 

kebutuhan pokok. Dalam 

istilah klasik, kebutuhan 

pokok dihitungnya 3 yakni, 

sandang, pangan dan 

papan. Namun kalau dalam 

zakat kontemporer 

Muhammdiyah ditambah 

lagi menjadi 2, yakni 

pendidikan dan kesehatan. 

Karena pendidikan menjadi 

pokok, misal orang 

menyekolahkan anak harus 

bayar spp, sehingga itu 

harus dikeluarkan dulu. 

Setelah dikeluarkan 

kebutuhan pokok, disitulah 

dihitung masuk nishab atau 

tidak.  

 2 Apakah seluruh 

LAZISMU baik tingkat 

Pusat dan Wilayah 

merujuk pada hasil 

putusan Musyawarah 

Nasional (Munas)? 

Kalau secara struktur, 

LAZISMU harus 

mengikuti negara sehingga 

putusan Dewan Syariah 

Nasional Majelis Ulama 

Indonesia (DSN MUI) 

harus diikuti. Tetapi karena 

LAZISMU juga beriringan 

struktur dengan 

Muhammadiyah, maka 

LAZISMU juga harus 

mengikuti Putusan Tarjih 

Muhammadiyah, jadi 

LAZISMU mengikuti dua 

putusan. Secara formal 



275 
 

 

 

kenegaraan harus 

mengikuti putusan yang 

diatas dan secara 

keorganisasian harus 

mengikuti Putusan Tarjih 

Muhammadiyah. Dalam 

kelembagaan LAZISMU 

ada Dewan Pengawas 

Syariah (DPS) yang rata-

rata diisi oleh orang-orang 

yang memiliki jabatan di 

Majelis Tarjih 

Muhammadiyah sehingga 

otomatis dalam 

memberikan fatwa akan 

merujuk sumber pokok 

pada putusan Tarjih 

Muhammadiyah, sehingga 

dalam hal ini dapat 

dipastikan bahwa putusan 

tentang ini yang mengikuti 

putusan Tarjih 

Muhammadiyah.  

3 Apa saja tugas Dewan 

Pengawas Syariah? 

Pertama, misalkan ketika 

membuat anggaran RAB 

satu tahun, DPS dilibatkan 

mengikuti dan 

mengkoreksi 

Kedua, jika ada pertanyaan 

terkait zakat, infaq dan 

sedekah diarahkan ke DPS 

untuk menjawabnya 

Ketiga, DPS bertanggung 

jawab untuk mengontrol 

dan memberikan koreksi 



276 
 

 

 

jika ada kebijakan 

LAZISMU yang berbeda 

dari tuntunan syariah 

4 Apa latar belakang 

terjadinya penafsiran 

ulang yang diputuskan 

majelis tarjih 

muhammadiyah 

Pemahaman selalu 

berkembang, misal 

memahami kebutuhan 

pokok. Kebanyakan orang 

sebelumnya memahami 

hanya sandang, pangan dan 

papan. namun sekarang 

sudah berubah menjadi 

lebih luas sesuai dengan 

kebutuhan zaman. Jadi ada 

hal-hal yang tidak 

terakomodir, kalau kita 

hanya saklek pada 

penafsiran lama maka 

menjadi tidak bijak. 

Putusan fatwa itu sifatnya 

hukum mengikuti 

perubahan zaman (tabirul 

ahkam wal azman). Tetapi 

tetap dalam kerangka 

prinsip-prinsip syariah. 

Hukum itu pada masa nabi 

sudah benar tepat namun 

perkembangan zaman 

banyak yang berubah, yang 

belum terwakili tafsir-tafsir 

maka harus ada tafsir-tafsir 

kebaruan. Termasuk dalam 

8 asnaf juga memiliki 

tafsiran yang luas. Bisa jadi 

konsep miskin daerah satu 

dengan yang lain bisa 



277 
 

 

 

berbeda sehingga 

membutuhkan penafsiran 

ulang terhadap suatu 

putusan. Pada intinya tidak 

merubah putusan lama, 

putusan lama tetap ada 

namun diperkaya dengan 

perspektif baru.  

5 Bagaimana penafsiran 

ulang yang dilakukann 

dewan syariah terhadap 

kategori fī sabīlillāh dan 

ibnu sabīl?  

Pertama fī sabīlillāh dari 

segi teks menggunakan 

huruf fi. Huruf fi maknanya 

bisa lebih prioritas atau 

bisa menjadi lebih umum. 

Pada penafsiran 

sebelumnya banyak yang 

mengartikan fī sabīlillāh 

hanya orang yang benar-

benar berjihad atau 

berperang. Namun dalam 

pemahaman Tarjih 

muhammadiyah, fī 

sabīlillāh dapat dimaknai 

miskin atau kaya, namun ia 

berjuang dalam sesuatu 

yang ada syiar agamanya. 

Misalkan apabila 

dicontohkan dengan 

perang, maka orang yang 

berperang bisa yang kaya 

dan miskin. Maka siapapun 

kategori fī sabīlillāh dia 

berhak mendapatkan zakat 

walaupun orang kaya. Ada 

juga hadis nabi yang 

menyebutkan orang kaya 



278 
 

 

 

berhak mendapatkan zakat, 

salah satunya yakni orang 

yang berperang, dia kaya 

dan ikut berperang maka ia 

masuk dalam kategori fī 

sabīlillāh. Bisa juga orang 

kaya yang berperan sebagai 

amil, karena amilnya. 

 

Kedua, makna fisabililah 

bisa lebih luas lagi. kalau 

tafsir klasik banyak yang 

mengartikan fī sabīlillāh 

sebagai orang yang 

berperang. Namun 

siapapun yang menegakkan 

syiar-syiar Allah maka 

termasuk dalam kategori fī 

sabīlillāh. Hal ini 

mencakup personal 

(perorangan) dan 

kelembagaan. Kalau 

personal, misalkan ada 

seorang guru ngaji, guru 

madrasah dan ustaz yang 

selalu berjuang berdakwah 

maka ia layak untuk diberi 

kesejahteraan lewat zakat. 

Kalau secara kelembagaan, 

misalkan pesantren, panti 

asuhan yang kategori di 

dalamnya ada syiar-syiar 

allah yang membutuhkan 

kesejahteraan lewat zakat 

juga masuk dalam kategori 



279 
 

 

 

fī sabīlillāh. Jadi skalanya 

lebih luas.  

 

Kalau di muhammadiyah, 

dalam prakteknya 

kegiatan-kegiatan 

muhammadiyah seperti 

majelis-majelis 

muhammadiyah. Mereka 

akan mengadakan suatu 

kegiatan dan kemudian 

membuat proposal  

kegiatan pimpinan wilayah 

muhammadiyah (PWM) 

dan mengajukan ke 

LAZISMU. Setelah itu, 

ketika pencairan dana ke 

LAZISMU maka akan 

digolongkan ke asnaf fī 

sabīlillāh untuk kegiatan-

kegiatan keorganisasian 

dalam syiar agama. 

Kegiatan-kegiatan 

kegamaan yang 

membutuhkan sponsor dan 

support dari LAZISMU 

maka dari pihak 

LAZISMU dikeluarkan 

pendanaannya dari jalur 

asnaf fī sabīlillāh.  

 

Ibnu sabīl, kategori orang 

yang sedang melakukan 

suatu kegiatan yang 

membutuhkan dukungan. 



280 
 

 

 

Misalkan jamaah haji yang 

bekalnya habis. Maka ia 

perlu mendapatkan 

dukungan, dan dapat 

dikategorikan ibnu sabīl. 

Termasuk beasiswa dapat 

dikategorikan ibnu sabīl. 

Mahasiswa perantauan 

kehabisan bekal dan butuh 

untuk bayar uang kuliah 

atau yang lainnya, maka 

juga berhak termasuk 

dalam kategori ibnu sabīl, 

dalam prakteknya dapat 

mendukung dalam hal 

beasiswa. 

 

Di LAZISMU sendiri ada 

program beasiswa. Untuk 

tingkat siswa bernama 

beasiswa mentari dan 

untuk mahasiswa bernama 

beasiswa sang surya. Nanti 

pengambilan dananya dari 

asnaf ibnu sabīl. Karena 

jika diartikan seperti klasik 

saja yakni seorang musafir, 

mungkin bisa jadi dananya 

tidak terpakai dan 

menunpuk. Sifatnya zakat 

harus dikeluarakan 

diberdayakan ada 

kebermanfaatan dan 

kemashlahatan. jika 

tafsirnya hanya musafir 



281 
 

 

 

maka tidak luas. Anggaran 

zakat tidak dapat terserap 

banyak.  

 

Dalam muhammadiyah ada 

hirarki hukum, Pertama, 

yang paling tertinggi 

putusan yakni hasil 

Musyawarah Nasional 

(Munas) tarjih 

muhammadiyah. Jadi para 

ulama memtuskan suatu 

persoalan hukum lalu 

disahkan sehingga jadilah 

putusan dan menjadi 

Himpunan Putusan Tarjih 

(HPT). Putusan ini 

levelnya tertinggi dan 

besfifat mengikat untuk 

semua warga 

persyirakatan. Kedua, 

Fatwa, ada fatwa sendiri. 

Ketiga, wacana yakni 

pendapat perseorangan, 

kategori tokoh 

muhammadiyah yang 

berpendapat tentang suatu 

hal, tetapi hal perkara 

tersebut tidak ada 

putusannya di HPT dan 

fatwa Muhammadiyah, 

maka hal ini boleh dirujuk 

tapi sifatnya wacana dan 

tidak boleh dijadikan dasar 

mengklaim bahwa ini 



282 
 

 

 

adalah putusan 

muhammadiyah karena 

hanya mengambil pendapat 

seseorang, tidak boleh 

menjadi dasar putusan 

resmi organisasi. Ketika 

ada suatu permasalahan, 

misalnya muhammdiyah 

belum memutuskan, fatwa 

juga belum membahas nah 

kemudian baru boleh 

menanyakan kepada 

personal tokoh 

muhammadiyah atas nama 

wacana. Putusan 

Muhammadiyah diadakan 

rutin 2 tahun sekali dan 

majelis tarjih divisi fatwa 

seminggu sekali. 

 

Fatwa sifatnya menjawab 

pertanyaan tercepat dari 

masyarakat. Sehinngga 

pembahasaannya 

dilakukan tim fatwa saja. 

Fatwa juga berbeda 

tingkatan, yakni fatwa 

khusus tim fatwa dan fatwa 

yang diperluas,misal 

melakukann seminar-

seminar dan mengundang 

beberapa ahli.  

 

6  Bagaimana strategi 

dewan syraiah dalam 

Dewan Pengawas Syariah 

(DPS) memiliki 



283 
 

 

 

melakukan pengawasan 

agar penditribusian 

tidak menyimpang dari 

Maqāṣid al-Syarī’ah?  

kewenangan untuk 

menyidak untuk melihat 

administrasinya. 

Seumpama ditemukan 

kasus atau aduan 

masyarakat DPS berhak 

langsung bertanya kepada 

pihak yang bersangkutan.  

7  Bagaimana strategi 

dewan syariah dalam 

menyeimbangkan zakat 

yang konsumtif dan 

produktif? 

Jadi sesungguhnya, di 

Muhammadiyah sudah ada 

fatwa zakat produktif. Jadi 

orientasinya zakat bukan 

hanya untuk hari ini namun 

juga untuk berikutnya. 

Misal fakir dan miskin, 

tidak harus diberi beras 

saja, melainkan juga diberi 

uang kemudian didorong 

untuk usaha. Arahnya 

memberdayakan 

masyarakat dari mustahik 

menjadi muzakki. 

Diusahakan jangan 

selamanya mustahik, itulah 

yang disebut dengan istilah 

produktif. 

 

Dalam pendistribusian 

zakat, melihat dan menata 

dari 8 asnaf bisa jadi 

serapan untuk fakir atau 

masyarakat dhuafa lebih 

banyak, namun juga ada 

pos dari asnaf yang agak 

kecil, sehingga ketika agak 



284 
 

 

 

kecil sementara pos fakir 

miskin masih 

membutuhkan, nah bisa 

saja di support dari pos 

yang lainnya. tidak harus 

satu asnaf. Oleh sebab itu, 

alokasi tidak harus dibagi 

rata tetapi terdistribusikan 

sesuai dengan kebutuhan 

mana yang prioritas. Skala 

prioritas ditentukan dari 

rapat.  

8 Apa tantangan terbesar 

zakat di era sekarang? 

Pertama, dari aspek 

muzakki, yakni kesadaran 

dari orang kaya atau orang 

yang berkecukupan untuk 

berzakat yang harus perlu 

diedukasi, karena tidak 

semua orang sadar 

berzakat, apalagi orang 

yang berharta banyak.  

 

Kedua, dari aspek 

mustahik, yakni data yang 

menjadi tantangan, 

khususnya ketika 

mengaktegorikan fakir 

miskin dan lain-lain.   

9 Apakah Mustahik 

fizabilillah dan ibnu 

sabīl masih relevan di 

zaman sekarang? 

Masih dan sangat relevan 

karena tafsirnya 

berkembang 

10 Apa hal yang 

membedakan 

LAZISMU diy dengan 

Secara umum, LAZISMU 

ada kewajiban 

transparansi, ada 



285 
 

 

 

lembaga zakat yang 

lain? 

kewajiban dilaporkan ke 

publik, bagian dari 

kepercayaan. Zakat itu 

sifatnya harus keluar lagi, 

jadi bukan menyimpan 

uang tapi menampung 

sementara untuk 

didistribusikan. Secara 

umum, transparansi dan 

membangun kepercayaan.    

 

Lampiran III : Transkrip Hasil Wawancara 

Narasumber : Pak Maryono, S.Pd., M.I. 

Waktu  : 10 November 2025 

Kerterangan : Wakil Ketua Bidang Pendayagunaan & 

Pendistribusian LAZISMU DIY 

No Pertanyaan Jawaban 

   

1. Bagaimana kontribusi 

zakat menurut Bapak 

terhadap penguatan 

kesejahteraan sosial dan 

kerukunan agama di 

Jogja? 

Kontribusi zakat di 

LAZISMU itu sangat 

penting. Karena kita tahu 

bahwa semua orang 

ataupun tidak semua orang 

itu mereka mampu. Maka 

zakat itu sangat penting 

dan itu memang perintah. 

Maka untuk kerukunan 

umat terutama non 

muslim, kami tidak 

memberikan dari porsi 

zakat tetapi porsi sedekah. 

Karena memang kita bagi-



286 
 

 

 

bagi, orang membayar 

zakat sendiri, sedekah 

sendiri, atau infaq. Kalau 

untuk orang orang non 

muslim itu memang kami 

ambilkan dari porsinya 

sedekah atau infaq. Kalau 

zakat sendiri itu kan sudah 

harus yang delapan asnaf 

itu ya, dengan berbagai 

pertimbangan. 

2 Berdasarkan 

pengalaman bapak, 

kriteria fi sabilillah itu 

apa saja pak? atau yang 

telah disalurkan selama 

ini kepada siapa saja? 

Jadi memang, kami 

memberikan ZIS termasuk 

ke fi sabilillah memang 

orang-orang yang 

berjuang yang menurut 

kami itu berjuang di jalan 

Allah. Contoh langsung 

salah satunya yakni 

beasiswa. Beasiswa itu ada 

beberapa, yaitu ada 

beasiswa yang digunakan 

untuk anak anak SMP, SD, 

itu beasiswa mentari. 

Kemudian ada beasiswa 

untuk mahasiswa S1 atau 

D3 itu kita ada beasiswa 

sang surya. Kemudian 

juga dari sisi dakwah, ibnu 

sabīl kami berikan kepada 

mereka seperti, kalau 

ramadhan itu ada yang 

namanya mengirimkan 

dai-dai yang 

membutuhkan di daerah-



287 
 

 

 

daerah yang meminta. 

Tetapi itu bukan 

programnya LAZISMU, 

karena LAZISMU itu 

tidak boleh 

mendistribusikan 

langsung. Jadi di 

Muhammadiyah itu, 

pendistribusian itu pasti 

kita kerjasama kan dengan 

lembaga atau majelis yang 

lain. Jadi LAZISMU itu 

penyedia dana, tapi yang 

mendistribusikan memang 

orang lain, seperti 

beasiswa mentari, itu 

memang kita disamakan 

dengan lembaga atau 

majelis dikdasmen. 

Kemudian kalau kita 

berikan ke dakwah ke 

daerah pelosok, itu kita 

kerjasama kan misalnya 

dengan lembaga cabang 

dan ranting, jadi semacam 

itu. Jadi saya pikir, untuk fi 

sabilillah adalah orang-

orang yang berjuang 

dijalan Allah yang 

menurut kebanyakan 

orang, yang menuntut ilmu 

itukan bagian berjuang di 

jalan Allah. Kemudian fi 

sabilillah juga bisa berupa 

pengajar TPA (guru), tapi 



288 
 

 

 

TPA nya disabilitas. Itu 

kita beri lewat lembaga 

majelis kesejahteraan 

sosial (MKS). kita 

kerjasama dengan 

lembaga itu untuk para 

supir-supir membawa 

ambulan. Pada intinya 

tidak semua kategori yang 

fi sabilillah kami berikan 

dananya dari zakat. 

Karena memang kalau 

dana zakat kadang lebih 

sedikit dibandingkan 

dengan sumber dana dari 

infaq dan sedekah. 

3 Kalau untuk ibnu sabīl 

sendiri, program yang 

telah dilaksanakan 

selama ini apa saja ya 

pak? 

Kalau selama ini ibnu 

sabīl di LAZISMU itu, 

misalnya ada kasus seperti 

mahasiswa dari luar negeri 

yang menuntut ilmu d 

jogja, kemudian kehabisan 

bekal artinya karena dalam 

posisi perang di daerah 

timur tengah. Kalau untuk 

perjalanan seperti itu, 

porsinya sedikit sekali 

kalau di DIY. Karena kita 

itu pembagian wilayah 

dengan daerah itu berbeda. 

DIY itu untuk ibnu sabīl 

yang langsung, ZIS nya 

tidak langsung ke orang 

yang perjalanan. Tetapi 

tidak tau kalau 



289 
 

 

 

penerjemahannya 

misalnya kalau puasa 

itukan ada bagi takjil, itu 

bagian ibnu sabīl atau 

tidak. Tapi kalau 

membahas ibnu sabīl 

sendiri, dari kami tidak ada 

yang fokus ke ibnu sabīl, 

jadi hanya dengan fi 

sabilillah sudah jelas. 

Maksudnya kalau hanya 

diterjemahkan hanya 

untuk diperjalanan, 

kayaknya terlalu sempit 

dan terlalu sedikit juga dan 

tidak bisa diprogramkan. 

Artinya kalau ada orang 

yang kehabisan bekal 

diperjalanan ya kita kasih. 

Hanya begitu saja. 

4 Menurut bapak, kalau 

potensi zakat di provinsi 

Jogja sendiri bagaimana 

pak? Apakah dia 

potensinya besar atau 

bagaimana? Terus 

bagaimana LAZISMU 

provinsi Jogja 

mengambil peran 

tersebut? 

Potensi di Jogja itu luar 

biasa banyak. Makanya di 

jogja itu ada sekitar 50 

lebih lembaga ZIS. Itupun 

yang terdaftar, yang belum 

terdaftar di baznas? Itukan 

potensinya luar biasa. 

Tetapi memang 

LAZISMU itu mengambil 

peran, itu yang pertama 

potensinya itu dari masjid 

contohnya. Setiap masjid 

itukan se Jogja ada berapa 

ribu masjid, itukan potensi 

semua. Kemudian 



290 
 

 

 

perusahaan-perusahaan, 

itu setiap perusahaan kan 

punya JSR mereka pasti 

punya pembagian JSR dan 

yang pekerja banyak yang 

muslim, sehingga JSR nya 

juga besar. Belum lagi 

hotel-hotel, sekolahan-

sekolahan. Sekolahan 

selama ini kami hanya 

yang di Muhammadiyah 

saja, tetapi kalau 

perusahaan banyak 

kerjasama dengan 

perusahaan umum, 

walapun memang 

sebagian dari 

Muhammadiyah juga ada. 

Kemudian kalau dari sisi 

potensi perorangan, 

artinya orang jogja tetapi 

punya pekerjaan di luar 

dan sebenarnya punya 

potensi. Gudeg di jogja, 

itukan juga potensi untuk 

zakat. Mereka juga punya 

JSR. Bank-bank juga, 

hampir semua bank juga 

punya JSR. Nah JSR itu 

juga bagian dari 

sekedahnya, dan di 

dalamnya kan pasti ada 

orang-orang Muslim. Yang 

paling besar itu harus 

diakui di ZIS di 



291 
 

 

 

Muhammadiyah itu saat 

ini yang pemasukan adalah 

dari perguruan tinggi, 

rumah sakit, sama amal 

usaha Muhammadiyah. 

Karena memang hampir 

semua perguruan tinggi 

zakatnya di lembaganya 

itu, baru kemudian 

dananya di laporkan ke 

LAZISMU. Walaupun 

kepentingannya nanti akan 

digunakan disana lagi, tapi 

kan mutar gitu biar di 

catat.  

5 Dilembaga LAZISMU 

sendiri apakah ada target 

pengumpulan zakat 

pertahun? Kalau boleh 

tahu tahun ini berapa? 

Tahun 2025 itu 57 Milyar. 

Terus untuk tahun 2026 

hasil raker itu, 60 Milyar. 

Kita naik terus, karena 

potensinya besar sekali. 

6 Untuk menyeimbangkan 

pembagian zakat yang 

sifatnya konsumtif dan 

produktif bagaimana ya 

pak? 

Secara serius, kita tidak 

membagi persentase 

semacam itu. Tetapi 

diakhir bisa dipresentase, 

kalau diawal itu tidak bisa. 

Karena kita itu bekerja 

berdasarkan proposal atau 

program lembaga majelis. 

Misalnya, salah satu 

programnya istilahnya 

zakat berbagi untuk guru. 

Nah itu kan konsumtif, 

maka kita kampanye 

kepada sekolah-sekolah, 

kepada umum, bahwa kita 



292 
 

 

 

ada program zakat untuk 

guru. Nah, zakatnya dari 

zakat sekolah-sekolah 

yang terkumpul, setornya 

30 persen ke LAZISMU 

dan 30 kembali ke guru-

guru. Nah itukan 

konsumtif, artinya tidak 

bisa dipresentase. 

Kemudian saat ini, kita 

baru menggarap warung 

Muhammadiyah (Market), 

kemudian UMKM, 

kemudian sekarang itu 

yang baru satu tahun 

berjalan yaitu membuat 

kampong berkemajuan 

yang ada di Nanggulan. Itu 

memang saat ini tahun 

pertama, kita baru 

memberdayakan warga 

sana untuk mengolah dan 

menanam pisang. 

Mengolah pisang, 

membuat keripiknya, saat 

ini baru itu, artinya itu 

jenis produktif. Kalau 

UMKM, banyak. Tapi gak 

bisa dipresentase dari awal 

untuk pembagian. 

Bayangan saya kok 

banyak produktifnya 

dibanding dengan 

konsumtif. Karena selama 

ini konsumtif berupa bantu 



293 
 

 

 

guru, terus keluarga tidak 

mampu. Tetapi kalau di 

presentase ya banyak juga. 

7 Bagaimana strategi agar 

pembagian zakat 

tersebut, terutama 

kepada fi sabilillah dan 

ibnu sabīl tepat sasaran? 

Bagaimana cara 

memverifikasinya dari 

LAZISMU sendiri? 

Di LAZISMU itu bekerja 

berdasarkan proposal atau 

ada orang yang 

mengajukan. Maka itu 

kami asesmen, kemudian 

kami datangi dan 

melibatkan yang 

mengajukan proposal, 

misalnya lembaga A 

mengajukan proposal 

untuk kegiatan apa, maka 

lembaga itu kita ajak untuk 

asesmen, termasuk daerah 

ini juga datang. Pernah 

kita mengadakan asesmen, 

kita mengajak ahlinya. 

Contohnya ada 

pendampingan dan 

pembiayaan warga yang 

terkena korban teroris, kan 

dia punya keluarga. Nah 

keluarga itu yang kita 

bantu dengan mengajak 

ahlinya. Tapi pada intinya 

yang perlu adalah asesmen 

(kita informasi lebih 

lanjut). Kalau ibnu sabīl 

dikantor hampir tidak ada, 

sedikit sekali. Berbeda 

dengan di masjid, kalau 

dikantor kami sedikit. Tapi 

kalau lihat data ibnu sabīl, 



294 
 

 

 

banyak di kantor kami. 

Sejak tahun awal hampir 5 

apa 8 Milyar. Tapi 

memang kalau dana 

perjalanan abis itu kecil, 

hampir tidak ada yang 

datang. 

8 Jumlah data fi sabilillah 

dan ibnu sabīl yang telah 

mendapatkan sejak 

LAZISMU berdiri, kalau 

boleh tau sejak kapan 

LAZISMU berdiri? 

Sekitar 2005 kalau tidak 

salah. Dulu namanya 

bukan LAZISMU, 

sebelumnya sudah ada dan 

dulu juga ada sendiri-

sendiri, tetapi sekarang 

semuanya jadi satu. 

Contohnya lembaga 

dakwah, mereka cari 

proposal sendiri dan 

dikelola sendiri.  

9 Kalau riqab di 

LAZISMU apakah ada 

masuk kategori di zaman 

sekarang? 

Riqab masih masuk, salah 

satunya ART, itu bagian 

dari riqab. Selama ini yang 

kami tahu ART adalah 

bagian dari riqab, tetapi 

yang lainnya saya tidak 

tahu. Untuk data jumlah 

yang dikeluarkan untuk 

riqab saya juga tidak tahu, 

silahkan ditanyakan pada 

staff yang mengelola.  

 



295 
 

 

 

Dokumentasi 

 



296 
 

 

 

 

Gambar 1. Hasil Dokumentasi Saat Proses Wawancara Ke 

Beberapa Pengurus BAZNAS DIY 

  



297 
 

 

 

 



298 
 

 

 

 

Gambar 2. Hasil Dokumentasi Saat Proses Wawancara 

Kepada Beberapa Pengurus LAZISMU DIY 

  


	HALAMAN COVER
	SURAT PENGESAHAN
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN
	SURAT PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Kerangka Teori
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA
	DAFTAR LAMPIRAN

