
Kerja dan Eksistensi Manusia dalam Pemikiran Ibn Khaldun 

(1332-1406 M) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Johan 

23205012026 

 

 

TESIS 

 

Diajukan kepada Program Magister (S2) Aqidah dan Filsafat Islam 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga 

Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh 

Gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

YOGYAKARTA 

2026



 
 

i 
 

 

ii 



 
 

i 
 

 

iii 



 
 

iv 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

iv 



 
 

v 
 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

Kepada Yth., 

Ketua Program Studi Magister (S2) 

Aqidah dan Filsafat Islam 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

 

Assalamu‘alaikum wr.wb. 

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi 

terhadap penulisan tesis yang berjudul: Kerja dan Eksistensi Manusia dalam 

Pemikiran Ibn Khaldun (1332-1406) 

Yang ditulis oleh: 

Nama   : Johan 

NIM   : 23205012026 

Fakultas  : Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Jenjang  : Magister (S2) 

Program Studi  : Aqidah dan Filsafat Islam 

Konsentrasi  : Filsafat Islam 

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Program Studi 

Magister (S2) Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

UIN Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam rangka memperoleh gelar Magister 

Agama. 

Wassalamu’alaikum wr.wb. 

Yogyakarta, 26 Desember 2025 

Pembimbing 

 

 

 

 

Dr. Imam Iqbal, S.Fil.I, M.S.I 



 
 

vi 
 

MOTTO 

 

للأماني مَعدلأو عن جنابك   

 عزمًا كان شحذَ الحسام الصيقل

 والغيث حيث العارض المتهللّ  

هر  النجوم وتحفل  ت عنى بها ز 

# 

# 

# 

# 

 هل غير بابك للغريب مؤمّل

 هي همةٌ بعثت إليك على النوى

 متبوّأ الدنيا ومنتجع المنى

 حيث القصور الزاهرات منيفة

 

 )ولي الدين عبد الرحمن ابن خلدون(

 

Adakah hadapan pada selain-Mu bagi orang asing 

Atau tempat tempat tujuan selain pengayoman-Mu 

Inilah tekad yang mengirimkan kepada-Mu 

Niat tulus seperti kilatan pedang 

Tempat tinggal negeri dan labuhan harapan 

Air hujan saat kemarau panjang 

Tempatnya Menara-menara tinggi menjulang 

Tempat memperhatikan bintang-bintang yang terang 

 

(Waliyyuddīn Abdurrahmān Ibn Khaldun) 

 

 

 

 



 
 

vii 
 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

 

 

Karya ini kupersembahkan untukmu yang tercinta: 

 

Bapak Usman, Ibu Hasnah (Almarhumah), Kakak Nurbiyah, dan Adikku 

Muhammad Ilyas 

Para Guru yang telah membimbing penulis tanpa pamrih 

Teman-teman yang menemani dalam suka dan duka 

 

Semoga Allah senantiasa memberikan kesehatan dan limpahan anugerah-Nya 

kepada mereka 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

viii 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas tentang kerja dan eksistensi manusia dalam 

pemikiran Ibn Khaldun, seorang pemikir besar peradaban Islam yang menawarkan 

analisis mendalam mengenai dinamika sosial, ekonomi, dan perkembangan 

peradaban. Di tengah kompleksitas kehidupan modern yang sering memandang 

manusia semata-mata sebagai instrumen produksi, pemikiran Ibn Khaldun 

menawarkan suatu kerangka yang lebih holistik dan manusiawi dalam memahami 

kerja. Penelitian ini berangkat dari pertanyaan mendasar mengenai bagaimana Ibn 

Khaldun memaknai kerja (‘amal) dan bagaimana hubungan antara kerja, identitas 

manusia, serta keberlangsungan peradaban. 

Adapun pokok masalah yang dikaji dalam penelitian ini yaitu, (1) 

bagaimana konsep kerja dalam pemikiran Ibn Khaldun, (2) bagaimana Ibn Khaldun 

menjelaskan kerja sebagai manifestasi eksistensi manusia sebagai makhluk sosial 

dalam konteks peradaban? 

Penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

dokumentasi, dengan kitab Muqaddimah sebagai sumber primer. Pendekatan 

filosofis-eksistensialis Heidegger digunakan untuk menafsirkan konsep kerja Ibn 

Khaldun dalam konteks ontologis, serta hermeneutik dalam mengidentifikasi 

konsep etika kerja Ibn Khaldun. Adapun sumber sekunder meliputi literatur-

literatur tentang filsafat kerja, eksistensialisme, teori sosial,  serta penelitian lain 

yang relevan dengan topik yang dibahas. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kerja dalam perspektif Ibn Khaldun 

merupakan sumber dari segala keberadaan. Kerja tidak terbatas pada aktivitas 

manusia dalam memenuhi kebutuhan hidupnya saja. Kerja berkaitan erat dengan 

ekspresi ontologis yang menunjukkan cara manusia “mengada” dan menampilkan 

eksistensinya di dunia serta penopang terciptanya peradaban (‘umrān). Dalam 

konteks peradaban, kerja menempati posisi penting dalam pembentukan struktur 

sosial masyarakat sebab menjadi jembatan yang menghubungkan masa kini dan 

masa lalu. Apa yang generasi saat ini nikmati dan rasakan tidak lain merupakan 

hasil kerja generasi sebelumnya. Sebagai salah satu penopang peradaban kerja 

menempati posisi sentral. Dalam klasifikasi masyarakat badāwah dan haḍārah, 

kerja didasarkan pada kuat-lemahnya ‘aṣabiyyah dalam masyarakat. Pada tahap 

masyarakat badāwah, kerja merupakan aktivitas yang otentik, sederhana, dan 

terikat langsung dengan kebutuhan hidup yang mendesak. Sedangkan pada tahap 

masyarakat haḍārah, kerja mulai terpisah dari kebutuhan langsung dan berubah 

menjadi aktivitas mencari kemewahan. 

 

Kata Kunci: Ibn Khaldun, kerja, eksistensi, peradaban 

 

 

 

 



 
 

ix 
 

ABSTRACT 

This study examines work and human existence in the thought of Ibn 

Khaldun, a major thinker of Islamic civilization who offers a profound analysis of 

social dynamics, economic life, and civilizational development. Amid the 

complexity of modern life, which often views human beings merely as instruments 

of production, Ibn Khaldun’s thought provides a more holistic and humane 

framework for understanding work. This research is grounded in a fundamental 

inquiry into how Ibn Khaldun conceptualizes work (‘amal) and how work relates 

to human identity and the continuity of civilization. 

The main issues addressed in this study are: (1) how the concept of work is 

formulated in Ibn Khaldun’s thought, and (2) how work functions as a manifestation 

of human existence as a social being within the context of civilization. 

This study employs a qualitative approach using the documentation method, 

with al-Muqaddimah as the primary source. A Heideggerian philosophical–

existential approach is applied to interpret Ibn Khaldun’s concept of work in an 

ontological context, while a hermeneutic approach is used to identify Ibn Khaldun’s 

concept of work ethics. Secondary sources include literature on the philosophy of 

work, existentialism, social theory, as well as other studies relevant to the topic 

discussed. 

The findings indicate that, from Ibn Khaldun’s perspective, work is the 

source of all existence. Work is not limited to human activity aimed merely at 

fulfilling the necessities of life. Rather, work is closely related to an ontological 

expression that reveals how human beings “exist” and manifest their presence in 

the world, as well as serving as a foundation for the emergence of civilization 

(‘umrān). In the context of civilization, work occupies a crucial position in shaping 

social structures, as it acts as a bridge connecting the present and the past. What the 

present generation enjoys and experiences is essentially the result of the labor of 

previous generations. As one of the pillars of civilization, work holds a central 

position. 

Within Ibn Khaldun’s classification of societies into badāwah and ḥaḍārah, 

work is determined by the strength or weakness of ‘aṣabiyyah within a society. At 

the stage of badāwah society, work is an authentic and simple activity, directly tied 

to urgent life necessities. In contrast, at the stage of ḥaḍārah society, work becomes 

detached from immediate needs and transforms into an activity oriented toward the 

pursuit of luxury. 

 

 

Keywords: Ibn Khaldun, work, existential, civilization 

 

 

 

 



 
 

x 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor 158/ 1987 dan 0543b/U/1987, tanggal 22 

Januari 1988. 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Keterangan 

 alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 ba' b be ب

 ta' t te ت

 ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث

 jim j je ج

 ḥa ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kha kh ka dan ha خ

 dal d de د

 żal ż zet (dengan titik di atas) ذ

 ra' r er ر

 zai z zet ز

 sin s es س

 syin sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض



 
 

xi 
 

 ṭa' ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 ẓa ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ‘  koma terbalik di atas‘ ع

 gain g ge غ

 fa' f ef ف

 qaf q qi ق

 kaf k ka ك

 lam l el ل

 mim m em م

 nun n en ن

 wawu w w و

 ha' h ha هـ

 hamzah ’  apostrof ء

 ya' y ye ي

 

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap 

 Ditulis Wamtanna وامتنّ 

 Ditulis Lā budda لا بدّ 

 

C. Ta’ marbūṭah di akhir kata 

1. Bila dimatikan ditulis h. 



 
 

xii 
 

Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap 

dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat, dan sebagainya, kecuali 

bila dikehendaki lafal aslinya. 

 Ditulis Al-Basyariyyah البشريّة

  Ditulis Mabsūṭah مبسوطة

 

2. Bila diikuti kata sandang “al” serta bacaan kedua itu terpisah, maka 

ditulis h. 

 Ditulis Daulah al-Musyayyidah دولة المشيدّة

 Ditulis Al-Quwwah al-Basyariyyati القوّة البشريّة

 

3. Bila ta’ marbūtah hidup atau dengan harakat fatḥah, kasrah, dan 

ḍammah, maka ditulis t atau h. 

 Ditulis Mugālabah al-Miṣri مغالبة المصر

 Ditulis Zakah al-Fiṭri زكاة الفطر

 

D. Vokal Pendek 

 ََ-- -- 

fatḥah 

Ditulis A  

 Ditulis Ḍaraba ضرب

  َ-- -- 

kasrah 

Ditulis I  

  Ditulis Qiblah قبلة

  َ-- -- ḍammah Ditulis U  



 
 

xiii 
 

 Ditulis Al-Faṣlu الفصل

 

E. Vocal Panjang 

Fathah + alif 

 أمصار

Ditulis ā 

Ditulis amṣār 

Fathah + ya’ mati 

 أثنى

Ditulis ā 

Ditulis aṡnā 

Kasrah + ya’ mati 

 عظيمة

Ditulis ī 

Ditulis ‘aẓīmah 

Ḍammah + wawu mati 

 يعتقدون

Ditulis ū 

Ditulis ya’taqidūna 

 

F. Vocal Rangkap 

fatḥah + ya’ mati Ditulis ai 

 Ditulis ḥajaraini حجرين

fatḥah + wawu mati Ditulis au 

 Ditulis mauṡūq موثوق

 

G. Vocal pendek yang berurutan dalam satu kata dipisahkan dengan 

apostrof 

 Ditulis a’antum أأنتم

دتّ  Ditulis u’iddat أ ع 



 
 

xiv 
 

 Ditulis la’in syaakartum لَئ ن شكرتم

 

H. Kata sandang alif + lam 

1. Bila diikuti huruf Qomariyyah ditulis dengan menggunakan huruf “l”. 

 Ditulis al-faṣl الفصل

 Ditulis al-Ma’āsy المعاش

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah, ditulis dengan menggunakan hurus 

Syamsiyyah yang mengikutinya, dengan menghilangkan huruf l (el) 

nya. 

 Ditulis aṭ-Ṭabi’ī الطبعي

 Ditulis aḍ-Ḍalāl الضلال

 

I. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat 

Ditulis menurut penulisannya. 

 Ditulis ibtigā’i al-Amwāli ابتغاء الأموال

 Ditulis al-Ma’āsyi aṭ-Ṭabī’ī المعاشي الطبيعي

 

 

 

 

 



 
 

xv 
 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم

السلام على أشرف المرسلين سيدنا ومولانا محمد وعلي آله وأصحابه ومن الحمد لله ربّ العلمين والصلاة و

 تبعهم بإحسان الى يوم الدين. أما بعد:

Segala puji bagi Allah Tuhan Semesta Alam atas limpahan rahmat, karunia, 

taufiq, serta pertolongan-Nya yang tiada tara, sehingga penulis bisa menyelesaikan 

penulisan tesis ini setelah melewati proses panjang dan melelahkan. Salawat dan 

Salam kepada manusia paripurna, Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, beserta seluruh keluarga, 

sahabat, dan orang-orang yang senantiasa mengikuti sunnahnya hingga akhir 

zaman. Ammā ba’du: 

Penulis menyadari bahwa proses penyusunan tesis ini bukanlah hal yang 

mudah. Dalam perjalanannya kadangkala terbersit keraguan yang mematahkan 

semangat, lelah yang menggerogoti harapan, serta bisikan agar mundur dari 

perjuangan. Namun, di tengah itu semua, hadir pula dukungan dari berbagai pihak, 

dalam bentuk doa yang lirih, semangat yang datang dengan berbagai cara, serta 

tatap masa depan yang belum tentu arah. 

Maka dari itu, dengan penuh ketulusan, penulis mengucapkan terima kasih 

sedalam-dalamnya kepada seluruh pihak yang telah menjadi bagian dari perjalanan 

ini. Atas segala dukungan, doa, dan kesabaran yang mengiringi setiap langkah terjal 

penulis, semoga Allah membalas dengan kebaikan yang tak terhingga. 

Akhirnya, dengan segala kerendahan hati dan limpahan rasa syukur, penulis 

menghaturkan terima kasih kepada: 



 
 

xvi 
 

1. Kedua orang tua penulis, Bapak Usman dan Ibu Hasnah (Almarhumah) 

yang selalu memberikan cinta tak terbatas, mendidik dengan penuh 

kesabaran dan ketulusan. Kakak Nurbiyah beserta suami, serta adik tercinta 

Muhammad Ilyas dan Ummi Uswatun Hasanah yang selalu menjadi rumah 

tempat pulang dan penyemangat. Terkhusus untuk keponakanku 

Muhammad Fa’az Alfarizqi, semoga semuanya dalam lindungan Allah dan 

dimudahkan segala urusannya. 

2. Al-Maghfurlah KH. Nawawi Abdul Aziz dan Nyai Hj. Walidah Munawir, 

muassis Pondok Pesantren An Nur Ngrukem Bantul Yogyakarta, beserta 

seluruh keluarga besar Pondok Pesantren An Nur, yang senantiasa penulis 

harapkan berkah darinya. 

3. Romo KH. Yasin Nawawi, KH. ‘Ashim Nawawi, KH. Mu’thi Nawawi, KH. 

Muslim Nawawi, Agus Muhammad Rumaizijat, serta seluruh dzuriyah Bani 

Nawawi, semoga Allah senantiasa melimpahkan rahmat dan taufiqnya 

kepada mereka dan dimudahkan segala urusannya fi ad-din, ad-dunya, wa 

al-akhirah. 

4. KH. Ahmad Sutikno dan Ibu Nyai Hj. Ulfah Nawawi, yang telah 

memberikan tempat bernaung bagi penulis, semoga Allah memberikan 

kesehatan dan dimudahkan segala urusan. 

5. Prof. Noorhaidi Hasan, M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, beserta seluruh jajarannya. Prof. Dr. H. Robby Habiba 

Abror, Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam. Dr. Muhammad 

Fatkhan, S.Ag., M.Hum., selaku kepala Program Studi Aqidah dan Filsafat 



 
 

xvii 
 

Islam, serta Muhammad Arif, S.Fil.I., M.Ag., selaku sekretaris Prodi 

Aqidah dan Filsafat Islam. Semoga semuanya dalam lindungan Allah. 

6. Dr. Imam Iqbal, S.Fil.I, M.S.I., selaku Dosen Pembimbing Tesis (DPT) 

yang telah meluangkan waktu ditengah kesibukannya untuk membimbing 

penulis, memberikan arahan, serta saran, menyemangati penulis, sehingga 

tesis ini dapat selesai. Semoga beliau beserta keluarga diberi kesehatan, 

kemudahan dalam segala urusan, dan balasan kebaikan yang setinggi-

tingginya. 

7. Dr. Muti’ullah, S.Fil.I, M.Hum., selaku Dosen Pembimbing Akademik 

(DPA), yang telah memberikan saran mengenai topik dalam tesis ini, 

motivator, serta mendampingi penulis selama masa perkuliahan. Semoga 

bapak dan keluarga senantiasa diberi kesehatan dan dimudahkan dalam 

segala urusan. 

8. Seluruh dosen dan staf Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam yang telah 

memberikan segudang keilmuan dan pengalaman yang tak terhingga, serta 

ketulusan dalam mengajar sehingga penulis bisa sampai di titik ini. 

9. Keluarga besar Magister Aqidah dan Filsafat Islam Angkatan 2024 genap, 

terkhusus kepada sahabat-sahabat kelas B, yang sama-sama berjuang, 

menjadi teman diskusi, dan berbagi pengalaman selama duduk di bangku 

perkuliahan. Semoga Allah berikan kesuksesan dunia-akhirat kepada kita 

semua, dipertemukan kembali dalam versi yang lebih baik dari hari ini, serta 

diberikan ilmu yang bermanfaat bagi agama dan masyarakat. 



 
 

xviii 
 

10. Sahabat-sahabat ngopi, diskusi, bercengkrama, bahkan ngobrol ngalor-

ngidul, Lora Sahlan, Gus Dendy, Tuan Guru Rifki, Kyai Fatih, dan Habib 

Asyraf, semoga Allah senantiasa memberikan kesehatan, ilmu yang berkah 

dan bermanfaat bagi agama, nusa, dan bangsa. 

11. Sahabat-sahabat Pondok Pesantren An Nur Komplek Nurul Huda dan 

Komplek Nurul Asy’ari, terutama Sronggot dan Sonhaji yang selalu 

menyemangati di setiap proses, bersedia menjadi samsak hidup saat penulis 

merasa lelah, gundah, dan resah. Semoga semuanya dalam lindungan Allah. 

12. Serta seluruh pihak yang tidak bisa penulis sebutkan satu per satu yang telah 

menemani perjalanan spiritual dan intelektual, sehingga penulis bisa sampai 

pada titik ini. Semoga Allah memberikan kesehatan kepada kita semua dan 

mudahkan urusan dunia-akhirat. 

Akhirul kalam, penulis mengucapkan syukur kepada Sang Pemilik 

Kemuliaan dan terima kasih setinggi-tingginya kepada seluruh pihak terkait yang 

tidak bisa penulis sebutkan satu per satu. Semoga tesis ini memberikan manfaat 

kepada penulis khususnya, dan seluruh pembaca secara umum. Jazakumullah 

Ahsanal jaza’. 

Bantul, 01 Desember 2025 

 

Johan/Muhammad ‘Adnan 

NIM. 23205012026 

 

 



 
 

xix 
 

 

   

   

   

  

   

   

   

   

 

  

   

  

  

   

   

   

   

   

   

   

   

   

   

  

DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN  ................................................................................ii

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI  ...................................................................iii

HALAMAN PENGESAHAN  ...............................................................................iv

NOTA DINAS PEMBIMBING...............................................................................v

MOTTO  .................................................................................................................  vi

HALAMAN PERSEMBAHAN  ...........................................................................  vii

ABSTRAK  ...........................................................................................................  viii

ABSTRACT...........................................................................................................  ix

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN.....................................................x

KATA PENGANTAR  ...........................................................................................xv

DAFTAR ISI........................................................................................................  xix

BAB I  .......................................................................................................................1

PENDAHULUAN  ...................................................................................................1

A.  Latar Belakang  ..............................................................................................1

B.  Rumusan Masalah  .........................................................................................8

C.  Tujuan dan Kegunaan Penelitian  ..................................................................8

D.  Kajian Pustaka  ..............................................................................................9

E.  Kerangka Teoretis  .......................................................................................14

1.  Filsafat Eksistensial Heidegger  ...............................................................14

F.  Metode Penelitian  .......................................................................................21

1.  Metode Pengumpulan Data  .....................................................................21

2.  Sumber Data  ............................................................................................21

a.  Data Primer..........................................................................................21

b.  Data Sekunder......................................................................................22 



 
 

xx 
 

G. Sistematika Pembahasan .............................................................................22 

BAB II ....................................................................................................................25 

BIOGRAFI IBN KHALDUN (1332-1406 M).......................................................25 

A. Riwayat Hidup ............................................................................................25 

B. Perjalanan Hidup .........................................................................................27 

1. Fase Pertama: Masa Pendidikan ..............................................................29 

2. Fase Kedua: Keterlibatan Politik .............................................................32 

3. Fase Ketiga: Masa Kepengarangan .........................................................40 

4. Fase Keempat: Kiprah di Bidang Akademik dan Peradilan ....................44 

C. Karya-karya Ibn Khaldun............................................................................49 

D. Tentang Al-Muqaddimah Ibn Khaldun .......................................................52 

BAB III ..................................................................................................................57 

KERJA DALAM PANDANGAN IBN KHALDUN.............................................57 

A. Hakikat Kerja dalam Islam .........................................................................57 

B. Kerja Menurut Ibn Khaldun ........................................................................59 

1. Hakikat Kerja ..........................................................................................61 

2. Kerja sebagai Usaha Memperoleh Rizki .................................................65 

3. Nilai Ekonomi dan Sosial dari Kerja .......................................................67 

4. Relasi Kedudukan Sosial/Pangkat dan Kekayaan ...................................69 

C. Pokok-pokok Keahlian dalam Pandangan Ibn Khaldun .............................72 

1. Pertanian ..................................................................................................73 

2. Arsitektur .................................................................................................75 

3. Pertukangan Kayu ...................................................................................76 

4. Menenun dan Menjahit ............................................................................78 

5. Kebidanan ................................................................................................80 



 
 

xxi 
 

6. Kedokteran ..............................................................................................82 

7. Menulis Buku ..........................................................................................84 

8. Seni Musik dan Syair ..............................................................................87 

BAB IV ..................................................................................................................91 

ANALISIS TENTANG KERJA DAN EKSISTENSI MANUSIA DALAM 

PANDANGAN IBN KHALDUN ..........................................................................91 

A. Kerja dan Ontologi Manusia .......................................................................91 

B. Relasi Kerja dan Eksistensi Manusia ..........................................................97 

1. Kerja sebagai Sorge: Struktur Eksistensial Manusia ...............................97 

2. Kerja, Das Zeug, dan Pembentukan Dunia Sosial ................................100 

3. Kerja dan Gestell ...................................................................................106 

4. Kerja dan Penyingkapan Makna (Ereignis) ..........................................110 

C. Kerja sebagai Manifestasi Eksistensi Sosial dalam Peradaban .................112 

BAB V .................................................................................................................120 

PENUTUP ............................................................................................................120 

A. Kesimpulan ...............................................................................................120 

B. Saran .........................................................................................................122 

DAFTAR PUSTAKA ..........................................................................................124 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................................131 

 

 

 

 



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Konsep tentang kerja merupakan salah satu dari diskursus yang 

sejak lama menjadi salah satu tema penting dalam filsafat. Kerja menjadi 

aspek fundamental dalam kehidupan manusia, bahkan kerja menjadi sesuatu 

yang paling banyak menghabiskan waktu dalam kehidupan manusia 

sepanjang sejarah.1 Sejak awal sejarah peradaban, manusia tidak pernah 

lepas dari aktivitas kerja sebagai cara untuk bertahan hidup, memenuhi 

kebutuhan dasar, maupun membangun tatanan sosial. Dengan kata lain, 

dalam pandangan filsafat, kerja tidak hanya sebatas upaya mencari nafkah 

melainkan juga mengandung dimensi filosofis yang menyangkut hakikat 

keberadaan manusia serta perannya dalam membentuk realitas sosial dan 

ekonomi masyarakat. 

Ketika para ekonom mendefinisikan kerja sebagai waktu dan upaya 

yang kita curahkan untuk memenuhi kebutuhan dan keinginan, seringkali 

mereka – ekonom – menghindari dua problem yang fundamental. Pertama, 

terkadang satu-satunya hal yang membedakan antara kerja dan waktu luang 

ialah konteks dan apakah kita dibayar untuk melakukan sesuatu atau 

membayar untuk melakukannya. Problem yang kedua ialah bahwa dibalik 

                                                             
 

1 James Suzman, Work; A History of How We Spend Our Time (Bloomsbury Publishing, 

2021). 



2 

 

 
 

energi yang dikeluarkan manusia dalam memenuhi kebutuhannya yang 

paling dasar, hanya sedikit hal yang universal tentang apa yang benar-benar 

menjadi kebutuhan. Lebih dari itu, tanpa disadari seringkali kebutuhan 

menyatu dengan keinginan, sehingga hampir-hampir mustahil untuk 

memisahkan keduanya.2 

Dalam perspektif ekonomi, kerja umumnya didefinisikan sebagai 

aktivitas produktif yang menghasilkan barang dan jasa guna memenuhi 

kebutuhan hidup manusia. Kerja diposisikan sebagai faktor produksi yang 

berkontribusi terhadap pertumbuhan ekonomi dan kesejahteraan material.3 

Namun, pemahaman ekonomi tentang kerja sering kali bersifat reduktif, 

karena membatasi kerja pada kategori waktu, tenaga, dan imbalan finansial. 

Kritik terhadap pandangan ini menunjukkan bahwa batas antara kerja dan 

waktu luang sering kali bersifat kontekstual, serta bahwa kebutuhan 

manusia sendiri tidak selalu bersifat universal dan objektif.4 Dalam praktik 

sosial, kebutuhan kerap bercampur dengan keinginan, sehingga kerja tidak 

hanya diarahkan untuk bertahan hidup, tetapi juga untuk memenuhi tuntutan 

sosial dan simbolik.5 

Selain aspek ekonomi, kerja memiliki dimensi sosial yang sangat 

kuat. Kerja merupakan praktik relasional yang menghubungkan individu 

                                                             
 

2 James Suzman, Work; A History of How We Spend Our Time (Londonn: Bloomsbury 

Publishing, 2021), p. 6-7. 
3 Adam Smith, An Inquiry Into The Nature and Causes of The Wealth of Nations 

(Melbourne: Metalibri, 2007), p. 1. 
4 André Gorz, Critique of Economic Reason (London: Verso, 1989), p. 15. 
5 Erich Fromm, To Have or To Be? (London: Continuum, 2008), p. 87. 



3 

 

 
 

dengan individu lain dalam sistem pembagian peran. Melalui kerja, manusia 

menempati posisi tertentu dalam struktur sosial, membangun relasi 

ketergantungan, serta memperoleh pengakuan dan status sosial.6 Pembagian 

kerja memungkinkan masyarakat berjalan secara teratur dan terintegrasi, 

namun pada saat yang sama juga dapat melahirkan hierarki, ketimpangan, 

dan konflik sosial.7 

Kerja juga mengandung dimensi budaya yang tidak kalah penting. 

Setiap masyarakat memiliki cara tersendiri dalam memaknai kerja, 

menentukan jenis pekerjaan yang dianggap mulia atau rendah, serta 

menetapkan nilai moral yang melekat pada aktivitas bekerja. Dalam banyak 

kebudayaan, kerja dipahami sebagai panggilan hidup, bentuk pengabdian, 

bahkan ibadah. Nilai-nilai budaya ini membentuk etos kerja dan orientasi 

hidup masyarakat, serta memengaruhi cara manusia menilai keberhasilan 

dan kegagalan. Oleh karena itu, kerja tidak hanya menghasilkan nilai 

ekonomi, tetapi juga memproduksi makna dan identitas kultural.8 

Di balik seluruh dimensi tersebut, kerja juga menyentuh persoalan 

eksistensi manusia. Kerja bukan sekadar apa yang dilakukan manusia, tetapi 

juga cara manusia menegaskan keberadaannya di dunia. Melalui kerja, 

manusia membentuk dirinya, mengaktualisasikan potensi, serta 

                                                             
 

6 Anthony Giddens, Sociology (Cambridge: Polity Press, 2009), p. 372. 
7 Emile Durkheim, The Division of Labor In Society, ed. by George Simpson, Translated 

(The MacMillan Compay, 1997), p. 30. 
8 F. Budi Hardiman, Tafsir Kebudayaan Clifford Geertz, terjemahan (Kanisius, 1992), p. 

87. 



4 

 

 
 

menemukan atau kehilangan makna hidup. Dalam masyarakat modern, 

ketika kerja direduksi menjadi ukuran produktivitas dan nilai ekonomi, 

manusia sering kali mengalami keterasingan dari hasil kerjanya sendiri.9 

Fenomena ini menunjukkan bahwa persoalan kerja pada dasarnya adalah 

persoalan tentang manusia dan eksistensinya. 

Oleh karena itu, topik tentang kerja menjadi penting karena ia 

menyentuh lapisan paling mendasar dari keberadaan manusia, baik sebagai 

individu maupun sebagai makhluk sosial. Kerja merupakan sarana utama 

manusia untuk mempertahankan hidup, memenuhi kebutuhan dasar, dan 

mengelola relasinya dengan alam. Tanpa kerja, manusia tidak hanya 

kehilangan sumber penghidupan, tetapi juga kehilangan medium untuk 

mewujudkan potensi rasional, kreatif, dan moral yang membedakannya dari 

makhluk lain. Dengan kata lain, kerja adalah kondisi faktual yang 

memungkinkan eksistensi manusia terus berlangsung dalam dunia yang 

nyata dan historis.10 

Dalam khazanah filsafat dan pemikiran Islam, tema kerja tidak 

hanya dibahas secara normatif dalam kerangka etika atau hukum, tetapi juga 

dianalisis secara sistematis sebagai fondasi kehidupan manusia dan 

peradaban. Salah satu tokoh yang secara spesifik dan mendalam membahas 

persoalan kerja adalah Ibn Khaldun. Melalui Muqaddimah, Ibn Khaldun 

                                                             
 

9 Karl Max, Economic and Philosophic Manuscripts of 1844, ed. by Martin Milligan, 

Terjemahan (Moscow: Progress Publisher, 2000), p. 76. 
10 Hannah Arendt, The Human Condition (London: The University of Chicago Press, 

1998), p. 12. 



5 

 

 
 

menempatkan kerja (al-‘amal) sebagai prinsip dasar yang memungkinkan 

manusia memenuhi kebutuhan hidup (ma‘āsy), memperoleh rezeki, dan 

sekaligus membangun tatanan sosial serta peradaban (‘umrān).11 

Pemilihan Ibn Khaldun sebagai tokoh sentral dalam pembahasan 

kerja dan eksistensi manusia dalam penelitian ini didasarkan pada sejumlah 

pertimbangan argumentatif yang bersifat filosofis, konseptual, dan 

kontekstual. Pertama, Ibn Khaldun merupakan salah satu pemikir Islam 

yang secara eksplisit menempatkan kerja sebagai prinsip fundamental 

kehidupan manusia. Dalam Muqaddimah, kerja tidak dipahami sebatas 

aktivitas ekonomis untuk memperoleh penghasilan, melainkan sebagai 

kondisi niscaya (necessary condition) bagi keberlangsungan hidup manusia 

dan pembentukan masyarakat.12 

Kedua, pemikiran Ibn Khaldun memungkinkan pembacaan yang 

integratif antara dimensi eksistensial dan struktural dari kerja. Ia 

menegaskan bahwa manusia, karena keterbatasan kodratinya, tidak mampu 

memenuhi kebutuhan hidupnya secara individual. Konsekuensinya, kerja 

selalu meniscayakan kerja sama dan pembagian peran, yang pada gilirannya 

melahirkan relasi sosial, solidaritas, dan tatanan kolektif.13 Argumentasi ini 

menunjukkan bahwa kerja merupakan jembatan konseptual antara 

                                                             
 

11 Abdurrahman bin Muhammad bin Khaldun, Al-Muqaddimah (Damaskus: Dar Yu’rab, 

2004), p. 65. 
12 Ibid., 70. 
13 Yasien Mohamed, ‘The Classical Islamic Concept of Work and the Craft’, Journal for 

Semitics, 2006, p. 139. 



6 

 

 
 

eksistensi personal manusia dan terbentuknya peradaban (‘umrān). Oleh 

sebab itu, membahas kerja dalam kerangka Ibn Khaldun berarti membahas 

eksistensi manusia dalam horizon sosial dan historisnya, bukan dalam ruang 

abstrak yang terlepas dari realitas kehidupan. 

Ketiga, Ibn Khaldun menawarkan perspektif yang khas dan relevan 

dalam menanggapi problem pemaknaan kerja di era modern. Ketika kerja 

kerap direduksi menjadi instrumen produksi, akumulasi modal, dan penentu 

nilai diri manusia, Ibn Khaldun justru menempatkan kerja dalam 

keseimbangan antara kebutuhan material (ma’īsyah), usaha manusia (al-

‘amal al-Insānī), dan keteraturan sosial. Kerja tidak dipisahkan dari etika, 

stabilitas masyarakat, dan keberlangsungan peradaban.14 Selain itu, 

pemikiran Ibn Khaldun memberikan landasan filosofis terhadap kerja 

sekaligus menawarkan horizon makna yang lebih manusiawi. 

Keempat, meskipun Ibn Khaldun telah banyak dikaji dalam bidang 

historiografi, sosiologi, dan teori negara, kajian yang secara khusus 

menempatkan kerja sebagai kategori eksistensial dalam pemikirannya 

masih relatif terbatas. Kebanyakan penelitian memposisikan kerja hanya 

sebagai variabel ekonomi atau faktor pendukung teori ‘aṣabiyyah dan 

‘umrān. Oleh karena itu, menjadikan Ibn Khaldun sebagai fokus kajian 

kerja dan eksistensi manusia tidak hanya memiliki dasar tekstual yang kuat, 

                                                             
 

14 Şahan SavaşKarataşli and Derek Clark, ‘Ibn Khaldun’s Labor Theory of Value and the 

Question of RaceRevisiting the “Nondebates of the 1970s” through The Muqaddimah’, Journal Of 

World-System Research, 30 (2024), doi:https://doi.org/10.5195/jwsr.2024.1195. 



7 

 

 
 

tetapi juga signifikansi akademik dalam mengisi kekosongan kajian 

(research gap) yang ada. 

Selain pertimbangan teoretis tersebut di atas, penelitian ini juga 

didorong oleh konteks historis dan empiris yang menunjukkan bahwa 

persoalan kerja selalu berada di jantung perubahan sosial. Transformasi cara 

manusia bekerja dari masyarakat agraris, industri, hingga digital, tidak 

hanya mengubah struktur ekonomi, tetapi juga cara manusia memahami 

dirinya sendiri. Perubahan ini menimbulkan ketegangan antara kerja sebagai 

kebutuhan hidup dan kerja sebagai beban eksistensial, yang pada akhirnya 

melahirkan berbagai krisis makna dalam kehidupan manusia modern.15 

Selain itu, kajian ini penting untuk menegaskan posisi filsafat Islam 

dalam diskursus global mengenai kerja dan eksistensi manusia. Selama ini, 

pembahasan filosofis tentang kerja lebih banyak didominasi oleh tradisi 

Barat, seperti pemikiran Marx, Weber, atau filsafat eksistensial modern. 

Dengan mengangkat Ibn Khaldun, penelitian ini berupaya menunjukkan 

bahwa filsafat Islam memiliki sumber konseptual yang kaya dan otonom 

dalam memahami kerja sebagai aktivitas manusiawi yang sarat makna. 

Akhirnya, penelitian ini diharapkan tidak hanya berkontribusi pada 

pengembangan kajian Ibn Khaldun secara tekstual dan filosofis, tetapi juga 

membuka ruang refleksi etis terhadap praktik kerja di masyarakat Muslim 

kontemporer. Dengan menempatkan kerja sebagai dimensi eksistensial 

                                                             
 

15 Richard Sennett, The Corrosion of Character: The Personal Consequences of Work in 

the New Capitalism (W.W. Norton & Company, 1998), p. 15. 



8 

 

 
 

yang terkait dengan martabat manusia dan keberlangsungan peradaban, 

penelitian ini berupaya menawarkan kerangka pemikiran yang mampu 

menjembatani antara tradisi intelektual Islam dan tantangan nyata 

kehidupan modern. Pada titik inilah pembahasan tentang kerja dan 

eksistensi manusia dalam pemikiran Ibn Khaldun memperoleh relevansinya 

yang paling mendasar sekaligus aktual, sehingga menurut penulis, layak 

dijadikan fokus utama dalam penelitian ini. 

B. Rumusan Masalah 

Dari paparan di atas, penulis merumuskan research question yang 

merepresentasikan penelitian ini sebagai berikut: 

1. Bagaimana konsep kerja dalam pemikiran Ibn Khaldun? 

2. Bagaimana kerja sebagai manifestasi eksistensi manusia sebagai 

makhluk sosial dalam konteks peradaban? 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam konsep 

kerja dalam pemikiran Ibn Khaldun. Fokus utama diarahkan pada 

bagaimana kerja dipahami tidak hanya sebagai sarana pemenuhan 

kebutuhan material, melainkan juga sebagai wujud eksistensi manusia yang 

menegaskan kebebasan, tanggung jawab, serta pencarian makna hidup. 

Melalui pendekatan tersebut, penelitian ini berupaya menemukan konsep 

kerja Ibn Khaldun dan peran kerja sebagai manifestasi eksistensi manusia 

sebagai makhluk sosial. 



9 

 

 
 

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi bagi pengembangan kajian filsafat Islam. Dengan mengaitkan 

konsep kerja Ibn Khaldun dengan eksistensialisme, penelitian ini dapat 

memperkaya perspektif interdisipliner antara filsafat, sosiologi, dan 

pemikiran Islam. 

Secara praktis, penelitian ini diharapkan bermanfaat sebagai refleksi 

kritis bagi manusia modern dalam memandang kerja bukan semata-mata 

sebagai aktivitas ekonomis, melainkan sebagai ruang untuk menegaskan jati 

diri, membangun solidaritas sosial, serta memberikan kontribusi nyata bagi 

keberlanjutan peradaban. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan 

dapat memberi inspirasi bagi pendidikan, etika kerja, dan pembangunan 

masyarakat yang berakar pada nilai filosofis dan humanistik. 

D. Kajian Pustaka 

Ibn Khaldun merupakan tokoh filsuf Islam yang sering disebut 

sebagai bapak pendiri ilmu historiografi, sosiologi, dan ekonomi. Tentunya, 

kajian tentang Ibn Khaldun telah menjadi objek yang sering dibahas oleh 

para akademisi. Salah satu aspek penting yang dibahas ialah konsep kerja 

(al-‘amal) dan relevansinya dalam perkembangan peradaban. 

Berdasarkan penelusuran peneliti, karya yang membahas tentang 

topik kerja dan eksistensialisme manusia dalam pemikiran Ibn Khaldun 

secara tersendiri memang sangat sulit ditemukan. Sebagian besar literatur 

menempatkan Ibn Khaldun pada ranah historiografi, sosiologi, dan 

ekonomi, yang mana fokus pada konsep mencari nafkah (ma’asy), 



10 

 

 
 

pembagian kerja, dan nilai tenaga kerja. Di antaranya ialah, karya yang 

ditulis oleh Mushin Mahdi yang berjudul Ibn Khaldun’s Philosophy of 

History – A Study in the Philosophic Foundation of the Science of Culture.16 

Meskipun kajian tentang kerja dalam pemikiran Ibn Khaldun telah 

mendapatkan perhatian yang cukup luas, penelitian-penelitian yang ada 

menunjukkan ragam pendekatan dan fokus yang berbeda-beda. Penelitian 

Zaid Ahmad berjudul The Epistemology of Ibn Khaldun menempatkan 

pemikiran Ibn Khaldun dalam kerangka moral economy. Dalam kajian ini, 

kerja dipahami terutama sebagai aktivitas mencari nafkah yang harus 

dijalankan dengan pertimbangan etis, kesejahteraan sosial, dan kesesuaian 

dengan fitrah ketuhanan manusia. Dengan demikian, kontribusi utama 

penelitian ini terletak pada penegasan dimensi moral dan normatif kerja 

dalam pemikiran Ibn Khaldun.17 Namun, kerja dalam kerangka tersebut 

masih diposisikan sebagai bagian dari sistem etika ekonomi, belum dikaji 

secara eksplisit sebagai problem filosofis yang berkaitan langsung dengan 

eksistensi manusia. 

Pendekatan yang lebih spesifik terhadap tema kerja ditawarkan oleh 

Ahmed E. Souaiaia dalam The Bridge of Becoming: Reimagining Work and 

Capital Through Ibn Khaldun and Western Economic Thought. Melalui 

analisis komparatif antara Ibn Khaldun dan para pemikir ekonomi Barat 

                                                             
 

16 Muhsin Mahdi, Ibn Khaldun’s Philosophy of History: A Story in the Philosophic 

Foundation of the Science of Culture (Kuala Lumpur: The Other Press, 2006). 
17 Zaid Ahmad, The Epistemology of Ibn Khaldun (London: Routledge, 2003). 



11 

 

 
 

seperti Adam Smith, David Ricardo, Max Weber, dan John Maynard 

Keynes, Souaiaia berupaya merekonstruksi peran kerja dan kapital dalam 

kehidupan ekonomi. Ia menunjukkan bahwa kerja dalam pemikiran Ibn 

Khaldun bukan sekadar aktivitas ekonomi, melainkan prinsip penataan yang 

membentuk peradaban, sistem nilai, dan organisasi sosial.18 Meskipun 

kajian ini berhasil menegaskan relevansi Ibn Khaldun dalam diskursus 

ekonomi global, fokus utamanya tetap berada pada ranah teori ekonomi dan 

perbandingan lintas tradisi pemikiran, sehingga dimensi eksistensial kerja 

belum menjadi pusat analisis. 

Sementara itu, Yasien Mohamed dalam The Classical Islamic 

Concept of Work and the Craft, memetakan konsep kerja dalam tradisi 

intelektual Islam secara historis, mulai dari Ikhwan al-Ṣafā’, al-Rāghib al-

Iṣfahānī, hingga Ibn Khaldun. Penelitian ini menunjukkan bahwa kerja dan 

keterampilan (‘amal dan ṣinā‘ah) dipahami tidak hanya sebagai sarana 

ekonomi, tetapi juga sebagai bentuk pengaktualan potensi manusia yang 

memiliki dimensi sosial dan spiritual. Ibn Khaldun, dalam pemetaan ini, 

dipahami sebagai pemikir yang memperluas konsep kerja ke ranah 

sosiologis, yakni keterkaitannya dengan struktur sosial, kekuasaan, dan 

kemakmuran negara.19 Meski demikian, pendekatan historis-komparatif 

yang digunakan membuat kajian ini lebih bersifat deskriptif genealogis, 

                                                             
 

18 Ahmed E. Souaiaia, ‘The Bridge of Becoming: Reimagining Work and Capital through 

Ibn Khaldun and Western Economic Thought’, University Of Ioua, 1 (2025) 

<https://islamtodayjournal.org/index.php/itj/article/view/22>. 
19 Yasien Mohamed, ‘The Classical Islamic Concept of Work and the Craft’, p. 139. 



12 

 

 
 

belum mengembangkan analisis filosofis mendalam tentang kerja sebagai 

kategori eksistensial dalam pemikiran Ibn Khaldun itu sendiri. 

Dalam konteks Indonesia, perhatian terhadap tema kerja dalam 

pemikiran Ibn Khaldun juga terus berkembang. Ali Murtadho dan tim, 

melalui artikel From Labour- to Human-Oriented Views: Shifting Paradigm 

of Unemployment in al-Muqaddimah by Ibn Khaldun, menunjukkan bahwa 

persoalan pengangguran menurut Ibn Khaldun tidak semata-mata persoalan 

ekonomi, melainkan persoalan peradaban yang berkaitan dengan martabat 

dan makna keberadaan manusia.20 Meskipun kajian ini mulai menyentuh 

dimensi eksistensial kerja, fokus utamanya tetap pada isu pengangguran dan 

kebijakan sosial, bukan pada formulasi filosofis kerja sebagai dasar 

eksistensi manusia. 

Penelitian lain oleh Faridatuz Zakiyah dan Mohammad Salahuddin 

Al-Ayyuubi mengaitkan pemikiran Ibn Khaldun tentang etika bisnis dengan 

tujuan pembangunan berkelanjutan (Sustainable Development Goals). 

Dalam penelitian ini, kerja dipahami sebagai aktivitas ekonomi yang harus 

berpijak pada nilai moral dan spiritual demi keberlanjutan sosial dan 

ekologis.21 Sementara itu, Dwi Septianingrum dan rekan-rekan menegaskan 

keterkaitan pemikiran ekonomi Ibn Khaldun dengan teori ekonomi modern, 

                                                             
 

20 Umi Masfiah Ali Murtadho, Luthfiyah, Hamidatun Nihayah, ‘From Labour- to Human-

Oriented Views: Shifting Paradigm of Unemployment in Al-Muqaddimah by Ibn Khaldun (1332-

1405 AD)’, Journal of Islamic Thought and Civilization, 15 (2025), 

doi:https://doi.org/10.32350/jitc.151.17. 
21 Faridatuz Zakiyah dan Mohammad Salahuddin Al-Ayyuubi, ‘The Relevance of Ibn 

Khaldun’s Concept of Business Ethics to the SDGs’, Istithmar: Jurnal Studi Ekonomi Syariah, 9 

(2025), doi:https://doi.org/10.30762/istithmar.v9i1.2555. 



13 

 

 
 

khususnya dalam hal peran kerja dan produktivitas sebagai fondasi 

peradaban. Kedua kajian tersebut memperkuat relevansi praktis pemikiran 

Ibn Khaldun, namun tetap berada dalam horizon ekonomi normatif dan 

kebijakan pembangunan.22 

Selain itu, kajian perbandingan antara Ibn Khaldun dan Karl Marx, 

seperti yang dilakukan oleh Abdi Mubarak Syam dan rekan-rekan dalam 

Syahadat: Journal of Islamic Studies, menyoroti persamaan dan perbedaan 

keduanya dalam memahami kerja, kelas sosial, dan struktur masyarakat. 

Meskipun berbeda basis filosofis, keduanya dipahami sama-sama 

menempatkan kerja sebagai unsur fundamental dalam kehidupan sosial.23 

Namun, pendekatan komparatif ini lebih menekankan persinggungan 

teoretis antara dua tradisi pemikiran, sehingga kerja diposisikan sebagai 

konsep sosial-ekonomi, bukan sebagai pengalaman eksistensial manusia 

yang dianalisis secara internal dalam kerangka pemikiran Ibn Khaldun. 

Dengan demikian, dapat dilihat bahwa kajian mengenai Ibn Khaldun 

tidak hanya berkutat pada aspek sejarah atau ekonomi, tetapi juga 

merambah pada dimensi eksistensial kerja sebagai fondasi peradaban 

manusia. Penelitian ini berusaha mengisi celah dengan menelaah lebih jauh 

                                                             
 

22 Dwi Septianingrum Dkk., ‘Konsep Pemikiran Ekonomi Ibnu Khaldun Dan 

Keterkaitannya Dengan Teori Ekonomi Masa Kini (Studi Analisis Konsep Ekonomi Dalam Kitab 

Muqaddimah)’, Jurnal Akademik Ekonomi Dan Manajemen, 2 (2025), 

doi:https://doi.org/10.61722/jaem.v2i2.5114. 
23 Dkk Abdi Mubarak Syam, ‘Islamic Philosophy: A Comparative Perspective Between 

Ibnu Khaldun And Karl Marx’, Syahadat: Journal of Islamic Studies, 1 (2024), 

doi:https://doi.org/10.70489/syahadat.v1i2.336. 



14 

 

 
 

hubungan antara kerja dan eksistensi manusia dalam perspektif filosofis Ibn 

Khaldun, yang masih jarang diangkat secara komprehensif. 

 

E. Kerangka Teoretis 

Fokus penelitian ini adalah mengungkap konsep kerja dan eksistensi 

manusia dalam pemikiran Ibn Khaldun. Adapun konsep kunci yang menjadi 

landasan teori dalam penelitian ini ialah sebagai berikut: 

1. Filsafat Eksistensial Heidegger 

 Dalam filsafat eksistensial Martin Heidegger, persoalan manusia 

tidak dimulai dari pertanyaan tentang hakikat esensial manusia, 

melainkan dari cara manusia berada. Heidegger menyebut manusia 

sebagai Dasein, yaitu keberadaan yang selalu sudah berada di dalam 

dunia (being-in-the-world). Dengan demikian, eksistensi manusia tidak 

pernah bersifat abstrak atau terlepas dari konteks kehidupan konkret, 

melainkan selalu terikat pada dunia tempat ia hidup dan berinteraksi.24 

 Kerangka ontologis ini menegaskan bahwa manusia tidak pernah 

hadir sebagai subjek netral yang berhadapan dengan dunia sebagai 

objek. Dunia justru lebih dahulu hadir sebagai ruang keterlibatan 

praktis, tempat manusia berurusan dengan benda, alat, dan sesama. 

Dalam konteks ini, kerja tidak dapat dipahami sebagai aktivitas 

                                                             
 

24 Martin Heidegger, Being and Time, ed. by John Macquarrie dan Edward Robinson, 

Translated (Oxford: Blackwell, 2001), p. 78-80. 



15 

 

 
 

tambahan setelah manusia “ada”, tetapi sebagai salah satu cara utama 

manusia menyingkap dan menghayati keberadaannya. Kerja merupakan 

bentuk konkret dari keterlibatan eksistensial manusia dengan dunia. 

Adapun konsep kunci dari filsafat eksistensial Heidegger yang penulis 

gunakan untuk pisau analisis ialah sebagai berikut: 

a. Besorgen (Care) 

  Dalam analisis ontologis Heidegger, Dasein dipahami bukan 

sekadar sebagai “manusia” dalam pengertian biologis atau 

sosiologis, melainkan sebagai cara-ada yang selalu sudah terlibat di 

dalam dunia. Penafsiran ontologis terhadap Dasein sebagai care 

(kepedulian eksistensial) berada jauh dari pemahaman sehari-hari 

yang bersifat pra-ontologis maupun dari pengetahuan ontik yang 

hanya memandang manusia sebagai objek di antara objek lain. 

Karena itu, konsep ini kerap tampak asing, bahkan terkesan 

spekulatif, bagi cara berpikir umum.25 

  Namun, justru di sinilah letak kekuatan analisis Heidegger: 

ia menunjukkan bahwa sebelum manusia memaknai dirinya secara 

teoretis, ia telah lebih dahulu hidup sebagai makhluk yang 

“mengurusi” keberadaannya sendiri. Setiap kali manusia 

mengekspresikan dirinya, ia secara implisit telah memahami dirinya 

sebagai makhluk yang peduli terhadap masa depan, bertanggung 

                                                             
 

25 Ibid., 180. 



16 

 

 
 

jawab atas hidupnya, dan terarah pada kemungkinan-

kemungkinannya sendiri. Dengan kata lain, care bukan konstruksi 

teoritis semata, tetapi struktur eksistensial yang telah bekerja secara 

laten dalam kehidupan manusia. 

  Dalam hubungannnya dengan konsep kerja Ibn Khaldun, 

kerja dapat dipahami sebagai bentuk konkret dari care dalam 

horizon pemikiran Ibn Khaldun. Artinya, manusia bekerja karena ia 

mengurus kelangsungan hidupnya, komunitasnya, dan masa 

depannya 

b. Das Zeug unddre Zuhandenheit (Alat) 

  Dalam pemikiran Heidegger, Das Zeug merujuk pada benda-

benda di dunia yang tidak hadir sebagai objek netral semata, 

melainkan sebagai sesuatu yang memiliki hubungan bermakna 

dengan manusia. Istilah ini memang sulit diterjemahkan secara 

tepat, sebab Heidegger tidak memahaminya sebagai “alat” dalam 

arti benda terpisah, melainkan sebagai sebuah kategori kolektif. 

Karena itu, tidak sepenuhnya tepat jika kita menyebut sesuatu 

sebagai “sebuah alat” secara berdiri sendiri. Sebuah benda baru 

benar-benar menjadi Zeug ketika ia dipahami dalam hubungannya 

dengan penggunaan dan tujuan tertentu bagi Dasein.26 

                                                             
 

26 Martin Heidegger, Existence and Being (London: Vision, 1949), 120-121. 



17 

 

 
 

  Dalam kerangka ini, peralatan tidak pernah hadir secara 

terisolasi. Ia selalu berada dalam suatu jaringan relasi fungsional 

dengan peralatan lain dan dengan dunia di sekitarnya. Misalnya, 

selembar kertas tidak hanya sekadar benda fisik, tetapi selalu sudah 

terhubung dengan meja, ruang kelas, universitas, bahkan dengan 

keseluruhan dunia tempat aktivitas manusia berlangsung. Karena 

itu, memandang peralatan secara terpisah, seolah-olah ia hanya 

“hadir begitu saja”, berarti mengabaikan makna eksistensial yang 

melekat pada cara keberadaannya.27 

  Jika dalam Heidegger Das Zeug dipahami sebagai peralatan 

yang selalu hadir dalam jaringan relasi makna, maka dalam 

pemikiran Ibn Khaldun, benda-benda yang digunakan manusia 

dalam kerja juga tidak pernah bersifat netral atau berdiri sendiri. 

Alat-alat produksi—seperti cangkul, alat tenun, perkakas tukang, 

maupun sarana perdagangan—selalu berada dalam hubungan erat 

dengan tujuan hidup manusia, kebutuhan sosial, dan struktur 

peradaban (‘umrān). 

c. Gestell (Kritik Teknologi Moderen) 

  Dalam refleksi Heidegger tentang teknologi modern, yang 

paling problematis bukanlah mesin, pabrik, atau perangkat canggih 

itu sendiri, melainkan cara berpikir yang tersembunyi di baliknya. 

                                                             
 

27 Ibid., 125. 



18 

 

 
 

Heidegger menyebut esensi teknologi modern sebagai Gestell, yakni 

suatu “pembingkaian” yang memaksa dunia untuk menampakkan 

diri hanya sebagai sesuatu yang dapat diatur, dihitung, dan 

dieksploitasi. Dalam kerangka ini, alam tidak lagi hadir sebagai 

tempat kehidupan, melainkan sebagai “cadangan tetap” yang siap 

digunakan; bahkan manusia pun berisiko diperlakukan dengan 

logika yang sama.28 

  Bahaya dari Gestell bukan terletak pada kemungkinan 

kehancuran fisik yang dihasilkan mesin, melainkan pada 

penyempitan cara manusia memahami kebenaran. Dunia hanya 

dipahami dari segi fungsi dan efisiensi, sementara makna yang lebih 

dalam tentang keberadaan dan tujuan hidup tersingkir. Cara berpikir 

teknologis ini menutup kemungkinan manusia untuk mengalami 

pengungkapan yang lebih asli tentang dirinya dan tentang dunia 

yang ia huni. 

d. Ereignis (Penyingkapan) 

  Dalam filsafat Martin Heidegger, manusia tidak dipahami 

sebagai subjek yang berdiri di hadapan dunia sebagai objek, 

melainkan sebagai makhluk yang selalu sudah berada-di-dalam-

dunia. Dunia tidak pertama-tama hadir sebagai sesuatu yang netral 

dan siap diamati, tetapi sebagai medan makna tempat manusia 

                                                             
 

28 Martin Heidegger, The Question Concerning Technology, ed. by David Farrell Krell 

(New York: Harper & Row, 1977), 287. 



19 

 

 
 

hidup, bertindak, dan menafsirkan dirinya sendiri. Dari cara 

pandang inilah Heidegger mengembangkan konsep Ereignis, yang 

dapat dipahami sebagai peristiwa penyingkapan makna—yakni 

momen ketika manusia dan dunia saling “memiliki” satu sama 

lain.29 

  Istilah Ereignis berasal dari kata er-eignen yang secara 

harfiah berarti “menjadi milik” atau “membuat sesuatu tampak 

sebagai milik kita.” Dalam makna awalnya, kata ini menunjuk pada 

tindakan membedakan dan memahami apa yang dilihat, sehingga 

sesuatu tidak lagi asing, tetapi hadir sebagai bermakna. Dengan 

demikian, penyingkapan bukanlah hasil refleksi rasional semata, 

melainkan suatu peristiwa eksistensial: manusia dipanggil oleh 

dunia, dan dunia menyerahkan dirinya untuk dipahami.30 

  Dengan demikian, konsep Ereignis menyediakan kerangka 

ontologis untuk memahami kerja bukan hanya sebagai sarana 

bertahan hidup, tetapi sebagai peristiwa makna yang membentuk 

manusia dan peradaban. Dalam dialog antara Heidegger dan Ibn 

Khaldun, kerja tampil sebagai ruang di mana eksistensi menjadi 

tampak, dunia menjadi bermakna, dan sejarah manusia menemukan 

bentuknya. 

                                                             
 

29 Richard F. H. Polt, The Emergency of Being: On Heidegger’s “Contributions to 

Philosophy” (London: Cornell University Press, 2006), 73. 
30 Ibid., 73. 



20 

 

 
 

 Dengan menggunakan konsep-konsep di atas, kerja dalam 

pemikiran Ibn Khaldun dapat dibaca sebagai bentuk keterlibatan 

manusia yang eksistensial dengan dunia sosial dan alamiah. Manusia 

tidak dapat mewujudkan eksistensinya tanpa kerja, karena melalui kerja 

ia mempertahankan hidup, membangun solidaritas, dan menopang 

keberlangsungan peradaban. Kerja, dengan demikian, merupakan 

struktur fundamental keberadaan manusia dalam masyarakat.31 

 Secara teoretis, kerangka eksistensial Heidegger berfungsi untuk 

menegaskan bahwa konsep kerja Ibn Khaldun tidak dapat direduksi ke 

dalam kerangka ekonomi semata. Kerja harus dipahami sebagai modus 

keberadaan manusia yang menghubungkan aspek biologis, sosial, dan 

kultural. Melalui perspektif ini, pemikiran Ibn Khaldun dapat dibaca 

sebagai memiliki kedalaman ontologis yang sebanding dengan 

diskursus filsafat eksistensial modern. 

 Dengan demikian, kerangka teori eksistensial Martin Heidegger 

digunakan dalam tesis ini sebagai alat analisis ontologis untuk 

menyingkap makna kerja dalam pemikiran Ibn Khaldun. Kerja 

dipahami sebagai cara manusia “mengada” di dunia, sekaligus sebagai 

fondasi bagi kehidupan sosial dan peradaban. Pendekatan ini 

                                                             
 

31 Lihat, Abdurrahman bin Muhammad bin Khaldun, Muqaddimah, Terjemahan (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1986). 



21 

 

 
 

memungkinkan pembacaan yang lebih filosofis dan mendalam terhadap 

konsep kerja dalam khazanah pemikiran Islam klasik. 

F. Metode Penelitian 

1. Metode Pengumpulan Data 

Metode pengumpulan data yang relevan dengan penelitian ini 

ialah studi dokumentasi (library research). Studi dokumentasi 

merupakan cara menggali informasi lewat analisa terhadap dokumen-

dokumen yang sebelumnya telah dibuat oleh orang lain. 

Dengan demikian, penelitian ini termasuk dalam jenis penelitian 

kualitatif. Tujuan dari jenis penelitian ini ialah untuk menghasilkan 

pemahaman seutuhnya atas tokoh yang dikaji dalam hal ini yaitu Ibn 

Khaldun. Penelitian kualitatif lebih menekankan pada kualitas secara 

alamiah karena menyangkut pengertian, konsep, nilai, serta ciri-ciri 

yang melekat pada objek penelitian.32 Karena itu, pemikiran Ibn 

Khaldun tentang kerja dan eksistensi manusia dikaji dengan model 

penelitian ini untuk menghasilkan pemahaman yang komprehensif 

tentang topik yang dibahas. 

2. Sumber Data 

a. Data Primer 

                                                             
 

32 Kaelan, Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat (Yogyakarta: Paradigma, 2005), 

hlm. 5. 



22 

 

 
 

Sumber data primer merupakan sumber data utama yang 

digunakan dalam penelitian. Adapun sumber data primer yang 

digunakan dalam penelitian ini yaitu kitab Al-Muqaddimah karya 

Ibn Khaldun serta karya-karyanya yang lain yang masih 

berhubungan dengan topik yang dibahas. 

b. Data Sekunder 

Sumber data sekunder merupakan data-data pendukung yang 

digunakan dalam sebuah penelitian. Sumber data sekunder dapat 

berupa karya atau hasil interpretasi dari peneliti dan digunakan 

sebagai penjabaran, serta telaah makna yang lebih lanjut terhadap 

objek kajian tertentu. Oleh karena itu, dalam penelitian ini, sumber 

data sekunder dapat berupa buku-buku, jurnal, atau artikel yang 

terkait. 

G. Sistematika Pembahasan 

Sistematika pembahasan ini disusun guna memberikan gambaran 

kepada peneliti terhadap bab-bab yang akan dibahas. Tujuannya ialah untuk 

memberikan panduan bagi peneliti agar pembahasan menjadi sistematis dan 

terarah. Adapun sistematika pembahasan dalam penelitian ini ialah sebagai 

berikut: 

BAB I Pendahuluan. Dalam bab ini berisi latar belakang, rumusan 

masalah, tujuan dan kegunaan penelitian, kajian pustaka, kerangka teoretis, 

metode penelitian, dan sistematika pembahasan. Bab ini sebagai pembuka 



23 

 

 
 

dalam melihat struktur penelitian peneliti. Adapun bab-bab berikutnya 

merupakan pembahasan. 

BAB II berisi tentang biografi Ibn Khaldun, mulai dari latar 

belakang historisnya hingga kondisi sosial yang dihadapi oleh Ibn Khaldun. 

Bab ini juga akan membahas sejarah penulisan magnum opusnya Al-

Muqaddimah serta kontribusinya dalam keilmuan. Sehingga diperoleh 

pemahaman menyeluruh untuk memahami konteks maupun latar belakang 

pemikirannya tentang makna kerja dan eksistensialisme manusia. 

BAB III, berisi penjelasan tentang makna kerja dengan merujuk 

pada pemikiran Ibn Khaldun sebagaimana tertuang dalam karyanya Al-

Muqaddimah. Fokus utama dalam bab ini ialah pembahasan konsep kerja, 

meliputi kerja sebagai usaha memperoleh rizki, kerja sebagai sarana 

membentuk eksistensi manusia, serta kerja sebagai pembentuk peradaban 

(‘umran). 

BAB IV Kerja dan Eksistensi Manusia dalam Pemikiran Ibn 

Khaldun. Bab ini merupakan analisis utama dalam penelitian ini yang 

menghubungkan konsep kerja dalam pemikiran Ibn Khaldun dengan 

gagasan eksistensialisme. Dalam bab ini akan dipaparkan relasi kerja 

dengan eksistensi manusia, bagaimana kerja menjadi sarana aktualisasi diri, 

dan kebebasan manusia dalam menentukan kehidupannya. 

BAB V merupakan Penutup. Bab ini berisi kesimpulan berdasarkan 

temuan penelitian yang telah dilakukan. Selain itu, bab ini juga berisi saran-

saran untuk pengembangan penelitian lebih lanjut, baik dalam ranah 



24 

 

 
 

akademik maupun refleksi praktis kehidupan manusia yang berkaitan 

dengan kerja dan eksistensi manusia. 

 

 

 



 

120 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Kerja (al-‘amal) pada dasarnya merupakan aktivitas manusia dalam 

rangka memenuhi kebutuhan hidupnya. Sebab itu, kerja sering kali 

dikaitkan dengan aspek ekonomi belaka. Akan tetapi, setelah penulis 

melakukan penelitian mendalam tentang kerja dalam pemikiran Ibn 

Khaldun dan hubungannya dengan eksistensi manusia, kerja ternyata 

mengandung pengertian yang jauh lebih kompleks. Kerja tidak hanya 

menjadi sarana pemenuhan kebutuhan dasar melainkan juga bagian dari 

aktualisasi eksistensi manusia dalam membangun peradaban (‘umrān).  

Dari hasil penelusuran penulis, terdapat beberapa temuan penelitian 

dalam menjawab rumusan masalah yang telah penulis paparkan dalam bab-

bab sebelumnya: 

Pertama, kerja sebagai sorge menunjukkan bahwa manusia bukan 

makhluk yang netral terhadap dunia, melainkan selalu terlibat, peduli, dan 

terarah pada sesuatu. Sorge dalam hal ini bukanlah emosi psikologis 

melainkan modus keberadaan manusia. Oleh karena itu, kerja dalam 

pemikiran Ibn Khaldun tidak semata-mata dipahami sebagai aktivitas 

instrumental, melainkan modus ontologis yang mengungkapkan struktur 

terdalam dari eksitensi manusia sebagai makhluk sosial. 



121 

 

 
 

Kedua, melalui das Zeug, relasi kerja tidak hanya berlangsung 

antara manusia dan alam, tetapi juga antara manusia dengan manusia. Alat 

menjadi medium yang mengikat individu dalam jaringan produksi dan 

distribusi. Dengan demikian, das Zeug berfungsi sebagai simpul relasional 

yang menata pembagian peran, menghubungkan profesi yang berbeda, dan 

menopang keberlangsungan kehidupan bersama. Dunia sosial tidak lahir 

dari kesepakatan abstrak, melainkan dari praksis kerja konkret yang 

dimediasi oleh alat-alat tersebut. 

Ketiga, relasi kerja dan Gestell dalam pembacaan terhadap Ibn 

Khaldun terletak pada pergeseran makna kerja, yaitu dari praksis 

eksistensial yang membangun dunia bersama, menuju mekanisme sistemik 

yang menempatkan manusia dan alam sebagai cadangan fungsional. Ibn 

Khaldun, melalui analisis tentang kemewahan, pajak berlebihan, dan 

dekadensi negara, menunjukkan bagaimana peradaban runtuh ketika kerja 

sepenuhnya terjerat dalam logika penguasaan. Ibn Khaldun telah 

menunjukkan bahwa peradaban runtuh bukan karena kekurangan sumber 

daya, melainkan karena kehilangan orientasi makna. 

Keempat, kerja sebagai Ereignis menegaskan bahwa eksistensi 

manusia adalah proses dialektis antara individu, alat, dan dunia sosial. Kerja 

tidak hanya menandai kemampuan manusia untuk bertahan hidup, tetapi 

juga kemampuannya untuk menyingkap makna, membangun relasi, dan 

menciptakan dunia bersama. Di sinilah kerja berperan ganda: sebagai 



122 

 

 
 

ekspresi ontologis individu, sekaligus sebagai mekanisme historis dan sosial 

yang menegakkan ‘umrān. 

Akhirnya, kerja dalam pemikiran Ibn Khaldun bukan sekadar 

aktivitas ekonomi atau praktis, melainkan medium yang menegaskan 

eksistensi manusia sebagai makhluk sosial sekaligus konstruksi peradaban. 

Melalui kerja, manusia menunjukkan kepedulian dan keterlibatannya 

terhadap dunia (Sorge), membangun relasi dan jaringan sosial melalui alat 

(das Zeug), menyadari risiko sistemik dari dominasi kekuasaan dan 

orientasi material (Gestell), serta menyingkap makna dan membentuk 

sejarah sosial (Ereignis).  

Integrasi keempat dimensi ini menegaskan bahwa eksistensi 

manusia selalu berjejaring, bersosial, dan berorientasi pada peradaban; 

identitas individu tidak dapat dilepaskan dari solidaritas, institusi, dan 

dinamika sosial-politik yang menjadi fondasi keberlangsungan peradaban. 

Kerja adalah inti dari ‘umrān, medium yang menghubungkan eksistensi 

manusia, relasi sosial, dan pembangunan peradaban, sekaligus sarana 

refleksi filosofis yang menunjukkan bahwa peradaban yang stabil lahir dari 

kerja produktif, sadar sosial, dan orientasi makna yang jelas. 

B. Saran  

Setelah melakukan kajian terhadap kerja dan eksistensi manusia 

dalam pemikiran Ibn Khaldun, penulis menyadari tentunya penelitian ini 

masih jauh dari kata sempurna. Dalam penelitian ini, penulis hanya 

menggunakan perspektif Ibn Khaldun dalam memahami hubungan kerja 



123 

 

 
 

dan eksistensi manusia. Oleh karena itu, penulis menyarankan adanya studi 

perbandingan antara konsep kerja Ibn Khaldun dengan filsuf-filsuf yang 

lain untuk memperluas perspektif agar diperoleh pemahaman lebih 

mendalam tentang relasi kerja dan eksistensi manusia. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

124 
 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdi Mubarak Syam, Dkk, ‘ISLAMIC PHILOSOPHY: A COMPARATIVE 

PERSPECTIVE BETWEEN IBNU KHALDUN AND KARL MARX’, 

Syahadat: Journal of Islamic Studies, 1 (2024), 

doi:https://doi.org/10.70489/syahadat.v1i2.336 

Ahmad, Zaid, The Epistemology of Ibn Khaldun (Routledge, 2003) 

Al-Aṣfahānī, Al-Rāghib, Mufradāt Alfāẓ Al-Qur’ān (Dar al-Ma’rifah) 

Al-Ayyuubi, Faridatuz Zakiyah dan Mohammad Salahuddin, ‘The Relevance of 

Ibn Khaldun’s Concept of Business Ethics to the SDGs’, Istithmar: Jurnal 

Studi Ekonomi Syariah, 9 (2025), 

doi:https://doi.org/10.30762/istithmar.v9i1.2555 

Al-Razi, Fakhruddin, Manaqib Imam Asy-Syafi’i, ed. by Andi Muhammad 

Syahril, Terjemahan (Pustaka Al-Kautsar, 2017) 

Alatas, Syed Farid, Applying Ibn Khaldun: The Recovery of a Lost Tradition in 

Sociology (Routledge, 2014) 

Alena Buyx, and Barbara Prainsack, ‘The Value of Work: Addressing the Future 

of Work through the Lens of Solidarity’, Bioethics, 2017, doi:DOI: 

10.1111/bioe.12507 

Ali Murtadho, Luthfiyah, Hamidatun Nihayah, Umi Masfiah, ‘From Labour- to 

Human-Oriented Views: Shifting Paradigm of Unemployment in Al-

Muqaddimah by Ibn Khaldun (1332-1405 AD)’, Journal of Islamic Thought 



 
 

125 
 
 

and Civilization, 15 (2025), doi:https://doi.org/10.32350/jitc.151.17 

Amin, Khairul, ‘Masyarakat Badawah Dan Hadarah: Suatu Telaah Sosiologi Ibn 

Khaldun’, Prosiding IAIN Ponorogo, 2019 

‘Applications of Systems Thinking – Systems Thinking Framework’, Six Sigma, 

2024 <https://www.6sigma.us/systems-thinking/systems-thinking-

framework/> 

Arendt, Hannah, The Human Condition (The University of Chicago Press, 1998) 

Asy’arie, Musa, Islam: Etos Kerja Dan Pemberdayaan Ekonomi Umat (LESFI, 

1997) 

Baali, Fuad, Society, State, and Urbanism: Ibn Khaldun’s Sociological Thought 

(Islamic Book Trust, 1988) 

Badriati, Baiq El, ETOS KERJA Dalam Perspektif Islam Dan Budaya (Sanabil, 

2021) 

Basyir, Ahmad Azhar, Garis Besar Sistem Ekonomi Islam (BPFE UGM, 1987) 

Brockelmann, Karl, Tarikh Al-Adab Al-’Arabi (Dar al-Ma’arif, 1959) 

Budlender, Debbie, Measuring the Economic and Social Value of Domestic Work, 

International Labour Office (2011) 

Derek Clark, Şahan SavaşKarataşli and, ‘Ibn Khaldun’s Labor Theory of Value 

and the Question of RaceRevisiting the “Nondebates of the 1970s” through 

The Muqaddimah’, Journal Of World-System Research, 30 (2024), 



 
 

126 
 
 

doi:https://doi.org/10.5195/jwsr.2024.1195 

Dkk., Dwi Septianingrum, ‘Konsep Pemikiran Ekonomi Ibnu Khaldun Dan 

Keterkaitannya Dengan Teori Ekonomi Masa Kini (Studi Analisis Konsep 

Ekonomi Dalam Kitab Muqaddimah)’, Jurnal Akademik Ekonomi Dan 

Manajemen, 2 (2025), doi:https://doi.org/10.61722/jaem.v2i2.5114 

Dreyfus, Hubert, Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger’s Being and 

Time (MIT Press, 1991) 

Durkheim, Emile, The Division of Labor In Society, ed. by George Simpson, 

Translated (The MacMillan Compay, 1997) 

Frankl, Victor E., Man’s Search For Meaning (Beacon Press, 2006) 

Fromm, Erich, To Have or To Be? (Continuum, 2008) 

Giddens, Anthony, Sociology (Polity Press, 2009) 

Gorz, André, Critique of Economic Reason (Verso, 1989) 

Hadi, Hardono, Epistemologi Filsafat Pengetahuan Kenneth T. Gallagher 

(Pustaka Filsafat, 1994) 

Haque, M. Atiqul, Wajah Peradaban: Menelusuri Jejak Pribadi-Pribadi Besar 

Islam, ed. by Budi Rahmat, Terjemahan (Zaman Wacana Mulia, 1998) 

Hardiman, F. Budi, Heidegger Dan Mistik Keseharian (Kepustakaan Populer 

Gramedia, 2016) 

———, Tafsir Kebudayaan Clifford Geertz, terjemahan (Kanisius, 1992) 



 
 

127 
 
 

Hasyim, Hafidz, Watak Peradaban Dalam Epistemologi Ibn Khaldun (Pustaka 

Pelajar, 2012) 

Heidegger, Martin, Being and Time, ed. by John Macquarrie dan Edward 

Robinson, Translated (Blackwell, 2001) 

———, Existence and Being (Vision, 1949) 

———, The Question Concerning Technology, ed. by David Farrell Krell (Harper 

& Row, 1977) 

Indonesia, Departemen Agama Republik, Al-Quran Dan Terjemahan, Cetakan Ke 

(Syamil Cipta Media) 

Iqbal, Imam, ‘Etika Politik Ibn Khaldun’ (Universitas Islam Negeri UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2019) 

Irwin, Robert, Ibnu Khaldun: Biografi Intelektual (Pustaka Alvabet, 2025) 

Kaelan, Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat (Paradigma, 2005) 

Khaldun, Abdurrahman bin Muhammad bin, Al-Muqaddimah (Dar Yu’rab, 2004) 

———, Al-Ta’rif Bi Ibn Khaldun Wa Rihlatuhu Gharban Wa Syarqan (Lajnah al-

Ta’lif, 1951) 

———, Kitāb Al-‘Ibar Wa Diwān Al-Mubtadā’ Wa Al-Khabar Fi Ayyām Al-

‘Arab Wa Al-‘Ajam Wa Al-Barbar Wa Man ‘Āṣarahum Min Żawi Al-Sulṭān 

Al-Akbar (Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2000) 

———, Lubb Al-Muhaṣṣal Fi Ushul Al-Din (Dar al-Masyriq, 1995) 



 
 

128 
 
 

———, Muqaddimah, Terjemahan (Pustaka Firdaus, 1986) 

———, Rihlah Ibn Khaldun, ed. by Muhammad bin Thawit All-Thanaji (Dar al-

Kutub al-Ilmiyah, 2004) 

———, Syifa Al-Sa’il Wa Tahdzib Al-Masa’il (Dar al-Fikr al-Mu’ashar, 1996) 

Khalifah, Mustafa Haji, ‘Kasyf Al-Zunun’ (Markaz Dirasat al-Makhtutat al-

Islamiyah, 2021) 

Magnis-Suseno, Franz, Pemikiran Karl Marx, Dari Sosialisme Utopis Ke 

Perselisihan Revisionisme (Gramedia, 2016) 

Mahdi, Muhsin, Ibn Khaldun’s Philosophy of History: A Story in the Philosophic 

Foundation of the Science of Culture (The Other Press, 2006) 

Max, Karl, Economic and Philosophic Manuscripts of 1844, ed. by Martin 

Milligan, Terjemahan (Progress Publisher, 2000) 

Mohamed, YasieD, ‘The Classical Islamic Concept of Work and the Craft’, 

Journal for Semitics, 2006 

Mufrodi, Ali, Islam Di Kawasan Kebudayaan Arab (Logos, 1997) 

Muslich, Etika Bisnis Islami: Landasan Filosofis, Normatif Dan Substansi 

Implementatif (Ekonisia, 2004) 

Nancy, Jean-Luc, The Experience of Freedom, ed. by Bridget McDonald, 

translated (Stanford University Press, 1993) 

Polt, Richard F. H., The Emergency of Being: On Heidegger’s “Contributions to 



 
 

129 
 
 

Philosophy” (Cornell University Press, 2006) 

Sastrapratedja, Michael, Culture and Religion; A Study of Ibn Khaldun’s 

Philosopy of Culture as a Framework for a Critical Assessment of 

Contemporary Islamic Thought in Indonesia (Pontiviciae Universitate 

Gregorianae, 1979) 

Sennett, Richard, The Corrosion of Character: The Personal Consequences of 

Work in the New Capitalism (W.W. Norton & Company, 1998) 

Shihab, M. Quraish, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhui Atas Pelbagai 

Persoalan Umat (Mizan, 2007) 

Smith, Adam, An Inquiry Into The Nature and Causes of The Wealth of Nations 

(Metalibri, 2007) 

Souaiaia, Ahmed E., ‘The Bridge of Becoming: Reimagining Work and Capital 

through Ibn Khaldun and Western Economic Thought’, University Of Ioua, 1 

(2025) <https://islamtodayjournal.org/index.php/itj/article/view/22> 

Sriyanto, Sejarah Dan Perubahan Sosial: Pemikiran Intelektual Ibn Khaldun 

(UM Purwokerto Press, 2018) 

Suzman, James, Work; A History of How We Spend Our Time (Bloomsbury 

Publishing, 2021) 

Tarabishi, George, Mu’jam Al-Falasifah (Dar al-Thali’ah, 2006) 

Toynbee, Arnold J., A Study of History (Oxford University Press, 1955) 



 
 

130 
 
 

Wafi, Ali Abd al-Wahid, ’Abqariyyat Ibn Khaldun (Syirkah Maktabat ‘Ukkaz li 

an-Nasyr wa at-Tauzi’, 1984) 

Walian, Armansyah, ‘KONSEPSI ISLAM TENTANG KERJA Rekonstruksi 

Terhadap Pemahaman Kerja Seorang Muslim’, An Nisa’a, 08 (2013) 

<https://media.neliti.com/media/publications/56380-ID-konsepsi-islam-

tentang-kerja-rekonstruks.pdf> 

Weber, Max, The Protestant Ethic and The Spirit of Capitalism, ed. by Talcott 

Parsons, Terjemahan (Scribner, 1950) 

Wrathall, Mark A., The Cambridge Heidegger Lexicon (Cambridge University 

Press, 2021) 

Young, Julian, Heidegger, Philosophy, Nazism (Cambridge University Press, 

2010) 

Zaprulkhan, Pengantar Filsafat Islam, Klasik, Modern, Dan Kontemporer 

(IRcisoD, 2019) 

 

 

 

 

 

 


	COVER
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	HALAMAN PENGESAHAN
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I

PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teoretis
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V

PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

