
 



AJIAN TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM 

 
 
 
 
 
 

PENDIDIKAN AKHLAK 
SEBAGAI PONDASI 

KEPEMIMPINAN ISLAMI  
Perspektif Filosufis di Madrasah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

  

Sanksi Pelanggaran Pasal 113 

Undang-Undang No. 28 Tahun 2014 Tentang Hak Cipta 

1. Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi 
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan Secara 
Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau 
pidana denda paling banyak Rp 100.000.000 (seratus juta rupiah). 

2. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau 
pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf c, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk 
Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 3 
(tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 500.000.000,00 (lima ratus 
juta rupiah). 

3. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau 
pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk 
Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 4 
(empat) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 1.000.000.000,00 (satu 
miliar rupiah). 

4. Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang 
dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling 
lama 10 (sepuluh) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 
4.000.000.000,00 (empat miliar rupiah). 

 



AJIAN TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM 

 

 

 

 

PENDIDIKAN AKHLAK 
SEBAGAI PONDASI 

KEPEMIMPINAN ISLAMI  
Perspektif Filosufis di Madrasah 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. H. Maragustam, M.A. 

Dr. Siti Khodijah, S.Pd.I., M.Si. 

Marakhilda Namora Hana Siregar, M.A. 

 

  



PENDIDIKAN AKHLAK SEBAGAI PONDASI 
KEPEMIMPINAN ISLAMI Perspektif Filosufis di 
Madrasah  
 
Penulis: 
Prof. Dr. H. Maragustam, M.A. 
Dr. Siti Khodijah, S.Pd.I., M.Si. 
Marakhilda Namora Hana Siregar, M.A. 
 
 
Tata Letak: 
Sofitahm 
 
Desain Cover:  
Mafy Media 
 
Sumber Gambar Cover:  
Freepick.com 
 
Ukuran:  
iv, 129 hlm, 15,5 cm x 23 cm 
 
ISBN: 
978-634-258-457-6
       
Cetakan Pertama: 
Desember 2025 
 
Hak Cipta Dilindungi oleh Undang-undang. Dilarang 
menerjemahkan, memfotokopi, atau memperbanyak sebagian 
atau seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari Penerbit. 
 
PT MAFY MEDIA LITERASI INDONESIA 
ANGGOTA IKAPI 041/SBA/2023 
Kota Solok, Sumatera Barat, Kode Pos 27312 
Kontak: 081374311814 
Website: www.penerbitmafy.com 
E-mail: penerbitmafy@gmail.com 

  

mailto:penerbitmafy@gmail.com


Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | i 

Kata Pengantar 

egala puji hanya milik Allah Swt, Tuhan semesta alam, yang telah 

memberikan nikmat iman, Islam, dan kesempatan untuk 

menyelesaikan penulisan buku ini. Shalawat dan salam semoga 

tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, suri teladan utama dalam akhlak 

dan kepemimpinan, beserta keluarga, para sahabat, dan seluruh 

pengikutnya yang istiqamah hingga akhir zaman. 

Buku ini hadir sebagai ikhtiar ilmiah untuk menegaskan kembali 

pentingnya pendidikan akhlak dalam membentuk karakter pemimpin 

Islami. Di tengah krisis moral dan dekadensi nilai yang melanda banyak 

aspek kehidupan, umat Islam membutuhkan fondasi yang kuat dalam 

membina generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

memiliki integritas, keadilan, dan amanah sebagai ciri kepemimpinan 

Islami sejati. 

Melalui kajian mendalam terhadap konsep-konsep klasik dari para 

pemikir besar Islam seperti Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Ghazali, serta 

telaah terhadap praktik kepemimpinan para sahabat Nabi Muhammad Saw, 

buku ini menyajikan refleksi kritis dan tawaran strategis bagi penguatan 

pendidikan akhlak, khususnya di lingkungan madrasah dan lembaga 

pendidikan Islam. 

Penulis menyadari bahwa penyusunan buku ini tidak lepas dari 

kekurangan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat 

diharapkan demi perbaikan di masa yang akan datang. Ucapan terima kasih 

penulis sampaikan kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan 

moril maupun akademik dalam proses penyusunan buku ini. 

Semoga buku ini dapat memberikan manfaat bagi pembaca, 

khususnya para pendidik, pemimpin, mahasiswa, dan seluruh pihak yang 

peduli terhadap pembentukan kepemimpinan Islami yang berlandaskan 

nilai-nilai akhlak. 

 

Penulis 

S 



ii | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

 

Daftar Isi 

KATA PENGANTAR --------------------------------------------------------- i 

DAFTAR ISI -------------------------------------------------------------------- ii 

BAB 1 PENDAHULUAN ----------------------------------------------------- 1 

A. Latar Belakang ............................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah....................................................................... 3 

C. Tujuan Penulisan ........................................................................ 4 

D. Urgensi Penulisan ....................................................................... 4 

E. Metode Penulisan ....................................................................... 4 

BAB 2 LANDASAN FILOSOFIS PENDIDIKAN AKHLAK ---------- 6 

A. Definisi dan Konsep Akhlak dalam Islam .................................. 6 

B. Pemikiran Filosof Muslim Tentang Akhlak (Ibn Miskawaih, 

Al-Ghazali, Al-Farabi) ................................................................ 9 

C. Pendidikan Akhlak dalam Perspektif Kontemporer ................. 18 

BAB 3 KEPEMIMPINAN ISLAMI DALAM PERSPEKTIF 

FILOSOFIS-------------------------------------------------------------------- 22 

A. Konsep Kepemimpinan dalam Islam ........................................ 22 

B. Filsafat Kepemimpinan Menurut Al-Farabi dan Al-Ghazali .... 27 

C. Kepemimpinan Islami di Era Modern ...................................... 34 

BAB 4 PENDIDIKAN AKHLAK SEBAGAI PONDASI 

KEPEMIMPINAN ISLAMI ------------------------------------------------ 41 

A. Integrasi Akhlak dan Kepemimpinan ....................................... 46 

B. Model Kepemimpinan Islami Berbasis Pendidikan Akhlak ..... 51 

C. Nilai-Nilai Akhlak sebagai Basis Kepemimpinan di  

Madrasah .................................................................................. 66 

BAB 5 IMPLEMENTASI PENDIDIKAN AKHLAK DI 

MADRASAH ------------------------------------------------------------------ 72 

A. Kurikulum Pendidikan Akhlak ................................................. 78 

B. Metode dan Strategi Penanaman Akhlak di Madrasah ............. 85 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | iii 

C. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam Pendidikan 

Akhlak ...................................................................................... 93 

BAB 6 TANTANGAN DAN PROSPEK PENDIDIKAN AKHLAK 

DALAM KEPEMIMPINAN ISLAMI ------------------------------------ 99 

A. Krisis Moral dan Tantangan Kepemimpinan di Era 

Globalisasi .............................................................................. 101 

B. Prospek Pendidikan Akhlak di Madrasah ............................... 104 

C. Strategi Penguatan Pendidikan Akhlak untuk Mencetak 

Pemimpin Islami ..................................................................... 106 

BAB 7 PENUTUP ----------------------------------------------------------- 115 

A. Kesimpulan ............................................................................. 115 

B. Rekomendasi Teoretis dan Praktis.......................................... 116 

DAFTAR PUSTAKA ------------------------------------------------------- 117 

TENTANG PENULIS ------------------------------------------------------ 125 

 

 

 

 

 

  





Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 1 

 

BAB 1 
 

A. Latar Belakang 

endidikan akhlak menempati posisi tertinggi dalam sistem 

pendidikan Islam, karena menjadi inti dari seluruh proses 

pembentukan manusia seutuhnya. Rasulullah Saw bersabda: 

“Innamā bu‘itstu liutammima makārimal akhlāq”, artinya “Sesungguhnya 

aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia” (HR. Aḥmad). 

Hadis ini menunjukkan bahwa misi utama pendidikan Islam bukan hanya 

transfer pengetahuan, tetapi juga pembinaan moral dan spiritual. 

Pendidikan tanpa akhlak akan kehilangan arah etik dan tujuan ilahiah (Abu 

Hamid Al-Ghazali, 1998). Oleh karena itu, setiap lembaga pendidikan 

Islam harus menjadikan akhlak sebagai fondasi filosofis dari seluruh 

kurikulum dan praktik pendidikan. 

Dalam pandangan Islam, akhlak tidak hanya berkaitan dengan 

hubungan manusia dengan Allah, tetapi juga dengan sesama manusia dan 

alam sekitar (Q.S. Al-Qalam [68]: 4). Pendidikan akhlak bertujuan 

menumbuhkan kesadaran moral (al-ḍamīr al-akhlaqī) yang berakar pada 

iman dan ilmu (‘Aṭiyyah, 2014). Konsep ini menegaskan bahwa 

pembentukan akhlak harus dilakukan melalui proses pendidikan yang 

berkelanjutan, melibatkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Pendidikan yang berlandaskan akhlak akan membentuk pribadi yang 

berintegritas, amanah, dan memiliki tanggung jawab sosial. 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam formal memegang 

peranan penting dalam internalisasi nilai-nilai akhlak. Ia berfungsi tidak 

P 



2 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

hanya sebagai tempat belajar, tetapi juga sebagai wadah pembentukan 

karakter dan kepribadian peserta didik (Nata, 2012). Keberhasilan 

madrasah diukur bukan hanya dari prestasi akademik, tetapi dari perilaku 

moral siswanya yang mencerminkan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, 

pendidikan akhlak perlu diintegrasikan ke seluruh aspek kehidupan 

madrasah, baik dalam pembelajaran, budaya sekolah, maupun 

kepemimpinan kepala madrasah yang berperan sebagai teladan moral. 

Dalam konteks kepemimpinan, Islam menempatkan akhlak sebagai 

syarat utama bagi seorang pemimpin. Pemimpin yang baik bukan hanya 

yang cerdas, tetapi juga yang jujur, adil, dan bertanggung jawab (al-amīn 

wa al-‘ādil) (Ibn Taymiyyah, 1997). Kepemimpinan Islami (al-qiyādah al-

islāmiyyah) bersifat moral-spiritual, yang menekankan keseimbangan 

antara kekuatan rasional dan bimbingan wahyu (Al-Farābī, 1998). Karena 

itu, pendidikan akhlak menjadi pondasi bagi pembentukan kepemimpinan 

yang berorientasi pada kebenaran dan kemaslahatan umat. 

Realitas sosial dewasa ini menunjukkan bahwa kemajuan teknologi 

dan globalisasi tidak selalu diiringi dengan kemajuan moral. Krisis etika, 

individualisme, dan dehumanisasi menjadi tantangan besar bagi 

pendidikan modern (Lickona, 1991). Fenomena penyalahgunaan 

kekuasaan, rendahnya integritas, dan lemahnya keteladanan menunjukkan 

bahwa pendidikan moral seringkali diabaikan dalam proses 

kepemimpinan. Oleh karena itu, membangun sistem pendidikan berbasis 

akhlak menjadi kebutuhan mendesak untuk menumbuhkan generasi 

pemimpin yang memiliki kesadaran etik dan tanggung jawab spiritual. 

Para filosof Muslim klasik telah memberikan kerangka teoretis yang 

mendalam tentang pentingnya pendidikan akhlak. Ibn Miskawayh dalam 

Tahdzīb al-Akhlaq wa Taṭhīr al-A‘rāq (1959) menegaskan bahwa akhlak 

adalah hasil dari latihan jiwa (riyāḍat al-nafs) untuk mencapai 

kesempurnaan moral. Al-Farābī dalam Ara’ Ahl al-Madīnah al-Fāḍilah 

(1998) menjelaskan bahwa kebahagiaan sejati hanya dapat dicapai melalui 

kepemimpinan yang berlandaskan kebajikan. Sementara Al-Ghazālī dalam 

Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn (2005) menekankan pentingnya penyucian hati 

(tazkiyat al-nafs) sebagai inti pendidikan. Ketiga tokoh ini sepakat bahwa 

akhlak adalah dasar utama bagi setiap sistem kepemimpinan yang 

berkeadilan dan bermartabat. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 3 

Dalam konteks modern, berbagai pemikir Muslim kontemporer 

seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999) dan Fazlur Rahman 

(1982) juga menegaskan kembali pentingnya pendidikan moral dalam 

membentuk kepribadian umat. Menurut al-Attas, krisis dunia Islam bukan 

terletak pada kurangnya ilmu, tetapi pada “kehilangan adab”, yaitu 

hilangnya kemampuan menempatkan sesuatu pada tempat yang benar. 

Pendidikan akhlak, karenanya, merupakan sarana untuk mengembalikan 

tatanan moral dan spiritual umat Islam melalui integrasi ilmu dan nilai. 

Berdasarkan paparan di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan 

akhlak memiliki posisi yang sangat strategis dalam membentuk 

kepemimpinan Islami di madrasah. Pemimpin yang berakhlak akan 

menumbuhkan budaya organisasi yang berintegritas dan berkeadilan, 

sedangkan pemimpin yang kehilangan nilai moral akan menimbulkan 

kerusakan sistemik. Oleh karena itu, pendidikan akhlak perlu dipahami 

bukan sekadar sebagai pelajaran normatif, melainkan sebagai sistem 

filosofis dan praksis yang membangun manusia beradab. Buku ini hadir 

untuk menggali secara mendalam konstruksi pendidikan akhlak dari 

perspektif filosofis dan aplikasinya dalam kepemimpinan Islami di 

madrasah. 

B. Rumusan Masalah 

Permasalahan utama yang menjadi fokus dalam buku ini adalah 

bagaimana prinsip pendidikan akhlak dapat dijadikan pondasi dalam 

pembentukan dan penguatan kepemimpinan Islami, khususnya di tengah 

tantangan zaman modern yang sarat krisis moral dan dekadensi etika. 

Secara rinci, pertanyaan-pertanyaan yang hendak dijawab antara lain: 

1. Bagaimana karakteristik kepemimpinan Islami yang bersumber dari 

nilai-nilai akhlak dalam Islam? 

2. Apa saja tantangan pendidikan akhlak dalam membentuk pemimpin di 

era globalisasi? 

3. Bagaimana peran madrasah dalam memperkuat pendidikan akhlak 

untuk mencetak pemimpin Islami? 

4. Strategi apa yang dapat diterapkan untuk meningkatkan efektivitas 

pendidikan akhlak sebagai fondasi kepemimpinan? 



4 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

C. Tujuan Penulisan 

Tujuan dari penulisan buku ini adalah untuk: 

1. Menggali dan menjelaskan konsep kepemimpinan dalam Islam 

berdasarkan nilai-nilai akhlak yang diajarkan dalam Al-Qur’an, Hadis, 

dan praktik para sahabat Nabi. 

2. Mengidentifikasi krisis moral dan tantangan pendidikan akhlak dalam 

konteks sosial-kultural modern. 

3. Menunjukkan peran strategis madrasah dalam membina karakter 

pemimpin melalui pendidikan akhlak. 

4. Menawarkan strategi penguatan pendidikan akhlak untuk mencetak 

pemimpin Islami yang berintegritas dan berkarakter. 

D. Urgensi Penulisan 

Penulisan buku ini memiliki urgensi tinggi mengingat fenomena 

krisis moral yang tengah melanda berbagai lapisan masyarakat, termasuk 

di lingkungan pendidikan dan kepemimpinan. Kepemimpinan yang hanya 

dibangun atas dasar kemampuan teknis tanpa fondasi moral dan spiritual 

sangat rentan terhadap penyalahgunaan wewenang, korupsi, dan krisis 

kepercayaan publik. Oleh karena itu, pendidikan akhlak sebagai warisan 

ajaran Islam perlu terus dihidupkan sebagai pilar utama dalam membentuk 

karakter pemimpin masa depan. Melalui pendekatan ini, diharapkan lahir 

generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga unggul 

secara moral dan spiritual dalam menjalankan amanah kepemimpinan. 

E. Metode Penulisan  
1. Pendekatan dan Jenis Penulisan 

Kajian ini menggunakan pendekatan filosofis sebagai dasar dalam 

melakukan analisis isi (content analysis), melalui analisis linguistik 

dan analisis konsep. Pendekatan linguistik membantu mengungkap 

makna terdalam dari sebuah teks atau pernyataan, sedangkan analisis 

konsep digunakan untuk menelaah istilah-istilah penting yang 

berkaitan langsung dengan ide utama kajian. 

Adapun jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library 

research), yakni penelitian yang bersumber dari bahan pustaka seperti 

buku, kitab, artikel, serta dokumen ilmiah lainnya. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 5 

2. Sumber Data 

Dalam penulisan ini, penulis menggunakan berbagai literatur yang 

relevan sebagai sumber data. Literatur tersebut meliputi buku-buku 

filsafat, filsafat pendidikan Islam, kitab tafsir, artikel, serta referensi 

lain yang memiliki keterkaitan dengan topik, sehingga dapat 

memperkaya isi dan pembahasan karya ini. 

3. Metode Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu 

dengan menghimpun bahan bacaan berupa buku-buku, kitab-kitab, dan 

referensi lainnya yang berkaitan dengan tema penelitian. 

4. Metode Analisis Data 

Dalam kajian ini, penulis menerapkan metode analisis deskriptif-

analitis. Metode ini digunakan untuk menarik kesimpulan berdasarkan 

objek kajian melalui penjabaran secara sistematis, faktual, dan 

mengaitkannya dengan fenomena yang diteliti. 

Pada proses analisis, digunakan analisis isi dan analisis reflektif 

dengan cara menelusuri gagasan melalui pola pikir induktif dan 

deduktif, serta melakukan perbandingan. Penulis juga berpedoman 

pada model analisis Huberman dan Miles, yang meliputi tahapan 

pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, serta verifikasi atau 

penarikan kesimpulan. 

  



6 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

 

BAB 2 

A. Definisi dan Konsep Akhlak dalam Islam 

khlak merupakan bentuk jamak dari khulq, yang secara etimologi 

berarti kebiasaan, prilaku, sifat dasar dan perangai(Suryadarma 

& Haq, 2015). Dari beberapa kata ini dapat dilihat bahwa ia 

merupakan sifat dasar yang dimiliki oleh seseorang. Selain beberapa sifat 

itu Mu’jam Lisan Al-Arab menambahkan bahwa akhlak merupakan 

agama(Al-Ghazali, 1962). Hal itu karena didalamnya terdapat perintah, 

larangan serta arahan guna perbaikan seseorang(Ali Farid Dahruj, 2008). 

Dalam ajaran Islam, kedudukan akhlak atau moralitas menempati 

posisi yang sangat mulia. Hal ini terlihat dari sabda Nabi Saw yang 

menjadikan akhlak sebagai ukuran utama kualitas keimanan seseorang. 

Beliau menyatakan bahwa “Mukmin yang paling sempurna imannya 

adalah yang paling baik akhlaknya,” (HR. Abū Dāwūd dan Tirmidzī).  

Dengan demikian, akhlak tidak dapat dipisahkan dari iman karena 

keduanya saling melengkapi dan menguatkan. Banyak nasihat Nabi yang 

menghubungkan iman kepada Allah dan keyakinan akan hari akhir dengan 

perilaku moral sehari-hari. Jika seorang muslim menjadikan ridha Allah 

sebagai tujuan tertinggi hidupnya, maka segala perbuatan yang tidak 

selaras dengan nilai tersebut akan ia pandang sebagai sesuatu yang rendah 

dan harus ditinggalkan. 

A 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 7 

Akhlak dalam perspektif Islam juga memiliki keunikan dan 

karakteristik tersendiri yang membedakannya dari sistem moral lainnya. 

Di antara ciri-ciri tersebut adalah: (a) bersifat rabbaniyah, yaitu 

berlandaskan pada nilai ketuhanan, (b) bersifat insaniyah karena sesuai 

dengan fitrah manusia, (c) bersifat syumuliyah atau menyeluruh mencakup 

seluruh aspek kehidupan, dan (d) bersifat wasathiyah, yakni menekankan 

sikap keseimbangan dan moderasi dalam berperilaku(Bafadhol, 2017). 

Selain itu, Islam memberikan perhatian besar terhadap pembinaan 

akhlak sejak usia dini. Masa kanak-kanak dipandang sebagai periode 

paling strategis untuk menanamkan kebiasaan baik, karena karakter dan 

perilaku mudah dibentuk pada fase perkembangan tersebut. 

Term akhlak berasal dari bahasa Arab. Ia adalah bentuk jama’ dari 

khuluq. Secara etimologi, khuluq berarti ath-thab’u (karakter) dan as-

sajiyyah (perangai)(Abdul Karim Zaidân, 1998). Sedangkan secara 

terminologi, ada beberapa definisi yang diutarakan oleh para ulama tentang 

makna akhlak. Al-Ghazali memaknai akhlak dengan sebuah tatanan yang 

tertanam kuat dalam jiwa yang darinya muncul beragam perbuatan dengan 

mudah dan ringan, tanpa membutuhkan pemikiran dan pertimbangan(Al-

Ghazali, 1962).  

Begitupun dalam bahasa Yunani istilah “akhlak” dipergunakan 

istilah ethos atau ethikos atau etika (tanpa memakai huruf H) yang 

mengandung arti “Etika adalah usaha manusia untuk memakai akal budi 

dan daya pikirnya untuk memecahkan masalah bagaimana ia harus hidup 

kalau ia mau menjadi baik”. Etika itu adalah sebuah ilmu bukan sebuah 

ajaran(Suseno, 1987). 

Sedangkan secara terminologis akhlak didefinisikan berbeda oleh 

para ulama. Menurut Ibn Miskawaih akhlak adalah keadaan jiwa seseorang 

yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa melalui 

pertimbangan pikiran (lebih dulu), sedangkan menurut Imam Al-Ghazali 

mendefinisikan akhlak yaitu suatu sifat yang tertanam dalam jiwa yang 

daripadanya timbul perbuatan-perbuatan dengan mudah, dengan tidak 

memerlukan pertimbangan pikiran lebih dulu (Emroni, 2023a) Akhlak 

adalah suatu istilah agama yang dipakai untuk menilai perbuatan manusia, 

apakah itu baik atau buruk(Mahyuddin, 2001) Sedangkan menurut 

Achmad Mubarok, akhlak adalah keadaan batin seseorang yang menjadi 



8 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

sumber lahirnya perbuatan, dimana perbuatan itu lahir dengan mudah 

tanpa memikirkan untung rugi(Mubarok, 2001).  

Tujuan dari pembinaan akhlak adalah tazkiyatun nafs (penyucian 

jiwa), sebagai jalan menuju kedekatan dengan Allah. Akhlak memiliki sifat 

tetap (tsabit) dan universal, karena ia didasarkan pada AlQur’an dan 

Sunnah yang dianggap sebagai sumber kebenaran mutlak. Nilai-nilai 

seperti kejujuran (ṣidq), kesabaran (ṣabr), keadilan (‘adl), dan kasih 

sayang (raḥmah) adalah prinsip dasar dalam etika Islam yang berlaku 

sepanjang masa dan lintas budaya. 

Akhlak dalam Islam tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praktis 

dan aplikatif. Ia merupakan sistem nilai yang membentuk perilaku nyata 

dalam kehidupan sehari-hari, mulai dari hubungan manusia dengan Allah, 

sesama manusia, hingga makhluk lain di alam semesta (Al-Ghazali, 2011). 

Akhlak menjadi pedoman konkret yang menunjukkan bagaimana seorang 

Muslim harus bersikap dan bertindak, baik secara lahiriah maupun 

batiniah.  

Karakteristik utama dari akhlak Islam adalah universalitas dan 

keabadian. Prinsip-prinsip akhlak seperti kejujuran (ṣidq), keadilan (‘adl), 

amanah, kasih sayang (raḥmah), dan kesabaran (ṣabr) berlaku dalam 

segala zaman dan tempat karena bersumber dari wahyu yang absolut. 

Nilai-nilai ini tidak berubah oleh perubahan budaya atau pendapat 

mayoritas, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Isra’ (17): 23–38 dan 

QS. Al-Hujurat (49): 11–13.  

Al-Qur'an dan Hadis menggambarkan akhlak dalam berbagai aspek: 

dari kejujuran, kesabaran, hingga kasih sayang terhadap sesama manusia. 

Akhlak ini diharapkan menjadi manifestasi dari kesalehan pribadi yang 

tercermin dalam perilaku sosial yang baik. Sebagai contoh, dalam Surah 

Al-Baqarah (2:263) yang artinya “Perkataan yang baik dan pemberian 

maaf itu lebih baik daripada sedekah yang diiringi tindakan yang 

menyakiti. Allah Mahakaya lagi Maha Penyantun.” 

Allah memerintahkan umat-Nya untuk berbicara dengan cara yang 

baik dan lembut. Ini menunjukkan bahwa akhlak tidak hanya bersifat 

pribadi, tetapi juga sosial, yang melibatkan interaksi positif dengan orang 

lain. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 9 

B. Pemikiran Filosof Muslim tentang Akhlak (Ibn 
Miskawaih, Al-Ghazali, Al-Farabi) 

1. Akhlak Menurut Ibn Miskawaih 

Ibn Miskawaih, yang lahir pada tahun 932 M di kota Rayy, Persia, 

merupakan salah satu filsuf, sejarawan, dan pemikir moral terkemuka pada 

masa Keemasan Islam. Nama lengkapnya adalah Abu ‘Ali Ahmad ibn 

Muhammad ibn Miskawaih. Ia dikenal luas melalui kontribusinya yang 

signifikan dalam bidang filsafat moral dan pendidikan etika. Latar 

belakang intelektual dan profesionalnya yang sangat beragam, mulai dari 

peran sebagai sejarawan istana hingga pendidik memungkinkan dirinya 

untuk mengintegrasikan pemikiran filosofis dengan praktik pemerintahan 

dan pendidikan moral berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Karya-karyanya 

menjadi rujukan penting dalam diskursus filsafat Islam, khususnya dalam 

kajian etika dan pendidikan karakter. Dalam karyanya yang monumental, 

Tahzibul Akhlaq atau penyempurnaan akhlak(Miswar, 2021). 

Pandangan tersebut juga selaras dengan penerapan pendidikan 

modern, di mana pendidikan moral yang berlandaskan pada filsafat Ibn 

Miskawaih terus memberikan pengaruh terhadap metode pedagogi Islam 

kontemporer(Handal Pratama Putra, 2019).  

Ibn Miskawaih mengintegrasikan konsep-konsep etika Yunani-

Romawi dengan ajaran Islam, sehingga melahirkan kerangka etika yang 

khas dan komprehensif. Dalam konstruksi etisnya, ia menempatkan 

kebajikan jiwa dan prinsip moderasi sebagai inti dari kesempurnaan moral. 

Menurutnya, sifat yang berlebihan maupun yang kurang merupakan bentuk 

keburukan, sementara moderasi merupakan ciri utama kebajikan yang 

sangat diperlukan dalam proses pembentukan karakter(Rifyal Novalia et 

al., 2023). Penelusuran filosofisnya menegaskan urgensi penyucian dan 

penyempurnaan akhlak, sebuah prinsip yang kemudian diadopsi banyak 

sarjana setelahnya dan tetap relevan dalam diskursus etika 

kontemporer(Fatimah et al., 2025). 

Selain itu, Ibn Miskawaih juga memberikan kontribusi penting 

dalam bidang ekonomi Islam. Beberapa tulisan intelektualnya menelaah 

mengenai konsep pertukaran dan prinsip-prinsip finansial dalam 

masyarakat(Noor & Hidayah, 2022). Kajian tersebut menunjukkan 

kedalaman pemahamannya terhadap dinamika sosial dan menekankan 



10 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

aspek moral dalam aktivitas ekonomi, sehingga memperlihatkan 

keterpaduan antara pemikiran filosofisnya dan praktik kehidupan sosial. 

Pengaruh Ibn Miskawaih melintasi berbagai disiplin keilmuan, 

mulai dari etika, sejarah, hingga ekonomi, yang menunjukkan besarnya 

kontribusi multidimensional terhadap perkembangan pemikiran Islam. 

Integrasi antara filsafat moral dan praktik tata kelola kehidupan sosial yang 

ia gagas merupakan bagian paling mendasar dari warisannya, dan 

menunjukkan betapa ajaran-etisnya tetap signifikan, baik dalam konteks 

historis maupun dalam pemikiran Islam kontemporer. 

Ibnu Miskawaih, seorang filsuf dan cendekiawan Muslim, menulis 

"Tahdzib al-Akhlaq" sebagai panduan komprehensif untuk pendidikan 

moral dan etika. Dalam kitab ini, ia mendefinisikan akhlak sebagai sifat-

sifat yang tertanam dalam jiwa manusia yang menyebabkan seseorang 

melakukan perbuatan-perbuatan baik secara spontan tanpa memerlukan 

pemikiran atau pertimbangan terlebih dahulu(Ibn Miskawaih, 1985). Hal 

ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak harus mengarahkan individu 

untuk memiliki sifat-sifat mulia yang menjadi bagian tak terpisahkan dari 

karakter mereka. 

Dalam karyanya "Tahzibul Akhlaq", Ibnu Miskawaih mengartikan 

akhlak sebagai kondisi batin yang memotivasi tindakan secara spontan 

tanpa perlu dipertimbangkan terlebih dahulu. Beliau menegaskan bahwa 

akhlak merupakan kondisi batin yang memicu tindakan instinktif, dibagi 

menjadi dua asal: alamiah yang berkaitan dengan karakter bawaan dan 

yang terbentuk dari kebiasaan serta latihan(Azizah, 2017). Pengertian 

Akhlak menurut Ibn Miskawaih(Ibn Miskawaih, 1985). Yaitu:  

 روية  ولا فكر غير من أفعالها  إلى  لها داعية  النفس حال
Akhlak berarti keadaan jiwa yang mengajak atau mendorong seseorang 

melakukan perbuatan-perbuatan tanpa dipikirkan dan dipertimbangkan 

sebelumnya (spontan).  

Dengan pengertian, sikap yang keluar itu spontan dan berangkat dari 

keadaan jiwa yang merupakan sumber dari segala perbuatan baik ataupun 

buruk. Keadaan tersebut dapat berupa bawaan fitrah alamiah dan bertolak 

dari watak ataupun berupa hasil latihan serta pembiasaan dalam diri. 

Karena itu, apabila jiwa diarahkan kepada yang baik maka konsekuensinya 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 11 

akan memunculkan akhlak yang baik, tetapi apabila sebaliknya maka 

menyebabkan tercela(Supriyanto, 2022). 

Ibn Miskawaih dalam bukunya "Tahdzib al-Akhlaq" menjelaskan 

bahwa akhlak adalah kondisi jiwa yang dapat membentuk perilaku 

seseorang. Menurutnya, akhlak yang baik atau buruk ditentukan oleh 

kebiasaan dan latihan. Ia percaya bahwa pendidikan moral memainkan 

peran kunci dalam membentuk akhlak seseorang, dan melalui proses 

pendidikan yang tepat, seseorang dapat mengembangkan karakter yang 

baik. Hal ini menunjukkan bahwa karakter yang baik adalah hasil dari 

akhlak yang baik, yang dikembangkan melalui proses pembelajaran dan 

internalisasi nilai-nilai moral(Ibn Miskawaih, 1985). 

Dari perspektif Ibnu Miskawaih, akhlak dalam Islam terdiri dari 

elemen kebaikan dan keburukan, dimana kebaikan adalah tujuan yang 

dapat dicapai manusia melalui tindakan sadar yang membawanya menuju 

tujuan penciptaannya. Sebaliknya, keburukan didefinisikan sebagai segala 

yang menghalangi pencapaian tujuan tersebut, baik itu karena keengganan 

dalam berusaha atau karena kemalasan dalam mencari kebaikan(Azizah, 

2017). 

Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa sementara akhlak bersifat 

alami, ia juga dapat diubah melalui disiplin dan nasihat yang mulia. 

Awalnya, perubahan ini membutuhkan pemikiran dan pertimbangan, 

namun dengan praktik yang konsisten, akhlak tersebut akhirnya menjadi 

bagian dari diri seseorang. Keutamaan dan kemuliaan, oleh karena itu, 

bukanlah sesuatu yang datang secara alami tetapi harus diperjuangkan, 

sehingga penting untuk mengajarkan prinsip-prinsip dasar pengetahuan 

dan interaksi sosial. 

Menurut Ibn Miskawaih terdapat empat pilar utama akhlak yang 

menjadi dasar keuatamaan moral manusia. Keempat pilar ini saling 

berkaitan dan membentuk karakter yang mulia ketika diterapkan secara 

seimbang dalam kehidupan sehari-hari, yaitu: 

a. Hikmah (Kebijaksanaan): Kemampuan akal untuk membedakan benar 

dan salah, serta memahami hakikat segala sesuatu. 

b. Syaja'ah (Keberanian): Kekuatan jiwa dalam menghadapi tantangan 

dan mempertahankan kebenaran tanpa rasa takut yang berlebihan. 

  



12 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

c. Iffah (Kesederhanaan/Kemurnian): Pengendalian diri terhadap 

keinginan dan nafsu, menjaga diri dari perbuatan tercela. 

d. 'Adalah (Keadilan): Sikap menempatkan segala sesuatu pada 

tempatnya, memberikan hak kepada yang berhak, dan bersikap adil 

dalam segala hal. 

Dikutip oleh Beni Ahmad Saebani, Ibnu Miskawaih mendefinisikan 

akhlak sebagai sifat yang terpatri dalam jiwa yang menggerakkan 

seseorang untuk bertindak tanpa membutuhkan proses pemikiran dan 

pertimbangan yang mendalam(Mahsyam, 2021). 

Ibnu Miskawaih juga menekankan pentingnya akal dalam proses 

pendidikan akhlak. Akal digunakan untuk membedakan antara perbuatan 

yang baik dan buruk, serta untuk mengarahkan jiwa agar selalu condong 

kepada kebaikan. Keteladanan dari orang tua, guru, dan masyarakat sangat 

penting dalam pendidikan akhlak. Sifat-sifat baik yang dicontohkan oleh 

orang-orang terdekat akan mempengaruhi dan membentuk karakter anak-

anak dan pemuda. 

Lingkungan yang baik dan kondusif sangat penting untuk 

pendidikan akhlak. Lingkungan yang penuh dengan perilaku baik akan 

mendorong individu untuk mengembangkan sifat-sifat yang mulia. Ibnu 

Miskawaih juga menekankan pentingnya latihan dan disiplin dalam 

pendidikan akhlak. Melalui latihan terus-menerus dan disiplin yang ketat, 

individu dapat mengembangkan kebiasaan baik dan menyingkirkan 

kebiasaan buruk. 

Karakteristik pemikiran Ibnu Miskawaih dalam pendidikan akhlak 

secara umum dimulai dengan pembahasan tentang akhlak 

(karakter/watak). Menurutnya watak itu ada yang bersifat alami dan watak 

yang diperoleh melalui kebiasaan atau latihan. Kedua watak tersebut 

menurut Ibnu Miskawaih pada hakekatnya tidak alami, walaupun kita 

diciptakan dengan menerima watak, akan tetapi watak tersebut dapat 

diusahakan melalui pendidikan dan pengajaran. Selanjutnya, Ibnu 

Miskawaih juga menegaskan bahwa pendidikan akhlak didasarkan pada 

doktrin jalan tengah. Menurutnya jalan tengah diartikan dengan 

keseimbangan, moderat, harmoni, utama, mulia atau posisi tengah antara 

dua ekstrem baik dan buruk yang ada dalam jiwa manusia. Menurutnya, 

posisi tengah jiwa bahimiyah adalah iffah, yaitu menjaga diri dari 

perbuatan dosa dan maksiat. Keempat keutamaan al fadhilah akhlak al-



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 13 

iffah, al-saja'ah, al-hikmah dan al-adalah adalah merupakan pokok atau 

induk akhlak yang mulia. Adapun lawannya ada empat pula yaitu al-jah, 

as-syarh, al-jubn dan al-jur(Herningrum & Alfian, 2019). 

Didalam bukunya Ibnu Miskawaih menjelaskan bahwa kearifan 

merupakan keutamaan jiwa berpikir dan mengetahui. Terletak pada 

mengetahui segala yang ada dan mengetahui segala yang Ilahi dan 

manusiawai. Pengetahuan ini membuahkan pemahaman mana diantara 

hal-hal yang mungkin yang harus dilakukan dan tidak boleh dilakukan. 

Sederhana adalah keutamaan dari bagian hawa nafsu. Keutamaan ini 

tampak dalam diri manusia ketika dia mengarahkan hawa nafsu menurut 

penilaian baiknya, bila dengan kata lain, dia mengikuti pengetahuan yang 

akurat, hingga dia tidak terseret oleh hawa nafsunya, lalu dia bebas tidak 

menjadi hamba hawa nafsunya. Keberanian adalah keutamaan jiwa 

amarah, dan muncul pada diri seseorang bila jiwa ini tunduk dan patuh 

terhadap jiwa berpikir serta menggunakan penilaian baik dalam 

menghadapi hal-hal yang membahayakan. Keadilan juga merupakan 

kebajikan jiwa, yang timbul akibat menyatunya tiga kebaikan yang telah 

disebutkan, ketika tiga fakultas bertindak selaras dengan satu sama lain dan 

tunduk pada fakultas jiwa hingga fakultas-fakultas tadi tidak saling 

kontradiksi atau mengikuti keinginannya sendiri-sendiri atas dasar 

kecenderungan tabiat-tabiatnya. Buah kebajikan ini adalah sikap yang 

mendorong orang memilih untuk selalu aadil paa dirinya terlebih dahulu, 

dan kemudian adil pada orang lain dan menuntut keadilan dari mereka.  

Empat keutamaan ini jika sudah dimiliki oleh seseorang dapat 

menjadikan dirinya sebagai individu yang baik dikarenakan empat 

keutamaan ini bisa mendorong terciptanya akhlak baik yang lainnya. Jika 

seseorang memiliki pribadi yang arif maka dia adalah orang yang pandai, 

pengingat, cepat memahami dan lain-lain. Jika seseorang telah menjadi 

pribadi yang sederhana maka orang tersebut akan cenderung pemalu, 

tenang, sabar dan sebagainya. Jika seseorang memiliki kepribadian yang 

berani maka orang tersebut akan cenderung tegar, dapat menguasai diri, 

ulet dalam bekerja dan sebagainya. Selain itu jika sudah menjadi pribadi 

yang adil maka akan cenderung bersahabat, selalu menjalin silaturahmi, 

baik dalam bekerja dan sebagainya(Ramli & Zamzami, 2022). 



14 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

2. Akhlak Menurut Al-Ghazali 

Imam Al-Ghozali merupakan tokoh yang sudah terkenal di seluruh 

penjuru, terutama di kalangan cendekiawan Islam. Beliau juga merupakan 

ahli tasawuf dan filsafat yang tersohor. Beliau dikenal sebagai hujjatul 

Islam yang artinya hiasannya Islam(Imam Anas Hadi, 2021). Nama 

lengkap Imam Al-Ghozali adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad 

Al-Ghozali dilahirkan di Thus, sebuah kota di Khurasan, Persia, pada tahun 

450 H atau 1058 M. 

Al-Ghazali merupakan salah satu pemikir Islam yang melahirkan 

konsep-konsep tentang akhlak. Ajaran-ajaran akhlak yang telah 

dikemukakan beliau sebagian besar berlandaskan pada kehidupan sufi. Hal 

ini nampak pada karyanya “Ihya Ulumuddin”. Al-Ghazali, di dalam “Ihya 

Ulumuddin”, menyebutkan bahwa keadaan manusia terdiri dari berbagai 

elemen, baik jasmani maupun rohani. Secara jasmani, manusia tersusun 

dari fisik atau tubuh yang dapat dilihat dan diraba. Sedangkan secara 

rohani, di dalam tubuh manusia terdapat unsur roh dan jiwa yang hanya 

dapat dirasakan dan dilihat dengan mata batin. Dari kedua unsur ini, Al-

Ghazali menyatakan bahwa unsur rohaniah lebih besar nilainya dibanding 

dengan jasmani(Pendidikan & Hamid, 2012) 

Menurut Imam Al-Ghazali, lafadz khuluq dan khalqu adalah dua 

sifat yang dapat dipakai bersama. Jika menggunakan kata khalqu maka 

yang dimaksud adalah bentuk lahir, sedangkan jika menggunakan kata 

khuluq maka yang dimaksud adalah bentuk batin. Karena manusia tersusun 

dari jasad yang dapat disadari adanya dengan kasat mata (bashar), dan dari 

ruh dan nafs yang dapat disadari adanya dengan penglihatan mata hati 

(bashirah), sehingga kekuatan nafs yang adanya disadari dengan bashirah 

lebih besar dari pada jasad yang adanya disadari dengan bashar. Sesuai 

dengan hal ini Imam Al-Ghazali Mengutip firman Allah SWT yang 

terdapat dalam Al-Qur’an surat Al Shaad ayat 71-72(Al-Ghazali, 1962). 

Demikianlah hubungan antara keduanya. 

Adapun yang dimaksud akhlak adalah keadaan jiwa yang menetap 

dan dari padanya terbit semua perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan 

pemikiran dan penelitian. Bila terbit dari jiwa perbuatan-perbuatan baik 

dan terpuji berarti ia akhlak yang baik. Sebaliknya bila yang terbit dari 

padanya perbuatan-perbuatan jelek, maka dinamakan dengan akhlak yang 

buruk(Al-Ghazali, 1983). Jika terdapat seseorang yang memberi bantuan 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 15 

hanya karena keinginan yang muncul secara tiba-tiba saja, maka orang 

tersebut tidak dapat dikatakan pemurah, karena sifat tersebut belum tetap 

pada jiwanya. Demikian pula, apabila seseorang memberi bantuan karena 

tekanan moral atau tidak memberi ketika dilanda rasa marah, maka orang 

itu juga belum dapat dikatakan mempunyai watak pemurah atau 

penyantun(Al-madjidi, 1997). 

Akhlak dapat dikatakan ibarat keadaan jiwa dan bentuknya bersifat 

batin. Hal ini seperti bentuk kebaikan dhahiriah secara mutlak. Seseorang 

tidak hanya dapat dikatakan sempurna hanya dengan indahnya dua mata 

saja, tidak hanya dengan hidung yang mancung, pipi yang halus tetapi 

haruslah indah semuanya. Seperti kebagusan dhahiriah itulah 

sempurnanya batin agar tercapai kebaikan akhlak(Muhammad al-Ghazali, 

2005). Akhlak itu bukan perbuatan, melainkan gambaran atas jiwa yang 

tersembunyi. Dapat dikatakan bahwa akhlak itu nafsiah (bersifat kejiwaan) 

dan yang tampak itu dinamakan perilaku atau tindakan. 

Al-Ghazali mempunyai empat kriteria yang harus dipenuhi 

mengenai kriteria akhlak yang baik dan buruk, yaitu: kekuatan ilmu, atau 

hikmah, kekuatan marah, yang terkontrol oleh akal akan menimbulkan 

sifat syaja'ah, kekuatan nafsu syahwat, dan kekuatan keseimbangan 

(keadilan)(Al-Ghazali, 2000) Kekuatan ilmu bernilai baik bila dengan 

mudah menanggapi perbedaan antara kebenaran dengan kebohongan, 

antara benar dan batil. Bila kekuatan ilmu ini baik, niscaya lahirlah dari 

padanya al-Hikmah, yaitu suatu kebijaksanaan akan membawa kepada 

perbuatan yang baik. Kekuatan marah dinilai baik manakala dia dalam 

keadaan terkendali dan terarah menurut batas yang dikehendaki oleh 

kebijaksanaan. Kekuatan syahwat bernilai baik bila dalam bimbingan dan 

isyarat kebijaksanaan, yakni menurut petunjuk akal dan agama. Kekuatan 

adil, yaitu mengendalikan kekuatan syahwat dan kemarahan dibawah 

penunjukan akal dan agama. 

Sementara untuk pembagian akhlak baik dan buruk, Al-Ghazali tak 

berbeda dengan banyak tokoh lainnya. la membagi akhlak menjadi yang 

baik atau mahmudah dan madzmumah atau buruk. Dalam Ihya' Ulumuddin 

al-Ghazali membagi menjadi empat bagian yaitu ibadah, adab, akhlak yang 

menghancurkan (muhlikat) dan akhlak yang menyelamatkan (munjiyal). 

Akhlak yang buruk adalah rakus makan, banyak bicara, dengki, kikir, 

ambisi dan cinta dunia, sombong, ujub dan takabbur serta riya'. Sedangkan 



16 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

akhlak yang baik adalah taubat, khauf, zuhud, sabar, syukur, keikhlasan, 

dan kejujuran, tawakkal, cinta, ridha, ingat mati. Adapun ukuran untuk 

menilai apakah yang dilakukan perbuatan baik (akhlaq al-karimah) atau 

perbuatan yang buruk (akhlaq mazmumah) adalah adalah landasan nilai 

yang menjadi pijakannya, yakni akal dan agama(Wiguna et al., 2020). 

Selanjutnya Al-Ghazali mengklasifikasikan pendidikan akhlak yang 

terpenting dan harus diketahui meliputi (1) perbuatan baik dan buruk, (2) 

kesanggupan untuk melakukannya, (3) mengetahui kondisi akhlaknya, dan 

(4) sifat yang cenderung kepada satu dari dua hal yang berbeda, dan 

menyukai salah satu diantara keduanya, yakni kebaikan atau 

keburukan(Al-Ghazali, 1960).  

Dari beberapa keterangan diatas dapat difahami bahwa pendidikan 

akhlak menurut al-Ghazali adalah suatu usaha untuk menghilangkan 

semua kebiasaan-kebiasaan jelek yang telah dĳelaskan oleh syariat secara 

terperinci, hal-hal yang harus dĳauhi oleh manusia, sehingga akan terbiasa 

dengan akhlak-akhlak yang mulia. 

3. Akhlak Menurut Al-Farabi 

Nama aslinya Abu Nasr Muhammad Bin Muhammad Bin Lharkhan 

ibn Uzalagh al Farabi, lahir di kota Wesij tahun 259H/872, selisih satu 

tahun setelah wafatnya filosof muslim pertama yaitu al-Kindi. Ayahnya 

dari Iran menikah dengan wanita Turki kemudian ia menjadi perwira 

tentara Turki. Atas dasar itulah al-Farabi dinasabkan sebagai orang Turki. 

Karir pemikiran filsafatnya dalam menjembatani pemikiran Yunani dan 

Islam terutama dalam ilmu logika (manthiq) dan filsafat sangat gemilang, 

sehingga gelar sebagai guru kedua (al-mu’allim tsāni), layak disematkan. 

Diriwayatkan telah belajar logika di Baghdad dari para sarjana Kristen 

Yuhanna ibn Hailan (w. 910 M) dan Abu Bisyr Matta (w.940 M), perlu 

segera dicatat bahwa, Baghdad saat itu termasuk pewaris utama tradisi 

filsafat dan kedokteran di Alexandria. Pertemuan dan pergumulan 

pemikiran di Baghdad menjadi konektor pemikiran al-Farabi yang meramu 

filsafat Islam dengan filsafat Yunani Neo-Platonis. Al-Farabi dalam 

perkembangannya juga tercatat sebagai guru Yahya ibn Adi (w. 974 M), 

seorang penerjemah Kristen Nestorian sebagai tokoh logika Ibn al-Sarraj. 

Karir pendidikannya cukup panjang hingga pada tahun 330/941 M. Al 

Farabi meninggalkan Baghdad menuju Aleppo kemudian ke Kairo dan 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 17 

menghembuskan nafas terakhirnya di Damaskus, tepatnya pada bulan 

Rajab pada tahun 339 H atau Desember 950 M.18(Wiyono et al., 2016). 

Al-Farabi disepakati sebagai peletak sesunggunhya dasar piramida 

studi filsafat dalam Islam yang sejak itu terus dibangun dengan tekun. Ia 

termasyhur karena telah memperkenalkan doktrin “Harmonisasi pendapat 

Plato dan Aristoteles” lewat risalahnya al-Jam'u baina Ra'yay al-

Hakimaini Aflathun wa Aristhu ini sangat dipengaruhi oleh pandangan 

Plato (Republic) dan Aristoteles (Nicomachean Ethics) tentang kebaikan 

manusia (human good). Bahkan sejumlah kalangan menyebutnya sebagai 

the Second Master atau Maha Guru Kedua setelah Aristoteles(Nasr & 

Leaman, 1996). 

Dari perspektif para filsuf Muslim, etika dalam Islam (al-akhlaq) 

disinggung dalam berbagai ruang dan perspektif. Al-Kindi misalnya, 

memperbincangkan etika Islam dalam konteks obsesi, dia ingin 

memformulasikan titik temu antara ide-ide filosofis di satu sisi dengan 

keyakinan-keyakinan dalam Islam baik dalam ranah metafisika, 

kosmologi, dan etika. Hal itu sebagaimana tercermin dalam mode of 

philosophic tauhid di mana Allah diposisikan sebagai al-wâhid al-haqq al-

awwal(Syafi’i, 2017). 

Sementara itu Al-Farabi, sebagai salah satu filsuf berpengaruh pada 

masa Keemasan Islam, memberikan kontribusi penting dalam kajian etika, 

khususnya terkait konsep akhlak atau moralitas. Pandangan filsafatnya 

menekankan pentingnya pembentukan karakter moral dan peran kebajikan 

dalam mewujudkan tatanan masyarakat yang baik. Pemikiran Al-Farabi 

mengenai akhlak terjalin erat dengan sistem filsafatnya secara keseluruhan, 

dimana ia berupaya mengintegrasikan teori etika dari filsafat Yunani 

dengan ajaran Islam, sehingga menghasilkan sintesis pemikiran yang unik 

dan berpengaruh besar bagi perkembangan pemikiran Islam maupun Barat. 

Salah satu aspek penting dalam filsafat etika Al-Farabi adalah 

pandangannya tentang urgensi kebajikan dalam kehidupan individu dan 

masyarakat. Ia menegaskan bahwa kebajikan moral merupakan kunci 

untuk mencapai kebahagiaan dan kebaikan tertinggi. Hal ini terlihat jelas 

dalam konsep al-Madinah al-Fadilah (Kota Utama), yaitu masyarakat 

ideal yang warganya, di bawah bimbingan pemimpin bijaksana, 

menumbuhkan nilai-nilai luhur seperti keadilan, keberanian, dan 

kesederhanaan. Menurut Al-Farabi, pendidikan memiliki peran sentral 



18 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

dalam menanamkan kebajikan tersebut, karena melalui pendidikan 

seseorang dapat mengembangkan kapasitas intelektual dan moralnya 

(Astuti, 2024). 

Penelusuran Al-Farabi tentang akhlak sangat erat dengan landasan 

epistemologisnya. Ia berpendapat bahwa pemahaman mengenai kebajikan 

membutuhkan perpaduan antara rasionalitas dan intuisi moral. Dalam 

pandangannya, perkembangan moral individu harus ditempatkan dalam 

konteks kehidupan bermasyarakat, sebab perilaku etis tidak mungkin 

terwujud tanpa keterlibatan sosial(Moussa, 2025). 

Sebagai seorang tokoh awal yang serius dalam bidang filsafat, 

konsep etika yang ditawarkan al-Farabi menjadi salah satu hal penting 

dalam karya-karyanya, yang berkaitan erat dengan pembicaraan tentang 

jiwa dan politik. Begitu juga erat kaitannya dengan persoalan etika ini 

adalah persoalan kebahagiaan. Bahkan, Al-Farabi tampaknya sangat 

perhatian terhadap persoalan kebahagiaan ini baik secara teoritis maupun 

praktis. Karenanya ia mengkhususkan dua dari sekian bukunya untuk 

membahas tentang kebahagiaan. Buku itu yaitu Tahshîl al-Sa’âdah 

(Meraih kebahagiaan) dan al-Tanbîh al Sa’âdah (Membangun 

Kebahagiaan), kedua buku ini sama-sama diterbitkan di Haidarabad pada 

tahun 1345 H, 1346 H(Madkour, 1996). 

C. Pendidikan Akhlak dalam Perspektif Kontemporer 

Pendidikan akhlak kontemporer tidak dapat hanya mengandalkan 

pendekatan kognitif atau perilaku semata, sebab problem utama yang 

dihadapi generasi saat ini tidak sekadar pada lemahnya pengetahuan 

tentang nilai, tetapi lebih dalam yaitu krisis spiritual. Dalam konteks ini, 

landasan spiritual menjadi elemen fundamental yang menopang 

keberhasilan pendidikan akhlak yang holistik.  

Landasan spiritual berarti menjadikan aspek ketuhanan (teosentris) 

sebagai pusat dari kesadaran moral. Dalam tradisi Islam, akhlak tidak 

berdiri sendiri sebagai norma sosial atau etika sekuler, melainkan 

merupakan pantulan dari hubungan manusia dengan Allah Swt, nilai-nilai 

seperti sabar, syukur, tawakkal, khauf, dan raja’. Hal ini sejalan dengan 

maqashid pendidikan Islam yang menempatkan tazkiyatun nafs (penyucian 

jiwa) sebagai tujuan utama. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 19 

Dalam konteks pendidikan kontemporer, banyak tantangan akhlak 

yang bersumber dari kekosongan batin: hedonisme, individualisme 

ekstrem, krisis makna hidup, dan instabilitas emosional. Oleh sebab itu, 

pendidikan akhlak yang kuat harus berbasis pada pembinaan ruhani, bukan 

hanya pembentukan karakter luar. Landasan spiritual memberi kerangka 

bagi peserta didik untuk menyadari bahwa akhlak bukan hanya soal baik 

dan buruk dalam pandangan manusia, melainkan berkaitan langsung 

dengan nilai-nilai ilahiah yang bersumber dari wahyu dan pengalaman 

keagamaan yang mendalam. 

Salah satu contoh penerapan landasan spiritual dalam dunia 

pendidikan yang sudah diterapkan adalah melalui integrasi nilai-nilai 

keislaman dalam kurikulum pembelajaran di madrasah dan sekolah 

berbasis Islam. Misalnya, pembiasaan zikir pagi, shalat dhuha bersama, 

kultum harian, hingga pembelajaran tafsir dan tasawuf dasar yang 

menginternalisasikan makna sabar, syukur, tawakal, dan pengendalian diri. 

Maka, dalam pendidikan akhlak kontemporer, landasan spiritual 

menjadi pondasi yang tidak boleh ditinggalkan. Ia tidak hanya memberikan 

motivasi internal, tetapi juga menyadarkan peserta didik tentang tujuan 

hidup yang lebih tinggi, yang tidak bisa digantikan oleh sekadar teori etika 

rasional atau aturan sosial. 

Akhlak mahmudah atau akhlak terpuji merupakan fondasi utama 

dalam pembentukan karakter manusia yang tangguh secara mental dan 

bermartabat secara moral. Dalam konteks pendidikan akhlak kontemporer, 

nilai-nilai seperti sabar, syukur, tawakal, khauf (takut kepada Allah), dan 

raja’ (harapan kepada rahmat Allah) tidak hanya menjadi ajaran spiritual, 

tetapi juga instrumen pembentuk daya tahan pribadi dalam menghadapi 

tantangan zaman. Individu yang memiliki sifat sabar akan lebih siap dalam 

mengelola tekanan hidup dan tidak mudah menyerah; seseorang yang 

memiliki rasa syukur akan cenderung positif dan tidak terjebak dalam 

budaya mengeluh; sedangkan orang yang bertawakal akan memiliki 

kepercayaan diri yang stabil karena bersandar pada kekuatan Ilahi. 

Pendidikan yang mengintegrasikan akhlak mahmudah akan 

menghasilkan peserta didik yang tidak hanya unggul secara akademik, 

tetapi juga kuat secara psikologis, lembut secara sosial, dan bermartabat 

secara etis. Dalam dunia modern yang penuh kompetisi dan 

individualisme, keberadaan karakter semacam ini menjadi kebutuhan 



20 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

mendesak untuk membentuk generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga 

bijaksana dan manusiawi. 

Sebagai contoh konkret, penerapan nilai-nilai akhlak mahmudah 

dalam dunia pendidikan dapat dilakukan melalui berbagai pendekatan, 

baik dalam kegiatan intrakurikuler, kokurikuler, maupun ekstrakurikuler. 

Nilai sabar, misalnya, dapat ditanamkan melalui pembiasaan menghadapi 

proses belajar dengan tekun dan sabar, serta dalam menyikapi kegagalan 

akademik sebagai peluang untuk melakukan perbaikan. Nilai syukur 

diinternalisasikan melalui kegiatan reflektif atau muhasabah harian, di 

mana peserta didik diajak untuk menyadari nikmat ilmu, lingkungan, dan 

kesempatan belajar yang dimiliki. Selain itu, nilai tawakal, khauf, dan raja’ 

dikembangkan melalui pendekatan spiritual dalam pembelajaran agama 

serta kegiatan keagamaan seperti salat berjamaah, kultum, dan 

pendampingan rohani. 

Penanaman nilai-nilai akhlak mahmudah seperti tawakal, keadilan, 

ketenangan, dan keikhlasan telah dilakukan secara berkelanjutan melalui 

berbagai program pembelajaran dan aktivitas sekolah yang terstruktur. 

Hasilnya, peserta didik tidak hanya mampu mengamalkan nilai-nilai 

tersebut dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga terbentuk karakter yang 

tangguh secara mental dan bermartabat secara moral, yang sangat relevan 

dalam menghadapi dinamika kehidupan modern.(Kholiq & Sulaim, 2024) 

Pendidikan akhlak yang mengintegrasikan peringatan terhadap 

akhlak mazmumah akan membentuk peserta didik yang memiliki 

kesadaran diri dan kepekaan moral. Individu yang memahami bahaya riya’ 

akan belajar untuk ikhlas; yang menyadari racun takabur akan tumbuh 

dalam kerendahan hati; dan yang memahami kehancuran akibat hasad akan 

menumbuhkan empati dan ketulusan. Dalam dunia yang semakin 

kompetitif dan narsistik, pendidikan semacam ini menjadi kebutuhan 

mendesak agar generasi muda tidak hanya cerdas, tetapi juga bijaksana 

dalam mengelola emosi, ambisi, dan relasi sosial. 

Dalam praktik pendidikan, peringatan terhadap akhlak mazmumah 

dapat disisipkan dalam pembelajaran agama, bimbingan konseling, dan 

kegiatan reflektif. Misalnya, guru dapat mengajak siswa berdiskusi tentang 

bahaya pamer di media sosial, atau bagaimana perasaan iri dapat merusak 

pertemanan. Latihan muhasabah (introspeksi diri), cerita hikmah, dan 

pembiasaan adab dalam keseharian adalah sarana konkret untuk 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 21 

membentuk sensitivitas moral terhadap akhlak buruk. Program mentoring 

rohani atau halaqah keislaman juga dapat menjadi ruang pembinaan akhlak 

yang lebih personal dan intensif. 

  



22 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

 

BAB 3 

A. Konsep Kepemimpinan dalam Islam 

onsep kepemimpinan dalam Islam merupakan kajian penting, 

terutama dalam konteks pendidikan dan pengelolaan organisasi 

berbasis nilai-nilai Islam. Kepemimpinan dalam Islam tidak 

hanya berfokus pada aspek administratif, tetapi juga mesti selaras dengan 

prinsip moral dan etika yang bersumber dari Al-Quran dan hadis. Melalui 

referensi yang ada, kita dapat memahami lebih dalam karakteristik, model, 

dan nilai-nilai yang diusung dalam kepemimpinan Islami. 

Salah satu aspek fundamental dari kepemimpinan dalam Islam 

adalah penekanan pada nilai-nilai profetik yang dijalankan oleh Nabi 

Muhammad Saw. Menurut Manzil dan Muttaqin, kepemimpinan Islami 

diharapkan mampu membangun masyarakat yang berlandaskan pada nilai-

nilai spiritual dan moral yang mengedepankan keadilan, kejujuran, dan 

amanah (Manzil & Muttaqin, 2024). Ini diperkuat oleh Faishol yang 

menekankan bahwa kepemimpinan profetik tidak hanya berorientasi pada 

pencapaian tujuan duniawi tetapi juga menuntut pemimpin untuk 

memperjuangkan nilai-nilai transendental (Purwanto & Kholid, 2022). 

Kata kepemimpinan, berupa penambahan awalan “ke” dan akhiran 

“an” pada kata pemimpin. Kepemimpinan menunjukan pada semua perihal 

dalam memimpin, termasuk juga kegiatannya. Kepemimpinan dalam Islam 

adalah paya-upaya untuk memperbaiki dan membawa kualitas muslim 

K 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 23 

kepada akhlak-akhlak Islami dengan dilandasi oleh keimanan, ketaqwaan 

dan menjalankan syariat-syariat Islam dalam aktivitas hidup di dunia baik 

urusan dunia maupun akhirat/ agama dalam rangka mencapai kebahagiaan 

hidup dunia dan akhirat (N. Akbar, 2018). 

Kepemimpinan dalam bahasa Arab disebut “Al-Imamah” (Atabik & 

Muhdhlor, 2003). Dalam ilmu Fiqih, Imamah diartikan dengan 

kepemimpinan dalam hal menjadi ketua atau lainnya, baik dia memberi 

petunjuk ataupun menyesatkan (As-Salus, 1997). Secara terminologi, 

beberapa tokoh mendifinisikan imamah dikutip dari Abdullah Ad Dumaiji 

(2016) antara lain menurut Imam Haramain Al-Juwaini mendefinisikan 

Imamah adalah kepemimpinan sempurna yang berhubungan dengan hal-

hal khusus dan umum, dalam berbagai persoalan dunia dan agama. Al 

Mawardi mendifinisakan imamah itu ditetapkan untuk menggantikan 

tugas-tugas kenabian dalam menjaga agama dan menata dunia dengan 

nilai-nilai agama. Muhammad Najib berpendapat bahwa imamah adalah 

kepemimpinan yang konprehenship menyangkut segala urusan dunia dan 

agama. Ibnu Khaldun mendefinisikan imamah adalah mengatur, membawa 

seluruh umat berdasarkan pandangan syariat untuk mewujudkan maslahat-

maslahat mereka, baik maslahat dalam kehidupan duniawi maupun 

ukhrawi dan semuanya pasti kemabli ke ukhrawi (Ad-Dumaiji, 2016). 

Kepemimpinan diartikan sebagai kemampuan seseorang sehingga ia 

memperoleh rasa hormat (respect), pengakuan (recognition), kepercayaan 

(trust), ketaatan (obedience), dan kesetiaan (loyalty) untuk memimpin 

kelompoknya dalam kehidupan bersama menuju citacita(Nidawati, 2005). 

Kepemimpinan dalam sejarah peradaban Islam dikenal dengan 

berbagai istilah yang mencerminkan tanggung jawab seorang pemimpin, 

seperti Khalifah, Imam, Amir, Uli al-Amri, dan Ra’in. Masing-masing 

istilah ini memiliki makna dan peran yang spesifik dalam mengatur 

kehidupan umat. Sebagaimana dijelaskan Suhartawan (2021) berikut ini:  

Khalifah, secara terminologi artinya pengganti kepemimpinan 

Rasulullah Saw. Kepemimpinan dalam konteks khalifah mencakup 

persiapan kepemimpinan berikutnya sesuai dengan aturan syari’ah demi 

tercapainya kemaslahatan dunia dan akhirat.  

Imam, kata "Imamah" dalam bahasa Arab berasal dari kata "imam," 

yang berakar dari "amma" yang berarti "menjadi ikutan." Imam berarti 



24 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

"pemimpin atau contoh yang harus diikuti, atau yang mendahului." 

Pemimpin harus selalu di depan sebagai teladan (leading by example). 

Kedudukan imam sejajar dengan penanggung jawab urusan umat.  

Amir, artinya adalah pemerintah. Kita harus mentaati seorang 

pemimpin tanpa memandang warna kulit, bentuk rupa, kekayaan atau 

kemiskinan, selama pemimpin tersebut berada dalam bimbingan Allah 

Swt. Ketaatan kepada pemimpin merupakan pilar penting dalam 

pemerintahan Islam. Umar bin Khattab mengatakan, “Islam tidak berarti 

tanpa jamaah, jamaah tidak berarti tanpa pemimpin, dan pemimpin tidak 

berarti tanpa kepatuhan.” Seorang pemimpin harus memiliki 

keistimewaan, kecerdasan, akhlak mulia, dan mental yang kuat. Namun, 

semua itu tidak berarti tanpa loyalitas dari rakyatnya. 

Uli al-Amri, berarti seseorang yang memegang kekuasaan dan 

memiliki hak untuk memberi perintah. Orang dengan kekuasaan ini 

mampu mengatur dan mengendalikan situasi. Dalam al-Qur'an Surat An-

Nisa': 83, kepemimpinan dikaitkan erat dengan kepemimpinan Tuhan dan 

Rasul-Nya. Setelah Nabi wafat, ulil amri menjadi rujukan dalam 

menghadapi masalah dan harus selalu ditaati.  

Ra’in, Makna "ra’in" (pemimpin) dalam sebuah hadis diibaratkan 

sebagai penjaga yang diberi amanah untuk mengurus bawahannya. 

Rasulullah SAW memerintahkan agar pemimpin menasihati setiap orang 

yang dipimpinnya dan mengingatkan untuk tidak berkhianat. Imam Suyuti 

mengatakan bahwa "ra’in" merujuk kepada siapa saja yang menjalankan 

kepemimpinannya (Suhartawan, 2021). 

Uraian di atas dapat ditegaskan bahwa kepemimpinan dalam Islam 

adalah suatu proses atau kemampuan orang lain untuk mengarahkan dan 

memotivasi tingkah laku orang lain, serta ada usaha kerjasama sesuai 

dengan Al-Qur’an dan Hadist untuk mencapai tujuan yang diinginkan 

bersama. 

Tujuan utama kepemimpinan dalam Islam yaitu untuk melindungi 

agama dan mengatur kehidupan dunia. Hal ini dilakukan dengan mengajak 

kepada kebaikan dan mencegah keburukan. Pemimpin diharapkan bukan 

hanya menyampaikan ajaran syariat, tetapi juga dapat mengelola 

kepentingan umat masyarakat dengan sebaik-baiknya. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 25 

Seorang pemimpin dalam menjalankan kepemimpinannya harus 

dilandasi dengan sifat-sifat atau kriteria diantaranya, bertaqwa kepada 

Allah, amanah, shiddiq, fathonah, tabligh, tegas dan teguh pendirian, 

lemah lembut, pemaaf, senang bermusyawarah, adil, bertanggung jawab, 

dan sabar.  

Kepemimpinan Islami merupakan proses mempengaruhi untuk 

mencapai kebahagiaan dunia akhirat dengan cara menekankan pada 

pelayanan yang baik pada para pengikutnya, bersikap lemah lembut, tidak 

menyalahkan tetapi mengarahkan dan membimbing, agar mereka tidak lari 

menjauh. Bahkan harus selalu menjaga emosi dengan selalu memaafkan 

atas kesalahan yang telah diperbuat dan memintakkan ampunan kepada 

Alloh atas dosanya. Hal ini termaktub dalam ayat al-quran berikut:  

وْا مِنْ   انْفَضُّ
َ
بِ ل

ْ
قَل
ْ
ا غَلِيْظَ ال نْتَ فَظًّ

ُ
وْ ك

َ
هُمْْۚ وَل

َ
ِ لِنْتَ ل نَ اللّٰه فَبِمَا رَحْمَةٍ م ِ

مْرِْۚ فَاِذَا عَزَمْتَ   وَاسْتَغْفِرْ حَوْلِكََۖ فَاعْفُ عَنْهُمْ 
َ
ا
ْ
ال هُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِى 

َ
ل

مُتَوَ 
ْ
بُّ ال َ يُحِ ى اللّٰهِِۗ اِنَّ اللّٰه

َ
 عَل

ْ
ل
َّ
لِيْنَ فَتَوَك ِ

 
 ك

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut 

terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, 

tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafk 

anlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawaratlah 

dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah 

membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya 

Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya 

(QS. Al-iImron,2:159). 

Ayat tersebut menunjukkan sikap kelembutan Nabi dalam 

menghadapi persoalan, termasuk dalam perang Uhud yang mengundang 

kemarahan ummat Islam pada saat itu, namun beliau tidak 

mempersalahkannya tetapi menegurnya dengan lemah lembut. Andai Nabi 

bersikap kasar dan keras, serta tidak peka terhadap keadaan sahabat yang 

ikut berperang maka mereka akan menjauhinya. Kalimat “disebabkan 

rahmat dari Allah” menunjukkan bahwa Allah mendidik dan membentuk 

kepribadian Nabi Muhammad Saw sebagai pemimpin besar ummat Islam, 



26 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

sehingga bukan saja pengetahuan Nabi yang diberikan oleh Allah melalui 

al-Quran tetapi juga hati dan kepribadiannya(M Quraish Shihab, 2000).  

Dari ayat tersebut dapat dijelaskan bahwa kepemimpinan Islami 

adalah kepemimpinan pelayanan kepada para pengikut atau bawah an, 

yaitu dengan cara bersikap lemah lembut, ramah, tidak keras, selalu 

memaafkan, memintakkan ampunan atas dosa-dosa mereka, 

bermusyawarah atau melibatkan mereka dalam menyusun program, 

mengimplemengasikan, dan mengevaluasi bersama. Selain itu juga 

seorang pemimpin harus bersikap adil, karena kepemimpinan itu adalah 

sebuah amanat yang harus berorientasi pada ajaran Allah. 

Kepemimpinan adalah sebuah keharusan dalam kehidupan ummat 

manusia, agar kehidupan diri sendiri, organisasi atau perusahaan, bahkan 

negara, akan lebih terarah. Hal ini termaktub dalam hadits Nabi 

Muhammad Saw bahwa setiap kita atau individu dan imam pun akan 

diminta pertanggungjawabanya, sebagaimana dalam hadits Nabi berikut: 

Dari Abdullah bin Umar RA, dia berkata: Rasulullah Saw bersabda: 

مَ 
 َ
يْهِ وَسَل

َ
ى الَلُّّٰ عَل

 َ
ِ صَل  الَلّٰ 

ُ
 رَسُول

َ
: قَال

َ
 عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ الَلُّّٰ عَنْهُمَا قَال

اسِ رَاعٍ   ى النَ 
َ
ذِي عَل

 َ
إِمَامُ ال

ْ
تِهِ، فَال  عَنْ رَعِيَ 

ٌ
مْ مَسْئُول

ُ
ك
 ُ
ل
ُ
مْ رَاعٍ وكَ

ُ
ك
 ُ
ل
ُ
ك

 عَنْ رَعِيَ  
ٌ
 عَنْ  وَهُوَ مَسْئُول

ٌ
هْلِ بَيْتِهِ وَهُوَ مَسْئُول

َ
ى أ

َ
 رَاعٍ عَل

ُ
جُل تِهِ، وَالرَ 

تِهَا،   ةٌ عَنْ رَعِيَ 
َ
ى بَيْتِ زَوْجِهَا وَهِيَ مَسْئُول

َ
ةُ رَاعِيَةٌ عَل

َ
مَرْأ

ْ
تِهِ، وَال رَعِيَ 

 
 ُ
ل
ُ
مْ رَاعٍ وكَ

ُ
ك
 ُ
ل
ُ
 عَنْهُ، فَك

ٌ
دِهِ وَهُوَ مَسْئُول ى مَالِ سَيِ 

َ
عَبْدُ رَاعٍ عَل

ْ
مْ وَال

ُ
ك

تِهِ   عَنْ رَعِيَ 
ٌ
  .مَسْئُول

Artinya: "Ketahuilah, setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin 

akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya. Seorang imam 

(pemimpin tertinggi) yang memimpin manusia adalah pemimpin dan dia 

akan dimintai pertanggungjawaban atas rakyatnya. Seorang laki-laki 

adalah pemimpin bagi anggota keluarga dan rumah tangganya dan dia 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 27 

akan dimintai pertanggungjawaban atas mereka. Seorang wanita adalah 

pemimpin bagi rumah tangga suaminya dan dia akan dimintai 

pertanggungjawaban atas mereka. Seorang hamba sahaya adalah 

pemimpin atas harta tuannya dan dia akan dimintai pertanggungjawaban 

atas hartanya. Maka, setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian 

akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya. 

B. Filsafat Kepemimpinan Menurut Al-Farabi dan Al-
Ghazali 

1. Filsafat Kepemimpinan Menurut Al-Farabi 

Al-Farabi merupakan salah satu tokoh yang hidup pada masa klasik. 

Al-Farabi dikenal sebagai al-Mu’allim al-Tsani pemikirannya banyak 

membahas mengenai negara, politik, masyarakat, dan kepemimpinan. 

Pemimpin ideal menurut Al-Farabi tidak hanya seorang filsuf, melainkan 

juga harus memiliki kearifan yang baik secara pikiran atau rasio dan 

wahyu. Namun. kebahagiaan dalam sebuah negara tidak hanya bisa dicapai 

dengan adanya pemimpin yang memiliki kriteria mendekati Nabi atau 

filsuf, tetapi juga dari ide-ide masyarakat pada negara tersebut. 

Pada kodratnya, manusia diciptakan oleh Allah Swt sebagai 

makhluk sosial yang saling membutuhkan satu sama lain. Maka dari itu, 

sebagai makhluk sosial manusia tidak bisa hidup sendiri tanpa bantuan 

orang lain dan membutuhkan sebuah organisasi kelompok." Dengan 

demikian kebutuhan manusia terhadap sesamanya, mengharuskan 

bertanggungjawab dalam membangun sebuah kehidupan sosial yang 

damai dan tentram mulai dari berbagai aspek seperti ekonomi, hubungan 

sosial dan politik. Proses ketergantungan manusia yang dinamis ada dalam 

suatu negara. Sifat manusia yang secara alamiah dan natural akan selalu 

memerlukan bantuan orang lain disekelilingnya dalam memenuhi 

kebutuhannya. Sehingga dalam sistem kenegaraan harus ada seorang 

pemimpin yang mampun membangun kerjasama diantara dirinya dan 

rakyatnya. Mengatur dan mengayomi masyarakat guna mewujudkan 

negara yang aman, damai, tentram, dan bahagia. 

Menurut Al-Farabi, masyarakat cukup berperan penting bagi negara 

itu sendiri, sehingga hanya masyarakat berkualitas yang memiliki gagasan 

cemerlang yang dapat melahirkan sebuah kebahagiaan dan kesejahteraan 



28 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

dalam suatu negara. Oleh sebab itu, baik negara dan masyarakat 

memerlukan seorang pemimpin yang ideal yang dapat membawa 

masyarakat kepada kesejahteraan. Kriteria seorang pemimpin ideal 

menurut Al-Farabi adalah seorang filsuf yang memiliki sifat seperti Nabi. 

Jika dalam teori politik Plato lebih menekankan seorang pemimpin lebih 

kepada jasmaninya, untuk melengkapi teori tersebut Al-Farabi merasa 

perlu menekankan juga kepada spiritualnya(Muttaqin et al., 2022). 

Sehingga pemimpin yang ideal merupakan pemimpin yang dapat 

menyeimbangkan antar keduanya yaitu kekuatan jasmani dan spiritual. 

Al-Farabi mensyaratkan seorang pemimpin adalah seorang filosof. 

bukan tanpa alasan, menurutnya seorang filosof dapat mengetahui sifat 

kebahagiaan sejati (true nature of happiness)(Habibah, 2019). Selain itu 

seorang filosof juga dapat hadir di setiap zaman. Menurutnya jika tidak ada 

Nabi yang dapat memimpin negara, maka seseorang yang memiliki sifat 

mendekati Nabi yang berhak memimpin negara yaitu seorang filsuf(Jamil, 

2016). Al-Farabi berfikir untuk dapat menciptakan masyarakat yang ideal 

harus dimulai dengan seorang pemimpin yang ideal. Sejatinya tujuan dari 

sebuah negara yang ideal tidak lain adalah untuk mencapai sebuah 

kebahagiaan (happiness), tidak hanya secara materiil tetapi spiritual juga 

dan tidak saja di dunia ini tetapi juga di akhirat nanti(Iqbal & Nasution, 

2010). Untuk dapat mencapai kebahagiaan tersebut harus bernegara dan 

menciptakan simbolisme utuh antara masyarakat dan pemimpin negara, 

yang hanya dapat diperoleh dalam negara ideal yang sempurna. 

Kepemimpinan Al-Farabi juga mencontoh dari kepemimpinan Rasulullah 

Saw untuk umat Islam. Di mana tugas seorang pemimpin adalah 

memberikan arahan baik yang sesuai dengan tuntunan agama agar tidak 

melenceng dari tujuan utama dibentuknya suatu negara, yaitu tercapainya 

sebuah kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Al-Farabi berpendapat bahwa tidak ada satupun warga yang mampu 

dan dapat menjadi seorang pemimpin Negara yang sempurna. Baginya 

yang boleh dan yang mampu menjadi seorang pemimpin negara hanyalah 

manusia yang paling sempurna, meski kriteria ini akan sangat sulit dan 

bahkan mustahil. Al-Farabi berusaha merumuskan pilihan kriteria 

pemimpin jika tidak ada manusia yang sempurna. Menurutnya pemimpin 

sebuah negara tidak boleh dijabat oleh sembarang orang, hanya orang yang 

memiliki dua hal yang berhak menjabat sebagai pemimpin negara yaitu 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 29 

fitrah dan tabiat, talenta dan kehendak Negara ideal menurut Al-Farabi 

merupakan negara yang mampu mencipatkan hubungan kerja sama antara 

pemimpin dan masyarakatnya. Baginya, perumpaan pemimpin adalah 

seperti sebuah hati dan masyarkat adalah anggota tubuh lainnya pada organ 

tubuh manusia. Hati tersebut harus mampu mengkoordinir. mendengarkan 

keluh kesah semua anggota tubuh lainnya. bermusyawarah dalam 

mengambil keputusan, sehingga mampu mengambil keputusan yang dapat 

mencapai tujuan dan kemaslahatan bersama. Pemimpin negara juga harus 

ada terlebih dahulu, sebelum adanya rakyat dan terbentuknya 

masyarakat(Sukardi, 2017). 

Menurut Al-Farabi orang yang berhak menjadi seorang pemimpin. 

harus memiliki dua belas kriteria ideal. Hal itu ia tuangkan dalam karyanya 

yang berjudul "Al-Madinah Al-Fadhilah", ia menyebutkan: Menurutnya 

perumpamaan seorang laki-laki sebagai pemimpin kota atau sebagai 

pemimpin memiliki sifat dua belas yang ia klasifikasikan ke dalam tiga 

bagian yaitu berkaitan dengan tubuh, fikiran atau akal dan akhlak. 

a. Memiliki tubuh yang baik dan anggota tubuh yang lengkap (agar 

semua bagian tubuh dapat melakukan kegiatannya dengan maksimal) 

b. Memiliki akal yang baik 

c. Memiliki kemampuan faham yang baik 

d. Memiliki hafalan atau daya ingat yang baik dan cerdas 

e. Memiliki ungkapan-ungkapan yang baik sehingga dapat mengeks-

preksikannya dengan baik 

f. Menyukai belajar 

g. Memiliki akhlak yang baik (agar tidak melakukan hal yang buruk) 

h. Senang berkata jujur dan mencintai kejujuran 

i. Memiliki wibawa dan berjiwa besar 

j. Tidak terlena dengan dunia sehingga tidak berpegang teguh pada 

kehormatan dunia 

k. Senang berbuat adil 

l. Memiliki tekad yang kuat sehingga berani melakukan hal apapun demi 

negara 

Pertama, sebagai seorang pemimpin atau kepala harus memiliki 

tubuh yang baik dan anggota tubuh yang lengkap. Lengkap yang dimaksud 

Al-Farabi adalah sempurna secara fisik, tidak kurang sesuatu apapun (tidak 

cacat). Hal ini tentu berdampak pada proses memimpin yang akan lebih 



30 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

leluasa dan stabil dengan anggota tubuh sempurna. Hal sebaliknya dengan 

adanya cacat fisik pada tubuh seorang pemimpin akan menghambat kinerja 

suatu pemimpin. Pemimpin yang memiliki fisik cacat tidak akan luput dari 

omongan masyarakat atau petugas bawahannya. Al-Farabi memperkirakan 

hal butuk tersebut, sehingga ia menyatakan kelengkapan anggota tubuh 

secara fisik adalah hal mutlak yang harus dipenuhi. 

Kedua, sebagai seorang pemimpin harus memiliki akal yang baik. 

Dengan memiliki akal yang baik, seorang pemimpin akan mempunyai 

kemampuan faham yang baik. la juga akan mempunyai hafalan atau daya 

ingat yang baik dan cerdas sehingga dapat menyelesaikan segala 

permasalahan dengan baik. Sebagai seorang pemimpin juga harus 

menyukai belajar, agar keilmuannya bertambah dan dapat menambah 

wawasan serta memiliki sudut pandang dan pola pikir yang majemuk. 

Dengan memiliki kecerdasan dan akal yang baik, seorang pemimpin akan 

dapat memahami permasalahan yang terjadi di negaranya. sehingga ia akan 

dapat dengan mudah mengambil keputusan yang bijak untuk permasalahan 

tersebut dan dapat merencanakan kebijakan yang lebih efektif. 

Ketiga, senang berbuat adil. Menurut Al-Farabi sebagai seorang 

pemimpin sejati harus senang berbuat adil dan mampu menegakkan sebuah 

keadilan dalam kepemerintahannya. Baginya, sebuah keadilan ini menjadi 

prinsip utama yang harus dilakukan dan ditegakkan oleh seorang 

pemimpin, dan menjadi sebuah pondasi untuk mencapai kesejahteraan 

rakyat. Keadilan juga merupakan sumber untuk menciptakan sebuah 

keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat. sehingga dapat mencegah 

adanya konflik dan ketidakpuasan masyarakat terhadap pemerintah. Sikap 

adil dilakukan tidak memandang status sosial, suku, ras dan agama, 

melainkan semua warga negara harus mendapatkan keadilan yang rata. 

Maka dari itu, seorang pemimpin harus senang berbuat adil dan memiliki 

moralitas dan integritas yang baik dalam memutuskan sebuah tindakan. 

Keempat, sebagai seorang pemimpin harus memiliki tekad yang 

kuat. Menurut Al-Farabi seorang pemimpin harus kuat dan memiliki tekad 

yang tegas untuk kepentingan negara. la merincikan komponen-komponen 

tekad menjadi beberapa unsur yaitu tekad untuk mencapai kebijaksanaan 

(hikmah), tekad untuk menegakkan keadilan (adalah). tekad untuk 

membentuk masyarakat yang baik (masyarakat ideal). tekad untuk 

mencapai keamanan dan ketertiban, tekad untuk mencapai kesejahteraan 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 31 

rakyat, tekad untuk pendidikan dan pembangunan intelektual, dan tekad 

untuk menciptakan harmoni sosial. Perincian tekad tersebut tentunya 

terdapat tujuan yang diinginkan oleh Al-Farabi. 

Seperti tekad mencapai kebijaksanaan (hikmah). Al-Farabi berharap 

bahwa seorang pemimpin harus mencapai kebijaksanaan dalam 

pengambilan kebutusan agar sebuah negara dapat berkembang dengan 

baik. Tekad menegakkan keadilan (adalah). Al-Farabi berharap seorang 

pemimpin mempunyai komitmen untuk berlaku adil di dalam negara yang 

ia pimpin, adil tersebut berlaku untuk semua warga negara di sana tanpa 

memandang status sosialnya. Tekad membentuk masyarakat yang baik 

(masyarakat ideal), dalam hal ini seorang pemimpin harus berusaha 

membentuk masyarakat yang memiliki nilai moral yang baik dan juga 

harus bisa meningkatkan kehidupan spiritual. Tekad menjaga keamanan 

dan ketertiban, seorang pemimpin harus bisa menjaga keamanan dalam 

negara agar msyarakat dapat berkembang dengan baik dan tidak merasa 

terancam dalam hal apapun. 

Kemudian tekad mencapai kesejahteraan rakyat, dalam hal ini 

seorang pemimpin harus memiliki tekad kuat dan fokus untuk mencapai 

kesejahteraan rakyatnya, misalnya dengan cara lebih memperhatikan lagi 

kebutuhan dasar dan kualitas hidup rakyatnya. Tekad pendidikan dan 

pembangunan intelektual, seorang pemimpin harus dapat memajukan 

pendidikan dan pembangunan intelektual masyarakat agar dapat maju, 

berkembang dan mencapai kebijaksanaan. Tekad menciptakan harmoni 

sosial, dalam hal ini seorang pemimpin haruys bisa menciptakan 

keharmonian dalam masyarakat agar dapat mengatasi konflik yang ada dan 

dapat membangun kesatuan rakyatnya. Al-Farabi berpendapat bahwa 

seorang pemimpin yang memiliki tekad kuat dan berani harus mampu 

mengatasi segala hal yang terjadi dalam negara untuk mencapai tujuan 

moral dan politik yang baik, serta menciptakan kesejahteraan bagi 

masyarakat. 

2. Filsafat Kepemimpinan Menurut Al-Ghazali 

Imam Al-Ghozali, seorang ulama’ besar dan filsuf muslim yang 

hidup pada abad ke-11, secara holistik Al-Ghozali memiliki pandangan 

mengenai kepemimpinan dan motivasi. Dalam karya-karyanya seperti Ihya 

Ulumuddin dan Nasihat al-Muluk, Al-Ghazali menekankan bahwa seorang 



32 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

pemimpin harus menjadi teladan moral (uswatun hasanah) dan 

menjalankan amanah dengan penuh keadilan, kebijaksanaan, dan tanggung 

jawab. Kepemimpinan, menurut Al-Ghazali, tidak hanya bertujuan untuk 

mencapai keberhasilan duniawi, tetapi juga untuk membentukkarakter 

spiritual yang kuat pada individu dan masyarakat. 

Imam Al-Ghazali memiliki pandangan unik mengenai 

kepemimpinan yang berbeda dari banyak filsuf pada umumnya. 

Menurutnya, tugas utama seorang pemimpin adalah membimbing menuju 

keutamaan (fadhilah) dan mendekatkan diri kepada Allah Swt, yang 

merupakan tujuan tertinggi. Akhlak yang baik menjadi sifat utama yang 

harus dimiliki seorang pemimpin, karena hal tersebut mencerminkan sifat 

Rasulullah Saw. Akhlak yang mulia juga merupakan hasil dari ketekunan 

dalam mendekatkan diri kepada Allah. Dengan demikian, kriteria 

kepemimpinan menurut Al-Ghazali berpusat pada ketaqwaan kepada 

Allah. 

Dalam pandangan Imam Al-Ghazali, pemimpin ideal harus 

memiliki tiga elemen penting, yaitu akhlak, agama, dan ilmu. Akhlak 

adalah aspek yang sangat penting dan utama dalam Islam. Akhlak 

merupakan intisari dari ajaran agama. Al-Quran mendorong manusia untuk 

berbuat kebaikan dan menjauhi perbuatan mungkar. Instruksi untuk 

bertindak adil, berbuat baik, dan mengharamkan kejahatan dalam segala 

bentuk dan kepada siapapun. Bagi al-Ghazali, kekuatan moral adalah 

kemampuan untuk mengelola dan mengendalikan diri dari kecenderungan-

kecenderungan yang bersifat destruktif. Jiwa manusia memiliki keunikan 

tersendiri, selalu terbuka terhadap perubahan dan perbaikan menuju 

keberhasilan dan kesempurnaan budi pekerti. Disebut sebagai kekuatan 

moral apabila memiliki empat unsur sebagai berikut. Pertama, memiliki 

kekuatan yang kuat dalam kebenaran dan kebaikan. Kriteria kedua adalah 

kemampuan dalam mengenali kebaikan dan keburukan. Ketiga, dapat 

melakukan hal yang baik dan meninggalkan yang buruk. Keempat, 

memiliki kemampuan untuk memengaruhi orang lain agar berbuat baik dan 

mencegah mereka dari perilaku buruk. Akhlak dan etika merupakan 

perilaku manusia dalam kehidupan sehari-hari yang melekat pada diri 

seseorang. 

Agama adalah inti terpenting kehidupan manusia. Sebagai sistem 

kepercayaan, agama telah ada sejak manusia pertama diciptakan. Agama 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 33 

dapat memengaruhi dan menginspirasi bidang politik serta memperkaya 

peradaban. Dalam situasi yang berbeda, agama dapat menjadi pemicu 

konflik antara manusia, bahkan memecah belah peradaban manusia. 

Agama bisa dijelaskan sebagai wujud sosio-individu yang terwujud dalam 

ajaran, tingkah laku, ritus keagamaan, yang berasal dari hubungan dengan 

yang lebih tinggi daripada manusia dan dunianya. Hal ini juga dipengaruhi 

oleh tradisi manusia dan kehidupan masyarakatnya. Realisasi sosio-

individu yang hidup menciptakan sistem yang mengatur makna atau nilai-

nilai dalam kehidupan manusia sebagai kerangka acuan bagi seluruh 

realitas. Agama memiliki beberapa fungsi baik yang berkaitan secara 

langsung dan bersentuhan langsung dengan kehidupan sosial masyarakat, 

yang memberikan solusi dari persoalan, tata aturan dan hukum, sumber 

persatuan, kebaikan, dan perekat hubungan antar individu. 

Akal itu digambarkan sebagai cahaya yang menyusup ke dalam 

sanubari manusia, dan membimbingnya memahami segala sesuatu. Orang 

yang menolak makna ini, dan membatasi pengertian akal hanya sebatas alat 

untuk memahami ilmu-ilmu yang wajib, maka dia telah melakukan 

kekeliruan. Akal adalah kemampuan yang membedakan manusia dari 

binatang. Kemampuan berpikir yang baik akan membimbing manusia 

menuju pemahaman ilmu teoritis yang abstrak. Kecerdasan intelektual, 

emosional, dan spiritual berpengaruh positif terhadap kinerja secara 

bersama-sama. 

Pemikiran Al-Ghazali mengenai kepemimpinan terbentuk 

berdasarkan pengamatannya terhadap kondisi kepemimpinan pada masa 

Dinasti Saljuk(Al-Lathif, 2020) Pada masa itu, terjadi kemunduran karena 

ketidakstabilan keamanan dan perebutan kekuasaan. Keprihatinannya 

terhadap situasi tersebut memotivasinya untuk merumuskan konsep 

kepemimpinan yang ideal, yang berpijak pada nilai-nilai moralitas dan 

spiritualitas. Ia menekankan pentingnya meneladani kepemimpinan 

Rasulullah Saw dan para sahabatnya, yang memadukan kecerdasan akal 

dengan kesucian hati.  

Bagi Imam Al-Ghazali, kepemimpinan adalah amanah besar yang 

harus dijalankan dengan penuh tanggung jawab. Seorang pemimpin, 

menurutnya, adalah pelayan masyarakat (khadim al-umma), bukan 

penguasa yang semena-mena. Nilai-nilai seperti keadilan, kebijaksanaan, 

dan keteladanan moral menjadi fondasi utama dalam kepemimpinan. 



34 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Pemimpin yang adil tidak hanya mampu meraih kepercayaan rakyat, tetapi 

juga menciptakan tatanan sosial yang stabil dan harmonis(Zenaida et al., 

2023). 

Selain itu, Al-Ghazali menekankan pentingnya kebijaksanaan dalam 

menghadapi permasalahan, baik dalam organisasi maupun masyarakat. 

Kebijaksanaan ini tercermin dari kemampuan pemimpin memahami 

kebutuhan rakyatnya dan mengambil keputusan yang berorientasi pada 

kemaslahatan bersama. Prinsip uswatun hasanah atau keteladanan moral 

juga menjadi landasan utama dalam pemikiran kepemimpinan 

AlGhazali(Hasanah, 2021). Seorang pemimpin harus menjadi contoh yang 

baik, baik dalam kehidupan duniawi maupun ukhrawi, sebagaimana yang 

dijelaskan dalam karya besarnya, Ihya Ulumuddin. 

C. Kepemimpinan Islami di Era Modern 

Era modern ditandai dengan kemajuan teknologi, keterbukaan 

informasi, serta dinamika sosial politik yang cepat berubah. Tantangan 

global seperti korupsi, ketidakadilan, kesenjangan sosial, dan krisis moral 

menuntut hadirnya kepemimpinan yang kuat sekaligus berintegritas. 

Dalam konteks ini, konsep kepemimpinan Islam memiliki relevansi yang 

tinggi. 

Kepemimpinan Islam di era modern ini bisa berkaca pada 

kepemimpinan para sahabat nabi seperti Abu Bakar, Umar bin Khatab, 

Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib. Mereka menganut prinsip 

kepemimpinan yang sangat penting dan relevan di zaman modern saat ini. 

Abu Bakar Ash-Shiddiq diangkat menjadi pemimpin umat Islam 

pada masa penuh tantangan setelah wafatnya Nabi Muhammad Saw. 

Periode awal kekhalifahannya ditandai oleh krisis legitimasi dan 

disintegrasi sosial di kalangan kaum Muslim, ketika beberapa suku Arab 

menolak kewajiban zakat atau bahkan berpaling dari Islam. Dalam 

menghadapi situasi ini, Abu Bakar menunjukkan komitmen kuat terhadap 

persatuan umat dan integritas ajaran Islam; ia memutuskan untuk 

menegakkan kembali kewajiban zakat dan menindak kelompok-kelompok 

yang berpaling, demi menjaga stabilitas dan kesinambungan komunitas 

muslim. Keputusan ini menggambarkan keberanian moral dan tekad 

kepemimpinan bahwa seorang pemimpin tidak dapat berkompromi ketika 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 35 

nilai inti umat terancam. Sejarah mencatat bahwa serangkaian konflik 

dikenal sebagai Perang Ridda (Wars of Apostasy) dilakukan untuk 

menghadapi pemberontakan dan kemurtadan tersebut(Elias Shoufani, 

1973).  

Pada aspek preservasi naskah suci, Abu Bakar memiliki peran 

krusial bagi keberlangsungan warisan intelektual umat: setelah 

pertempuran Perang Yamamah, di mana banyak penghafal Al-Qur’an 

gugur, sehingga timbullah kekhawatiran bahwa sebagian besar wahyu bisa 

hilang. Atas usulan sahabatnya, Umar bin Khattab, Abu Bakar akhirnya 

memerintahkan pengumpulan semua fragmen tertulis dan hafalan 

Al-Qur’an menjadi satu mushaf. Ia kemudian menunjuk Zayd ibn Thabit, 

penulis wahyu semasa Nabi, untuk memimpin tahapan verifikasi dan 

pengumpulan tersebut. Proses ini melibatkan pemeriksaan tulisan pada 

pelepah kurma, kulit, papan, maupun hafalan dari sahabat, dan diverifikasi 

dengan saksi ganda untuk tiap ayat. Hasilnya kemudian disimpan sebagai 

satu codex resmi awal dari standardisasi teks Al-Qur’an di kalangan 

Muslim.  

Tindakan untuk mengkodifikasi Al-Qur’an ini menunjukkan visi 

jangka panjang Abu Bakar: di tengah kekacauan dan kematian banyak 

penghafal, ia menegaskan pentingnya menjaga warisan wahyu agar tidak 

hilang atau tercerai-berai. Ini bukan sekadar tindakan administratif, 

melainkan tindakan strategis untuk menjamin bahwa generasi berikutnya 

tetap memiliki referensi suci yang utuh. Upaya ini menunjukkan bahwa 

kepemimpinan Islami sejati mengandung tanggung jawab terhadap masa 

depan umat, bukan hanya mengurusi krisis saat itu saja.  

Meski masa kekhalifahannya singkat, keberhasilan Abu Bakar 

dalam menjaga persatuan umat dan melestarikan teks Al-Qur’an 

menegaskan bahwa karakter kepemimpinan amanah, keberanian, 

integritas, dan visi jauh lebih penting daripada durasi masa jabatan. 

Keputusan-keputusan kritis yang diambilnya menunjukkan bahwa seorang 

pemimpin harus mampu menentukan prioritas moral dan strategis demi 

kelangsungan komunitas. Dalam konteks modern, prinsip-prinsip ini 

relevan bagi pemimpin institusi, organisasi, atau komunitas: bahwa 

menjaga nilai bersama dan warisan penting lebih utama daripada 

popularitas atau keuntungan jangka pendek. 



36 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Dengan demikian, kepemimpinan Abu Bakar Ash-Shiddiq 

memberikan pelajaran berharga: bahwa kepemimpinan Islami bukanlah 

sekadar jabatan, melainkan tanggung jawab moral dan spiritual. Ia tidak 

hanya memimpin umat pada masa genting, tetapi juga meletakkan 

landasan bagi keberlangsungan umat secara lebih luas melalui stabilitas 

sosial, penataan kelembagaan, dan pelestarian warisan suci. Teladan ini 

tetap relevan bagi pemimpin pada masa sekarang yang ingin membangun 

komunitas berdasarkan keadilan, amanah, visi, dan keberlangsungan.  

Kepemimpinannya dipandang sebagai contoh keteladanan dan 

ketegasan yang mampu menyatukan umat Islam di tengah perpecahan yang 

terjadi pada masa itu. Keberhasilan Abu Bakar dalam menghadapi 

berbagai tantangan, termasuk perlawanan dari beberapa suku Arab, 

menunjukkan adaptasi kepemimpinan yang efektif yang berlandaskan pada 

prinsip-prinsip Islam yang kuat(Razia Shabana 2023). 

Kepemimpinan Islam di era modern ini sejatinya dapat banyak 

belajar dari keteladanan Abu Bakar Ash-Shiddiq. Di tengah tantangan 

globalisasi, krisis integritas, dan kompleksitas manajemen sosial politik, 

prinsip-prinsip yang ditunjukkan Abu Bakar tetap relevan dan aplikatif. 

Kejujuran, tanggung jawab publik, ketegasan dalam menjaga prinsip, serta 

orientasi pada maslahat umat menjadi nilai-nilai dasar yang sangat 

dibutuhkan dalam kepemimpinan masa kini. Dalam dunia birokrasi, 

misalnya, teladan Abu Bakar yang menolak mengambil keuntungan 

pribadi dari jabatan dapat menjadi pedoman dalam membangun sistem 

pemerintahan yang bersih dan amanah. Demikian pula, dalam organisasi 

modern, transparansi dan keterbukaan terhadap kritik sebagaimana Abu 

Bakar sampaikan dalam pidato pelantikannya adalah fondasi bagi budaya 

organisasi yang sehat. 

Selain itu, visi jangka panjang Abu Bakar dalam menjaga keutuhan 

wahyu melalui kodifikasi Al-Qur’an menunjukkan bahwa kepemimpinan 

Islami bukan hanya bersifat reaktif terhadap krisis, tetapi juga proaktif 

dalam merancang kebijakan strategis untuk masa depan. Dalam konteks 

modern, hal ini mencerminkan pentingnya tata kelola yang berbasis nilai, 

berorientasi pada keberlanjutan, serta menjunjung tinggi ilmu dan warisan 

peradaban. Oleh karena itu, bagi pemimpin muslim masa kini baik dalam 

pemerintahan, pendidikan, bisnis, maupun masyarakat sipil meneladani 

Abu Bakar berarti membangun kepemimpinan yang berakar pada moral, 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 37 

berani dalam mengambil keputusan sulit, dan memiliki tanggung jawab 

historis serta spiritual terhadap komunitas yang dipimpinnya. 

Selanjutnya, Umar bin Khattab, yang dikenal dengan kebijakan dan 

reformasi yang luas, menghadirkan model kepemimpinan yang lebih 

terstruktur dan modern. Ia tidak hanya meningkatkan sistem administrasi 

pemerintahan, tetapi juga memperluas wilayah kekuasaan Islam dengan 

strategi militer yang canggih. Di bawah kepemimpinannya, Islam 

berkembang pesat melalui ekspansi ke wilayah Persia dan Romawi, yang 

menunjukkan kepemimpinan yang visioner dan efektif, di samping 

kebijakan ekonomi yang berfokus pada kesejahteraan masyarakat 

(Kadenun, 2021)(Said & Jamarudin, 2023). 

Umar bin Khattab, sebagai khalifah kedua setelah masa 

kepemimpinan Abu Bakar, dikenal karena kemampuannya membangun 

institusi pemerintahan yang struktural dan sistematis pada masa awal 

peradaban Islam. Di masa kekuasaannya (634–644 M), Umar 

melaksanakan berbagai reformasi administratif, sosio-politik, dan hukum 

antara lain pembentukan sistem peradilan yang jelas, pengaturan 

pembagian wilayah, penciptaan birokrasi baru, dan pembentukan 

mekanisme pengawasan terhadap pejabat negara. Ia juga dikenal sangat 

menekankan keadilan sosial dan kesejahteraan masyarakat: melalui sistem 

baitul mal, zakat, dan distribusi negara untuk kesejahteraan kaum fakir, 

miskin, janda, dan dhuafa, suatu bentuk perhatian sosial yang dalam 

banyak aspek mirip sistem jaring pengaman sosial modern.  

Pendekatan kepemimpinan Umar bukan hanya otoriter, melainkan 

berpijak pada prinsip musyawarah dan keadilan, menunjukkan bahwa 

kekuasaan harus dibarengi tanggung jawab, sistem, dan layanan publik 

sebuah paradigma sangat relevan bagi negara atau organisasi modern yang 

ingin menyinergikan nilai keadilan, akuntabilitas, dan manajemen yang 

baik(Iva Inayatul Ilahiyah;Muhammad Nur Salim., 2019). Kontribusi 

Umar terhadap struktur pemerintahan yang lebih sistematis dan penerapan 

hukum Islam mengilhami banyak pemimpin dan kebijakan di era 

mendatang(Rahma Aulia Hasanah; Rodiatul Husna;Gafa Anjasya;Fikri 

Azka Tanjung;Masleni Nasution., 2023). 

Adapun Utsman bin Affan, sebagai khalifah ketiga, melanjutkan 

kesinambungan sistem pemerintahan dan berperan signifikan dalam 

stabilitas internal umat Islam serta penyebaran Islam ke wilayah luas. 



38 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Menurut studi mengenai kepemimpinan pada masa khulafaur rasyidin, 

model kepemimpinan Utsman dipandang sebagai bagian dari kelanjutan 

manajemen kolektif meskipun menghadapi tantangan, terutama di akhir 

masa kepemimpinannya(Asih Setiyowati 2021). Dia mewakili fase di 

mana struktur pemerintahan dan administrasi telah mulai lebih mapan, 

sehingga memungkinkan umat berkembang tidak hanya secara spiritual, 

tetapi juga institusional dan sosial. Bagi konteks modern, hal ini 

mengajarkan pentingnya kesinambungan sistem, stabilitas kelembagaan, 

dan penghormatan terhadap prosedur serta legitimasi terutama di tengah 

dinamika sosial-politik yang kompleks. 

Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib sebagai salah satu dari Khulafa' 

al-Rasyidin memiliki dampak yang signifikan pada struktur politik, 

ekonomi, dan sosial dalam sejarah Islam. Sebagai khalifah keempat, 

kepemimpinannya diwarnai oleh konflik politik, terutama setelah 

pembunuhan Khalifah Utsman bin Affan, yang menyebabkan ketegangan 

antara berbagai faksi di kalangan umat Islam. Ali bin Abi Thalib dipandang 

sebagai sosok yang memperjuangkan keadilan dan kebenaran, meskipun 

dihadapkan pada tantangan luar biasa, termasuk pertikaian internal dan 

pemberontakan seperti yang terlihat dalam Pertempuran Jamal dan 

Siffin(Asih Setiyowati 2021). Berdasarkan analisis kasus, kepemimpinan 

Ali bin Abi Thalib sangat terfokus pada konsep keadilan, dialog, dan 

musyawarah. Dalam konteks ini, Ali bin Abi Thalib sering kali 

menggunakan pendekatan tahkim, penyelesaian konflik melalui mediasi 

yang mencerminkan nilai-nilai Islam(Siregar & Amril, 2025).  

Pada masa kepemimpinannya diwarnai konflik internal dan situasi 

krisis, tetap menonjol dalam upaya menegakkan keadilan, membersihkan 

penyimpangan, serta mengutamakan hak-hak rakyat atas kemakmuran dan 

pemerintahan yang bersih. Selama masa pemerintahannya, ia berusaha 

untuk mengedepankan prinsip keadilan, yang tercermin dalam kebijakan-

kebijakannya yang mendukung kesejahteraan umat, termasuk pengelolaan 

baitul mal (kas negara) untuk membantu mereka yang membutuhkan(A. 

Akbar et al., 2022). Gaya kepemimpinan Ali bin Abi Thalib 

mengombinasikan karakter demokratik, karismatik, dan dalam kondisi 

tertentu militeristik, yang mencerminkan fleksibilitas dalam menghadapi 

tantangan zaman(Aldzakhiroh et al., 2024). Kebijakan yang diambilnya 

seperti penataan kembali pemerintahan, distribusi harta negara secara adil, 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 39 

dan perbaikan tata kelola menunjukkan bahwa pemimpin Islam tidak boleh 

sekadar mengejar kuasa, tetapi harus menjaga amanah, integritas, dan 

keadilan sosial, bahkan dalam kondisi sulit sekalipun. Ia juga dikenal 

dengan penekanan pada pendidikan dan pengembangan intelektual selama 

masa kepemimpinannya. Dalam struktur pendidikan, Ali mendorong 

pentingnya ilmu pengetahuan dan pendidikan sebagai fondasi untuk 

kemajuan masyarakat Islam. Ia menganggap pendidikan sebagai sarana 

vital untuk membentuk karakter masyarakat dan membantu mereka dalam 

memahami agama serta menjalankan prinsip-prinsip Islam dalam 

kehidupan sehari-hari(Akhmad Rifansyah 2025). 

Dari figur Umar bin Khatab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi 

Thalib, kita dapat merumuskan model kepemimpinan Islam yang 

komprehensif dan relevan untuk zaman modern yaitu: pemerintahan 

berdasarkan prinsip keadilan dan kemaslahatan umat, struktur 

kelembagaan yang jelas dan bertanggung jawab, pelayanan publik dan 

kesejahteraan sosial, kebijakan jangka panjang serta keberpihakan kepada 

kaum lemah dan terpinggirkan. Dalam konteks modern baik di ranah 

negara, organisasi, maupun lembaga, model ini dapat dijadikan pijakan 

bagi pemimpin yang berintegritas, visioner, dan berorientasi kepada 

kemaslahatan bersama, bukan kepentingan sempit pribadi atau kelompok. 

Oleh karena itu, kepemimpinan Islam masa kini idealnya 

meneladani karakter dan kebijakan para sahabat: mengedepankan 

musyawarah, keadilan, kesejahteraan umum, pelayanan publik, serta 

keberanian dan kebijakan yang bijaksana. Dengan cara itu, kepemimpinan 

Islam tidak hanya relevan dari sisi spiritual, tetapi juga kredibel dan efektif 

dalam mengelola kehidupan sosial politik dan kemasyarakatan modern 

selaras dengan nilai universal keadilan, amanah, dan kemanusiaan. 

Kepemimpinan para sahabat Rasulullah Saw seperti Abu Bakar, 

Umar, Utsman, dan Ali memberikan fondasi nilai yang kuat bagi model 

kepemimpinan Islami sepanjang masa. Nilai-nilai tersebut tidak hanya 

mengakar pada keimanan dan spiritualitas, tetapi juga tercermin dalam 

praktik administrasi pemerintahan, keadilan sosial, serta manajemen krisis 

yang adaptif dan visioner. Dalam era modern saat ini ditandai oleh 

keterbukaan informasi, kompleksitas kelembagaan, serta tantangan moral 

dalam kepemimpinan nilai-nilai tersebut menemukan urgensinya yang 

baru. Karakter seperti integritas, keberanian moral, ketegasan dalam 



40 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

prinsip, serta pelayanan terhadap masyarakat luas tetap menjadi indikator 

utama kepemimpinan yang dirindukan umat. 

Model kepemimpinan Abu Bakar yang menjunjung tinggi amanah 

dan keberanian dalam menjaga prinsip dasar Islam menjadi contoh nyata 

bagi pemimpin masa kini dalam menghadapi krisis. Umar bin Khattab, 

dengan pembaruan sistem pemerintahan dan keadilan sosialnya, 

memberikan landasan bagi pembangunan institusi negara yang kuat dan 

berpihak kepada rakyat. Utsman bin Affan mengajarkan tentang 

pentingnya kesinambungan kelembagaan dan manajemen kolektif, 

sementara Ali bin Abi Thalib memperlihatkan bagaimana integritas dan 

keberanian intelektual harus terus dijaga, bahkan di tengah tantangan 

politik yang berat. Semua itu bukan sekadar warisan sejarah, melainkan 

panduan aplikatif bagi pembentukan model kepemimpinan Islami yang 

relevan di masa kini. 

Dalam konteks kepemimpinan modern baik di level negara, lembaga 

publik, organisasi bisnis, maupun institusi sosial prinsip-prinsip tersebut 

menuntut penerapan nilai universal Islam: keadilan (‘adl), amanah 

(kepercayaan publik), musyawarah (syura), pelayanan (‘ibadah sosial), dan 

keteladanan (uswah hasanah). Kepemimpinan yang dibangun atas dasar 

nilai ini tidak akan semata-mata bersandar pada struktur atau kekuasaan, 

melainkan pada kepercayaan dan kredibilitas moral. Oleh karena itu, 

kepemimpinan Islami di era modern dituntut untuk tidak hanya efisien 

secara teknis, tetapi juga bermartabat secara etis dan spiritual. 

Refleksi ini menunjukkan bahwa semakin kompleks tantangan 

dunia modern, semakin besar pula kebutuhan terhadap nilai-nilai dasar 

yang diajarkan para sahabat Rasulullah. Kepemimpinan yang mampu 

menjembatani antara nilai-nilai transendental dan kebutuhan pragmatis 

zaman adalah kepemimpinan yang dicontohkan para Khulafaur Rasyidin. 

Maka, meneladani mereka bukan hanya upaya mengenang masa lalu, tetapi 

langkah strategis dalam membangun masa depan peradaban Islam yang 

bermartabat dan berkeadilan. 

  



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 41 

 

 

BAB 4 

endidikan akhlak memiliki kedudukan yang sangat fundamental 

dalam sistem pendidikan Islam karena menjadi inti dari 

pembentukan karakter manusia yang beriman dan bertakwa 

kepada Allah Swt. Dalam konteks kepemimpinan, akhlak bukan sekadar 

hiasan moral, tetapi merupakan pondasi yang menentukan arah, gaya, dan 

kualitas kepemimpinan seseorang. Pemimpin yang berakhlak tidak hanya 

mampu mengelola dan mengarahkan bawahan, tetapi juga menjadi teladan 

yang menginspirasi melalui sikap, keputusan, dan perilaku yang 

mencerminkan nilai-nilai Islam. Dalam pandangan Islam, keberhasilan 

seorang pemimpin tidak diukur dari pencapaian materi atau kekuasaan, 

tetapi dari sejauh mana ia menegakkan keadilan, amanah, dan tanggung 

jawab moral terhadap umat(A. A. Hidayat et al., 2024). 

Dalam sejarah Islam, Rasulullah Saw menjadi figur utama yang 

menunjukkan bahwa akhlak adalah inti dari kepemimpinan. 

Kepemimpinan beliau berakar pada nilai-nilai kebenaran, keadilan, kasih 

sayang, dan keteladanan. Sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa 

Nabi diutus untuk menyempurnakan akhlak manusia, “Innamā bu‘itstu li 

utammima makārimal akhlāq” sesungguhnya aku diutus untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia (HR. Malik). Nilai inilah yang 

menegaskan bahwa pembinaan akhlak merupakan dasar bagi segala bentuk 

kepemimpinan dalam Islam, baik dalam skala individu, sosial, maupun 

P 



42 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

kelembagaan pendidikan. Pemimpin yang berakhlak mulia akan 

mengarahkan lembaganya menuju keberhasilan yang seimbang antara 

dimensi spiritual dan profesionalitas, karena akhlak menjadi pengendali 

moral dalam setiap tindakan dan kebijakan. 

Dalam konteks pendidikan Islam modern, pentingnya akhlak 

sebagai dasar kepemimpinan semakin relevan di tengah krisis moral yang 

melanda dunia pendidikan. Dewi Fitriasih menekankan bahwa pendidikan 

karakter melalui manajemen pendidikan Islam merupakan langkah 

strategis dalam menyiapkan generasi pemimpin masa depan(Fitriasih & 

Rohmadi, 2024). Melalui manajemen pendidikan yang berbasis pada nilai-

nilai Islam, lembaga pendidikan dapat membentuk siswa yang tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga berjiwa pemimpin yang berintegritas 

dan berkepribadian luhur. Menurutnya, penguatan nilai akhlak harus 

dimulai dari pembelajaran berbasis keteladanan, kegiatan ekstrakurikuler, 

dan sinergi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat. Ketiga unsur ini 

menjadi lingkungan sosial yang secara konsisten menanamkan nilai-nilai 

kejujuran, tanggung jawab, dan kepedulian yang menjadi dasar bagi 

kepemimpinan Islami. 

Pendidikan akhlak sebagai pondasi kepemimpinan juga 

mengandung dimensi transformasional, di mana akhlak menjadi kekuatan 

yang membentuk perubahan positif pada diri seorang pemimpin. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Sa’id Hawwa, pendidikan akhlak bertujuan 

membentuk kepribadian anak secara Islami agar memiliki dasar moral 

yang kokoh serta ilmu pengetahuan yang berlandaskan iman. Akhlak 

menurut Sa’id Hawwa dibangun atas prinsip loyalitas kepada Allah, cinta 

kepada sesama mukmin, ketegasan terhadap kemungkaran, dan semangat 

jihad dalam menegakkan kebenaran(Awaliyah, 2018). Nilai-nilai inilah 

yang menjadi pijakan bagi lahirnya kepemimpinan yang adil, tegas, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat. Dalam pandangan Islam, pemimpin 

bukan hanya individu yang memiliki kekuasaan, tetapi juga figur yang 

menuntun masyarakat menuju kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Hidayat dan Muttaqin menjelaskan bahwa kepemimpinan dalam 

pendidikan Islam tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga spiritual 

dan moral (A. A. Hidayat et al., 2024). Pemimpin dalam pendidikan Islam 

memiliki tanggung jawab untuk menanamkan nilai-nilai Qur’ani dan 

sunnah dalam seluruh aktivitas lembaga pendidikan. Seorang kepala 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 43 

madrasah, misalnya, tidak hanya bertugas mengatur kegiatan akademik, 

tetapi juga menjadi teladan akhlak bagi guru dan siswa. Dengan demikian, 

nilai-nilai seperti amanah, kejujuran, dan tanggung jawab menjadi tolok 

ukur keberhasilan kepemimpinan. Dalam hal ini, akhlak berperan sebagai 

kekuatan penggerak yang melahirkan gaya kepemimpinan yang humanis 

dan transformatif. 

Kepemimpinan yang berakar pada akhlak akan menumbuhkan 

suasana kerja yang penuh dengan kepercayaan, keadilan, dan kepedulian 

sosial. Pemimpin yang berakhlak tidak hanya fokus pada hasil, tetapi juga 

pada proses yang sesuai dengan nilai-nilai moral dan spiritual. Dalam 

pendidikan Islam, pemimpin ideal adalah yang mampu memadukan antara 

penguasaan ilmu pengetahuan, kemampuan manajerial, dan keteladanan 

moral. Hal ini ditegaskan pula oleh Sholihah dan Maulida yang 

menyatakan bahwa pendidikan Islam merupakan fondasi utama bagi 

pembentukan karakter dan kepribadian peserta didik(Sholihah, 2020). 

Karena bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis, pendidikan Islam memiliki 

parameter jelas tentang baik dan buruk, benar dan salah, serta hak dan 

kewajiban. Oleh sebab itu, pendidikan akhlak tidak dapat dipisahkan dari 

tujuan utama pendidikan Islam, yakni membentuk manusia beriman, 

bertakwa, dan berakhlak mulia. 

Dalam konteks madrasah, pendidikan akhlak menjadi inti dari 

seluruh kegiatan pembelajaran dan manajerial. Madrasah bukan sekadar 

lembaga transfer ilmu, tetapi juga tempat pembentukan nilai, moral, dan 

budaya Islami. Ayuhan menegaskan bahwa manajemen pendidikan Islam 

harus mampu menghubungkan pembentukan akhlak mulia dengan 

kompetensi unggul (Karimah et al., 2025). Akhlak yang baik dan 

kompetensi yang tinggi merupakan dua sisi yang tidak dapat dipisahkan. 

Pemimpin yang cerdas namun tidak berakhlak akan membawa kehancuran, 

sedangkan pemimpin yang berakhlak tanpa kompetensi akan menghadapi 

kesulitan dalam mengelola lembaga. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

perlu mengembangkan sistem manajemen yang mengintegrasikan kedua 

aspek tersebut agar menghasilkan pemimpin yang unggul secara moral dan 

profesional. 

Krisis kepemimpinan yang terjadi di berbagai sektor dewasa ini 

berakar dari rapuhnya nilai-nilai moral dan spiritual. Banyak pemimpin 

gagal menegakkan keadilan karena kehilangan kendali moral, dan lebih 



44 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

mengutamakan kepentingan pribadi atau kelompok. Kondisi ini 

menunjukkan lemahnya pendidikan akhlak dalam proses pembentukan 

karakter calon pemimpin. Sejalan dengan itu, Tuti Awaliyah mengingatkan 

bahwa krisis akhlak di masyarakat modern menuntut pembaruan dalam 

pendidikan Islam yang lebih menekankan pada dimensi etika dan 

spiritualitas(Awaliyah, 2018). Pendidikan akhlak harus kembali menjadi 

prioritas utama dalam kurikulum pendidikan, agar lahir generasi yang tidak 

hanya cerdas dan terampil, tetapi juga memiliki hati yang bersih dan 

perilaku yang santun. 

Dalam pandangan Islam, kepemimpinan adalah amanah yang akan 

dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT. Oleh karena itu, setiap 

pemimpin wajib menjalankan tugasnya dengan penuh integritas dan 

tanggung jawab moral. Pemimpin dalam Islam disebut ra‘in 

(penggembala), yang bertugas memelihara, mengarahkan, dan menuntun 

umatnya menuju kebaikan. Rasulullah SAW bersabda: “Setiap kalian 

adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai pertanggungjawaban 

atas kepemimpinannya” (HR. Bukhari). Hadis ini mengajarkan bahwa 

kepemimpinan adalah ibadah yang menuntut keikhlasan dan ketulusan 

hati, bukan sarana mencari kedudukan atau keuntungan duniawi. 

Pemimpin yang berakhlak akan menjadikan kekuasaan sebagai amanah, 

bukan sebagai alat penindasan. 

Pendidikan akhlak di madrasah harus diarahkan untuk 

menumbuhkan kesadaran kepemimpinan yang berlandaskan tanggung 

jawab moral dan sosial. Guru sebagai agen pendidikan memiliki peran 

sentral dalam menanamkan nilai-nilai ini. Sebagaimana dikemukakan oleh 

Fitriasih, guru bukan sekadar pengajar, tetapi juga teladan moral bagi 

siswa. Keteladanan guru dalam bersikap jujur, disiplin, dan menghargai 

orang lain merupakan bentuk nyata dari pendidikan akhlak yang 

efektif(Fitriasih & Rohmadi, 2024). Dalam perspektif manajemen 

pendidikan Islam, kepala madrasah harus mampu menciptakan budaya 

organisasi yang menumbuhkan nilai-nilai Islami seperti ukhuwah, tolong-

menolong, dan musyawarah. 

Pendidikan akhlak juga berperan sebagai sarana rekonstruksi sosial. 

Nilai-nilai moral yang diajarkan dalam pendidikan Islam tidak hanya 

membentuk individu, tetapi juga memperbaiki struktur sosial. Pemimpin 

yang berakhlak akan menciptakan sistem sosial yang adil dan harmonis. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 45 

Hal ini terlihat dari kepemimpinan Rasulullah SAW di Madinah, di mana 

beliau membangun masyarakat yang egaliter, menghargai perbedaan, dan 

menegakkan keadilan bagi semua. Dalam konteks pendidikan modern, 

penerapan prinsip-prinsip tersebut dapat diwujudkan melalui 

kepemimpinan partisipatif, di mana pemimpin mendengarkan aspirasi 

warga sekolah dan mengedepankan kebersamaan dalam pengambilan 

keputusan. 

Menurut Sholihah dan Maulida, pendidikan Islam harus mengemban 

misi character building dengan berorientasi pada pembentukan manusia 

seutuhnya (insan kamil)(Sholihah, 2020). Proses pendidikan tidak boleh 

berhenti pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi harus menginternalisasi 

nilai-nilai spiritual dalam diri peserta didik. Dalam hal ini, kepemimpinan 

Islami menjadi instrumen penting dalam memastikan nilai-nilai tersebut 

tertanam dan terimplementasi secara nyata. Dengan akhlak sebagai 

pondasi, seorang pemimpin pendidikan mampu menjaga keseimbangan 

antara kemajuan akademik dan pembinaan moral peserta didik. 

Ayuhan menambahkan bahwa manajemen pendidikan Islam yang 

inovatif mampu menciptakan koneksi antara pembentukan akhlak dan 

peningkatan kompetensi (Karimah et al., 2025). Melalui integrasi ini, 

peserta didik tidak hanya diajarkan tentang nilai-nilai kebaikan, tetapi juga 

dilatih untuk menerapkannya dalam konteks profesional. Seorang 

pemimpin madrasah yang memiliki akhlak mulia akan berusaha 

menanamkan etos kerja Islami kepada seluruh komponen lembaga, seperti 

disiplin, tanggung jawab, dan kerja sama. Prinsip ini sejalan dengan firman 

Allah dalam QS. At-Taubah [9]:105, “Bekerjalah kamu, maka Allah dan 

Rasul-Nya serta orang-orang mukmin akan melihat pekerjaanmu itu”, yang 

menegaskan bahwa kerja keras yang disertai niat ikhlas merupakan bagian 

dari ibadah. 

Dengan demikian, pendidikan akhlak sebagai pondasi 

kepemimpinan Islami memiliki makna strategis dalam membentuk 

karakter pemimpin masa depan. Akhlak tidak hanya menjadi ukuran 

moralitas pribadi, tetapi juga menjadi instrumen sosial yang menentukan 

arah kemajuan bangsa. Kepemimpinan yang berpijak pada nilai-nilai 

akhlak akan melahirkan sistem pendidikan yang manusiawi, adil, dan 

bermartabat. Dalam konteks madrasah, pembinaan akhlak harus menjadi 



46 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

prioritas utama yang diintegrasikan dalam kurikulum, kegiatan sekolah, 

dan budaya organisasi. 

Pendidikan Islam sejatinya bertujuan mencetak generasi yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan 

spiritual. Kepemimpinan yang lahir dari sistem pendidikan seperti ini akan 

menghasilkan pemimpin yang berani, jujur, dan amanah. Mereka bukan 

hanya mampu memimpin lembaga, tetapi juga menjadi panutan moral di 

tengah masyarakat. Dengan menjadikan akhlak sebagai pondasi, 

pendidikan Islam berperan strategis dalam mencetak pemimpin yang 

mampu menjawab tantangan zaman dengan kebijaksanaan dan keimanan 

yang kokoh. 

Oleh karena itu, integrasi pendidikan akhlak dan kepemimpinan 

harus menjadi agenda prioritas dalam pengembangan lembaga pendidikan 

Islam, khususnya madrasah. Pemimpin madrasah harus memahami bahwa 

keberhasilan lembaga tidak hanya diukur dari nilai akademik siswa, tetapi 

dari sejauh mana nilai-nilai akhlak tertanam dalam diri mereka. Dengan 

kepemimpinan berbasis akhlak, madrasah akan mampu menjadi pusat 

peradaban Islam yang melahirkan generasi pemimpin yang unggul, 

berintegritas, dan berakhlakul karimah. 

A. Integrasi Akhlak dan Kepemimpinan 

Integrasi antara akhlak dan kepemimpinan dalam konteks Islam 

merupakan konsep fundamental yang menegaskan bahwa nilai-nilai moral 

dan spiritual menjadi pondasi utama bagi efektivitas kepemimpinan. 

Dalam pandangan Islam, seorang pemimpin tidak hanya bertugas 

mengatur urusan administratif, melainkan juga memikul tanggung jawab 

moral untuk menegakkan keadilan, menanamkan nilai-nilai keteladanan, 

dan menjaga amanah yang diembannya. Kepemimpinan sejati adalah 

manifestasi dari akhlak yang luhur; karenanya, akhlak dan kepemimpinan 

tidak dapat dipisahkan, tetapi harus menyatu dalam tindakan, ucapan, dan 

kebijakan seorang pemimpin. Rasulullah SAW telah mencontohkan model 

kepemimpinan yang sempurna dengan menyeimbangkan antara otoritas 

dan kelembutan, antara ketegasan dan kasih sayang, antara visi strategis 

dan spiritualitas yang mendalam (Manzil & Muttaqin, 2024). Dalam 

konteks pendidikan Islam, integrasi antara akhlak dan kepemimpinan 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 47 

menjadi sangat penting karena lembaga pendidikan adalah ruang di mana 

nilai-nilai moral ditransmisikan secara sistematis kepada peserta didik. 

Pemimpin lembaga pendidikan, seperti kepala madrasah atau rektor, bukan 

hanya manajer administratif, tetapi juga pendidik yang mempengaruhi pola 

pikir dan perilaku seluruh warga sekolah. Sebagaimana dijelaskan oleh 

Kunzita Ladiana Manzil, kepemimpinan pendidikan Islam memiliki 

karakteristik yang berbeda dengan kepemimpinan sekuler karena 

menempatkan nilai spiritual sebagai dimensi utama. Seorang pemimpin 

pendidikan harus memiliki sifat siddiq (jujur), amanah (terpercaya), 

tabligh (komunikatif), dan fathanah (cerdas), sebagaimana dicontohkan 

oleh Rasulullah Saw(Manzil & Muttaqin, 2024). 

Kepemimpinan yang berakar pada akhlak menciptakan 

keseimbangan antara pengelolaan profesional dan pengasuhan moral. 

Seorang pemimpin tidak hanya berfokus pada hasil capaian kinerja, tetapi 

juga pada proses dan etika dalam mencapainya. Nilai keadilan, kasih 

sayang, dan tanggung jawab moral menjadi bingkai bagi setiap keputusan 

yang diambil (Rochim & Muttaqien, 2025). Pemimpin yang berakhlak 

akan menolak segala bentuk kezaliman dan ketidakadilan, bahkan ketika 

keputusan itu mengorbankan kepentingan pribadi atau kelompok tertentu. 

Dalam Islam, konsep keadilan (‘adl) merupakan asas dari seluruh struktur 

sosial dan politik, sebagaimana Allah SWT berfirman: “Sesungguhnya 

Allah memerintahkan (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan.” (QS. 

An-Nahl [16]:90). 

Amelia Nur Rochim dan M. Imamul Muttaqien menegaskan bahwa 

prinsip-prinsip Islam seperti amanah, keadilan, dan musyawarah (shūrā) 

menjadi landasan moral bagi kepemimpinan pendidikan modern. 

Pemimpin pendidikan yang berpegang pada nilai-nilai ini mampu 

menyeimbangkan antara tuntutan profesionalisme dengan tanggung jawab 

spiritual(Rochim & Muttaqien, 2025). Dalam praktiknya, pemimpin 

madrasah yang berlandaskan akhlak akan menampilkan perilaku inklusif, 

menghargai aspirasi guru dan siswa, serta menjadikan setiap kebijakan 

sebagai bentuk ibadah kepada Allah Swt. 

Integrasi akhlak dalam kepemimpinan tidak hanya bersifat 

moralistik, tetapi juga fungsional. Artinya, nilai-nilai akhlak tidak berhenti 

pada level kesadaran individu, tetapi diwujudkan dalam sistem manajemen 

dan budaya organisasi. Nilna Azizatus Shofiyyah menekankan bahwa 



48 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

integrasi nilai-nilai Islami dalam praktik kepemimpinan pendidikan 

menciptakan lingkungan pembelajaran yang holistik dan berdaya 

saing(Shofiyyah et al., 2023). Pemimpin yang menanamkan nilai rahmah 

(kasih sayang) dan keadilan dalam pengambilan keputusan akan 

menumbuhkan kepercayaan di antara guru dan siswa, yang pada gilirannya 

memperkuat budaya kolaboratif di sekolah. 

Lebih jauh lagi, integrasi akhlak dalam kepemimpinan 

mengharuskan adanya keselarasan antara hati, pikiran, dan tindakan. 

Seorang pemimpin yang berakhlak tidak hanya berbicara tentang   tetapi 

juga mempraktikkannya dalam keseharian. Fatmawati menjelaskan bahwa 

guru sebagai pemimpin spiritual di ruang kelas memiliki kekuasaan moral 

untuk membentuk karakter peserta didik(Fatmawati, 2020). Ia berperan 

bukan sekadar sebagai penyampai ilmu, tetapi sebagai teladan akhlak yang 

menumbuhkan nilai-nilai kejujuran, disiplin, dan empati. Dengan 

demikian, setiap guru adalah pemimpin yang mengemban misi akhlak 

Rasulullah Saw. 

Dalam kerangka kepemimpinan pendidikan Islam, akhlak juga 

berfungsi sebagai alat kontrol sosial yang mencegah penyalahgunaan 

kekuasaan. Ketika pemimpin menjadikan akhlak sebagai landasan, ia akan 

selalu mempertimbangkan aspek kemaslahatan umat dalam setiap 

kebijakan. Kunzita Ladiana Manzil menegaskan bahwa Rasulullah Saw 

selalu mengutamakan prinsip musyawarah, keadilan, dan tanggung jawab 

moral dalam setiap keputusan kepemimpinannya(Manzil & Muttaqin, 

2024). Hal ini menjadi teladan bagi pemimpin pendidikan agar selalu 

melibatkan partisipasi kolektif dalam pengambilan keputusan dan menolak 

pola kepemimpinan otoriter. 

Selain itu, integrasi akhlak dalam kepemimpinan juga menyentuh 

dimensi humanistik. Rahmi Hayati dkk. menguraikan bahwa dalam 

masyarakat multikultural, nilai-nilai humanis seperti empati, toleransi, dan 

keadilan menjadi bagian integral dari kepemimpinan pendidikan 

Islam(Normuslim, muslim, Hayati, 2025). Dalam konteks madrasah atau 

lembaga Islam, pemimpin yang berakhlak harus mampu menghormati 

keberagaman latar belakang peserta didik dan guru. Ia harus menciptakan 

iklim pendidikan yang inklusif, di mana setiap individu merasa dihargai 

dan diberi ruang untuk berkembang. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 49 

Konsep integratif ini sejalan dengan pandangan Syafiqurrohman 

tentang pendidikan akhlak integratif-inklusif(Syafiqurrohman, 2020). 

Menurutnya, pendidikan akhlak tidak boleh terisolasi dalam mata pelajaran 

tertentu, melainkan harus terjalin dalam seluruh aktivitas pendidikan, baik 

intrakurikuler, kokurikuler, maupun ekstrakurikuler. Pemimpin 

pendidikan yang memahami hal ini akan menjadikan akhlak sebagai ruh 

dari seluruh kegiatan lembaga dari rapat kebijakan hingga interaksi harian 

antarwarga sekolah. 

Dalam konteks praktis, integrasi akhlak dan kepemimpinan dapat 

diterjemahkan dalam beberapa strategi. Pertama, melalui keteladanan 

moral. Rasulullah Saw adalah contoh nyata pemimpin yang berhasil 

menanamkan perubahan sosial melalui akhlak. Pemimpin madrasah harus 

menunjukkan kejujuran dalam administrasi, keadilan dalam menilai, dan 

kelembutan dalam membimbing. Kedua, melalui musyawarah yang 

beretika, di mana setiap kebijakan diambil melalui konsultasi bersama dan 

didasari pada prinsip kemaslahatan. Ketiga, melalui pembinaan spiritual 

secara rutin, seperti kajian dan tazkirah yang menumbuhkan kesadaran 

moral seluruh warga sekolah. 

Dalam studi Izza Umami, pengembangan karakter kepemimpinan 

sejak dini melalui organisasi siswa di sekolah dasar terbukti efektif dalam 

menanamkan nilai-nilai akhlak(Fajar & Umami, 2025). Program seperti 

latihan kepemimpinan siswa, kegiatan sosial, dan penguatan nilai 

keislaman membentuk integritas dan rasa tanggung jawab sejak usia muda. 

Integrasi nilai-nilai akhlak sejak awal pendidikan menyiapkan generasi 

calon pemimpin yang berakhlakul karimah dan mampu menghadapi 

tantangan global dengan moralitas tinggi. 

Integrasi akhlak dan kepemimpinan juga berkaitan erat dengan 

pembentukan budaya organisasi yang Islami. Shofiyyah menekankan 

bahwa pemimpin pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam akan 

mampu membangun budaya sekolah yang berdaya saing namun tetap 

berakar pada moralitas (Shofiyyah et al., 2023). Dalam budaya semacam 

ini, seluruh warga sekolah memahami bahwa keberhasilan akademik harus 

berjalan seiring dengan kejujuran, keikhlasan, dan kerja sama. 

Sementara itu, Manzil menegaskan bahwa Rasulullah Saw adalah 

figur yang mempraktikkan integrasi akhlak dan kepemimpinan dengan 

sempurna.¹² Beliau memimpin umat tidak dengan paksaan, tetapi dengan 



50 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

keteladanan dan kasih sayang. Pemimpin yang meniru gaya kepemimpinan 

Rasulullah akan mampu menggerakkan hati bawahan, bukan hanya 

mengatur perilakunya. Prinsip ini menjadi relevan di madrasah modern, di 

mana guru dan kepala sekolah harus menyeimbangkan antara otoritas dan 

empati. 

Dalam perspektif manajemen modern, integrasi akhlak dan 

kepemimpinan memberikan nilai tambah dalam hal efisiensi dan 

kepercayaan publik. Nilai keadilan dan amanah, sebagaimana 

dikemukakan oleh Rochim dan Muttaqien (Rochim & Muttaqien, 2025). 

menciptakan sistem pengambilan keputusan yang transparan, 

menumbuhkan partisipasi guru, dan meningkatkan loyalitas terhadap 

lembaga. Lembaga pendidikan yang dikelola secara akhlaki akan menjadi 

teladan bagi masyarakat, karena keberhasilannya tidak hanya diukur dari 

prestasi akademik, tetapi juga dari kontribusinya dalam membentuk 

karakter bangsa. 

Dengan demikian, integrasi akhlak dan kepemimpinan bukanlah 

sekadar idealisme normatif, melainkan keharusan praktis bagi 

keberlanjutan pendidikan Islam. Pendidikan Islam tanpa akhlak akan 

kehilangan ruhnya, sedangkan kepemimpinan tanpa akhlak akan 

kehilangan arah. Keduanya saling membutuhkan: akhlak memberi arah 

moral bagi kepemimpinan, dan kepemimpinan memberi ruang 

implementatif bagi nilai-nilai akhlak. 

Dalam konteks madrasah, integrasi ini dapat diaktualisasikan 

melalui program pembiasaan seperti morning briefing berisi nilai-nilai 

moral, musyawarah bulanan berbasis refleksi spiritual, dan sistem 

penghargaan berbasis keteladanan. Melalui strategi ini, akhlak tidak hanya 

menjadi pelajaran teori, tetapi menjadi budaya yang hidup di lembaga 

pendidikan. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Syafiqurrohman, pendidikan akhlak 

yang bersifat integratif-inklusif harus mencakup seluruh dimensi 

kehidupan spiritual, intelektual, sosial, dan moral (Syafiqurrohman, 2020). 

Dengan pendekatan seperti itu, kepemimpinan Islami akan melahirkan 

masyarakat yang tidak hanya berpengetahuan luas, tetapi juga berakhlak 

tinggi. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 51 

Akhirnya, integrasi akhlak dan kepemimpinan dalam pendidikan 

Islam merupakan cerminan dari cita-cita Al-Qur’an untuk membentuk 

khairu ummah umat terbaik yang memimpin dunia dengan keadilan dan 

kasih sayang. Kepemimpinan semacam ini tidak hanya menuntun manusia 

menuju kemajuan duniawi, tetapi juga mengantarkannya kepada 

kebahagiaan ukhrawi. 

B. Model Kepemimpinan Islami Berbasis Pendidikan 
Akhlak 

1. Konsep Dasar Kepemimpinan Islami 

Kepemimpinan dalam perspektif Islam bukan sekadar persoalan 

administratif atau kemampuan mengatur sumber daya manusia, tetapi 

merupakan amanah besar yang memiliki dimensi spiritual, moral, dan 

sosial. Seorang pemimpin dalam Islam bukan hanya pemegang kekuasaan 

(authority holder), melainkan juga penjaga nilai dan pelayan bagi umat 

(khādim al-ummah). Kepemimpinan Islami menekankan keseimbangan 

antara aspek quwwah (kekuatan dan kapasitas profesional) dengan amānah 

(integritas moral dan spiritual)(Wartono & Ginanjar, 2018). 

Al-Qur’an memberikan fondasi yang jelas mengenai pentingnya 

kedua aspek ini dalam firman Allah Swt: 

“Sesungguhnya orang yang paling baik yang kamu ambil untuk bekerja 

(memimpin) adalah orang yang kuat lagi dapat dipercaya.” 

(QS. Al-Qashash [28]:26) 

Ayat tersebut menjelaskan bahwa kekuatan dan amanah adalah dua 

prinsip utama dalam kepemimpinan yang ideal. Kekuatan mencakup 

kompetensi intelektual dan kemampuan manajerial, sedangkan amanah 

meliputi kejujuran, tanggung jawab, dan ketulusan hati dalam menjalankan 

tugas (Wartono & Ginanjar, 2018). Dengan demikian, kepemimpinan 

Islami selalu bersandar pada akhlak sebagai fondasi etis dan spiritual 

dalam melaksanakan amanah publik. 

Menurut Hidayat Ginanjar, kepemimpinan yang baik dalam Islam 

menuntut kematangan fisik, mental, dan intelektual yang selaras dengan 

nilai-nilai moral Rasulullah SAW dan para sahabat(Wartono & Ginanjar, 

2018) Kepemimpinan Islami bukanlah konsep yang eksklusif bagi elite 



52 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

agama, tetapi merupakan tanggung jawab setiap individu dalam lingkup 

pengaruhnya masing-masing, mulai dari keluarga, lembaga pendidikan, 

hingga pemerintahan. Dalam hal ini, visi kepemimpinan Islami harus 

berorientasi pada maslahah (kemaslahatan) umat, bukan kepentingan 

pribadi atau kelompok. 

Zulfan Fahmi menegaskan bahwa kepemimpinan pendidikan Islam 

yang berhasil adalah yang mampu menyeimbangkan tradisi keilmuan 

Islam dengan tuntutan modernitas. Ia mencontohkan model kepemimpinan 

Abu Syekh H. Hasanoel Bashry, yang memadukan nilai-nilai istiqamah, 

musyawarah, kedisiplinan, dan visi pembaruan dalam mengelola lembaga 

pendidikan (Fahmi, 2024). Model kepemimpinan seperti ini 

memperlihatkan bahwa keberhasilan suatu lembaga Islam tidak hanya 

bergantung pada kecakapan administratif, tetapi juga pada kedalaman 

spiritual dan keteladanan moral seorang pemimpin. 

Kepemimpinan dalam Islam juga memiliki dimensi sosial yang kuat. 

Pemimpin tidak boleh memandang dirinya lebih tinggi dari yang dipimpin, 

karena hakikat kepemimpinan adalah pelayanan. Rasulullah Saw bersabda: 

“Pemimpin suatu kaum adalah pelayan mereka.” (HR. Abu Dawud) 

Hadis ini menegaskan bahwa kepemimpinan sejati lahir dari 

pengabdian, bukan dominasi. Prinsip inilah yang membedakan 

kepemimpinan Islami dari model kepemimpinan sekuler yang berorientasi 

pada kekuasaan dan keuntungan material. 

2. Pendidikan Akhlak sebagai Basis Kepemimpinan 

Dalam pandangan Islam, akhlak adalah inti dari seluruh ajaran 

agama dan menjadi parameter utama dalam menilai kualitas seorang 

pemimpin. Rasulullah SAW bersabda, “Sesungguhnya aku diutus untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Malik). Hadis ini menegaskan 

bahwa seluruh dimensi kepemimpinan Islam bersumber dari akhlak yang 

baik. Akhlak menjadi sumber motivasi moral, pedoman etis, dan ukuran 

keberhasilan dalam kepemimpinan. 

Menurut Hamka menempatkan pendidikan akhlak sebagai inti dari 

tujuan pendidikan Islam. Ia menegaskan bahwa pendidikan tidak semata 

untuk memperoleh pengetahuan, melainkan untuk memperhalus budi, 

memperkuat iman, dan menumbuhkan tanggung jawab moral terhadap 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 53 

sesama manusia(Yusuf, 2022). Tujuan pendidikan Islam menurut Hamka 

selaras dengan tujuan penciptaan manusia itu sendiri, yakni untuk 

beribadah dan mengabdi kepada Allah Swt. Oleh sebab itu, model 

kepemimpinan Islami yang ideal harus berakar pada pendidikan akhlak 

yang menumbuhkan kesadaran spiritual dan tanggung jawab sosial. 

Mamat Rahmadi menjelaskan bahwa pengelolaan pendidikan 

karakter berbasis Islam terbukti efektif dalam membentuk pribadi siswa 

yang berdisiplin, jujur, dan bertanggung jawab. Sekolah-sekolah 

berasrama yang mengintegrasikan kurikulum nasional dengan kurikulum 

khas Islam berhasil menanamkan nilai-nilai akhlak mulia secara sistematis. 

Dalam konteks kepemimpinan, pendekatan seperti ini menunjukkan bahwa 

keberhasilan seorang pemimpin bukan hanya diukur dari hasil akhir, tetapi 

juga dari cara ia menumbuhkan karakter dan keteladanan dalam organisasi 

yang dipimpinnya. 

Pendidikan akhlak sebagai basis kepemimpinan juga menuntut 

sinergi antara ilmu dan amal. Pemimpin yang berilmu tanpa akhlak akan 

kehilangan arah moral, sementara akhlak tanpa ilmu dapat berujung pada 

kesalehan pasif yang tidak produktif. Karena itu, model kepemimpinan 

Islami harus mampu menggabungkan dimensi intelektual, spiritual, dan 

sosial secara harmonis. 

3. Prinsip-Prinsip Kepemimpinan Islami Berbasis Akhlak 

Dalam kajian manajemen pendidikan Islam, beberapa prinsip 

kepemimpinan yang berakar pada akhlak dapat dirumuskan sebagai 

berikut: amanah, adil, musyawarah, tawadhu‘, istiqamah, dan keteladanan. 

a. Amanah (tanggung jawab moral). Pemimpin dalam Islam memikul 

amanah yang harus dipertanggungjawabkan di hadapan Allah Swt. 

Abu Syekh H. Hasanoel Bashry menunjukkan prinsip amanah ini 

dalam konsistensinya menjaga integritas lembaga pendidikan yang 

dipimpinnya. Ia menolak segala bentuk penyalahgunaan kekuasaan 

dan menegakkan transparansi dalam pengelolaan dana lembaga. 

Amanah menjadi simbol dari kejujuran dan integritas yang menjadi 

kunci kepercayaan publik. 

b. Adil (menegakkan keadilan bagi semua pihak). Prinsip ini menuntut 

agar pemimpin tidak memihak kepada kelompok tertentu, tetapi 

menempatkan sesuatu pada tempatnya sesuai prinsip keadilan Qur’ani. 



54 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Zulfan Fahmi menjelaskan bahwa Abu Syekh selalu menegakkan 

keadilan dalam pembagian tugas dan tanggung jawab antar guru dan  

 

santri, tanpa membeda-bedakan latar belakang sosial mereka (Fahmi, 

2024). 

c. Musyawarah (partisipatif dan kolegial). Pemimpin Islam idealnya 

tidak otoriter, melainkan melibatkan seluruh anggota lembaga dalam 

pengambilan keputusan (Fahmi, 2024). Prinsip ini menjadi mekanisme 

pendidikan moral kolektif, di mana setiap individu belajar menghargai 

pendapat orang lain dan mengutamakan kemaslahatan bersama. 

d. Tawadhu’ (kerendahan hati). M. Hidayat Ginanjar menekankan bahwa 

seorang pemimpin sejati adalah yang tidak terjebak pada ego 

kekuasaan, melainkan menjadikan kepemimpinan sebagai sarana 

ibadah. Dengan sikap tawadhu‘, pemimpin mampu mendekatkan diri 

kepada bawahan dan menciptakan iklim organisasi yang penuh 

kepercayaan. 

e. Istiqamah (konsistensi dalam kebaikan). Dalam konteks pendidikan, 

istiqamah berarti kesungguhan dalam menjalankan visi dan misi 

lembaga berdasarkan nilai-nilai Islam (Abbas et al., 2023) Seorang 

pemimpin madrasah yang istiqamah akan memastikan bahwa setiap 

kebijakan, evaluasi, dan inovasi lembaga selaluberorientasi pada 

pembinaan akhlak peserta didik. 

f. Keteladanan (uswah hasanah). Keteladanan merupakan inti dari 

kepemimpinan Islami. Menurut Ngatmin Abbas, keteladanan 

Shalahuddin Al-Ayyubi menjadi inspirasi bagi sistem pendidikan 

Islam modern, karena kepemimpinannya didasarkan pada moralitas, 

keberanian, dan keadilan (Wartono & Ginanjar, 2018). Pendidikan 

keteladanan semacam ini perlu diinternalisasikan dalam setiap aspek 

kepemimpinan, terutama di lembaga pendidikan Islam. 

g. Kepemimpinan sebagai Proses Pendidikan Moral Kepemimpinan 

Islami sejatinya adalah proses pendidikan moral yang berlangsung 

terus-menerus. Pemimpin bukan hanya objek kekaguman, tetapi juga 

subjek pendidikan yang mendidik melalui contoh dan kebijakannya. 

Iskandar dan Syarkawi menjelaskan bahwa kepemimpinan yang 

efektif dalam pendidikan Islam selalu melibatkan dimensi pembinaan 

spiritual dan pembentukan karakter. Pemimpin yang berakhlak 

berfungsi sebagai “guru moral” bagi seluruh warga lembaga. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 55 

Dalam konteks madrasah, kepala madrasah berperan sebagai 

pendidik utama dalam menanamkan nilai-nilai akhlak. Kepemimpinan 

kepala madrasah yang didasarkan pada prinsip ta’dib yakni pendidikan 

yang mengarahkan manusia untuk mengenal posisinya di hadapan Allah 

Swt akan menghasilkan budaya organisasi yang religius dan beretika 

(Iskandar & Syarkawi, 2024). 

Mamat Rahmadi menegaskan bahwa pembentukan karakter siswa 

tidak dapat dicapai hanya melalui pengajaran formal, tetapi membutuhkan 

keteladanan dari seluruh ekosistem sekolah, terutama para pemimpin dan 

guru (Rahmadi, n.d.). Oleh karena itu, pemimpin pendidikan yang berhasil 

adalah mereka yang memandang dirinya sebagai bagian dari sistem 

pembelajaran moral yang hidup, bukan sebagai otoritas administratif 

semata. 

Kepemimpinan yang berbasis akhlak juga melibatkan dimensi 

sosial-emosional. Menurut Ngatmin Abbas, Shalahuddin Al-Ayyubi dalam 

strategi kepemimpinannya selalu menyeimbangkan antara kekuatan militer 

dan kelembutan moral (Abbas et al., 2023). Ia menolak kekerasan yang 

tidak perlu dan mengedepankan sikap kasih sayang terhadap rakyat, 

bahkan terhadap musuh yang kalah perang. Nilai-nilai empati dan keadilan 

inilah yang membuat kepemimpinan beliau menjadi model pendidikan 

karakter yang relevan bagi masa kini. 

Model kepemimpinan Islami berbasis pendidikan akhlak dalam 

lembaga pendidikan Islam dapat dilihat pada sistem kepemimpinan 

berbasis pesantren dan madrasah. Dalam sistem ini, nilai-nilai akhlak 

seperti kejujuran, kesederhanaan, dan tanggung jawab menjadi roh dari 

seluruh kegiatan manajerial. Menurut Esi Ratna Sari, salah satu indikator 

keberhasilan lembaga pendidikan Islam adalah sejauh mana nilai-nilai 

moral tersebut terinternalisasi dalam budaya organisasi (Sari et al., 2025). 

Kepemimpinan berbasis akhlak memiliki beberapa ciri utama: 

a. Setiap kebijakan lembaga didasarkan pada nilai-nilai Qur’ani. 

b. Relasi antara pemimpin, guru, dan siswa dibangun atas dasar kasih 

sayang dan tanggung jawab moral. 

c. Setiap program pendidikan diarahkan untuk menumbuhkan akhlak 

mulia, bukan sekadar pencapaian akademik. 



56 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Listi Putri Setiawan menambahkan bahwa efektivitas pendidikan 

Al-Qur’an di sekolah berasrama seperti SMA IT As-Syifa terletak pada 

penerapan metode talaqqi dan kajian tafsir yang menumbuhkan 

pemahaman spiritual dan moral siswa. Model pembelajaran ini 

memperlihatkan bahwa ketika nilai-nilai akhlak Qur’ani dijadikan dasar 

dalam sistem pendidikan, maka hasilnya tidak hanya berupa peningkatan 

intelektual, tetapi juga pembentukan karakter religius. 

4. Model-Model Kepemimpinan Islami Berbasis Akhlak 

Kepemimpinan Islami berbasis pendidikan akhlak memiliki 

beragam bentuk model yang berkembang sesuai dengan konteks sosial, 

budaya, dan kelembagaan. Dalam sejarah peradaban Islam, praktik 

kepemimpinan Rasulullah Saw dan para Khulafā’ al-Rāsyidīn menjadi 

sumber inspirasi utama bagi seluruh model kepemimpinan pendidikan 

Islam di berbagai belahan dunia. Namun, dalam perkembangannya, model-

model tersebut mengalami adaptasi sesuai kebutuhan masyarakat dan 

lembaga pendidikan modern. 

Secara umum, model kepemimpinan Islami berbasis pendidikan 

akhlak dapat diklasifikasikan menjadi empat bentuk utama: (1) 

kepemimpinan berbasis masjid, (2) kepemimpinan pesantren, (3) 

kepemimpinan keluarga, dan (4) kepemimpinan lembaga pendidikan 

modern. Masing-masing model memiliki karakteristik dan kontribusi 

tersendiri dalam mengintegrasikan nilai-nilai akhlak dalam praktik 

kepemimpinan. 

a. Model Kepemimpinan Berbasis Masjid  

Masjid dalam sejarah Islam bukan hanya berfungsi sebagai tempat 

ibadah ritual, tetapi juga sebagai pusat pendidikan, sosial, dan 

kepemimpinan. Rasulullah SAW menjadikan Masjid Nabawi di Madinah 

sebagai pusat dakwah, pendidikan, dan pemerintahan. Dari masjid inilah 

lahir generasi sahabat yang tidak hanya saleh secara pribadi, tetapi juga 

kuat secara intelektual dan kepemimpinan. 

Hidayat Ginanjar menegaskan bahwa masjid adalah tempat 

pembinaan karakter kepemimpinan yang menyeluruh, di mana nilai-nilai 

hablum minallah (hubungan dengan Allah) dan hablum minannas 

(hubungan antar manusia) terintegrasi dalam satu kesatuan praksis sosial 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 57 

(Wartono & Ginanjar, 2018). Masjid menanamkan semangat musyawarah, 

kejujuran, dan tanggung jawab kolektif dalam menyelesaikan masalah 

umat. Melalui masjid, Rasulullah Saw membangun model kepemimpinan 

yang berpusat pada nilai-nilai spiritual, kebersamaan, dan tanggung jawab 

sosial. 

Model kepemimpinan berbasis masjid juga menekankan fungsi 

pendidikan moral masyarakat. Pemimpin masjid, seperti imam, khatib, dan 

pengelola, berperan bukan sekadar sebagai pengatur kegiatan ibadah, 

tetapi juga sebagai pendidik moral masyarakat (Wartono & Ginanjar, 

2018). Kepemimpinan berbasis masjid membentuk pribadi yang 

sederhana, rendah hati, dan adil, serta menanamkan budaya ukhuwah di 

antara jamaah. 

Ginanjar juga menjelaskan bahwa kepemimpinan berbasis masjid 

dapat melahirkan generasi pemimpin yang memiliki keseimbangan antara 

spiritualitas dan kemampuan sosial (Wartono & Ginanjar, 2018). Model 

ini sangat relevan untuk diterapkan dalam pendidikan modern, khususnya 

di madrasah dan sekolah Islam, karena masjid merupakan tempat 

pembentukan karakter utama bagi siswa. 

Prinsip utama dari kepemimpinan berbasis masjid meliputi: (1) 

Pelayanan terhadap umat sebagai bentuk ibadah, (2) Transparansi dan 

musyawarah dalam pengambilan keputusan, dan (3) Keteladanan moral 

yang menjadi contoh bagi jamaah dan peserta didik. 

Dengan menerapkan prinsip-prinsip tersebut, kepemimpinan masjid 

dapat menjadi basis bagi pengembangan model kepemimpinan pendidikan 

Islam yang berorientasi pada akhlak, yaitu: 

b. Model Kepemimpinan Pesantren 

Model kepemimpinan pesantren merupakan bentuk kepemimpinan 

Islami tertua di Indonesia yang menekankan aspek moral, spiritual, dan 

intelektual secara seimbang. Pesantren menjadi institusi pendidikan yang 

berfungsi tidak hanya mentransfer ilmu agama, tetapi juga membentuk 

karakter dan kepribadian santri agar memiliki akhlak mulia. 

Zulfan Fahmi mencontohkan model kepemimpinan Abu Syekh H. 

Hasanoel Bashry HG di Yayasan Pendidikan Islam Al-Aziziyah 

Samalanga, Aceh, sebagai bentuk nyata kepemimpinan pesantren yang 



58 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

berorientasi pada pembinaan akhlak dan spiritualitas (Fahmi, 2024). Abu 

Syekh menerapkan prinsip istiqāmah, disiplin, musyawarah, dan tanggung 

jawab moral dalam membina santri dan tenaga pengajar. Hasilnya, 

lembaga pendidikan yang beliau pimpin mampu melahirkan generasi yang 

kuat secara spiritual, berilmu tinggi, dan berperilaku etis. 

Dalam model pesantren, kepemimpinan tidak bersifat birokratis, 

tetapi paternalistik dan kharismatik. Kyai menjadi pusat nilai moral dan 

rujukan spiritual bagi seluruh komunitas pesantren (Fahmi, 2024). Gaya 

kepemimpinan ini memiliki keunikan tersendiri karena didasari oleh 

keikhlasan dan keteladanan. Seorang kyai memimpin dengan memberikan 

contoh hidup sederhana, taat ibadah, dan sabar dalam mendidik santri. 

Kepemimpinan pesantren yang efektif perlu mampu memadukan 

nilai-nilai tradisi klasik dengan tuntutan dan kebutuhan di era modern. 

Dalam praktiknya, kyai tidak hanya menjadi pengajar ilmu agama, tetapi 

juga menjadi manajer lembaga yang inovatif dan adaptif terhadap 

perubahan sosial. Pesantren yang berakhlak kuat namun juga terbuka 

terhadap inovasi akan mampu bertahan dan berkembang dalam 

menghadapi tantangan globalisasi. 

Pesantren juga menjadi model pendidikan karakter berbasis nilai-

nilai Islam. Menurut Mamat Rahmadi, keberhasilan pendidikan karakter di 

pesantren terletak pada sistem kehidupan 24 jam yang membiasakan santri 

hidup dalam disiplin, kebersamaan, dan tanggung jawab. Melalui sistem 

asrama, nilai-nilai akhlak seperti kejujuran, kesederhanaan, dan kepedulian 

sosial tertanam secara alami dalam diri peserta didik. 

Dengan demikian, model kepemimpinan pesantren mengajarkan 

bahwa pemimpin harus menjadi teladan dalam segala aspek kehidupan 

baik dalam ibadah, manajemen, maupun hubungan sosial. Pesantren 

mengintegrasikan nilai-nilai akhlak dalam sistem kepemimpinan yang 

menyentuh seluruh dimensi kehidupan santri. 

c. Model Kepemimpinan Keluarga 

 Dalam Islam adalah lembaga pendidikan pertama dan utama bagi 

pembentukan akhlak dan kepemimpinan. Orang tua berperan sebagai 

pemimpin rumah tangga yang bertanggung jawab atas pendidikan moral 

anak-anaknya. Sebagaimana sabda Rasulullah SAW: 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 59 

“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai 

pertanggungjawaban atas kepemimpinannya.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Dalam konteks ini, pendidikan akhlak di lingkungan keluarga 

menjadi pondasi awal bagi lahirnya generasi pemimpin yang berkarakter. 

Iskandar dan Syarkawi menegaskan bahwa keluarga adalah lingkungan 

paling efektif dalam menanamkan nilai-nilai dasar kepemimpinan seperti 

tanggung jawab, kejujuran, dan kasih sayang (Iskandar & Syarkawi, 2024). 

Kepemimpinan keluarga yang Islami tidak bersifat otoriter, tetapi 

dialogis dan penuh keteladanan. Kepala keluarga sebagai pemimpin 

dituntut untuk mampu menyeimbangkan antara ketegasan dan kasih 

sayang. Dalam hal ini, ayah berperan sebagai pendidik spiritual dan ibu 

sebagai pengasuh moral yang menanamkan nilai-nilai akhlak melalui 

keteladanan sehari-hari. 

Model kepemimpinan keluarga Islami berlandaskan pada tiga 

prinsip utama: 

1. Ta‘dīb (pendidikan moral). Menanamkan nilai-nilai adab, sopan 

santun, dan penghormatan terhadap orang lain. 

2. Syūrā (musyawarah dalam keluarga). Mengajarkan anak untuk terlibat 

dalam pengambilan keputusan secara adil. 

3. Tarbiyah (pembinaan). Melibatkan proses pengawasan, pembim-

bingan, dan pembiasaan nilai-nilai akhlak secara konsisten. 

 Akhlak di keluarga berfungsi menyiapkan anak-anak agar kelak 

mampu menjadi pemimpin yang bertanggung jawab dan berintegritas 

(Iskandar & Syarkawi, 2024). 

d. Model Kepemimpinan Lembaga Pendidikan Modern 

Dalam konteks lembaga pendidikan modern, model kepemimpinan 

Islami berbasis akhlak menjadi semakin penting karena lembaga 

pendidikan menghadapi tantangan globalisasi, digitalisasi, dan degradasi 

moral. Pemimpin pendidikan Islam di era modern harus mampu 

memadukan nilai-nilai spiritual Islam dengan kemampuan manajerial dan 

teknologi yang mutakhir. 

Ngatmin Abbas menyoroti relevansi keteladanan Shalahuddin Al-

Ayyubi sebagai model kepemimpinan moral yang dapat diadaptasi dalam 

konteks pendidikan modern (Abbas et al., 2023). Shalahuddin 



60 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

menunjukkan bagaimana nilai-nilai iman, keberanian, dan keadilan dapat 

menjadi kekuatan kepemimpinan yang menginspirasi dalam menghadapi 

tantangan zaman. Pemimpin lembaga pendidikan perlu meneladani sikap 

beliau yang memadukan kekuatan strategi dengan kelembutan hati. 

Burhanuddin Yusuf mengaitkan hal tersebut dengan pemikiran 

Buya Hamka, yang menekankan pentingnya pembentukan manusia 

seutuhnya melalui pendidikan akhlak yang holistik (Yusuf, 2022). 

Menurut Hamka, pemimpin sejati adalah yang mampu memadukan 

kecerdasan intelektual dengan kecerdasan spiritual dan emosional. Dalam 

dunia pendidikan, hal ini berarti bahwa kepala madrasah, rektor, atau guru 

besar harus menjadi contoh moral dan intelektual bagi sivitas akademika. 

Model kepemimpinan lembaga pendidikan modern yang Islami 

mencakup beberapa ciri utama: 

• Berbasis nilai Qur’ani dan Sunnah. Semua kebijakan dan keputusan 

didasarkan pada prinsip keadilan, amanah, dan kasih sayang. 

• Berorientasi pada pengembangan karakter. Fokus pada pembentukan 

moral dan etika siswa, bukan hanya pencapaian akademik. 

• Partisipatif dan visioner. Melibatkan seluruh elemen lembaga dalam 

proses perencanaan dan evaluasi, serta memiliki visi jangka panjang 

(Sari et al., 2025) 

• Adaptif terhadap perubahan teknologi. Seperti yang ditemukan oleh 

Listi Putri Setiawan, penggunaan teknologi dalam pendidikan Al-

Qur’an memperkaya pembelajaran dan meningkatkan motivasi siswa 

tanpa menghilangkan nilai-nilai akhlak. 

Model kepemimpinan modern ini menuntut keseimbangan antara 

kemampuan manajerial dan spiritual. Seorang pemimpin pendidikan tidak 

cukup hanya pandai mengelola lembaga, tetapi juga harus mampu menjadi 

sumber inspirasi moral bagi komunitasnya. 

5. Sinergi antara Akhlak dan Inovasi dalam Kepemimpinan 

Kepemimpinan Islami berbasis akhlak tidak berarti menolak inovasi 

atau kemajuan. Sebaliknya, akhlak menjadi fondasi moral yang 

mengarahkan inovasi agar tetap berada dalam koridor syariat. Dalam 

konteks pendidikan, pemimpin yang berakhlak akan menggunakan inovasi 

teknologi, manajemen, dan pedagogi untuk memperkuat nilai-nilai 

spiritual peserta didik. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 61 

Zulfan Fahmi menguraikan bahwa Abu Syekh H. Hasanoel Bashry 

HG mampu mengintegrasikan tradisi keilmuan pesantren dengan inovasi 

dalam manajemen pendidikan (Fahmi, 2024). Beliau tidak menolak 

perkembangan zaman, tetapi mengadaptasinya dengan tetap menjaga nilai-

nilai Islam. Hal ini menjadi contoh ideal bagaimana pemimpin pendidikan 

Islam modern dapat melakukan transformasi tanpa kehilangan jati diri 

moralnya. 

Esi Ratna Sari menambahkan bahwa model kepemimpinan visioner 

dalam lembaga pendidikan Islam harus berorientasi pada kemaslahatan 

jangka panjang (Sari et al., 2025). Pemimpin visioner adalah mereka yang 

mampu membaca tanda-tanda zaman, menafsirkan perubahan sosial, dan 

merumuskan strategi lembaga tanpa melepaskan nilai-nilai akhlak. 

Dengan demikian, sinergi antara akhlak dan inovasi menjadi 

karakter utama kepemimpinan Islami modern. Pemimpin pendidikan harus 

menjadi pembaru yang berakhlak, bukan hanya pembaharu yang cerdas. 

a. Implementasi Model Kepemimpinan Islami di Madrasah 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki posisi 

strategis dalam membangun model kepemimpinan Islami berbasis 

pendidikan akhlak. Madrasah bukan hanya tempat transmisi ilmu agama 

dan pengetahuan umum, tetapi juga wadah pembinaan karakter, moral, dan 

spiritual peserta didik. Kepala madrasah sebagai pemimpin lembaga 

memiliki peran ganda: sebagai manajer administratif dan sebagai pendidik 

moral. Oleh karena itu, seluruh aktivitas kepemimpinan di madrasah harus 

berlandaskan nilai-nilai akhlak Islami. 

Menurut Iskandar dan Syarkawi, kepemimpinan transformasional 

dalam pendidikan Islam menuntut pemimpin madrasah untuk menjadi 

agen perubahan yang berorientasi pada peningkatan kualitas moral warga 

sekolah (Iskandar & Syarkawi, 2024). Kepala madrasah dituntut tidak 

hanya mengelola secara profesional, tetapi juga menjadi panutan spiritual 

yang menumbuhkan semangat kerja ikhlas dan amanah. Dengan demikian, 

kepemimpinan madrasah tidak sekadar mengatur struktur birokrasi, 

melainkan menghidupkan nilai-nilai akhlak dalam seluruh aktivitas 

pendidikan. 



62 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Implementasi model kepemimpinan Islami di madrasah dapat 

dilakukan melalui beberapa pendekatan strategis berikut: 

• Pendekatan Keteladanan (Uswah Hasanah) 

Keteladanan merupakan metode paling efektif dalam membentuk 

akhlak warga madrasah. Kepala madrasah yang berakhlak mulia akan 

menjadi inspirasi bagi guru dan siswa. Sebagaimana Rasulullah SAW 

menjadi panutan utama dalam segala aspek kehidupan, kepala 

madrasah harus menunjukkan integritas moral, kedisiplinan, dan 

empati sosial (Wartono & Ginanjar, 2018). 

Burhanuddin Yusuf mengutip pandangan Buya Hamka bahwa 

pendidikan akhlak tidak akan berhasil tanpa keteladanan nyata dari 

para pemimpin dan pendidik (Yusuf, 2022). Hal ini menunjukkan 

bahwa setiap pemimpin pendidikan Islam harus menginternalisasi 

nilai-nilai yang dia ajarkan, sehingga proses pendidikan menjadi 

autentik dan bernilai spiritual. 

• Pembiasaan Akhlak Islami dalam Budaya Madrasah 

Pendidikan akhlak tidak cukup diajarkan dalam bentuk teori, tetapi 

harus dibiasakan dalam keseharian. Madrasah perlu mengembangkan 

budaya organisasi berbasis nilai-nilai Islam, seperti kejujuran, disiplin, 

tanggung jawab, dan kepedulian sosial (Sari et al., 2025). Mamat 

Rahmadi menjelaskan bahwa pembiasaan moral di sekolah melalui 

program seperti piket kebersihan, shalat berjamaah, kegiatan sosial, 

dan mentoring keagamaan terbukti efektif dalam membentuk karakter 

siswa.  

Dalam konteks kepemimpinan, kepala madrasah harus menjadi 

penggerak utama budaya ini. Ia perlu memastikan bahwa setiap 

kebijakan, kegiatan, dan interaksi di madrasah mencerminkan nilai-

nilai akhlak Islami. 

• Penguatan Musyawarah dan Partisipasi 

Kepemimpinan Islami menekankan pentingnya musyawarah dalam 

setiap pengambilan keputusan. Model ini mendorong partisipasi guru, 

siswa, dan masyarakat dalam menentukan arah kebijakan madrasah 

(Abbas et al., 2023). Prinsip ini tidak hanya meningkatkan efektivitas 

manajemen, tetapi juga menanamkan nilai-nilai demokratis dan 

tanggung jawab kolektif dalam lingkungan pendidikan. 

Menurut Esi Ratna Sari, kepemimpinan visioner yang partisipatif 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 63 

mampu membangun rasa memiliki (sense of belonging) di antara 

warga sekolah, sehingga mereka merasa menjadi bagian dari misi 

moral lembaga (Sari et al., 2025). Dengan demikian, partisipasi bukan 

sekadar mekanisme administratif, tetapi juga wahana pembentukan 

akhlak sosial. 

• Integrasi Kurikulum Akhlak 

Model kepemimpinan Islami juga menuntut adanya integrasi antara 

nilai-nilai akhlak dengan kurikulum pendidikan. Nilai moral tidak 

boleh hanya diajarkan dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam, 

tetapi harus diinternalisasikan dalam seluruh disiplin ilmu (Widodo, 

2024). 

Listi Putri Setiawan menunjukkan bahwa penggunaan metode talaqqi 

dan kajian tafsir di SMA IT As-Syifa berhasil menanamkan nilai-nilai 

Qur’ani dalam mata pelajaran umum seperti sains dan bahasa. Integrasi 

ini menumbuhkan kesadaran bahwa semua ilmu bersumber dari Allah 

dan harus digunakan untuk kemaslahatan umat. 

• Pembinaan Spiritual dan Emosional Guru 

Guru merupakan pelaksana utama misi akhlak di madrasah. Kepala 

madrasah harus membina aspek spiritual dan emosional guru agar 

mereka mampu menjadi teladan moral. Pembinaan ini dapat dilakukan 

melalui kajian rutin, halaqah keislaman, dan kegiatan tazkiyatun nafs 

atau proses penyucian jiwa. Dengan demikian, guru tidak hanya 

mengajar, tetapi juga mendidik dengan ketulusan dan kasih sayang. 

Zulfan Fahmi menegaskan bahwa pemimpin pendidikan yang efektif 

adalah mereka yang mampu menumbuhkan semangat kerja sebagai 

ibadah di kalangan bawahannya (Fahmi, 2024). Dalam konteks 

madrasah, hal ini berarti kepala madrasah perlu menanamkan 

kesadaran spiritual dalam setiap kegiatan, termasuk dalam administrasi 

dan evaluasi akademik. 

Meskipun konsep kepemimpinan Islami berbasis pendidikan akhlak 

memiliki fondasi teoretis yang kuat, pelaksanaannya di lapangan 

menghadapi berbagai tantangan. Beberapa tantangan utama yang dihadapi 

lembaga pendidikan Islam saat ini antara lain: 

• Sekularisasi Nilai dan Krisis Moral 

Globalisasi dan modernisasi membawa dampak sekularisasi nilai 

dalam dunia pendidikan (Abbas et al., 2023). Banyak lembaga 



64 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

pendidikan lebih menekankan pencapaian akademik dan kompetensi 

profesional, sementara dimensi moral dan spiritual sering 

terpinggirkan. Akibatnya, muncul fenomena krisis moral seperti 

individualisme, korupsi akademik, dan rendahnya etika sosial. 

Lembaga pendidikan Islam seharusnya tidak hanya berfokus pada 

pencapaian material semata, karena paradigma materialistik dapat 

mengikis nilai-nilai moral dan spiritual dalam dunia pendidikan. Oleh 

karena itu, penting bagi lembaga Islam untuk menjaga keseimbangan 

antara aspek duniawi dan ukhrawi dengan memperkuat pendidikan 

karakter dan spiritualitas sebagai prioritas utama dalam 

manajemennya. Dengan langkah tersebut, pendidikan Islam 

diharapkan mampu melahirkan generasi yang berakhlak mulia, 

berintegritas, dan memiliki keseimbangan antara kecerdasan 

intelektual serta spiritual. 

• Lemahnya Keteladanan Pemimpin 

Salah satu problem terbesar dalam dunia pendidikan adalah lemahnya 

keteladanan moral dari para pemimpin. Banyak pemimpin lembaga 

pendidikan yang cakap secara administratif, tetapi kurang 

menunjukkan kejujuran dan tanggung jawab moral. Hal ini 

menimbulkan kesenjangan antara teori dan praktik pendidikan akhlak. 

Mamat Rahmadi menegaskan bahwa tanpa keteladanan nyata dari 

pemimpin, seluruh sistem pendidikan karakter akan kehilangan 

efektivitasnya. Oleh karena itu, pendidikan akhlak harus dimulai dari 

pembenahan moral para pemimpin lembaga. 

• Tantangan Teknologi dan Digitalisasi 

Perkembangan teknologi membawa peluang besar sekaligus tantangan 

dalam pendidikan Islam (Iskandar & Syarkawi, 2024) Penggunaan 

media digital dalam pembelajaran dapat meningkatkan efisiensi dan 

akses pengetahuan, namun tanpa pengawasan moral, teknologi dapat 

disalahgunakan. 

Listi Putri Setiawan menemukan bahwa di beberapa sekolah Islam, 

penerapan aplikasi Al-Qur’an digital dan pembelajaran daring berhasil 

memperkaya pengalaman belajar siswa, namun juga menimbulkan 

risiko distraksi moral seperti penyalahgunaan media sosial. Oleh 

karena itu, kepemimpinan Islami di era digital harus mampu 

mengarahkan penggunaan teknologi dengan prinsip etika digital 

Islam—yakni penggunaan teknologi sebagai sarana dakwah dan 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 65 

penguatan akhlak, bukan sekadar hiburan. 

b. Relevansi Kepemimpinan Islami dalam Konteks Pendidikan 

Kontemporer 

Kepemimpinan Islami berbasis pendidikan akhlak memiliki 

relevansi yang tinggi dengan kebutuhan dunia pendidikan modern yang 

sedang mengalami krisis nilai. Pendidikan saat ini tidak hanya dihadapkan 

pada tuntutan peningkatan mutu akademik, tetapi juga pada persoalan 

karakter, integritas, dan moralitas. Dalam konteks ini, model 

kepemimpinan Islami menawarkan solusi integral melalui pendekatan etis 

dan spiritual. 

Menurut Ngatmin Abbas, pendidikan karakter Islam memiliki 

kekuatan universal yang dapat diterapkan dalam konteks global, karena 

berakar pada nilai-nilai kemanusiaan seperti keadilan, kasih sayang, dan 

tanggung jawab sosial(Abbas et al., 2023). Prinsip-prinsip ini sejalan 

dengan tuntutan dunia modern yang menginginkan pemimpin beretika dan 

berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

Esi Ratna Sari menambahkan bahwa model kepemimpinan visioner 

dalam lembaga Islam mampu menjawab tantangan globalisasi karena 

berorientasi pada pembangunan karakter manusia seutuhnya.(Sari et al., 

2025) Pemimpin seperti ini tidak hanya berpikir strategis, tetapi juga 

berpikir moral—mampu mengelola perubahan tanpa kehilangan arah 

spiritual. 

Selain itu, kepemimpinan Islami sangat relevan dalam membangun 

budaya organisasi religius di madrasah dan universitas Islam. Burhanuddin 

Yusuf menegaskan bahwa keberhasilan lembaga pendidikan Islam tidak 

diukur dari banyaknya lulusan atau akreditasi tinggi semata, tetapi dari 

sejauh mana lembaga tersebut melahirkan generasi berakhlakul 

karimah.(Yusuf, 2022) 

Dengan kata lain, kepemimpinan Islami berbasis akhlak 

memberikan arah baru bagi sistem pendidikan yang berkeadaban (civilized 

education). Dalam sistem ini, pengetahuan tidak dilepaskan dari nilai, dan 

kemajuan teknologi tidak dipisahkan dari moralitas. 



66 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Sebagai akhir dari pembahasan ini, dapat disimpulkan bahwa 

kepemimpinan pendidikan Islam di masa depan perlu memiliki sejumlah 

karakter pokok sebagai landasan utamanya: 

• Berakhlak dan Berilmu. Pemimpin harus menjadi pribadi yang 

seimbang antara kecerdasan intelektual dan kedalaman spiritual. 

• Visioner dan Adaptif. Mampu menafsirkan perubahan zaman dengan 

kebijaksanaan Islami. 

• Teladan Moral. Memimpin dengan contoh nyata, bukan hanya 

perintah. 

• Inovatif dan Kolaboratif. Mengelola lembaga dengan prinsip 

musyawarah dan keterbukaan terhadap inovasi. 

• Berorientasi pada Maslahah. Seluruh kebijakan diarahkan untuk 

kemaslahatan umat, bukan kepentingan pribadi. 

Iskandar dan Syarkawi menegaskan bahwa transformasi pendidikan 

Islam hanya akan terjadi apabila pemimpinnya memiliki ruh akhlak yang 

hidup dan mampu menularkan nilai-nilai tersebut kepada seluruh 

komponen lembaga.(Iskandar & Syarkawi, 2024) 

Dengan demikian, model kepemimpinan Islami berbasis pendidikan 

akhlak bukan hanya sistem manajemen lembaga, tetapi juga sistem 

pembentukan manusia. Ia adalah manifestasi dari ajaran Rasulullah Saw 

yang menegaskan bahwa kepemimpinan sejati adalah amanah dan ibadah. 

C. Nilai-Nilai Akhlak sebagai Basis Kepemimpinan di 
Madrasah 

1. Hakikat Nilai-Nilai Akhlak dalam Pendidikan Islam 

Akhlak merupakan inti dari seluruh ajaran Islam dan menjadi tujuan 

utama dari pendidikan. Pendidikan Islam tidak hanya diarahkan untuk 

mengembangkan potensi intelektual, tetapi juga untuk membentuk 

kepribadian yang beradab dan bermoral. Rasulullah SAW bersabda, 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” 

(HR. Malik). Hadis ini menegaskan bahwa akhlak merupakan esensi dari 

risalah kenabian dan menjadi dasar dalam membangun peradaban manusia 

yang bermartabat. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 67 

Menurut Burhanuddin Yusuf, Buya Hamka menempatkan 

pendidikan akhlak sebagai inti dari proses pembentukan manusia 

seutuhnya.(Yusuf, 2022) Pendidikan bukan hanya transfer pengetahuan, 

melainkan proses pembentukan kepribadian dan pembersihan hati melalui 

keteladanan. Hamka menegaskan bahwa akhlak adalah cermin dari iman, 

dan pendidikan tanpa akhlak akan melahirkan kecerdasan yang kehilangan 

arah moral.(Yusuf, 2022) 

 konteks kepemimpinan madrasah, akhlak menjadi sumber nilai dan 

pedoman moral yang membimbing perilaku, keputusan, serta gaya 

kepemimpinan seorang kepala madrasah.(Sari et al., 2025) Akhlak 

berfungsi sebagai kompas etis yang menjaga keseimbangan antara 

orientasi spiritual dan tanggung jawab profesional. Seorang pemimpin 

madrasah yang berakhlak akan menempatkan kemaslahatan lembaga dan 

peserta didik di atas kepentingan pribadi, serta menjadikan 

kepemimpinannya sebagai bentuk ibadah kepada Allah SWT. 

 ditegaskan oleh Mamat Rahmadi, akhlak dalam pendidikan Islam 

adalah dimensi spiritual yang menuntun manusia untuk memahami hakikat 

dirinya sebagai hamba dan khalifah. Oleh sebab itu, kepemimpinan dalam 

pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari nilai akhlak yang menuntun 

setiap langkahnya. Kepemimpinan yang berlandaskan akhlak 

menumbuhkan suasana pendidikan yang humanis, berkeadilan, dan 

berorientasi pada keseimbangan antara dunia dan akhirat. 

Dengan demikian, hakikat nilai-nilai akhlak dalam pendidikan Islam 

tidak semata-mata sebagai norma moral, tetapi juga sebagai energi spiritual 

yang menggerakkan seluruh aspek kepemimpinan madrasah. Nilai-nilai 

seperti kejujuran, amanah, adil, tanggung jawab, kesabaran, dan kasih 

sayang menjadi dasar dalam membangun sistem kepemimpinan yang 

bermartabat. 

2. Relevansi Nilai Akhlak terhadap Kepemimpinan di Madrasah 

Madrasah memiliki posisi strategis dalam pembinaan akhlak dan 

karakter peserta didik. Sebagai lembaga pendidikan Islam, madrasah tidak 

hanya mentransfer ilmu, tetapi juga menanamkan nilai-nilai keimanan dan 

ketakwaan. Karena itu, kepemimpinan di madrasah harus berlandaskan 

nilai akhlak agar proses pendidikan berjalan sesuai dengan misi spiritual 

Islam. 



68 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Iskandar dan Syarkawi menjelaskan bahwa kepemimpinan 

madrasah yang berakhlak sejatinya adalah kepemimpinan ta’dībiyyah, 

yakni kepemimpinan yang berorientasi pada pembentukan adab dan budi 

pekerti luhur.(Iskandar & Syarkawi, 2024) Kepala madrasah bukan 

sekadar administrator, tetapi juga murabbi dan muaddib pembimbing 

spiritual dan moral bagi seluruh warga sekolah. 

Esi Ratna Sari menambahkan bahwa nilai akhlak memiliki peran 

penting dalam menentukan efektivitas kepemimpinan pendidikan 

Islam.(Sari et al., 2025) Pemimpin yang berpegang pada prinsip kejujuran, 

keadilan, dan amanah akan lebih mudah memperoleh kepercayaan dari 

bawahannya, serta menciptakan iklim organisasi yang kondusif dan 

harmonis. 

Selain itu, Zulfan Fahmi mencontohkan praktik kepemimpinan Abu 

Syekh H. Hasanoel Bashry HG di Samalanga, Aceh, yang menampilkan 

integrasi antara akhlak dan manajemen.(Fahmi, 2024) Dengan prinsip 

istiqamah dan musyawarah, Abu Syekh membangun lembaga pendidikan 

yang berdisiplin, adil, dan penuh semangat ukhuwah. Teladan semacam ini 

menjadi contoh konkret bagaimana nilai akhlak menjadi faktor penentu 

keberhasilan lembaga pendidikan Islam. 

Relevansi nilai-nilai akhlak bagi kepemimpinan madrasah juga 

terlihat dalam pembentukan budaya kerja religius. Kepala madrasah yang 

menanamkan nilai-nilai moral akan menciptakan organisasi yang tidak 

hanya efisien secara administratif, tetapi juga kokoh secara spiritual. 

Dengan demikian, akhlak bukan hanya fondasi moral pribadi pemimpin, 

tetapi juga sistem nilai yang menghidupkan seluruh elemen madrasah. 

3. Dimensi Nilai Akhlak dalam Kepemimpinan Madrasah 

Nilai-nilai akhlak yang menopang kepemimpinan madrasah dapat 

dibagi dalam tiga dimensi utama: spiritual, sosial, dan profesional. 

a. Dimensi Spiritual 

Dimensi ini berkaitan dengan hubungan pemimpin kepada Allah SWT. 

Seorang kepala madrasah yang berakhlak memiliki kesadaran bahwa 

kepemimpinan adalah amanah ilahi. Ngatmin Abbas mencontohkan 

figur Shalahuddin Al-Ayyubi sebagai teladan kepemimpinan spiritual 

yang memimpin dengan nilai keikhlasan, kesabaran, dan 

tawakal.(Abbas et al., 2023) Ia memimpin bukan karena ambisi 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 69 

kekuasaan, melainkan karena panggilan iman dan tanggung jawab 

moral. 

Dalam konteks madrasah, kepala madrasah yang memiliki kesadaran 

spiritual tinggi akan menempatkan pekerjaannya sebagai ibadah. 

Setiap kebijakan dan keputusan dijalankan dengan niat yang tulus 

demi kemaslahatan umat. Hal ini sejalan dengan gagasan Mamat 

Rahmadi bahwa spiritualitas merupakan pengendali utama perilaku 

kepemimpinan.  

b. Dimensi Sosial 

Akhlak sosial berkaitan dengan tanggung jawab pemimpin terhadap 

masyarakat madrasah: guru, siswa, dan orang tua. Pemimpin madrasah 

harus mampu berinteraksi dengan empati, kasih sayang, dan 

keadilan.(Sari et al., 2025) Esi Ratna Sari menekankan bahwa 

hubungan sosial yang dilandasi nilai akhlak akan menumbuhkan 

solidaritas, rasa saling percaya, dan kebersamaan.(Sari et al., 2025) 

Kepemimpinan sosial juga tercermin dari kemampuan kepala 

madrasah dalam mempraktikkan musyawarah dalam setiap kebijakan. 

Prinsip shūrā yang berakar dari Al-Qur’an mengajarkan bahwa 

keputusan terbaik lahir dari partisipasi kolektif.(Iskandar & Syarkawi, 

2024) Dengan demikian, kepala madrasah yang adil dan terbuka akan 

membangun organisasi yang demokratis dan berkeadilan. 

c. Dimensi Profesional 

Dimensi ini berhubungan dengan tanggung jawab pemimpin terhadap 

tugas dan profesinya. Iskandar dan Syarkawi menegaskan bahwa 

profesionalitas dalam kepemimpinan Islami tidak terlepas dari nilai 

moral dan integritas.(Iskandar & Syarkawi, 2024) Kepala madrasah 

yang profesional adalah yang konsisten antara ucapan dan tindakan, 

menepati janji, serta mengelola lembaga dengan efisien dan 

transparan. 

Profesionalisme juga tercermin dalam kemauan untuk terus belajar dan 

berinovasi. Pemimpin yang berakhlak profesional akan menjadikan 

nilai Islam sebagai dasar etika kerja, bukan sekadar aturan 

administratif. Ia mampu menyeimbangkan antara efisiensi manajemen 

dengan nilai-nilai keadilan dan tanggung jawab. 



70 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

4. Strategi Internalisasi Nilai Akhlak dalam Kepemimpinan 

Madrasah 

Nilai-nilai akhlak tidak akan bermakna apabila tidak diinternalisasi 

ke dalam sistem kepemimpinan madrasah secara nyata. Internalisasi ini 

merupakan proses menanamkan nilai-nilai moral agar menjadi kesadaran 

dan budaya dalam organisasi pendidikan. 

Menurut Esi Ratna Sari, ada tiga strategi utama dalam internalisasi 

nilai akhlak di lembaga pendidikan Islam: keteladanan, pembiasaan, dan 

pembudayaan nilai-nilai Qur’ani(Sari et al., 2025). 

1. Keteladanan Pemimpin (Uswah Hasanah). 

Kepala madrasah adalah model utama bagi seluruh warga sekolah. 

Burhanuddin Yusuf menjelaskan bahwa keteladanan merupakan 

sarana pendidikan paling efektif, karena nilai akhlak tidak dapat 

diajarkan hanya dengan kata-kata, tetapi dengan perbuatan 

nyata(Yusuf, 2022). Kepala madrasah yang jujur, amanah, dan disiplin 

akan menumbuhkan budaya kejujuran dan tanggung jawab di 

lingkungan sekolah. 

2. Pembiasaan Perilaku Islami. 

Pembiasaan dilakukan melalui kegiatan harian seperti shalat 

berjamaah, membaca Al-Qur’an, serta perilaku sopan 

santun.(Setiawan, n.d.) Mamat Rahmadi menegaskan bahwa 

pembiasaan merupakan cara paling konkret dalam membentuk 

karakter religius. Kepala madrasah perlu memastikan bahwa kegiatan 

ini tidak bersifat formalitas, tetapi menjadi kebutuhan spiritual warga 

sekolah. 

3. Pembudayaan Nilai Qur’ani dalam Organisasi. 

Nilai-nilai seperti amanah, adil, shūrā, dan ta‘āwun harus 

diintegrasikan ke dalam sistem kebijakan madrasah. Zulfan Fahmi 

menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam yang menjadikan 

nilai-nilai tersebut sebagai budaya organisasi akan memiliki kohesi 

sosial yang tinggi dan stabilitas moral yang kuat.(Fahmi, 2024) 

Melalui tiga strategi ini, kepemimpinan madrasah berbasis akhlak 

akan membentuk karakter kolektif yang harmonis dan berorientasi pada 

kemaslahatan bersama. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 71 

5. Penguatan Budaya Akhlak dalam Organisasi Pendidikan 

Budaya organisasi madrasah adalah refleksi dari nilai-nilai yang 

diyakini dan diamalkan bersama. Budaya yang kuat akan memperkuat 

integritas dan identitas lembaga. Dalam konteks Islam, budaya organisasi 

yang baik berlandaskan maqāṣid al-syarī‘ah tujuan-tujuan syariat yang 

menjaga agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta. Pembentukan budaya 

akhlak dalam lembaga pendidikan Islam harus dilakukan melalui 

keteladanan dan pembiasaan yang konsisten(Abbas et al., 2023). Kepala 

madrasah harus menanamkan nilai-nilai moral bukan hanya melalui 

instruksi, tetapi melalui kebiasaan kolektif dan pembinaan spiritual. 

Untuk memperkuat budaya akhlak di madrasah, langkah-langkah 

berikut perlu diterapkan: 

a. Formalisasi Nilai dalam Kebijakan Lembaga. 

Setiap keputusan administratif harus mengandung prinsip moral. 

Misalnya, sistem penilaian guru tidak hanya berdasarkan 

produktivitas, tetapi juga keteladanan dan tanggung jawab. 

b. Ritualisasi Nilai melalui Kegiatan Keagamaan. 

Program seperti muhasabah, doa bersama, dan kajian pekanan dapat 

menjadi sarana internalisasi nilai.  

c. Personalisasi Nilai oleh Pemimpin. 

Kepala madrasah harus menjadi simbol moral lembaga. Iskandar dan 

Syarkawi menekankan bahwa pemimpin yang hidup sesuai nilai yang 

diajarkan akan menumbuhkan kredibilitas moral dan rasa hormat dari 

seluruh warga sekolah(Iskandar & Syarkawi, 2024). 

Dengan demikian, budaya akhlak bukan sekadar kebijakan formal, 

tetapi menjadi ruh yang menjiwai seluruh aktivitas madrasah. 

  



72 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

 

BAB 5 

endidikan akhlak menempati posisi sentral dalam sistem 

pendidikan Islam. Sejak masa Rasulullah Saw, pendidikan tidak 

pernah dipahami semata sebagai transfer ilmu, tetapi sebagai 

proses pembentukan kepribadian yang berlandaskan nilai-nilai tauhid. 

Rasulullah Sawdiutus untuk menyempurnakan akhlak manusia 

sebagaimana sabdanya: “Sesungguhnya aku diutus untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Malik). Hadis ini bukan 

hanya penegasan moral, tetapi juga menjadi landasan filosofis bahwa 

akhlak merupakan esensi dari seluruh dimensi pendidikan. 

Dalam konteks keilmuan Islam, pendidikan akhlak berfungsi 

membentuk manusia ideal (insan kamil) yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran moral dan spiritual yang tinggi. 

Faisal Muhammad Nur menjelaskan bahwa pendidikan akhlak dalam 

Islam bersumber dari dua dimensi utama: tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) 

dan ta’dib (pembentukan adab)(Nur, 2025). Kedua konsep ini menekankan 

keseimbangan antara pengendalian diri, penguasaan ilmu, dan kesadaran 

ketuhanan. Dengan demikian, pendidikan akhlak bukan sekadar pelajaran 

moral, melainkan sistem pembentukan karakter integral yang 

menghubungkan manusia dengan Tuhan, diri, dan masyarakat. 

Pemikiran ini sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang 

menegaskan bahwa pendidikan sejati bertujuan mengantarkan manusia 

menuju kebahagiaan dunia dan akhirat(N. Hidayat, 2020). Dalam kerangka 

P 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 73 

inilah, madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki misi mulia 

untuk menanamkan nilai-nilai akhlak kepada peserta didik. Madrasah tidak 

sekadar mengajarkan ilmu pengetahuan agama, tetapi juga menjadi pusat 

pembinaan moral dan karakter bangsa. 

Namun demikian, dalam praktiknya, pendidikan akhlak sering kali 

terpinggirkan oleh tekanan sistem pendidikan modern yang lebih 

menekankan aspek kognitif(Handayani, 2020). Kurikulum nasional yang 

padat materi akademik seringkali tidak memberikan ruang yang cukup bagi 

pembinaan akhlak secara mendalam. Akibatnya, muncul fenomena 

degradasi moral di kalangan peserta didik, seperti perilaku konsumtif, 

individualisme, dan menurunnya kepedulian sosial. 

Situasi ini menunjukkan adanya urgensi untuk mengembalikan 

fungsi utama madrasah sebagai lembaga pembentuk akhlak. Pendidikan 

akhlak tidak boleh hanya menjadi muatan lokal atau pelajaran tambahan, 

tetapi harus diintegrasikan dalam seluruh aspek kehidupan madrasah mulai 

dari kurikulum, metode pembelajaran, hingga manajemen lembaga. 

Madrasah, sejak awal kemunculannya, merupakan lembaga 

pendidikan yang berperan ganda: menyebarkan ilmu agama dan 

membentuk akhlak generasi Muslim. Keberadaan madrasah menjadi 

penting karena mampu menjembatani antara pendidikan agama dan 

pendidikan umum. Ibnu Rusydi menjelaskan bahwa madrasah pada 

dasarnya didirikan untuk menjawab tantangan zaman, yakni agar generasi 

muda tidak hanya memahami ilmu-ilmu duniawi tetapi juga memiliki 

pondasi moral dan spiritual yang kuat(Rusydi, 2021). 

Dalam konteks pendidikan nasional, madrasah kini memikul 

tanggung jawab ganda: mempertahankan tradisi keislaman dan sekaligus 

menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Di 

sinilah muncul tantangan besar: bagaimana madrasah mampu menjaga ruh 

akhlak tanpa kehilangan daya saing akademik. Lubna Handayani 

menegaskan bahwa implementasi pendidikan akhlak harus dilakukan 

melalui pendekatan yang sistematis, bukan hanya formalistik. Artinya, 

nilai-nilai akhlak harus tertanam melalui pembiasaan, keteladanan, dan 

pengelolaan lembaga yang berlandaskan nilai-nilai Islam. 

Habriyanti dan rekan-rekannya menunjukkan bahwa keberhasilan 

pembelajaran akidah akhlak di MTs Negeri 1 Tanjung Jabung Timur 



74 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

terjadi karena adanya sinergi antara kurikulum, guru, dan lingkungan 

madrasah(Habriyanti et al., 2024). Implementasi pendidikan akhlak yang 

efektif selalu menuntut keterlibatan seluruh komponen lembaga 

pendidikan. Kepala madrasah, guru, dan tenaga kependidikan harus 

menjadi teladan moral yang konsisten, bukan hanya pengajar teori akhlak. 

Madrasah memiliki potensi besar dalam membentuk karakter 

bangsa. Sebagaimana dijelaskan oleh Muhammad Azhari, sistem 

pendidikan Islam yang berakar pada nilai-nilai Qur’ani memiliki kekuatan 

integratif untuk menyatukan aspek intelektual, spiritual, dan sosial(Azhari, 

2024). Nilai-nilai keislaman yang diajarkan di madrasah mampu 

membangun kesadaran etis peserta didik terhadap tanggung jawab diri dan 

sosial. 

Namun di sisi lain, masih banyak madrasah yang menghadapi 

tantangan dalam menerapkan pendidikan akhlak secara konsisten. Di 

beberapa lembaga, pendidikan akhlak masih bersifat normatif dan teoritis, 

belum menjadi budaya yang hidup dalam keseharian siswa(Maulana et al., 

2019). Banyak lembaga pendidikan Islam yang gagal menanamkan nilai-

nilai akhlak karena terlalu fokus pada aspek administratif dan capaian 

akademik(Widodo, 2024). 

Kondisi tersebut memperlihatkan perlunya pergeseran paradigma 

dari pendidikan berbasis pengetahuan menuju pendidikan berbasis nilai. 

Implementasi pendidikan akhlak harus menjadi bagian integral dari 

seluruh sistem pendidikan madrasah, bukan hanya tanggung jawab guru 

mata pelajaran agama. 

Realitas sosial pendidikan saat ini menunjukkan adanya 

kesenjangan antara pengetahuan moral dan perilaku moral. Peserta didik 

mengetahui nilai-nilai akhlak, tetapi tidak selalu mengamalkannya. 

Kondisi ini menjadi bukti bahwa pembelajaran akhlak di madrasah masih 

cenderung kognitif dan belum menyentuh aspek afektif dan psikomotorik. 

Penelitian Agus Sujarwo menemukan bahwa implementasi 

manajemen pendidikan berbasis karakter di madrasah sering terkendala 

oleh lemahnya komitmen pimpinan lembaga dan kurangnya koordinasi 

antar-komponen pendidikan(Sujarwo, 2024). Ia menegaskan bahwa nilai-

nilai akhlak hanya akan efektif bila ditanamkan melalui sistem manajemen 

yang berorientasi pada keteladanan dan pembiasaan. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 75 

Sementara itu, pembelajaran akidah akhlak di madrasah 

membutuhkan integrasi antara pendekatan religius dan pedagogis. Guru 

tidak cukup hanya mengajarkan teori moral, tetapi juga harus mampu 

menjadi teladan dan motivator bagi siswa. Guru berperan sebagai muaddib, 

yakni pendidik yang membentuk adab dan etika peserta didik melalui 

pengajaran dan pembiasaan. Salah satu kendala utama implementasi 

pendidikan akhlak di madrasah adalah lemahnya inovasi dalam 

kepemimpinan(Syahrul, 2015). Banyak kepala madrasah yang masih 

terpaku pada pola manajemen konvensional dan belum menjadikan 

pendidikan akhlak sebagai prioritas strategis. Padahal, kepala madrasah 

memiliki peran sentral dalam menciptakan budaya organisasi yang 

berlandaskan nilai-nilai moral. 

Selain faktor kepemimpinan, tantangan lainnya adalah pengaruh 

globalisasi dan perkembangan teknologi. Dunia digital membawa 

perubahan besar dalam perilaku remaja, termasuk siswa madrasah. Akses 

informasi yang luas dapat berdampak positif, tetapi juga berpotensi 

merusak moral apabila tidak disertai pengawasan dan pendidikan nilai. 

Dalam hal ini, pendidikan akhlak di madrasah harus mampu beradaptasi 

dengan zaman tanpa kehilangan prinsip-prinsip dasar Islam. 

Wahyudi Widodo menekankan perlunya inovasi dalam pendidikan 

Islam agar tetap relevan dengan kebutuhan masyarakat modern(Widodo, 

2024). Inovasi tersebut bukan berarti meninggalkan nilai-nilai tradisi, 

melainkan mengemasnya dalam pendekatan baru yang lebih kontekstual 

dan menarik bagi peserta didik. Dengan kata lain, madrasah perlu 

mengembangkan kurikulum dan metode pembelajaran yang tidak hanya 

mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga menanamkan kesadaran moral 

secara reflektif. 

Konteks empiris ini memperlihatkan bahwa implementasi 

pendidikan akhlak di madrasah bukan sekadar isu akademik, tetapi juga 

masalah strategis yang berkaitan dengan masa depan bangsa. Akhlak 

merupakan benteng moral yang melindungi generasi muda dari pengaruh 

negatif modernitas. Oleh sebab itu, upaya mengintegrasikan nilai-nilai 

akhlak dalam sistem pendidikan madrasah merupakan langkah penting 

dalam membangun peradaban Islam yang unggul dan beretika. 

Implementasi pendidikan akhlak di madrasah didasarkan pada 

pandangan Islam bahwa pendidikan sejati adalah proses pembentukan 



76 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

manusia seutuhnya (insān kāmil), yaitu pribadi yang cerdas secara 

intelektual, kuat secara spiritual, dan luhur secara moral(Nur, 2025). 

Rasulullah Saw merupakan teladan utama dalam pendidikan akhlak 

sebagaimana firman Allah Swt: 

“Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik 

bagimu.” (Q.S. Al-Ahzab: 21) 

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh dimensi pendidikan dalam 

Islam, termasuk manajemen madrasah, harus berakar pada keteladanan dan 

nilai-nilai moral Rasulullah. 

Implementasi pendidikan akhlak yang berhasil hanya dapat dicapai 

jika didukung oleh manajemen pendidikan yang berbasis 

karakter(Sujarwo, 2024). Kurikulum madrasah seharusnya dirancang 

bukan sekadar untuk mentransfer pengetahuan, tetapi juga untuk 

menanamkan nilai-nilai etika dan tanggung jawab sosial. Oleh karena itu, 

pendidikan akhlak harus diintegrasikan ke dalam setiap aspek kehidupan 

madrasah, mulai dari perencanaan pembelajaran hingga budaya lembaga. 

Dasar pendidikan akhlak terletak pada tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) 

dan ta’dīb (pembentukan adab), dua pilar yang mengarahkan manusia 

untuk hidup selaras dengan nilai-nilai ketuhanan. Melalui dua konsep ini, 

madrasah diharapkan menjadi wadah pembentukan karakter yang 

menyeimbangkan kecerdasan intelektual dengan kehalusan budi. 

Kurikulum, metode pembelajaran, dan peran pendidik merupakan 

tiga komponen utama dalam implementasi pendidikan akhlak. Kurikulum 

yang efektif harus bersifat integratif, yaitu memadukan nilai-nilai moral 

dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya terbatas pada pelajaran Akidah 

Akhlak(Rusydi, 2021). Kurikulum pendidikan akhlak harus berorientasi 

pada internalisasi nilai, bukan sekadar penyampaian teori(Azhari, 2024). 

Dalam pelaksanaannya, metode pembelajaran memainkan peran 

penting. Lubna Handayani mengidentifikasi bahwa metode keteladanan, 

pembiasaan, dan nasehat adalah strategi paling efektif dalam pembelajaran 

akhlak di madrasah. Guru menjadi faktor utama keberhasilan karena 

keteladanan lebih berpengaruh daripada instruksi verbal. 

Selain itu, kepala madrasah memiliki peran strategis sebagai 

penggerak budaya akhlak lembaga. Agus Sujarwo menyebut gaya 

kepemimpinan yang ideal sebagai leadership based on values 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 77 

kepemimpinan yang berlandaskan kejujuran, tanggung jawab, dan 

keadilan(Sujarwo, 2024). Kepala madrasah yang berorientasi pada nilai 

akan menciptakan iklim kerja yang kondusif, menumbuhkan rasa hormat, 

dan menghidupkan budaya spiritual di lingkungan sekolah. 

Dengan demikian, guru dan kepala madrasah merupakan dua figur 

kunci yang menentukan berhasil tidaknya internalisasi nilai-nilai akhlak 

dalam kehidupan madrasah. 

Sejumlah penelitian mendukung pentingnya implementasi 

pendidikan akhlak di madrasah. Habriyanti dan rekan-rekannya 

menemukan bahwa keberhasilan pendidikan akidah akhlak sangat 

bergantung pada integrasi antara kurikulum, lingkungan, dan keteladanan 

guru. Selain itu inovasi manajemen pendidikan Islam yang berbasis nilai-

nilai akhlak dapat meningkatkan mutu moral dan spiritual siswa(Widodo, 

2024). 

Penelitian Ibnu Rusydi juga menunjukkan bahwa pembelajaran 

Sejarah Kebudayaan Islam (SKI) yang menampilkan teladan para tokoh 

Islam efektif dalam menanamkan nilai-nilai kejujuran dan tanggung jawab 

sosial(Rusydi, 2021). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak dapat 

diintegrasikan secara kreatif ke dalam berbagai bidang studi, bukan hanya 

pelajaran agama. 

Dengan mengacu pada penelitian-penelitian tersebut, bab ini 

bertujuan untuk menggambarkan secara menyeluruh bagaimana 

pendidikan akhlak diterapkan di madrasah melalui tiga fokus utama: (1) 

pengembangan kurikulum berbasis nilai, (2) penerapan metode dan strategi 

penanaman akhlak, dan (3) peran guru serta kepala madrasah dalam 

menciptakan budaya akhlak. 

Pendidikan akhlak bukan sekadar komponen tambahan dalam 

kurikulum, tetapi menjadi jiwa dari seluruh sistem pendidikan Islam. 

Implementasinya di madrasah merupakan manifestasi nyata dari tujuan 

Islam untuk membentuk generasi yang berilmu, beriman, dan berakhlak 

mulia. 



78 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

A. Kurikulum Pendidikan Akhlak 

1. Hakikat kurikulum akhlak dalam pendidikan Islam 

Kurikulum merupakan jantung dari sistem pendidikan. Dalam 

perspektif Islam, kurikulum tidak hanya dimaksudkan untuk 

menyampaikan pengetahuan secara kognitif, tetapi lebih jauh sebagai 

sarana membentuk kepribadian manusia yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia(Emroni, 2023). Dengan kata lain, pendidikan Islam tidak 

hanya bertujuan mencetak individu yang cerdas, tetapi juga manusia yang 

sadar akan tanggung jawab moral dan spiritualnya di hadapan Allah Swt. 

Akhlak merupakan inti dari proses pendidikan yang menyentuh ranah 

kognitif, afektif, dan psikomotorik. Pendidikan akhlak yang efektif 

bukanlah sekadar penyampaian teori tentang kebaikan, tetapi pembentukan 

karakter melalui pembiasaan, keteladanan, dan penghayatan nilai. Karena 

itu, kurikulum pendidikan akhlak harus dirancang agar tidak berhenti pada 

level pengetahuan (knowing the good), melainkan menumbuhkan cinta 

terhadap kebaikan (loving the good) dan komitmen untuk melakukannya 

(doing the good).  

Dalam konteks madrasah, kurikulum akhlak berfungsi sebagai 

media integrasi antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai keislaman. Buku 

Integrasi Nilai-Nilai Islami dan Penguatan Pendidikan Karakter (Syahrul, 

2023) menjelaskan bahwa madrasah harus berperan sebagai lembaga 

moral yang menanamkan adab dan akhlak sebagai landasan seluruh 

kegiatan pendidikan. Kurikulum yang baik bukan hanya menyajikan 

pengetahuan tentang akhlak, tetapi menjadikan akhlak sebagai jiwa yang 

menjiwai seluruh proses pembelajaran dan budaya madrasah. 

Hakikat kurikulum pendidikan akhlak dalam Islam adalah 

membentuk manusia yang beradab, yakni individu yang mampu 

menyeimbangkan antara potensi intelektual dan moral, serta menjadikan 

ilmu sebagai jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt dan 

mengabdi kepada sesama. 

2. Prinsip integrasi nilai-nilai Islami dalam kurikulum madrasah 

Pendidikan Kurikulum akhlak di madrasah harus dibangun di atas 

prinsip-prinsip yang kuat secara teologis dan pedagogis. Syaefudin dan 

Nur (2020) dalam Kepemimpinan Pendidikan menjelaskan bahwa 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 79 

rancangan kurikulum Islami berlandaskan tiga asas utama: tauhid, 

keseimbangan (tawāzun), dan keadilan (‘adl)(Jahari & Rusdiana, 2020). 

Prinsip tauhid menegaskan bahwa seluruh aktivitas pendidikan 

adalah bentuk ibadah kepada Allah Swt. Kurikulum akhlak harus 

menanamkan kesadaran spiritual bahwa belajar bukan sekadar kegiatan 

intelektual, melainkan upaya mendekatkan diri kepada Sang Pencipta. 

Dengan begitu, nilai ketuhanan tidak hanya muncul dalam mata pelajaran 

agama, tetapi diintegrasikan ke dalam seluruh bidang studi seperti 

kejujuran dalam ekonomi, keindahan dalam seni, dan keadilan dalam 

sosial. 

Prinsip keseimbangan menekankan pentingnya pengembangan 

seluruh potensi manusia secara harmonis spiritual, intelektual, emosional, 

dan sosial. Pendidikan yang hanya mengasah kecerdasan kognitif tanpa 

memperhatikan pembentukan moral akan menghasilkan individu yang 

pintar tetapi kehilangan arah etis. Kurikulum akhlak harus mendorong 

keseimbangan antara pengetahuan dan pengamalan, antara teori dan 

pengalaman hidup nyata. 

Prinsip keadilan mengandung makna bahwa setiap siswa berhak 

memperoleh kesempatan berkembang sesuai fitrahnya. Prinsip ini 

mengandung nilai inklusivitas setiap peserta didik harus diperlakukan adil 

tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, atau intelektual. Dalam 

praktiknya, kurikulum akhlak harus mendorong partisipasi aktif siswa 

dalam kegiatan pembelajaran dan penanaman nilai, baik di dalam maupun 

di luar kelas. 

Buku Integrasi Nilai-Nilai Islami dan Penguatan Pendidikan 

Karakter menegaskan bahwa pendekatan tematik-integratif merupakan 

strategi efektif untuk menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam kurikulum 

madrasah(Mufida et al., 2020). Setiap tema pembelajaran dapat 

dihubungkan dengan nilai Islam tertentu, misalnya topik sains dikaitkan 

dengan keagungan ciptaan Allah, atau pelajaran ekonomi dihubungkan 

dengan nilai kejujuran dan tanggung jawab sosial. Dengan pendekatan ini, 

seluruh mata pelajaran berperan dalam pembentukan karakter, bukan 

hanya pelajaran agama. 



80 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

3. Kurikulum akhlak sebagai strategi pembentukan karakter 

Kurikulum akhlak tidak hanya berfungsi sebagai pedoman 

pembelajaran, tetapi juga sebagai strategi pembentukan karakter yang 

sistemik.(Nur, 2025) Emroni menjelaskan bahwa akhlak tidak dapat 

dibentuk hanya melalui pengajaran verbal, melainkan melalui pengalaman 

nyata, pembiasaan, dan keteladanan yang berulang. Pendidikan akhlak 

yang terencana dengan baik akan membantu siswa menginternalisasi nilai, 

mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari, dan menjadikannya 

sebagai bagian dari identitas diri. 

Dalam kurikulum madrasah, pembentukan karakter dapat 

diwujudkan melalui kegiatan intrakurikuler dan ekstrakurikuler yang 

berorientasi pada nilai. Contohnya, kegiatan rutin seperti doa bersama, 

tadarus Al-Qur’an sebelum belajar, serta kerja sama dalam proyek sosial 

keagamaan dapat menjadi wahana konkret pembinaan akhlak. Program-

program seperti ini menanamkan kebiasaan baik sekaligus menumbuhkan 

rasa tanggung jawab sosial di kalangan siswa. 

Dalam pandangan Syaefudin dan Nur, keberhasilan kurikulum 

akhlak sangat bergantung pada komitmen moral seluruh warga 

madrasah(Jahari & Rusdiana, 2020). Kepala madrasah berperan sebagai 

moral leader yang menciptakan iklim sekolah bernilai Islami, sedangkan 

guru bertindak sebagai role model bagi para siswa. Tanpa teladan nyata 

dari pemimpin dan pendidik, nilai-nilai akhlak hanya akan berhenti pada 

tataran teori. 

Kurikulum akhlak harus memuat nilai-nilai universal seperti 

amanah, kejujuran, disiplin, empati, dan tanggung jawab. Nilai-nilai 

tersebut tidak diajarkan melalui hafalan, melainkan melalui refleksi, 

dialog, dan kegiatan nyata yang menuntut siswa untuk berperilaku etis. 

Melalui pendekatan ini, pendidikan akhlak dapat melahirkan generasi yang 

tidak hanya berilmu tinggi, tetapi juga memiliki sensitivitas moral dan 

sosial yang kuat. 

Salah satu ciri khas pendidikan madrasah adalah kemampuannya 

mengintegrasikan nilai-nilai Islami ke dalam seluruh kegiatan 

pembelajaran. Integrasi nilai Islami harus meliputi tiga aspek utama: 

spiritual, moral, dan sosial.  

  



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 81 

a. Integrasi spiritual berarti menanamkan kesadaran tauhid dalam setiap 

bidang ilmu. Ilmu pengetahuan harus dipahami sebagai tanda-tanda 

kekuasaan Allah yang mengantarkan manusia pada keimanan, bukan 

sekadar alat eksploitasi duniawi. 

b. Integrasi moral berarti menjadikan nilai-nilai Islam sebagai pedoman 

etika dalam berpikir, bersikap, dan berinteraksi. 

c. Integrasi sosial berarti menghubungkan ajaran Islam dengan realitas 

masyarakat agar siswa mampu berkontribusi positif secara sosial.  

Melalui ketiga dimensi ini, madrasah dapat melahirkan lulusan yang 

unggul dalam ilmu pengetahuan sekaligus kokoh dalam nilai-nilai moral. 

Pendekatan integratif juga diperkuat dengan konsep curriculum 

infusion, yaitu penyisipan nilai-nilai Islam dalam setiap mata pelajaran 

tanpa harus menambah beban kurikulum. Misalnya, pelajaran matematika 

dapat dikaitkan dengan konsep keadilan dan keseimbangan, sementara 

pelajaran sejarah dapat mengangkat keteladanan Rasulullah dan para 

sahabat. 

Selain itu, terdapat pula hidden curriculum atau kurikulum 

tersembunyi nilai-nilai yang diajarkan melalui budaya sekolah, gaya 

kepemimpinan, dan interaksi sosial di madrasah. Menurut Emroni, hidden 

curriculum merupakan faktor yang sangat berpengaruh karena siswa 

belajar banyak dari keteladanan nyata dibandingkan sekadar teori. Oleh 

karena itu, budaya madrasah yang religius dan beradab merupakan wujud 

paling efektif dari kurikulum akhlak yang hidup. 

4. Tantangan dan inovasi kurikulum akhlak di era modern 

Perubahan sosial dan perkembangan teknologi digital telah 

membawa tantangan baru bagi pendidikan Islam, khususnya dalam bidang 

pembinaan akhlak. Peserta didik madrasah kini hidup di tengah arus 

informasi yang serba cepat, di mana nilai-nilai moral sering kali tergerus 

oleh budaya instan dan materialisme. Dalam kondisi ini, kurikulum 

pendidikan akhlak harus berinovasi agar tetap relevan dan mampu 

menjawab tantangan zaman. 

Emroni menegaskan bahwa inovasi dalam pendidikan akhlak bukan 

berarti mengganti nilai-nilai dasar Islam, melainkan menyesuaikan 

pendekatan dan metode pembelajaran agar lebih kontekstual dengan dunia 



82 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

modern. Pembelajaran akhlak di era digital dapat memanfaatkan teknologi 

sebagai media penguatan nilai, bukan ancaman moral. Misalnya, 

penggunaan platform digital seperti video edukatif, simulasi etika sosial, 

atau aplikasi e-learning berbasis karakter dapat membantu guru madrasah 

menyampaikan nilai dengan cara yang menarik dan dekat dengan dunia 

siswa. 

Selain inovasi media, aspek kurikulum juga perlu diperbarui agar 

mampu mengintegrasikan digital literacy dengan nilai akhlak. Syahrul 

menyarankan model akhlak digital, konsep pendidikan karakter yang 

mengajarkan tanggung jawab dan etika dalam penggunaan teknologi. 

Melalui kurikulum ini, siswa tidak hanya diajarkan cara menggunakan 

internet secara produktif, tetapi juga bagaimana menjaga kejujuran, 

menghormati privasi orang lain, dan menghindari perilaku negatif di ruang 

digital seperti cyberbullying atau penyebaran hoaks. 

Syaefudin dan Nur (2020) menambahkan bahwa inovasi kurikulum 

akhlak perlu berorientasi pada lifelong learning, yakni menanamkan nilai 

moral yang mampu bertahan sepanjang kehidupan seseorang. Nilai-nilai 

seperti kejujuran, tanggung jawab, dan empati harus ditanamkan dalam 

konteks sosial yang terus berubah. Dengan demikian, madrasah tidak 

hanya mencetak generasi yang taat secara ritual, tetapi juga tangguh secara 

moral menghadapi era digital. 

Meski memiliki visi luhur, implementasi kurikulum akhlak di 

madrasah menghadapi berbagai kendala praktis. Tantangan tersebut tidak 

hanya berasal dari faktor internal lembaga pendidikan, tetapi juga dari 

pengaruh eksternal seperti globalisasi, media sosial, dan perubahan sosial 

budaya. 

Tantangan secara internal, madrasah masih memiliki kurikulum 

yang bersifat normatif dan belum menekankan aspek aplikatif nilai-nilai 

akhlak. Banyaknya guru yang memahami pendidikan akhlak sebatas 

penyampaian teori moral tanpa strategi pembiasaan dan refleksi nilai. 

Selain itu, keterbatasan sarana, sumber belajar, dan kompetensi guru dalam 

mengelola pembelajaran berbasis karakter turut menjadi hambatan 

signifikan. Secara eksternal yaitu adanya tantangan globalisasi informasi 

telah menciptakan cultural shock di kalangan remaja. Akses yang luas 

terhadap media sosial dan budaya populer sering kali menumbuhkan nilai-

nilai baru yang bertentangan dengan ajaran Islam, seperti hedonisme, 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 83 

individualisme, dan relativisme moral. Dalam situasi ini, kurikulum akhlak 

di madrasah harus memainkan peran ganda: melindungi peserta didik dari 

pengaruh negatif sekaligus membekali mereka dengan kemampuan kritis 

untuk memilah informasi secara etis. 

Untuk mengatasi tantangan tersebut, Syahrul menyarankan 

penerapan curriculum-based character reinforcement, yaitu penguatan 

karakter yang terintegrasi dalam seluruh komponen kurikulum mulai dari 

perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Guru harus dilatih untuk tidak 

hanya menjadi pengajar, tetapi juga moral facilitator yang mampu 

mengaitkan setiap materi dengan nilai-nilai Islam. 

Selain itu, dukungan keluarga dan masyarakat sangat menentukan 

efektivitas kurikulum akhlak. Pendidikan moral tidak akan berhasil jika 

hanya dilakukan di sekolah, sementara lingkungan keluarga tidak 

menanamkan nilai yang sama. Oleh karena itu, madrasah perlu menjalin 

kemitraan dengan orang tua melalui program pembinaan karakter keluarga, 

pelatihan parenting Islami, dan forum diskusi nilai.  

Syaefudin dan Nur menegaskan bahwa kepemimpinan kepala 

madrasah menjadi kunci sukses implementasi kurikulum akhlak. Kepala 

madrasah yang visioner dan religius dapat menciptakan budaya organisasi 

yang mendukung nilai-nilai moral melalui keteladanan, komunikasi 

persuasif, dan sistem penghargaan berbasis etika. Lingkungan madrasah 

yang kondusif akan memperkuat internalisasi nilai pada diri siswa. 

Keberhasilan kurikulum akhlak tidak cukup hanya pada tahap 

perencanaan, tetapi juga harus diwujudkan melalui strategi implementasi 

yang sistematis. Berdasarkan hasil riset dan kajian pustaka dari berbagai 

jurnal pendidikan Islam, terdapat tiga strategi utama untuk memperkuat 

kurikulum akhlak di madrasah: 

a. Pengembangan Kurikulum Berbasis Nilai 

Pentingnya menekankan pendekatan value based curriculum, di 

mana setiap mata pelajaran mengandung dimensi moral yang jelas dan 

terukur. Guru harus mampu mengidentifikasi nilai-nilai utama dari setiap 

topik pelajaran dan mengaitkannya dengan kehidupan sehari-hari siswa. 

Dengan demikian, siswa tidak hanya memahami isi pelajaran, tetapi juga 

mampu mengambil hikmah moral darinya. 

  



84 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

b. Pendekatan Partisipatif dan Keteladanan. 

Kurikulum akhlak akan efektif jika guru dan kepala madrasah 

menjadi teladan moral. Keteladanan merupakan metode pembelajaran 

yang paling kuat karena nilai-nilai akhlak ditularkan melalui perilaku 

nyata, bukan sekadar teori. Selain itu, keterlibatan siswa dalam kegiatan 

sosial dan keagamaan seperti bakti sosial, kerja sama lintas kelas, atau 

kegiatan service learning dapat menjadi sarana konkret internalisasi nilai. 

c. Evaluasi Berbasis Akhlak (Moral Assessment) 

Evaluasi dalam pendidikan akhlak harus lebih dari sekadar penilaian 

akademik. Syahrul mengusulkan adanya sistem penilaian moral yang 

menilai sikap, tanggung jawab, dan kejujuran siswa dalam keseharian. 

Penilaian semacam ini dapat berbentuk observasi perilaku, refleksi diri, 

portofolio nilai, atau laporan kepribadian dari guru. Dengan evaluasi 

berbasis akhlak, pendidikan di madrasah akan berorientasi pada 

pembentukan kepribadian, bukan sekadar pencapaian nilai ujian. 

Kurikulum pendidikan akhlak bukan hanya bagian teknis dari sistem 

pendidikan Islam, tetapi juga memiliki dimensi filosofis yang mendalam. 

Dalam kerangka peradaban Islam, pendidikan akhlak berfungsi sebagai 

moral compass yang menuntun arah perkembangan ilmu dan masyarakat. 

Hilangnya dimensi moral dalam kurikulum modern menyebabkan lahirnya 

krisis kemanusiaan kemajuan ilmu pengetahuan tidak diimbangi dengan 

kebijaksanaan moral. Oleh karena itu, kurikulum akhlak di madrasah 

memiliki misi ganda yaitu membentuk individu beriman sekaligus 

membangun masyarakat beradab. Akhlak merupakan manifestasi 

keimanan. Pendidikan akhlak yang berhasil akan melahirkan pribadi yang 

memiliki integritas moral, disiplin spiritual, dan kepedulian sosial. Hal ini 

selaras dengan konsep akhlakul karimah yang menjadi tujuan utama 

pendidikan Islam. Kurikulum madrasah yang menanamkan nilai-nilai ini 

akan berkontribusi langsung pada pembangunan bangsa yang bermartabat 

dan berkeadilan. 

Dalam konteks globalisasi, kurikulum akhlak juga berperan sebagai 

filter nilai. Madrasah diharapkan mampu menanamkan identitas Islam 

yang kuat tanpa menutup diri dari kemajuan ilmu pengetahuan. Sikap 

terbuka terhadap modernitas harus diimbangi dengan keteguhan prinsip 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 85 

moral agar siswa mampu berinteraksi dengan dunia global tanpa 

kehilangan jati diri. 

Dengan demikian, kurikulum akhlak di madrasah bukan hanya alat 

pendidikan, melainkan sarana peradaban. Ia membentuk manusia yang 

sadar diri, berorientasi spiritual, dan berkontribusi terhadap masyarakat. 

Implementasinya menuntut kerja kolektif antara guru, kepala madrasah, 

keluarga, dan masyarakat untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam. 

B. Metode dan Strategi Penanaman Akhlak di 
Madrasah 

1. Makna Strategis Penanaman Akhlak di Madrasah 

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki tanggung 

jawab besar dalam membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia. Dalam konteks modern yang penuh tantangan moral, 

penanaman akhlak di madrasah menjadi bukan hanya bagian dari 

kurikulum, tetapi juga jantung dari seluruh aktivitas pendidikan. 

Penanaman akhlak bukan sekadar mengajarkan siswa untuk mengenal 

nilai-nilai baik, melainkan membimbing mereka agar nilai tersebut 

tertanam dalam hati, dihayati, dan diamalkan dalam kehidupan nyata. 

Penanaman akhlak adalah proses pembiasaan dan internalisasi nilai 

moral melalui pengalaman konkret, bukan sekadar hafalan atau ceramah. 

Dengan demikian, strategi pendidikan akhlak di madrasah harus mampu 

menyentuh dimensi afektif dan psikomotorik siswa, selain aspek 

kognitifnya. Dalam istilah pedagogis Islam, pendidikan akhlak harus 

menjadi proses tazkiyah (penyucian diri) dan ta’dīb (pembentukan adab). 

Madrasah memiliki potensi unik dibandingkan sekolah umum, 

karena di dalamnya nilai-nilai Islam dapat diintegrasikan ke seluruh aspek 

pembelajaran. Oleh karena itu, metode penanaman akhlak di madrasah 

harus bersifat integral menggabungkan pendekatan keagamaan, sosial, dan 

pedagogis secara harmonis. 



86 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

2. Pendekatan Umum dalam Penanaman Akhlak 

Dalam konteks pendidikan Islam, terdapat berbagai pendekatan 

yang dapat digunakan untuk menanamkan nilai akhlak kepada peserta 

didik. Beberapa pendekatan yang sering digunakan di madrasah antara lain 

pendekatan keteladanan, pembiasaan, nasehat, dan refleksi nilai. 

a. Pendekatan Keteladanan (Uswah Hasanah) 

Keteladanan merupakan metode paling fundamental dalam pendidikan 

akhlak disebut juga living curriculum, yaitu kurikulum yang hidup 

melalui perilaku pendidik. Guru dan kepala madrasah menjadi cermin 

nilai moral bagi peserta didik, karena perilaku mereka lebih membekas 

daripada nasihat verbal. 

Keteladanan tidak hanya bersifat personal, tetapi juga kelembagaan. 

Lingkungan madrasah harus mencerminkan budaya kerja dan interaksi 

yang mencerminkan nilai-nilai Islam, seperti kedisiplinan, kejujuran, 

tanggung jawab, dan saling menghormati. Dalam hal ini, kepala 

madrasah memegang peran sentral untuk memastikan bahwa setiap 

kebijakan, tata tertib, dan kegiatan sekolah selaras dengan semangat 

akhlakul karimah. 

b. Pendekatan Pembiasaan (Habituation Approach) 

Akhlak tidak dapat dibentuk secara instan. Nilai moral baru tertanam 

kuat bila dibiasakan dalam perilaku sehari-hari. Melalui pembiasaan, 

siswa diajak untuk menjalankan perbuatan baik secara berulang 

sehingga menjadi karakter. Contohnya, program tadarus Al-Qur’an 

sebelum belajar, kegiatan salat berjamaah, dan kebiasaan 

mengucapkan salam serta menjaga kebersihan madrasah. 

Pembiasaan yang efektif harus konsisten dan didukung oleh 

lingkungan yang kondusif. Guru berperan sebagai pengingat, 

sedangkan teman sebaya berfungsi sebagai penguat perilaku positif. 

Pembiasaan juga perlu dilengkapi dengan refleksi nilai, agar siswa 

memahami makna moral dari kebiasaan yang dilakukan. 

c. Pendekatan Nasehat dan Dialog Nilai (Mau‘izhah wa Hiwar Qiyami) 

Metode nasehat merupakan tradisi pendidikan yang kuat dalam Islam. 

Syahrul (2023) menekankan bahwa nasihat yang efektif harus 

disampaikan dengan kelembutan hati, ketulusan, dan berdasarkan 

kasih sayang. Guru yang menasehati bukan sebagai otoritas, tetapi 

sebagai pendamping spiritual. Selain nasehat, metode dialog nilai juga 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 87 

penting. Melalui diskusi dan studi kasus, siswa diajak untuk berpikir 

kritis dan menilai situasi moral berdasarkan prinsip Islam. Pendekatan 

ini menumbuhkan kesadaran etis yang reflektif, sehingga siswa 

mampu membuat keputusan moral secara mandiri. 

d. Pendekatan Kontekstual dan Sosial 

Madrasah dapat menghubungkan pendidikan akhlak dengan konteks 

kehidupan nyata. Melalui kegiatan proyek sosial seperti bakti 

masyarakat, kampanye kebersihan, atau program solidaritas, siswa 

mempraktikkan nilai empati dan tanggung jawab sosial. Pendekatan 

kontekstual ini memperluas pendidikan akhlak dari ruang kelas ke 

kehidupan masyarakat, sejalan dengan konsep rahmatan lil ‘alamin. 

3. Strategi Pembelajaran Akhlak di Madrasah 

Strategi pembelajaran merupakan cara praktis untuk menerapkan 

pendekatan-pendekatan di atas dalam kegiatan belajar mengajar. Strategi 

penanaman akhlak yang efektif di madrasah biasanya mencakup empat 

tahap: internalisasi nilai, penerapan perilaku, pembinaan melalui evaluasi, 

dan keteladanan guru. 

a. Internalisasi Nilai (Value Internalization) 

Tahap ini merupakan fondasi dalam pendidikan akhlak. Internalisasi 

nilai dilakukan melalui proses memahami, menghayati, dan merasakan 

pentingnya suatu nilai. Guru harus menciptakan suasana belajar yang 

mendorong siswa untuk merenungkan makna moral dalam setiap 

materi. Misalnya, dalam pelajaran sejarah Islam, guru tidak hanya 

menyampaikan fakta sejarah, tetapi juga menggali nilai keteladanan 

dari para tokoh. 

Proses internalisasi juga dapat dilakukan melalui cerita, drama, atau 

video inspiratif yang mengandung pesan moral. Pengalaman 

emosional yang kuat akan menumbuhkan empati dan kesadaran moral 

yang lebih dalam. 

b. Penerapan Perilaku (Value Practice) 

Setelah nilai dipahami, siswa perlu diberi kesempatan untuk 

mempraktikkannya. Guru dapat mengadakan kegiatan seperti student 

moral project, yaitu tugas proyek yang mendorong siswa menerapkan 

nilai tertentu dalam kehidupan nyata. Misalnya, program “Satu Hari 

Tanpa Dusta” atau “Gerakan Peduli Sesama.” 

Kegiatan ini berfungsi sebagai jembatan antara teori dan praktik, 



88 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

sehingga nilai akhlak tidak berhenti di ruang kelas. Guru berperan 

sebagai pembimbing yang memberikan umpan balik dan penguatan 

positif atas perilaku baik siswa. 

c. Pembinaan dan Evaluasi Moral (Moral Coaching and Evaluation) 

Pembinaan moral memerlukan proses berkelanjutan. Evaluasi tidak 

dilakukan dengan angka, tetapi melalui observasi dan refleksi. Guru 

dapat menilai kejujuran, tanggung jawab, dan empati siswa 

berdasarkan perilaku sehari-hari di madrasah. Bentuk evaluasi moral 

bisa berupa jurnal harian siswa, penilaian antar teman, atau portofolio 

karakter. Hal ini membantu siswa menyadari perkembangan dirinya 

dan menginternalisasi nilai dengan kesadaran pribadi, bukan karena 

tekanan eksternal. 

d. Keteladanan Guru dan Kepala Madrasah 

Dalam sistem pendidikan Islam, guru bukan hanya mu‘allim (pengajar 

ilmu), tetapi juga muaddib (pendidik adab). Syaefudin dan Nur 

menekankan bahwa perilaku guru dan kepala madrasah menjadi 

contoh langsung bagi siswa dalam meneladani nilai-nilai Islam. 

Kepala madrasah yang disiplin, jujur, dan peduli pada siswa 

menciptakan atmosfer moral yang kuat di lingkungan sekolah. 

Keteladanan ini juga harus melembaga dalam bentuk kebijakan 

pendidikan, seperti tata tertib berbasis nilai dan sistem penghargaan 

moral. Dengan demikian, madrasah menjadi komunitas belajar yang 

menumbuhkan nilai-nilai kebaikan secara kolektif. 

4. Metode Inovatif dalam Pendidikan Akhlak Modern 

Perkembangan zaman menuntut inovasi dalam metode penanaman 

akhlak. Emroni dan Syahrul sepakat bahwa guru madrasah perlu kreatif 

dalam menggunakan pendekatan modern tanpa kehilangan nilai-nilai 

keislaman. 

Beberapa metode inovatif yang relevan di era digital antara lain: 

a. Metode Storytelling Interaktif. 

Cerita merupakan sarana yang efektif untuk menanamkan nilai moral. 

Dengan dukungan teknologi digital, guru dapat menggunakan film 

pendek atau animasi islami sebagai media pengajaran. Cerita yang 

menyentuh hati mampu menanamkan nilai lebih dalam daripada 

ceramah. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 89 

b. Metode Service Learning. 

Metode ini menggabungkan pembelajaran dan pelayanan sosial. Siswa 

dilibatkan dalam kegiatan nyata yang memberi manfaat bagi 

masyarakat, seperti pengumpulan donasi, pengajaran anak yatim, atau 

program lingkungan. Dari pengalaman tersebut, mereka belajar nilai 

empati, tanggung jawab, dan solidaritas. 

c. Metode Reflektif dan Jurnal Nilai. 

Guru dapat mengajak siswa menulis jurnal pribadi tentang pengalaman 

moral mereka setiap minggu. Kegiatan ini melatih kejujuran batin dan 

introspeksi diri. Hasil refleksi kemudian dapat didiskusikan untuk 

memperkuat kesadaran moral bersama. 

d. Metode Kolaboratif dan Peer Teaching. 

Dalam metode ini, siswa belajar dalam kelompok untuk 

menyelesaikan masalah moral tertentu. Diskusi kelompok 

menumbuhkan kemampuan berpikir etis dan saling menghargai 

pendapat. Guru bertindak sebagai fasilitator yang membimbing arah 

diskusi agar tetap dalam bingkai nilai Islam. 

5. Integrasi Metode Akhlak dalam Budaya Madrasah 

Penanaman akhlak di madrasah tidak akan berhasil jika hanya 

terbatas pada ruang kelas atau kegiatan formal. Akhlak harus 

diintegrasikan dalam seluruh aspek kehidupan madrasah, termasuk budaya 

organisasi, interaksi sosial, dan kebijakan lembaga. Dengan demikian, 

madrasah tidak hanya berfungsi sebagai tempat belajar, tetapi juga sebagai 

lingkungan moral yang hidup di mana nilai-nilai Islam menjadi bagian dari 

keseharian seluruh warga sekolah. 

Penanaman akhlak yang efektif membutuhkan ekosistem 

pendidikan yang berlandaskan nilai. Kurikulum, kegiatan, dan kebijakan 

madrasah harus berorientasi pada pembentukan karakter. Misalnya, 

budaya saling menyapa, menghormati guru, dan menjaga kebersihan 

bukan sekadar aturan kedisiplinan, tetapi merupakan bentuk konkret 

pendidikan akhlak yang terinternalisasi. Budaya madrasah berbasis nilai 

dapat dibangun melalui tiga langkah strategis: internalisasi nilai, 

institusionalisasi praktik moral, dan inkulturasi kebiasaan positif. Pertama, 

internalisasi dilakukan dengan menanamkan kesadaran nilai kepada 

seluruh warga madrasah. Kedua, institusionalisasi berarti menerapkan nilai 



90 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

tersebut dalam peraturan dan kegiatan sekolah. Ketiga, inkulturasi adalah 

proses menjadikan nilai itu sebagai budaya bersama yang dijalankan tanpa 

paksaan. 

Dalam praktiknya, integrasi nilai dapat dilakukan melalui program 

harian seperti shalat dhuha berjamaah, pembiasaan dzikir pagi, gerakan 

literasi Qur’an, serta program sosial seperti Madrasah Peduli Lingkungan. 

Kegiatan-kegiatan tersebut menanamkan nilai disiplin, tanggung jawab, 

dan kepedulian sosial melalui pengalaman langsung. 

Lingkungan madrasah yang kondusif juga berperan penting. Kepala 

madrasah harus menciptakan suasana yang menumbuhkan rasa aman, 

kebersamaan, dan saling menghormati. Ketika siswa merasa dihargai, 

mereka lebih mudah menerima nilai-nilai moral yang diajarkan. 

Sebaliknya, lingkungan yang keras dan otoriter justru menumbuhkan sikap 

penolakan terhadap pendidikan nilai.  

6. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam Manajemen Nilai 

Guru dan kepala madrasah memiliki posisi strategis sebagai “agen 

moral” dalam sistem pendidikan Islam. Mereka bukan sekadar pelaksana 

kurikulum, melainkan pembentuk budaya nilai. Dalam Kepemimpinan 

Pendidikan ditegaskan bahwa efektivitas penanaman akhlak sangat 

bergantung pada sejauh mana pemimpin lembaga dan guru mampu 

menampilkan keteladanan dalam keseharian.  

a. Guru sebagai Teladan dan Fasilitator Nilai 

Guru di madrasah idealnya menjadi sosok yang menampilkan nilai 

akhlak dalam ucapan, tindakan, dan keputusan. Guru sebagai “cermin 

moral” perilakunya akan menjadi standar etika bagi siswa. Ketika guru 

bersikap disiplin, sabar, dan adil, nilai-nilai itu secara tidak langsung ditiru 

oleh siswa. 

Selain keteladanan, guru juga berfungsi sebagai fasilitator nilai. Ia 

membantu siswa memahami makna moral dari setiap tindakan. Dalam 

proses pembelajaran, guru dapat menggunakan pendekatan reflektif, 

mengajak siswa menilai tindakan mereka, serta berdialog tentang dilema 

etis. Melalui pendekatan ini, siswa belajar berpikir kritis sekaligus 

berperilaku etis. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 91 

Guru juga berperan sebagai penguat karakter melalui positive 

reinforcement. Sikap siswa yang baik perlu dihargai, bukan hanya secara 

simbolik tetapi dengan umpan balik moral, misalnya dengan pujian yang 

menekankan nilai: “Kamu sudah menunjukkan amanah,” atau 

“Tindakanmu mencerminkan kasih sayang.”  

b. Kepala Madrasah sebagai Pemimpin Moral dan Budaya 

Kepala madrasah merupakan figur sentral dalam menciptakan iklim 

moral lembaga. Konsep value-based leadership kepemimpinan yang 

menekankan visi moral, keteladanan, dan pembinaan nilai di seluruh lini 

organisasi(Jahari & Rusdiana, 2020). 

Kepala madrasah tidak hanya bertugas mengatur administrasi, tetapi 

juga menumbuhkan budaya organisasi yang berlandaskan akhlak. Ia harus 

mampu mengintegrasikan nilai Islam dalam setiap kebijakan, seperti 

sistem evaluasi, tata tertib, hingga penghargaan guru dan siswa.  

Selain itu, kepala madrasah berperan sebagai inspirator spiritual. Ia 

menjadi penggerak semangat religius di lingkungan sekolah, menjaga 

kemurnian niat seluruh warga madrasah agar bekerja karena Allah Swt, 

bukan sekadar formalitas. Kepemimpinan seperti ini akan menciptakan 

komunitas pendidikan yang hidup dengan nilai, bukan sekadar beroperasi 

secara administratif. 

7. peran lingkungan sosial dan keluarga dalam Penanaman Akhlak 

Pendidikan akhlak tidak akan berhasil tanpa dukungan lingkungan 

sosial dan keluarga. Madrasah hanyalah satu komponen dari sistem 

pendidikan moral yang lebih luas. Keluarga adalah lingkungan pendidikan 

pertama dan utama bagi anak, sementara masyarakat menjadi ruang 

penguatan nilai. Keberhasilan pendidikan akhlak di madrasah sangat 

dipengaruhi oleh kesinambungan nilai antara sekolah dan rumah. Jika 

siswa mendapat nilai moral yang kuat di madrasah tetapi tidak diperkuat 

di rumah, maka hasilnya tidak akan optimal. Oleh karena itu, madrasah 

perlu membangun komunikasi dan kerja sama yang intensif dengan orang 

tua melalui program parenting Islami, pertemuan wali santri, dan forum 

silaturahmi nilai.  

Lingkungan sosial yang positif juga menjadi pendukung utama. 

Emroni mencontohkan kegiatan kemasyarakatan seperti gotong royong, 



92 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

zakat, sedekah, dan kerja bakti sebagai sarana internalisasi nilai sosial dan 

spiritual. Dengan melibatkan siswa dalam kegiatan sosial, madrasah 

menanamkan akhlak kolektif yang memperkuat kepedulian dan rasa 

tanggung jawab. 

Madrasah juga dapat bekerja sama dengan masyarakat lokal, 

lembaga keagamaan, dan organisasi sosial dalam membentuk jaringan 

pendidikan karakter. Sinergi ini menciptakan sistem yang saling 

menopang, sehingga pendidikan akhlak tidak berhenti di tembok sekolah, 

tetapi menjadi gerakan moral yang berkelanjutan. 

8. Evaluasi dan Penguatan Berkelanjutan 

Evaluasi pendidikan akhlak bukan hanya menilai hasil akhir, 

menyebut pentingnya continuous character assessment penilaian karakter 

yang dilakukan secara berkala dan menyeluruh. Evaluasi ini menilai 

dimensi sikap, kebiasaan, tanggung jawab, dan kedisiplinan melalui 

observasi langsung maupun catatan reflektif guru. 

Tiga model evaluasi karakter di madrasah: 

1. Evaluasi formatif, untuk memantau perkembangan perilaku selama 

proses pembelajaran. 

2. Evaluasi sumatif, untuk menilai konsistensi perilaku baik dalam 

jangka panjang. 

3. Evaluasi reflektif, untuk mengajak siswa merenungkan perubahan 

moral dalam dirinya.  

Selain evaluasi, penguatan nilai harus dilakukan secara 

berkelanjutan. Guru dan kepala madrasah perlu mengadakan kegiatan 

character reinforcement, seperti penghargaan akhlak bulanan, lomba 

keteladanan siswa, atau student character journal. Kegiatan ini berfungsi 

untuk menjaga motivasi moral siswa dan memperkuat budaya akhlak 

madrasah. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 93 

C. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam 
Pendidikan Akhlak 

1. Dimensi Kepemimpinan Moral dalam Pendidikan Islam 

Dalam pandangan Islam, pendidikan tidak hanya bertujuan untuk 

mencerdaskan akal, tetapi juga untuk membentuk kepribadian yang 

berakhlak mulia. Madrasah, sebagai lembaga pendidikan bercirikan Islam, 

memiliki tanggung jawab yang tidak hanya administratif, tetapi juga moral. 

Oleh karena itu, peran guru dan kepala madrasah menjadi sangat strategis 

sebagai ujung tombak dalam menghidupkan nilai-nilai akhlak dalam setiap 

aspek kegiatan pendidikan. 

Guru dan kepala madrasah bukan sekadar pengelola proses belajar-

mengajar, melainkan pemimpin moral (moral leaders) yang harus 

menunjukkan integritas, keteladanan, dan keikhlasan dalam mendidik. 

Pendidikan akhlak tidak akan memiliki makna jika pendidik sendiri gagal 

menjadi contoh dalam perilaku dan spiritualitas. Dalam konteks ini, guru 

dan kepala madrasah bertindak sebagai penggerak nilai bukan hanya 

pengajar, melainkan pembimbing moral yang menuntun siswa menuju 

insan beradab (insan kamil).  

Pendidikan Islam sejati terwujud ketika lembaga pendidikan 

menjadi pusat pembudayaan nilai. Maka dari itu, guru dan kepala 

madrasah tidak boleh hanya mengajar akhlak sebagai teori, tetapi 

menjadikannya napas dari seluruh kegiatan madrasah. Tanpa keteladanan 

moral di antara para pendidik, seluruh program kurikulum akhlak akan 

kehilangan ruhnya. 

2. Peran Guru sebagai Pendidik Akhlak 

Peran guru dalam pendidikan akhlak menempati posisi paling 

fundamental. Guru bukan hanya penyampai ilmu (mu‘allim), tetapi juga 

pembina spiritual (murabbi) dan pengarah adab (muaddib). Dalam sejarah 

pendidikan Islam, keberhasilan pembentukan karakter generasi Muslim 

tidak pernah lepas dari keteladanan guru yang mengajarkan dengan hati, 

bukan sekadar dengan metode. 

a. Guru sebagai Teladan Moral (Uswah Hasanah) 

Keteladanan adalah metode pendidikan yang paling efektif dalam 

menanamkan akhlak. Emroni (2023) menegaskan bahwa “perilaku 



94 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

guru merupakan kurikulum hidup” siswa belajar lebih banyak dari 

sikap dan tutur kata guru dibandingkan dari buku teks. Guru yang jujur, 

sabar, dan disiplin secara tidak langsung menanamkan nilai-nilai 

tersebut dalam diri peserta didik. 

Di madrasah, guru menjadi contoh dalam hal spiritualitas, 

kedisiplinan, tanggung jawab, dan interaksi sosial. Ketika guru 

menegur dengan lemah lembut, memberi contoh salat tepat waktu, atau 

memperlakukan siswa dengan adil, maka nilai-nilai Islam menjadi 

konkret dan dapat dirasakan. Sebaliknya, guru yang bersikap keras, 

tidak konsisten, atau berkata kasar akan meruntuhkan kredibilitas 

moral pendidikan akhlak. 

b. Guru sebagai Fasilitator Nilai (Moral Facilitator) 

Selain menjadi teladan, guru juga berperan sebagai fasilitator nilai. Ia 

membantu siswa memahami dan menginternalisasi nilai-nilai akhlak 

melalui pembelajaran reflektif. Guru tidak sekadar menyampaikan 

materi moral, tetapi membimbing siswa merenungkan makna di balik 

tindakan baik. Metode seperti diskusi etis, studi kasus, dan 

pembelajaran kontekstual dapat digunakan untuk menumbuhkan 

kesadaran moral yang kritis. 

Syahrul mencontohkan model dialog nilai yang diterapkan di beberapa 

madrasah modern, di mana siswa diajak membahas dilema moral 

berdasarkan prinsip Islam.(Mufida et al., 2020) Misalnya, bagaimana 

bersikap jujur dalam ujian, atau bagaimana menanggapi teman yang 

berbuat salah. Kegiatan ini membuat siswa memahami bahwa akhlak 

bukan sekadar aturan, tetapi proses berpikir dan memilih yang baik 

secara sadar. 

c. Guru sebagai Pembimbing Spiritual (Murabbi Ruhani) 

Dalam pendidikan akhlak, guru juga berfungsi sebagai pembimbing 

ruhani yang menuntun peserta didik untuk mendekatkan diri kepada 

Allah Swt. Guru yang berperan sebagai murabbi ruhani tidak hanya 

mengajarkan ibadah, tetapi menumbuhkan kesadaran spiritual dalam 

hati siswa. Melalui pembiasaan dzikir, doa bersama, dan refleksi nilai, 

siswa belajar mengaitkan setiap tindakan dengan tanggung jawab 

moral kepada Allah. 

Emroni menegaskan bahwa pembinaan spiritual harus menjadi inti dari 

seluruh kegiatan pembelajaran akhlak, karena akhlak sejati tumbuh 

dari hati yang bersih dan kesadaran ilahiah. Dengan bimbingan 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 95 

spiritual, siswa tidak hanya tahu mana yang benar dan salah, tetapi juga 

mencintai kebenaran dan menjauhi keburukan karena dorongan iman. 

d. Guru sebagai Pengembang Lingkungan Moral 

Guru berperan penting dalam menciptakan iklim moral di kelas dan di 

lingkungan madrasah. Ia mengatur interaksi yang penuh hormat, 

menanamkan etika dalam komunikasi, dan memastikan bahwa setiap 

kegiatan pembelajaran mengandung dimensi nilai. Dengan demikian, 

ruang kelas menjadi miniatur masyarakat Islam, tempat siswa belajar 

etika sosial seperti menghargai pendapat, menolong sesama, dan 

berperilaku sopan. 

Guru yang berhasil membangun lingkungan moral akan menghasilkan 

siswa yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berempati. Inilah bentuk 

pendidikan akhlak yang sesungguhnya membentuk kebiasaan baik 

melalui contoh nyata dan suasana yang mendukung. 

3. Peran Kepala Madrasah dalam Pembinaan Akhlak 

Kepala madrasah merupakan figur kunci dalam menentukan arah 

moral lembaga. Ia bukan hanya manajer administratif, tetapi pemimpin 

spiritual yang bertanggung jawab atas kultur nilai di seluruh satuan 

pendidikan.  

a. Kepala Madrasah sebagai Pemimpin Moral (Moral Leader) 

Syaefudin dan Nur (2020) menjelaskan bahwa kepemimpinan 

madrasah yang berhasil adalah yang berlandaskan nilai. Kepala 

madrasah harus menjadi moral leader yang mampu menginspirasi 

guru dan siswa melalui keteladanan, bukan instruksi. Ia harus 

menunjukkan integritas, konsistensi, dan kesederhanaan dalam 

bertindak, sehingga setiap kebijakan lembaga memiliki dasar etis.  

Kepala madrasah berperan membangun sistem nilai yang terintegrasi 

ke dalam kebijakan, mulai dari visi misi sekolah, kurikulum, hingga 

sistem penghargaan. Misalnya, penghargaan kepada siswa bukan 

hanya berdasarkan prestasi akademik, tetapi juga keteladanan moral.  

b. Kepala Madrasah sebagai Penggerak Budaya Nilai 

Budaya madrasah yang kuat akan memperkuat pendidikan akhlak. 

Kepala madrasah bertugas menciptakan school value culture, yaitu 

budaya organisasi yang mencerminkan nilai-nilai Islam seperti 

kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang.  

Pembentukan budaya nilai dapat dilakukan melalui kegiatan 



96 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

keagamaan rutin, pembinaan karakter guru, dan pembiasaan kolektif 

seperti salat berjamaah dan program sosial. Kepala madrasah juga 

harus melibatkan seluruh elemen madrasah — guru, siswa, dan staf 

agar nilai-nilai moral menjadi bagian dari kebersamaan, bukan sekadar 

aturan dari atas. 

c. Kepala Madrasah sebagai Pembina dan Motivator Guru 

Kepemimpinan moral juga diwujudkan dalam pembinaan terhadap 

guru. Kepala madrasah harus menjadi motivator spiritual yang 

menginspirasi guru untuk mendidik dengan hati. Melalui pelatihan 

nilai, mentoring, dan dialog etis, kepala madrasah dapat memperkuat 

integritas moral para pendidik. 

Model value mentoring, yaitu pembinaan berkala bagi guru untuk 

mengembangkan kesadaran spiritual dan etika profesional. Dengan 

pembinaan ini, guru tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi 

juga stabil secara emosional dan religius. 

d. Kepala Madrasah sebagai Visioner dan Inovator Nilai 

Kepala madrasah yang visioner mampu menyesuaikan pendidikan 

akhlak dengan tantangan zaman tanpa menghilangkan prinsip Islam. 

Di era digital, ia perlu mendorong pemanfaatan teknologi sebagai 

sarana pembinaan nilai seperti platform pembelajaran karakter, jurnal 

refleksi daring, atau kampanye nilai melalui media sosial madrasah.  

Inovasi semacam ini tidak hanya membuat pendidikan akhlak lebih 

relevan, tetapi juga menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam dapat 

diaktualisasikan secara kreatif di tengah modernitas. 

4. Sinergi Guru dan Kepala Madrasah dalam Sistem Pendidikan 

Akhlak 

Pendidikan akhlak yang berhasil membutuhkan kolaborasi erat 

antara guru dan kepala madrasah. Guru menanamkan nilai melalui 

pembelajaran langsung, sementara kepala madrasah mengokohkan nilai 

melalui kebijakan dan budaya organisasi. Kedua peran ini saling 

melengkapi dan memperkuat. Pentingnya membangun moral partnership, 

yaitu kerja sama moral antara pemimpin dan pendidik. Komunikasi yang 

terbuka dan berbasis nilai akan menciptakan keharmonisan dan semangat 

kolektif dalam mengembangkan akhlak siswa. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 97 

Selain itu, sinergi juga dibangun melalui forum reflektif seperti 

halaqah akhlak bagi guru dan kepala madrasah. Forum ini berfungsi untuk 

mengevaluasi program moral, berbagi pengalaman, dan memperbarui 

komitmen spiritual. Dengan sinergi yang kuat, madrasah akan menjadi 

lembaga pembinaan karakter yang berkelanjutan. 

5. Tantangan dan Strategi Penguatan Peran Pendidik 

Dalam implementasinya, guru dan kepala madrasah menghadapi 

berbagai tantangan, baik internal maupun eksternal. 

a. Tantangan Internal 

• Beban administrasi yang berat sering kali mengurangi ruang guru 

untuk fokus pada pembinaan moral.  

• Kurangnya pelatihan khusus tentang pendidikan akhlak dan etika 

profesional. 

• Keterbatasan waktu dan fasilitas untuk kegiatan pembinaan 

spiritual. 

b. Tantangan Eksternal 

• Pengaruh budaya populer dan media sosial yang sering kali 

bertentangan dengan nilai Islam. 

• Krisis keteladanan publik di lingkungan masyarakat dan media. 

• Arus globalisasi yang menumbuhkan individualisme dan 

materialisme.  

c. Strategi Penguatan 

Untuk menjawab tantangan tersebut, beberapa strategi yang 

disarankan oleh Emroni dan Syahrul antara lain: 

• Pelatihan nilai (value training) bagi guru dan kepala madrasah 

secara rutin. 

• Pembentukan komunitas belajar akhlak antarpendidik (teacher 

learning community). 

• Kegiatan pembinaan ruhani seperti retreat spiritual, halaqah 

tarbawiyah, dan pembacaan kitab akhlak. 

• Integrasi evaluasi moral dalam sistem penilaian siswa dan guru. 

Dengan strategi ini, guru dan kepala madrasah dapat 

mempertahankan stamina moral di tengah perubahan zaman. 



98 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Guru dan kepala madrasah merupakan dua pilar utama dalam 

pendidikan akhlak di madrasah. Guru menanamkan nilai melalui 

keteladanan dan pembelajaran, sedangkan kepala madrasah meneguhkan 

nilai melalui kebijakan dan budaya.  

Keduanya harus memiliki visi yang sama: menjadikan madrasah 

bukan sekadar tempat belajar, tetapi komunitas moral yang hidup. Ketika 

guru mengajar dengan hati dan kepala madrasah memimpin. 

  



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 99 

 

 

 

BAB 6 

erkembangan zaman yang ditandai oleh globalisasi(Widianti, 

2022), revolusi teknologi, serta arus informasi yang sangat cepat 

telah membawa perubahan signifikan terhadap pola hidup, 

budaya, dan struktur sosial masyarakat muslim. Di satu sisi, globalisasi 

membuka akses terhadap pengetahuan luas dan memperluas jaringan 

interaksi lintas budaya; di sisi lain, gelombang nilai dan budaya asing yang 

masuk tanpa seleksi dapat membawa dampak negatif terhadap stabilitas 

moral dan identitas keislaman umat. Fenomena krisis moral termasuk 

lemahnya kejujuran, penurunan etika sosial, hilangnya rasa tanggung 

jawab, serta meningkatnya sikap konsumtif dan individualistis semakin 

nyata terjadi di kalangan generasi muda di banyak masyarakat muslim. 

Situasi ini menuntut upaya sistematis untuk mempertahankan dan 

menguatkan akhlak sebagai fondasi karakter dan kepemimpinan 

Islami(Khobir, 2009). 

Dalam pendidikan Islam, khususnya pendidikan akhlak mendapat 

tekanan ganda: harus mampu menjaga tradisi nilai Islami dan sekaligus 

relevan dengan dinamika zaman. Lembaga-lembaga pendidikan Islam 

seperti madrasah dan pesantren, serta pendidikan agama di sekolah umum, 

P 



100 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

menghadapi tantangan dalam menyusun kurikulum dan metode yang 

mampu menjawab kebutuhan zaman tanpa mengorbankan substansi moral 

dan spiritual. Banyak penelitian menunjukkan bahwa tanpa reformasi dan 

adaptasi, sistem pendidikan agama cenderung kalah bersaing dengan arus 

sekulerisasi, dan nilai-nilai akhlak mudah tergerus oleh efek globalisasi. 

Namun demikian, di tengah tantangan tersebut terdapat peluang 

besar. Pendidikan akhlak yang dikelola dengan baik memiliki potensi 

untuk membentuk generasi pemimpin Islami yang tidak hanya cakap 

dalam pengetahuan dan keterampilan, tetapi juga memiliki integritas 

moral, kepekaan sosial, dan komitmen terhadap nilai-nilai keadilan, 

amanah, dan maslahat umat. Dengan pendekatan holistik menggabungkan 

pendidikan agama, akhlak, intelektual, dan sosial. Sistem pendidikan Islam 

dapat menjadi benteng moral umat di era modern.  

Tantangan moral di era globalisasi sering kali berkaitan pula dengan 

krisis identitas dan kecenderungan individualisme. Globalisasi membawa 

kemudahan akses informasi dan gaya hidup yang heterogen; tanpa 

bimbingan nilai, individu khususnya kaum muda rentan kehilangan arah 

dan terjebak dalam kultur yang kontradiktif dengan prinsip Islam. Oleh 

karena itu, pendidikan akhlak di institusi Islam harus hadir tidak sekadar 

sebagai materi tambahan, melainkan sebagai landasan karakter dan 

identitas Muslim yang utuh.  

Pada saat yang sama, keberadaan madrasah dan lembaga pendidikan 

Islam lainnya menawarkan harapan. Madrasah, ketika dikelola dengan 

baik, dapat menjadi ruang pembentukan akhlak, spiritualitas, dan 

kepemimpinan Islami. Dengan memasukkan kurikulum yang memadukan 

pendidikan agama, moral, sosial, dan pengetahuan umum, madrasah 

berpeluang mencetak lulusan yang mampu bersaing secara global, namun 

tetap kokoh secara moral dan religius. Beberapa penelitian kontemporer 

menekankan strategi integrasi nilai-nilai Islami dengan ilmu pengetahuan 

modern sebagai bagian dari revitalisasi pendidikan Islam.  

Visi pendidikan akhlak di era modern ini tidak hanya tertuju pada 

pembentukan individu yang taat agama, tetapi juga pada pembentukan 

pemimpin masa depan pemimpin yang memiliki karakter mulia, beretika, 

dan mampu mengemban amanah. Kepemimpinan Islami sejati, 

berdasarkan tradisi para sahabat Nabi dan nilai-nilai Qur’ani menuntut 

integritas, keadilan, tanggung jawab, dan keteladanan. Pendidikan akhlak 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 101 

yang kuat dapat menjadi pondasi utama untuk melahirkan pemimpin 

demikian, yang tidak hanya menguasai pengetahuan, tetapi hidup dan 

bertindak sesuai nilai keislaman.  

Namun, transformasi pendidikan akhlak bukan tanpa rintangan. 

Tantangan mulai dari kurangnya kualitas tenaga pendidik, kurikulum yang 

terlalu kognitif dan kurang memadai dalam aspek karakter, keterbatasan 

fasilitas, hingga persepsi masyarakat terhadap relevansi madrasah di era 

modern semua itu perlu dihadapi dengan perencanaan strategis. Tanpa 

pembenahan struktural dan komitmen kolektif, upaya pendidikan akhlak 

dapat kehilangan efektivitasnya. Karena itu, diperlukan strategi yang 

sistematis dan komprehensif untuk menguatkan pendidikan akhlak di 

lembaga pendidikan Islam. Strategi ini harus mencakup pembaruan 

kurikulum, pelatihan guru, integrasi ilmu agama dan ilmu pengetahuan, 

penerapan metode pengajaran kontekstual, serta keterlibatan keluarga dan 

masyarakat. Dengan demikian, madrasah dan lembaga Islam lainnya dapat 

berfungsi sebagai pusat pembentukan karakter, moral, dan kepemimpinan 

tidak hanya untuk rumah tangga atau komunitas lokal, tetapi juga dalam 

skala nasional dan global.  

Urgensi bagi umat Islam untuk memperkuat pendidikan akhlak 

sebagai fondasi pembentukan generasi dan pemimpin masa depan. Di 

tengah tekanan arus globalisasi dan modernitas, pendidikan akhlak bukan 

sekadar pilihan, melainkan kebutuhan strategis untuk menjaga identitas, 

moralitas, dan kekokohan komunitas. Dalam bab-bab selanjutnya, tema ini 

akan diurai melalui tiga sub-bab: (A) Krisis Moral dan Tantangan 

Kepemimpinan di Era Globalisasi; (B) Prospek Pendidikan Akhlak di 

Madrasah; dan (C) Strategi Penguatan Pendidikan Akhlak untuk Mencetak 

Pemimpin Islami dengan analisis mendalam dan rekomendasi berbasis 

literatur. 

A. Krisis Moral dan Tantangan Kepemimpinan di Era 
Globalisasi 

Gelombang globalisasi telah membawa transformasi besar dalam 

kehidupan umat manusia, tidak hanya pada aspek ekonomi dan teknologi, 

tetapi juga dalam pola pikir dan sistem nilai. Perubahan yang berlangsung 

begitu cepat ini menyebabkan terjadinya gesekan antara nilai-nilai lokal 



102 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

dengan budaya global yang masuk melalui berbagai saluran, terutama 

media digital. Akibatnya, masyarakat terutama generasi muda menghadapi 

tantangan besar dalam menjaga integritas moral di tengah derasnya arus 

modernitas. Krisis etika, menurunnya rasa tanggung jawab sosial, serta 

melemahnya komitmen terhadap nilai-nilai spiritual adalah sebagian dari 

gejala yang muncul seiring terbukanya akses informasi tanpa 

batas(Maesak et al., 2025).  

Dalam iklim sosial yang terus berubah ini, kepemimpinan yang 

berakar pada prinsip Islami menghadapi tantangan serius. Pemimpin tidak 

lagi cukup hanya memahami administrasi atau pengambilan keputusan 

teknis, tetapi juga harus memiliki kapasitas untuk menjaga arah moral 

masyarakat. Ketika akhlak publik mengalami kemunduran, para pemimpin 

berkewajiban menjadi teladan dan pengarah bagi lingkungan sosialnya. 

Kepemimpinan yang gagal menanamkan nilai kebaikan akan berakibat 

pada terciptanya sistem yang lemah dalam prinsip, meskipun kuat dalam 

struktur. 

Pendidikan menjadi pilar penting dalam menghadapi disrupsi nilai 

akibat globalisasi. Namun dalam praktiknya, lembaga pendidikan Islam 

kerap terkendala dalam merespons kebutuhan zaman. Kurikulum yang 

terlalu menekankan aspek kognitif sering kali kurang berhasil membentuk 

karakter peserta didik secara menyeluruh. Di sisi lain, pengaruh budaya 

populer yang menitikberatkan pada kebebasan dan kesenangan instan telah 

merusak orientasi moral banyak kalangan. Dalam konteks ini, pendidikan 

akhlak harus dirancang sebagai proses pembentukan pribadi yang utuh 

yang tidak hanya memahami nilai, tetapi juga menjadikannya pedoman 

dalam kehidupan.  

Selain itu, penetrasi budaya asing ke dalam kehidupan sehari-hari 

telah menciptakan standar nilai baru yang kerap bertentangan dengan etika 

Islam. Norma-norma yang dulunya dijunjung tinggi kini dianggap 

konservatif atau tidak relevan. Hal ini membuat sebagian kalangan muda 

mengalami disorientasi identitas dan kebingungan moral. Dalam suasana 

seperti ini, dibutuhkan pemimpin yang tidak hanya berwibawa secara 

struktural, tetapi juga mampu menunjukkan keutuhan pribadi dan 

konsistensi dalam mempraktikkan nilai-nilai keislaman(Putra, 2025). 

Akibat dari lemahnya pondasi moral ini terasa dalam berbagai aspek 

kehidupan publik. Fenomena seperti penyalahgunaan kekuasaan, 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 103 

lemahnya kejujuran dalam birokrasi, serta hilangnya kepekaan terhadap 

masalah sosial mencerminkan gagalnya banyak tokoh publik dalam 

menjunjung amanah yang melekat pada tanggung jawab kepemimpinan. 

Dalam pandangan Islam, seorang pemimpin tidak hanya bertugas 

mengatur, tetapi juga membimbing umat menuju kebaikan dan keadilan. 

Menghadapi kondisi tersebut, pendidikan moral tidak boleh 

dipandang sebagai pelengkap, melainkan sebagai inti dari pembangunan 

sumber daya manusia. Setiap institusi pendidikan, khususnya yang 

berbasis Islam, perlu mereformasi pendekatannya agar mampu mencetak 

generasi yang tangguh secara etika dan adaptif terhadap perubahan zaman. 

Pelibatan keluarga dan lingkungan masyarakat juga menjadi faktor 

penentu dalam keberhasilan pendidikan karakter yang 

komprehensif(Indriawati et al., 2025). 

Selain lembaga pendidikan, peran tokoh agama, komunitas dakwah, 

dan organisasi sosial berbasis nilai Islam juga sangat dibutuhkan untuk 

menanamkan kesadaran akan pentingnya hidup yang bermartabat. 

Pemberdayaan nilai-nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari harus 

dilakukan secara konsisten, baik melalui keteladanan maupun edukasi 

yang bersifat praktis dan kontekstual. Dengan demikian, resistensi 

terhadap pengaruh negatif globalisasi dapat dibangun dari bawah, bukan 

semata melalui kebijakan formal. 

Kepemimpinan Islami yang dirindukan dalam era ini adalah 

kepemimpinan yang berpijak pada nilai dan berorientasi pada keberkahan, 

bukan semata-mata keberhasilan material. Untuk mencapainya, diperlukan 

sistem pembinaan karakter sejak usia dini, yang menjadikan akhlak 

sebagai bagian tak terpisahkan dari seluruh proses pendidikan dan 

kepemimpinan. Tanpa itu, bangsa dan umat akan mudah kehilangan arah 

meskipun tampak kuat dalam hal fisik dan teknologi. 

Tantangan moral dalam era globalisasi adalah nyata dan kompleks. 

Solusinya tidak dapat dijawab dengan pendekatan parsial, tetapi menuntut 

kolaborasi antara pendidikan, kepemimpinan, keluarga, dan komunitas. 

Pendidikan akhlak menjadi harapan utama dalam membentuk pemimpin 

masa depan yang mampu berdiri teguh di atas nilai, bukan sekadar 

mengikuti arus. 



104 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

B. Prospek Pendidikan Akhlak di Madrasah 

Madrasah sebagai institusi pendidikan Islam memiliki potensi besar 

menjadi pusat pembentukan karakter dan akhlak bagi generasi muda 

muslim. Di tengah tantangan moral dan budaya global seperti yang telah 

dibahas sebelumnya, madrasah menawarkan ruang yang ideal untuk 

menanamkan nilai-nilai spiritual dan etika secara sistematis, konsisten, dan 

berkelanjutan. Perpaduan antara pembelajaran agama, praktik ibadah, dan 

pembiasaan moral dalam lingkungan madrasah bisa menghasilkan individu 

bukan sekadar cerdas kognitif, tetapi juga matang secara moral dan 

spiritual, menjadikannya harapan masa depan dalam kepemimpinan 

Islami.  

Studi terkini menunjukkan bahwa saat madrasah berhasil 

menerapkan pendidikan akhlak secara terintegrasi melalui kurikulum, 

pembiasaan sehari-hari, dan keteladanan guru, akan berdampak terhadap 

karakter siswa secara signifikan. Misalnya, penelitian terhadap lembaga 

madrasah menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai Islam seperti 

amanah, kejujuran, disiplin, dan tanggung jawab dapat membentuk 

perilaku positif: rasa hormat terhadap guru dan orang tua, kesadaran sosial, 

serta pemahaman moral dalam kehidupan sehari-hari. Berbagai aktivitas 

seperti pengajian, shalat berjamaah, dzikir, muhadarah, dan belajar 

integratif (agama dalam kehidupan) menjadi metode efektif untuk 

membendung pengaruh negatif luar maupun kecenderungan moral yang 

rapuh.  

Peluang pendidikan akhlak di madrasah makin terbuka seiring upaya 

adaptasi dengan perkembangan zaman. Banyak madrasah kini 

bertransformasi tidak hanya mengajarkan ilmu agama klasik, tetapi juga 

mengintegrasikan kurikulum umum dan nilai-nilai karakter, sehingga 

lulusannya siap menghadapi tantangan dunia modern tanpa kehilangan 

identitas dan moralitas. Transformasi ini memberi harapan bahwa 

madrasah bisa menjadi jembatan antara tradisi pendidikan Islam dan 

tuntutan kontemporer menghasilkan generasi bermoral, berilmu, dan 

relevan dengan dinamika global. 

Madrasah juga berpotensi memainkan peran sosial yang signifikan, 

tidak hanya mendidik individu, tetapi membentuk komunitas berkarakter, 

yang kemudian menjadi sumber pemimpin Islami yang berintegritas dan 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 105 

bertanggung jawab. Sebagai lembaga pendidikan yang menggabungkan 

aspek religius, akademik, dan karakter, madrasah dapat mendidik siswa 

yang tidak hanya unggul dalam prestasi intelektual, tetapi juga memiliki 

komitmen terhadap keadilan, kejujuran, dan kemaslahatan umat kualitas 

yang sangat dibutuhkan dalam kepemimpinan masa kini.  

Penelitian empiris menggarisbawahi urgensi peran guru, kepala 

madrasah, serta lingkungan sekolah sebagai teladan moral. Kepemimpinan 

dalam madrasah terutama oleh pendidik dan staf sangat mempengaruhi 

internalisasi nilai akhlak siswa. Apabila guru berperilaku sebagai teladan 

dan menerapkan nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari, maka 

pendidikan karakter bukan hanya teori di kelas, tetapi menjadi bagian dari 

budaya sekolah yang menjiwai(Ridho & Siahaan, 2025). Sebaliknya, 

keberhasilannya tidak otomatis. Tantangan seperti keterbatasan 

kompetensi guru dalam pendidikan karakter, kekurangan bahan ajar 

kontekstual, serta ketidakselarasan antara kurikulum agama dan kurikulum 

umum bisa menjadi batu sandungan terutama di madrasah yang belum 

bertransformasi atau kekurangan sumber daya. Oleh sebab itu, dibutuhkan 

komitmen kuat dari seluruh pemangku kepentingan guru, manajemen 

madrasah, orang tua, dan masyarakat untuk menjadikan pendidikan akhlak 

sebagai bagian integral dan berkelanjutan dari proses pendidikan. 

Dalam menghadapi tantangan globalisasi dan modernitas, madrasah 

perlu mengadaptasi metode pembelajaran agar relevan dengan 

perkembangan zaman: misalnya dengan mengombinasikan pendidikan 

agama, karakter, dan pengetahuan umum; memanfaatkan teknologi dan 

media modern; serta mengajarkan keterampilan hidup dan nilai sosial agar 

lulusan siap menghadapi dunia nyata. Pendekatan ini memungkinkan 

madrasah tetap menjaga jati diri Islam, sembari mempersiapkan peserta 

didik menghadapi tantangan kontemporer.  

Dengan demikian, prospek pendidikan akhlak di madrasah dapat 

dikatakan sangat potensial asalkan dilaksanakan dengan niat dan 

komitmen yang sungguh-sungguh, metode yang tepat, serta sinergi antara 

pendidikan formal, keluarga, dan masyarakat. Madrasah berpeluang 

menjadi fondasi bagi kebangkitan moral dan spiritual umat, serta ladang 

regenerasi pemimpin Islami yang tidak hanya kompeten, tetapi juga 

berintegritas dan peduli terhadap maslahat umat. 



106 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

C. Strategi Penguatan Pendidikan Akhlak untuk 
Mencetak Pemimpin Islami 

Upaya mencetak pemimpin Islami yang berakhlak mulia 

memerlukan strategi pendidikan akhlak yang sistematis, komprehensif, 

dan relevan dengan tantangan zaman. Berdasarkan tradisi intelektual Islam 

klasik, terutama pemikiran Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali, dapat 

dirumuskan beberapa strategi utama yang bila diterapkan dengan konsisten 

memiliki potensi besar membentuk karakter kepemimpinan Islami sejati. 

1. Landasan Filosofis Mengenai Pemurnian Jiwa dan Pembentukan 

Karakter Seimbang 

Menurut Ibnu Miskawaih pendidikan akhlak harus diawali dengan 

proses pemurnian jiwa (tazkiyah an-nafs) agar potensi moral individu bisa 

tumbuh secara alami. Dalam kerangka ini, manusia bukan sekadar 

kumpulan pengetahuan atau kemampuan, melainkan makhluk 

rohani-jasmani yang jiwa dan kesadarannya mempengaruhi perilaku. 

Tujuan pendidikan adalah membentuk “karakter mulia” (akhlakul 

karimah) yang menjadi landasan perilaku sehari-hari(Ramli & Zamzami, 

2022). 

Ibnu Miskawaih menegaskan bahwa akhlak yang baik bukanlah 

bawaan, melainkan hasil dari latihan berulang, disiplin diri, dan 

pembentukan karakter sejak dini. Ia menyatakan bahwa manusia dilahirkan 

seperti sehelai kertas putih, dan akhlak baik harus dibentuk melalui 

lingkungan, pendidikan, dan pengalaman yang konstruktif (Handal 

Pratama Putra, 2019). 

"Tidak ada orang yang dilahirkan dengan akhlak yang mulia; akhlak yang 

baik harus dipelajari dan dilatih seperti seni." 

Ini menjadi dasar bagi pendekatan pendidikan yang proaktif dalam 

membentuk anak-anak menjadi pribadi yang berakhlak mulia. 

Al-Ghazali melengkapi gagasan Miskawaih melalui karyanya Ihya' 

‘Ulum al-Din, di mana ia menguraikan makna moral dari memelihara jati 

diri dan menciptakan masyarakat yang beretika. Pendekatan Al-Ghazali 

terhadap pendidikan moral melibatkan tazkiyat al-nafs, atau penyucian 

jiwa, yang menurutnya merupakan hal mendasar bagi perjalanan spiritual 

setiap Muslim(Arif et al., 2022). Menurut Al-Ghazali akhlak yang baik 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 107 

bukan sekadar pengetahuan tentang baik-buruk, melainkan yang tertanam 

dalam jiwa, sehingga tindakan baik menjadi spontan dan konsisten tanpa 

paksaan. Dengan demikian, strategi pendidikan akhlak harus menekankan 

internalisasi nilai melalui latihan batin bukan hanya sekadar pembelajaran 

teoritis agar akhlak menjadi karakter, bukan sekadar pengetahuan. 

2. Integrasi Kurikulum Dengan Menggabungkan Ilmu Dunia dan 

Akhlak 

Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali adalah dua tokoh penting dalam 

filsafat Islam, terutama dalam kontribusi mereka terhadap pendidikan 

moral dan konsep pemurnian karakter. Kedua filsuf ini menekankan 

pengembangan jiwa dan pengembangan kebajikan yang diperlukan untuk 

membangun karakter yang seimbang. Karya-karya mereka memberikan 

landasan untuk memahami perilaku etis melalui perspektif spiritualitas dan 

moralitas, yang merupakan inti dari pemikiran Islam. 

Salah satu kelemahan pendidikan saat ini adalah pemisahan antara 

pendidikan “akademik/teknis” dan “karakter”. Berdasarkan wawasan dari 

tradisi klasik, pendidikan Islami idealnya memadukan ilmu dunia dan 

pendidikan akhlak menjadikan akhlak sebagai landasan etis seluruh 

aktivitas intelektual dan profesional. Menurut analisis kontemporer 

terhadap pemikiran Ibnu Miskawaih, integrasi semacam ini relevan untuk 

menghasilkan generasi seimbang antara pengetahuan, moralitas, dan 

spiritualitas.  

Implementasi integrasi tersebut dapat dilakukan melalui 

perancangan kurikulum madrasah atau lembaga pendidikan Islam yang 

tidak hanya mengajarkan ilmu agama dan moral, tetapi juga ilmu dunia 

(sains, sosial, humaniora) sambil selalu menanamkan nilai akhlak dalam 

setiap mata pelajaran. Dengan demikian, siswa tumbuh tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga memiliki kompas moral, yang sangat penting 

bagi calon pemimpin. 

Menurut Ibn MIskawaih kerangka kerja penyempurnaan etika, 

adalah karakter manusia dibangun di atas empat kebajikan utama yaitu 

kebijaksanaan, keberanian, moderasi, dan keadilan, yang ia anggap penting 

untuk mencapai kesempurnaan. Pendidikan moral seharusnya tidak hanya 

berfokus pada instruksi akademis tetapi harus mengintegrasikan 

pembiasaan, sebuah proses yang mengarah pada internalisasi 



108 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

kebajikan(Hermawan & Sudin, 2025). Ia juga berpendapat bahwa jiwa 

berfungsi sebagai entitas non-material yang mampu tumbuh dan 

meningkat menuju kesempurnaan. Filosofi ini menggarisbawahi perlunya 

individu untuk terlibat dalam praktik yang mendorong pemurnian jiwa, 

yang pada gilirannya mengungkapkan dimensi etika yang lebih dalam yang 

penting untuk pengembangan karakter yang seimbang. 

3. Metode Pendidikan Melalui Keteladanan, Habituation, Dialog 

dan Tazkiyah 

Dalam praktik pendidikan akhlak, metode menjadi krusial. Kedua 

pemikir Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali menekankan pentingnya metode 

yang mendalam dan berkelanjutan. Ibnu Miskawaih memandang bahwa 

pembiasaan (habituation), keteladanan guru, serta dialog filosofis 

merupakan cara efektif membentuk akhlak mulia.  

Al-Ghazali menekankan metode spiritual melalaui “tazkiyah 

an-nafs” berupa penyucian jiwa melalui ibadah, muhasabah, mujahadah, 

dan pelatihan batin agar akhlak baik menjadi terefleksi dalam tingkah laku 

sehari-hari. Proses ini memungkinkan pembentukan karakter yang stabil, 

kokoh terhadap godaan dunia, serta konsisten dalam nilai karakter yang 

sangat dibutuhkan oleh pemimpin Islami. 

Metode pendidikan yang efektif memerlukan pendekatan yang 

holistik dalam pembentukan karakter siswa. Dalam konteks ini, empat 

metode yang dapat diutilisasi adalah keteladanan, habituasi, dialog, dan 

tazkiyah. Masing-masing dari metode ini memiliki signifikansi tersendiri 

dalam membentuk sosok siswa yang tidak hanya cerdas secara akademik 

tetapi juga kaya akan nilai-nilai moral dan spiritual. 

a. Keteladanan 

Keteladanan mengacu pada pengaruh positif yang diberikan oleh guru 

dan orang dewasa lainnya melalui perilaku, tuturan, dan nilai-nilai 

yang mereka tunjukkan. Dalam pendidikan agama Islam, pentingnya 

keteladanan diungkapkan dalam banyak konteks, termasuk dalam 

konteks pendidikan karakter (Arfani & Iskarim, 2023)(Muid & 

Nasrulloh, 2024). Penelitian menunjukkan bahwa siswa cenderung 

meniru sifat baik dari figure yang mereka anggap sebagai panutan, 

yang memperkuat nilai-nilai positif di dalam diri mereka (Fataar & 

Feldman, 2016). Oleh karena itu, pendidik diharapkan tidak hanya 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 109 

mengajarkan teori, tetapi juga menunjukkan praktik nyata dari nilai-

nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari (Mustakim et al., 2024). 

Keteladanan diperlukan dalam setiap lingkungan pendidikan, yakni 

lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat. Di lingkungan 

keluarga, keteladanan orang tua sangat diperlukan dalam pendidikan 

akhlak, di sekolah keteladanan guru mempengaruhi sikap siswa, 

begitupun di lingkungan masyarakat keteladanan mempengaruhi 

perilaku baik dan buruk seseorang. 

b. Habituation 

Habituasi, atau pembiasaan, merupakan suatu metode yang 

menekankan pengulangan dalam menerapkan nilai-nilai karakter. Ini 

dianggap sangat efektif dalam membentuk kebiasaan baik di kalangan 

siswa. Melalui proses habituasi, siswa secara bertahap diharapkan 

mampu menjadikan nilai-nilai moral sebagai bagian dari perilaku 

sehari-hari mereka (Hidayati & Mulyaningtyas, 2024; Lisnawati, 

2016). Penelitian menunjukkan bahwa lingkungan sekolah yang 

mendukung habituasi positif dapat membawa dampak besar, baik 

terhadap perilaku akademik maupun sosial siswa (Sirojudin et al., 

2022). Dengan menyediakan pengalaman yang terstruktur dan 

konsisten, sekolah dapat menciptakan budaya yang mendukung 

perkembangan karakter yang baik di kalangan siswa. 

c. Dialog 

Dialog sebagai metode pendidikan melibatkan komunikasi terbuka 

antara guru dan siswa, di mana kedua belah pihak saling berbagi 

pendapat dan mendiskusikan ide. Metode ini sangat penting dalam 

pengembangan pemikiran kritis dan reflektif siswa (Matusov & 

Miyazaki, 2014; Iqbal et al., 2023). Dalam setting pendidikan, dialog 

mendukung siswa untuk merumuskan pemahaman mereka sendiri 

mengenai nilai-nilai, sehingga meningkatkan keterlibatan mereka 

dalam proses belajar (Hidayat et al., 2023). Pembelajaran melalui 

dialog juga memungkinkan siswa untuk mengekspresikan diri secara 

bebas dan menyepakati norma serta nilai bersama yang selaras dengan 

konteks komunitas mereka (Muid & Nasrulloh, 2024). 

d. Tazkiyah 

Tazkiyah, atau penyucian jiwa, merupakan metode yang berfokus pada 

aspek spiritual dari pendidikan. Di dalam konteks pendidikan Islam, 

tazkiyah tidak hanya berkaitan dengan penyucian lahiriah, tetapi juga 



110 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

mengacu pada peningkatan moral dan etika siswa agar dapat mencapai 

tingkat kesalehan yang lebih tinggi (Araújo et al., 2019). Melalui 

tazkiyah, siswa diarahkan untuk memahami dan menginternalisasi 

nilai-nilai spiritual, yang berkontribusi dalam membangun karakter 

yang kuat di dalam diri mereka (Antika et al., 2022). Aktivitas tazkiyah 

dapat diterapkan melalui berbagai pendekatan, termasuk meditasi, 

refleksi, dan keterlibatan dalam kegiatan sosial yang positif (Arfani & 

Iskarim, 2023). 

Dengan memadukan keempat metode ini, pendidikan dapat menjadi 

lebih efektif dalam membentuk karakter yang seimbang, menggabungkan 

aspek kognitif, moral, dan spiritual. Oleh karena itu, sangat penting bagi 

para pendidik untuk mengintegrasikan keteladanan, habituasi, dialog, dan 

tazkiyah dalam kurikulum dan proses pembelajaran sehari-hari. 

4. Peran Lingkungan Pendidikan (Madrasah, Guru, dan 

Komunitas) 

Pendidikan akhlak tidak bisa berjalan efektif jika hanya bersandar 

pada kurikulum atau metode, lingkungan pendidikan dan komunitas 

pendukung sangat menentukan. Madrasah sebagai institusi mempunyai 

peluang strategis menciptakan kultur sekolah yang membiasakan akhlak 

Islami melalui norma, aturan, teladan guru, dan interaksi sosial. Dalam 

lingkungan demikian, nilai-nilai seperti amanah, kejujuran, keadilan, 

kesederhanaan bukan hanya diajarkan, tapi juga dipraktikkan. Keterlibatan 

keluarga dan masyarakat juga penting: guru dan pemimpin madrasah harus 

berkoordinasi dengan orang tua, komunitas, masjid, dan lembaga sosial 

agar pendidikan karakter tidak berhenti di lingkungan sekolah, tetapi 

meresap ke kehidupan nyata. Hal ini sesuai dengan pandangan pendidikan 

Islami klasik bahwa pembentukan karakter adalah tugas kolektif umat, 

bukan hanya institusi formal. 

Peran lingkungan pendidikan, yang mencakup madrasah, guru, dan 

komunitas, sangat penting dalam pembentukan karakter siswa. Taktik dan 

strategi pendidikan dari berbagai pihak ini dapat saling melengkapi dan 

memberi dampak yang kuat pada pengembangan nilai-nilai positif dalam 

diri siswa. 

  



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 111 

a. Peran Madrasah 

Madrasah sebagai institusi pendidikan memainkan peran sentral dalam 

penanaman nilai-nilai karakter. Sebagai lembaga yang berfokus pada 

pendidikan agama, madrasah tidak hanya memberikan pendidikan 

akademik tetapi juga menekankan pendidikan karakter yang berbasis 

nilai-nilai Islam. Penelitian menunjukkan bahwa madrasah yang 

menerapkan sistem pendidikan terintegrasi yang menggabungkan 

ajaran Islam dengan keterampilan hidup sehari-hari mampu mencetak 

siswa yang berakhlak mulia Apriyani et al. (2025)Faza et al., 2025). 

Kegiatan-kegiatan seperti doa bersama, pelajaran akhlak, dan ritual 

kebersamaan lainnya berfungsi untuk menanamkan nilai-nilai moral 

dan kedisiplinan yang diperlukan dalam kehidupan sosial (Maryana, 

2024). 

b. Peran Guru 

Guru memiliki peran yang sangat signifikan dalam membentuk 

karakter siswa. Berbagai penelitian menegaskan bahwa kepribadian 

guru, seperti keteladanan dan kesabaran, dapat memberikan dampak 

positif besar terhadap siswa (Nababan, 2025; Fauzan et al., 2024). 

Melalui metode pengajaran yang menerapkan strategi seperti habituasi 

dan contoh langsung, guru dapat menanamkan nilai-nilai religius dan 

moral dalam diri siswa. Sebagai contoh, metode interaksi aktif siswa 

dalam pembelajaran agama Islam dapat membuat siswa merasa terlibat 

lebih dalam, yang memperbesar peluang internalisasi nilai-nilai 

tersebut (Nada & Puspitaningrum, 2024; Fauzan et al., 2024). Dengan 

metode yang tepat dan dukungan dari sekolah, guru memiliki kekuatan 

untuk membentuk sikap dan perilaku yang positif pada siswa 

(Mulyana, 2025; Fauzan et al., 2024). 

c. Peran Komunitas 

Lingkungan komunitas memberikan latar belakang sosial yang 

memengaruhi pertumbuhan karakter siswa. Interaksi siswa dengan 

keluarga, teman, dan masyarakat sekitar sangat penting dalam 

menguatkan nilai-nilai yang ditanamkan di madrasah dan sekolah. 

Penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan orang tua dalam 

pendidikan karakter anak sangat berpengaruh terhadap kesuksesan 

pendidikan tersebut (Pratama et al., 2025; Sjamsir et al., 2024). 

Misalnya, kegiatan di luar sekolah yang melibatkan masyarakat dapat 

memperkuat nilai-nilai yang diajarkan di sekolah dan madrasah 



112 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Makrup et al., 2025). 

Sementara itu, komunitas juga berfungsi sebagai wadah untuk 

sosialisasi nilai-nilai moral. Dengan mengadakan acara-acara 

komunitas yang melibatkan pendidikan karakter, baik dari pemerintah 

maupun organisasi non-pemerintah, sinergi dalam menerapkan 

pendidikan karakter dapat terwujud (Nurhayati & Aziz, 2025). Ada 

juga perlunya dukungan dari masyarakat untuk menciptakan 

lingkungan yang kondusif bagi pendidikan moral, termasuk 

pengawasan terhadap pengaruh negatif seperti media sosial, yang 

dapat melemahkan internalisasi nilai-nilai positif (Nababan, 2025; 

Makrup et al., 2025). 

Secara keseluruhan, peran lingkungan pendidikan, termasuk 

madrasah, guru, dan komunitas sangatlah penting dalam pembentukan 

karakter siswa. Ketiga elemen ini harus berkolaborasi secara efektif untuk 

menciptakan suasana pendidikan yang mendukung perkembangan moral 

dan spiritual yang seimbang. Dukungan, sinergi, dan komitmen dari semua 

pihak sangat dibutuhkan untuk mencapai tujuan pendidikan karakter yang 

holistik. 

5. Orientasi pada Kepemimpinan dan Pelayanan Dalam Membentuk 

Pemimpin yang Amanah dan Berintegritas 

Kepemimpinan dan pelayanan adalah dua konsep yang saling 

berhubungan, terutama dalam konteks bagaimana membentuk pemimpin 

yang amanah dan berintegritas. Di dalam banyak bidang, termasuk 

pendidikan, organisasi sosial, dan pemerintahan, nilai-nilai ini menjadi 

penting untuk memastikan bahwa pemimpin tidak hanya memiliki 

kompetensi teknis tetapi juga kesadaran moral yang tinggi. 

a. Konsep Kepemimpinan dan Amanah 

Lingkungan yang sehat dan produktif. Amanah dalam kepemimpinan 

mencakup tanggung jawab untuk memimpin dengan integritas dan 

kejujuran. Penelitian menunjukkan bahwa pemimpin yang 

menerapkan etika dan prinsip amanah akan lebih disegani dan 

dihormati Hafidz et al. (2025)(Lathiefah et al., 2022;. Integritas 

menjadi salah satu faktor kunci dalam mendapatkan kepercayaan dari 

pengikut, yang pada gilirannya mempengaruhi kinerja organisasi  

 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 113 

secara keseluruhan (Arif & Alamsyah, 2023; Armadani & Nasution, 

2023). 

b. Pelayanan sebagai Inti Kepemimpinan 

Model kepemimpinan pelayanan menekankan pentingnya kesediaan 

untuk melayani orang lain sebagai inti dari kepemimpinan yang 

efektif. Konsep ini, yang diperkenalkan oleh Greenleaf, menyoroti 

bahwa pemimpin sejati adalah mereka yang menempatkan kebutuhan 

orang lain di atas kepentingan pribadi (Ramdani et al., 2023; Agni & 

Jannah, 2022; Sutisna & Noor, 2022). Dalam konteks ini, pemimpin 

dituntut untuk tidak hanya menjadi pengambil keputusan yang bijak, 

tetapi juga untuk menciptakan atmosfer yang mendukung kolaborasi 

dan partisipasi (Mayuhardi, 2023). Hal ini sesuai dengan temuan 

bahwa kepemimpinan yang melayani dapat meningkatkan keterlibatan 

karyawan dan rasa memiliki terhadap organisasi. 

c. Nilai-Nilai Etika dalam Kepemimpinan 

Kepemimpinan yang etis berperan besar dalam membangun budaya 

organisasi yang sehat. Dengan memahami dan menerapkan nilai-nilai 

etika dalam pengambilan keputusan, pemimpin mampu 

meminimalkan konflik dan memperkuat moral organisasi (Febriana, 

2019). Sebuah studi menunjukkan bahwa ketika pemimpin 

menunjukkan perilaku etis, anggota tim lebih cenderung meniru 

tindakan tersebut, yang berdampak pada peningkatan keseluruhan 

kinerja kelompok (Trihudiyatmanto, 2021). 

d. Pengembangan Kepemimpinan yang Berintegritas 

Proses pengembangan pemimpin yang amanah dan berintegritas 

memerlukan upaya berkelanjutan dalam bentuk pelatihan, mentoring, 

dan pembinaan karakter (Lathiefah et al., 2022; Makasengku et al., 

2022). Menggunakan nilai-nilai agama dan etika sebagai landasan, 

kepemimpinan yang mengutamakan integritas dapat membina 

generasi pemimpin yang bukan hanya kompeten secara profesional 

tetapi juga bertanggung jawab secara moral. Pendidikan karakter harus 

menjadi bagian integral dari pelatihan kepemimpinan di semua level, 

baik formal maupun informal (Panggabean & Harahap, 2024). 

Orientasi kepemimpinan dan pelayanan dalam mencetak pemimpin 

yang amanah dan berintegritas merupakan suatu keharusan dalam 

berbagai konteks. Melalui penerapan nilai-nilai etika dan pelayanan, 

pemimpin bukan hanya akan mendapatkan kepercayaan dari pengikut, 



114 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

tetapi juga mampu menciptakan budaya organisasi yang positif dan 

berkelanjutan. Oleh karena itu, tantangan ke depan adalah membangun 

dan menerapkan pendekatan-pendekatan ini dalam setiap aspek 

kepemimpinan agar tujuan pembangunan karakter dan integritas dapat 

tercapai. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 115 

 

BAB 7 

A. Kesimpulan 

endidikan akhlak merupakan fondasi utama dalam membentuk 

karakter kepemimpinan yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

Dalam sejarah Islam, para sahabat Nabi seperti Abu Bakar Ash-

Shiddiq, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib 

menjadi teladan ideal bagi kepemimpinan yang dibangun atas dasar 

moralitas tinggi, keadilan, tanggung jawab, serta kepekaan sosial. Prinsip-

prinsip tersebut tetap relevan dan sangat dibutuhkan dalam menghadapi 

krisis kepemimpinan modern yang kerap diwarnai oleh pragmatisme dan 

dekadensi moral. 

Globalisasi dan perkembangan zaman membawa tantangan besar 

terhadap sistem nilai dan integritas moral masyarakat. Krisis moral yang 

melanda berbagai sektor kehidupan telah memperlemah kualitas 

kepemimpinan dan kepercayaan publik. Oleh sebab itu, madrasah sebagai 

lembaga pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

mengintegrasikan pendidikan akhlak ke dalam seluruh aspek pembelajaran 

untuk membentuk pemimpin masa depan yang unggul secara spiritual dan 

intelektual. 

Melalui penguatan pendidikan akhlak yang didasarkan pada prinsip-

prinsip klasik Islam sebagaimana dikembangkan oleh pemikir seperti Ibnu 

Miskawaih dan Al-Ghazali serta dukungan kurikulum terpadu dan 

lingkungan pendidikan yang kondusif, diharapkan dapat lahir generasi 

P 



116 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

pemimpin yang tidak hanya cakap secara teknis, tetapi juga kokoh dalam 

nilai, adil dalam tindakan, dan amanah dalam tanggung jawab. 

B. Rekomendasi Teoretis dan Praktis 

1. Rekomendasi Teoretis 

a. Perlu adanya kajian lanjutan yang lebih mendalam terhadap 

konsep pendidikan akhlak dalam karya-karya klasik Islam untuk 

memperkuat fondasi teoritis pengembangan kepemimpinan Islami 

kontemporer. 

b. Pendekatan multidisipliner perlu dikembangkan dengan 

menggabungkan perspektif filsafat pendidikan, psikologi moral, 

dan studi kepemimpinan agar konsep pendidikan akhlak lebih 

relevan dengan dinamika masyarakat modern. 

c. Diperlukan formulasi teori kepemimpinan Islami yang berbasis 

pada pengembangan karakter, bukan hanya pada aspek manajerial, 

agar tercipta model kepemimpinan yang utuh dan kontekstual. 

2. Rekomendasi Praktis 

a. Madrasah dan lembaga pendidikan Islam hendaknya memperkuat 

integrasi antara kurikulum akademik dan pembinaan akhlak, baik 

melalui pengajaran langsung maupun melalui pembiasaan dan 

keteladanan. 

b. Guru dan tenaga pendidik perlu dibekali dengan pelatihan khusus 

dalam pendidikan karakter dan kepemimpinan Islami, agar mereka 

mampu menjadi role model dan agen perubahan moral. 

c. Pemerintah dan stakeholder pendidikan Islam harus memberikan 

perhatian lebih terhadap pengembangan sistem pendidikan 

karakter, termasuk dukungan regulasi, anggaran, dan fasilitas yang 

mendukung terwujudnya pendidikan akhlak yang efektif dan 

berkelanjutan. 

  



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 117 

 

Daftar Pustaka 

Abbas, N., Subando, J., & Tamami, M. Z. (2023). Pendidikan Keteladanan 

Shalahuddin Al-Ayyubi Konteks Pendidikan Islam Era Society 5. 0. 

2(2), 117–128. 

Abdul Karim Zaidân. (1998). Ushûl ad-Da’wah: Mu’assasah ar-Risalah. 

Abu Hamid Al-Ghazali. (1998). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Dar Al-Kutub al-

’Ilmiyyah di Beirut. 

Ad-Dumaiji, A. (2016). Al-Imamah al Uzhma Inda’ahlissunnah Wal 

Jama’ah. Ummul Qura. 

Akbar, A., Misbah, A., & Arisandi, Y. (2022). Sistem Ekonomi dan Fiskal 

pada Masa Khulafaur Rasyidin. 1(1), 29–42. 

https://doi.org/10.38073/dies.v1i1.598 

Akbar, N. (2018). Kepemimpinan Islam Kepemimpinan Yang 

Membimbing. Antasari Press. 

Akhmad Rifansyah;Ahmad Muhajir; Achmad Khafi;Mahfud Ifendi. 

(2025). Masa Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan Islam 

pada Masa Khulafaur Rasyidin. Jurnal Manajemen Dan Pendidikan 

Agama Islam, 3(1). 

Al-Ghazali. (n.d.). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid III. Dar Al-Fikr. 

Al-Ghazali. (1960). Al-Munziq min al-Dhala. Maktabah al-Sya’ibah. 

Al-Ghazali. (1962). Ihya’ Ulum al-Din. Dar al-Kutub al-Islamiyah. 

Al-Ghazali. (1983). Ihya’ Ulum al-Dien. Fauzan. 

Al-Ghazali. (2000). Ihya Ulumuddin. Daar Al-Taqwa. 

Al-Lathif. (2020). Hujjatul Islam Imam Al-Ghazali Kisah Hidup dan 

Pemikiran Sang Pembaru Islam. Araska Publisher. 

Al-madjidi. (1997). Konsep Pendidikan Para Filosof Muslim (Al-Amin 

(ed.)). 

Aldzakhiroh, N., Nopriansyah, B., Ramadhani, G. F., Mubaraq, Z., & 

Kholid, N. (2024). Political dynamics of the era of ali bin abi thalib 

(contribution of the political system in islamic civilization). 7, 152–



118 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

164. 

Ali Farid Dahruj. (2008). Al-Akhlak Dirosah Tarikhiyah Fikriyah wa 

Islamiyah. Bairut. 

Arif, M., Kasturi, M., & Abd, N. (2022). The Relevance Of Islamic 

Educational Characteristics In The 21st Century ( A Study on Al-

Suhrawardi ’ s Thoughts in Adabul Muridin Book ). Journal of 

Islamic Education and Institutions STAI Syichona Moh. Choli 

Bangkalan, 13(1), 175–196. 

As-Salus, A. (1997). Imamah dan Khalifah: Dalam Tinjauan Syar’i. Gema 

Insani Press. 

Asih Setiyowati;Cikal Jiwani Putri; Feni Miftakhul Jannah;Muhammad 

Rizaludin As‟ad. (2021). Kepemimpinan Islam Periode Khulafaur 

Rasyidin (Abu Bakar, Umar Bin Khattab, Utsman Bin Affan, Ali Bin 

Abi Thalib) Asih. 1, 262–274. 

Astuti, R. R. S. M. (2024). The Philosophy of Greek Rationalism - Islamic 

Spirituality and Classical Islamic Education Theory: Al-Farabi and 

Ibnu Sina. 3(5), 1517–1525. 

Atabik, A., & Muhdhlor, A. Z. (2003). Kamus Kontemporer Arab-

Indonesia. Multi Karya Grafika. 

Awaliyah, T. (2018). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Sa ’ id Hawwa. 

6(1). 

Azhari, M. (2024). Integrasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-nilai 

Keislaman di Madrasah : Implementasi dan Evaluasi. 2(4), 691–700. 

Azizah, N. (2017). Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih Konsep Dan 

Urgensinya Dalam Pengembangan Karakter Di Indonesia. Jurnal 

PROGRESS: Wahana Kreativitas Dan Intelektualitas, 5(2). 

https://doi.org/10.31942/pgrs.v5i2.2609 

Bafadhol, I. (2017). Pendidikan Akhlak Dalam Perspektif Islam 

Pendidikan Akhlak … Pendidikan Akhlak …. 0(12). 

Elias Shoufani. (1973). Al-Riddah and the Muslim Conquest of Arabia. 

University of Toronto Press.  

https://www.jstor.org/stable/10.3138/j.ctvfrxn74 

Emroni. (2023a). Pendidikan Akhlak: Landasan Etika Untuk Kehidupan 

yang Bermakna. Antasari Press. 

Emroni. (2023b). Pendidikan akhlak Landasan Etika untuk Kehidupan 

Bermakna (Muhdi (ed.)). Antasari Press Jalan Jenderal Ahmad Yani  

 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 119 

Km. 4,5 Banjarmasin Kalimantan Selatan 70235 05113252829 

http://uin-antasari.ac.id. 

Fahmi, Z. (2024). Model Kepemimpinan Abu Syekh H. Hasanoel Bashry 

HG dalam Pengembangan Pendidikan. 7(2), 40–55. 

Fajar, D., & Umami, I. (2025). Pengembangan Karakter Kepemimpinan 

Di Pendidikan Dasar Melalui Peran Organisasi Siswa: Integrasi 

Nilai- Nilai Kemuhammadiyahan. 3, 415–433. 

Fatimah, N., Budiyanto, C., Ihsanda, N., Hariyanto, T., & Hasanah, A. 

(2025). Urgensi Pendidikan Karakter dalam Membentuk Akhlak 

Mulia : Kajian Literatur Pendidikan Islam. 04(2), 452–464. 

Fatmawati. (2020). Implementasi Kompetensi Kepemimpinan Guru PAI 

dalam Mengaktualisasikan Akhlak Mulia Peserta Didik. 9(1), 1–2. 

Fitriasih, D., & Rohmadi, S. H. (2024). Pendidikan Karakter Melalui 

Manajemen Pendidikan Islam : Menyiapkan Pemimpin Masa Depan. 

6(1), 199–207. 

Habibah, A. N. (2019). Konsep Negara Ideal Dalam Pemikiran Al-Farabi 

Telaah Kitab Ara Ahl Madinah Al Fadilah. Jurnal Spiritualis, 5(2), 

146. https://doi.org/https://doi.org/10.53429/spiritualis.v5i2.65. 

Habriyanti, Fadhil, M., & Munir, I. (2024). Implementasi Pembelajaran 

Akidah Akhlak Dalam Pengembangan Kepribadian Siswa di MTs 

Negeri 1 Tanjung Jabung Timur. 2, 101–113. 

Handal Pratama Putra. (2019). Ibnu Miskawaih: Philosophical Thoughts 

On Moral Education And Its Relevance To Contemporary Islamic 

Education. Jurnal Pendidikan Islam. 

Handayani, L. (2020). Implementasi Mata Pelajaran Akidah Akhlak dalam 

Pembentukan Karakter Siswa Madrasah Ibtidaiyah Miftakhul Falah 

Kedu Lubna handayani. 4(1), 138–154. 

Hasanah. (2021). Konsep Pendidikan Keluarga" Al-Madrasah Al-Ula": 

Kajian Pemikiran Al-Ghazali. Yayasan Pendidikan Tinggi Nusantara 

(YAPTINU). 

Hermawan, W., & Sudin, M. (2025). Moral Education Approaches: Ibn 

Miskawayh And Imam Al-Ghazali. Jurnal Hadratul Madaniah, 

12(1), 80–90. 

Herningrum, I., & Alfian, M. (2019). Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih. 

Jurnal Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 19(01). 

Hidayat, A. A., Muttaqin, I., Islam, U., Maulana, N., Ibrahim, M., & Timur, 

J. (2024). Kepemimpinan Dalam Pendidikan Islam ( Pengertian, 



120 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Karakteristik Kepemimpinan Rasulullah, Karakteristik 

Kepemimpinan Islam dan Keberhasilannya ). 

Hidayat, N. (2020). onsep Pendidikan Akhlak Menurut Al-Ghazali dalam 

Ihya’ Ulumuddin. Jurnal Pendidikan Agama Islam (JPAI), 02(5), 

155–166. 

Ibn MIskawaih. (1966). Tahdzib al-Akhlaq. Dar al-Ma’arif. 

Imam Anas Hadi. (2021). Studi Komparasi Pemikiran Imam Al-Ghozali 

Dan K. H. Hasyim Asy ’ Ari Tentang Pendidikan Karakter. 5(2), 213–

233. 

Indriawati, M., Rahman, R. N., Parhatusshafwah, R., Fikri, F., Fahmi, A., 

& Tangerang, U. I. S. (2025). Revitalisasi Pendidikan Islam Untuk 

Mencetak Pemimpin Masa Depan. Tashdiq, 12(1). 

Iqbal, M., & Nasution, A. H. (2010). Pemikiran Politik Islam: Dari Masa 

Klasik Hingga Indonesia Kontemporer. Kencana. 

Iskandar, & Syarkawi. (2024). Model Kepemimpinan Islami Orang Tua 

Dalam keluarga : Menuju Pengembangan Pendidikan Karakter. 

3(333), 10–21. 

Iva Inayatul Ilahiyah;Muhammad Nur Salim. (2019). Karakteristik 

Kepemimpinan Khulafa Ar- Rasyidin (Abu Bakar As-shiddiq, Umar 

Bin Khattab, Utsman Bin Affan, Ali Bin Abi Thalib). El-Islam, 1(1). 

Jahari, J., & Rusdiana, H. (2020). Kepemimpinan Pendidikan islam (E. 

HERMAWAN (ed.)). yayasan darul hikam Jl. Ir. H. Juanda No. 285, 

Bandung. 

Jamil, M. Y. (2016). Gagasan Al-Farabi Tentang Negara Ideal (Al-Madinat 

Al-Fadhilat). Al-Qisthas: Jurnal Hukum Dan Politik, 7(2), 172. 

Kadenun. (2021). Proses Peralihan Kekuasaan Dan Kebijaksanaan 

Dalam Pemerintahan Khulafaurrasyidin. 1(2), 1–27. 

Karimah, U., Irfan, A., & Putri, O. A. (2025). Inovasi Dalam 

Mengkonegsikan Pembentukan Perspektif Manajemen Pendidikan 

Islam. 07(01), 15–29. 

Khobir, A. (2009). Pendidikan Agama Islam Di Era Globalisasi. Forum 

Tarbiyah, 7(1), 1–11. 

Kholiq, I. A., & Sulaim, U. (2024). Penanaman Nilai-Nilai Akhlak 

Mahmudah ( Akhlak Terpuji ) di SMA Negeri 2 Jakarta. MARAS: 

Jurnal Penelitian Multidisiplin, 2(1), 253–260. 

M Quraish Shihab. (2000). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan 

Keserasian Al-Qur’an. Lentera Hati. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 121 

Madkour, I. (1996). Filsafat Islam: Teori dan Penerapannya. Raja 

Grafindo Persada. 

Maesak, C., Kurahman, O. T., Rusmana, D., Islam, U., Sunan, N., & Djati, 

G. (2025). Peran Pendidikan Islam Dalam Mengatasi Krisis Moral 

Generasi Z Di Era Globalisasi Digital. 

Mahsyam, S. (2021). Konsep Pendidikan Akhlak dalam Kisah Nabi 

Ibrahim. 

Mahyuddin. (2001). Kuliah Akhlaq Tasawuf. Kalam Mulia. 

Manzil, K. L., & Muttaqin, M. I. (2024). Kepemimpinan Dalam 

Pendidikan Islam ( Pengertian, Karakteristik Kepemimpinan 

Rasulullah, Karakteristik Kepemimpinan Pendidikan Islam, dan 

Keberhasilannya ). 1(7), 734–743. 

Maulana, A., Jahari, J., & Dian. (2019). Implementasi Manajemen Mutu 

Pendidikan di Madrasah Swasta. 1(2), 89–96. 

Miskawaih, I. (1985). Tahdzib Al-Akhlaq. Darul al-Kutub al-Ilmiah. 

Miswar, M. (2021). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih. 

Al-Fikru: Jurnal Ilmiah, 14(1), 13–21.  

https://doi.org/10.51672/alfikru.v14i1.32 

Moussa, A. (2025). Justice And Rational Deliberation In Al-Farabi’s 

Philosophy. 0–8. https://doi.org/10.31435/ijitss.1(45).2025.3378 

Mubarok, A. (2001). Panduan Akhlak Mulia Membangun Manusia dan 

Bangsa Berkarakter. Bina Rena Pariwara. 

Mufida, D., Sutono, A., Purnamasari, L., & Sulianto, J. (2020). Integrasi 

Nilai-Nilai Islami Dan Penguatan Pendidikan Karakter (A. 

Umuludin (ed.); Tim Kreati). UPT Penerbitan Universitas PGRI 

Semarang Press Jl. Sidodadi Timur No 24, Dr. Cipto Semarang 50125 

Jawa Tengah. Telepon: 085640369110 ii. 

Muhammad al-Ghozali. (2005). Ihya Ulumuddin (Bairut (ed.)). 

Muttaqin, Jamalul, & Syamsiyani. (2022). Al-Farabi: Politik Sebagai Jalan 

Kebahagiaan. An-Nur: Jurnal Studi Islam, 14(2), 129–144. 

Nasr, S. H., & Leaman, O. (1996). History of Islamic Philosophy (1st ed.). 

Routledge. 

Nidawati. (2005). Kepemimpinan Dalam Persfektif Islam. 1–22. 

Noor, S., & Hidayah, M. (2022). Ibnu Miskawaih ’ s Islamic Economic 

Thinking ( Reviewing The Concept of Exchange and The Role of 

Money According to Ibnu Miskawaih ). 3190, 157–176. 

  



122 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Normuslim, muslim, Hayati, R. (2025). Integrasi Nilai-Nilai Humanis 

Dalam Kepemimpinan Pendidikan Islam Multikultural. Sosial Dan 

Sains, 5(5), 1457–1465. 

Nur, F. M. (2025). Pendidikan Akhlak Berbasis Tasawuf : Relevansi dan 

Implementasi dalam Konteks Pendidikan Modern. 4, 199–212. 

Pendidikan, G., & Hamid, A. (2012). Nukilan Pemikiran Islam Klasik: 

Gagasan Pendidikan Abu Hamid Al-Ghazali. IAIN Press. 

Purwanto, M., & Kholid, I. (2022). Prophetic Leadership and Its 

Contribution to Building Religious Character. 06(02), 434–448. 

Putra, Y. A. H. (2025). Tantangan dan Strategi Pendidikan Agama Islam 

dalam Membangun Integritas Moral Pemuda Muslim di Era 

Globalisasi. Pendidikan Islam, 11(1). 

Rahma Aulia Hasanah; Rodiatul Husna;Gafa Anjasya;Fikri Azka 

Tanjung;Masleni Nasution. (2023). Perekonomian Pada Masa Al-

Khulafa’ Al-Rasyidin. JUREKSI.  

https://doi.org/10.59841/jureksi.v2i1.700 

Rahmadi, M. (n.d.). Pengelolaan pendidikan karakter berbasis islam. 

Ramli, M., & Zamzami, D. N. (2022). Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu 

Miskawaih ( Studi Kitab Tahdzib Al-Akhlak ). 5(2), 208–220. 

https://doi.org/https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2669 

Razia Shabana;Makhdoom Muhammad Roshan Siddiqui;Saira Taiba. 

(2023). Prevailing Legacy of the Khulāfa-e-Rāshidīn: Their enduring 

Influence on Present Age Islamic Governance. 105–118. 

Ridho, M. Y., & Siahaan, A. (2025). The Role of Madrasah Principal 

Leadership in Developing Students ’ Social Character at MTsN 4 

Mandailing Natal. 4(3), 1239–1250. 

Rifyal Novalia;Titin Kusayang;Wulansari Vitaloka. (2023). Personality 

Moderation in the Perspective of Islamic Psychology: A Study of the 

Works and Teachings of Ibn Miskawaih. Ishlah, 5(2). 

https://doi.org/https://doi.org/10.32939/ishlah.v5i2.250 

Rochim, A. N., & Muttaqien, M. I. (2025). Keadilan, Amanah, dan 

Musyawarah : Integrasi Nilai Kepemimpinan Islam dalam 

Manajemen Pendidikan Modern. 11(2). https://doi.org/: 

https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513 

Rusydi, I. (2021). Penguatan Pendidikan Karakter Melalui Pembelajaran 

Sejarah Kebudayaan Islam Di Madrasah. 7(1), 75–83. 

  



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 123 

Said, M., & Jamarudin, A. (2023). Sharia economic law policy umar ibn 

al-khattab. 4(1), 39–62. 

Sari, E. R., Ma, I., Triana, M., & Hidayat, R. (2025). Praktek 

Kepemimpinan Pendidikan Islam di Lembaga Pendidikan Pesantren. 

6(3), 567–580. 

Setiawan, L. P. (n.d.). Efektivitas Metode Pembelajaran Al-Qur ’ an dalam 

Meningkatkan Pemahaman Keberagamaan Siswa ( Studi Deskriptif : 

SMA IT As-Syifa Boarding School Wanareja ). 7(2), 186–195. 

Shofiyyah, N. A., Komarudin, T. S., & Ulum, M. (2023). Integrasi Nilai-

Nilai Islami dalam Praktik Kepemimpinan Pendidikan : Membangun 

Lingkungan Pembelajaran yang Berdaya Saing. 9(2), 66–77. 

Sholihah, A. M. (2020). Pendidikan Islam sebagai Fondasi Pendidikan 

Karakter. 12(1), 49–58. 

Siregar, A. Y., & Amril, M. (2025). Ali ibn Abi Talib : The Caliphate 

Conflicts of Ali ibn Abi Talib and Their Relevance to Modern Islamic 

Politics. TOFEDU : The Future of Education Journal, 4(5), 1324–

1333. 

Suhartawan, B. (2021). Konsep Kepemimpinan Dalam Perspektif Al- Qur 

’ An. Tafakkur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 1–23. 

Sujarwo, A. (2024). Implementasi Manajemen Pendidikan Islam Berbasis 

Karakter : Strategi Pembangunan Karakter Siswa di Madrasah. 5, 

2059–2070. 

Sukardi, I. (2017). Negara Dan Kepemimpinan Dalam Pemikiran Al-

Farabi. Al-A’raf : Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 14(2), 284–

285. 

Supriyanto. (2022). Filsafat Akhlak Ibnu Miskawaih. Rizquna. 

Suryadarma, Y., & Haq, A. H. (2015). Pendidikan Akhlak Menurut Imam 

Al-Ghazali. At-Ta’dib, 10(2), 362–381. 

https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/tadib/article/view/460 

Suseno, F. M. (1987). Etika Dasar, Pusat Filsof. 

Syafi’i, M. (2017). Etika Dalam Pandangan Al-Farabi. Ilmu Ushuluddin, 

16(2), 139–160. 

Syafiqurrohman, M. (2020). Implementasi Pendidikan Akhlak Integratif-

Inklusif. 12(1), 37–48. 

Syahrul. (2015). Kepemimpinan Dan Inovasi Lembaga Pendidikan 

(Pengalaman Pondok Gontor Vii Putra Sulawesi Tenggara). 8(1), 

82–100. 



124 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Wartono, & Ginanjar, M. (2018). Karakteristik Kepemimpinan Pendidikan 

Islam Berbasis Masjid. 1(1), 1–21. 

Widianti, F. D., & Program. (2022). Dampak Globalisasi Di Negara 

Indonesia. Jurnal Inovasi Sektor Publik, 2(1), 73–95. 

Widodo, W. (2024). Inovasi Manajemen Pendidikan Islam Dalam 

Meningkatkan Mutu Pendidikan Dan Karakter Santri Di Pondok 

Pesantren Al-Mustofa Jember. 5, 174–201. 

https://doi.org/https://doi.org/10.58578/yasin.v5i1.4712 

Wiguna, A., Heriyanto, A., Setiani, F., Anggraini, G., Prayitno, H. J., 

Abdul, G., & Zakaria, N. (2020). Character Strength And Virtues In 

The Perspective Of Islamic Education Psychology. Psikopedagogia 

Jurnal Bimbingan Dan Konseling, 9(1), 14–25. 

https://doi.org/10.12928/psikopedagogia.v9i1.17909 

Wiyono, M., Pascasarjana, S., Islam, U., & Syarif, N. (2016). Pemikiran 

filsafat al-farabi. 18(April), 67–80. 

Yusuf, burhanuddin. (2022). Mengungkit Batang Terpendam: Khazanah 

Pemikiran Buya Hamka Dalam Pendidikan. 01(01), 41–50. 

Zenaida, Y. C., Ardiansyah, D., & Widodo, W. (2023). Membentuk 

Generasi Pemimpin Masa Depan : Eksplorasi Pendidikan dan 

Pengasuhan Anak Perspektif Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Al-Thariqah, 8(2), 257–274. https://doi.org/10.25299/al-

thariqah.2023.vol8(2).14282 

 

  



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 125 

 

Tentang Penulis 

 
Prof. Dr. Drs. H. Maragustam Siregar, B.A., M.A. 

lahir di Tapanuli Selatan, Sumatera Utara, pada 1 

Oktober 1959. Pendidikan Tsanawiyah dan Aliyah 

diselesaikan di Pondok Pesantren Musthofawiyah 

Purbabaru, Mandailing Natal, Sumatera Utara, pada 

tahun 1979. Gelar sarjana (S1) diperoleh dari Fakultas 

Tarbiyah IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (1986), 

Jurusan Bahasa Arab. Selanjutnya meraih gelar S2 dan 

S3 (Doktor) pada UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

dengan konsentrasi Pendidikan Islam. Beliau dikukuhkan sebagai Guru 

Besar dalam bidang Filsafat Pendidikan Islam di UIN Sunan Kalijaga 

sejak tahun 2008. Adapun beberapa jabatan yang pernah dan sedang 

diemban antara lain: 

• 2000–2004: Pembantu Dekan Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan 

Kalijaga. 

• 2005–2011: Wakil Rektor Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan 

Kalijaga. 

• 2011–2015: Ketua Program Studi Pendidikan Islam Pascasarjana (S2) 

UIN Sunan Kalijaga. 

• 2016–2020: Sekretaris Kopertais Wilayah III D.I. Yogyakarta. 

• 2017–2020: Ketua Program Doktor Pendidikan Agama Islam Fakultas 

Tarbiyah UIN Sunan Kalijaga. 

• 2017–2020: Ketua Program Doktor Pendidikan Agama Islam UNU 

Surakarta. 

Selain sebagai dosen tetap Fakultas Tarbiyah UIN Sunan Kalijaga, 

beliau juga mengajar pada berbagai program pascasarjana, antara lain: 

  



126 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

• Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga (S2 dan S3). 

• Pascasarjana UIN Raden Intan Lampung (S2 dan S3) tahun 2015–

2020. 

• Pascasarjana Universitas Nahdlatul Ulama Surakarta (S2 dan S3) 

hingga sekarang. 

• Pascasarjana (S3) UNWAHAS Semarang tahun 2015–2019. 

• Pascasarjana (S2) UII Yogyakarta tahun 2014–2023. 

• Pascasarjana Program Doktor (S3) IAIN Purwokerto Jawa Tengah 

tahun 2016–2018. 

Saat ini beliau menjabat sebagai Sekretaris Senat UIN Sunan 

Kalijaga untuk periode 2020–2024 dan 2024–2028. 

Sejumlah karya ilmiah yang telah dipublikasikan antara lain: 

• Pemilihan Umum Mahasiswa Tahun 2009 UIN Sunan Kalijaga, 

Yogyakarta: Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan Kalijaga, 2009. 

• Panduan Beasiswa dan Dharmasiswa, Yogyakarta: UIN Sunan 

Kalijaga, 2009. 

• Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani, Yogyakarta: CV 

Datamedia, 2007. 

• Mencetak Pembelajar Menjadi Insan Paripurna (Falsafah Pendidikan 

Islam), Yogyakarta: Nuha Litera, 2010. 

• Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter, 

Yogyakarta: FITK UIN Sunan Kalijaga, 2018. 

• Pembentukan Karakter Anak Bangsa (Perspektif Filsafat Pendidikan 

Islam), Yogyakarta: FITK UIN Sunan Kalijaga, 2019. 

• Syekh Nawawi Al-Bantani (Mahaguru Sejati): Filsafat dan 

Pemikirannya Tentang Pendidikan Islam, Yogyakarta: FITK UIN 

Sunan Kalijaga, 2020. 

• Syekh Nawawi al-Bantani Maha Guru Sejati dan Ilmuan (Geneologi, 

Filsafat Pendidikan, Perempuan, dan Relasi Suami Istri), Yogyakarta: 

Deepublish, 2023. 

• Pedoman Pengembangan Mahasiswa Menjadi Pembelajar yang 

Sukses (Strategi Kunci Pengembangan Jati Diri dan Sukses Studi), 

Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2010. 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 127 

Selain itu, beliau juga aktif menulis di berbagai media nasional dan 

internasional. Profil publikasi dapat diakses melalui Google Scholar: 

(https://scholar.google.co.id/citations?user=ndef6zQAAAAJ&hl=en) 

Di samping aktivitas akademik, beliau juga aktif menjadi pembicara 

dalam berbagai seminar serta sebagai trainer dalam berbagai pelatihan. 

Wallahu A’lam Bis Shawab  

 

Yogyakarta, 2025 

 

 

Dr. Siti Khodijah, S.Pdi, M.Si, C.PS, C.ME, CCP, 

C.LI, C.ME., C.LI., C.CP., C.MP., C.PS., C.MC., 

C.LS., CPT.PS., C.GMC., CLTQT, CHNLPT., 

CSTT., CMFT., CAIT. Lahir di Bekasi 11 November 

1986. Pendidikan S1 UNISMA Bekasi, S2 

Universitas Nasional, S3 UIN Sunankalijaga 

Yogyakarta. Penghargaan sebagai dosen terbaik 

kategori dosen produktif pada semester ganjil TA 

2023/2024, dosen terbaik kategori dosen kreatif semester genap TA 

2023/2024 di Fakultas Agama Islam UNISMA Bekasi, dosen terbaik di 

STIKes Mitra RIA Husada Jakarta tahun 2024 dan tahun 2025, mahasiswa 

terbaik dua UIN Sunankalijaga tahun 2025, dan penghargaan akademik 

dengan gelar doktor dari Pondok Pesantren At-Taqwa Putri Pusat tahun 

2025. Buku yang sudah diterbitkan: 1) Memahami Pentingnya 

Pendidikan Karakter - Solusi Memahami Diri Sendiri; Melintasi Ruang 

Pendidikan-Mengajar dengan Hati: 2) Guru sebagai Teladan Pendidikan 

Karakter; 3) Cara Tepat Memahami Perkembangan Peserta Didik; 4) 

Urgensi Pendidikan Karakter Dalam Memahami Perkembangan Peserta 

Didik; 5) Peran Pendidikan Karakter dalam Penulisan Ilmiah Kesehatan 

Masyarakat; 6) Memahami Psikologi Untuk Menginspirasi Generasi Muda 

Psikologi Keluarga; 7) Transformasi Pendidikan Melalui Psikologi dan 

Inovasi; 8) Buku Bunga Rampai Future Jakarta: Penggunaan AI Dalam 

Membentuk Karakter Siswa: Menciptakan Generasi Emas Jakarta Menuju 

Smart City; 9) Buku Ajar Pendidikan Agama Islam Untuk Perguruan 

Tinggi Umum; Buku Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dan Budi 

Pekerti. Aktivitas saat ini sebagai dosen di STIKes Mitra RIA Husada 

https://scholar.google.co.id/citations?user=ndef6zQAAAAJ&hl=en


128 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami 

Jakarta dan Universitas Islam 45 Bekasi, manajer Program Sosial Hope 4 

our Children, konsultan pendidikan, fasilitator pendidikan karakter, 

Certified Public Speaking (C.PS), Certified Motivator Education (C.ME), 

Certified Learning Inovator (C.LI), Certified Counselor Professional 

(C.CP), Certified Motivator Pendidikan(C.MP), Certified Master of 

Ceremony (C.MC), Certified Leadership Skills (C.LS), Certified 

Profesional Trainer Public Speaking (CPT.PS), Certified Growth Mindset 

Coach (C.GMC), Certified Mindfulness for Teaching (CMFT), Certified 

Learning and Teaching Based Quantum (CLTQT), Certified Hypnosis and 

NLP for Teaching (CHNLPT), Certified Story Telling for Teaching and AI 

for Teaching (CSTT), Certified Artificial Intelugence For Teacher (CAIT). 

Motto hidup: Jika Kamu Tidak Unggul Di Masa Lalu, Maka Jadilah 

Hebat Di Masa Depan 

 

Bekasi, 2025 

 

 

Marakhilda Namora Hana Siregar, M.A. lahir di 

Klaten pada 14 Desember 1991. Pendidikan: Sejak 

masa pendidikan dasar hingga menengah, ia telah 

menunjukkan minat yang kuat pada kajian sosial, 

kemanusiaan, dan budaya. Pendidikan menengah 

pertama dan atas ditempuh di SMP Negeri 4 Depok 

dan SMA Negeri 1 Depok, Sleman, Yogyakarta, dua 

institusi yang turut membentuk fondasi 

akademiknya terutama dalam kemampuan literasi, 

komunikasi, dan kepekaan terhadap dinamika sosial. Pada tahun 2018, ia 

menyelesaikan pendidikan sarjana (S1) pada Program Studi Ilmu 

Komunikasi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Sebelas 

Maret (UNS) Surakarta. Selama studi sarjana, minatnya dalam kajian 

komunikasi, media, dan isu-isu kebudayaan semakin berkembang, 

dibuktikan dengan keterlibatan aktif dalam kegiatan riset, penulisan 

ilmiah, serta organisasi kemahasiswaan. Melanjutkan pendidikannya pada 

jenjang magister, ia meraih gelar Master of Arts (M.A.) dari Program Studi 

Ilmu Komunikasi, Universitas Gadjah Mada pada tahun 2022. Di jenjang 

ini, ia memfokuskan diri pada konsentrasi Kajian Budaya Media (Media 

Cultural Studies), sebuah bidang yang menelaah relasi antara media, 



Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 129 

representasi budaya, dan struktur sosial. Penelitian-penelitiannya pada 

periode ini banyak berkaitan dengan konstruksi identitas, dinamika 

wacana, serta implikasi sosial dari praktik-praktik komunikasi 

kontemporer. Saat ini, Marakhilda Namora Hana Siregar mengabdikan 

diri sebagai dosen tetap pada Program Studi Sarjana Terapan Administrasi 

Perkantoran, Fakultas Vokasi, Universitas Negeri Yogyakarta. Dalam 

kapasitasnya sebagai pendidik dan akademisi, ia mengampu berbagai mata 

kuliah yang terkait dengan komunikasi organisasi, manajemen 

perkantoran, literasi media, serta pengembangan kompetensi profesional di 

lingkungan vokasi. Aktivitas akademiknya meliputi pengajaran, 

penelitian, publikasi ilmiah, dan pengabdian kepada masyarakat. Ia juga 

aktif terlibat dalam berbagai forum ilmiah, seminar, dan kegiatan 

pengembangan keilmuan lainnya. 

Sejalan dengan komitmennya untuk terus memperdalam khazanah 

keilmuan, ia saat ini tengah menempuh pendidikan doktoral (S3) pada 

Program Studi Bahasa, Budaya, dan Sastra Daerah, Universitas Negeri 

Yogyakarta. Fokus studinya mencakup kajian budaya lokal, identitas 

masyarakat, serta dinamika kebahasaan dan kesastraan dalam konteks 

perubahan sosial. Upaya akademik ini mencerminkan dedikasinya untuk 

mengintegrasikan perspektif komunikasi dan kebudayaan dalam 

memahami fenomena sosial kontemporer, serta memberikan kontribusi 

bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan praktik pendidikan di 

Indonesia. 

 

Yogyakarta, 2025 

 

 

 


