PENDIDIKAN
AKHLAK SEBAGAI

PONDASI

KEPEMIMPINAN ISLAMI
Perspektif Filosufis di Madrasah

Buku ini hadir sebagai ikhtiar untuk menegaskan kembali
pentingnya pendidikan akhlak dalam membentuk karakter
pemimpin Islami. Di tengah krisis moral dan dekadensi nilai yang
melanda banyak aspek kehidupan, umat Islam membutuhkan
fondasi yang kuat dalam membina generasi yang tidak hanya
cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas,
keadilan, dan amanah sebagai ciri kepemimpinan Islami sejati.

Melalui pembahasan mendalam terhadap konsep-konsep
klasik dari para pemikir besar Islam seperti Ibnu Miskawaih dan
Imam Al-Ghazali, serta telaah terhadap praktik kepemimpinan
para sahabat Nabi Muhammad Saw, buku ini menyajikan refleksi
kritis dan tawaran strategis bagi penguatan pendidikan akhlak,
khususnya di lingkungan madrasah dan lembaga pendidikan
Islam. Semoga buku ini dapat memberikan manfaat bagi
pembaca, khususnya para pendidik, pemimpin, mahasiswa, dan
seluruh  pihak yang peduli terhadap pembentukan
kepemimpinan Islami yang berlandaskan nilai-nilai akhlak.

Penerbit Mafy (PT MAFY MEDIA LITERASI INDONESIA)
Tanah Garam, Kota Solok, Sumatera Barat 27312
Anggota IKAPI 041/SBA/2023
@ penerbitmafy@gmail.com

® penerbitmafy.com

© Penerbit Mafy

@ Mafy Media Literasi

PENDIDIKAN

ISBN 978-b34-258-457-
9 ‘

786342 584576

yeselpey Ip synsoji jnyadsiag

AL MAFY
1@: media
lilenasi

INDONESIA

Prof. Dr. H. Maragustam, M.A.
3 Dr. Siti Khodijan, $.Pdi., M.Si.
Marakhilda Namora Hana Siregar, M.A.

PENDIDIKAN
AKHLAK SEBAGAI

PONDASI

KEPEMIMPINAN ISLAMI
Perspektif Filosufis di Madrasah

~
m
Z
=
=
z
>
=
=
=
>
=
w
m
@
a
=
)
S
g
>
2
=
<2}
o}
m
=
=
=
z
S
=
@
@
>
=




PENDIDIKAN AKHLAK
SEBAGAI PONDASI

KEPEMIMPINAN ISLAMI
Perspektif Filosufis di Madrasah



Sanksi Pelanggaran Pasal 113
Undang-Undang No. 28 Tahun 2014 Tentang Hak Cipta

. Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan Secara
Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau
pidana denda paling banyak Rp 100.000.000 (seratus juta rupiah).

. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau
pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf ¢, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk
Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 3
(tiga) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 500.000.000,00 (lima ratus
juta rupiah).

. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau
pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk
Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 4
(empat) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 1.000.000.000,00 (satu
miliar rupiah).

. Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang
dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling
lama 10 (sepuluh) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp
4.000.000.000,00 (empat miliar rupiah).




PENDIDIKAN AKHLAK
SEBAGAI PONDASI

KEPEMIMPINAN ISLAMI
Perspektif Filosufis di Madrasah

Prof. Dr. H. Maragustam, M.A.
Dr. Siti Khodijah, S.Pd.L, M.Si.
Marakhilda Namora Hana Siregar, M.A.

S, MAFY
AT/ media

INDONESIA




PENDIDIKAN AKHLAK SEBAGAI PONDASI
KEPEMIMPINAN ISLAMI Perspektif Filosufis di
Madrasah

Penulis:

Prof. Dr. H. Maragustam, ML.A.

Dr. Siti Khodijah, S.Pd.I., M.Si.
Marakhilda Namora Hana Siregar, M. A.

Tata Letak:
Sofitahm

Desain Cover:
Mafy Media

Sumber Gambar Cover:
Freepick.com

Ukuran:
iv, 129 hlm, 15,5 cm x 23 cm

ISBN:
978-634-258-457-6

Cetakan Pertama:
Desember 2025

Hak Cipta Dilindungi oleh Undang-undang. Dilarang
menerjemahkan, memfotokopi, atau memperbanyak sebagian
atau seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari Penerbit.

PT MAFY MEDIA LITERASI INDONESIA
ANGGOTA IKAPI 041/SBA/2023

Kota Solok, Sumatera Barat, Kode Pos 27312
Kontak: 081374311814

Website: www.penerbitmafy.com

E-mail: penerbitmafy@gmail.com


mailto:penerbitmafy@gmail.com

Kata Péngantdr

memberikan nikmat iman, Islam, dan kesempatan untuk

menyelesaikan penulisan buku ini. Shalawat dan salam semoga
tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, suri teladan utama dalam akhlak
dan kepemimpinan, beserta keluarga, para sahabat, dan seluruh
pengikutnya yang istiqgamah hingga akhir zaman.

Buku ini hadir sebagai ikhtiar ilmiah untuk menegaskan kembali
pentingnya pendidikan akhlak dalam membentuk karakter pemimpin
Islami. Di tengah krisis moral dan dekadensi nilai yang melanda banyak
aspek kehidupan, umat Islam membutuhkan fondasi yang kuat dalam
membina generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
memiliki integritas, keadilan, dan amanah sebagai ciri kepemimpinan
Islami sejati.

Melalui kajian mendalam terhadap konsep-konsep klasik dari para
pemikir besar Islam seperti Ibnu Miskawaih dan Imam Al-Ghazali, serta
telaah terhadap praktik kepemimpinan para sahabat Nabi Muhammad Saw,
buku ini menyajikan refleksi kritis dan tawaran strategis bagi penguatan
pendidikan akhlak, khususnya di lingkungan madrasah dan lembaga
pendidikan Islam.

Penulis menyadari bahwa penyusunan buku ini tidak lepas dari
kekurangan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat
diharapkan demi perbaikan di masa yang akan datang. Ucapan terima kasih
penulis sampaikan kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan
moril maupun akademik dalam proses penyusunan buku ini.

Semoga buku ini dapat memberikan manfaat bagi pembaca,
khususnya para pendidik, pemimpin, mahasiswa, dan seluruh pihak yang
peduli terhadap pembentukan kepemimpinan Islami yang berlandaskan
nilai-nilai akhlak.

S egala puji hanya milik Allah Swt, Tuhan semesta alam, yang telah

Penulis

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | i



KATA PENGANTAR i
DAFTAR ISI ---ii
BAB 1 PENDAHULUAN 1
A, Latar Belakang........cccccooeiieiiiicccese e 1
B. Rumusan Masalah...........ccoceouiiiiiiiiiinciee s 3
C. Tujuan PenuliSaN ........cccviiiiiiieieiceesees s 4
D. Urgensi PENUIISAN ..........ocooiiiiiiiieeeeee e 4
E. Metode Penulisan ..........ccoeeiiiriiiicincnce e 4
BAB 2 LANDASAN FILOSOFIS PENDIDIKAN AKHLAK---------- 6
A. Definisi dan Konsep Akhlak dalam Islam..........c.ccoceviiiiinnnnnn 6
B. Pemikiran Filosof Muslim Tentang Akhlak (Ibn Miskawaih,
Al-Ghazali, Al-Farabi).........ccccoeiiiiiieniie e 9
C. Pendidikan Akhlak dalam Perspektif Kontemporer ................. 18
BAB 3 KEPEMIMPINAN ISLAMI DALAM PERSPEKTIF
FILOSOFIS----------mmmmmmmcoee oo 22
A. Konsep Kepemimpinan dalam Islam............cccocoeiiniiinnnn. 22
B. Filsafat Kepemimpinan Menurut Al-Farabi dan Al-Ghazali.... 27
C. Kepemimpinan Islami di Era Modern ...........ccccooeveieininnnnnnns 34
BAB 4 PENDIDIKAN AKHLAK SEBAGAI PONDASI
KEPEMIMPINAN ISLAMI 41
A. Integrasi Akhlak dan Kepemimpinan...........c.cccooveneneieiinnnn. 46
B. Model Kepemimpinan Islami Berbasis Pendidikan Akhlak..... 51
C. Nilai-Nilai Akhlak sebagai Basis Kepemimpinan di
MAAFASAN ..o 66
BAB 5 IMPLEMENTASI PENDIDIKAN AKHLAK DI
MADRASAH -72
A. Kurikulum Pendidikan Akhlak...........ccccccooeviiiiiiiiiiiis 78
B. Metode dan Strategi Penanaman Akhlak di Madrasah............. 85

ii | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



C. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam Pendidikan
AKNIAK ..o 93
BAB 6 TANTANGAN DAN PROSPEK PENDIDIKAN AKHLAK
DALAM KEPEMIMPINAN ISLAMI 99
A. Kirisis Moral dan Tantangan Kepemimpinan di Era
GIODALISASI ....vvviicie e 101
B. Prospek Pendidikan Akhlak di Madrasah...............ccccceevennne. 104
C. Strategi Penguatan Pendidikan Akhlak untuk Mencetak
Pemimpin ISIami.........cccccooviieiiiicc e 106
BAB 7 PENUTUP 115
A KESIMPUIAN ... 115
B. Rekomendasi Teoretis dan Praktis..........cc.ccoovvvnerernienrennnne, 116
DAFTAR PUSTAKA 117
TENTANG PENULIS 125

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | iii






— BABI1

PENDAHULUAN

I A. Latar Belakang

endidikan akhlak menempati posisi tertinggi dalam sistem
pendidikan Islam, karena menjadi inti dari seluruh proses

pembentukan manusia seutuhnya. Rasulullah Saw bersabda:
“Innama bu ‘itstu liutammima makarimal akhlag ”, artinya “Sesungguhnya
aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia” (HR. Ahmad).
Hadis ini menunjukkan bahwa misi utama pendidikan Islam bukan hanya
transfer pengetahuan, tetapi juga pembinaan moral dan spiritual.
Pendidikan tanpa akhlak akan kehilangan arah etik dan tujuan ilahiah (Abu
Hamid Al-Ghazali, 1998). Oleh karena itu, setiap lembaga pendidikan
Islam harus menjadikan akhlak sebagai fondasi filosofis dari seluruh
kurikulum dan praktik pendidikan.

Dalam pandangan Islam, akhlak tidak hanya berkaitan dengan
hubungan manusia dengan Allah, tetapi juga dengan sesama manusia dan
alam sekitar (Q.S. Al-Qalam [68]: 4). Pendidikan akhlak bertujuan
menumbuhkan kesadaran moral (al-damir al-akhlagi) yang berakar pada
iman dan ilmu (‘Atiyyah, 2014). Konsep ini menegaskan bahwa
pembentukan akhlak harus dilakukan melalui proses pendidikan yang
berkelanjutan, melibatkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik.
Pendidikan yang berlandaskan akhlak akan membentuk pribadi yang
berintegritas, amanah, dan memiliki tanggung jawab sosial.

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam formal memegang
peranan penting dalam internalisasi nilai-nilai akhlak. la berfungsi tidak

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 1



hanya sebagai tempat belajar, tetapi juga sebagai wadah pembentukan
karakter dan kepribadian peserta didik (Nata, 2012). Keberhasilan
madrasah diukur bukan hanya dari prestasi akademik, tetapi dari perilaku
moral siswanya yang mencerminkan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu,
pendidikan akhlak perlu diintegrasikan ke seluruh aspek kehidupan
madrasah, baik dalam pembelajaran, budaya sekolah, maupun
kepemimpinan kepala madrasah yang berperan sebagai teladan moral.

Dalam konteks kepemimpinan, Islam menempatkan akhlak sebagai
syarat utama bagi seorang pemimpin. Pemimpin yang baik bukan hanya
yang cerdas, tetapi juga yang jujur, adil, dan bertanggung jawab (al-amin
wa al- ‘adil) (Ibn Taymiyyah, 1997). Kepemimpinan Islami (al-giyadah al-
islamiyyah) bersifat moral-spiritual, yang menekankan keseimbangan
antara kekuatan rasional dan bimbingan wahyu (Al-Farabi, 1998). Karena
itu, pendidikan akhlak menjadi pondasi bagi pembentukan kepemimpinan
yang berorientasi pada kebenaran dan kemaslahatan umat.

Realitas sosial dewasa ini menunjukkan bahwa kemajuan teknologi
dan globalisasi tidak selalu diiringi dengan kemajuan moral. Krisis etika,
individualisme, dan dehumanisasi menjadi tantangan besar bagi
pendidikan modern (Lickona, 1991). Fenomena penyalahgunaan
kekuasaan, rendahnya integritas, dan lemahnya keteladanan menunjukkan
bahwa pendidikan moral seringkali diabaikan dalam proses
kepemimpinan. Oleh karena itu, membangun sistem pendidikan berbasis
akhlak menjadi kebutuhan mendesak untuk menumbuhkan generasi
pemimpin yang memiliki kesadaran etik dan tanggung jawab spiritual.

Para filosof Muslim klasik telah memberikan kerangka teoretis yang
mendalam tentang pentingnya pendidikan akhlak. Ibn Miskawayh dalam
Tahdzib al-Akhlagq wa Tathir al-A ‘raq (1959) menegaskan bahwa akhlak
adalah hasil dari latihan jiwa (riyadat al-nafs) untuk mencapai
kesempurnaan moral. Al-Farabi dalam Ara’ Ahl al-Madinah al-Fadilah
(1998) menjelaskan bahwa kebahagiaan sejati hanya dapat dicapai melalui
kepemimpinan yang berlandaskan kebajikan. Sementara Al-Ghazali dalam
lhya’ ‘Ulam al-Din (2005) menekankan pentingnya penyucian hati
(tazkiyat al-nafs) sebagai inti pendidikan. Ketiga tokoh ini sepakat bahwa
akhlak adalah dasar utama bagi setiap sistem kepemimpinan yang
berkeadilan dan bermartabat.

2 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Dalam konteks modern, berbagai pemikir Muslim kontemporer
seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas (1999) dan Fazlur Rahman
(1982) juga menegaskan kembali pentingnya pendidikan moral dalam
membentuk kepribadian umat. Menurut al-Attas, krisis dunia Islam bukan
terletak pada kurangnya ilmu, tetapi pada “kehilangan adab”, yaitu
hilangnya kemampuan menempatkan sesuatu pada tempat yang benar.
Pendidikan akhlak, karenanya, merupakan sarana untuk mengembalikan
tatanan moral dan spiritual umat Islam melalui integrasi ilmu dan nilai.

Berdasarkan paparan di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan
akhlak memiliki posisi yang sangat strategis dalam membentuk
kepemimpinan Islami di madrasah. Pemimpin yang berakhlak akan
menumbuhkan budaya organisasi yang berintegritas dan berkeadilan,
sedangkan pemimpin yang kehilangan nilai moral akan menimbulkan
kerusakan sistemik. Oleh karena itu, pendidikan akhlak perlu dipahami
bukan sekadar sebagai pelajaran normatif, melainkan sebagai sistem
filosofis dan praksis yang membangun manusia beradab. Buku ini hadir
untuk menggali secara mendalam konstruksi pendidikan akhlak dari
perspektif filosofis dan aplikasinya dalam kepemimpinan Islami di
madrasah.

I B. Rumusan Masalah

Permasalahan utama yang menjadi fokus dalam buku ini adalah
bagaimana prinsip pendidikan akhlak dapat dijadikan pondasi dalam
pembentukan dan penguatan kepemimpinan Islami, khususnya di tengah
tantangan zaman modern yang sarat krisis moral dan dekadensi etika.
Secara rinci, pertanyaan-pertanyaan yang hendak dijawab antara lain:

1. Bagaimana karakteristik kepemimpinan Islami yang bersumber dari
nilai-nilai akhlak dalam Islam?

2. Apa saja tantangan pendidikan akhlak dalam membentuk pemimpin di
era globalisasi?

3. Bagaimana peran madrasah dalam memperkuat pendidikan akhlak
untuk mencetak pemimpin Islami?

4. Strategi apa yang dapat diterapkan untuk meningkatkan efektivitas
pendidikan akhlak sebagai fondasi kepemimpinan?

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 3



I C. Tujuan Penulisan

Tujuan dari penulisan buku ini adalah untuk:

1. Menggali dan menjelaskan konsep kepemimpinan dalam Islam
berdasarkan nilai-nilai akhlak yang diajarkan dalam Al-Qur’an, Hadis,
dan praktik para sahabat Nabi.

2. Mengidentifikasi krisis moral dan tantangan pendidikan akhlak dalam
konteks sosial-kultural modern.

3. Menunjukkan peran strategis madrasah dalam membina karakter
pemimpin melalui pendidikan akhlak.

4. Menawarkan strategi penguatan pendidikan akhlak untuk mencetak
pemimpin Islami yang berintegritas dan berkarakter.

I D. Urgensi Penulisan

Penulisan buku ini memiliki urgensi tinggi mengingat fenomena
krisis moral yang tengah melanda berbagai lapisan masyarakat, termasuk
di lingkungan pendidikan dan kepemimpinan. Kepemimpinan yang hanya
dibangun atas dasar kemampuan teknis tanpa fondasi moral dan spiritual
sangat rentan terhadap penyalahgunaan wewenang, korupsi, dan Krisis
kepercayaan publik. Oleh karena itu, pendidikan akhlak sebagai warisan
ajaran Islam perlu terus dihidupkan sebagai pilar utama dalam membentuk
karakter pemimpin masa depan. Melalui pendekatan ini, diharapkan lahir
generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga unggul
secara moral dan spiritual dalam menjalankan amanah kepemimpinan.

I E. Metode Penulisan

1. Pendekatan dan Jenis Penulisan

Kajian ini menggunakan pendekatan filosofis sebagai dasar dalam
melakukan analisis isi (content analysis), melalui analisis linguistik
dan analisis konsep. Pendekatan linguistik membantu mengungkap
makna terdalam dari sebuah teks atau pernyataan, sedangkan analisis
konsep digunakan untuk menelaah istilah-istilah penting yang
berkaitan langsung dengan ide utama kajian.

Adapun jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library
research), yakni penelitian yang bersumber dari bahan pustaka seperti
buku, kitab, artikel, serta dokumen ilmiah lainnya.

4 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



2. Sumber Data
Dalam penulisan ini, penulis menggunakan berbagai literatur yang
relevan sebagai sumber data. Literatur tersebut meliputi buku-buku
filsafat, filsafat pendidikan Islam, kitab tafsir, artikel, serta referensi
lain yang memiliki keterkaitan dengan topik, sehingga dapat
memperkaya isi dan pembahasan karya ini.

3. Metode Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu
dengan menghimpun bahan bacaan berupa buku-buku, kitab-kitab, dan
referensi lainnya yang berkaitan dengan tema penelitian.

4. Metode Analisis Data
Dalam kajian ini, penulis menerapkan metode analisis deskriptif-
analitis. Metode ini digunakan untuk menarik kesimpulan berdasarkan
objek kajian melalui penjabaran secara sistematis, faktual, dan
mengaitkannya dengan fenomena yang diteliti.
Pada proses analisis, digunakan analisis isi dan analisis reflektif
dengan cara menelusuri gagasan melalui pola pikir induktif dan
deduktif, serta melakukan perbandingan. Penulis juga berpedoman
pada model analisis Huberman dan Miles, yang meliputi tahapan
pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, serta verifikasi atau
penarikan kesimpulan.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 5



-~ BABZ

LANDASAN FILOSOFIS
PENDIDIKAN AKHLAK

I A. Definisi dan Konsep Akhlak dalam Islam

khlak merupakan bentuk jamak dari khulg, yang secara etimologi
A berarti kebiasaan, prilaku, sifat dasar dan perangai(Suryadarma
& Haq, 2015). Dari beberapa kata ini dapat dilihat bahwa ia
merupakan sifat dasar yang dimiliki oleh seseorang. Selain beberapa sifat
itu Mu’jam Lisan Al-Arab menambahkan bahwa akhlak merupakan

agama(Al-Ghazali, 1962). Hal itu karena didalamnya terdapat perintah,
larangan serta arahan guna perbaikan seseorang(Ali Farid Dahruj, 2008).

Dalam ajaran Islam, kedudukan akhlak atau moralitas menempati
posisi yang sangat mulia. Hal ini terlihat dari sabda Nabi Saw yang
menjadikan akhlak sebagai ukuran utama kualitas keimanan seseorang.
Beliau menyatakan bahwa “Mukmin yang paling sempurna imannya
adalah yang paling baik akhlaknya,” (HR. Abi Dawtd dan Tirmidzi).

Dengan demikian, akhlak tidak dapat dipisahkan dari iman karena
keduanya saling melengkapi dan menguatkan. Banyak nasihat Nabi yang
menghubungkan iman kepada Allah dan keyakinan akan hari akhir dengan
perilaku moral sehari-hari. Jika seorang muslim menjadikan ridha Allah
sebagai tujuan tertinggi hidupnya, maka segala perbuatan yang tidak
selaras dengan nilai tersebut akan ia pandang sebagai sesuatu yang rendah
dan harus ditinggalkan.

6 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Akhlak dalam perspektif Islam juga memiliki keunikan dan
karakteristik tersendiri yang membedakannya dari sistem moral lainnya.
Di antara ciri-ciri tersebut adalah: (a) bersifat rabbaniyah, yaitu
berlandaskan pada nilai ketuhanan, (b) bersifat insaniyah karena sesuai
dengan fitrah manusia, (c) bersifat syumuliyah atau menyeluruh mencakup
seluruh aspek kehidupan, dan (d) bersifat wasathiyah, yakni menekankan
sikap keseimbangan dan moderasi dalam berperilaku(Bafadhol, 2017).

Selain itu, Islam memberikan perhatian besar terhadap pembinaan
akhlak sejak usia dini. Masa kanak-kanak dipandang sebagai periode
paling strategis untuk menanamkan kebiasaan baik, karena karakter dan
perilaku mudah dibentuk pada fase perkembangan tersebut.

Term akhlak berasal dari bahasa Arab. Ia adalah bentuk jama’ dari
khulug. Secara etimologi, khulug berarti ath-tzab’u (karakter) dan as-
sajiyyah (perangai)(Abdul Karim Zaidan, 1998). Sedangkan secara
terminologi, ada beberapa definisi yang diutarakan oleh para ulama tentang
makna akhlak. Al-Ghazali memaknai akhlak dengan sebuah tatanan yang
tertanam kuat dalam jiwa yang darinya muncul beragam perbuatan dengan
mudah dan ringan, tanpa membutuhkan pemikiran dan pertimbangan(Al-
Ghazali, 1962).

Begitupun dalam bahasa Yunani istilah “akhlak” dipergunakan
istilah ethos atau ethikos atau etika (tanpa memakai huruf H) yang
mengandung arti “Etika adalah usaha manusia untuk memakai akal budi
dan daya pikirnya untuk memecahkan masalah bagaimana ia harus hidup
kalau ia mau menjadi baik”. Etika itu adalah sebuah ilmu bukan sebuah
ajaran(Suseno, 1987).

Sedangkan secara terminologis akhlak didefinisikan berbeda oleh
para ulama. Menurut Ibn Miskawaih akhlak adalah keadaan jiwa seseorang
yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa melalui
pertimbangan pikiran (lebih dulu), sedangkan menurut Imam Al-Ghazali
mendefinisikan akhlak yaitu suatu sifat yang tertanam dalam jiwa yang
daripadanya timbul perbuatan-perbuatan dengan mudah, dengan tidak
memerlukan pertimbangan pikiran lebih dulu (Emroni, 2023a) Akhlak
adalah suatu istilah agama yang dipakai untuk menilai perbuatan manusia,
apakah itu baik atau buruk(Mahyuddin, 2001) Sedangkan menurut
Achmad Mubarok, akhlak adalah keadaan batin seseorang yang menjadi

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 7



sumber lahirnya perbuatan, dimana perbuatan itu lahir dengan mudah
tanpa memikirkan untung rugi(Mubarok, 2001).

Tujuan dari pembinaan akhlak adalah tazkiyatun nafs (penyucian
jiwa), sebagai jalan menuju kedekatan dengan Allah. Akhlak memiliki sifat
tetap (tsabit) dan universal, karena ia didasarkan pada AlQur’an dan
Sunnah yang dianggap sebagai sumber kebenaran mutlak. Nilai-nilai
seperti kejujuran (sidqg), kesabaran (sabr), keadilan (‘adl), dan kasih
sayang (rakmah) adalah prinsip dasar dalam etika Islam yang berlaku
sepanjang masa dan lintas budaya.

Akhlak dalam Islam tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praktis
dan aplikatif. la merupakan sistem nilai yang membentuk perilaku nyata
dalam kehidupan sehari-hari, mulai dari hubungan manusia dengan Allah,
sesama manusia, hingga makhluk lain di alam semesta (Al-Ghazali, 2011).
Akhlak menjadi pedoman konkret yang menunjukkan bagaimana seorang
Muslim harus bersikap dan bertindak, baik secara lahiriah maupun
batiniah.

Karakteristik utama dari akhlak Islam adalah universalitas dan
keabadian. Prinsip-prinsip akhlak seperti kejujuran (sidq), keadilan (‘adl),
amanah, kasih sayang (raimah), dan kesabaran (sabr) berlaku dalam
segala zaman dan tempat karena bersumber dari wahyu yang absolut.
Nilai-nilai ini tidak berubah oleh perubahan budaya atau pendapat
mayoritas, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Isra’ (17): 23-38 dan
QS. Al-Hujurat (49): 11-13.

Al-Qur'an dan Hadis menggambarkan akhlak dalam berbagai aspek:
dari kejujuran, kesabaran, hingga kasih sayang terhadap sesama manusia.
Akhlak ini diharapkan menjadi manifestasi dari kesalehan pribadi yang
tercermin dalam perilaku sosial yang baik. Sebagai contoh, dalam Surah
Al-Bagarah (2:263) yang artinya “Perkataan yang baik dan pemberian
maaf itu lebih baik daripada sedekah yang diiringi tindakan yang
menyakiti. Allah Mahakaya lagi Maha Penyantun.”

Allah memerintahkan umat-Nya untuk berbicara dengan cara yang
baik dan lembut. Ini menunjukkan bahwa akhlak tidak hanya bersifat
pribadi, tetapi juga sosial, yang melibatkan interaksi positif dengan orang
lain.

8 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



B. Pemikiran Filosof Muslim tentang Akhlak (lbn
Miskawaih, Al-Ghazali, Al-Farabi)

1. Akhlak Menurut Ibn Miskawaih

Ibn Miskawaih, yang lahir pada tahun 932 M di kota Rayy, Persia,
merupakan salah satu filsuf, sejarawan, dan pemikir moral terkemuka pada
masa Keemasan Islam. Nama lengkapnya adalah Abu ‘Ali Ahmad ibn
Muhammad ibn Miskawaih. la dikenal luas melalui kontribusinya yang
signifikan dalam bidang filsafat moral dan pendidikan etika. Latar
belakang intelektual dan profesionalnya yang sangat beragam, mulai dari
peran sebagai sejarawan istana hingga pendidik memungkinkan dirinya
untuk mengintegrasikan pemikiran filosofis dengan praktik pemerintahan
dan pendidikan moral berdasarkan prinsip-prinsip Islam. Karya-karyanya
menjadi rujukan penting dalam diskursus filsafat Islam, khususnya dalam
kajian etika dan pendidikan karakter. Dalam karyanya yang monumental,
Tahzibul Akhlaqg atau penyempurnaan akhlak(Miswar, 2021).

Pandangan tersebut juga selaras dengan penerapan pendidikan
modern, di mana pendidikan moral yang berlandaskan pada filsafat Ibn
Miskawaih terus memberikan pengaruh terhadap metode pedagogi Islam
kontemporer(Handal Pratama Putra, 2019).

Ibn Miskawaih mengintegrasikan konsep-konsep etika Yunani-
Romawi dengan ajaran Islam, sehingga melahirkan kerangka etika yang
khas dan komprehensif. Dalam konstruksi etisnya, ia menempatkan
kebajikan jiwa dan prinsip moderasi sebagai inti dari kesempurnaan moral.
Menurutnya, sifat yang berlebihan maupun yang kurang merupakan bentuk
keburukan, sementara moderasi merupakan ciri utama kebajikan yang
sangat diperlukan dalam proses pembentukan karakter(Rifyal Novalia et
al., 2023). Penelusuran filosofisnya menegaskan urgensi penyucian dan
penyempurnaan akhlak, sebuah prinsip yang kemudian diadopsi banyak
sarjana setelahnya dan tetap relevan dalam diskursus etika
kontemporer(Fatimah et al., 2025).

Selain itu, Ibn Miskawaih juga memberikan kontribusi penting
dalam bidang ekonomi Islam. Beberapa tulisan intelektualnya menelaah
mengenai konsep pertukaran dan prinsip-prinsip finansial dalam
masyarakat(Noor & Hidayah, 2022). Kajian tersebut menunjukkan
kedalaman pemahamannya terhadap dinamika sosial dan menekankan

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 9



aspek moral dalam aktivitas ekonomi, sehingga memperlihatkan
keterpaduan antara pemikiran filosofisnya dan praktik kehidupan sosial.

Pengaruh Ibn Miskawaih melintasi berbagai disiplin keilmuan,
mulai dari etika, sejarah, hingga ekonomi, yang menunjukkan besarnya
kontribusi multidimensional terhadap perkembangan pemikiran Islam.
Integrasi antara filsafat moral dan praktik tata kelola kehidupan sosial yang
ia gagas merupakan bagian paling mendasar dari warisannya, dan
menunjukkan betapa ajaran-etisnya tetap signifikan, baik dalam konteks
historis maupun dalam pemikiran Islam kontemporer.

Ibnu Miskawaih, seorang filsuf dan cendekiawan Muslim, menulis
"Tahdzib al-Akhlaq" sebagai panduan komprehensif untuk pendidikan
moral dan etika. Dalam kitab ini, ia mendefinisikan akhlak sebagai sifat-
sifat yang tertanam dalam jiwa manusia yang menyebabkan seseorang
melakukan perbuatan-perbuatan baik secara spontan tanpa memerlukan
pemikiran atau pertimbangan terlebih dahulu(lbn Miskawaih, 1985). Hal
ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak harus mengarahkan individu
untuk memiliki sifat-sifat mulia yang menjadi bagian tak terpisahkan dari
karakter mereka.

Dalam karyanya "Tahzibul Akhlag", Ibnu Miskawaih mengartikan
akhlak sebagai kondisi batin yang memotivasi tindakan secara spontan
tanpa perlu dipertimbangkan terlebih dahulu. Beliau menegaskan bahwa
akhlak merupakan kondisi batin yang memicu tindakan instinktif, dibagi
menjadi dua asal: alamiah yang berkaitan dengan karakter bawaan dan
yang terbentuk dari kebiasaan serta latihan(Azizah, 2017). Pengertian
Akhlak menurut 1bn Miskawaih(lbn Miskawaih, 1985). Yaitu:

gy Yy S0 g o Wil W2l i) Jls

Akhlak berarti keadaan jiwa yang mengajak atau mendorong seseorang
melakukan perbuatan-perbuatan tanpa dipikirkan dan dipertimbangkan
sebelumnya (spontan).

Dengan pengertian, sikap yang keluar itu spontan dan berangkat dari
keadaan jiwa yang merupakan sumber dari segala perbuatan baik ataupun
buruk. Keadaan tersebut dapat berupa bawaan fitrah alamiah dan bertolak
dari watak ataupun berupa hasil latihan serta pembiasaan dalam diri.
Karena itu, apabila jiwa diarahkan kepada yang baik maka konsekuensinya

10 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



akan memunculkan akhlak yang baik, tetapi apabila sebaliknya maka
menyebabkan tercela(Supriyanto, 2022).

Ibn Miskawaih dalam bukunya "Tahdzib al-Akhlag" menjelaskan
bahwa akhlak adalah kondisi jiwa yang dapat membentuk perilaku
seseorang. Menurutnya, akhlak yang baik atau buruk ditentukan oleh
kebiasaan dan latihan. la percaya bahwa pendidikan moral memainkan
peran kunci dalam membentuk akhlak seseorang, dan melalui proses
pendidikan yang tepat, seseorang dapat mengembangkan karakter yang
baik. Hal ini menunjukkan bahwa karakter yang baik adalah hasil dari
akhlak yang baik, yang dikembangkan melalui proses pembelajaran dan
internalisasi nilai-nilai moral(lbn Miskawaih, 1985).

Dari perspektif Ibnu Miskawaih, akhlak dalam Islam terdiri dari
elemen kebaikan dan keburukan, dimana kebaikan adalah tujuan yang
dapat dicapai manusia melalui tindakan sadar yang membawanya menuju
tujuan penciptaannya. Sebaliknya, keburukan didefinisikan sebagai segala
yang menghalangi pencapaian tujuan tersebut, baik itu karena keengganan
dalam berusaha atau karena kemalasan dalam mencari kebaikan(Azizah,
2017).

Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa sementara akhlak bersifat
alami, ia juga dapat diubah melalui disiplin dan nasihat yang mulia.
Awalnya, perubahan ini membutuhkan pemikiran dan pertimbangan,
namun dengan praktik yang konsisten, akhlak tersebut akhirnya menjadi
bagian dari diri seseorang. Keutamaan dan kemuliaan, oleh karena itu,
bukanlah sesuatu yang datang secara alami tetapi harus diperjuangkan,
sehingga penting untuk mengajarkan prinsip-prinsip dasar pengetahuan
dan interaksi sosial.

Menurut Ibn Miskawaih terdapat empat pilar utama akhlak yang
menjadi dasar keuatamaan moral manusia. Keempat pilar ini saling
berkaitan dan membentuk karakter yang mulia ketika diterapkan secara
seimbang dalam kehidupan sehari-hari, yaitu:

a. Hikmah (Kebijaksanaan): Kemampuan akal untuk membedakan benar
dan salah, serta memahami hakikat segala sesuatu.

b. Syaja‘ah (Keberanian): Kekuatan jiwa dalam menghadapi tantangan
dan mempertahankan kebenaran tanpa rasa takut yang berlebihan.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 11



c. Iffah (Kesederhanaan/Kemurnian): Pengendalian diri terhadap
keinginan dan nafsu, menjaga diri dari perbuatan tercela.

d. 'Adalah (Keadilan): Sikap menempatkan segala sesuatu pada
tempatnya, memberikan hak kepada yang berhak, dan bersikap adil
dalam segala hal.

Dikutip oleh Beni Ahmad Saebani, Ibnu Miskawaih mendefinisikan
akhlak sebagai sifat yang terpatri dalam jiwa yang menggerakkan
seseorang untuk bertindak tanpa membutuhkan proses pemikiran dan
pertimbangan yang mendalam(Mahsyam, 2021).

Ibnu Miskawaih juga menekankan pentingnya akal dalam proses
pendidikan akhlak. Akal digunakan untuk membedakan antara perbuatan
yang baik dan buruk, serta untuk mengarahkan jiwa agar selalu condong
kepada kebaikan. Keteladanan dari orang tua, guru, dan masyarakat sangat
penting dalam pendidikan akhlak. Sifat-sifat baik yang dicontohkan oleh
orang-orang terdekat akan mempengaruhi dan membentuk karakter anak-
anak dan pemuda.

Lingkungan yang baik dan kondusif sangat penting untuk
pendidikan akhlak. Lingkungan yang penuh dengan perilaku baik akan
mendorong individu untuk mengembangkan sifat-sifat yang mulia. Ibnu
Miskawaih juga menekankan pentingnya latihan dan disiplin dalam
pendidikan akhlak. Melalui latihan terus-menerus dan disiplin yang ketat,
individu dapat mengembangkan kebiasaan baik dan menyingkirkan
kebiasaan buruk.

Karakteristik pemikiran lbnu Miskawaih dalam pendidikan akhlak
secara umum dimulai dengan pembahasan tentang akhlak
(karakter/watak). Menurutnya watak itu ada yang bersifat alami dan watak
yang diperolen melalui kebiasaan atau latihan. Kedua watak tersebut
menurut Ibnu Miskawaih pada hakekatnya tidak alami, walaupun kita
diciptakan dengan menerima watak, akan tetapi watak tersebut dapat
diusahakan melalui pendidikan dan pengajaran. Selanjutnya, Ibnu
Miskawaih juga menegaskan bahwa pendidikan akhlak didasarkan pada
doktrin jalan tengah. Menurutnya jalan tengah diartikan dengan
keseimbangan, moderat, harmoni, utama, mulia atau posisi tengah antara
dua ekstrem baik dan buruk yang ada dalam jiwa manusia. Menurutnya,
posisi tengah jiwa bahimiyah adalah iffah, yaitu menjaga diri dari
perbuatan dosa dan maksiat. Keempat keutamaan al fadhilah akhlak al-

12 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



iffah, al-saja'ah, al-hikmah dan al-adalah adalah merupakan pokok atau
induk akhlak yang mulia. Adapun lawannya ada empat pula yaitu al-jah,
as-syarh, al-jubn dan al-jur(Herningrum & Alfian, 2019).

Didalam bukunya Ibnu Miskawaih menjelaskan bahwa kearifan
merupakan keutamaan jiwa berpikir dan mengetahui. Terletak pada
mengetahui segala yang ada dan mengetahui segala yang llahi dan
manusiawai. Pengetahuan ini membuahkan pemahaman mana diantara
hal-hal yang mungkin yang harus dilakukan dan tidak boleh dilakukan.
Sederhana adalah keutamaan dari bagian hawa nafsu. Keutamaan ini
tampak dalam diri manusia ketika dia mengarahkan hawa nafsu menurut
penilaian baiknya, bila dengan kata lain, dia mengikuti pengetahuan yang
akurat, hingga dia tidak terseret oleh hawa nafsunya, lalu dia bebas tidak
menjadi hamba hawa nafsunya. Keberanian adalah keutamaan jiwa
amarah, dan muncul pada diri seseorang bila jiwa ini tunduk dan patuh
terhadap jiwa berpikir serta menggunakan penilaian baik dalam
menghadapi hal-hal yang membahayakan. Keadilan juga merupakan
kebajikan jiwa, yang timbul akibat menyatunya tiga kebaikan yang telah
disebutkan, ketika tiga fakultas bertindak selaras dengan satu sama lain dan
tunduk pada fakultas jiwa hingga fakultas-fakultas tadi tidak saling
kontradiksi atau mengikuti keinginannya sendiri-sendiri atas dasar
kecenderungan tabiat-tabiatnya. Buah kebajikan ini adalah sikap yang
mendorong orang memilih untuk selalu aadil paa dirinya terlebih dahulu,
dan kemudian adil pada orang lain dan menuntut keadilan dari mereka.

Empat keutamaan ini jika sudah dimiliki oleh seseorang dapat
menjadikan dirinya sebagai individu yang baik dikarenakan empat
keutamaan ini bisa mendorong terciptanya akhlak baik yang lainnya. Jika
seseorang memiliki pribadi yang arif maka dia adalah orang yang pandai,
pengingat, cepat memahami dan lain-lain. Jika seseorang telah menjadi
pribadi yang sederhana maka orang tersebut akan cenderung pemalu,
tenang, sabar dan sebagainya. Jika seseorang memiliki kepribadian yang
berani maka orang tersebut akan cenderung tegar, dapat menguasai diri,
ulet dalam bekerja dan sebagainya. Selain itu jika sudah menjadi pribadi
yang adil maka akan cenderung bersahabat, selalu menjalin silaturahmi,
baik dalam bekerja dan sebagainya(Ramli & Zamzami, 2022).

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 13



2. Akhlak Menurut Al-Ghazali

Imam Al-Ghozali merupakan tokoh yang sudah terkenal di seluruh
penjuru, terutama di kalangan cendekiawan Islam. Beliau juga merupakan
ahli tasawuf dan filsafat yang tersohor. Beliau dikenal sebagai hujjatul
Islam yang artinya hiasannya Islam(Imam Anas Hadi, 2021). Nama
lengkap Imam Al-Ghozali adalah Abu Hamid Muhammad bin Muhammad
Al-Ghozali dilahirkan di Thus, sebuah kota di Khurasan, Persia, pada tahun
450 H atau 1058 M.

Al-Ghazali merupakan salah satu pemikir Islam yang melahirkan
konsep-konsep tentang akhlak. Ajaran-ajaran akhlak yang telah
dikemukakan beliau sebagian besar berlandaskan pada kehidupan sufi. Hal
ini nampak pada karyanya “lhya Ulumuddin”. Al-Ghazali, di dalam “Thya
Ulumuddin”, menyebutkan bahwa keadaan manusia terdiri dari berbagai
elemen, baik jasmani maupun rohani. Secara jasmani, manusia tersusun
dari fisik atau tubuh yang dapat dilihat dan diraba. Sedangkan secara
rohani, di dalam tubuh manusia terdapat unsur roh dan jiwa yang hanya
dapat dirasakan dan dilihat dengan mata batin. Dari kedua unsur ini, Al-
Ghazali menyatakan bahwa unsur rohaniah lebih besar nilainya dibanding
dengan jasmani(Pendidikan & Hamid, 2012)

Menurut Imam Al-Ghazali, lafadz khulug dan khalqu adalah dua
sifat yang dapat dipakai bersama. Jika menggunakan kata khalqu maka
yang dimaksud adalah bentuk lahir, sedangkan jika menggunakan kata
khulug maka yang dimaksud adalah bentuk batin. Karena manusia tersusun
dari jasad yang dapat disadari adanya dengan kasat mata (bashar), dan dari
ruh dan nafs yang dapat disadari adanya dengan penglihatan mata hati
(bashirah), sehingga kekuatan nafs yang adanya disadari dengan bashirah
lebih besar dari pada jasad yang adanya disadari dengan bashar. Sesuai
dengan hal ini Imam Al-Ghazali Mengutip firman Allah SWT yang
terdapat dalam Al-Qur’an surat Al Shaad ayat 71-72(Al-Ghazali, 1962).
Demikianlah hubungan antara keduanya.

Adapun yang dimaksud akhlak adalah keadaan jiwa yang menetap
dan dari padanya terbit semua perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan
pemikiran dan penelitian. Bila terbit dari jiwa perbuatan-perbuatan baik
dan terpuji berarti ia akhlak yang baik. Sebaliknya bila yang terbit dari
padanya perbuatan-perbuatan jelek, maka dinamakan dengan akhlak yang
buruk(Al-Ghazali, 1983). Jika terdapat seseorang yang memberi bantuan

14 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



hanya karena keinginan yang muncul secara tiba-tiba saja, maka orang
tersebut tidak dapat dikatakan pemurah, karena sifat tersebut belum tetap
pada jiwanya. Demikian pula, apabila seseorang memberi bantuan karena
tekanan moral atau tidak memberi ketika dilanda rasa marah, maka orang
itu juga belum dapat dikatakan mempunyai watak pemurah atau
penyantun(Al-madjidi, 1997).

Akhlak dapat dikatakan ibarat keadaan jiwa dan bentuknya bersifat
batin. Hal ini seperti bentuk kebaikan dhahiriah secara mutlak. Seseorang
tidak hanya dapat dikatakan sempurna hanya dengan indahnya dua mata
saja, tidak hanya dengan hidung yang mancung, pipi yang halus tetapi
haruslah indah semuanya. Seperti kebagusan dhahiriah itulah
sempurnanya batin agar tercapai kebaikan akhlak(Muhammad al-Ghazali,
2005). Akhlak itu bukan perbuatan, melainkan gambaran atas jiwa yang
tersembunyi. Dapat dikatakan bahwa akhlak itu nafsiah (bersifat kejiwaan)
dan yang tampak itu dinamakan perilaku atau tindakan.

Al-Ghazali mempunyai empat kriteria yang harus dipenuhi
mengenai kriteria akhlak yang baik dan buruk, yaitu: kekuatan ilmu, atau
hikmah, kekuatan marah, yang terkontrol oleh akal akan menimbulkan
sifat syaja'ah, kekuatan nafsu syahwat, dan kekuatan keseimbangan
(keadilan)(Al-Ghazali, 2000) Kekuatan ilmu bernilai baik bila dengan
mudah menanggapi perbedaan antara kebenaran dengan kebohongan,
antara benar dan batil. Bila kekuatan ilmu ini baik, niscaya lahirlah dari
padanya al-Hikmah, yaitu suatu kebijaksanaan akan membawa kepada
perbuatan yang baik. Kekuatan marah dinilai baik manakala dia dalam
keadaan terkendali dan terarah menurut batas yang dikehendaki oleh
kebijaksanaan. Kekuatan syahwat bernilai baik bila dalam bimbingan dan
isyarat kebijaksanaan, yakni menurut petunjuk akal dan agama. Kekuatan
adil, yaitu mengendalikan kekuatan syahwat dan kemarahan dibawah
penunjukan akal dan agama.

Sementara untuk pembagian akhlak baik dan buruk, Al-Ghazali tak
berbeda dengan banyak tokoh lainnya. la membagi akhlak menjadi yang
baik atau mahmudah dan madzmumah atau buruk. Dalam Ihya' Ulumuddin
al-Ghazali membagi menjadi empat bagian yaitu ibadah, adab, akhlak yang
menghancurkan (muhlikat) dan akhlak yang menyelamatkan (munjiyal).
Akhlak yang buruk adalah rakus makan, banyak bicara, dengki, kikir,
ambisi dan cinta dunia, sombong, ujub dan takabbur serta riya'. Sedangkan

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 15



akhlak yang baik adalah taubat, khauf, zuhud, sabar, syukur, keikhlasan,
dan kejujuran, tawakkal, cinta, ridha, ingat mati. Adapun ukuran untuk
menilai apakah yang dilakukan perbuatan baik (akhlag al-karimah) atau
perbuatan yang buruk (akhlag mazmumah) adalah adalah landasan nilai
yang menjadi pijakannya, yakni akal dan agama(Wiguna et al., 2020).

Selanjutnya Al-Ghazali mengklasifikasikan pendidikan akhlak yang
terpenting dan harus diketahui meliputi (1) perbuatan baik dan buruk, (2)
kesanggupan untuk melakukannya, (3) mengetahui kondisi akhlaknya, dan
(4) sifat yang cenderung kepada satu dari dua hal yang berbeda, dan
menyukai salah satu diantara keduanya, yakni kebaikan atau
keburukan(Al-Ghazali, 1960).

Dari beberapa keterangan diatas dapat difahami bahwa pendidikan
akhlak menurut al-Ghazali adalah suatu usaha untuk menghilangkan
semua kebiasaan-kebiasaan jelek yang telah dijelaskan oleh syariat secara
terperinci, hal-hal yang harus dijauhi oleh manusia, sehingga akan terbiasa
dengan akhlak-akhlak yang mulia.

3. Akhlak Menurut Al-Farabi

Nama aslinya Abu Nasr Muhammad Bin Muhammad Bin Lharkhan
ibn Uzalagh al Farabi, lahir di kota Wesij tahun 259H/872, selisih satu
tahun setelah wafatnya filosof muslim pertama yaitu al-Kindi. Ayahnya
dari Iran menikah dengan wanita Turki kemudian ia menjadi perwira
tentara Turki. Atas dasar itulah al-Farabi dinasabkan sebagai orang Turki.
Karir pemikiran filsafatnya dalam menjembatani pemikiran Yunani dan
Islam terutama dalam ilmu logika (manthiq) dan filsafat sangat gemilang,
sehingga gelar sebagai guru kedua (al-mu’allim tsani), layak disematkan.
Diriwayatkan telah belajar logika di Baghdad dari para sarjana Kristen
Yuhanna ibn Hailan (w. 910 M) dan Abu Bisyr Matta (w.940 M), perlu
segera dicatat bahwa, Baghdad saat itu termasuk pewaris utama tradisi
filsafat dan kedokteran di Alexandria. Pertemuan dan pergumulan
pemikiran di Baghdad menjadi konektor pemikiran al-Farabi yang meramu
filsafat Islam dengan filsafat Yunani Neo-Platonis. Al-Farabi dalam
perkembangannya juga tercatat sebagai guru Yahya ibn Adi (w. 974 M),
seorang penerjemah Kristen Nestorian sebagai tokoh logika Ibn al-Sarraj.
Karir pendidikannya cukup panjang hingga pada tahun 330/941 M. Al
Farabi meninggalkan Baghdad menuju Aleppo kemudian ke Kairo dan

16 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



menghembuskan nafas terakhirnya di Damaskus, tepatnya pada bulan
Rajab pada tahun 339 H atau Desember 950 M.18(Wiyono et al., 2016).

Al-Farabi disepakati sebagai peletak sesunggunhya dasar piramida
studi filsafat dalam Islam yang sejak itu terus dibangun dengan tekun. la
termasyhur karena telah memperkenalkan doktrin “Harmonisasi pendapat
Plato dan Aristoteles” lewat risalahnya al-Jam'u baina Ra'yay al-
Hakimaini Aflathun wa Aristhu ini sangat dipengaruhi oleh pandangan
Plato (Republic) dan Aristoteles (Nicomachean Ethics) tentang kebaikan
manusia (human good). Bahkan sejumlah kalangan menyebutnya sebagai
the Second Master atau Maha Guru Kedua setelah Aristoteles(Nasr &
Leaman, 1996).

Dari perspektif para filsuf Muslim, etika dalam Islam (al-akhlaq)
disinggung dalam berbagai ruang dan perspektif. Al-Kindi misalnya,
memperbincangkan etika Islam dalam konteks obsesi, dia ingin
memformulasikan titik temu antara ide-ide filosofis di satu sisi dengan
keyakinan-keyakinan dalam Islam baik dalam ranah metafisika,
kosmologi, dan etika. Hal itu sebagaimana tercermin dalam mode of
philosophic tauhid di mana Allah diposisikan sebagai al-wahid al-haqgq al-
awwal(Syafi’i, 2017).

Sementara itu Al-Farabi, sebagai salah satu filsuf berpengaruh pada
masa Keemasan Islam, memberikan kontribusi penting dalam kajian etika,
khususnya terkait konsep akhlak atau moralitas. Pandangan filsafatnya
menekankan pentingnya pembentukan karakter moral dan peran kebajikan
dalam mewujudkan tatanan masyarakat yang baik. Pemikiran Al-Farabi
mengenai akhlak terjalin erat dengan sistem filsafatnya secara keseluruhan,
dimana ia berupaya mengintegrasikan teori etika dari filsafat Yunani
dengan ajaran Islam, sehingga menghasilkan sintesis pemikiran yang unik
dan berpengaruh besar bagi perkembangan pemikiran Islam maupun Barat.

Salah satu aspek penting dalam filsafat etika Al-Farabi adalah
pandangannya tentang urgensi kebajikan dalam kehidupan individu dan
masyarakat. la menegaskan bahwa kebajikan moral merupakan kunci
untuk mencapai kebahagiaan dan kebaikan tertinggi. Hal ini terlihat jelas
dalam konsep al-Madinah al-Fadilah (Kota Utama), yaitu masyarakat
ideal yang warganya, di bawah bimbingan pemimpin bijaksana,
menumbuhkan nilai-nilai luhur seperti keadilan, keberanian, dan
kesederhanaan. Menurut Al-Farabi, pendidikan memiliki peran sentral

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 17



dalam menanamkan kebajikan tersebut, karena melalui pendidikan
seseorang dapat mengembangkan kapasitas intelektual dan moralnya
(Astuti, 2024).

Penelusuran Al-Farabi tentang akhlak sangat erat dengan landasan
epistemologisnya. la berpendapat bahwa pemahaman mengenai kebajikan
membutuhkan perpaduan antara rasionalitas dan intuisi moral. Dalam
pandangannya, perkembangan moral individu harus ditempatkan dalam
konteks kehidupan bermasyarakat, sebab perilaku etis tidak mungkin
terwujud tanpa keterlibatan sosial(Moussa, 2025).

Sebagai seorang tokoh awal yang serius dalam bidang filsafat,
konsep etika yang ditawarkan al-Farabi menjadi salah satu hal penting
dalam karya-karyanya, yang berkaitan erat dengan pembicaraan tentang
jiwa dan politik. Begitu juga erat kaitannya dengan persoalan etika ini
adalah persoalan kebahagiaan. Bahkan, Al-Farabi tampaknya sangat
perhatian terhadap persoalan kebahagiaan ini baik secara teoritis maupun
praktis. Karenanya ia mengkhususkan dua dari sekian bukunya untuk
membahas tentang kebahagiaan. Buku itu yaitu Tahshil al-Sa’adah
(Meraih  kebahagiaan) dan al-Tanbih al Sa’adah (Membangun
Kebahagiaan), kedua buku ini sama-sama diterbitkan di Haidarabad pada
tahun 1345 H, 1346 H(Madkour, 1996).

I C. Pendidikan Akhlak dalam Perspektif Kontemporer

Pendidikan akhlak kontemporer tidak dapat hanya mengandalkan
pendekatan kognitif atau perilaku semata, sebab problem utama yang
dihadapi generasi saat ini tidak sekadar pada lemahnya pengetahuan
tentang nilai, tetapi lebih dalam yaitu krisis spiritual. Dalam konteks ini,
landasan spiritual menjadi elemen fundamental yang menopang
keberhasilan pendidikan akhlak yang holistik.

Landasan spiritual berarti menjadikan aspek ketuhanan (teosentris)
sebagai pusat dari kesadaran moral. Dalam tradisi Islam, akhlak tidak
berdiri sendiri sebagai norma sosial atau etika sekuler, melainkan
merupakan pantulan dari hubungan manusia dengan Allah Swt, nilai-nilai
seperti sabar, syukur, tawakkal, khauf, dan raja’. Hal ini sejalan dengan
magashid pendidikan Islam yang menempatkan tazkiyatun nafs (penyucian
jiwa) sebagai tujuan utama.

18 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Dalam konteks pendidikan kontemporer, banyak tantangan akhlak
yang bersumber dari kekosongan batin: hedonisme, individualisme
ekstrem, krisis makna hidup, dan instabilitas emosional. Oleh sebab itu,
pendidikan akhlak yang kuat harus berbasis pada pembinaan ruhani, bukan
hanya pembentukan karakter luar. Landasan spiritual memberi kerangka
bagi peserta didik untuk menyadari bahwa akhlak bukan hanya soal baik
dan buruk dalam pandangan manusia, melainkan berkaitan langsung
dengan nilai-nilai ilahiah yang bersumber dari wahyu dan pengalaman
keagamaan yang mendalam.

Salah satu contoh penerapan landasan spiritual dalam dunia
pendidikan yang sudah diterapkan adalah melalui integrasi nilai-nilai
keislaman dalam kurikulum pembelajaran di madrasah dan sekolah
berbasis Islam. Misalnya, pembiasaan zikir pagi, shalat dhuha bersama,
kultum harian, hingga pembelajaran tafsir dan tasawuf dasar yang
menginternalisasikan makna sabar, syukur, tawakal, dan pengendalian diri.

Maka, dalam pendidikan akhlak kontemporer, landasan spiritual
menjadi pondasi yang tidak boleh ditinggalkan. la tidak hanya memberikan
motivasi internal, tetapi juga menyadarkan peserta didik tentang tujuan
hidup yang lebih tinggi, yang tidak bisa digantikan oleh sekadar teori etika
rasional atau aturan sosial.

Akhlak mahmudah atau akhlak terpuji merupakan fondasi utama
dalam pembentukan karakter manusia yang tangguh secara mental dan
bermartabat secara moral. Dalam konteks pendidikan akhlak kontemporer,
nilai-nilai seperti sabar, syukur, tawakal, khauf (takut kepada Allah), dan
raja’ (harapan kepada rahmat Allah) tidak hanya menjadi ajaran spiritual,
tetapi juga instrumen pembentuk daya tahan pribadi dalam menghadapi
tantangan zaman. Individu yang memiliki sifat sabar akan lebih siap dalam
mengelola tekanan hidup dan tidak mudah menyerah; seseorang yang
memiliki rasa syukur akan cenderung positif dan tidak terjebak dalam
budaya mengeluh; sedangkan orang yang bertawakal akan memiliki
kepercayaan diri yang stabil karena bersandar pada kekuatan Ilahi.

Pendidikan yang mengintegrasikan akhlak mahmudah akan
menghasilkan peserta didik yang tidak hanya unggul secara akademik,
tetapi juga kuat secara psikologis, lembut secara sosial, dan bermartabat
secara etis. Dalam dunia modern yang penuh kompetisi dan
individualisme, keberadaan karakter semacam ini menjadi kebutuhan

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 19



mendesak untuk membentuk generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga
bijaksana dan manusiawi.

Sebagai contoh konkret, penerapan nilai-nilai akhlak mahmudah
dalam dunia pendidikan dapat dilakukan melalui berbagai pendekatan,
baik dalam kegiatan intrakurikuler, kokurikuler, maupun ekstrakurikuler.
Nilai sabar, misalnya, dapat ditanamkan melalui pembiasaan menghadapi
proses belajar dengan tekun dan sabar, serta dalam menyikapi kegagalan
akademik sebagai peluang untuk melakukan perbaikan. Nilai syukur
diinternalisasikan melalui kegiatan reflektif atau muhasabah harian, di
mana peserta didik diajak untuk menyadari nikmat ilmu, lingkungan, dan
kesempatan belajar yang dimiliki. Selain itu, nilai tawakal, khauf, dan raja’
dikembangkan melalui pendekatan spiritual dalam pembelajaran agama
serta kegiatan keagamaan seperti salat berjamaah, kultum, dan
pendampingan rohani.

Penanaman nilai-nilai akhlak mahmudah seperti tawakal, keadilan,
ketenangan, dan keikhlasan telah dilakukan secara berkelanjutan melalui
berbagai program pembelajaran dan aktivitas sekolah yang terstruktur.
Hasilnya, peserta didik tidak hanya mampu mengamalkan nilai-nilai
tersebut dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga terbentuk karakter yang
tangguh secara mental dan bermartabat secara moral, yang sangat relevan
dalam menghadapi dinamika kehidupan modern.(Kholig & Sulaim, 2024)

Pendidikan akhlak yang mengintegrasikan peringatan terhadap
akhlak mazmumah akan membentuk peserta didik yang memiliki
kesadaran diri dan kepekaan moral. Individu yang memahami bahaya riya’
akan belajar untuk ikhlas; yang menyadari racun takabur akan tumbuh
dalam kerendahan hati; dan yang memahami kehancuran akibat hasad akan
menumbuhkan empati dan ketulusan. Dalam dunia yang semakin
kompetitif dan narsistik, pendidikan semacam ini menjadi kebutuhan
mendesak agar generasi muda tidak hanya cerdas, tetapi juga bijaksana
dalam mengelola emosi, ambisi, dan relasi sosial.

Dalam praktik pendidikan, peringatan terhadap akhlak mazmumah
dapat disisipkan dalam pembelajaran agama, bimbingan konseling, dan
kegiatan reflektif. Misalnya, guru dapat mengajak siswa berdiskusi tentang
bahaya pamer di media sosial, atau bagaimana perasaan iri dapat merusak
pertemanan. Latihan muhasabah (introspeksi diri), cerita hikmah, dan
pembiasaan adab dalam keseharian adalah sarana konkret untuk

20 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



membentuk sensitivitas moral terhadap akhlak buruk. Program mentoring
rohani atau halagah keislaman juga dapat menjadi ruang pembinaan akhlak
yang lebih personal dan intensif.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 21



—BAB3

KEPEMIMPINAN ISLAMI
DALAM PERSPEKTIF FILOSOFIS

I A. Konsep Kepemimpinan dalam Islam

onsep kepemimpinan dalam Islam merupakan kajian penting,

K terutama dalam konteks pendidikan dan pengelolaan organisasi
berbasis nilai-nilai Islam. Kepemimpinan dalam Islam tidak

hanya berfokus pada aspek administratif, tetapi juga mesti selaras dengan
prinsip moral dan etika yang bersumber dari Al-Quran dan hadis. Melalui

referensi yang ada, kita dapat memahami lebih dalam karakteristik, model,
dan nilai-nilai yang diusung dalam kepemimpinan Islami.

Salah satu aspek fundamental dari kepemimpinan dalam Islam
adalah penekanan pada nilai-nilai profetik yang dijalankan oleh Nabi
Muhammad Saw. Menurut Manzil dan Muttagin, kepemimpinan Islami
diharapkan mampu membangun masyarakat yang berlandaskan pada nilai-
nilai spiritual dan moral yang mengedepankan keadilan, kejujuran, dan
amanah (Manzil & Muttagin, 2024)- Ini diperkuat oleh Faishol yang
menekankan bahwa kepemimpinan profetik tidak hanya berorientasi pada
pencapaian tujuan duniawi tetapi juga menuntut pemimpin untuk
memperjuangkan nilai-nilai transendental (Purwanto & Kholid, 2022).

Kata kepemimpinan, berupa penambahan awalan “ke” dan akhiran
“an” pada kata pemimpin. Kepemimpinan menunjukan pada semua perihal
dalam memimpin, termasuk juga kegiatannya. Kepemimpinan dalam Islam
adalah paya-upaya untuk memperbaiki dan membawa kualitas muslim

22 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



kepada akhlak-akhlak Islami dengan dilandasi oleh keimanan, ketagwaan
dan menjalankan syariat-syariat Islam dalam aktivitas hidup di dunia baik
urusan dunia maupun akhirat/ agama dalam rangka mencapai kebahagiaan
hidup dunia dan akhirat (N. Akbar, 2018).

Kepemimpinan dalam bahasa Arab disebut “Al-Imamah” (Atabik &
Muhdhlor, 2003). Dalam ilmu Figih, Imamah diartikan dengan
kepemimpinan dalam hal menjadi ketua atau lainnya, baik dia memberi
petunjuk ataupun menyesatkan (As-Salus, 1997). Secara terminologi,
beberapa tokoh mendifinisikan imamah dikutip dari Abdullah Ad Dumaiji
(2016) antara lain menurut Imam Haramain Al-Juwaini mendefinisikan
Imamah adalah kepemimpinan sempurna yang berhubungan dengan hal-
hal khusus dan umum, dalam berbagai persoalan dunia dan agama. Al
Mawardi mendifinisakan imamah itu ditetapkan untuk menggantikan
tugas-tugas kenabian dalam menjaga agama dan menata dunia dengan
nilai-nilai agama. Muhammad Najib berpendapat bahwa imamah adalah
kepemimpinan yang konprehenship menyangkut segala urusan dunia dan
agama. Ibnu Khaldun mendefinisikan imamah adalah mengatur, membawa
seluruh umat berdasarkan pandangan syariat untuk mewujudkan maslahat-
maslahat mereka, baik maslahat dalam kehidupan duniawi maupun
ukhrawi dan semuanya pasti kemabli ke ukhrawi (Ad-Dumaiji, 2016).

Kepemimpinan diartikan sebagai kemampuan seseorang sehingga ia
memperoleh rasa hormat (respect), pengakuan (recognition), kepercayaan
(trust), ketaatan (obedience), dan kesetiaan (loyalty) untuk memimpin
kelompoknya dalam kehidupan bersama menuju citacita(Nidawati, 2005).

Kepemimpinan dalam sejarah peradaban Islam dikenal dengan
berbagai istilah yang mencerminkan tanggung jawab seorang pemimpin,
seperti Khalifah, Imam, Amir, Uli al-Amri, dan Ra’in. Masing-masing
istilah ini memiliki makna dan peran yang spesifik dalam mengatur
kehidupan umat. Sebagaimana dijelaskan Suhartawan (2021) berikut ini:

Khalifah, secara terminologi artinya pengganti kepemimpinan
Rasulullah Saw. Kepemimpinan dalam konteks khalifah mencakup
persiapan kepemimpinan berikutnya sesuai dengan aturan syari’ah demi
tercapainya kemaslahatan dunia dan akhirat.

Imam, kata "Imamah" dalam bahasa Arab berasal dari kata "imam,"
yang berakar dari "amma" yang berarti "menjadi ikutan." Imam berarti

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 23



"pemimpin atau contoh yang harus diikuti, atau yang mendahului.”
Pemimpin harus selalu di depan sebagai teladan (leading by example).
Kedudukan imam sejajar dengan penanggung jawab urusan umat.

Amir, artinya adalah pemerintah. Kita harus mentaati seorang
pemimpin tanpa memandang warna kulit, bentuk rupa, kekayaan atau
kemiskinan, selama pemimpin tersebut berada dalam bimbingan Allah
Swt. Ketaatan kepada pemimpin merupakan pilar penting dalam
pemerintahan Islam. Umar bin Khattab mengatakan, “Islam tidak berarti
tanpa jamaah, jamaah tidak berarti tanpa pemimpin, dan pemimpin tidak
berarti tanpa kepatuhan.” Seorang pemimpin harus memiliki
keistimewaan, kecerdasan, akhlak mulia, dan mental yang kuat. Namun,
semua itu tidak berarti tanpa loyalitas dari rakyatnya.

Uli al-Amri, berarti seseorang yang memegang kekuasaan dan
memiliki hak untuk memberi perintah. Orang dengan kekuasaan ini
mampu mengatur dan mengendalikan situasi. Dalam al-Qur'an Surat An-
Nisa'": 83, kepemimpinan dikaitkan erat dengan kepemimpinan Tuhan dan
Rasul-Nya. Setelah Nabi wafat, ulil amri menjadi rujukan dalam
menghadapi masalah dan harus selalu ditaati.

Ra’in, Makna "ra’in” (pemimpin) dalam sebuah hadis diibaratkan
sebagai penjaga yang diberi amanah untuk mengurus bawahannya.
Rasulullah SAW memerintahkan agar pemimpin menasihati setiap orang
yang dipimpinnya dan mengingatkan untuk tidak berkhianat. Imam Suyuti
mengatakan bahwa "ra’in” merujuk kepada siapa saja yang menjalankan
kepemimpinannya (Suhartawan, 2021).

Uraian di atas dapat ditegaskan bahwa kepemimpinan dalam Islam
adalah suatu proses atau kemampuan orang lain untuk mengarahkan dan
memotivasi tingkah laku orang lain, serta ada usaha kerjasama sesuai
dengan Al-Qur’an dan Hadist untuk mencapai tujuan yang diinginkan
bersama.

Tujuan utama kepemimpinan dalam Islam yaitu untuk melindungi
agama dan mengatur kehidupan dunia. Hal ini dilakukan dengan mengajak
kepada kebaikan dan mencegah keburukan. Pemimpin diharapkan bukan
hanya menyampaikan ajaran syariat, tetapi juga dapat mengelola
kepentingan umat masyarakat dengan sebaik-baiknya.

24 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Seorang pemimpin dalam menjalankan kepemimpinannya harus
dilandasi dengan sifat-sifat atau kriteria diantaranya, bertagwa kepada
Allah, amanah, shiddiq, fathonah, tabligh, tegas dan teguh pendirian,
lemah lembut, pemaaf, senang bermusyawarah, adil, bertanggung jawab,
dan sabar.

Kepemimpinan Islami merupakan proses mempengaruhi untuk
mencapai kebahagiaan dunia akhirat dengan cara menekankan pada
pelayanan yang baik pada para pengikutnya, bersikap lemah lembut, tidak
menyalahkan tetapi mengarahkan dan membimbing, agar mereka tidak lari
menjauh. Bahkan harus selalu menjaga emosi dengan selalu memaafkan
atas kesalahan yang telah diperbuat dan memintakkan ampunan kepada
Alloh atas dosanya. Hal ini termaktub dalam ayat al-quran berikut:

,MYJA\MLL;;S;QJ«M&;&)L;

ch\\.a dﬁ))bjr-éjfwbr@i“i;\;&);
SEE ZL AN & m\&y/'

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut
terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar,
tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena itu maafk
anlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawaratlah
dengan mereka dalam urusan itu. Kemudian apabila kamu telah
membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya
Allah  menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya
(QS. Al-ilmron,2:159).

Ayat tersebut menunjukkan sikap kelembutan Nabi dalam
menghadapi persoalan, termasuk dalam perang Uhud yang mengundang
kemarahan ummat Islam pada saat itu, namun beliau tidak
mempersalahkannya tetapi menegurnya dengan lemah lembut. Andai Nabi
bersikap kasar dan keras, serta tidak peka terhadap keadaan sahabat yang
ikut berperang maka mereka akan menjauhinya. Kalimat “disebabkan
rahmat dari Allah” menunjukkan bahwa Allah mendidik dan membentuk
kepribadian Nabi Muhammad Saw sebagai pemimpin besar ummat Islam,

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 25



sehingga bukan saja pengetahuan Nabi yang diberikan oleh Allah melalui
al-Quran tetapi juga hati dan kepribadiannya(M Quraish Shihab, 2000).

Dari ayat tersebut dapat dijelaskan bahwa kepemimpinan Islami
adalah kepemimpinan pelayanan kepada para pengikut atau bawah an,
yaitu dengan cara bersikap lemah lembut, ramah, tidak keras, selalu
memaafkan, memintakkan ampunan atas dosa-dosa mereka,
bermusyawarah atau melibatkan mereka dalam menyusun program,
mengimplemengasikan, dan mengevaluasi bersama. Selain itu juga
seorang pemimpin harus bersikap adil, karena kepemimpinan itu adalah
sebuah amanat yang harus berorientasi pada ajaran Allah.

Kepemimpinan adalah sebuah keharusan dalam kehidupan ummat
manusia, agar kehidupan diri sendiri, organisasi atau perusahaan, bahkan
negara, akan lebih terarah. Hal ini termaktub dalam hadits Nabi
Muhammad Saw bahwa setiap kita atau individu dan imam pun akan
diminta pertanggungjawabanya, sebagaimana dalam hadits Nabi berikut:

Dari Abdullah bin Umar RA, dia berkata: Rasulullah Saw bersabda:

-

Lopade i Joall Juu5 6 JB Lgie N o5 522 5l o2
" [1Es - Pt ﬁ),/, -~ - 7

& wu\&&;s\;uyu %j&warﬁ)&brﬁ

£ Jiza s w&‘&?b&)} o5 3 42 5k

-
s

DI A I I PR PP I S S S (B - .
Getes 58 Adoa oy s ok e daels 8041 e
Py /‘)/ L

rggj&jrﬁﬁ) Wﬁjowjbk}c;\’xﬂ\’

- 5> 7 —

e 8 S

Artinya: "Ketahuilah, setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin
akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya. Seorang imam
(pemimpin tertinggi) yang memimpin manusia adalah pemimpin dan dia
akan dimintai pertanggungjawaban atas rakyatnya. Seorang laki-laki
adalah pemimpin bagi anggota keluarga dan rumah tangganya dan dia

26 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



akan dimintai pertanggungjawaban atas mereka. Seorang wanita adalah
pemimpin bagi rumah tangga suaminya dan dia akan dimintai
pertanggungjawaban atas mereka. Seorang hamba sahaya adalah
pemimpin atas harta tuannya dan dia akan dimintai pertanggungjawaban
atas hartanya. Maka, setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap kalian
akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.

B. Filsafat Kepemimpinan Menurut Al-Farabi dan Al-
Ghazali

1. Filsafat Kepemimpinan Menurut Al-Farabi

Al-Farabi merupakan salah satu tokoh yang hidup pada masa klasik.
Al-Farabi dikenal sebagai al-Mu’allim al-Tsani pemikirannya banyak
membahas mengenai negara, politik, masyarakat, dan kepemimpinan.
Pemimpin ideal menurut Al-Farabi tidak hanya seorang filsuf, melainkan
juga harus memiliki kearifan yang baik secara pikiran atau rasio dan
wahyu. Namun. kebahagiaan dalam sebuah negara tidak hanya bisa dicapai
dengan adanya pemimpin yang memiliki kriteria mendekati Nabi atau
filsuf, tetapi juga dari ide-ide masyarakat pada negara tersebut.

Pada kodratnya, manusia diciptakan oleh Allah Swt sebagai
makhluk sosial yang saling membutuhkan satu sama lain. Maka dari itu,
sebagai makhluk sosial manusia tidak bisa hidup sendiri tanpa bantuan
orang lain dan membutuhkan sebuah organisasi kelompok." Dengan
demikian kebutuhan manusia terhadap sesamanya, mengharuskan
bertanggungjawab dalam membangun sebuah kehidupan sosial yang
damai dan tentram mulai dari berbagai aspek seperti ekonomi, hubungan
sosial dan politik. Proses ketergantungan manusia yang dinamis ada dalam
suatu negara. Sifat manusia yang secara alamiah dan natural akan selalu
memerlukan bantuan orang lain disekelilingnya dalam memenuhi
kebutuhannya. Sehingga dalam sistem kenegaraan harus ada seorang
pemimpin yang mampun membangun kerjasama diantara dirinya dan
rakyatnya. Mengatur dan mengayomi masyarakat guna mewujudkan
negara yang aman, damai, tentram, dan bahagia.

Menurut Al-Farabi, masyarakat cukup berperan penting bagi negara
itu sendiri, sehingga hanya masyarakat berkualitas yang memiliki gagasan
cemerlang yang dapat melahirkan sebuah kebahagiaan dan kesejahteraan

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 27



dalam suatu negara. Oleh sebab itu, baik negara dan masyarakat
memerlukan seorang pemimpin yang ideal yang dapat membawa
masyarakat kepada kesejahteraan. Kriteria seorang pemimpin ideal
menurut Al-Farabi adalah seorang filsuf yang memiliki sifat seperti Nabi.
Jika dalam teori politik Plato lebih menekankan seorang pemimpin lebih
kepada jasmaninya, untuk melengkapi teori tersebut Al-Farabi merasa
perlu menekankan juga kepada spiritualnya(Muttagin et al., 2022).
Sehingga pemimpin yang ideal merupakan pemimpin yang dapat
menyeimbangkan antar keduanya yaitu kekuatan jasmani dan spiritual.

Al-Farabi mensyaratkan seorang pemimpin adalah seorang filosof.
bukan tanpa alasan, menurutnya seorang filosof dapat mengetahui sifat
kebahagiaan sejati (true nature of happiness)(Habibah, 2019). Selain itu
seorang filosof juga dapat hadir di setiap zaman. Menurutnya jika tidak ada
Nabi yang dapat memimpin negara, maka seseorang yang memiliki sifat
mendekati Nabi yang berhak memimpin negara yaitu seorang filsuf(Jamil,
2016). Al-Farabi berfikir untuk dapat menciptakan masyarakat yang ideal
harus dimulai dengan seorang pemimpin yang ideal. Sejatinya tujuan dari
sebuah negara yang ideal tidak lain adalah untuk mencapai sebuah
kebahagiaan (happiness), tidak hanya secara materiil tetapi spiritual juga
dan tidak saja di dunia ini tetapi juga di akhirat nanti(lgbal & Nasution,
2010). Untuk dapat mencapai kebahagiaan tersebut harus bernegara dan
menciptakan simbolisme utuh antara masyarakat dan pemimpin negara,
yang hanya dapat diperolen dalam negara ideal yang sempurna.
Kepemimpinan Al-Farabi juga mencontoh dari kepemimpinan Rasulullah
Saw untuk umat Islam. Di mana tugas seorang pemimpin adalah
memberikan arahan baik yang sesuai dengan tuntunan agama agar tidak
melenceng dari tujuan utama dibentuknya suatu negara, yaitu tercapainya
sebuah kebahagiaan dunia dan akhirat.

Al-Farabi berpendapat bahwa tidak ada satupun warga yang mampu
dan dapat menjadi seorang pemimpin Negara yang sempurna. Baginya
yang boleh dan yang mampu menjadi seorang pemimpin negara hanyalah
manusia yang paling sempurna, meski kriteria ini akan sangat sulit dan
bahkan mustahil. Al-Farabi berusaha merumuskan pilihan kriteria
pemimpin jika tidak ada manusia yang sempurna. Menurutnya pemimpin
sebuah negara tidak boleh dijabat oleh sembarang orang, hanya orang yang
memiliki dua hal yang berhak menjabat sebagai pemimpin negara yaitu

28 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



fitrah dan tabiat, talenta dan kehendak Negara ideal menurut Al-Farabi
merupakan negara yang mampu mencipatkan hubungan kerja sama antara
pemimpin dan masyarakatnya. Baginya, perumpaan pemimpin adalah
seperti sebuah hati dan masyarkat adalah anggota tubuh lainnya pada organ
tubuh manusia. Hati tersebut harus mampu mengkoordinir. mendengarkan
keluh kesah semua anggota tubuh lainnya. bermusyawarah dalam
mengambil keputusan, sehingga mampu mengambil keputusan yang dapat
mencapai tujuan dan kemaslahatan bersama. Pemimpin negara juga harus
ada terlebih dahulu, sebelum adanya rakyat dan terbentuknya
masyarakat(Sukardi, 2017).

Menurut Al-Farabi orang yang berhak menjadi seorang pemimpin.
harus memiliki dua belas kriteria ideal. Hal itu ia tuangkan dalam karyanya
yang berjudul "Al-Madinah Al-Fadhilah", ia menyebutkan: Menurutnya
perumpamaan seorang laki-laki sebagai pemimpin kota atau sebagai
pemimpin memiliki sifat dua belas yang ia klasifikasikan ke dalam tiga
bagian yaitu berkaitan dengan tubuh, fikiran atau akal dan akhlak.

a. Memiliki tubuh yang baik dan anggota tubuh yang lengkap (agar
semua bagian tubuh dapat melakukan kegiatannya dengan maksimal)

b. Memiliki akal yang baik

c. Memiliki kemampuan faham yang baik

d. Memiliki hafalan atau daya ingat yang baik dan cerdas

e. Memiliki ungkapan-ungkapan yang baik sehingga dapat mengeks-
preksikannya dengan baik

f.  Menyukai belajar

g. Memiliki akhlak yang baik (agar tidak melakukan hal yang buruk)

h. Senang berkata jujur dan mencintai kejujuran

i. Memiliki wibawa dan berjiwa besar

j. Tidak terlena dengan dunia sehingga tidak berpegang teguh pada

kehormatan dunia

k. Senang berbuat adil

I.  Memiliki tekad yang kuat sehingga berani melakukan hal apapun demi
negara

Pertama, sebagai seorang pemimpin atau kepala harus memiliki
tubuh yang baik dan anggota tubuh yang lengkap. Lengkap yang dimaksud
Al-Farabi adalah sempurna secara fisik, tidak kurang sesuatu apapun (tidak
cacat). Hal ini tentu berdampak pada proses memimpin yang akan lebih

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 29



leluasa dan stabil dengan anggota tubuh sempurna. Hal sebaliknya dengan
adanya cacat fisik pada tubuh seorang pemimpin akan menghambat kinerja
suatu pemimpin. Pemimpin yang memiliki fisik cacat tidak akan luput dari
omongan masyarakat atau petugas bawahannya. Al-Farabi memperkirakan
hal butuk tersebut, sehingga ia menyatakan kelengkapan anggota tubuh
secara fisik adalah hal mutlak yang harus dipenuhi.

Kedua, sebagai seorang pemimpin harus memiliki akal yang baik.
Dengan memiliki akal yang baik, seorang pemimpin akan mempunyai
kemampuan faham yang baik. la juga akan mempunyai hafalan atau daya
ingat yang baik dan cerdas sehingga dapat menyelesaikan segala
permasalahan dengan baik. Sebagai seorang pemimpin juga harus
menyukai belajar, agar keilmuannya bertambah dan dapat menambah
wawasan serta memiliki sudut pandang dan pola pikir yang majemuk.
Dengan memiliki kecerdasan dan akal yang baik, seorang pemimpin akan
dapat memahami permasalahan yang terjadi di negaranya. sehingga ia akan
dapat dengan mudah mengambil keputusan yang bijak untuk permasalahan
tersebut dan dapat merencanakan kebijakan yang lebih efektif.

Ketiga, senang berbuat adil. Menurut Al-Farabi sebagai seorang
pemimpin sejati harus senang berbuat adil dan mampu menegakkan sebuah
keadilan dalam kepemerintahannya. Baginya, sebuah keadilan ini menjadi
prinsip utama yang harus dilakukan dan ditegakkan oleh seorang
pemimpin, dan menjadi sebuah pondasi untuk mencapai kesejahteraan
rakyat. Keadilan juga merupakan sumber untuk menciptakan sebuah
keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat. sehingga dapat mencegah
adanya konflik dan ketidakpuasan masyarakat terhadap pemerintah. Sikap
adil dilakukan tidak memandang status sosial, suku, ras dan agama,
melainkan semua warga negara harus mendapatkan keadilan yang rata.
Maka dari itu, seorang pemimpin harus senang berbuat adil dan memiliki
moralitas dan integritas yang baik dalam memutuskan sebuah tindakan.

Keempat, sebagai seorang pemimpin harus memiliki tekad yang
kuat. Menurut Al-Farabi seorang pemimpin harus kuat dan memiliki tekad
yang tegas untuk kepentingan negara. la merincikan komponen-komponen
tekad menjadi beberapa unsur yaitu tekad untuk mencapai kebijaksanaan
(hikmah), tekad untuk menegakkan keadilan (adalah). tekad untuk
membentuk masyarakat yang baik (masyarakat ideal). tekad untuk
mencapai keamanan dan ketertiban, tekad untuk mencapai kesejahteraan

30 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



rakyat, tekad untuk pendidikan dan pembangunan intelektual, dan tekad
untuk menciptakan harmoni sosial. Perincian tekad tersebut tentunya
terdapat tujuan yang diinginkan oleh Al-Farabi.

Seperti tekad mencapai kebijaksanaan (hikmah). Al-Farabi berharap
bahwa seorang pemimpin harus mencapai kebijaksanaan dalam
pengambilan kebutusan agar sebuah negara dapat berkembang dengan
baik. Tekad menegakkan keadilan (adalah). Al-Farabi berharap seorang
pemimpin mempunyai komitmen untuk berlaku adil di dalam negara yang
ia pimpin, adil tersebut berlaku untuk semua warga negara di sana tanpa
memandang status sosialnya. Tekad membentuk masyarakat yang baik
(masyarakat ideal), dalam hal ini seorang pemimpin harus berusaha
membentuk masyarakat yang memiliki nilai moral yang baik dan juga
harus bisa meningkatkan kehidupan spiritual. Tekad menjaga keamanan
dan ketertiban, seorang pemimpin harus bisa menjaga keamanan dalam
negara agar msyarakat dapat berkembang dengan baik dan tidak merasa
terancam dalam hal apapun.

Kemudian tekad mencapai kesejahteraan rakyat, dalam hal ini
seorang pemimpin harus memiliki tekad kuat dan fokus untuk mencapai
kesejahteraan rakyatnya, misalnya dengan cara lebih memperhatikan lagi
kebutuhan dasar dan kualitas hidup rakyatnya. Tekad pendidikan dan
pembangunan intelektual, seorang pemimpin harus dapat memajukan
pendidikan dan pembangunan intelektual masyarakat agar dapat maju,
berkembang dan mencapai kebijaksanaan. Tekad menciptakan harmoni
sosial, dalam hal ini seorang pemimpin haruys bisa menciptakan
keharmonian dalam masyarakat agar dapat mengatasi konflik yang ada dan
dapat membangun kesatuan rakyatnya. Al-Farabi berpendapat bahwa
seorang pemimpin yang memiliki tekad kuat dan berani harus mampu
mengatasi segala hal yang terjadi dalam negara untuk mencapai tujuan
moral dan politik yang baik, serta menciptakan kesejahteraan bagi
masyarakat.

2. Filsafat Kepemimpinan Menurut Al-Ghazali

Imam Al-Ghozali, seorang ulama’ besar dan filsuf muslim yang
hidup pada abad ke-11, secara holistik Al-Ghozali memiliki pandangan
mengenai kepemimpinan dan motivasi. Dalam karya-karyanya seperti lhya
Ulumuddin dan Nasihat al-Muluk, Al-Ghazali menekankan bahwa seorang

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 31



pemimpin harus menjadi teladan moral (uswatun hasanah) dan
menjalankan amanah dengan penuh keadilan, kebijaksanaan, dan tanggung
jawab. Kepemimpinan, menurut Al-Ghazali, tidak hanya bertujuan untuk
mencapai keberhasilan duniawi, tetapi juga untuk membentukkarakter
spiritual yang kuat pada individu dan masyarakat.

Imam  Al-Ghazali memiliki pandangan unik mengenai
kepemimpinan yang berbeda dari banyak filsuf pada umumnya.
Menurutnya, tugas utama seorang pemimpin adalah membimbing menuju
keutamaan (fadhilah) dan mendekatkan diri kepada Allah Swt, yang
merupakan tujuan tertinggi. Akhlak yang baik menjadi sifat utama yang
harus dimiliki seorang pemimpin, karena hal tersebut mencerminkan sifat
Rasulullah Saw. Akhlak yang mulia juga merupakan hasil dari ketekunan
dalam mendekatkan diri kepada Allah. Dengan demikian, kriteria
kepemimpinan menurut Al-Ghazali berpusat pada ketagwaan kepada
Allah.

Dalam pandangan Imam Al-Ghazali, pemimpin ideal harus
memiliki tiga elemen penting, yaitu akhlak, agama, dan ilmu. Akhlak
adalah aspek yang sangat penting dan utama dalam Islam. Akhlak
merupakan intisari dari ajaran agama. Al-Quran mendorong manusia untuk
berbuat kebaikan dan menjauhi perbuatan mungkar. Instruksi untuk
bertindak adil, berbuat baik, dan mengharamkan kejahatan dalam segala
bentuk dan kepada siapapun. Bagi al-Ghazali, kekuatan moral adalah
kemampuan untuk mengelola dan mengendalikan diri dari kecenderungan-
kecenderungan yang bersifat destruktif. Jiwa manusia memiliki keunikan
tersendiri, selalu terbuka terhadap perubahan dan perbaikan menuju
keberhasilan dan kesempurnaan budi pekerti. Disebut sebagai kekuatan
moral apabila memiliki empat unsur sebagai berikut. Pertama, memiliki
kekuatan yang kuat dalam kebenaran dan kebaikan. Kriteria kedua adalah
kemampuan dalam mengenali kebaikan dan keburukan. Ketiga, dapat
melakukan hal yang baik dan meninggalkan yang buruk. Keempat,
memiliki kemampuan untuk memengaruhi orang lain agar berbuat baik dan
mencegah mereka dari perilaku buruk. Akhlak dan etika merupakan
perilaku manusia dalam kehidupan sehari-hari yang melekat pada diri
seseorang.

Agama adalah inti terpenting kehidupan manusia. Sebagai sistem
kepercayaan, agama telah ada sejak manusia pertama diciptakan. Agama

32 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



dapat memengaruhi dan menginspirasi bidang politik serta memperkaya
peradaban. Dalam situasi yang berbeda, agama dapat menjadi pemicu
konflik antara manusia, bahkan memecah belah peradaban manusia.
Agama bisa dijelaskan sebagai wujud sosio-individu yang terwujud dalam
ajaran, tingkah laku, ritus keagamaan, yang berasal dari hubungan dengan
yang lebih tinggi daripada manusia dan dunianya. Hal ini juga dipengaruhi
oleh tradisi manusia dan kehidupan masyarakatnya. Realisasi sosio-
individu yang hidup menciptakan sistem yang mengatur makna atau nilai-
nilai dalam kehidupan manusia sebagai kerangka acuan bagi seluruh
realitas. Agama memiliki beberapa fungsi baik yang berkaitan secara
langsung dan bersentuhan langsung dengan kehidupan sosial masyarakat,
yang memberikan solusi dari persoalan, tata aturan dan hukum, sumber
persatuan, kebaikan, dan perekat hubungan antar individu.

Akal itu digambarkan sebagai cahaya yang menyusup ke dalam
sanubari manusia, dan membimbingnya memahami segala sesuatu. Orang
yang menolak makna ini, dan membatasi pengertian akal hanya sebatas alat
untuk memahami ilmu-ilmu yang wajib, maka dia telah melakukan
kekeliruan. Akal adalah kemampuan yang membedakan manusia dari
binatang. Kemampuan berpikir yang baik akan membimbing manusia
menuju pemahaman ilmu teoritis yang abstrak. Kecerdasan intelektual,
emosional, dan spiritual berpengaruh positif terhadap kinerja secara
bersama-sama.

Pemikiran  Al-Ghazali mengenai kepemimpinan terbentuk
berdasarkan pengamatannya terhadap kondisi kepemimpinan pada masa
Dinasti Saljuk(Al-Lathif, 2020) Pada masa itu, terjadi kemunduran karena
ketidakstabilan keamanan dan perebutan kekuasaan. Keprihatinannya
terhadap situasi tersebut memotivasinya untuk merumuskan konsep
kepemimpinan yang ideal, yang berpijak pada nilai-nilai moralitas dan
spiritualitas. la menekankan pentingnya meneladani kepemimpinan
Rasulullah Saw dan para sahabatnya, yang memadukan kecerdasan akal
dengan kesucian hati.

Bagi Imam Al-Ghazali, kepemimpinan adalah amanah besar yang
harus dijalankan dengan penuh tanggung jawab. Seorang pemimpin,
menurutnya, adalah pelayan masyarakat (khadim al-umma), bukan
penguasa yang semena-mena. Nilai-nilai seperti keadilan, kebijaksanaan,
dan keteladanan moral menjadi fondasi utama dalam kepemimpinan.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 33



Pemimpin yang adil tidak hanya mampu meraih kepercayaan rakyat, tetapi
juga menciptakan tatanan sosial yang stabil dan harmonis(Zenaida et al.,
2023).

Selain itu, Al-Ghazali menekankan pentingnya kebijaksanaan dalam
menghadapi permasalahan, baik dalam organisasi maupun masyarakat.
Kebijaksanaan ini tercermin dari kemampuan pemimpin memahami
kebutuhan rakyatnya dan mengambil keputusan yang berorientasi pada
kemaslahatan bersama. Prinsip uswatun hasanah atau keteladanan moral
juga menjadi landasan utama dalam pemikiran kepemimpinan
AlGhazali(Hasanah, 2021). Seorang pemimpin harus menjadi contoh yang
baik, baik dalam kehidupan duniawi maupun ukhrawi, sebagaimana yang
dijelaskan dalam karya besarnya, Ihya Ulumuddin.

I C. Kepemimpinan Islami di Era Modern

Era modern ditandai dengan kemajuan teknologi, keterbukaan
informasi, serta dinamika sosial politik yang cepat berubah. Tantangan
global seperti korupsi, ketidakadilan, kesenjangan sosial, dan krisis moral
menuntut hadirnya kepemimpinan yang kuat sekaligus berintegritas.
Dalam konteks ini, konsep kepemimpinan Islam memiliki relevansi yang
tinggi.

Kepemimpinan Islam di era modern ini bisa berkaca pada
kepemimpinan para sahabat nabi seperti Abu Bakar, Umar bin Khatab,
Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib. Mereka menganut prinsip
kepemimpinan yang sangat penting dan relevan di zaman modern saat ini.

Abu Bakar Ash-Shiddiq diangkat menjadi pemimpin umat Islam
pada masa penuh tantangan setelah wafatnya Nabi Muhammad Saw.
Periode awal kekhalifahannya ditandai oleh krisis legitimasi dan
disintegrasi sosial di kalangan kaum Muslim, ketika beberapa suku Arab
menolak kewajiban zakat atau bahkan berpaling dari Islam. Dalam
menghadapi situasi ini, Abu Bakar menunjukkan komitmen kuat terhadap
persatuan umat dan integritas ajaran Islam; ia memutuskan untuk
menegakkan kembali kewajiban zakat dan menindak kelompok-kelompok
yang berpaling, demi menjaga stabilitas dan kesinambungan komunitas
muslim. Keputusan ini menggambarkan keberanian moral dan tekad
kepemimpinan bahwa seorang pemimpin tidak dapat berkompromi ketika

34 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



nilai inti umat terancam. Sejarah mencatat bahwa serangkaian konflik
dikenal sebagai Perang Ridda (Wars of Apostasy) dilakukan untuk
menghadapi pemberontakan dan kemurtadan tersebut(Elias Shoufani,
1973).

Pada aspek preservasi naskah suci, Abu Bakar memiliki peran
krusial bagi keberlangsungan warisan intelektual umat: setelah
pertempuran Perang Yamamah, di mana banyak penghafal Al-Qur’an
gugur, sehingga timbullah kekhawatiran bahwa sebagian besar wahyu bisa
hilang. Atas usulan sahabatnya, Umar bin Khattab, Abu Bakar akhirnya
memerintahkan pengumpulan semua fragmen tertulis dan hafalan
Al-Qur’an menjadi satu mushaf. Ia kemudian menunjuk Zayd ibn Thabit,
penulis wahyu semasa Nabi, untuk memimpin tahapan verifikasi dan
pengumpulan tersebut. Proses ini melibatkan pemeriksaan tulisan pada
pelepah kurma, kulit, papan, maupun hafalan dari sahabat, dan diverifikasi
dengan saksi ganda untuk tiap ayat. Hasilnya kemudian disimpan sebagai
satu codex resmi awal dari standardisasi teks Al-Qur’an di kalangan
Muslim.

Tindakan untuk mengkodifikasi Al-Qur’an ini menunjukkan visi
jangka panjang Abu Bakar: di tengah kekacauan dan kematian banyak
penghafal, ia menegaskan pentingnya menjaga warisan wahyu agar tidak
hilang atau tercerai-berai. Ini bukan sekadar tindakan administratif,
melainkan tindakan strategis untuk menjamin bahwa generasi berikutnya
tetap memiliki referensi suci yang utuh. Upaya ini menunjukkan bahwa
kepemimpinan Islami sejati mengandung tanggung jawab terhadap masa
depan umat, bukan hanya mengurusi krisis saat itu saja.

Meski masa kekhalifahannya singkat, keberhasilan Abu Bakar
dalam menjaga persatuan umat dan melestarikan teks Al-Qur’an
menegaskan bahwa karakter kepemimpinan amanah, keberanian,
integritas, dan visi jauh lebih penting daripada durasi masa jabatan.
Keputusan-keputusan kritis yang diambilnya menunjukkan bahwa seorang
pemimpin harus mampu menentukan prioritas moral dan strategis demi
kelangsungan komunitas. Dalam konteks modern, prinsip-prinsip ini
relevan bagi pemimpin institusi, organisasi, atau komunitas: bahwa
menjaga nilai bersama dan warisan penting lebih utama daripada
popularitas atau keuntungan jangka pendek.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 35



Dengan demikian, kepemimpinan Abu Bakar Ash-Shiddiq
memberikan pelajaran berharga: bahwa kepemimpinan Islami bukanlah
sekadar jabatan, melainkan tanggung jawab moral dan spiritual. la tidak
hanya memimpin umat pada masa genting, tetapi juga meletakkan
landasan bagi keberlangsungan umat secara lebih luas melalui stabilitas
sosial, penataan kelembagaan, dan pelestarian warisan suci. Teladan ini
tetap relevan bagi pemimpin pada masa sekarang yang ingin membangun
komunitas berdasarkan keadilan, amanah, visi, dan keberlangsungan.

Kepemimpinannya dipandang sebagai contoh keteladanan dan
ketegasan yang mampu menyatukan umat Islam di tengah perpecahan yang
terjadi pada masa itu. Keberhasilan Abu Bakar dalam menghadapi
berbagai tantangan, termasuk perlawanan dari beberapa suku Arab,
menunjukkan adaptasi kepemimpinan yang efektif yang berlandaskan pada
prinsip-prinsip Islam yang kuat(Razia Shabana 2023).

Kepemimpinan Islam di era modern ini sejatinya dapat banyak
belajar dari keteladanan Abu Bakar Ash-Shiddig. Di tengah tantangan
globalisasi, krisis integritas, dan kompleksitas manajemen sosial politik,
prinsip-prinsip yang ditunjukkan Abu Bakar tetap relevan dan aplikatif.
Kejujuran, tanggung jawab publik, ketegasan dalam menjaga prinsip, serta
orientasi pada maslahat umat menjadi nilai-nilai dasar yang sangat
dibutuhkan dalam kepemimpinan masa kini. Dalam dunia birokrasi,
misalnya, teladan Abu Bakar yang menolak mengambil keuntungan
pribadi dari jabatan dapat menjadi pedoman dalam membangun sistem
pemerintahan yang bersih dan amanah. Demikian pula, dalam organisasi
modern, transparansi dan keterbukaan terhadap kritik sebagaimana Abu
Bakar sampaikan dalam pidato pelantikannya adalah fondasi bagi budaya
organisasi yang sehat.

Selain itu, visi jangka panjang Abu Bakar dalam menjaga keutuhan
wahyu melalui kodifikasi Al-Qur’an menunjukkan bahwa kepemimpinan
Islami bukan hanya bersifat reaktif terhadap krisis, tetapi juga proaktif
dalam merancang kebijakan strategis untuk masa depan. Dalam konteks
modern, hal ini mencerminkan pentingnya tata kelola yang berbasis nilai,
berorientasi pada keberlanjutan, serta menjunjung tinggi ilmu dan warisan
peradaban. Oleh karena itu, bagi pemimpin muslim masa kini baik dalam
pemerintahan, pendidikan, bisnis, maupun masyarakat sipil meneladani
Abu Bakar berarti membangun kepemimpinan yang berakar pada moral,

36 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



berani dalam mengambil keputusan sulit, dan memiliki tanggung jawab
historis serta spiritual terhadap komunitas yang dipimpinnya.

Selanjutnya, Umar bin Khattab, yang dikenal dengan kebijakan dan
reformasi yang luas, menghadirkan model kepemimpinan yang lebih
terstruktur dan modern. la tidak hanya meningkatkan sistem administrasi
pemerintahan, tetapi juga memperluas wilayah kekuasaan Islam dengan
strategi militer yang canggih. Di bawah kepemimpinannya, Islam
berkembang pesat melalui ekspansi ke wilayah Persia dan Romawi, yang
menunjukkan kepemimpinan yang visioner dan efektif, di samping
kebijakan ekonomi yang berfokus pada kesejahteraan masyarakat
(Kadenun, 2021)(Said & Jamarudin, 2023).

Umar bin Khattab, sebagai khalifah kedua setelah masa
kepemimpinan Abu Bakar, dikenal karena kemampuannya membangun
institusi pemerintahan yang struktural dan sistematis pada masa awal
peradaban Islam. Di masa kekuasaannya (634-644 M), Umar
melaksanakan berbagai reformasi administratif, sosio-politik, dan hukum
antara lain pembentukan sistem peradilan yang jelas, pengaturan
pembagian wilayah, penciptaan birokrasi baru, dan pembentukan
mekanisme pengawasan terhadap pejabat negara. la juga dikenal sangat
menekankan keadilan sosial dan kesejahteraan masyarakat: melalui sistem
baitul mal, zakat, dan distribusi negara untuk kesejahteraan kaum fakir,
miskin, janda, dan dhuafa, suatu bentuk perhatian sosial yang dalam
banyak aspek mirip sistem jaring pengaman sosial modern.

Pendekatan kepemimpinan Umar bukan hanya otoriter, melainkan
berpijak pada prinsip musyawarah dan keadilan, menunjukkan bahwa
kekuasaan harus dibarengi tanggung jawab, sistem, dan layanan publik
sebuah paradigma sangat relevan bagi negara atau organisasi modern yang
ingin menyinergikan nilai keadilan, akuntabilitas, dan manajemen yang
baik(lva Inayatul llahiyah;Muhammad Nur Salim., 2019). Kontribusi
Umar terhadap struktur pemerintahan yang lebih sistematis dan penerapan
hukum Islam mengilhami banyak pemimpin dan kebijakan di era
mendatang(Rahma Aulia Hasanah; Rodiatul Husna;Gafa Anjasya;Fikri
Azka Tanjung;Masleni Nasution., 2023).

Adapun Utsman bin Affan, sebagai khalifah ketiga, melanjutkan
kesinambungan sistem pemerintahan dan berperan signifikan dalam
stabilitas internal umat Islam serta penyebaran Islam ke wilayah luas.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 37



Menurut studi mengenai kepemimpinan pada masa khulafaur rasyidin,
model kepemimpinan Utsman dipandang sebagai bagian dari kelanjutan
manajemen Kolektif meskipun menghadapi tantangan, terutama di akhir
masa kepemimpinannya(Asih Setiyowati 2021). Dia mewakili fase di
mana struktur pemerintahan dan administrasi telah mulai lebih mapan,
sehingga memungkinkan umat berkembang tidak hanya secara spiritual,
tetapi juga institusional dan sosial. Bagi konteks modern, hal ini
mengajarkan pentingnya kesinambungan sistem, stabilitas kelembagaan,
dan penghormatan terhadap prosedur serta legitimasi terutama di tengah
dinamika sosial-politik yang kompleks.

Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib sebagai salah satu dari Khulafa'
al-Rasyidin memiliki dampak yang signifikan pada struktur politik,
ekonomi, dan sosial dalam sejarah Islam. Sebagai khalifah keempat,
kepemimpinannya diwarnai oleh konflik politik, terutama setelah
pembunuhan Khalifah Utsman bin Affan, yang menyebabkan ketegangan
antara berbagai faksi di kalangan umat Islam. Ali bin Abi Thalib dipandang
sebagai sosok yang memperjuangkan keadilan dan kebenaran, meskipun
dihadapkan pada tantangan luar biasa, termasuk pertikaian internal dan
pemberontakan seperti yang terlihat dalam Pertempuran Jamal dan
Siffin(Asih Setiyowati 2021). Berdasarkan analisis kasus, kepemimpinan
Ali bin Abi Thalib sangat terfokus pada konsep keadilan, dialog, dan
musyawarah. Dalam konteks ini, Ali bin Abi Thalib sering Kkali
menggunakan pendekatan tahkim, penyelesaian konflik melalui mediasi
yang mencerminkan nilai-nilai Islam(Siregar & Amril, 2025).

Pada masa kepemimpinannya diwarnai konflik internal dan situasi
krisis, tetap menonjol dalam upaya menegakkan keadilan, membersihkan
penyimpangan, serta mengutamakan hak-hak rakyat atas kemakmuran dan
pemerintahan yang bersih. Selama masa pemerintahannya, ia berusaha
untuk mengedepankan prinsip keadilan, yang tercermin dalam kebijakan-
kebijakannya yang mendukung kesejahteraan umat, termasuk pengelolaan
baitul mal (kas negara) untuk membantu mereka yang membutuhkan(A.
Akbar et al, 2022). Gaya kepemimpinan Ali bin Abi Thalib
mengombinasikan karakter demokratik, karismatik, dan dalam kondisi
tertentu militeristik, yang mencerminkan fleksibilitas dalam menghadapi
tantangan zaman(Aldzakhiroh et al., 2024). Kebijakan yang diambilnya
seperti penataan kembali pemerintahan, distribusi harta negara secara adil,

38 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



dan perbaikan tata kelola menunjukkan bahwa pemimpin Islam tidak boleh
sekadar mengejar kuasa, tetapi harus menjaga amanah, integritas, dan
keadilan sosial, bahkan dalam kondisi sulit sekalipun. la juga dikenal
dengan penekanan pada pendidikan dan pengembangan intelektual selama
masa kepemimpinannya. Dalam struktur pendidikan, Ali mendorong
pentingnya ilmu pengetahuan dan pendidikan sebagai fondasi untuk
kemajuan masyarakat Islam. la menganggap pendidikan sebagai sarana
vital untuk membentuk karakter masyarakat dan membantu mereka dalam
memahami agama serta menjalankan prinsip-prinsip Islam dalam
kehidupan sehari-hari(Akhmad Rifansyah 2025).

Dari figur Umar bin Khatab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi
Thalib, kita dapat merumuskan model kepemimpinan Islam yang
komprehensif dan relevan untuk zaman modern yaitu: pemerintahan
berdasarkan prinsip keadilan dan kemaslahatan umat, struktur
kelembagaan yang jelas dan bertanggung jawab, pelayanan publik dan
kesejahteraan sosial, kebijakan jangka panjang serta keberpihakan kepada
kaum lemah dan terpinggirkan. Dalam konteks modern baik di ranah
negara, organisasi, maupun lembaga, model ini dapat dijadikan pijakan
bagi pemimpin yang berintegritas, visioner, dan berorientasi kepada
kemaslahatan bersama, bukan kepentingan sempit pribadi atau kelompok.

Oleh karena itu, kepemimpinan Islam masa kini idealnya
meneladani karakter dan kebijakan para sahabat: mengedepankan
musyawarah, keadilan, kesejahteraan umum, pelayanan publik, serta
keberanian dan kebijakan yang bijaksana. Dengan cara itu, kepemimpinan
Islam tidak hanya relevan dari sisi spiritual, tetapi juga kredibel dan efektif
dalam mengelola kehidupan sosial politik dan kemasyarakatan modern
selaras dengan nilai universal keadilan, amanah, dan kemanusiaan.

Kepemimpinan para sahabat Rasulullah Saw seperti Abu Bakar,
Umar, Utsman, dan Ali memberikan fondasi nilai yang kuat bagi model
kepemimpinan Islami sepanjang masa. Nilai-nilai tersebut tidak hanya
mengakar pada keimanan dan spiritualitas, tetapi juga tercermin dalam
praktik administrasi pemerintahan, keadilan sosial, serta manajemen krisis
yang adaptif dan visioner. Dalam era modern saat ini ditandai oleh
keterbukaan informasi, kompleksitas kelembagaan, serta tantangan moral
dalam kepemimpinan nilai-nilai tersebut menemukan urgensinya yang
baru. Karakter seperti integritas, keberanian moral, ketegasan dalam

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 39



prinsip, serta pelayanan terhadap masyarakat luas tetap menjadi indikator
utama kepemimpinan yang dirindukan umat.

Model kepemimpinan Abu Bakar yang menjunjung tinggi amanah
dan keberanian dalam menjaga prinsip dasar Islam menjadi contoh nyata
bagi pemimpin masa kini dalam menghadapi krisis. Umar bin Khattab,
dengan pembaruan sistem pemerintahan dan keadilan sosialnya,
memberikan landasan bagi pembangunan institusi negara yang kuat dan
berpihak kepada rakyat. Utsman bin Affan mengajarkan tentang
pentingnya kesinambungan kelembagaan dan manajemen Kkolektif,
sementara Ali bin Abi Thalib memperlihatkan bagaimana integritas dan
keberanian intelektual harus terus dijaga, bahkan di tengah tantangan
politik yang berat. Semua itu bukan sekadar warisan sejarah, melainkan
panduan aplikatif bagi pembentukan model kepemimpinan Islami yang
relevan di masa Kini.

Dalam konteks kepemimpinan modern baik di level negara, lembaga
publik, organisasi bisnis, maupun institusi sosial prinsip-prinsip tersebut
menuntut penerapan nilai universal Islam: keadilan (‘adl), amanah
(kepercayaan publik), musyawarah (syura), pelayanan (‘ibadah sosial), dan
keteladanan (uswah hasanah). Kepemimpinan yang dibangun atas dasar
nilai ini tidak akan semata-mata bersandar pada struktur atau kekuasaan,
melainkan pada kepercayaan dan kredibilitas moral. Oleh karena itu,
kepemimpinan Islami di era modern dituntut untuk tidak hanya efisien
secara teknis, tetapi juga bermartabat secara etis dan spiritual.

Refleksi ini menunjukkan bahwa semakin kompleks tantangan
dunia modern, semakin besar pula kebutuhan terhadap nilai-nilai dasar
yang diajarkan para sahabat Rasulullah. Kepemimpinan yang mampu
menjembatani antara nilai-nilai transendental dan kebutuhan pragmatis
zaman adalah kepemimpinan yang dicontohkan para Khulafaur Rasyidin.
Maka, meneladani mereka bukan hanya upaya mengenang masa lalu, tetapi
langkah strategis dalam membangun masa depan peradaban Islam yang
bermartabat dan berkeadilan.

40 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



BAB4

PENDIDIKAN AKHLAK SEBAGAI
PONDASI KEPEMIMPINAN ISLAMI

dalam sistem pendidikan Islam karena menjadi inti dari

pembentukan karakter manusia yang beriman dan bertakwa
kepada Allah Swt. Dalam konteks kepemimpinan, akhlak bukan sekadar
hiasan moral, tetapi merupakan pondasi yang menentukan arah, gaya, dan
kualitas kepemimpinan seseorang. Pemimpin yang berakhlak tidak hanya
mampu mengelola dan mengarahkan bawahan, tetapi juga menjadi teladan
yang menginspirasi melalui sikap, keputusan, dan perilaku yang
mencerminkan nilai-nilai Islam. Dalam pandangan Islam, keberhasilan
seorang pemimpin tidak diukur dari pencapaian materi atau kekuasaan,
tetapi dari sejauh mana ia menegakkan keadilan, amanah, dan tanggung
jawab moral terhadap umat(A. A. Hidayat et al., 2024).

P endidikan akhlak memiliki kedudukan yang sangat fundamental

Dalam sejarah Islam, Rasulullah Saw menjadi figur utama yang
menunjukkan bahwa akhlak adalah inti dari kepemimpinan.
Kepemimpinan beliau berakar pada nilai-nilai kebenaran, keadilan, kasih
sayang, dan keteladanan. Sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa
Nabi diutus untuk menyempurnakan akhlak manusia, “Innama bu‘itstu li
utammima makarimal akhlaq” sesungguhnya aku diutus untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia (HR. Malik). Nilai inilah yang
menegaskan bahwa pembinaan akhlak merupakan dasar bagi segala bentuk
kepemimpinan dalam Islam, baik dalam skala individu, sosial, maupun

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 41



kelembagaan pendidikan. Pemimpin yang berakhlak mulia akan
mengarahkan lembaganya menuju keberhasilan yang seimbang antara
dimensi spiritual dan profesionalitas, karena akhlak menjadi pengendali
moral dalam setiap tindakan dan kebijakan.

Dalam konteks pendidikan Islam modern, pentingnya akhlak
sebagai dasar kepemimpinan semakin relevan di tengah krisis moral yang
melanda dunia pendidikan. Dewi Fitriasih menekankan bahwa pendidikan
karakter melalui manajemen pendidikan Islam merupakan langkah
strategis dalam menyiapkan generasi pemimpin masa depan(Fitriasih &
Rohmadi, 2024). Melalui manajemen pendidikan yang berbasis pada nilai-
nilai Islam, lembaga pendidikan dapat membentuk siswa yang tidak hanya
cerdas secara intelektual, tetapi juga berjiwa pemimpin yang berintegritas
dan berkepribadian luhur. Menurutnya, penguatan nilai akhlak harus
dimulai dari pembelajaran berbasis keteladanan, kegiatan ekstrakurikuler,
dan sinergi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat. Ketiga unsur ini
menjadi lingkungan sosial yang secara konsisten menanamkan nilai-nilai
kejujuran, tanggung jawab, dan kepedulian yang menjadi dasar bagi
kepemimpinan Islami.

Pendidikan akhlak sebagai pondasi kepemimpinan juga
mengandung dimensi transformasional, di mana akhlak menjadi kekuatan
yang membentuk perubahan positif pada diri seorang pemimpin.
Sebagaimana dijelaskan oleh Sa’id Hawwa, pendidikan akhlak bertujuan
membentuk kepribadian anak secara Islami agar memiliki dasar moral
yang kokoh serta ilmu pengetahuan yang berlandaskan iman. Akhlak
menurut Sa’id Hawwa dibangun atas prinsip loyalitas kepada Allah, cinta
kepada sesama mukmin, ketegasan terhadap kemungkaran, dan semangat
jihad dalam menegakkan kebenaran(Awaliyah, 2018). Nilai-nilai inilah
yang menjadi pijakan bagi lahirnya kepemimpinan yang adil, tegas, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat. Dalam pandangan Islam, pemimpin
bukan hanya individu yang memiliki kekuasaan, tetapi juga figur yang
menuntun masyarakat menuju kebahagiaan dunia dan akhirat.

Hidayat dan Muttagin menjelaskan bahwa kepemimpinan dalam
pendidikan Islam tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga spiritual
dan moral (A. A. Hidayat et al., 2024). Pemimpin dalam pendidikan Islam
memiliki tanggung jawab untuk menanamkan nilai-nilai Qur’ani dan
sunnah dalam seluruh aktivitas lembaga pendidikan. Seorang kepala

42 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



madrasah, misalnya, tidak hanya bertugas mengatur kegiatan akademik,
tetapi juga menjadi teladan akhlak bagi guru dan siswa. Dengan demikian,
nilai-nilai seperti amanah, kejujuran, dan tanggung jawab menjadi tolok
ukur keberhasilan kepemimpinan. Dalam hal ini, akhlak berperan sebagai
kekuatan penggerak yang melahirkan gaya kepemimpinan yang humanis
dan transformatif.

Kepemimpinan yang berakar pada akhlak akan menumbuhkan
suasana kerja yang penuh dengan kepercayaan, keadilan, dan kepedulian
sosial. Pemimpin yang berakhlak tidak hanya fokus pada hasil, tetapi juga
pada proses yang sesuai dengan nilai-nilai moral dan spiritual. Dalam
pendidikan Islam, pemimpin ideal adalah yang mampu memadukan antara
penguasaan ilmu pengetahuan, kemampuan manajerial, dan keteladanan
moral. Hal ini ditegaskan pula oleh Sholihah dan Maulida yang
menyatakan bahwa pendidikan Islam merupakan fondasi utama bagi
pembentukan karakter dan kepribadian peserta didik(Sholihah, 2020).
Karena bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis, pendidikan Islam memiliki
parameter jelas tentang baik dan buruk, benar dan salah, serta hak dan
kewajiban. Oleh sebab itu, pendidikan akhlak tidak dapat dipisahkan dari
tujuan utama pendidikan Islam, yakni membentuk manusia beriman,
bertakwa, dan berakhlak mulia.

Dalam konteks madrasah, pendidikan akhlak menjadi inti dari
seluruh kegiatan pembelajaran dan manajerial. Madrasah bukan sekadar
lembaga transfer ilmu, tetapi juga tempat pembentukan nilai, moral, dan
budaya Islami. Ayuhan menegaskan bahwa manajemen pendidikan Islam
harus mampu menghubungkan pembentukan akhlak mulia dengan
kompetensi unggul (Karimah et al., 2025). Akhlak yang baik dan
kompetensi yang tinggi merupakan dua sisi yang tidak dapat dipisahkan.
Pemimpin yang cerdas namun tidak berakhlak akan membawa kehancuran,
sedangkan pemimpin yang berakhlak tanpa kompetensi akan menghadapi
kesulitan dalam mengelola lembaga. Oleh karena itu, pendidikan Islam
perlu mengembangkan sistem manajemen yang mengintegrasikan kedua
aspek tersebut agar menghasilkan pemimpin yang unggul secara moral dan
profesional.

Krisis kepemimpinan yang terjadi di berbagai sektor dewasa ini
berakar dari rapuhnya nilai-nilai moral dan spiritual. Banyak pemimpin
gagal menegakkan keadilan karena kehilangan kendali moral, dan lebih

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 43



mengutamakan kepentingan pribadi atau kelompok. Kondisi ini
menunjukkan lemahnya pendidikan akhlak dalam proses pembentukan
karakter calon pemimpin. Sejalan dengan itu, Tuti Awaliyah mengingatkan
bahwa krisis akhlak di masyarakat modern menuntut pembaruan dalam
pendidikan Islam yang lebih menekankan pada dimensi etika dan
spiritualitas(Awaliyah, 2018). Pendidikan akhlak harus kembali menjadi
prioritas utama dalam kurikulum pendidikan, agar lahir generasi yang tidak
hanya cerdas dan terampil, tetapi juga memiliki hati yang bersih dan
perilaku yang santun.

Dalam pandangan Islam, kepemimpinan adalah amanah yang akan
dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT. Oleh karena itu, setiap
pemimpin wajib menjalankan tugasnya dengan penuh integritas dan
tanggung jawab moral. Pemimpin dalam Islam disebut ra‘in
(penggembala), yang bertugas memelihara, mengarahkan, dan menuntun
umatnya menuju kebaikan. Rasulullah SAW bersabda: “Setiap kalian
adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai pertanggungjawaban
atas kepemimpinannya” (HR. Bukhari). Hadis ini mengajarkan bahwa
kepemimpinan adalah ibadah yang menuntut keikhlasan dan ketulusan
hati, bukan sarana mencari kedudukan atau keuntungan duniawi.
Pemimpin yang berakhlak akan menjadikan kekuasaan sebagai amanah,
bukan sebagai alat penindasan.

Pendidikan akhlak di madrasah harus diarahkan untuk
menumbuhkan kesadaran kepemimpinan yang berlandaskan tanggung
jawab moral dan sosial. Guru sebagai agen pendidikan memiliki peran
sentral dalam menanamkan nilai-nilai ini. Sebagaimana dikemukakan oleh
Fitriasih, guru bukan sekadar pengajar, tetapi juga teladan moral bagi
siswa. Keteladanan guru dalam bersikap jujur, disiplin, dan menghargai
orang lain merupakan bentuk nyata dari pendidikan akhlak yang
efektif(Fitriasin & Rohmadi, 2024). Dalam perspektif manajemen
pendidikan Islam, kepala madrasah harus mampu menciptakan budaya
organisasi yang menumbuhkan nilai-nilai Islami seperti ukhuwah, tolong-
menolong, dan musyawarah.

Pendidikan akhlak juga berperan sebagai sarana rekonstruksi sosial.
Nilai-nilai moral yang diajarkan dalam pendidikan Islam tidak hanya
membentuk individu, tetapi juga memperbaiki struktur sosial. Pemimpin
yang berakhlak akan menciptakan sistem sosial yang adil dan harmonis.

44 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Hal ini terlihat dari kepemimpinan Rasulullah SAW di Madinah, di mana
beliau membangun masyarakat yang egaliter, menghargai perbedaan, dan
menegakkan keadilan bagi semua. Dalam konteks pendidikan modern,
penerapan  prinsip-prinsip  tersebut dapat diwujudkan  melalui
kepemimpinan partisipatif, di mana pemimpin mendengarkan aspirasi
warga sekolah dan mengedepankan kebersamaan dalam pengambilan
keputusan.

Menurut Sholihah dan Maulida, pendidikan Islam harus mengemban
misi character building dengan berorientasi pada pembentukan manusia
seutuhnya (insan kamil)(Sholihah, 2020). Proses pendidikan tidak boleh
berhenti pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi harus menginternalisasi
nilai-nilai spiritual dalam diri peserta didik. Dalam hal ini, kepemimpinan
Islami menjadi instrumen penting dalam memastikan nilai-nilai tersebut
tertanam dan terimplementasi secara nyata. Dengan akhlak sebagai
pondasi, seorang pemimpin pendidikan mampu menjaga keseimbangan
antara kemajuan akademik dan pembinaan moral peserta didik.

Ayuhan menambahkan bahwa manajemen pendidikan Islam yang
inovatif mampu menciptakan koneksi antara pembentukan akhlak dan
peningkatan kompetensi (Karimah et al., 2025). Melalui integrasi ini,
peserta didik tidak hanya diajarkan tentang nilai-nilai kebaikan, tetapi juga
dilatih untuk menerapkannya dalam konteks profesional. Seorang
pemimpin madrasah yang memiliki akhlak mulia akan berusaha
menanamkan etos kerja Islami kepada seluruh komponen lembaga, seperti
disiplin, tanggung jawab, dan kerja sama. Prinsip ini sejalan dengan firman
Allah dalam QS. At-Taubah [9]:105, “Bekerjalah kamu, maka Allah dan
Rasul-Nya serta orang-orang mukmin akan melihat pekerjaanmu itu”, yang
menegaskan bahwa kerja keras yang disertai niat ikhlas merupakan bagian
dari ibadah.

Dengan demikian, pendidikan akhlak sebagai pondasi
kepemimpinan Islami memiliki makna strategis dalam membentuk
karakter pemimpin masa depan. Akhlak tidak hanya menjadi ukuran
moralitas pribadi, tetapi juga menjadi instrumen sosial yang menentukan
arah kemajuan bangsa. Kepemimpinan yang berpijak pada nilai-nilai
akhlak akan melahirkan sistem pendidikan yang manusiawi, adil, dan
bermartabat. Dalam konteks madrasah, pembinaan akhlak harus menjadi

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 45



prioritas utama yang diintegrasikan dalam kurikulum, kegiatan sekolah,
dan budaya organisasi.

Pendidikan Islam sejatinya bertujuan mencetak generasi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan
spiritual. Kepemimpinan yang lahir dari sistem pendidikan seperti ini akan
menghasilkan pemimpin yang berani, jujur, dan amanah. Mereka bukan
hanya mampu memimpin lembaga, tetapi juga menjadi panutan moral di
tengah masyarakat. Dengan menjadikan akhlak sebagai pondasi,
pendidikan Islam berperan strategis dalam mencetak pemimpin yang
mampu menjawab tantangan zaman dengan kebijaksanaan dan keimanan
yang kokoh.

Oleh karena itu, integrasi pendidikan akhlak dan kepemimpinan
harus menjadi agenda prioritas dalam pengembangan lembaga pendidikan
Islam, khususnya madrasah. Pemimpin madrasah harus memahami bahwa
keberhasilan lembaga tidak hanya diukur dari nilai akademik siswa, tetapi
dari sejauh mana nilai-nilai akhlak tertanam dalam diri mereka. Dengan
kepemimpinan berbasis akhlak, madrasah akan mampu menjadi pusat
peradaban Islam yang melahirkan generasi pemimpin yang unggul,
berintegritas, dan berakhlakul karimah.

I A. Integrasi Akhlak dan Kepemimpinan

Integrasi antara akhlak dan kepemimpinan dalam konteks Islam
merupakan konsep fundamental yang menegaskan bahwa nilai-nilai moral
dan spiritual menjadi pondasi utama bagi efektivitas kepemimpinan.
Dalam pandangan Islam, seorang pemimpin tidak hanya bertugas
mengatur urusan administratif, melainkan juga memikul tanggung jawab
moral untuk menegakkan keadilan, menanamkan nilai-nilai keteladanan,
dan menjaga amanah yang diembannya. Kepemimpinan sejati adalah
manifestasi dari akhlak yang luhur; karenanya, akhlak dan kepemimpinan
tidak dapat dipisahkan, tetapi harus menyatu dalam tindakan, ucapan, dan
kebijakan seorang pemimpin. Rasulullah SAW telah mencontohkan model
kepemimpinan yang sempurna dengan menyeimbangkan antara otoritas
dan kelembutan, antara ketegasan dan kasih sayang, antara visi strategis
dan spiritualitas yang mendalam (Manzil & Muttagin, 2024). Dalam
konteks pendidikan Islam, integrasi antara akhlak dan kepemimpinan

46 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



menjadi sangat penting karena lembaga pendidikan adalah ruang di mana
nilai-nilai moral ditransmisikan secara sistematis kepada peserta didik.
Pemimpin lembaga pendidikan, seperti kepala madrasah atau rektor, bukan
hanya manajer administratif, tetapi juga pendidik yang mempengaruhi pola
pikir dan perilaku seluruh warga sekolah. Sebagaimana dijelaskan oleh
Kunzita Ladiana Manzil, kepemimpinan pendidikan Islam memiliki
karakteristik yang berbeda dengan kepemimpinan sekuler karena
menempatkan nilai spiritual sebagai dimensi utama. Seorang pemimpin
pendidikan harus memiliki sifat siddiq (jujur), amanah (terpercaya),
tabligh (komunikatif), dan fathanah (cerdas), sebagaimana dicontohkan
oleh Rasulullah Saw(Manzil & Muttagin, 2024).

Kepemimpinan yang berakar pada akhlak menciptakan
keseimbangan antara pengelolaan profesional dan pengasuhan moral.
Seorang pemimpin tidak hanya berfokus pada hasil capaian kinerja, tetapi
juga pada proses dan etika dalam mencapainya. Nilai keadilan, kasih
sayang, dan tanggung jawab moral menjadi bingkai bagi setiap keputusan
yang diambil (Rochim & Muttagien, 2025). Pemimpin yang berakhlak
akan menolak segala bentuk kezaliman dan ketidakadilan, bahkan ketika
keputusan itu mengorbankan kepentingan pribadi atau kelompok tertentu.
Dalam Islam, konsep keadilan (‘adl) merupakan asas dari seluruh struktur
sosial dan politik, sebagaimana Allah SWT berfirman: “Sesungguhnya
Allah memerintahkan (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan.” (QS.
An-Nahl [16]:90).

Amelia Nur Rochim dan M. Imamul Muttagien menegaskan bahwa
prinsip-prinsip Islam seperti amanah, keadilan, dan musyawarah (shara)
menjadi landasan moral bagi kepemimpinan pendidikan modern.
Pemimpin pendidikan yang berpegang pada nilai-nilai ini mampu
menyeimbangkan antara tuntutan profesionalisme dengan tanggung jawab
spiritual(Rochim & Muttagien, 2025). Dalam praktiknya, pemimpin
madrasah yang berlandaskan akhlak akan menampilkan perilaku inklusif,
menghargai aspirasi guru dan siswa, serta menjadikan setiap kebijakan
sebagai bentuk ibadah kepada Allah Swt.

Integrasi akhlak dalam kepemimpinan tidak hanya bersifat
moralistik, tetapi juga fungsional. Artinya, nilai-nilai akhlak tidak berhenti
pada level kesadaran individu, tetapi diwujudkan dalam sistem manajemen
dan budaya organisasi. Nilna Azizatus Shofiyyah menekankan bahwa

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 47



integrasi nilai-nilai Islami dalam praktik kepemimpinan pendidikan
menciptakan lingkungan pembelajaran yang holistik dan berdaya
saing(Shofiyyah et al., 2023). Pemimpin yang menanamkan nilai rahmah
(kasih sayang) dan keadilan dalam pengambilan keputusan akan
menumbuhkan kepercayaan di antara guru dan siswa, yang pada gilirannya
memperkuat budaya kolaboratif di sekolah.

Lebih jauh lagi, integrasi akhlak dalam kepemimpinan
mengharuskan adanya keselarasan antara hati, pikiran, dan tindakan.
Seorang pemimpin yang berakhlak tidak hanya berbicara tentang tetapi
juga mempraktikkannya dalam keseharian. Fatmawati menjelaskan bahwa
guru sebagai pemimpin spiritual di ruang kelas memiliki kekuasaan moral
untuk membentuk karakter peserta didik(Fatmawati, 2020). la berperan
bukan sekadar sebagai penyampai ilmu, tetapi sebagai teladan akhlak yang
menumbuhkan nilai-nilai kejujuran, disiplin, dan empati. Dengan
demikian, setiap guru adalah pemimpin yang mengemban misi akhlak
Rasulullah Saw.

Dalam kerangka kepemimpinan pendidikan Islam, akhlak juga
berfungsi sebagai alat kontrol sosial yang mencegah penyalahgunaan
kekuasaan. Ketika pemimpin menjadikan akhlak sebagai landasan, ia akan
selalu mempertimbangkan aspek kemaslahatan umat dalam setiap
kebijakan. Kunzita Ladiana Manzil menegaskan bahwa Rasulullah Saw
selalu mengutamakan prinsip musyawarah, keadilan, dan tanggung jawab
moral dalam setiap keputusan kepemimpinannya(Manzil & Muttaqgin,
2024). Hal ini menjadi teladan bagi pemimpin pendidikan agar selalu
melibatkan partisipasi kolektif dalam pengambilan keputusan dan menolak
pola kepemimpinan otoriter.

Selain itu, integrasi akhlak dalam kepemimpinan juga menyentuh
dimensi humanistik. Rahmi Hayati dkk. menguraikan bahwa dalam
masyarakat multikultural, nilai-nilai humanis seperti empati, toleransi, dan
keadilan menjadi bagian integral dari kepemimpinan pendidikan
Islam(Normuslim, muslim, Hayati, 2025). Dalam konteks madrasah atau
lembaga Islam, pemimpin yang berakhlak harus mampu menghormati
keberagaman latar belakang peserta didik dan guru. la harus menciptakan
iklim pendidikan yang inklusif, di mana setiap individu merasa dihargai
dan diberi ruang untuk berkembang.

48 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Konsep integratif ini sejalan dengan pandangan Syafiqurrohman
tentang pendidikan akhlak integratif-inklusif(Syafiqurrohman, 2020).
Menurutnya, pendidikan akhlak tidak boleh terisolasi dalam mata pelajaran
tertentu, melainkan harus terjalin dalam seluruh aktivitas pendidikan, baik
intrakurikuler,  kokurikuler, maupun ekstrakurikuler. ~ Pemimpin
pendidikan yang memahami hal ini akan menjadikan akhlak sebagai ruh
dari seluruh kegiatan lembaga dari rapat kebijakan hingga interaksi harian
antarwarga sekolah.

Dalam konteks praktis, integrasi akhlak dan kepemimpinan dapat
diterjemahkan dalam beberapa strategi. Pertama, melalui keteladanan
moral. Rasulullah Saw adalah contoh nyata pemimpin yang berhasil
menanamkan perubahan sosial melalui akhlak. Pemimpin madrasah harus
menunjukkan kejujuran dalam administrasi, keadilan dalam menilai, dan
kelembutan dalam membimbing. Kedua, melalui musyawarah yang
beretika, di mana setiap kebijakan diambil melalui konsultasi bersama dan
didasari pada prinsip kemaslahatan. Ketiga, melalui pembinaan spiritual
secara rutin, seperti kajian dan tazkirah yang menumbuhkan kesadaran
moral seluruh warga sekolah.

Dalam studi 1zza Umami, pengembangan karakter kepemimpinan
sejak dini melalui organisasi siswa di sekolah dasar terbukti efektif dalam
menanamkan nilai-nilai akhlak(Fajar & Umami, 2025). Program seperti
latihan kepemimpinan siswa, kegiatan sosial, dan penguatan nilai
keislaman membentuk integritas dan rasa tanggung jawab sejak usia muda.
Integrasi nilai-nilai akhlak sejak awal pendidikan menyiapkan generasi
calon pemimpin yang berakhlakul karimah dan mampu menghadapi
tantangan global dengan moralitas tinggi.

Integrasi akhlak dan kepemimpinan juga berkaitan erat dengan
pembentukan budaya organisasi yang Islami. Shofiyyah menekankan
bahwa pemimpin pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam akan
mampu membangun budaya sekolah yang berdaya saing namun tetap
berakar pada moralitas (Shofiyyah et al., 2023). Dalam budaya semacam
ini, seluruh warga sekolah memahami bahwa keberhasilan akademik harus
berjalan seiring dengan kejujuran, keikhlasan, dan kerja sama.

Sementara itu, Manzil menegaskan bahwa Rasulullah Saw adalah
figur yang mempraktikkan integrasi akhlak dan kepemimpinan dengan
sempurna.t? Beliau memimpin umat tidak dengan paksaan, tetapi dengan

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 49



keteladanan dan kasih sayang. Pemimpin yang meniru gaya kepemimpinan
Rasulullah akan mampu menggerakkan hati bawahan, bukan hanya
mengatur perilakunya. Prinsip ini menjadi relevan di madrasah modern, di
mana guru dan kepala sekolah harus menyeimbangkan antara otoritas dan
empati.

Dalam perspektif manajemen modern, integrasi akhlak dan
kepemimpinan memberikan nilai tambah dalam hal efisiensi dan
kepercayaan publik. Nilai keadilan dan amanah, sebagaimana
dikemukakan oleh Rochim dan Muttagien (Rochim & Muttagien, 2025).
menciptakan  sistem  pengambilan  keputusan yang transparan,
menumbuhkan partisipasi guru, dan meningkatkan loyalitas terhadap
lembaga. Lembaga pendidikan yang dikelola secara akhlaki akan menjadi
teladan bagi masyarakat, karena keberhasilannya tidak hanya diukur dari
prestasi akademik, tetapi juga dari kontribusinya dalam membentuk
karakter bangsa.

Dengan demikian, integrasi akhlak dan kepemimpinan bukanlah
sekadar idealisme normatif, melainkan keharusan praktis bagi
keberlanjutan pendidikan Islam. Pendidikan Islam tanpa akhlak akan
kehilangan ruhnya, sedangkan kepemimpinan tanpa akhlak akan
kehilangan arah. Keduanya saling membutuhkan: akhlak memberi arah
moral bagi kepemimpinan, dan kepemimpinan memberi ruang
implementatif bagi nilai-nilai akhlak.

Dalam konteks madrasah, integrasi ini dapat diaktualisasikan
melalui program pembiasaan seperti morning briefing berisi nilai-nilai
moral, musyawarah bulanan berbasis refleksi spiritual, dan sistem
penghargaan berbasis keteladanan. Melalui strategi ini, akhlak tidak hanya
menjadi pelajaran teori, tetapi menjadi budaya yang hidup di lembaga
pendidikan.

Sebagaimana ditegaskan oleh Syafiqurrohman, pendidikan akhlak
yang bersifat integratif-inklusif harus mencakup seluruh dimensi
kehidupan spiritual, intelektual, sosial, dan moral (Syafiqurrohman, 2020).
Dengan pendekatan seperti itu, kepemimpinan Islami akan melahirkan
masyarakat yang tidak hanya berpengetahuan luas, tetapi juga berakhlak

tinggi.

50 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Akhirnya, integrasi akhlak dan kepemimpinan dalam pendidikan
Islam merupakan cerminan dari cita-cita Al-Qur’an untuk membentuk
khairu ummah umat terbaik yang memimpin dunia dengan keadilan dan
kasih sayang. Kepemimpinan semacam ini tidak hanya menuntun manusia
menuju kemajuan duniawi, tetapi juga mengantarkannya kepada
kebahagiaan ukhrawi.

B. Model Kepemimpinan Islami Berbasis Pendidikan
Akhlak

1. Konsep Dasar Kepemimpinan Islami

Kepemimpinan dalam perspektif Islam bukan sekadar persoalan
administratif atau kemampuan mengatur sumber daya manusia, tetapi
merupakan amanah besar yang memiliki dimensi spiritual, moral, dan
sosial. Seorang pemimpin dalam Islam bukan hanya pemegang kekuasaan
(authority holder), melainkan juga penjaga nilai dan pelayan bagi umat
(khadim al-ummah). Kepemimpinan Islami menekankan keseimbangan
antara aspek quwwah (kekuatan dan kapasitas profesional) dengan amanah
(integritas moral dan spiritual)(Wartono & Ginanjar, 2018).

Al-Qur’an memberikan fondasi yang jelas mengenai pentingnya
kedua aspek ini dalam firman Allah Swt:

“Sesungguhnya orvang yang paling baik yang kamu ambil untuk bekerja

(memimpin) adalah orang yang kuat lagi dapat dipercaya.’
(QS. Al-Qashash [28]:26)

Ayat tersebut menjelaskan bahwa kekuatan dan amanah adalah dua
prinsip utama dalam kepemimpinan yang ideal. Kekuatan mencakup
kompetensi intelektual dan kemampuan manajerial, sedangkan amanah
meliputi kejujuran, tanggung jawab, dan ketulusan hati dalam menjalankan
tugas (Wartono & Ginanjar, 2018). Dengan demikian, kepemimpinan
Islami selalu bersandar pada akhlak sebagai fondasi etis dan spiritual
dalam melaksanakan amanah publik.

Menurut Hidayat Ginanjar, kepemimpinan yang baik dalam Islam
menuntut kematangan fisik, mental, dan intelektual yang selaras dengan
nilai-nilai moral Rasulullah SAW dan para sahabat(Wartono & Ginanjar,
2018) Kepemimpinan Islami bukanlah konsep yang eksklusif bagi elite

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 51



agama, tetapi merupakan tanggung jawab setiap individu dalam lingkup
pengaruhnya masing-masing, mulai dari keluarga, lembaga pendidikan,
hingga pemerintahan. Dalam hal ini, visi kepemimpinan Islami harus
berorientasi pada maslahah (kemaslahatan) umat, bukan kepentingan
pribadi atau kelompok.

Zulfan Fahmi menegaskan bahwa kepemimpinan pendidikan Islam
yang berhasil adalah yang mampu menyeimbangkan tradisi keilmuan
Islam dengan tuntutan modernitas. la mencontohkan model kepemimpinan
Abu Syekh H. Hasanoel Bashry, yang memadukan nilai-nilai istiqamah,
musyawarah, kedisiplinan, dan visi pembaruan dalam mengelola lembaga
pendidikan (Fahmi, 2024). Model kepemimpinan seperti ini
memperlihatkan bahwa keberhasilan suatu lembaga Islam tidak hanya
bergantung pada kecakapan administratif, tetapi juga pada kedalaman
spiritual dan keteladanan moral seorang pemimpin.

Kepemimpinan dalam Islam juga memiliki dimensi sosial yang kuat.
Pemimpin tidak boleh memandang dirinya lebih tinggi dari yang dipimpin,
karena hakikat kepemimpinan adalah pelayanan. Rasulullah Saw bersabda:

“Pemimpin suatu kaum adalah pelayan mereka.” (HR. Abu Dawud)

Hadis ini menegaskan bahwa kepemimpinan sejati lahir dari
pengabdian, bukan dominasi. Prinsip inilah yang membedakan
kepemimpinan Islami dari model kepemimpinan sekuler yang berorientasi
pada kekuasaan dan keuntungan material.

2. Pendidikan Akhlak sebagai Basis Kepemimpinan

Dalam pandangan Islam, akhlak adalah inti dari seluruh ajaran
agama dan menjadi parameter utama dalam menilai kualitas seorang
pemimpin. Rasulullah SAW bersabda, “Sesungguhnya aku diutus untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Malik). Hadis ini menegaskan
bahwa seluruh dimensi kepemimpinan Islam bersumber dari akhlak yang
baik. Akhlak menjadi sumber motivasi moral, pedoman etis, dan ukuran
keberhasilan dalam kepemimpinan.

Menurut Hamka menempatkan pendidikan akhlak sebagai inti dari
tujuan pendidikan Islam. la menegaskan bahwa pendidikan tidak semata
untuk memperoleh pengetahuan, melainkan untuk memperhalus budi,
memperkuat iman, dan menumbuhkan tanggung jawab moral terhadap

52 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



sesama manusia(Yusuf, 2022). Tujuan pendidikan Islam menurut Hamka
selaras dengan tujuan penciptaan manusia itu sendiri, yakni untuk
beribadah dan mengabdi kepada Allah Swt. Oleh sebab itu, model
kepemimpinan Islami yang ideal harus berakar pada pendidikan akhlak
yang menumbuhkan kesadaran spiritual dan tanggung jawab sosial.

Mamat Rahmadi menjelaskan bahwa pengelolaan pendidikan
karakter berbasis Islam terbukti efektif dalam membentuk pribadi siswa
yang berdisiplin, jujur, dan bertanggung jawab. Sekolah-sekolah
berasrama yang mengintegrasikan kurikulum nasional dengan kurikulum
khas Islam berhasil menanamkan nilai-nilai akhlak mulia secara sistematis.
Dalam konteks kepemimpinan, pendekatan seperti ini menunjukkan bahwa
keberhasilan seorang pemimpin bukan hanya diukur dari hasil akhir, tetapi
juga dari cara ia menumbuhkan karakter dan keteladanan dalam organisasi
yang dipimpinnya.

Pendidikan akhlak sebagai basis kepemimpinan juga menuntut
sinergi antara ilmu dan amal. Pemimpin yang berilmu tanpa akhlak akan
kehilangan arah moral, sementara akhlak tanpa ilmu dapat berujung pada
kesalehan pasif yang tidak produktif. Karena itu, model kepemimpinan
Islami harus mampu menggabungkan dimensi intelektual, spiritual, dan
sosial secara harmonis.

3. Prinsip-Prinsip Kepemimpinan Islami Berbasis Akhlak

Dalam kajian manajemen pendidikan Islam, beberapa prinsip
kepemimpinan yang berakar pada akhlak dapat dirumuskan sebagai
berikut: amanah, adil, musyawarah, tawadhu‘, istiqamah, dan keteladanan.
a. Amanah (tanggung jawab moral). Pemimpin dalam Islam memikul
amanah yang harus dipertanggungjawabkan di hadapan Allah Swt.
Abu Syekh H. Hasanoel Bashry menunjukkan prinsip amanah ini
dalam konsistensinya menjaga integritas lembaga pendidikan yang
dipimpinnya. la menolak segala bentuk penyalahgunaan kekuasaan
dan menegakkan transparansi dalam pengelolaan dana lembaga.
Amanah menjadi simbol dari kejujuran dan integritas yang menjadi
kunci kepercayaan publik.

b. Adil (menegakkan keadilan bagi semua pihak). Prinsip ini menuntut
agar pemimpin tidak memihak kepada kelompok tertentu, tetapi
menempatkan sesuatu pada tempatnya sesuai prinsip keadilan Qur’ani.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 53



Zulfan Fahmi menjelaskan bahwa Abu Syekh selalu menegakkan
keadilan dalam pembagian tugas dan tanggung jawab antar guru dan

santri, tanpa membeda-bedakan latar belakang sosial mereka (Fahmi,
2024).

c. Musyawarah (partisipatif dan kolegial). Pemimpin Islam idealnya
tidak otoriter, melainkan melibatkan seluruh anggota lembaga dalam
pengambilan keputusan (Fahmi, 2024). Prinsip ini menjadi mekanisme
pendidikan moral kolektif, di mana setiap individu belajar menghargai
pendapat orang lain dan mengutamakan kemaslahatan bersama.

d. Tawadhu’ (kerendahan hati). M. Hidayat Ginanjar menekankan bahwa
seorang pemimpin sejati adalah yang tidak terjebak pada ego
kekuasaan, melainkan menjadikan kepemimpinan sebagai sarana
ibadah. Dengan sikap tawadhu‘, pemimpin mampu mendekatkan diri
kepada bawahan dan menciptakan iklim organisasi yang penuh
kepercayaan.

e. Istigamah (konsistensi dalam kebaikan). Dalam konteks pendidikan,
istigamah berarti kesungguhan dalam menjalankan visi dan misi
lembaga berdasarkan nilai-nilai Islam (Abbas et al., 2023) Seorang
pemimpin madrasah yang istigamah akan memastikan bahwa setiap
kebijakan, evaluasi, dan inovasi lembaga selaluberorientasi pada
pembinaan akhlak peserta didik.

f. Keteladanan (uswah hasanah). Keteladanan merupakan inti dari
kepemimpinan Islami. Menurut Ngatmin Abbas, keteladanan
Shalahuddin Al-Ayyubi menjadi inspirasi bagi sistem pendidikan
Islam modern, karena kepemimpinannya didasarkan pada moralitas,
keberanian, dan keadilan (Wartono & Ginanjar, 2018). Pendidikan
keteladanan semacam ini perlu diinternalisasikan dalam setiap aspek
kepemimpinan, terutama di lembaga pendidikan Islam.

g. Kepemimpinan sebagai Proses Pendidikan Moral Kepemimpinan
Islami sejatinya adalah proses pendidikan moral yang berlangsung
terus-menerus. Pemimpin bukan hanya objek kekaguman, tetapi juga
subjek pendidikan yang mendidik melalui contoh dan kebijakannya.
Iskandar dan Syarkawi menjelaskan bahwa kepemimpinan yang
efektif dalam pendidikan Islam selalu melibatkan dimensi pembinaan
spiritual dan pembentukan karakter. Pemimpin yang berakhlak
berfungsi sebagai “guru moral” bagi seluruh warga lembaga.

54 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Dalam konteks madrasah, kepala madrasah berperan sebagai
pendidik utama dalam menanamkan nilai-nilai akhlak. Kepemimpinan
kepala madrasah yang didasarkan pada prinsip ta’dib yakni pendidikan
yang mengarahkan manusia untuk mengenal posisinya di hadapan Allah
Swt akan menghasilkan budaya organisasi yang religius dan beretika
(Iskandar & Syarkawi, 2024).

Mamat Rahmadi menegaskan bahwa pembentukan karakter siswa
tidak dapat dicapai hanya melalui pengajaran formal, tetapi membutuhkan
keteladanan dari seluruh ekosistem sekolah, terutama para pemimpin dan
guru (Rahmadi, n.d.). Oleh karena itu, pemimpin pendidikan yang berhasil
adalah mereka yang memandang dirinya sebagai bagian dari sistem
pembelajaran moral yang hidup, bukan sebagai otoritas administratif
semata.

Kepemimpinan yang berbasis akhlak juga melibatkan dimensi
sosial-emosional. Menurut Ngatmin Abbas, Shalahuddin Al-Ayyubi dalam
strategi kepemimpinannya selalu menyeimbangkan antara kekuatan militer
dan kelembutan moral (Abbas et al., 2023). la menolak kekerasan yang
tidak perlu dan mengedepankan sikap kasih sayang terhadap rakyat,
bahkan terhadap musuh yang kalah perang. Nilai-nilai empati dan keadilan
inilah yang membuat kepemimpinan beliau menjadi model pendidikan
karakter yang relevan bagi masa kini.

Model kepemimpinan Islami berbasis pendidikan akhlak dalam
lembaga pendidikan Islam dapat dilihat pada sistem kepemimpinan
berbasis pesantren dan madrasah. Dalam sistem ini, nilai-nilai akhlak
seperti kejujuran, kesederhanaan, dan tanggung jawab menjadi roh dari
seluruh kegiatan manajerial. Menurut Esi Ratna Sari, salah satu indikator
keberhasilan lembaga pendidikan Islam adalah sejauh mana nilai-nilai
moral tersebut terinternalisasi dalam budaya organisasi (Sari et al., 2025).

Kepemimpinan berbasis akhlak memiliki beberapa ciri utama:

a. Setiap kebijakan lembaga didasarkan pada nilai-nilai Qur’ani.

b. Relasi antara pemimpin, guru, dan siswa dibangun atas dasar kasih
sayang dan tanggung jawab moral.

c. Setiap program pendidikan diarahkan untuk menumbuhkan akhlak
mulia, bukan sekadar pencapaian akademik.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 55



Listi Putri Setiawan menambahkan bahwa efektivitas pendidikan
Al-Qur’an di sekolah berasrama seperti SMA IT As-Syifa terletak pada
penerapan metode talaqgi dan kajian tafsir yang menumbuhkan
pemahaman spiritual dan moral siswa. Model pembelajaran ini
memperlihatkan bahwa ketika nilai-nilai akhlak Qur’ani dijadikan dasar
dalam sistem pendidikan, maka hasilnya tidak hanya berupa peningkatan
intelektual, tetapi juga pembentukan karakter religius.

4. Model-Model Kepemimpinan Islami Berbasis Akhlak

Kepemimpinan Islami berbasis pendidikan akhlak memiliki
beragam bentuk model yang berkembang sesuai dengan konteks sosial,
budaya, dan kelembagaan. Dalam sejarah peradaban Islam, praktik
kepemimpinan Rasulullah Saw dan para Khulafa’ al-Rasyidin menjadi
sumber inspirasi utama bagi seluruh model kepemimpinan pendidikan
Islam di berbagai belahan dunia. Namun, dalam perkembangannya, model-
model tersebut mengalami adaptasi sesuai kebutuhan masyarakat dan
lembaga pendidikan modern.

Secara umum, model kepemimpinan Islami berbasis pendidikan
akhlak dapat diklasifikasikan menjadi empat bentuk utama: (1)
kepemimpinan berbasis masjid, (2) kepemimpinan pesantren, (3)
kepemimpinan keluarga, dan (4) kepemimpinan lembaga pendidikan
modern. Masing-masing model memiliki karakteristik dan kontribusi
tersendiri dalam mengintegrasikan nilai-nilai akhlak dalam praktik
kepemimpinan.

a. Model Kepemimpinan Berbasis Masjid

Masjid dalam sejarah Islam bukan hanya berfungsi sebagai tempat
ibadah ritual, tetapi juga sebagai pusat pendidikan, sosial, dan
kepemimpinan. Rasulullah SAW menjadikan Masjid Nabawi di Madinah
sebagai pusat dakwah, pendidikan, dan pemerintahan. Dari masjid inilah
lahir generasi sahabat yang tidak hanya saleh secara pribadi, tetapi juga
kuat secara intelektual dan kepemimpinan.

Hidayat Ginanjar menegaskan bahwa masjid adalah tempat
pembinaan karakter kepemimpinan yang menyeluruh, di mana nilai-nilai
hablum minallah (hubungan dengan Allah) dan hablum minannas
(hubungan antar manusia) terintegrasi dalam satu kesatuan praksis sosial

56 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



(Wartono & Ginanjar, 2018). Masjid menanamkan semangat musyawarah,
kejujuran, dan tanggung jawab kolektif dalam menyelesaikan masalah
umat. Melalui masjid, Rasulullah Saw membangun model kepemimpinan
yang berpusat pada nilai-nilai spiritual, kebersamaan, dan tanggung jawab
sosial.

Model kepemimpinan berbasis masjid juga menekankan fungsi
pendidikan moral masyarakat. Pemimpin masjid, seperti imam, khatib, dan
pengelola, berperan bukan sekadar sebagai pengatur kegiatan ibadah,
tetapi juga sebagai pendidik moral masyarakat (Wartono & Ginanjar,
2018). Kepemimpinan berbasis masjid membentuk pribadi yang
sederhana, rendah hati, dan adil, serta menanamkan budaya ukhuwah di
antara jamaah.

Ginanjar juga menjelaskan bahwa kepemimpinan berbasis masjid
dapat melahirkan generasi pemimpin yang memiliki keseimbangan antara
spiritualitas dan kemampuan sosial (Wartono & Ginanjar, 2018). Model
ini sangat relevan untuk diterapkan dalam pendidikan modern, khususnya
di madrasah dan sekolah Islam, karena masjid merupakan tempat
pembentukan karakter utama bagi siswa.

Prinsip utama dari kepemimpinan berbasis masjid meliputi: (1)
Pelayanan terhadap umat sebagai bentuk ibadah, (2) Transparansi dan
musyawarah dalam pengambilan keputusan, dan (3) Keteladanan moral
yang menjadi contoh bagi jamaah dan peserta didik.

Dengan menerapkan prinsip-prinsip tersebut, kepemimpinan masjid
dapat menjadi basis bagi pengembangan model kepemimpinan pendidikan
Islam yang berorientasi pada akhlak, yaitu:

b. Model Kepemimpinan Pesantren

Model kepemimpinan pesantren merupakan bentuk kepemimpinan
Islami tertua di Indonesia yang menekankan aspek moral, spiritual, dan
intelektual secara seimbang. Pesantren menjadi institusi pendidikan yang
berfungsi tidak hanya mentransfer ilmu agama, tetapi juga membentuk
karakter dan kepribadian santri agar memiliki akhlak mulia.

Zulfan Fahmi mencontohkan model kepemimpinan Abu Syekh H.
Hasanoel Bashry HG di Yayasan Pendidikan Islam Al-Aziziyah
Samalanga, Aceh, sebagai bentuk nyata kepemimpinan pesantren yang

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 57



berorientasi pada pembinaan akhlak dan spiritualitas (Fahmi, 2024). Abu
Syekh menerapkan prinsip istigamabh, disiplin, musyawarah, dan tanggung
jawab moral dalam membina santri dan tenaga pengajar. Hasilnya,
lembaga pendidikan yang beliau pimpin mampu melahirkan generasi yang
kuat secara spiritual, berilmu tinggi, dan berperilaku etis.

Dalam model pesantren, kepemimpinan tidak bersifat birokratis,
tetapi paternalistik dan kharismatik. Kyai menjadi pusat nilai moral dan
rujukan spiritual bagi seluruh komunitas pesantren (Fahmi, 2024). Gaya
kepemimpinan ini memiliki keunikan tersendiri karena didasari oleh
keikhlasan dan keteladanan. Seorang kyai memimpin dengan memberikan
contoh hidup sederhana, taat ibadah, dan sabar dalam mendidik santri.

Kepemimpinan pesantren yang efektif perlu mampu memadukan
nilai-nilai tradisi klasik dengan tuntutan dan kebutuhan di era modern.
Dalam praktiknya, kyai tidak hanya menjadi pengajar ilmu agama, tetapi
juga menjadi manajer lembaga yang inovatif dan adaptif terhadap
perubahan sosial. Pesantren yang berakhlak kuat namun juga terbuka
terhadap inovasi akan mampu bertahan dan berkembang dalam
menghadapi tantangan globalisasi.

Pesantren juga menjadi model pendidikan karakter berbasis nilai-
nilai Islam. Menurut Mamat Rahmadi, keberhasilan pendidikan karakter di
pesantren terletak pada sistem kehidupan 24 jam yang membiasakan santri
hidup dalam disiplin, kebersamaan, dan tanggung jawab. Melalui sistem
asrama, nilai-nilai akhlak seperti kejujuran, kesederhanaan, dan kepedulian
sosial tertanam secara alami dalam diri peserta didik.

Dengan demikian, model kepemimpinan pesantren mengajarkan
bahwa pemimpin harus menjadi teladan dalam segala aspek kehidupan
baik dalam ibadah, manajemen, maupun hubungan sosial. Pesantren
mengintegrasikan nilai-nilai akhlak dalam sistem kepemimpinan yang
menyentuh seluruh dimensi kehidupan santri.

c. Model Kepemimpinan Keluarga

Dalam Islam adalah lembaga pendidikan pertama dan utama bagi
pembentukan akhlak dan kepemimpinan. Orang tua berperan sebagai
pemimpin rumah tangga yang bertanggung jawab atas pendidikan moral
anak-anaknya. Sebagaimana sabda Rasulullah SAW:

58 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai
pertanggungjawaban atas kepemimpinannya. ” (HR. Bukhari dan Muslim)

Dalam konteks ini, pendidikan akhlak di lingkungan keluarga
menjadi pondasi awal bagi lahirnya generasi pemimpin yang berkarakter.
Iskandar dan Syarkawi menegaskan bahwa keluarga adalah lingkungan
paling efektif dalam menanamkan nilai-nilai dasar kepemimpinan seperti
tanggung jawab, kejujuran, dan kasih sayang (Iskandar & Syarkawi, 2024).

Kepemimpinan keluarga yang Islami tidak bersifat otoriter, tetapi
dialogis dan penuh keteladanan. Kepala keluarga sebagai pemimpin
dituntut untuk mampu menyeimbangkan antara ketegasan dan kasih
sayang. Dalam hal ini, ayah berperan sebagai pendidik spiritual dan ibu
sebagai pengasuh moral yang menanamkan nilai-nilai akhlak melalui
keteladanan sehari-hari.

Model kepemimpinan keluarga Islami berlandaskan pada tiga

prinsip utama:

1. Ta‘dib (pendidikan moral). Menanamkan nilai-nilai adab, sopan
santun, dan penghormatan terhadap orang lain.

2. Syura (musyawarah dalam keluarga). Mengajarkan anak untuk terlibat
dalam pengambilan keputusan secara adil.

3. Tarbiyah (pembinaan). Melibatkan proses pengawasan, pembim-
bingan, dan pembiasaan nilai-nilai akhlak secara konsisten.

Akhlak di keluarga berfungsi menyiapkan anak-anak agar kelak
mampu menjadi pemimpin yang bertanggung jawab dan berintegritas
(Iskandar & Syarkawi, 2024).

d. Model Kepemimpinan Lembaga Pendidikan Modern

Dalam konteks lembaga pendidikan modern, model kepemimpinan
Islami berbasis akhlak menjadi semakin penting karena lembaga
pendidikan menghadapi tantangan globalisasi, digitalisasi, dan degradasi
moral. Pemimpin pendidikan Islam di era modern harus mampu
memadukan nilai-nilai spiritual Islam dengan kemampuan manajerial dan
teknologi yang mutakhir.

Ngatmin Abbas menyoroti relevansi keteladanan Shalahuddin Al-
Ayyubi sebagai model kepemimpinan moral yang dapat diadaptasi dalam
konteks pendidikan modern (Abbas et al., 2023). Shalahuddin

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 59



menunjukkan bagaimana nilai-nilai iman, keberanian, dan keadilan dapat
menjadi kekuatan kepemimpinan yang menginspirasi dalam menghadapi
tantangan zaman. Pemimpin lembaga pendidikan perlu meneladani sikap
beliau yang memadukan kekuatan strategi dengan kelembutan hati.

Burhanuddin Yusuf mengaitkan hal tersebut dengan pemikiran
Buya Hamka, yang menekankan pentingnya pembentukan manusia
seutuhnya melalui pendidikan akhlak yang holistik (Yusuf, 2022).
Menurut Hamka, pemimpin sejati adalah yang mampu memadukan
kecerdasan intelektual dengan kecerdasan spiritual dan emosional. Dalam
dunia pendidikan, hal ini berarti bahwa kepala madrasah, rektor, atau guru
besar harus menjadi contoh moral dan intelektual bagi sivitas akademika.

Model kepemimpinan lembaga pendidikan modern yang Islami
mencakup beberapa ciri utama:

e Berbasis nilai Qur’ani dan Sunnah. Semua kebijakan dan keputusan
didasarkan pada prinsip keadilan, amanah, dan kasih sayang.

e Berorientasi pada pengembangan karakter. Fokus pada pembentukan
moral dan etika siswa, bukan hanya pencapaian akademik.

o Partisipatif dan visioner. Melibatkan seluruh elemen lembaga dalam
proses perencanaan dan evaluasi, serta memiliki visi jangka panjang
(Sari et al., 2025)

o Adaptif terhadap perubahan teknologi. Seperti yang ditemukan oleh
Listi Putri Setiawan, penggunaan teknologi dalam pendidikan Al-
Qur’an memperkaya pembelajaran dan meningkatkan motivasi siswa
tanpa menghilangkan nilai-nilai akhlak.

Model kepemimpinan modern ini menuntut keseimbangan antara
kemampuan manajerial dan spiritual. Seorang pemimpin pendidikan tidak
cukup hanya pandai mengelola lembaga, tetapi juga harus mampu menjadi
sumber inspirasi moral bagi komunitasnya.

5. Sinergi antara Akhlak dan Inovasi dalam Kepemimpinan

Kepemimpinan Islami berbasis akhlak tidak berarti menolak inovasi
atau kemajuan. Sebaliknya, akhlak menjadi fondasi moral yang
mengarahkan inovasi agar tetap berada dalam koridor syariat. Dalam
konteks pendidikan, pemimpin yang berakhlak akan menggunakan inovasi
teknologi, manajemen, dan pedagogi untuk memperkuat nilai-nilai
spiritual peserta didik.

60 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Zulfan Fahmi menguraikan bahwa Abu Syekh H. Hasanoel Bashry
HG mampu mengintegrasikan tradisi keilmuan pesantren dengan inovasi
dalam manajemen pendidikan (Fahmi, 2024). Beliau tidak menolak
perkembangan zaman, tetapi mengadaptasinya dengan tetap menjaga nilai-
nilai Islam. Hal ini menjadi contoh ideal bagaimana pemimpin pendidikan
Islam modern dapat melakukan transformasi tanpa kehilangan jati diri
moralnya.

Esi Ratna Sari menambahkan bahwa model kepemimpinan visioner
dalam lembaga pendidikan Islam harus berorientasi pada kemaslahatan
jangka panjang (Sari et al., 2025). Pemimpin visioner adalah mereka yang
mampu membaca tanda-tanda zaman, menafsirkan perubahan sosial, dan
merumuskan strategi lembaga tanpa melepaskan nilai-nilai akhlak.

Dengan demikian, sinergi antara akhlak dan inovasi menjadi
karakter utama kepemimpinan Islami modern. Pemimpin pendidikan harus
menjadi pembaru yang berakhlak, bukan hanya pembaharu yang cerdas.

a. Implementasi Model Kepemimpinan Islami di Madrasah

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki posisi
strategis dalam membangun model kepemimpinan Islami berbasis
pendidikan akhlak. Madrasah bukan hanya tempat transmisi ilmu agama
dan pengetahuan umum, tetapi juga wadah pembinaan karakter, moral, dan
spiritual peserta didik. Kepala madrasah sebagai pemimpin lembaga
memiliki peran ganda: sebagai manajer administratif dan sebagai pendidik
moral. Oleh karena itu, seluruh aktivitas kepemimpinan di madrasah harus
berlandaskan nilai-nilai akhlak Islami.

Menurut Iskandar dan Syarkawi, kepemimpinan transformasional
dalam pendidikan Islam menuntut pemimpin madrasah untuk menjadi
agen perubahan yang berorientasi pada peningkatan kualitas moral warga
sekolah (Iskandar & Syarkawi, 2024). Kepala madrasah dituntut tidak
hanya mengelola secara profesional, tetapi juga menjadi panutan spiritual
yang menumbuhkan semangat kerja ikhlas dan amanah. Dengan demikian,
kepemimpinan madrasah tidak sekadar mengatur struktur birokrasi,
melainkan menghidupkan nilai-nilai akhlak dalam seluruh aktivitas
pendidikan.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 61



Implementasi model kepemimpinan Islami di madrasah dapat

dilakukan melalui beberapa pendekatan strategis berikut:

Pendekatan Keteladanan (Uswah Hasanah)

Keteladanan merupakan metode paling efektif dalam membentuk
akhlak warga madrasah. Kepala madrasah yang berakhlak mulia akan
menjadi inspirasi bagi guru dan siswa. Sebagaimana Rasulullah SAW
menjadi panutan utama dalam segala aspek kehidupan, kepala
madrasah harus menunjukkan integritas moral, kedisiplinan, dan
empati sosial (Wartono & Ginanjar, 2018).

Burhanuddin Yusuf mengutip pandangan Buya Hamka bahwa
pendidikan akhlak tidak akan berhasil tanpa keteladanan nyata dari
para pemimpin dan pendidik (Yusuf, 2022). Hal ini menunjukkan
bahwa setiap pemimpin pendidikan Islam harus menginternalisasi
nilai-nilai yang dia ajarkan, sehingga proses pendidikan menjadi
autentik dan bernilai spiritual.

Pembiasaan Akhlak Islami dalam Budaya Madrasah

Pendidikan akhlak tidak cukup diajarkan dalam bentuk teori, tetapi
harus dibiasakan dalam keseharian. Madrasah perlu mengembangkan
budaya organisasi berbasis nilai-nilai Islam, seperti kejujuran, disiplin,
tanggung jawab, dan kepedulian sosial (Sari et al., 2025). Mamat
Rahmadi menjelaskan bahwa pembiasaan moral di sekolah melalui
program seperti piket kebersihan, shalat berjamaah, kegiatan sosial,
dan mentoring keagamaan terbukti efektif dalam membentuk karakter
siswa.

Dalam konteks kepemimpinan, kepala madrasah harus menjadi
penggerak utama budaya ini. la perlu memastikan bahwa setiap
kebijakan, kegiatan, dan interaksi di madrasah mencerminkan nilai-
nilai akhlak Islami.

Penguatan Musyawarah dan Partisipasi

Kepemimpinan Islami menekankan pentingnya musyawarah dalam
setiap pengambilan keputusan. Model ini mendorong partisipasi guru,
siswa, dan masyarakat dalam menentukan arah kebijakan madrasah
(Abbas et al., 2023). Prinsip ini tidak hanya meningkatkan efektivitas
manajemen, tetapi juga menanamkan nilai-nilai demokratis dan
tanggung jawab kolektif dalam lingkungan pendidikan.

Menurut Esi Ratna Sari, kepemimpinan visioner yang partisipatif

62 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



mampu membangun rasa memiliki (sense of belonging) di antara
warga sekolah, sehingga mereka merasa menjadi bagian dari misi
moral lembaga (Sari et al., 2025). Dengan demikian, partisipasi bukan
sekadar mekanisme administratif, tetapi juga wahana pembentukan
akhlak sosial.

Integrasi Kurikulum Akhlak

Model kepemimpinan Islami juga menuntut adanya integrasi antara
nilai-nilai akhlak dengan kurikulum pendidikan. Nilai moral tidak
boleh hanya diajarkan dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam,
tetapi harus diinternalisasikan dalam seluruh disiplin ilmu (Widodo,
2024).

Listi Putri Setiawan menunjukkan bahwa penggunaan metode talaqqgi
dan kajian tafsir di SMA IT As-Syifa berhasil menanamkan nilai-nilai
Qur’ani dalam mata pelajaran umum seperti sains dan bahasa. Integrasi
ini menumbuhkan kesadaran bahwa semua ilmu bersumber dari Allah
dan harus digunakan untuk kemaslahatan umat.

Pembinaan Spiritual dan Emosional Guru

Guru merupakan pelaksana utama misi akhlak di madrasah. Kepala
madrasah harus membina aspek spiritual dan emosional guru agar
mereka mampu menjadi teladan moral. Pembinaan ini dapat dilakukan
melalui kajian rutin, halagah keislaman, dan kegiatan tazkiyatun nafs
atau proses penyucian jiwa. Dengan demikian, guru tidak hanya
mengajar, tetapi juga mendidik dengan ketulusan dan kasih sayang.
Zulfan Fahmi menegaskan bahwa pemimpin pendidikan yang efektif
adalah mereka yang mampu menumbuhkan semangat kerja sebagai
ibadah di kalangan bawahannya (Fahmi, 2024). Dalam konteks
madrasah, hal ini berarti kepala madrasah perlu menanamkan
kesadaran spiritual dalam setiap kegiatan, termasuk dalam administrasi
dan evaluasi akademik.

Meskipun konsep kepemimpinan Islami berbasis pendidikan akhlak

memiliki fondasi teoretis yang kuat, pelaksanaannya di lapangan
menghadapi berbagai tantangan. Beberapa tantangan utama yang dihadapi
lembaga pendidikan Islam saat ini antara lain:

Sekularisasi Nilai dan Krisis Moral
Globalisasi dan modernisasi membawa dampak sekularisasi nilai
dalam dunia pendidikan (Abbas et al., 2023). Banyak lembaga

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 63



pendidikan lebih menekankan pencapaian akademik dan kompetensi
profesional, sementara dimensi moral dan spiritual sering
terpinggirkan. Akibatnya, muncul fenomena krisis moral seperti
individualisme, korupsi akademik, dan rendahnya etika sosial.
Lembaga pendidikan Islam seharusnya tidak hanya berfokus pada
pencapaian material semata, karena paradigma materialistik dapat
mengikis nilai-nilai moral dan spiritual dalam dunia pendidikan. Oleh
karena itu, penting bagi lembaga Islam untuk menjaga keseimbangan
antara aspek duniawi dan ukhrawi dengan memperkuat pendidikan
karakter dan spiritualitas sebagai prioritas utama dalam
manajemennya. Dengan langkah tersebut, pendidikan Islam
diharapkan mampu melahirkan generasi yang berakhlak mulia,
berintegritas, dan memiliki keseimbangan antara kecerdasan
intelektual serta spiritual.

e Lemahnya Keteladanan Pemimpin
Salah satu problem terbesar dalam dunia pendidikan adalah lemahnya
keteladanan moral dari para pemimpin. Banyak pemimpin lembaga
pendidikan yang cakap secara administratif, tetapi kurang
menunjukkan kejujuran dan tanggung jawab moral. Hal ini
menimbulkan kesenjangan antara teori dan praktik pendidikan akhlak.
Mamat Rahmadi menegaskan bahwa tanpa keteladanan nyata dari
pemimpin, seluruh sistem pendidikan karakter akan kehilangan
efektivitasnya. Oleh karena itu, pendidikan akhlak harus dimulai dari
pembenahan moral para pemimpin lembaga.

e Tantangan Teknologi dan Digitalisasi
Perkembangan teknologi membawa peluang besar sekaligus tantangan
dalam pendidikan Islam (Iskandar & Syarkawi, 2024) Penggunaan
media digital dalam pembelajaran dapat meningkatkan efisiensi dan
akses pengetahuan, namun tanpa pengawasan moral, teknologi dapat
disalahgunakan.
Listi Putri Setiawan menemukan bahwa di beberapa sekolah Islam,
penerapan aplikasi Al-Qur’an digital dan pembelajaran daring berhasil
memperkaya pengalaman belajar siswa, namun juga menimbulkan
risiko distraksi moral seperti penyalahgunaan media sosial. Oleh
karena itu, kepemimpinan Islami di era digital harus mampu
mengarahkan penggunaan teknologi dengan prinsip etika digital
Islam—yakni penggunaan teknologi sebagai sarana dakwah dan

64 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



penguatan akhlak, bukan sekadar hiburan.

b. Relevansi Kepemimpinan Islami dalam Konteks Pendidikan
Kontemporer

Kepemimpinan Islami berbasis pendidikan akhlak memiliki
relevansi yang tinggi dengan kebutuhan dunia pendidikan modern yang
sedang mengalami krisis nilai. Pendidikan saat ini tidak hanya dihadapkan
pada tuntutan peningkatan mutu akademik, tetapi juga pada persoalan
karakter, integritas, dan moralitas. Dalam konteks ini, model
kepemimpinan Islami menawarkan solusi integral melalui pendekatan etis
dan spiritual.

Menurut Ngatmin Abbas, pendidikan karakter Islam memiliki
kekuatan universal yang dapat diterapkan dalam konteks global, karena
berakar pada nilai-nilai kemanusiaan seperti keadilan, kasih sayang, dan
tanggung jawab sosial(Abbas et al., 2023). Prinsip-prinsip ini sejalan
dengan tuntutan dunia modern yang menginginkan pemimpin beretika dan
berorientasi pada kemaslahatan bersama.

Esi Ratna Sari menambahkan bahwa model kepemimpinan visioner
dalam lembaga Islam mampu menjawab tantangan globalisasi karena
berorientasi pada pembangunan karakter manusia seutuhnya.(Sari et al.,
2025) Pemimpin seperti ini tidak hanya berpikir strategis, tetapi juga
berpikir moral—mampu mengelola perubahan tanpa kehilangan arah
spiritual.

Selain itu, kepemimpinan Islami sangat relevan dalam membangun
budaya organisasi religius di madrasah dan universitas Islam. Burhanuddin
Yusuf menegaskan bahwa keberhasilan lembaga pendidikan Islam tidak
diukur dari banyaknya lulusan atau akreditasi tinggi semata, tetapi dari
sejauh mana lembaga tersebut melahirkan generasi berakhlakul
karimah.(Yusuf, 2022)

Dengan kata lain, kepemimpinan Islami berbasis akhlak
memberikan arah baru bagi sistem pendidikan yang berkeadaban (civilized
education). Dalam sistem ini, pengetahuan tidak dilepaskan dari nilai, dan
kemajuan teknologi tidak dipisahkan dari moralitas.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 65



Sebagai akhir dari pembahasan ini, dapat disimpulkan bahwa
kepemimpinan pendidikan Islam di masa depan perlu memiliki sejumlah
karakter pokok sebagai landasan utamanya:

e Berakhlak dan Berilmu. Pemimpin harus menjadi pribadi yang
seimbang antara kecerdasan intelektual dan kedalaman spiritual.

e Visioner dan Adaptif. Mampu menafsirkan perubahan zaman dengan
kebijaksanaan Islami.

e Teladan Moral. Memimpin dengan contoh nyata, bukan hanya
perintah.

e Inovatif dan Kolaboratif. Mengelola lembaga dengan prinsip
musyawarah dan keterbukaan terhadap inovasi.

e Berorientasi pada Maslahah. Seluruh kebijakan diarahkan untuk
kemaslahatan umat, bukan kepentingan pribadi.

Iskandar dan Syarkawi menegaskan bahwa transformasi pendidikan
Islam hanya akan terjadi apabila pemimpinnya memiliki ruh akhlak yang
hidup dan mampu menularkan nilai-nilai tersebut kepada seluruh
komponen lembaga.(Iskandar & Syarkawi, 2024)

Dengan demikian, model kepemimpinan Islami berbasis pendidikan
akhlak bukan hanya sistem manajemen lembaga, tetapi juga sistem
pembentukan manusia. la adalah manifestasi dari ajaran Rasulullah Saw
yang menegaskan bahwa kepemimpinan sejati adalah amanah dan ibadah.

C. Nilai-Nilai Akhlak sebagai Basis Kepemimpinan di
Madrasah

1. Hakikat Nilai-Nilai Akhlak dalam Pendidikan Islam

Akhlak merupakan inti dari seluruh ajaran Islam dan menjadi tujuan
utama dari pendidikan. Pendidikan Islam tidak hanya diarahkan untuk
mengembangkan potensi intelektual, tetapi juga untuk membentuk
kepribadian yang beradab dan bermoral. Rasulullah SAW bersabda,
“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.”
(HR. Malik). Hadis ini menegaskan bahwa akhlak merupakan esensi dari
risalah kenabian dan menjadi dasar dalam membangun peradaban manusia
yang bermartabat.

66 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Menurut Burhanuddin  Yusuf, Buya Hamka menempatkan
pendidikan akhlak sebagai inti dari proses pembentukan manusia
seutuhnya.(Yusuf, 2022) Pendidikan bukan hanya transfer pengetahuan,
melainkan proses pembentukan kepribadian dan pembersihan hati melalui
keteladanan. Hamka menegaskan bahwa akhlak adalah cermin dari iman,
dan pendidikan tanpa akhlak akan melahirkan kecerdasan yang kehilangan
arah moral.(Yusuf, 2022)

konteks kepemimpinan madrasah, akhlak menjadi sumber nilai dan
pedoman moral yang membimbing perilaku, keputusan, serta gaya
kepemimpinan seorang kepala madrasah.(Sari et al., 2025) Akhlak
berfungsi sebagai kompas etis yang menjaga keseimbangan antara
orientasi spiritual dan tanggung jawab profesional. Seorang pemimpin
madrasah yang berakhlak akan menempatkan kemaslahatan lembaga dan
peserta didik di atas Kkepentingan pribadi, serta menjadikan
kepemimpinannya sebagai bentuk ibadah kepada Allah SWT.

ditegaskan oleh Mamat Rahmadi, akhlak dalam pendidikan Islam
adalah dimensi spiritual yang menuntun manusia untuk memahami hakikat
dirinya sebagai hamba dan khalifah. Oleh sebab itu, kepemimpinan dalam
pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari nilai akhlak yang menuntun
setiap langkahnya. Kepemimpinan vyang berlandaskan akhlak
menumbuhkan suasana pendidikan yang humanis, berkeadilan, dan
berorientasi pada keseimbangan antara dunia dan akhirat.

Dengan demikian, hakikat nilai-nilai akhlak dalam pendidikan Islam
tidak semata-mata sebagai norma moral, tetapi juga sebagai energi spiritual
yang menggerakkan seluruh aspek kepemimpinan madrasah. Nilai-nilai
seperti kejujuran, amanah, adil, tanggung jawab, kesabaran, dan kasih
sayang menjadi dasar dalam membangun sistem kepemimpinan yang
bermartabat.

2. Relevansi Nilai Akhlak terhadap Kepemimpinan di Madrasah

Madrasah memiliki posisi strategis dalam pembinaan akhlak dan
karakter peserta didik. Sebagai lembaga pendidikan Islam, madrasah tidak
hanya mentransfer ilmu, tetapi juga menanamkan nilai-nilai keimanan dan
ketakwaan. Karena itu, kepemimpinan di madrasah harus berlandaskan
nilai akhlak agar proses pendidikan berjalan sesuai dengan misi spiritual
Islam.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 67



Iskandar dan Syarkawi menjelaskan bahwa kepemimpinan
madrasah yang berakhlak sejatinya adalah kepemimpinan ta’dibiyyah,
yakni kepemimpinan yang berorientasi pada pembentukan adab dan budi
pekerti luhur.(Iskandar & Syarkawi, 2024) Kepala madrasah bukan
sekadar administrator, tetapi juga murabbi dan muaddib pembimbing
spiritual dan moral bagi seluruh warga sekolah.

Esi Ratna Sari menambahkan bahwa nilai akhlak memiliki peran
penting dalam menentukan efektivitas kepemimpinan pendidikan
Islam.(Sari et al., 2025) Pemimpin yang berpegang pada prinsip kejujuran,
keadilan, dan amanah akan lebih mudah memperoleh kepercayaan dari
bawahannya, serta menciptakan iklim organisasi yang kondusif dan
harmonis.

Selain itu, Zulfan Fahmi mencontohkan praktik kepemimpinan Abu
Syekh H. Hasanoel Bashry HG di Samalanga, Aceh, yang menampilkan
integrasi antara akhlak dan manajemen.(Fahmi, 2024) Dengan prinsip
istigamah dan musyawarah, Abu Syekh membangun lembaga pendidikan
yang berdisiplin, adil, dan penuh semangat ukhuwah. Teladan semacam ini
menjadi contoh konkret bagaimana nilai akhlak menjadi faktor penentu
keberhasilan lembaga pendidikan Islam.

Relevansi nilai-nilai akhlak bagi kepemimpinan madrasah juga
terlihat dalam pembentukan budaya kerja religius. Kepala madrasah yang
menanamkan nilai-nilai moral akan menciptakan organisasi yang tidak
hanya efisien secara administratif, tetapi juga kokoh secara spiritual.
Dengan demikian, akhlak bukan hanya fondasi moral pribadi pemimpin,
tetapi juga sistem nilai yang menghidupkan seluruh elemen madrasah.

3. Dimensi Nilai Akhlak dalam Kepemimpinan Madrasah

Nilai-nilai akhlak yang menopang kepemimpinan madrasah dapat
dibagi dalam tiga dimensi utama: spiritual, sosial, dan profesional.
a. Dimensi Spiritual
Dimensi ini berkaitan dengan hubungan pemimpin kepada Allah SWT.
Seorang kepala madrasah yang berakhlak memiliki kesadaran bahwa
kepemimpinan adalah amanah ilahi. Ngatmin Abbas mencontohkan
figur Shalahuddin Al-Ayyubi sebagai teladan kepemimpinan spiritual
yang memimpin dengan nilai keikhlasan, kesabaran, dan
tawakal.(Abbas et al., 2023) la memimpin bukan karena ambisi

68 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



kekuasaan, melainkan karena panggilan iman dan tanggung jawab
moral.

Dalam konteks madrasah, kepala madrasah yang memiliki kesadaran
spiritual tinggi akan menempatkan pekerjaannya sebagai ibadah.
Setiap kebijakan dan keputusan dijalankan dengan niat yang tulus
demi kemaslahatan umat. Hal ini sejalan dengan gagasan Mamat
Rahmadi bahwa spiritualitas merupakan pengendali utama perilaku
kepemimpinan.

Dimensi Sosial

Akhlak sosial berkaitan dengan tanggung jawab pemimpin terhadap
masyarakat madrasah: guru, siswa, dan orang tua. Pemimpin madrasah
harus mampu berinteraksi dengan empati, kasih sayang, dan
keadilan.(Sari et al., 2025) Esi Ratna Sari menekankan bahwa
hubungan sosial yang dilandasi nilai akhlak akan menumbuhkan
solidaritas, rasa saling percaya, dan kebersamaan.(Sari et al., 2025)
Kepemimpinan sosial juga tercermin dari kemampuan kepala
madrasah dalam mempraktikkan musyawarah dalam setiap kebijakan.
Prinsip shiara yang berakar dari Al-Qur’an mengajarkan bahwa
keputusan terbaik lahir dari partisipasi kolektif.(Iskandar & Syarkawi,
2024) Dengan demikian, kepala madrasah yang adil dan terbuka akan
membangun organisasi yang demokratis dan berkeadilan.

Dimensi Profesional

Dimensi ini berhubungan dengan tanggung jawab pemimpin terhadap
tugas dan profesinya. Iskandar dan Syarkawi menegaskan bahwa
profesionalitas dalam kepemimpinan Islami tidak terlepas dari nilai
moral dan integritas.(Iskandar & Syarkawi, 2024) Kepala madrasah
yang profesional adalah yang konsisten antara ucapan dan tindakan,
menepati janji, serta mengelola lembaga dengan efisien dan
transparan.

Profesionalisme juga tercermin dalam kemauan untuk terus belajar dan
berinovasi. Pemimpin yang berakhlak profesional akan menjadikan
nilai Islam sebagai dasar etika kerja, bukan sekadar aturan
administratif. la mampu menyeimbangkan antara efisiensi manajemen
dengan nilai-nilai keadilan dan tanggung jawab.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 69



4.

Strategi Internalisasi Nilai Akhlak dalam Kepemimpinan
Madrasah

Nilai-nilai akhlak tidak akan bermakna apabila tidak diinternalisasi

ke dalam sistem kepemimpinan madrasah secara nyata. Internalisasi ini
merupakan proses menanamkan nilai-nilai moral agar menjadi kesadaran
dan budaya dalam organisasi pendidikan.

Menurut Esi Ratna Sari, ada tiga strategi utama dalam internalisasi

nilai akhlak di lembaga pendidikan Islam: keteladanan, pembiasaan, dan
pembudayaan nilai-nilai Qur’ani(Sari et al., 2025).

1.

Keteladanan Pemimpin (Uswah Hasanah).

Kepala madrasah adalah model utama bagi seluruh warga sekolah.
Burhanuddin Yusuf menjelaskan bahwa keteladanan merupakan
sarana pendidikan paling efektif, karena nilai akhlak tidak dapat
diajarkan hanya dengan Kkata-kata, tetapi dengan perbuatan
nyata(Yusuf, 2022). Kepala madrasah yang jujur, amanah, dan disiplin
akan menumbuhkan budaya kejujuran dan tanggung jawab di
lingkungan sekolah.

Pembiasaan Perilaku Islami.

Pembiasaan dilakukan melalui kegiatan harian seperti shalat
berjamaah, =~ membaca  Al-Qur’an, serta perilaku  sopan
santun.(Setiawan, n.d.) Mamat Rahmadi menegaskan bahwa
pembiasaan merupakan cara paling konkret dalam membentuk
karakter religius. Kepala madrasah perlu memastikan bahwa kegiatan
ini tidak bersifat formalitas, tetapi menjadi kebutuhan spiritual warga
sekolah.

Pembudayaan Nilai Qur’ani dalam Organisasi.

Nilai-nilai seperti amanah, adil, shird, dan ta‘awun harus
diintegrasikan ke dalam sistem kebijakan madrasah. Zulfan Fahmi
menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam yang menjadikan
nilai-nilai tersebut sebagai budaya organisasi akan memiliki kohesi
sosial yang tinggi dan stabilitas moral yang kuat.(Fahmi, 2024)

Melalui tiga strategi ini, kepemimpinan madrasah berbasis akhlak

akan membentuk karakter kolektif yang harmonis dan berorientasi pada
kemaslahatan bersama.

70 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



5. Penguatan Budaya Akhlak dalam Organisasi Pendidikan

Budaya organisasi madrasah adalah refleksi dari nilai-nilai yang
diyakini dan diamalkan bersama. Budaya yang kuat akan memperkuat
integritas dan identitas lembaga. Dalam konteks Islam, budaya organisasi
yang baik berlandaskan maqasid al-syari‘ah tujuan-tujuan syariat yang
menjaga agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta. Pembentukan budaya
akhlak dalam lembaga pendidikan Islam harus dilakukan melalui
keteladanan dan pembiasaan yang konsisten(Abbas et al., 2023). Kepala
madrasah harus menanamkan nilai-nilai moral bukan hanya melalui
instruksi, tetapi melalui kebiasaan kolektif dan pembinaan spiritual.

Untuk memperkuat budaya akhlak di madrasah, langkah-langkah

berikut perlu diterapkan:

a. Formalisasi Nilai dalam Kebijakan Lembaga.
Setiap keputusan administratif harus mengandung prinsip moral.
Misalnya, sistem penilaian guru tidak hanya berdasarkan
produktivitas, tetapi juga keteladanan dan tanggung jawab.

b. Ritualisasi Nilai melalui Kegiatan Keagamaan.
Program seperti muhasabah, doa bersama, dan kajian pekanan dapat
menjadi sarana internalisasi nilai.

c. Personalisasi Nilai oleh Pemimpin.
Kepala madrasah harus menjadi simbol moral lembaga. Iskandar dan
Syarkawi menekankan bahwa pemimpin yang hidup sesuai nilai yang
diajarkan akan menumbuhkan kredibilitas moral dan rasa hormat dari
seluruh warga sekolah(Iskandar & Syarkawi, 2024).

Dengan demikian, budaya akhlak bukan sekadar kebijakan formal,
tetapi menjadi ruh yang menjiwai seluruh aktivitas madrasah.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 71



BABS

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN
AKHLAK DI MADRASAH

pendidikan Islam. Sejak masa Rasulullah Saw, pendidikan tidak

pernah dipahami semata sebagai transfer ilmu, tetapi sebagai
proses pembentukan kepribadian yang berlandaskan nilai-nilai tauhid.
Rasulullah  Sawdiutus untuk menyempurnakan akhlak manusia
sebagaimana  sabdanya: “Sesungguhnya  aku  diutus  untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Malik). Hadis ini bukan
hanya penegasan moral, tetapi juga menjadi landasan filosofis bahwa
akhlak merupakan esensi dari seluruh dimensi pendidikan.

P endidikan akhlak menempati posisi sentral dalam sistem

Dalam konteks keilmuan Islam, pendidikan akhlak berfungsi
membentuk manusia ideal (insan kamil) yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran moral dan spiritual yang tinggi.
Faisal Muhammad Nur menjelaskan bahwa pendidikan akhlak dalam
Islam bersumber dari dua dimensi utama: tazkiyatun nafs (penyucian jiwa)
dan fadib (pembentukan adab)(Nur, 2025). Kedua konsep ini menekankan
keseimbangan antara pengendalian diri, penguasaan ilmu, dan kesadaran
ketuhanan. Dengan demikian, pendidikan akhlak bukan sekadar pelajaran
moral, melainkan sistem pembentukan Kkarakter integral yang
menghubungkan manusia dengan Tuhan, diri, dan masyarakat.

Pemikiran ini sejalan dengan pandangan Al-Ghazali yang
menegaskan bahwa pendidikan sejati bertujuan mengantarkan manusia
menuju kebahagiaan dunia dan akhirat(N. Hidayat, 2020). Dalam kerangka

72 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



inilah, madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki misi mulia
untuk menanamkan nilai-nilai akhlak kepada peserta didik. Madrasah tidak
sekadar mengajarkan ilmu pengetahuan agama, tetapi juga menjadi pusat
pembinaan moral dan karakter bangsa.

Namun demikian, dalam praktiknya, pendidikan akhlak sering kali
terpinggirkan oleh tekanan sistem pendidikan modern yang lebih
menekankan aspek kognitif(Handayani, 2020). Kurikulum nasional yang
padat materi akademik seringkali tidak memberikan ruang yang cukup bagi
pembinaan akhlak secara mendalam. Akibatnya, muncul fenomena
degradasi moral di kalangan peserta didik, seperti perilaku konsumtif,
individualisme, dan menurunnya kepedulian sosial.

Situasi ini menunjukkan adanya urgensi untuk mengembalikan
fungsi utama madrasah sebagai lembaga pembentuk akhlak. Pendidikan
akhlak tidak boleh hanya menjadi muatan lokal atau pelajaran tambahan,
tetapi harus diintegrasikan dalam seluruh aspek kehidupan madrasah mulai
dari kurikulum, metode pembelajaran, hingga manajemen lembaga.

Madrasah, sejak awal kemunculannya, merupakan lembaga
pendidikan yang berperan ganda: menyebarkan ilmu agama dan
membentuk akhlak generasi Muslim. Keberadaan madrasah menjadi
penting karena mampu menjembatani antara pendidikan agama dan
pendidikan umum. Ibnu Rusydi menjelaskan bahwa madrasah pada
dasarnya didirikan untuk menjawab tantangan zaman, yakni agar generasi
muda tidak hanya memahami ilmu-ilmu duniawi tetapi juga memiliki
pondasi moral dan spiritual yang kuat(Rusydi, 2021).

Dalam konteks pendidikan nasional, madrasah Kkini memikul
tanggung jawab ganda: mempertahankan tradisi keislaman dan sekaligus
menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Di
sinilah muncul tantangan besar: bagaimana madrasah mampu menjaga ruh
akhlak tanpa kehilangan daya saing akademik. Lubna Handayani
menegaskan bahwa implementasi pendidikan akhlak harus dilakukan
melalui pendekatan yang sistematis, bukan hanya formalistik. Artinya,
nilai-nilai akhlak harus tertanam melalui pembiasaan, keteladanan, dan
pengelolaan lembaga yang berlandaskan nilai-nilai Islam.

Habriyanti dan rekan-rekannya menunjukkan bahwa keberhasilan
pembelajaran akidah akhlak di MTs Negeri 1 Tanjung Jabung Timur

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 73



terjadi karena adanya sinergi antara kurikulum, guru, dan lingkungan
madrasah(Habriyanti et al., 2024). Implementasi pendidikan akhlak yang
efektif selalu menuntut Kketerlibatan seluruh komponen lembaga
pendidikan. Kepala madrasah, guru, dan tenaga kependidikan harus
menjadi teladan moral yang konsisten, bukan hanya pengajar teori akhlak.

Madrasah memiliki potensi besar dalam membentuk karakter
bangsa. Sebagaimana dijelaskan oleh Muhammad Azhari, sistem
pendidikan Islam yang berakar pada nilai-nilai Qur’ani memiliki kekuatan
integratif untuk menyatukan aspek intelektual, spiritual, dan sosial(Azhari,
2024). Nilai-nilai keislaman yang diajarkan di madrasah mampu
membangun kesadaran etis peserta didik terhadap tanggung jawab diri dan
sosial.

Namun di sisi lain, masih banyak madrasah yang menghadapi
tantangan dalam menerapkan pendidikan akhlak secara konsisten. Di
beberapa lembaga, pendidikan akhlak masih bersifat normatif dan teoritis,
belum menjadi budaya yang hidup dalam keseharian siswa(Maulana et al.,
2019). Banyak lembaga pendidikan Islam yang gagal menanamkan nilai-
nilai akhlak karena terlalu fokus pada aspek administratif dan capaian
akademik(Widodo, 2024).

Kondisi tersebut memperlihatkan perlunya pergeseran paradigma
dari pendidikan berbasis pengetahuan menuju pendidikan berbasis nilai.
Implementasi pendidikan akhlak harus menjadi bagian integral dari
seluruh sistem pendidikan madrasah, bukan hanya tanggung jawab guru
mata pelajaran agama.

Realitas sosial pendidikan saat ini menunjukkan adanya
kesenjangan antara pengetahuan moral dan perilaku moral. Peserta didik
mengetahui nilai-nilai akhlak, tetapi tidak selalu mengamalkannya.
Kondisi ini menjadi bukti bahwa pembelajaran akhlak di madrasah masih
cenderung kognitif dan belum menyentuh aspek afektif dan psikomotorik.

Penelitian Agus Sujarwo menemukan bahwa implementasi
manajemen pendidikan berbasis karakter di madrasah sering terkendala
oleh lemahnya komitmen pimpinan lembaga dan kurangnya koordinasi
antar-komponen pendidikan(Sujarwo, 2024). la menegaskan bahwa nilai-
nilai akhlak hanya akan efektif bila ditanamkan melalui sistem manajemen
yang berorientasi pada keteladanan dan pembiasaan.

74 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Sementara itu, pembelajaran akidah akhlak di madrasah
membutuhkan integrasi antara pendekatan religius dan pedagogis. Guru
tidak cukup hanya mengajarkan teori moral, tetapi juga harus mampu
menjadi teladan dan motivator bagi siswa. Guru berperan sebagai muaddib,
yakni pendidik yang membentuk adab dan etika peserta didik melalui
pengajaran dan pembiasaan. Salah satu kendala utama implementasi
pendidikan akhlak di madrasah adalah lemahnya inovasi dalam
kepemimpinan(Syahrul, 2015). Banyak kepala madrasah yang masih
terpaku pada pola manajemen konvensional dan belum menjadikan
pendidikan akhlak sebagai prioritas strategis. Padahal, kepala madrasah
memiliki peran sentral dalam menciptakan budaya organisasi yang
berlandaskan nilai-nilai moral.

Selain faktor kepemimpinan, tantangan lainnya adalah pengaruh
globalisasi dan perkembangan teknologi. Dunia digital membawa
perubahan besar dalam perilaku remaja, termasuk siswa madrasah. Akses
informasi yang luas dapat berdampak positif, tetapi juga berpotensi
merusak moral apabila tidak disertai pengawasan dan pendidikan nilai.
Dalam hal ini, pendidikan akhlak di madrasah harus mampu beradaptasi
dengan zaman tanpa kehilangan prinsip-prinsip dasar Islam.

Wahyudi Widodo menekankan perlunya inovasi dalam pendidikan
Islam agar tetap relevan dengan kebutuhan masyarakat modern(Widodo,
2024). Inovasi tersebut bukan berarti meninggalkan nilai-nilai tradisi,
melainkan mengemasnya dalam pendekatan baru yang lebih kontekstual
dan menarik bagi peserta didik. Dengan kata lain, madrasah perlu
mengembangkan kurikulum dan metode pembelajaran yang tidak hanya
mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga menanamkan kesadaran moral
secara reflektif.

Konteks empiris ini memperlihatkan bahwa implementasi
pendidikan akhlak di madrasah bukan sekadar isu akademik, tetapi juga
masalah strategis yang berkaitan dengan masa depan bangsa. Akhlak
merupakan benteng moral yang melindungi generasi muda dari pengaruh
negatif modernitas. Oleh sebab itu, upaya mengintegrasikan nilai-nilai
akhlak dalam sistem pendidikan madrasah merupakan langkah penting
dalam membangun peradaban Islam yang unggul dan beretika.

Implementasi pendidikan akhlak di madrasah didasarkan pada
pandangan Islam bahwa pendidikan sejati adalah proses pembentukan

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 75



manusia seutuhnya (insan kamil), yaitu pribadi yang cerdas secara
intelektual, kuat secara spiritual, dan luhur secara moral(Nur, 2025).
Rasulullah Saw merupakan teladan utama dalam pendidikan akhlak
sebagaimana firman Allah Swt:

“Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik
bagimu.” (Q.S. Al-Ahzab: 21)

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh dimensi pendidikan dalam
Islam, termasuk manajemen madrasah, harus berakar pada keteladanan dan
nilai-nilai moral Rasulullah.

Implementasi pendidikan akhlak yang berhasil hanya dapat dicapai
jika didukung oleh  manajemen pendidikan yang berbasis
karakter(Sujarwo, 2024). Kurikulum madrasah seharusnya dirancang
bukan sekadar untuk mentransfer pengetahuan, tetapi juga untuk
menanamkan nilai-nilai etika dan tanggung jawab sosial. Oleh karena itu,
pendidikan akhlak harus diintegrasikan ke dalam setiap aspek kehidupan
madrasah, mulai dari perencanaan pembelajaran hingga budaya lembaga.
Dasar pendidikan akhlak terletak pada tazkiyatun nafs (penyucian jiwa)
dan ta’dib (pembentukan adab), dua pilar yang mengarahkan manusia
untuk hidup selaras dengan nilai-nilai ketuhanan. Melalui dua konsep ini,
madrasah diharapkan menjadi wadah pembentukan karakter yang
menyeimbangkan kecerdasan intelektual dengan kehalusan budi.

Kurikulum, metode pembelajaran, dan peran pendidik merupakan
tiga komponen utama dalam implementasi pendidikan akhlak. Kurikulum
yang efektif harus bersifat integratif, yaitu memadukan nilai-nilai moral
dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya terbatas pada pelajaran Akidah
Akhlak(Rusydi, 2021). Kurikulum pendidikan akhlak harus berorientasi
pada internalisasi nilai, bukan sekadar penyampaian teori(Azhari, 2024).

Dalam pelaksanaannya, metode pembelajaran memainkan peran
penting. Lubna Handayani mengidentifikasi bahwa metode keteladanan,
pembiasaan, dan nasehat adalah strategi paling efektif dalam pembelajaran
akhlak di madrasah. Guru menjadi faktor utama keberhasilan karena
keteladanan lebih berpengaruh daripada instruksi verbal.

Selain itu, kepala madrasah memiliki peran strategis sebagai
penggerak budaya akhlak lembaga. Agus Sujarwo menyebut gaya
kepemimpinan yang ideal sebagai leadership based on values

76 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



kepemimpinan yang berlandaskan kejujuran, tanggung jawab, dan
keadilan(Sujarwo, 2024). Kepala madrasah yang berorientasi pada nilai
akan menciptakan iklim kerja yang kondusif, menumbuhkan rasa hormat,
dan menghidupkan budaya spiritual di lingkungan sekolah.

Dengan demikian, guru dan kepala madrasah merupakan dua figur
kunci yang menentukan berhasil tidaknya internalisasi nilai-nilai akhlak
dalam kehidupan madrasah.

Sejumlah  penelitian  mendukung pentingnya implementasi
pendidikan akhlak di madrasah. Habriyanti dan rekan-rekannya
menemukan bahwa keberhasilan pendidikan akidah akhlak sangat
bergantung pada integrasi antara kurikulum, lingkungan, dan keteladanan
guru. Selain itu inovasi manajemen pendidikan Islam yang berbasis nilai-
nilai akhlak dapat meningkatkan mutu moral dan spiritual siswa(Widodo,
2024).

Penelitian Ibnu Rusydi juga menunjukkan bahwa pembelajaran
Sejarah Kebudayaan Islam (SKI) yang menampilkan teladan para tokoh
Islam efektif dalam menanamkan nilai-nilai kejujuran dan tanggung jawab
sosial(Rusydi, 2021). Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak dapat
diintegrasikan secara kreatif ke dalam berbagai bidang studi, bukan hanya
pelajaran agama.

Dengan mengacu pada penelitian-penelitian tersebut, bab ini
bertujuan untuk menggambarkan secara menyeluruh bagaimana
pendidikan akhlak diterapkan di madrasah melalui tiga fokus utama: (1)
pengembangan kurikulum berbasis nilai, (2) penerapan metode dan strategi
penanaman akhlak, dan (3) peran guru serta kepala madrasah dalam
menciptakan budaya akhlak.

Pendidikan akhlak bukan sekadar komponen tambahan dalam
kurikulum, tetapi menjadi jiwa dari seluruh sistem pendidikan Islam.
Implementasinya di madrasah merupakan manifestasi nyata dari tujuan
Islam untuk membentuk generasi yang berilmu, beriman, dan berakhlak
mulia.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 77



| A. Kurikulum Pendidikan Akhlak

1. Hakikat kurikulum akhlak dalam pendidikan Islam

Kurikulum merupakan jantung dari sistem pendidikan. Dalam
perspektif Islam, kurikulum tidak hanya dimaksudkan untuk
menyampaikan pengetahuan secara kognitif, tetapi lebih jauh sebagai
sarana membentuk kepribadian manusia yang beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia(Emroni, 2023). Dengan kata lain, pendidikan Islam tidak
hanya bertujuan mencetak individu yang cerdas, tetapi juga manusia yang
sadar akan tanggung jawab moral dan spiritualnya di hadapan Allah Swt.
Akhlak merupakan inti dari proses pendidikan yang menyentuh ranah
kognitif, afektif, dan psikomotorik. Pendidikan akhlak yang efektif
bukanlah sekadar penyampaian teori tentang kebaikan, tetapi pembentukan
karakter melalui pembiasaan, keteladanan, dan penghayatan nilai. Karena
itu, kurikulum pendidikan akhlak harus dirancang agar tidak berhenti pada
level pengetahuan (knowing the good), melainkan menumbuhkan cinta
terhadap kebaikan (loving the good) dan komitmen untuk melakukannya
(doing the good).

Dalam konteks madrasah, kurikulum akhlak berfungsi sebagai
media integrasi antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai keislaman. Buku
Integrasi Nilai-Nilai Islami dan Penguatan Pendidikan Karakter (Syahrul,
2023) menjelaskan bahwa madrasah harus berperan sebagai lembaga
moral yang menanamkan adab dan akhlak sebagai landasan seluruh
kegiatan pendidikan. Kurikulum yang baik bukan hanya menyajikan
pengetahuan tentang akhlak, tetapi menjadikan akhlak sebagai jiwa yang
menjiwai seluruh proses pembelajaran dan budaya madrasah.

Hakikat kurikulum pendidikan akhlak dalam Islam adalah
membentuk manusia yang beradab, yakni individu yang mampu
menyeimbangkan antara potensi intelektual dan moral, serta menjadikan
ilmu sebagai jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt dan
mengabdi kepada sesama.

2. Prinsip integrasi nilai-nilai Islami dalam kurikulum madrasah

Pendidikan Kurikulum akhlak di madrasah harus dibangun di atas
prinsip-prinsip yang kuat secara teologis dan pedagogis. Syaefudin dan
Nur (2020) dalam Kepemimpinan Pendidikan menjelaskan bahwa

78 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



rancangan kurikulum Islami berlandaskan tiga asas utama: tauhid,
keseimbangan (tawazun), dan keadilan (‘adl)(Jahari & Rusdiana, 2020).

Prinsip tauhid menegaskan bahwa seluruh aktivitas pendidikan
adalah bentuk ibadah kepada Allah Swt. Kurikulum akhlak harus
menanamkan kesadaran spiritual bahwa belajar bukan sekadar kegiatan
intelektual, melainkan upaya mendekatkan diri kepada Sang Pencipta.
Dengan begitu, nilai ketuhanan tidak hanya muncul dalam mata pelajaran
agama, tetapi diintegrasikan ke dalam seluruh bidang studi seperti
kejujuran dalam ekonomi, keindahan dalam seni, dan keadilan dalam
sosial.

Prinsip keseimbangan menekankan pentingnya pengembangan
seluruh potensi manusia secara harmonis spiritual, intelektual, emosional,
dan sosial. Pendidikan yang hanya mengasah kecerdasan kognitif tanpa
memperhatikan pembentukan moral akan menghasilkan individu yang
pintar tetapi kehilangan arah etis. Kurikulum akhlak harus mendorong
keseimbangan antara pengetahuan dan pengamalan, antara teori dan
pengalaman hidup nyata.

Prinsip keadilan mengandung makna bahwa setiap siswa berhak
memperoleh kesempatan berkembang sesuai fitrahnya. Prinsip ini
mengandung nilai inklusivitas setiap peserta didik harus diperlakukan adil
tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, atau intelektual. Dalam
praktiknya, kurikulum akhlak harus mendorong partisipasi aktif siswa
dalam kegiatan pembelajaran dan penanaman nilai, baik di dalam maupun
di luar kelas.

Buku Integrasi Nilai-Nilai Islami dan Penguatan Pendidikan
Karakter menegaskan bahwa pendekatan tematik-integratif merupakan
strategi efektif untuk menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam kurikulum
madrasah(Mufida et al., 2020). Setiap tema pembelajaran dapat
dihubungkan dengan nilai Islam tertentu, misalnya topik sains dikaitkan
dengan keagungan ciptaan Allah, atau pelajaran ekonomi dihubungkan
dengan nilai kejujuran dan tanggung jawab sosial. Dengan pendekatan ini,
seluruh mata pelajaran berperan dalam pembentukan karakter, bukan
hanya pelajaran agama.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 79



3. Kurikulum akhlak sebagai strategi pembentukan karakter

Kurikulum akhlak tidak hanya berfungsi sebagai pedoman
pembelajaran, tetapi juga sebagai strategi pembentukan karakter yang
sistemik.(Nur, 2025) Emroni menjelaskan bahwa akhlak tidak dapat
dibentuk hanya melalui pengajaran verbal, melainkan melalui pengalaman
nyata, pembiasaan, dan keteladanan yang berulang. Pendidikan akhlak
yang terencana dengan baik akan membantu siswa menginternalisasi nilai,
mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari, dan menjadikannya
sebagai bagian dari identitas diri.

Dalam kurikulum madrasah, pembentukan karakter dapat
diwujudkan melalui kegiatan intrakurikuler dan ekstrakurikuler yang
berorientasi pada nilai. Contohnya, kegiatan rutin seperti doa bersama,
tadarus Al-Qur’an sebelum belajar, serta kerja sama dalam proyek sosial
keagamaan dapat menjadi wahana konkret pembinaan akhlak. Program-
program seperti ini menanamkan kebiasaan baik sekaligus menumbuhkan
rasa tanggung jawab sosial di kalangan siswa.

Dalam pandangan Syaefudin dan Nur, keberhasilan kurikulum
akhlak sangat bergantung pada komitmen moral seluruh warga
madrasah(Jahari & Rusdiana, 2020). Kepala madrasah berperan sebagai
moral leader yang menciptakan iklim sekolah bernilai Islami, sedangkan
guru bertindak sebagai role model bagi para siswa. Tanpa teladan nyata
dari pemimpin dan pendidik, nilai-nilai akhlak hanya akan berhenti pada
tataran teori.

Kurikulum akhlak harus memuat nilai-nilai universal seperti
amanah, kejujuran, disiplin, empati, dan tanggung jawab. Nilai-nilai
tersebut tidak diajarkan melalui hafalan, melainkan melalui refleksi,
dialog, dan kegiatan nyata yang menuntut siswa untuk berperilaku etis.
Melalui pendekatan ini, pendidikan akhlak dapat melahirkan generasi yang
tidak hanya berilmu tinggi, tetapi juga memiliki sensitivitas moral dan
sosial yang kuat.

Salah satu ciri khas pendidikan madrasah adalah kemampuannya
mengintegrasikan nilai-nilai Islami ke dalam seluruh Kkegiatan
pembelajaran. Integrasi nilai Islami harus meliputi tiga aspek utama:
spiritual, moral, dan sosial.

80 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



a. Integrasi spiritual berarti menanamkan kesadaran tauhid dalam setiap
bidang ilmu. llmu pengetahuan harus dipahami sebagai tanda-tanda
kekuasaan Allah yang mengantarkan manusia pada keimanan, bukan
sekadar alat eksploitasi duniawi.

b. Integrasi moral berarti menjadikan nilai-nilai Islam sebagai pedoman
etika dalam berpikir, bersikap, dan berinteraksi.

c. Integrasi sosial berarti menghubungkan ajaran Islam dengan realitas
masyarakat agar siswa mampu berkontribusi positif secara sosial.

Melalui ketiga dimensi ini, madrasah dapat melahirkan lulusan yang
unggul dalam ilmu pengetahuan sekaligus kokoh dalam nilai-nilai moral.

Pendekatan integratif juga diperkuat dengan konsep curriculum
infusion, yaitu penyisipan nilai-nilai Islam dalam setiap mata pelajaran
tanpa harus menambah beban kurikulum. Misalnya, pelajaran matematika
dapat dikaitkan dengan konsep keadilan dan keseimbangan, sementara
pelajaran sejarah dapat mengangkat keteladanan Rasulullah dan para
sahabat.

Selain itu, terdapat pula hidden curriculum atau kurikulum
tersembunyi nilai-nilai yang diajarkan melalui budaya sekolah, gaya
kepemimpinan, dan interaksi sosial di madrasah. Menurut Emroni, hidden
curriculum merupakan faktor yang sangat berpengaruh karena siswa
belajar banyak dari keteladanan nyata dibandingkan sekadar teori. Oleh
karena itu, budaya madrasah yang religius dan beradab merupakan wujud
paling efektif dari kurikulum akhlak yang hidup.

4. Tantangan dan inovasi kurikulum akhlak di era modern

Perubahan sosial dan perkembangan teknologi digital telah
membawa tantangan baru bagi pendidikan Islam, khususnya dalam bidang
pembinaan akhlak. Peserta didik madrasah kini hidup di tengah arus
informasi yang serba cepat, di mana nilai-nilai moral sering kali tergerus
oleh budaya instan dan materialisme. Dalam kondisi ini, kurikulum
pendidikan akhlak harus berinovasi agar tetap relevan dan mampu
menjawab tantangan zaman.

Emroni menegaskan bahwa inovasi dalam pendidikan akhlak bukan
berarti mengganti nilai-nilai dasar Islam, melainkan menyesuaikan
pendekatan dan metode pembelajaran agar lebih kontekstual dengan dunia

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 81



modern. Pembelajaran akhlak di era digital dapat memanfaatkan teknologi
sebagai media penguatan nilai, bukan ancaman moral. Misalnya,
penggunaan platform digital seperti video edukatif, simulasi etika sosial,
atau aplikasi e-learning berbasis karakter dapat membantu guru madrasah
menyampaikan nilai dengan cara yang menarik dan dekat dengan dunia
siswa.

Selain inovasi media, aspek kurikulum juga perlu diperbarui agar
mampu mengintegrasikan digital literacy dengan nilai akhlak. Syahrul
menyarankan model akhlak digital, konsep pendidikan karakter yang
mengajarkan tanggung jawab dan etika dalam penggunaan teknologi.
Melalui kurikulum ini, siswa tidak hanya diajarkan cara menggunakan
internet secara produktif, tetapi juga bagaimana menjaga kejujuran,
menghormati privasi orang lain, dan menghindari perilaku negatif di ruang
digital seperti cyberbullying atau penyebaran hoaks.

Syaefudin dan Nur (2020) menambahkan bahwa inovasi kurikulum
akhlak perlu berorientasi pada lifelong learning, yakni menanamkan nilai
moral yang mampu bertahan sepanjang kehidupan seseorang. Nilai-nilai
seperti kejujuran, tanggung jawab, dan empati harus ditanamkan dalam
konteks sosial yang terus berubah. Dengan demikian, madrasah tidak
hanya mencetak generasi yang taat secara ritual, tetapi juga tangguh secara
moral menghadapi era digital.

Meski memiliki visi luhur, implementasi kurikulum akhlak di
madrasah menghadapi berbagai kendala praktis. Tantangan tersebut tidak
hanya berasal dari faktor internal lembaga pendidikan, tetapi juga dari
pengaruh eksternal seperti globalisasi, media sosial, dan perubahan sosial
budaya.

Tantangan secara internal, madrasah masih memiliki kurikulum
yang bersifat normatif dan belum menekankan aspek aplikatif nilai-nilai
akhlak. Banyaknya guru yang memahami pendidikan akhlak sebatas
penyampaian teori moral tanpa strategi pembiasaan dan refleksi nilai.
Selain itu, keterbatasan sarana, sumber belajar, dan kompetensi guru dalam
mengelola pembelajaran berbasis karakter turut menjadi hambatan
signifikan. Secara eksternal yaitu adanya tantangan globalisasi informasi
telah menciptakan cultural shock di kalangan remaja. Akses yang luas
terhadap media sosial dan budaya populer sering kali menumbuhkan nilai-
nilai baru yang bertentangan dengan ajaran Islam, seperti hedonisme,

82 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



individualisme, dan relativisme moral. Dalam situasi ini, kurikulum akhlak
di madrasah harus memainkan peran ganda: melindungi peserta didik dari
pengaruh negatif sekaligus membekali mereka dengan kemampuan kritis
untuk memilah informasi secara etis.

Untuk mengatasi tantangan tersebut, Syahrul menyarankan
penerapan curriculum-based character reinforcement, yaitu penguatan
karakter yang terintegrasi dalam seluruh komponen kurikulum mulai dari
perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Guru harus dilatih untuk tidak
hanya menjadi pengajar, tetapi juga moral facilitator yang mampu
mengaitkan setiap materi dengan nilai-nilai Islam.

Selain itu, dukungan keluarga dan masyarakat sangat menentukan
efektivitas kurikulum akhlak. Pendidikan moral tidak akan berhasil jika
hanya dilakukan di sekolah, sementara lingkungan keluarga tidak
menanamkan nilai yang sama. Oleh karena itu, madrasah perlu menjalin
kemitraan dengan orang tua melalui program pembinaan karakter keluarga,
pelatihan parenting Islami, dan forum diskusi nilai.

Syaefudin dan Nur menegaskan bahwa kepemimpinan kepala
madrasah menjadi kunci sukses implementasi kurikulum akhlak. Kepala
madrasah yang visioner dan religius dapat menciptakan budaya organisasi
yang mendukung nilai-nilai moral melalui keteladanan, komunikasi
persuasif, dan sistem penghargaan berbasis etika. Lingkungan madrasah
yang kondusif akan memperkuat internalisasi nilai pada diri siswa.

Keberhasilan kurikulum akhlak tidak cukup hanya pada tahap
perencanaan, tetapi juga harus diwujudkan melalui strategi implementasi
yang sistematis. Berdasarkan hasil riset dan kajian pustaka dari berbagai
jurnal pendidikan Islam, terdapat tiga strategi utama untuk memperkuat
kurikulum akhlak di madrasah:

a. Pengembangan Kurikulum Berbasis Nilai

Pentingnya menekankan pendekatan value based curriculum, di
mana setiap mata pelajaran mengandung dimensi moral yang jelas dan
terukur. Guru harus mampu mengidentifikasi nilai-nilai utama dari setiap
topik pelajaran dan mengaitkannya dengan kehidupan sehari-hari siswa.
Dengan demikian, siswa tidak hanya memahami isi pelajaran, tetapi juga
mampu mengambil hikmah moral darinya.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 83



b. Pendekatan Partisipatif dan Keteladanan.

Kurikulum akhlak akan efektif jika guru dan kepala madrasah
menjadi teladan moral. Keteladanan merupakan metode pembelajaran
yang paling kuat karena nilai-nilai akhlak ditularkan melalui perilaku
nyata, bukan sekadar teori. Selain itu, keterlibatan siswa dalam kegiatan
sosial dan keagamaan seperti bakti sosial, kerja sama lintas kelas, atau
kegiatan service learning dapat menjadi sarana konkret internalisasi nilai.

c. Evaluasi Berbasis Akhlak (Moral Assessment)

Evaluasi dalam pendidikan akhlak harus lebih dari sekadar penilaian
akademik. Syahrul mengusulkan adanya sistem penilaian moral yang
menilai sikap, tanggung jawab, dan kejujuran siswa dalam keseharian.
Penilaian semacam ini dapat berbentuk observasi perilaku, refleksi diri,
portofolio nilai, atau laporan kepribadian dari guru. Dengan evaluasi
berbasis akhlak, pendidikan di madrasah akan berorientasi pada
pembentukan kepribadian, bukan sekadar pencapaian nilai ujian.

Kurikulum pendidikan akhlak bukan hanya bagian teknis dari sistem
pendidikan Islam, tetapi juga memiliki dimensi filosofis yang mendalam.
Dalam kerangka peradaban Islam, pendidikan akhlak berfungsi sebagai
moral compass yang menuntun arah perkembangan ilmu dan masyarakat.
Hilangnya dimensi moral dalam kurikulum modern menyebabkan lahirnya
krisis kemanusiaan kemajuan ilmu pengetahuan tidak diimbangi dengan
kebijaksanaan moral. Oleh karena itu, kurikulum akhlak di madrasah
memiliki misi ganda yaitu membentuk individu beriman sekaligus
membangun masyarakat beradab. Akhlak merupakan manifestasi
keimanan. Pendidikan akhlak yang berhasil akan melahirkan pribadi yang
memiliki integritas moral, disiplin spiritual, dan kepedulian sosial. Hal ini
selaras dengan konsep akhlakul karimah yang menjadi tujuan utama
pendidikan Islam. Kurikulum madrasah yang menanamkan nilai-nilai ini
akan berkontribusi langsung pada pembangunan bangsa yang bermartabat
dan berkeadilan.

Dalam konteks globalisasi, kurikulum akhlak juga berperan sebagai
filter nilai. Madrasah diharapkan mampu menanamkan identitas Islam
yang kuat tanpa menutup diri dari kemajuan ilmu pengetahuan. Sikap
terbuka terhadap modernitas harus diimbangi dengan keteguhan prinsip

84 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



moral agar siswa mampu berinteraksi dengan dunia global tanpa
kehilangan jati diri.

Dengan demikian, kurikulum akhlak di madrasah bukan hanya alat
pendidikan, melainkan sarana peradaban. la membentuk manusia yang
sadar diri, berorientasi spiritual, dan berkontribusi terhadap masyarakat.
Implementasinya menuntut kerja kolektif antara guru, kepala madrasah,
keluarga, dan masyarakat untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang
berlandaskan nilai-nilai Islam.

B. Metode dan Strategi Penanaman Akhlak di
Madrasah

1. Makna Strategis Penanaman Akhlak di Madrasah

Madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki tanggung
jawab besar dalam membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia. Dalam konteks modern yang penuh tantangan moral,
penanaman akhlak di madrasah menjadi bukan hanya bagian dari
kurikulum, tetapi juga jantung dari seluruh aktivitas pendidikan.
Penanaman akhlak bukan sekadar mengajarkan siswa untuk mengenal
nilai-nilai baik, melainkan membimbing mereka agar nilai tersebut
tertanam dalam hati, dihayati, dan diamalkan dalam kehidupan nyata.

Penanaman akhlak adalah proses pembiasaan dan internalisasi nilai
moral melalui pengalaman konkret, bukan sekadar hafalan atau ceramah.
Dengan demikian, strategi pendidikan akhlak di madrasah harus mampu
menyentuh dimensi afektif dan psikomotorik siswa, selain aspek
kognitifnya. Dalam istilah pedagogis Islam, pendidikan akhlak harus
menjadi proses tazkiyah (penyucian diri) dan ta’dib (pembentukan adab).

Madrasah memiliki potensi unik dibandingkan sekolah umum,
karena di dalamnya nilai-nilai Islam dapat diintegrasikan ke seluruh aspek
pembelajaran. Oleh karena itu, metode penanaman akhlak di madrasah
harus bersifat integral menggabungkan pendekatan keagamaan, sosial, dan
pedagogis secara harmonis.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 85



2. Pendekatan Umum dalam Penanaman Akhlak

Dalam konteks pendidikan Islam, terdapat berbagai pendekatan

yang dapat digunakan untuk menanamkan nilai akhlak kepada peserta
didik. Beberapa pendekatan yang sering digunakan di madrasah antara lain
pendekatan keteladanan, pembiasaan, nasehat, dan refleksi nilai.

a.

Pendekatan Keteladanan (Uswah Hasanah)

Keteladanan merupakan metode paling fundamental dalam pendidikan
akhlak disebut juga living curriculum, yaitu kurikulum yang hidup
melalui perilaku pendidik. Guru dan kepala madrasah menjadi cermin
nilai moral bagi peserta didik, karena perilaku mereka lebih membekas
daripada nasihat verbal.

Keteladanan tidak hanya bersifat personal, tetapi juga kelembagaan.
Lingkungan madrasah harus mencerminkan budaya kerja dan interaksi
yang mencerminkan nilai-nilai Islam, seperti kedisiplinan, kejujuran,
tanggung jawab, dan saling menghormati. Dalam hal ini, kepala
madrasah memegang peran sentral untuk memastikan bahwa setiap
kebijakan, tata tertib, dan kegiatan sekolah selaras dengan semangat
akhlakul karimah.

Pendekatan Pembiasaan (Habituation Approach)

Akhlak tidak dapat dibentuk secara instan. Nilai moral baru tertanam
kuat bila dibiasakan dalam perilaku sehari-hari. Melalui pembiasaan,
siswa diajak untuk menjalankan perbuatan baik secara berulang
sehingga menjadi karakter. Contohnya, program tadarus Al-Qur’an
sebelum belajar, kegiatan salat berjamaah, dan kebiasaan
mengucapkan salam serta menjaga kebersihan madrasah.

Pembiasaan yang efektif harus konsisten dan didukung oleh
lingkungan yang kondusif. Guru berperan sebagai pengingat,
sedangkan teman sebaya berfungsi sebagai penguat perilaku positif.
Pembiasaan juga perlu dilengkapi dengan refleksi nilai, agar siswa
memahami makna moral dari kebiasaan yang dilakukan.

Pendekatan Nasehat dan Dialog Nilai (Mau‘izhah wa Hiwar Qiyami)
Metode nasehat merupakan tradisi pendidikan yang kuat dalam Islam.
Syahrul (2023) menekankan bahwa nasihat yang efektif harus
disampaikan dengan kelembutan hati, ketulusan, dan berdasarkan
kasih sayang. Guru yang menasehati bukan sebagai otoritas, tetapi
sebagai pendamping spiritual. Selain nasehat, metode dialog nilai juga

86 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



3.

penting. Melalui diskusi dan studi kasus, siswa diajak untuk berpikir
kritis dan menilai situasi moral berdasarkan prinsip Islam. Pendekatan
ini menumbuhkan kesadaran etis yang reflektif, sehingga siswa
mampu membuat keputusan moral secara mandiri.

Pendekatan Kontekstual dan Sosial

Madrasah dapat menghubungkan pendidikan akhlak dengan konteks
kehidupan nyata. Melalui kegiatan proyek sosial seperti bakti
masyarakat, kampanye kebersihan, atau program solidaritas, siswa
mempraktikkan nilai empati dan tanggung jawab sosial. Pendekatan
kontekstual ini memperluas pendidikan akhlak dari ruang kelas ke
kehidupan masyarakat, sejalan dengan konsep rahmatan lil ‘alamin.

Strategi Pembelajaran Akhlak di Madrasah
Strategi pembelajaran merupakan cara praktis untuk menerapkan

pendekatan-pendekatan di atas dalam kegiatan belajar mengajar. Strategi
penanaman akhlak yang efektif di madrasah biasanya mencakup empat
tahap: internalisasi nilai, penerapan perilaku, pembinaan melalui evaluasi,
dan keteladanan guru.

a.

Internalisasi Nilai (Value Internalization)

Tahap ini merupakan fondasi dalam pendidikan akhlak. Internalisasi
nilai dilakukan melalui proses memahami, menghayati, dan merasakan
pentingnya suatu nilai. Guru harus menciptakan suasana belajar yang
mendorong siswa untuk merenungkan makna moral dalam setiap
materi. Misalnya, dalam pelajaran sejarah Islam, guru tidak hanya
menyampaikan fakta sejarah, tetapi juga menggali nilai keteladanan
dari para tokoh.

Proses internalisasi juga dapat dilakukan melalui cerita, drama, atau
video inspiratif yang mengandung pesan moral. Pengalaman
emosional yang kuat akan menumbuhkan empati dan kesadaran moral
yang lebih dalam.

Penerapan Perilaku (Value Practice)

Setelah nilai dipahami, siswa perlu diberi kesempatan untuk
mempraktikkannya. Guru dapat mengadakan kegiatan seperti student
moral project, yaitu tugas proyek yang mendorong siswa menerapkan
nilai tertentu dalam kehidupan nyata. Misalnya, program “Satu Hari
Tanpa Dusta” atau “Gerakan Peduli Sesama.”

Kegiatan ini berfungsi sebagai jembatan antara teori dan praktik,

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 87



4.

sehingga nilai akhlak tidak berhenti di ruang kelas. Guru berperan
sebagai pembimbing yang memberikan umpan balik dan penguatan
positif atas perilaku baik siswa.

Pembinaan dan Evaluasi Moral (Moral Coaching and Evaluation)
Pembinaan moral memerlukan proses berkelanjutan. Evaluasi tidak
dilakukan dengan angka, tetapi melalui observasi dan refleksi. Guru
dapat menilai kejujuran, tanggung jawab, dan empati siswa
berdasarkan perilaku sehari-hari di madrasah. Bentuk evaluasi moral
bisa berupa jurnal harian siswa, penilaian antar teman, atau portofolio
karakter. Hal ini membantu siswa menyadari perkembangan dirinya
dan menginternalisasi nilai dengan kesadaran pribadi, bukan karena
tekanan eksternal.

Keteladanan Guru dan Kepala Madrasah

Dalam sistem pendidikan Islam, guru bukan hanya mu ‘allim (pengajar
ilmu), tetapi juga muaddib (pendidik adab). Syaefudin dan Nur
menekankan bahwa perilaku guru dan kepala madrasah menjadi
contoh langsung bagi siswa dalam meneladani nilai-nilai Islam.
Kepala madrasah yang disiplin, jujur, dan peduli pada siswa
menciptakan atmosfer moral yang kuat di lingkungan sekolah.
Keteladanan ini juga harus melembaga dalam bentuk kebijakan
pendidikan, seperti tata tertib berbasis nilai dan sistem penghargaan
moral. Dengan demikian, madrasah menjadi komunitas belajar yang
menumbuhkan nilai-nilai kebaikan secara kolektif.

Metode Inovatif dalam Pendidikan Akhlak Modern

Perkembangan zaman menuntut inovasi dalam metode penanaman

akhlak. Emroni dan Syahrul sepakat bahwa guru madrasah perlu kreatif
dalam menggunakan pendekatan modern tanpa kehilangan nilai-nilai
keislaman.

Beberapa metode inovatif yang relevan di era digital antara lain:

a.

Metode Storytelling Interaktif.

Cerita merupakan sarana yang efektif untuk menanamkan nilai moral.
Dengan dukungan teknologi digital, guru dapat menggunakan film
pendek atau animasi islami sebagai media pengajaran. Cerita yang
menyentuh hati mampu menanamkan nilai lebih dalam daripada
ceramah.

88 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



b. Metode Service Learning.
Metode ini menggabungkan pembelajaran dan pelayanan sosial. Siswa
dilibatkan dalam kegiatan nyata yang memberi manfaat bagi
masyarakat, seperti pengumpulan donasi, pengajaran anak yatim, atau
program lingkungan. Dari pengalaman tersebut, mereka belajar nilai
empati, tanggung jawab, dan solidaritas.

c. Metode Reflektif dan Jurnal Nilai.
Guru dapat mengajak siswa menulis jurnal pribadi tentang pengalaman
moral mereka setiap minggu. Kegiatan ini melatih kejujuran batin dan
introspeksi diri. Hasil refleksi kemudian dapat didiskusikan untuk
memperkuat kesadaran moral bersama.

d. Metode Kolaboratif dan Peer Teaching.
Dalam metode ini, siswa belajar dalam kelompok untuk
menyelesaikan masalah moral tertentu. Diskusi kelompok
menumbuhkan kemampuan berpikir etis dan saling menghargai
pendapat. Guru bertindak sebagai fasilitator yang membimbing arah
diskusi agar tetap dalam bingkai nilai Islam.

5. Integrasi Metode Akhlak dalam Budaya Madrasah

Penanaman akhlak di madrasah tidak akan berhasil jika hanya
terbatas pada ruang kelas atau kegiatan formal. Akhlak harus
diintegrasikan dalam seluruh aspek kehidupan madrasah, termasuk budaya
organisasi, interaksi sosial, dan kebijakan lembaga. Dengan demikian,
madrasah tidak hanya berfungsi sebagai tempat belajar, tetapi juga sebagai
lingkungan moral yang hidup di mana nilai-nilai Islam menjadi bagian dari
keseharian seluruh warga sekolah.

Penanaman akhlak yang efektif membutuhkan ekosistem
pendidikan yang berlandaskan nilai. Kurikulum, kegiatan, dan kebijakan
madrasah harus berorientasi pada pembentukan karakter. Misalnya,
budaya saling menyapa, menghormati guru, dan menjaga kebersihan
bukan sekadar aturan kedisiplinan, tetapi merupakan bentuk konkret
pendidikan akhlak yang terinternalisasi. Budaya madrasah berbasis nilai
dapat dibangun melalui tiga langkah strategis: internalisasi nilai,
institusionalisasi praktik moral, dan inkulturasi kebiasaan positif. Pertama,
internalisasi dilakukan dengan menanamkan kesadaran nilai kepada
seluruh warga madrasah. Kedua, institusionalisasi berarti menerapkan nilai

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 89



tersebut dalam peraturan dan kegiatan sekolah. Ketiga, inkulturasi adalah
proses menjadikan nilai itu sebagai budaya bersama yang dijalankan tanpa
paksaan.

Dalam praktiknya, integrasi nilai dapat dilakukan melalui program
harian seperti shalat dhuha berjamaah, pembiasaan dzikir pagi, gerakan
literasi Qur’an, serta program sosial seperti Madrasah Peduli Lingkungan.
Kegiatan-kegiatan tersebut menanamkan nilai disiplin, tanggung jawab,
dan kepedulian sosial melalui pengalaman langsung.

Lingkungan madrasah yang kondusif juga berperan penting. Kepala
madrasah harus menciptakan suasana yang menumbuhkan rasa aman,
kebersamaan, dan saling menghormati. Ketika siswa merasa dihargai,
mereka lebih mudah menerima nilai-nilai moral yang diajarkan.
Sebaliknya, lingkungan yang keras dan otoriter justru menumbuhkan sikap
penolakan terhadap pendidikan nilai.

6. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam Manajemen Nilai

Guru dan kepala madrasah memiliki posisi strategis sebagai “agen
moral” dalam sistem pendidikan Islam. Mereka bukan sekadar pelaksana
kurikulum, melainkan pembentuk budaya nilai. Dalam Kepemimpinan
Pendidikan ditegaskan bahwa efektivitas penanaman akhlak sangat
bergantung pada sejauh mana pemimpin lembaga dan guru mampu
menampilkan keteladanan dalam keseharian.

a. Guru sebagai Teladan dan Fasilitator Nilai

Guru di madrasah idealnya menjadi sosok yang menampilkan nilai
akhlak dalam ucapan, tindakan, dan keputusan. Guru sebagai “cermin
moral” perilakunya akan menjadi standar etika bagi siswa. Ketika guru
bersikap disiplin, sabar, dan adil, nilai-nilai itu secara tidak langsung ditiru
oleh siswa.

Selain keteladanan, guru juga berfungsi sebagai fasilitator nilai. la
membantu siswa memahami makna moral dari setiap tindakan. Dalam
proses pembelajaran, guru dapat menggunakan pendekatan reflektif,
mengajak siswa menilai tindakan mereka, serta berdialog tentang dilema
etis. Melalui pendekatan ini, siswa belajar berpikir kritis sekaligus
berperilaku etis.

90 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Guru juga berperan sebagai penguat karakter melalui positive
reinforcement. Sikap siswa yang baik perlu dihargai, bukan hanya secara
simbolik tetapi dengan umpan balik moral, misalnya dengan pujian yang
menekankan nilai: “Kamu sudah menunjukkan amanah,” atau
“Tindakanmu mencerminkan kasih sayang.”

b. Kepala Madrasah sebagai Pemimpin Moral dan Budaya

Kepala madrasah merupakan figur sentral dalam menciptakan iklim
moral lembaga. Konsep value-based leadership kepemimpinan yang
menekankan visi moral, keteladanan, dan pembinaan nilai di seluruh lini
organisasi(Jahari & Rusdiana, 2020).

Kepala madrasah tidak hanya bertugas mengatur administrasi, tetapi
juga menumbuhkan budaya organisasi yang berlandaskan akhlak. la harus
mampu mengintegrasikan nilai Islam dalam setiap kebijakan, seperti
sistem evaluasi, tata tertib, hingga penghargaan guru dan siswa.

Selain itu, kepala madrasah berperan sebagai inspirator spiritual. la
menjadi penggerak semangat religius di lingkungan sekolah, menjaga
kemurnian niat seluruh warga madrasah agar bekerja karena Allah Swt,
bukan sekadar formalitas. Kepemimpinan seperti ini akan menciptakan
komunitas pendidikan yang hidup dengan nilai, bukan sekadar beroperasi
secara administratif.

7. peran lingkungan sosial dan keluarga dalam Penanaman Akhlak

Pendidikan akhlak tidak akan berhasil tanpa dukungan lingkungan
sosial dan keluarga. Madrasah hanyalah satu komponen dari sistem
pendidikan moral yang lebih luas. Keluarga adalah lingkungan pendidikan
pertama dan utama bagi anak, sementara masyarakat menjadi ruang
penguatan nilai. Keberhasilan pendidikan akhlak di madrasah sangat
dipengaruhi oleh kesinambungan nilai antara sekolah dan rumah. Jika
siswa mendapat nilai moral yang kuat di madrasah tetapi tidak diperkuat
di rumah, maka hasilnya tidak akan optimal. Oleh karena itu, madrasah
perlu membangun komunikasi dan kerja sama yang intensif dengan orang
tua melalui program parenting Islami, pertemuan wali santri, dan forum
silaturahmi nilai.

Lingkungan sosial yang positif juga menjadi pendukung utama.
Emroni mencontohkan kegiatan kemasyarakatan seperti gotong royong,

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 91



zakat, sedekah, dan kerja bakti sebagai sarana internalisasi nilai sosial dan
spiritual. Dengan melibatkan siswa dalam kegiatan sosial, madrasah
menanamkan akhlak kolektif yang memperkuat kepedulian dan rasa
tanggung jawab.

Madrasah juga dapat bekerja sama dengan masyarakat lokal,
lembaga keagamaan, dan organisasi sosial dalam membentuk jaringan
pendidikan karakter. Sinergi ini menciptakan sistem yang saling
menopang, sehingga pendidikan akhlak tidak berhenti di tembok sekolah,
tetapi menjadi gerakan moral yang berkelanjutan.

8. Evaluasi dan Penguatan Berkelanjutan

Evaluasi pendidikan akhlak bukan hanya menilai hasil akhir,
menyebut pentingnya continuous character assessment penilaian karakter
yang dilakukan secara berkala dan menyeluruh. Evaluasi ini menilai
dimensi sikap, kebiasaan, tanggung jawab, dan kedisiplinan melalui
observasi langsung maupun catatan reflektif guru.

Tiga model evaluasi karakter di madrasah:

1. Evaluasi formatif, untuk memantau perkembangan perilaku selama
proses pembelajaran.

2. Evaluasi sumatif, untuk menilai konsistensi perilaku baik dalam
jangka panjang.

3. Evaluasi reflektif, untuk mengajak siswa merenungkan perubahan
moral dalam dirinya.

Selain evaluasi, penguatan nilai harus dilakukan secara
berkelanjutan. Guru dan kepala madrasah perlu mengadakan kegiatan
character reinforcement, seperti penghargaan akhlak bulanan, lomba
keteladanan siswa, atau student character journal. Kegiatan ini berfungsi
untuk menjaga motivasi moral siswa dan memperkuat budaya akhlak
madrasah.

92 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



C. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam
Pendidikan Akhlak

1. Dimensi Kepemimpinan Moral dalam Pendidikan Islam

Dalam pandangan Islam, pendidikan tidak hanya bertujuan untuk
mencerdaskan akal, tetapi juga untuk membentuk kepribadian yang
berakhlak mulia. Madrasah, sebagai lembaga pendidikan bercirikan Islam,
memiliki tanggung jawab yang tidak hanya administratif, tetapi juga moral.
Oleh karena itu, peran guru dan kepala madrasah menjadi sangat strategis
sebagai ujung tombak dalam menghidupkan nilai-nilai akhlak dalam setiap
aspek kegiatan pendidikan.

Guru dan kepala madrasah bukan sekadar pengelola proses belajar-
mengajar, melainkan pemimpin moral (moral leaders) yang harus
menunjukkan integritas, keteladanan, dan keikhlasan dalam mendidik.
Pendidikan akhlak tidak akan memiliki makna jika pendidik sendiri gagal
menjadi contoh dalam perilaku dan spiritualitas. Dalam konteks ini, guru
dan kepala madrasah bertindak sebagai penggerak nilai bukan hanya
pengajar, melainkan pembimbing moral yang menuntun siswa menuju
insan beradab (insan kamil).

Pendidikan Islam sejati terwujud ketika lembaga pendidikan
menjadi pusat pembudayaan nilai. Maka dari itu, guru dan kepala
madrasah tidak boleh hanya mengajar akhlak sebagai teori, tetapi
menjadikannya napas dari seluruh kegiatan madrasah. Tanpa keteladanan
moral di antara para pendidik, seluruh program kurikulum akhlak akan
kehilangan ruhnya.

2. Peran Guru sebagai Pendidik Akhlak

Peran guru dalam pendidikan akhlak menempati posisi paling
fundamental. Guru bukan hanya penyampai ilmu (mu ‘allim), tetapi juga
pembina spiritual (murabbi) dan pengarah adab (muaddib). Dalam sejarah
pendidikan Islam, keberhasilan pembentukan karakter generasi Muslim
tidak pernah lepas dari keteladanan guru yang mengajarkan dengan hati,
bukan sekadar dengan metode.

a. Guru sebagai Teladan Moral (Uswah Hasanah)
Keteladanan adalah metode pendidikan yang paling efektif dalam
menanamkan akhlak. Emroni (2023) menegaskan bahwa “perilaku

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 93



guru merupakan kurikulum hidup” siswa belajar lebih banyak dari
sikap dan tutur kata guru dibandingkan dari buku teks. Guru yang jujur,
sabar, dan disiplin secara tidak langsung menanamkan nilai-nilai
tersebut dalam diri peserta didik.
Di madrasah, guru menjadi contoh dalam hal spiritualitas,
kedisiplinan, tanggung jawab, dan interaksi sosial. Ketika guru
menegur dengan lemah lembut, memberi contoh salat tepat waktu, atau
memperlakukan siswa dengan adil, maka nilai-nilai Islam menjadi
konkret dan dapat dirasakan. Sebaliknya, guru yang bersikap keras,
tidak konsisten, atau berkata kasar akan meruntuhkan kredibilitas
moral pendidikan akhlak.

b. Guru sebagai Fasilitator Nilai (Moral Facilitator)
Selain menjadi teladan, guru juga berperan sebagai fasilitator nilai. la
membantu siswa memahami dan menginternalisasi nilai-nilai akhlak
melalui pembelajaran reflektif. Guru tidak sekadar menyampaikan
materi moral, tetapi membimbing siswa merenungkan makna di balik
tindakan baik. Metode seperti diskusi etis, studi kasus, dan
pembelajaran kontekstual dapat digunakan untuk menumbuhkan
kesadaran moral yang kritis.
Syahrul mencontohkan model dialog nilai yang diterapkan di beberapa
madrasah modern, di mana siswa diajak membahas dilema moral
berdasarkan prinsip Islam.(Mufida et al., 2020) Misalnya, bagaimana
bersikap jujur dalam ujian, atau bagaimana menanggapi teman yang
berbuat salah. Kegiatan ini membuat siswa memahami bahwa akhlak
bukan sekadar aturan, tetapi proses berpikir dan memilih yang baik
secara sadar.

c. Guru sebagai Pembimbing Spiritual (Murabbi Ruhani)
Dalam pendidikan akhlak, guru juga berfungsi sebagai pembimbing
ruhani yang menuntun peserta didik untuk mendekatkan diri kepada
Allah Swt. Guru yang berperan sebagai murabbi ruhani tidak hanya
mengajarkan ibadah, tetapi menumbuhkan kesadaran spiritual dalam
hati siswa. Melalui pembiasaan dzikir, doa bersama, dan refleksi nilai,
siswa belajar mengaitkan setiap tindakan dengan tanggung jawab
moral kepada Allah.
Emroni menegaskan bahwa pembinaan spiritual harus menjadi inti dari
seluruh kegiatan pembelajaran akhlak, karena akhlak sejati tumbuh
dari hati yang bersih dan kesadaran ilahiah. Dengan bimbingan

94 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



3.

spiritual, siswa tidak hanya tahu mana yang benar dan salah, tetapi juga
mencintai kebenaran dan menjauhi keburukan karena dorongan iman.
Guru sebagai Pengembang Lingkungan Moral

Guru berperan penting dalam menciptakan iklim moral di kelas dan di
lingkungan madrasah. la mengatur interaksi yang penuh hormat,
menanamkan etika dalam komunikasi, dan memastikan bahwa setiap
kegiatan pembelajaran mengandung dimensi nilai. Dengan demikian,
ruang kelas menjadi miniatur masyarakat Islam, tempat siswa belajar
etika sosial seperti menghargai pendapat, menolong sesama, dan
berperilaku sopan.

Guru yang berhasil membangun lingkungan moral akan menghasilkan
siswa yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berempati. Inilah bentuk
pendidikan akhlak yang sesungguhnya membentuk kebiasaan baik
melalui contoh nyata dan suasana yang mendukung.

Peran Kepala Madrasah dalam Pembinaan Akhlak
Kepala madrasah merupakan figur kunci dalam menentukan arah

moral lembaga. la bukan hanya manajer administratif, tetapi pemimpin
spiritual yang bertanggung jawab atas kultur nilai di seluruh satuan
pendidikan.

a.

Kepala Madrasah sebagai Pemimpin Moral (Moral Leader)
Syaefudin dan Nur (2020) menjelaskan bahwa kepemimpinan
madrasah yang berhasil adalah yang berlandaskan nilai. Kepala
madrasah harus menjadi moral leader yang mampu menginspirasi
guru dan siswa melalui keteladanan, bukan instruksi. la harus
menunjukkan integritas, konsistensi, dan kesederhanaan dalam
bertindak, sehingga setiap kebijakan lembaga memiliki dasar etis.
Kepala madrasah berperan membangun sistem nilai yang terintegrasi
ke dalam kebijakan, mulai dari visi misi sekolah, kurikulum, hingga
sistem penghargaan. Misalnya, penghargaan kepada siswa bukan
hanya berdasarkan prestasi akademik, tetapi juga keteladanan moral.
Kepala Madrasah sebagai Penggerak Budaya Nilai

Budaya madrasah yang kuat akan memperkuat pendidikan akhlak.
Kepala madrasah bertugas menciptakan school value culture, yaitu
budaya organisasi yang mencerminkan nilai-nilai Islam seperti
kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang.

Pembentukan budaya nilai dapat dilakukan melalui kegiatan

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 95



keagamaan rutin, pembinaan karakter guru, dan pembiasaan kolektif
seperti salat berjamaah dan program sosial. Kepala madrasah juga
harus melibatkan seluruh elemen madrasah — guru, siswa, dan staf
agar nilai-nilai moral menjadi bagian dari kebersamaan, bukan sekadar
aturan dari atas.

c. Kepala Madrasah sebagai Pembina dan Motivator Guru

Kepemimpinan moral juga diwujudkan dalam pembinaan terhadap
guru. Kepala madrasah harus menjadi motivator spiritual yang
menginspirasi guru untuk mendidik dengan hati. Melalui pelatihan
nilai, mentoring, dan dialog etis, kepala madrasah dapat memperkuat
integritas moral para pendidik.
Model value mentoring, yaitu pembinaan berkala bagi guru untuk
mengembangkan kesadaran spiritual dan etika profesional. Dengan
pembinaan ini, guru tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi
juga stabil secara emosional dan religius.

d. Kepala Madrasah sebagai Visioner dan Inovator Nilai
Kepala madrasah yang visioner mampu menyesuaikan pendidikan
akhlak dengan tantangan zaman tanpa menghilangkan prinsip Islam.
Di era digital, ia perlu mendorong pemanfaatan teknologi sebagai
sarana pembinaan nilai seperti platform pembelajaran karakter, jurnal
refleksi daring, atau kampanye nilai melalui media sosial madrasah.
Inovasi semacam ini tidak hanya membuat pendidikan akhlak lebih
relevan, tetapi juga menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam dapat
diaktualisasikan secara kreatif di tengah modernitas.

4. Sinergi Guru dan Kepala Madrasah dalam Sistem Pendidikan
Akhlak

Pendidikan akhlak yang berhasil membutuhkan kolaborasi erat
antara guru dan kepala madrasah. Guru menanamkan nilai melalui
pembelajaran langsung, sementara kepala madrasah mengokohkan nilai
melalui kebijakan dan budaya organisasi. Kedua peran ini saling
melengkapi dan memperkuat. Pentingnya membangun moral partnership,
yaitu kerja sama moral antara pemimpin dan pendidik. Komunikasi yang
terbuka dan berbasis nilai akan menciptakan keharmonisan dan semangat
kolektif dalam mengembangkan akhlak siswa.

96 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Selain itu, sinergi juga dibangun melalui forum reflektif seperti

halagah akhlak bagi guru dan kepala madrasah. Forum ini berfungsi untuk
mengevaluasi program moral, berbagi pengalaman, dan memperbarui
komitmen spiritual. Dengan sinergi yang kuat, madrasah akan menjadi
lembaga pembinaan karakter yang berkelanjutan.

5. Tantangan dan Strategi Penguatan Peran Pendidik

Dalam implementasinya, guru dan kepala madrasah menghadapi

berbagai tantangan, baik internal maupun eksternal.
Tantangan Internal

a.

Beban administrasi yang berat sering kali mengurangi ruang guru
untuk fokus pada pembinaan moral.

Kurangnya pelatihan khusus tentang pendidikan akhlak dan etika
profesional.

Keterbatasan waktu dan fasilitas untuk kegiatan pembinaan
spiritual.

Tantangan Eksternal

Pengaruh budaya populer dan media sosial yang sering Kali
bertentangan dengan nilai Islam.

Krisis keteladanan publik di lingkungan masyarakat dan media.
Arus globalisasi yang menumbuhkan individualisme dan
materialisme.

Strategi Penguatan
Untuk menjawab tantangan tersebut, beberapa strategi yang
disarankan oleh Emroni dan Syahrul antara lain:

Pelatihan nilai (value training) bagi guru dan kepala madrasah
secara rutin.

Pembentukan komunitas belajar akhlak antarpendidik (teacher
learning community).

Kegiatan pembinaan ruhani seperti retreat spiritual, halagah
tarbawiyah, dan pembacaan kitab akhlak.

Integrasi evaluasi moral dalam sistem penilaian siswa dan guru.

Dengan strategi ini, guru dan Kkepala madrasah dapat

mempertahankan stamina moral di tengah perubahan zaman.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 97



Guru dan kepala madrasah merupakan dua pilar utama dalam
pendidikan akhlak di madrasah. Guru menanamkan nilai melalui
keteladanan dan pembelajaran, sedangkan kepala madrasah meneguhkan
nilai melalui kebijakan dan budaya.

Keduanya harus memiliki visi yang sama: menjadikan madrasah
bukan sekadar tempat belajar, tetapi komunitas moral yang hidup. Ketika
guru mengajar dengan hati dan kepala madrasah memimpin.

98 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



BABG

TANTANGAN DAN PROSPEK
PENDIDIKAN AKHLAK DALAM
KEPEMIMPINAN ISLAMI

2022), revolusi teknologi, serta arus informasi yang sangat cepat

telah membawa perubahan signifikan terhadap pola hidup,
budaya, dan struktur sosial masyarakat muslim. Di satu sisi, globalisasi
membuka akses terhadap pengetahuan luas dan memperluas jaringan
interaksi lintas budaya; di sisi lain, gelombang nilai dan budaya asing yang
masuk tanpa seleksi dapat membawa dampak negatif terhadap stabilitas
moral dan identitas keislaman umat. Fenomena krisis moral termasuk
lemahnya kejujuran, penurunan etika sosial, hilangnya rasa tanggung
jawab, serta meningkatnya sikap konsumtif dan individualistis semakin
nyata terjadi di kalangan generasi muda di banyak masyarakat muslim.
Situasi ini menuntut upaya sistematis untuk mempertahankan dan
menguatkan akhlak sebagai fondasi karakter dan kepemimpinan
Islami(Khobir, 2009).

Dalam pendidikan Islam, khususnya pendidikan akhlak mendapat
tekanan ganda: harus mampu menjaga tradisi nilai Islami dan sekaligus
relevan dengan dinamika zaman. Lembaga-lembaga pendidikan Islam
seperti madrasah dan pesantren, serta pendidikan agama di sekolah umum,

P erkembangan zaman yang ditandai oleh globalisasi(Widianti,

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 99



menghadapi tantangan dalam menyusun kurikulum dan metode yang
mampu menjawab kebutuhan zaman tanpa mengorbankan substansi moral
dan spiritual. Banyak penelitian menunjukkan bahwa tanpa reformasi dan
adaptasi, sistem pendidikan agama cenderung kalah bersaing dengan arus
sekulerisasi, dan nilai-nilai akhlak mudah tergerus oleh efek globalisasi.

Namun demikian, di tengah tantangan tersebut terdapat peluang
besar. Pendidikan akhlak yang dikelola dengan baik memiliki potensi
untuk membentuk generasi pemimpin Islami yang tidak hanya cakap
dalam pengetahuan dan keterampilan, tetapi juga memiliki integritas
moral, kepekaan sosial, dan komitmen terhadap nilai-nilai keadilan,
amanah, dan maslahat umat. Dengan pendekatan holistik menggabungkan
pendidikan agama, akhlak, intelektual, dan sosial. Sistem pendidikan Islam
dapat menjadi benteng moral umat di era modern.

Tantangan moral di era globalisasi sering kali berkaitan pula dengan
krisis identitas dan kecenderungan individualisme. Globalisasi membawa
kemudahan akses informasi dan gaya hidup yang heterogen; tanpa
bimbingan nilai, individu khususnya kaum muda rentan kehilangan arah
dan terjebak dalam kultur yang kontradiktif dengan prinsip Islam. Oleh
karena itu, pendidikan akhlak di institusi Islam harus hadir tidak sekadar
sebagai materi tambahan, melainkan sebagai landasan karakter dan
identitas Muslim yang utuh.

Pada saat yang sama, keberadaan madrasah dan lembaga pendidikan
Islam lainnya menawarkan harapan. Madrasah, ketika dikelola dengan
baik, dapat menjadi ruang pembentukan akhlak, spiritualitas, dan
kepemimpinan Islami. Dengan memasukkan kurikulum yang memadukan
pendidikan agama, moral, sosial, dan pengetahuan umum, madrasah
berpeluang mencetak lulusan yang mampu bersaing secara global, namun
tetap kokoh secara moral dan religius. Beberapa penelitian kontemporer
menekankan strategi integrasi nilai-nilai Islami dengan ilmu pengetahuan
modern sebagai bagian dari revitalisasi pendidikan Islam.

Visi pendidikan akhlak di era modern ini tidak hanya tertuju pada
pembentukan individu yang taat agama, tetapi juga pada pembentukan
pemimpin masa depan pemimpin yang memiliki karakter mulia, beretika,
dan mampu mengemban amanah. Kepemimpinan Islami sejati,
berdasarkan tradisi para sahabat Nabi dan nilai-nilai Qur’ani menuntut
integritas, keadilan, tanggung jawab, dan keteladanan. Pendidikan akhlak

100 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



yang kuat dapat menjadi pondasi utama untuk melahirkan pemimpin
demikian, yang tidak hanya menguasai pengetahuan, tetapi hidup dan
bertindak sesuai nilai keislaman.

Namun, transformasi pendidikan akhlak bukan tanpa rintangan.
Tantangan mulai dari kurangnya kualitas tenaga pendidik, kurikulum yang
terlalu kognitif dan kurang memadai dalam aspek karakter, keterbatasan
fasilitas, hingga persepsi masyarakat terhadap relevansi madrasah di era
modern semua itu perlu dihadapi dengan perencanaan strategis. Tanpa
pembenahan struktural dan komitmen kolektif, upaya pendidikan akhlak
dapat kehilangan efektivitasnya. Karena itu, diperlukan strategi yang
sistematis dan komprehensif untuk menguatkan pendidikan akhlak di
lembaga pendidikan Islam. Strategi ini harus mencakup pembaruan
kurikulum, pelatihan guru, integrasi ilmu agama dan ilmu pengetahuan,
penerapan metode pengajaran kontekstual, serta keterlibatan keluarga dan
masyarakat. Dengan demikian, madrasah dan lembaga Islam lainnya dapat
berfungsi sebagai pusat pembentukan karakter, moral, dan kepemimpinan
tidak hanya untuk rumah tangga atau komunitas lokal, tetapi juga dalam
skala nasional dan global.

Urgensi bagi umat Islam untuk memperkuat pendidikan akhlak
sebagai fondasi pembentukan generasi dan pemimpin masa depan. Di
tengah tekanan arus globalisasi dan modernitas, pendidikan akhlak bukan
sekadar pilihan, melainkan kebutuhan strategis untuk menjaga identitas,
moralitas, dan kekokohan komunitas. Dalam bab-bab selanjutnya, tema ini
akan diurai melalui tiga sub-bab: (A) Krisis Moral dan Tantangan
Kepemimpinan di Era Globalisasi; (B) Prospek Pendidikan Akhlak di
Madrasah; dan (C) Strategi Penguatan Pendidikan Akhlak untuk Mencetak
Pemimpin Islami dengan analisis mendalam dan rekomendasi berbasis
literatur.

A. Krisis Moral dan Tantangan Kepemimpinan di Era
Globalisasi

Gelombang globalisasi telah membawa transformasi besar dalam
kehidupan umat manusia, tidak hanya pada aspek ekonomi dan teknologi,
tetapi juga dalam pola pikir dan sistem nilai. Perubahan yang berlangsung
begitu cepat ini menyebabkan terjadinya gesekan antara nilai-nilai lokal

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 101



dengan budaya global yang masuk melalui berbagai saluran, terutama
media digital. Akibatnya, masyarakat terutama generasi muda menghadapi
tantangan besar dalam menjaga integritas moral di tengah derasnya arus
modernitas. Krisis etika, menurunnya rasa tanggung jawab sosial, serta
melemahnya komitmen terhadap nilai-nilai spiritual adalah sebagian dari
gejala yang muncul seiring terbukanya akses informasi tanpa
batas(Maesak et al., 2025).

Dalam iklim sosial yang terus berubah ini, kepemimpinan yang
berakar pada prinsip Islami menghadapi tantangan serius. Pemimpin tidak
lagi cukup hanya memahami administrasi atau pengambilan keputusan
teknis, tetapi juga harus memiliki kapasitas untuk menjaga arah moral
masyarakat. Ketika akhlak publik mengalami kemunduran, para pemimpin
berkewajiban menjadi teladan dan pengarah bagi lingkungan sosialnya.
Kepemimpinan yang gagal menanamkan nilai kebaikan akan berakibat
pada terciptanya sistem yang lemah dalam prinsip, meskipun kuat dalam
struktur.

Pendidikan menjadi pilar penting dalam menghadapi disrupsi nilai
akibat globalisasi. Namun dalam praktiknya, lembaga pendidikan Islam
kerap terkendala dalam merespons kebutuhan zaman. Kurikulum yang
terlalu menekankan aspek kognitif sering kali kurang berhasil membentuk
karakter peserta didik secara menyeluruh. Di sisi lain, pengaruh budaya
populer yang menitikberatkan pada kebebasan dan kesenangan instan telah
merusak orientasi moral banyak kalangan. Dalam konteks ini, pendidikan
akhlak harus dirancang sebagai proses pembentukan pribadi yang utuh
yang tidak hanya memahami nilai, tetapi juga menjadikannya pedoman
dalam kehidupan.

Selain itu, penetrasi budaya asing ke dalam kehidupan sehari-hari
telah menciptakan standar nilai baru yang kerap bertentangan dengan etika
Islam. Norma-norma yang dulunya dijunjung tinggi kini dianggap
konservatif atau tidak relevan. Hal ini membuat sebagian kalangan muda
mengalami disorientasi identitas dan kebingungan moral. Dalam suasana
seperti ini, dibutuhkan pemimpin yang tidak hanya berwibawa secara
struktural, tetapi juga mampu menunjukkan keutuhan pribadi dan
konsistensi dalam mempraktikkan nilai-nilai keislaman(Putra, 2025).

Akibat dari lemahnya pondasi moral ini terasa dalam berbagai aspek
kehidupan publik. Fenomena seperti penyalahgunaan kekuasaan,

102 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



lemahnya kejujuran dalam birokrasi, serta hilangnya kepekaan terhadap
masalah sosial mencerminkan gagalnya banyak tokoh publik dalam
menjunjung amanah yang melekat pada tanggung jawab kepemimpinan.
Dalam pandangan Islam, seorang pemimpin tidak hanya bertugas
mengatur, tetapi juga membimbing umat menuju kebaikan dan keadilan.

Menghadapi kondisi tersebut, pendidikan moral tidak boleh
dipandang sebagai pelengkap, melainkan sebagai inti dari pembangunan
sumber daya manusia. Setiap institusi pendidikan, khususnya yang
berbasis Islam, perlu mereformasi pendekatannya agar mampu mencetak
generasi yang tangguh secara etika dan adaptif terhadap perubahan zaman.
Pelibatan keluarga dan lingkungan masyarakat juga menjadi faktor
penentu dalam keberhasilan pendidikan karakter ~ yang
komprehensif(Indriawati et al., 2025).

Selain lembaga pendidikan, peran tokoh agama, komunitas dakwah,
dan organisasi sosial berbasis nilai Islam juga sangat dibutuhkan untuk
menanamkan kesadaran akan pentingnya hidup yang bermartabat.
Pemberdayaan nilai-nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari harus
dilakukan secara konsisten, baik melalui keteladanan maupun edukasi
yang bersifat praktis dan kontekstual. Dengan demikian, resistensi
terhadap pengaruh negatif globalisasi dapat dibangun dari bawah, bukan
semata melalui kebijakan formal.

Kepemimpinan Islami yang dirindukan dalam era ini adalah
kepemimpinan yang berpijak pada nilai dan berorientasi pada keberkahan,
bukan semata-mata keberhasilan material. Untuk mencapainya, diperlukan
sistem pembinaan karakter sejak usia dini, yang menjadikan akhlak
sebagai bagian tak terpisahkan dari seluruh proses pendidikan dan
kepemimpinan. Tanpa itu, bangsa dan umat akan mudah kehilangan arah
meskipun tampak kuat dalam hal fisik dan teknologi.

Tantangan moral dalam era globalisasi adalah nyata dan kompleks.
Solusinya tidak dapat dijawab dengan pendekatan parsial, tetapi menuntut
kolaborasi antara pendidikan, kepemimpinan, keluarga, dan komunitas.
Pendidikan akhlak menjadi harapan utama dalam membentuk pemimpin
masa depan yang mampu berdiri teguh di atas nilai, bukan sekadar
mengikuti arus.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 103



I B. Prospek Pendidikan Akhlak di Madrasah

Madrasah sebagai institusi pendidikan Islam memiliki potensi besar
menjadi pusat pembentukan karakter dan akhlak bagi generasi muda
muslim. Di tengah tantangan moral dan budaya global seperti yang telah
dibahas sebelumnya, madrasah menawarkan ruang yang ideal untuk
menanamkan nilai-nilai spiritual dan etika secara sistematis, konsisten, dan
berkelanjutan. Perpaduan antara pembelajaran agama, praktik ibadah, dan
pembiasaan moral dalam lingkungan madrasah bisa menghasilkan individu
bukan sekadar cerdas kognitif, tetapi juga matang secara moral dan
spiritual, menjadikannya harapan masa depan dalam kepemimpinan
Islami.

Studi terkini menunjukkan bahwa saat madrasah berhasil
menerapkan pendidikan akhlak secara terintegrasi melalui kurikulum,
pembiasaan sehari-hari, dan keteladanan guru, akan berdampak terhadap
karakter siswa secara signifikan. Misalnya, penelitian terhadap lembaga
madrasah menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai Islam seperti
amanah, kejujuran, disiplin, dan tanggung jawab dapat membentuk
perilaku positif: rasa hormat terhadap guru dan orang tua, kesadaran sosial,
serta pemahaman moral dalam kehidupan sehari-hari. Berbagai aktivitas
seperti pengajian, shalat berjamaah, dzikir, muhadarah, dan belajar
integratif (agama dalam kehidupan) menjadi metode efektif untuk
membendung pengaruh negatif luar maupun kecenderungan moral yang
rapuh.

Peluang pendidikan akhlak di madrasah makin terbuka seiring upaya
adaptasi dengan perkembangan zaman. Banyak madrasah Kini
bertransformasi tidak hanya mengajarkan ilmu agama klasik, tetapi juga
mengintegrasikan kurikulum umum dan nilai-nilai karakter, sehingga
lulusannya siap menghadapi tantangan dunia modern tanpa kehilangan
identitas dan moralitas. Transformasi ini memberi harapan bahwa
madrasah bisa menjadi jembatan antara tradisi pendidikan Islam dan
tuntutan kontemporer menghasilkan generasi bermoral, berilmu, dan
relevan dengan dinamika global.

Madrasah juga berpotensi memainkan peran sosial yang signifikan,
tidak hanya mendidik individu, tetapi membentuk komunitas berkarakter,
yang kemudian menjadi sumber pemimpin Islami yang berintegritas dan

104 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



bertanggung jawab. Sebagai lembaga pendidikan yang menggabungkan
aspek religius, akademik, dan karakter, madrasah dapat mendidik siswa
yang tidak hanya unggul dalam prestasi intelektual, tetapi juga memiliki
komitmen terhadap keadilan, kejujuran, dan kemaslahatan umat kualitas
yang sangat dibutuhkan dalam kepemimpinan masa Kini.

Penelitian empiris menggarisbawahi urgensi peran guru, kepala
madrasah, serta lingkungan sekolah sebagai teladan moral. Kepemimpinan
dalam madrasah terutama oleh pendidik dan staf sangat mempengaruhi
internalisasi nilai akhlak siswa. Apabila guru berperilaku sebagai teladan
dan menerapkan nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari, maka
pendidikan karakter bukan hanya teori di kelas, tetapi menjadi bagian dari
budaya sekolah yang menjiwai(Ridho & Siahaan, 2025). Sebaliknya,
keberhasilannya tidak otomatis. Tantangan seperti Kketerbatasan
kompetensi guru dalam pendidikan karakter, kekurangan bahan ajar
kontekstual, serta ketidakselarasan antara kurikulum agama dan kurikulum
umum bisa menjadi batu sandungan terutama di madrasah yang belum
bertransformasi atau kekurangan sumber daya. Oleh sebab itu, dibutuhkan
komitmen kuat dari seluruh pemangku kepentingan guru, manajemen
madrasah, orang tua, dan masyarakat untuk menjadikan pendidikan akhlak
sebagai bagian integral dan berkelanjutan dari proses pendidikan.

Dalam menghadapi tantangan globalisasi dan modernitas, madrasah
perlu mengadaptasi metode pembelajaran agar relevan dengan
perkembangan zaman: misalnya dengan mengombinasikan pendidikan
agama, karakter, dan pengetahuan umum; memanfaatkan teknologi dan
media modern; serta mengajarkan keterampilan hidup dan nilai sosial agar
lulusan siap menghadapi dunia nyata. Pendekatan ini memungkinkan
madrasah tetap menjaga jati diri Islam, sembari mempersiapkan peserta
didik menghadapi tantangan kontemporer.

Dengan demikian, prospek pendidikan akhlak di madrasah dapat
dikatakan sangat potensial asalkan dilaksanakan dengan niat dan
komitmen yang sungguh-sungguh, metode yang tepat, serta sinergi antara
pendidikan formal, keluarga, dan masyarakat. Madrasah berpeluang
menjadi fondasi bagi kebangkitan moral dan spiritual umat, serta ladang
regenerasi pemimpin Islami yang tidak hanya kompeten, tetapi juga
berintegritas dan peduli terhadap maslahat umat.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 105



C. Strategi Penguatan Pendidikan Akhlak untuk
Mencetak Pemimpin Islami

Upaya mencetak pemimpin Islami yang berakhlak mulia
memerlukan strategi pendidikan akhlak yang sistematis, komprehensif,
dan relevan dengan tantangan zaman. Berdasarkan tradisi intelektual Islam
klasik, terutama pemikiran Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali, dapat
dirumuskan beberapa strategi utama yang bila diterapkan dengan konsisten
memiliki potensi besar membentuk karakter kepemimpinan Islami sejati.

1. Landasan Filosofis Mengenai Pemurnian Jiwa dan Pembentukan
Karakter Seimbang

Menurut Ibnu Miskawaih pendidikan akhlak harus diawali dengan
proses pemurnian jiwa (tazkiyah an-nafs) agar potensi moral individu bisa
tumbuh secara alami. Dalam kerangka ini, manusia bukan sekadar
kumpulan pengetahuan atau kemampuan, melainkan makhluk
rohani-jasmani yang jiwa dan kesadarannya mempengaruhi perilaku.
Tujuan pendidikan adalah membentuk “karakter mulia” (akhlakul
karimah) yang menjadi landasan perilaku sehari-hari(Ramli & Zamzami,
2022).

Ibnu Miskawaih menegaskan bahwa akhlak yang baik bukanlah
bawaan, melainkan hasil dari latihan berulang, disiplin diri, dan
pembentukan karakter sejak dini. la menyatakan bahwa manusia dilahirkan
seperti sehelai kertas putih, dan akhlak baik harus dibentuk melalui
lingkungan, pendidikan, dan pengalaman yang konstruktif (Handal
Pratama Putra, 2019).

"Tidak ada orang yang dilahirkan dengan akhlak yang mulia; akhlak yang
baik harus dipelajari dan dilatih seperti seni."

Ini menjadi dasar bagi pendekatan pendidikan yang proaktif dalam
membentuk anak-anak menjadi pribadi yang berakhlak mulia.

Al-Ghazali melengkapi gagasan Miskawaih melalui karyanya Ihya'
‘Ulum al-Din, di mana ia menguraikan makna moral dari memelihara jati
diri dan menciptakan masyarakat yang beretika. Pendekatan Al-Ghazali
terhadap pendidikan moral melibatkan tazkiyat al-nafs, atau penyucian
jiwa, yang menurutnya merupakan hal mendasar bagi perjalanan spiritual
setiap Muslim(Arif et al., 2022). Menurut Al-Ghazali akhlak yang baik

106 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



bukan sekadar pengetahuan tentang baik-buruk, melainkan yang tertanam
dalam jiwa, sehingga tindakan baik menjadi spontan dan konsisten tanpa
paksaan. Dengan demikian, strategi pendidikan akhlak harus menekankan
internalisasi nilai melalui latihan batin bukan hanya sekadar pembelajaran
teoritis agar akhlak menjadi karakter, bukan sekadar pengetahuan.

2. Integrasi Kurikulum Dengan Menggabungkan Ilmu Dunia dan
Akhlak

Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali adalah dua tokoh penting dalam
filsafat Islam, terutama dalam kontribusi mereka terhadap pendidikan
moral dan konsep pemurnian karakter. Kedua filsuf ini menekankan
pengembangan jiwa dan pengembangan kebajikan yang diperlukan untuk
membangun Kkarakter yang seimbang. Karya-karya mereka memberikan
landasan untuk memahami perilaku etis melalui perspektif spiritualitas dan
moralitas, yang merupakan inti dari pemikiran Islam.

Salah satu kelemahan pendidikan saat ini adalah pemisahan antara
pendidikan “akademik/teknis” dan “karakter”. Berdasarkan wawasan dari
tradisi klasik, pendidikan Islami idealnya memadukan ilmu dunia dan
pendidikan akhlak menjadikan akhlak sebagai landasan etis seluruh
aktivitas intelektual dan profesional. Menurut analisis kontemporer
terhadap pemikiran Ibnu Miskawaih, integrasi semacam ini relevan untuk
menghasilkan generasi seimbang antara pengetahuan, moralitas, dan
spiritualitas.

Implementasi integrasi  tersebut dapat dilakukan melalui
perancangan kurikulum madrasah atau lembaga pendidikan Islam yang
tidak hanya mengajarkan ilmu agama dan moral, tetapi juga ilmu dunia
(sains, sosial, humaniora) sambil selalu menanamkan nilai akhlak dalam
setiap mata pelajaran. Dengan demikian, siswa tumbuh tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga memiliki kompas moral, yang sangat penting
bagi calon pemimpin.

Menurut Ibn Miskawaih kerangka kerja penyempurnaan etika,
adalah karakter manusia dibangun di atas empat kebajikan utama yaitu
kebijaksanaan, keberanian, moderasi, dan keadilan, yang ia anggap penting
untuk mencapai kesempurnaan. Pendidikan moral seharusnya tidak hanya
berfokus pada instruksi akademis tetapi harus mengintegrasikan
pembiasaan, sebuah proses yang mengarah pada internalisasi

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 107



kebajikan(Hermawan & Sudin, 2025). la juga berpendapat bahwa jiwa
berfungsi sebagai entitas non-material yang mampu tumbuh dan
meningkat menuju kesempurnaan. Filosofi ini menggarisbawahi perlunya
individu untuk terlibat dalam praktik yang mendorong pemurnian jiwa,
yang pada gilirannya mengungkapkan dimensi etika yang lebih dalam yang
penting untuk pengembangan karakter yang seimbang.

3. Metode Pendidikan Melalui Keteladanan, Habituation, Dialog
dan Tazkiyah

Dalam praktik pendidikan akhlak, metode menjadi krusial. Kedua
pemikir Ibnu Miskawaih dan Al-Ghazali menekankan pentingnya metode
yang mendalam dan berkelanjutan. Ibnu Miskawaih memandang bahwa
pembiasaan (habituation), keteladanan guru, serta dialog filosofis
merupakan cara efektif membentuk akhlak mulia.

Al-Ghazali menekankan metode spiritual melalaui “tazkiyah
an-nafs” berupa penyucian jiwa melalui ibadah, muhasabah, mujahadah,
dan pelatihan batin agar akhlak baik menjadi terefleksi dalam tingkah laku
sehari-hari. Proses ini memungkinkan pembentukan karakter yang stabil,
kokoh terhadap godaan dunia, serta konsisten dalam nilai karakter yang
sangat dibutuhkan oleh pemimpin Islami.

Metode pendidikan yang efektif memerlukan pendekatan yang
holistik dalam pembentukan karakter siswa. Dalam konteks ini, empat
metode yang dapat diutilisasi adalah keteladanan, habituasi, dialog, dan
tazkiyah. Masing-masing dari metode ini memiliki signifikansi tersendiri
dalam membentuk sosok siswa yang tidak hanya cerdas secara akademik
tetapi juga kaya akan nilai-nilai moral dan spiritual.

a. Keteladanan
Keteladanan mengacu pada pengaruh positif yang diberikan oleh guru
dan orang dewasa lainnya melalui perilaku, tuturan, dan nilai-nilai
yang mereka tunjukkan. Dalam pendidikan agama Islam, pentingnya
keteladanan diungkapkan dalam banyak konteks, termasuk dalam
konteks pendidikan karakter (Arfani & Iskarim, 2023)(Muid &
Nasrulloh, 2024). Penelitian menunjukkan bahwa siswa cenderung
meniru sifat baik dari figure yang mereka anggap sebagai panutan,
yang memperkuat nilai-nilai positif di dalam diri mereka (Fataar &
Feldman, 2016). Oleh karena itu, pendidik diharapkan tidak hanya

108 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



mengajarkan teori, tetapi juga menunjukkan praktik nyata dari nilai-
nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari (Mustakim et al., 2024).
Keteladanan diperlukan dalam setiap lingkungan pendidikan, yakni
lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat. Di lingkungan
keluarga, keteladanan orang tua sangat diperlukan dalam pendidikan
akhlak, di sekolah keteladanan guru mempengaruhi sikap siswa,
begitupun di lingkungan masyarakat keteladanan mempengaruhi
perilaku baik dan buruk seseorang.

Habituation

Habituasi, atau pembiasaan, merupakan suatu metode yang
menekankan pengulangan dalam menerapkan nilai-nilai karakter. Ini
dianggap sangat efektif dalam membentuk kebiasaan baik di kalangan
siswa. Melalui proses habituasi, siswa secara bertahap diharapkan
mampu menjadikan nilai-nilai moral sebagai bagian dari perilaku
sehari-hari mereka (Hidayati & Mulyaningtyas, 2024; Lisnawati,
2016). Penelitian menunjukkan bahwa lingkungan sekolah yang
mendukung habituasi positif dapat membawa dampak besar, baik
terhadap perilaku akademik maupun sosial siswa (Sirojudin et al.,
2022). Dengan menyediakan pengalaman yang terstruktur dan
konsisten, sekolah dapat menciptakan budaya yang mendukung
perkembangan karakter yang baik di kalangan siswa.

Dialog

Dialog sebagai metode pendidikan melibatkan komunikasi terbuka
antara guru dan siswa, di mana kedua belah pihak saling berbagi
pendapat dan mendiskusikan ide. Metode ini sangat penting dalam
pengembangan pemikiran kritis dan reflektif siswa (Matusov &
Miyazaki, 2014; Igbal et al., 2023). Dalam setting pendidikan, dialog
mendukung siswa untuk merumuskan pemahaman mereka sendiri
mengenai nilai-nilai, sehingga meningkatkan keterlibatan mereka
dalam proses belajar (Hidayat et al., 2023). Pembelajaran melalui
dialog juga memungkinkan siswa untuk mengekspresikan diri secara
bebas dan menyepakati norma serta nilai bersama yang selaras dengan
konteks komunitas mereka (Muid & Nasrulloh, 2024).

Tazkiyah

Tazkiyah, atau penyucian jiwa, merupakan metode yang berfokus pada
aspek spiritual dari pendidikan. Di dalam konteks pendidikan Islam,
tazkiyah tidak hanya berkaitan dengan penyucian lahiriah, tetapi juga

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 109



mengacu pada peningkatan moral dan etika siswa agar dapat mencapai
tingkat kesalehan yang lebih tinggi (Aradjo et al., 2019). Melalui
tazkiyah, siswa diarahkan untuk memahami dan menginternalisasi
nilai-nilai spiritual, yang berkontribusi dalam membangun karakter
yang kuat di dalam diri mereka (Antika et al., 2022). Aktivitas tazkiyah
dapat diterapkan melalui berbagai pendekatan, termasuk meditasi,
refleksi, dan keterlibatan dalam kegiatan sosial yang positif (Arfani &
Iskarim, 2023).

Dengan memadukan keempat metode ini, pendidikan dapat menjadi
lebih efektif dalam membentuk karakter yang seimbang, menggabungkan
aspek kognitif, moral, dan spiritual. Oleh karena itu, sangat penting bagi
para pendidik untuk mengintegrasikan keteladanan, habituasi, dialog, dan
tazkiyah dalam kurikulum dan proses pembelajaran sehari-hari.

4. Peran Lingkungan Pendidikan (Madrasah, Guru, dan
Komunitas)

Pendidikan akhlak tidak bisa berjalan efektif jika hanya bersandar
pada kurikulum atau metode, lingkungan pendidikan dan komunitas
pendukung sangat menentukan. Madrasah sebagai institusi mempunyai
peluang strategis menciptakan kultur sekolah yang membiasakan akhlak
Islami melalui norma, aturan, teladan guru, dan interaksi sosial. Dalam
lingkungan demikian, nilai-nilai seperti amanah, kejujuran, keadilan,
kesederhanaan bukan hanya diajarkan, tapi juga dipraktikkan. Keterlibatan
keluarga dan masyarakat juga penting: guru dan pemimpin madrasah harus
berkoordinasi dengan orang tua, komunitas, masjid, dan lembaga sosial
agar pendidikan karakter tidak berhenti di lingkungan sekolah, tetapi
meresap ke kehidupan nyata. Hal ini sesuai dengan pandangan pendidikan
Islami klasik bahwa pembentukan karakter adalah tugas kolektif umat,
bukan hanya institusi formal.

Peran lingkungan pendidikan, yang mencakup madrasah, guru, dan
komunitas, sangat penting dalam pembentukan karakter siswa. Taktik dan
strategi pendidikan dari berbagai pihak ini dapat saling melengkapi dan
memberi dampak yang kuat pada pengembangan nilai-nilai positif dalam
diri siswa.

110 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



a.

Peran Madrasah

Madrasah sebagai institusi pendidikan memainkan peran sentral dalam
penanaman nilai-nilai karakter. Sebagai lembaga yang berfokus pada
pendidikan agama, madrasah tidak hanya memberikan pendidikan
akademik tetapi juga menekankan pendidikan karakter yang berbasis
nilai-nilai Islam. Penelitian menunjukkan bahwa madrasah yang
menerapkan sistem pendidikan terintegrasi yang menggabungkan
ajaran Islam dengan keterampilan hidup sehari-hari mampu mencetak
siswa yang berakhlak mulia Apriyani et al. (2025)Faza et al., 2025).
Kegiatan-kegiatan seperti doa bersama, pelajaran akhlak, dan ritual
kebersamaan lainnya berfungsi untuk menanamkan nilai-nilai moral
dan kedisiplinan yang diperlukan dalam kehidupan sosial (Maryana,
2024).

Peran Guru

Guru memiliki peran yang sangat signifikan dalam membentuk
karakter siswa. Berbagai penelitian menegaskan bahwa kepribadian
guru, seperti keteladanan dan kesabaran, dapat memberikan dampak
positif besar terhadap siswa (Nababan, 2025; Fauzan et al., 2024).
Melalui metode pengajaran yang menerapkan strategi seperti habituasi
dan contoh langsung, guru dapat menanamkan nilai-nilai religius dan
moral dalam diri siswa. Sebagai contoh, metode interaksi aktif siswa
dalam pembelajaran agama Islam dapat membuat siswa merasa terlibat
lebih dalam, yang memperbesar peluang internalisasi nilai-nilai
tersebut (Nada & Puspitaningrum, 2024; Fauzan et al., 2024). Dengan
metode yang tepat dan dukungan dari sekolah, guru memiliki kekuatan
untuk membentuk sikap dan perilaku yang positif pada siswa
(Mulyana, 2025; Fauzan et al., 2024).

Peran Komunitas

Lingkungan komunitas memberikan latar belakang sosial yang
memengaruhi pertumbuhan karakter siswa. Interaksi siswa dengan
keluarga, teman, dan masyarakat sekitar sangat penting dalam
menguatkan nilai-nilai yang ditanamkan di madrasah dan sekolah.
Penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan orang tua dalam
pendidikan karakter anak sangat berpengaruh terhadap kesuksesan
pendidikan tersebut (Pratama et al., 2025; Sjamsir et al., 2024).
Misalnya, kegiatan di luar sekolah yang melibatkan masyarakat dapat
memperkuat nilai-nilai yang diajarkan di sekolah dan madrasah

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 111



Makrup et al., 2025).

Sementara itu, komunitas juga berfungsi sebagai wadah untuk
sosialisasi nilai-nilai moral. Dengan mengadakan acara-acara
komunitas yang melibatkan pendidikan karakter, baik dari pemerintah
maupun organisasi non-pemerintah, sinergi dalam menerapkan
pendidikan karakter dapat terwujud (Nurhayati & Aziz, 2025). Ada
juga perlunya dukungan dari masyarakat untuk menciptakan
lingkungan yang kondusif bagi pendidikan moral, termasuk
pengawasan terhadap pengaruh negatif seperti media sosial, yang
dapat melemahkan internalisasi nilai-nilai positif (Nababan, 2025;
Makrup et al., 2025).

Secara keseluruhan, peran lingkungan pendidikan, termasuk
madrasah, guru, dan komunitas sangatlah penting dalam pembentukan
karakter siswa. Ketiga elemen ini harus berkolaborasi secara efektif untuk
menciptakan suasana pendidikan yang mendukung perkembangan moral
dan spiritual yang seimbang. Dukungan, sinergi, dan komitmen dari semua
pihak sangat dibutuhkan untuk mencapai tujuan pendidikan karakter yang
holistik.

5. Orientasi pada Kepemimpinan dan Pelayanan Dalam Membentuk
Pemimpin yang Amanah dan Berintegritas

Kepemimpinan dan pelayanan adalah dua konsep yang saling
berhubungan, terutama dalam konteks bagaimana membentuk pemimpin
yang amanah dan berintegritas. Di dalam banyak bidang, termasuk
pendidikan, organisasi sosial, dan pemerintahan, nilai-nilai ini menjadi
penting untuk memastikan bahwa pemimpin tidak hanya memiliki
kompetensi teknis tetapi juga kesadaran moral yang tinggi.

a. Konsep Kepemimpinan dan Amanah
Lingkungan yang sehat dan produktif. Amanah dalam kepemimpinan
mencakup tanggung jawab untuk memimpin dengan integritas dan
kejujuran.  Penelitian menunjukkan bahwa pemimpin yang
menerapkan etika dan prinsip amanah akan lebih disegani dan
dihormati Hafidz et al. (2025)(Lathiefah et al., 2022;. Integritas
menjadi salah satu faktor kunci dalam mendapatkan kepercayaan dari
pengikut, yang pada gilirannya mempengaruhi Kinerja organisasi

112 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



secara keseluruhan (Arif & Alamsyah, 2023; Armadani & Nasution,
2023).

Pelayanan sebagai Inti Kepemimpinan

Model kepemimpinan pelayanan menekankan pentingnya kesediaan
untuk melayani orang lain sebagai inti dari kepemimpinan yang
efektif. Konsep ini, yang diperkenalkan oleh Greenleaf, menyoroti
bahwa pemimpin sejati adalah mereka yang menempatkan kebutuhan
orang lain di atas kepentingan pribadi (Ramdani et al., 2023; Agni &
Jannah, 2022; Sutisna & Noor, 2022). Dalam konteks ini, pemimpin
dituntut untuk tidak hanya menjadi pengambil keputusan yang bijak,
tetapi juga untuk menciptakan atmosfer yang mendukung kolaborasi
dan partisipasi (Mayuhardi, 2023). Hal ini sesuai dengan temuan
bahwa kepemimpinan yang melayani dapat meningkatkan keterlibatan
karyawan dan rasa memiliki terhadap organisasi.

Nilai-Nilai Etika dalam Kepemimpinan

Kepemimpinan yang etis berperan besar dalam membangun budaya
organisasi yang sehat. Dengan memahami dan menerapkan nilai-nilai
etika dalam pengambilan  keputusan, pemimpin  mampu
meminimalkan konflik dan memperkuat moral organisasi (Febriana,
2019). Sebuah studi menunjukkan bahwa ketika pemimpin
menunjukkan perilaku etis, anggota tim lebih cenderung meniru
tindakan tersebut, yang berdampak pada peningkatan keseluruhan
kinerja kelompok (Trihudiyatmanto, 2021).

Pengembangan Kepemimpinan yang Berintegritas

Proses pengembangan pemimpin yang amanah dan berintegritas
memerlukan upaya berkelanjutan dalam bentuk pelatihan, mentoring,
dan pembinaan karakter (Lathiefah et al., 2022; Makasengku et al.,
2022). Menggunakan nilai-nilai agama dan etika sebagai landasan,
kepemimpinan yang mengutamakan integritas dapat membina
generasi pemimpin yang bukan hanya kompeten secara profesional
tetapi juga bertanggung jawab secara moral. Pendidikan karakter harus
menjadi bagian integral dari pelatihan kepemimpinan di semua level,
baik formal maupun informal (Panggabean & Harahap, 2024).
Orientasi kepemimpinan dan pelayanan dalam mencetak pemimpin
yang amanah dan berintegritas merupakan suatu keharusan dalam
berbagai konteks. Melalui penerapan nilai-nilai etika dan pelayanan,
pemimpin bukan hanya akan mendapatkan kepercayaan dari pengikut,

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 113



tetapi juga mampu menciptakan budaya organisasi yang positif dan
berkelanjutan. Oleh karena itu, tantangan ke depan adalah membangun
dan menerapkan pendekatan-pendekatan ini dalam setiap aspek

kepemimpinan agar tujuan pembangunan karakter dan integritas dapat
tercapai.

114 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



BAB7

PENUTUP

I A. Kesimpulan

endidikan akhlak merupakan fondasi utama dalam membentuk
P karakter kepemimpinan yang sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Dalam sejarah Islam, para sahabat Nabi seperti Abu Bakar Ash-
Shiddig, Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib
menjadi teladan ideal bagi kepemimpinan yang dibangun atas dasar
moralitas tinggi, keadilan, tanggung jawab, serta kepekaan sosial. Prinsip-
prinsip tersebut tetap relevan dan sangat dibutuhkan dalam menghadapi
krisis kepemimpinan modern yang kerap diwarnai oleh pragmatisme dan
dekadensi moral.

Globalisasi dan perkembangan zaman membawa tantangan besar
terhadap sistem nilai dan integritas moral masyarakat. Krisis moral yang
melanda berbagai sektor kehidupan telah memperlemah kualitas
kepemimpinan dan kepercayaan publik. Oleh sebab itu, madrasah sebagai
lembaga pendidikan Islam  memiliki peran strategis dalam
mengintegrasikan pendidikan akhlak ke dalam seluruh aspek pembelajaran
untuk membentuk pemimpin masa depan yang unggul secara spiritual dan
intelektual.

Melalui penguatan pendidikan akhlak yang didasarkan pada prinsip-
prinsip Klasik Islam sebagaimana dikembangkan oleh pemikir seperti Ibnu
Miskawaih dan Al-Ghazali serta dukungan kurikulum terpadu dan
lingkungan pendidikan yang kondusif, diharapkan dapat lahir generasi

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 115



pemimpin yang tidak hanya cakap secara teknis, tetapi juga kokoh dalam
nilai, adil dalam tindakan, dan amanah dalam tanggung jawab.

IB.

1.

Rekomendasi Teoretis dan Praktis

Rekomendasi Teoretis

a.

Perlu adanya kajian lanjutan yang lebih mendalam terhadap
konsep pendidikan akhlak dalam karya-karya klasik Islam untuk
memperkuat fondasi teoritis pengembangan kepemimpinan Islami
kontemporer.

Pendekatan  multidisipliner perlu  dikembangkan dengan
menggabungkan perspektif filsafat pendidikan, psikologi moral,
dan studi kepemimpinan agar konsep pendidikan akhlak lebih
relevan dengan dinamika masyarakat modern.

Diperlukan formulasi teori kepemimpinan Islami yang berbasis
pada pengembangan karakter, bukan hanya pada aspek manajerial,
agar tercipta model kepemimpinan yang utuh dan kontekstual.

Rekomendasi Praktis

a.

Madrasah dan lembaga pendidikan Islam hendaknya memperkuat
integrasi antara kurikulum akademik dan pembinaan akhlak, baik
melalui pengajaran langsung maupun melalui pembiasaan dan
keteladanan.

Guru dan tenaga pendidik perlu dibekali dengan pelatihan khusus
dalam pendidikan karakter dan kepemimpinan Islami, agar mereka
mampu menjadi role model dan agen perubahan moral.
Pemerintah dan stakeholder pendidikan Islam harus memberikan
perhatian lebih terhadap pengembangan sistem pendidikan
karakter, termasuk dukungan regulasi, anggaran, dan fasilitas yang
mendukung terwujudnya pendidikan akhlak yang efektif dan
berkelanjutan.

116 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Diftar pustaka

Abbas, N., Subando, J., & Tamami, M. Z. (2023). Pendidikan Keteladanan
Shalahuddin Al-Ayyubi Konteks Pendidikan Islam Era Society 5. 0.
2(2), 117-128.

Abdul Karim Zaidan. (1998). Ushil ad-Da 'wah: Mu’assasah ar-Risalah.

Abu Hamid Al-Ghazali. (1998). lhya’ ‘Ulim al-Din. Dar Al-Kutub al-
’Ilmiyyah di Beirut.

Ad-Dumaiji, A. (2016). Al-Imamah al Uzhma Inda’ahlissunnah Wal
Jama’ah. Ummul Qura.

Akbar, A., Misbah, A., & Arisandi, Y. (2022). Sistem Ekonomi dan Fiskal
pada Masa Khulafaur Rasyidin. 1(2), 29-42.
https://doi.org/10.38073/dies.v1i1.598

Akbar, N. (2018). Kepemimpinan Islam Kepemimpinan Yang
Membimbing. Antasari Press.

Akhmad Rifansyah;Ahmad Muhajir; Achmad Khafi;Mahfud Ifendi.
(2025). Masa Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan Islam
pada Masa Khulafaur Rasyidin. Jurnal Manajemen Dan Pendidikan
Agama Islam, 3(1).

Al-Ghazali. (n.d.). lhya’ ‘Uliam al-Din, Jilid II1. Dar Al-Fikr.

Al-Ghazali. (1960). Al-Munzig min al-Dhala. Maktabah al-Sya’ibah.

Al-Ghazali. (1962). Thya’ Ulum al-Din. Dar al-Kutub al-Islamiyah.

Al-Ghazali. (1983). 7hya’ Ulum al-Dien. Fauzan.

Al-Ghazali. (2000). Ihya Ulumuddin. Daar Al-Tagwa.

Al-Lathif. (2020). Hujjatul Islam Imam Al-Ghazali Kisah Hidup dan
Pemikiran Sang Pembaru Islam. Araska Publisher.

Al-madjidi. (1997). Konsep Pendidikan Para Filosof Muslim (Al-Amin
(ed.)).

Aldzakhiroh, N., Nopriansyah, B., Ramadhani, G. F., Mubarag, Z., &
Kholid, N. (2024). Political dynamics of the era of ali bin abi thalib
(contribution of the political system in islamic civilization). 7, 152—

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 117



164.

Ali Farid Dahruj. (2008). Al-Akhlak Dirosah Tarikhiyah Fikriyah wa
Islamiyah. Bairut.

Arif, M., Kasturi, M., & Abd, N. (2022). The Relevance Of Islamic
Educational Characteristics In The 21st Century ( A Study on Al-
Suhrawardi > s Thoughts in Adabul Muridin Book ). Journal of
Islamic Education and Institutions STAI Syichona Moh. Choli
Bangkalan, 13(1), 175-196.

As-Salus, A. (1997). Imamah dan Khalifah: Dalam Tinjauan Syar’i. Gema
Insani Press.

Asih Setiyowati;Cikal Jiwani Putri; Feni Miftakhul Jannah;Muhammad
Rizaludin As“ad. (2021). Kepemimpinan Islam Periode Khulafaur
Rasyidin (Abu Bakar, Umar Bin Khattab, Utsman Bin Affan, Ali Bin
Abi Thalib) Asih. 1, 262-274.

Astuti, R. R. S. M. (2024). The Philosophy of Greek Rationalism - Islamic
Spirituality and Classical Islamic Education Theory: Al-Farabi and
Ibnu Sina. 3(5), 1517-1525.

Atabik, A., & Muhdhlor, A. Z. (2003). Kamus Kontemporer Arab-
Indonesia. Multi Karya Grafika.

Awaliyah, T. (2018). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Sa ’ id Hawwa.
6(1).

Azhari, M. (2024). Integrasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-nilai
Keislaman di Madrasah : Implementasi dan Evaluasi. 2(4), 691-700.

Azizah, N. (2017). Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih Konsep Dan
Urgensinya Dalam Pengembangan Karakter Di Indonesia. Jurnal
PROGRESS: Wahana Kreativitas Dan Intelektualitas, 5(2).
https://doi.org/10.31942/pgrs.v5i2.2609

Bafadhol, 1. (2017). Pendidikan Akhlak Dalam Perspektif Islam
Pendidikan Akhlak ... Pendidikan Akhlak .... 0(12).

Elias Shoufani. (1973). Al-Riddah and the Muslim Conquest of Arabia.
University of Toronto Press.

https://www.jstor.org/stable/10.3138/j.ctvfrxn74

Emroni. (2023a). Pendidikan Akhlak: Landasan Etika Untuk Kehidupan
yang Bermakna. Antasari Press.

Emroni. (2023b). Pendidikan akhlak Landasan Etika untuk Kehidupan
Bermakna (Muhdi (ed.)). Antasari Press Jalan Jenderal Ahmad Yani

118 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Km. 4,5 Banjarmasin Kalimantan Selatan 70235 05113252829
http://uin-antasari.ac.id.

Fahmi, Z. (2024). Model Kepemimpinan Abu Syekh H. Hasanoel Bashry
HG dalam Pengembangan Pendidikan. 7(2), 40-55.

Fajar, D., & Umami, I. (2025). Pengembangan Karakter Kepemimpinan
Di Pendidikan Dasar Melalui Peran Organisasi Siswa: Integrasi
Nilai- Nilai Kemuhammadiyahan. 3, 415-433.

Fatimah, N., Budiyanto, C., Ihsanda, N., Hariyanto, T., & Hasanah, A.
(2025). Urgensi Pendidikan Karakter dalam Membentuk Akhlak
Mulia : Kajian Literatur Pendidikan Islam. 04(2), 452-464.

Fatmawati. (2020). Implementasi Kompetensi Kepemimpinan Guru PAI
dalam Mengaktualisasikan Akhlak Mulia Peserta Didik. 9(1), 1-2.

Fitriasih, D., & Rohmadi, S. H. (2024). Pendidikan Karakter Melalui
Manajemen Pendidikan Islam : Menyiapkan Pemimpin Masa Depan.
6(1), 199-207.

Habibah, A. N. (2019). Konsep Negara Ideal Dalam Pemikiran Al-Farabi
Telaah Kitab Ara Ahl Madinah Al Fadilah. Jurnal Spiritualis, 5(2),
146. https://doi.org/https://doi.org/10.53429/spiritualis.v5i2.65.

Habriyanti, Fadhil, M., & Munir, I. (2024). Implementasi Pembelajaran
Akidah Akhlak Dalam Pengembangan Kepribadian Siswa di MTs
Negeri 1 Tanjung Jabung Timur. 2, 101-113.

Handal Pratama Putra. (2019). Ibnu Miskawaih: Philosophical Thoughts
On Moral Education And Its Relevance To Contemporary Islamic
Education. Jurnal Pendidikan Islam.

Handayani, L. (2020). Implementasi Mata Pelajaran Akidah Akhlak dalam
Pembentukan Karakter Siswa Madrasah Ibtidaiyah Miftakhul Falah
Kedu Lubna handayani. 4(1), 138-154.

Hasanah. (2021). Konsep Pendidikan Keluarga" Al-Madrasah Al-Ula™:
Kajian Pemikiran Al-Ghazali. Yayasan Pendidikan Tinggi Nusantara
(YAPTINU).

Hermawan, W., & Sudin, M. (2025). Moral Education Approaches: Ibn
Miskawayh And Imam Al-Ghazali. Jurnal Hadratul Madaniah,
12(1), 80-90.

Herningrum, 1., & Alfian, M. (2019). Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih.
Jurnal Islamika: Jurnal limu-llmu Keislaman, 19(01).

Hidayat, A. A., Muttaqgin, 1., Islam, U., Maulana, N., Ibrahim, M., & Timur,
J. (2024). Kepemimpinan Dalam Pendidikan Islam ( Pengertian,

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 119



Karakteristik Kepemimpinan Rasulullah, Karakteristik
Kepemimpinan Islam dan Keberhasilannya ).

Hidayat, N. (2020). onsep Pendidikan Akhlak Menurut Al-Ghazali dalam
Thya’ Ulumuddin. Jurnal Pendidikan Agama Islam (JPAI), 02(5),
155-166.

Ibn Miskawaih. (1966). Tahdzib al-Akhlag. Dar al-Ma’arif.

Imam Anas Hadi. (2021). Studi Komparasi Pemikiran Imam Al-Ghozali
Dan K. H. Hasyim Asy ’ Ari Tentang Pendidikan Karakter. 5(2), 213—
233.

Indriawati, M., Rahman, R. N., Parhatusshafwah, R., Fikri, F., Fahmi, A.,
& Tangerang, U. I. S. (2025). Revitalisasi Pendidikan Islam Untuk
Mencetak Pemimpin Masa Depan. Tashdiq, 12(1).

Igbal, M., & Nasution, A. H. (2010). Pemikiran Politik Islam: Dari Masa
Klasik Hingga Indonesia Kontemporer. Kencana.

Iskandar, & Syarkawi. (2024). Model Kepemimpinan Islami Orang Tua
Dalam keluarga : Menuju Pengembangan Pendidikan Karakter.
3(333), 10-21.

Iva Inayatul Ilahiyah;Muhammad Nur Salim. (2019). Karakteristik
Kepemimpinan Khulafa Ar- Rasyidin (Abu Bakar As-shiddigq, Umar
Bin Khattab, Utsman Bin Affan, Ali Bin Abi Thalib). El-Islam, 1(1).

Jahari, J., & Rusdiana, H. (2020). Kepemimpinan Pendidikan islam (E.
HERMAWAN (ed.)). yayasan darul hikam JI. Ir. H. Juanda No. 285,
Bandung.

Jamil, M. Y. (2016). Gagasan Al-Farabi Tentang Negara Ideal (Al-Madinat
Al-Fadhilat). Al-Qisthas: Jurnal Hukum Dan Politik, 7(2), 172.
Kadenun. (2021). Proses Peralihan Kekuasaan Dan Kebijaksanaan

Dalam Pemerintahan Khulafaurrasyidin. 1(2), 1-27.

Karimah, U., Irfan, A., & Putri, O. A. (2025). Inovasi Dalam
Mengkonegsikan Pembentukan Perspektif Manajemen Pendidikan
Islam. 07(01), 15-29.

Khobir, A. (2009). Pendidikan Agama Islam Di Era Globalisasi. Forum
Tarbiyah, 7(1), 1-11.

Kholig, 1. A., & Sulaim, U. (2024). Penanaman Nilai-Nilai Akhlak
Mahmudah ( Akhlak Terpuji ) di SMA Negeri 2 Jakarta. MARAS:
Jurnal Penelitian Multidisiplin, 2(1), 253-260.

M Quraish Shihab. (2000). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan
Keserasian Al-Qur’an. Lentera Hati.

120 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Madkour, 1. (1996). Filsafat Islam: Teori dan Penerapannya. Raja
Grafindo Persada.

Maesak, C., Kurahman, O. T., Rusmana, D., Islam, U., Sunan, N., & Djati,
G. (2025). Peran Pendidikan Islam Dalam Mengatasi Krisis Moral
Generasi Z Di Era Globalisasi Digital.

Mahsyam, S. (2021). Konsep Pendidikan Akhlak dalam Kisah Nabi
Ibrahim.

Mahyuddin. (2001). Kuliah Akhlag Tasawuf. Kalam Mulia.

Manzil, K. L., & Muttagin, M. I. (2024). Kepemimpinan Dalam
Pendidikan Islam ( Pengertian, Karakteristik Kepemimpinan
Rasulullah, Karakteristik Kepemimpinan Pendidikan Islam, dan
Keberhasilannya ). 1(7), 734-743.

Maulana, A., Jahari, J., & Dian. (2019). Implementasi Manajemen Mutu
Pendidikan di Madrasah Swasta. 1(2), 89-96.

Miskawaih, 1. (1985). Tahdzib Al-Akhlag. Darul al-Kutub al-limiah.

Miswar, M. (2021). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih.
Al-Fikru: Jurnal lImiah, 14(1), 13-21.

https://doi.org/10.51672/alfikru.v14i1.32

Moussa, A. (2025). Justice And Rational Deliberation In Al-Farabi’s
Philosophy. 0-8. https://doi.org/10.31435/ijitss.1(45).2025.3378

Mubarok, A. (2001). Panduan Akhlak Mulia Membangun Manusia dan
Bangsa Berkarakter. Bina Rena Pariwara.

Mufida, D., Sutono, A., Purnamasari, L., & Sulianto, J. (2020). Integrasi
Nilai-Nilai Islami Dan Penguatan Pendidikan Karakter (A.
Umuludin (ed.); Tim Kreati). UPT Penerbitan Universitas PGRI
Semarang Press JI. Sidodadi Timur No 24, Dr. Cipto Semarang 50125
Jawa Tengah. Telepon: 085640369110 ii.

Muhammad al-Ghozali. (2005). Ihya Ulumuddin (Bairut (ed.)).

Muttagin, Jamalul, & Syamsiyani. (2022). Al-Farabi: Politik Sebagai Jalan
Kebahagiaan. An-Nur: Jurnal Studi Islam, 14(2), 129-144.

Nasr, S. H., & Leaman, O. (1996). History of Islamic Philosophy (1st ed.).
Routledge.

Nidawati. (2005). Kepemimpinan Dalam Persfektif Islam. 1-22.

Noor, S., & Hidayah, M. (2022). Ibnu Miskawaih ’ s Islamic Economic
Thinking ( Reviewing The Concept of Exchange and The Role of
Money According to Ibnu Miskawaih ). 3190, 157-176.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 121



Normuslim, muslim, Hayati, R. (2025). Integrasi Nilai-Nilai Humanis
Dalam Kepemimpinan Pendidikan Islam Multikultural. Sosial Dan
Sains, 5(5), 1457-1465.

Nur, F. M. (2025). Pendidikan Akhlak Berbasis Tasawuf: Relevansi dan
Implementasi dalam Konteks Pendidikan Modern. 4, 199-212.
Pendidikan, G., & Hamid, A. (2012). Nukilan Pemikiran Islam Klasik:

Gagasan Pendidikan Abu Hamid Al-Ghazali. IAIN Press.

Purwanto, M., & Kholid, I. (2022). Prophetic Leadership and Its
Contribution to Building Religious Character. 06(02), 434-448.
Putra, Y. A. H. (2025). Tantangan dan Strategi Pendidikan Agama Islam
dalam Membangun Integritas Moral Pemuda Muslim di Era

Globalisasi. Pendidikan Islam, 11(1).

Rahma Aulia Hasanah; Rodiatul Husna;Gafa Anjasya;Fikri Azka
Tanjung;Masleni Nasution. (2023). Perekonomian Pada Masa Al-
Khulafa’ Al-Rasyidin. JUREKSI.

https://doi.org/10.59841/jureksi.v2i1.700

Rahmadi, M. (n.d.). Pengelolaan pendidikan karakter berbasis islam.

Ramli, M., & Zamzami, D. N. (2022). Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu
Miskawaih ( Studi Kitab Tahdzib Al-Akhlak ). 5(2), 208-220.
https://doi.org/https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2669

Razia Shabana;Makhdoom Muhammad Roshan Siddiqui;Saira Taiba.
(2023). Prevailing Legacy of the Khulafa-e-Rashidin: Their enduring
Influence on Present Age Islamic Governance. 105-118.

Ridho, M. Y., & Siahaan, A. (2025). The Role of Madrasah Principal
Leadership in Developing Students * Social Character at MTsN 4
Mandailing Natal. 4(3), 1239-1250.

Rifyal Novalia;Titin Kusayang;Wulansari Vitaloka. (2023). Personality
Moderation in the Perspective of Islamic Psychology: A Study of the
Works and Teachings of Ibn Miskawaih. Ishlah, 5(2).
https://doi.org/https://doi.org/10.32939/ishlah.v5i2.250

Rochim, A. N., & Muttagien, M. 1. (2025). Keadilan, Amanah, dan
Musyawarah :  Integrasi Nilai Kepemimpinan Islam dalam
Manajemen  Pendidikan ~ Modern.  11(2).  https://doi.org/:
https://doi.org/10.56910/jvm.v11i2.513

Rusydi, I. (2021). Penguatan Pendidikan Karakter Melalui Pembelajaran
Sejarah Kebudayaan Islam Di Madrasah. 7(1), 75-83.

122 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Said, M., & Jamarudin, A. (2023). Sharia economic law policy umar ibn
al-khattab. 4(1), 39-62.

Sari, E. R, Ma, I, Triana, M., & Hidayat, R. (2025). Praktek
Kepemimpinan Pendidikan Islam di Lembaga Pendidikan Pesantren.
6(3), 567-580.

Setiawan, L. P. (n.d.). Efektivitas Metode Pembelajaran Al-Qur " an dalam
Meningkatkan Pemahaman Keberagamaan Siswa ( Studi Deskriptif :
SMA IT As-Syifa Boarding School Wanareja ). 7(2), 186-195.

Shofiyyah, N. A., Komarudin, T. S., & Ulum, M. (2023). Integrasi Nilai-
Nilai Islami dalam Praktik Kepemimpinan Pendidikan : Membangun
Lingkungan Pembelajaran yang Berdaya Saing. 9(2), 66—77.

Sholihah, A. M. (2020). Pendidikan Islam sebagai Fondasi Pendidikan
Karakter. 12(1), 49-58.

Siregar, A. Y., & Amril, M. (2025). Ali ibn Abi Talib: The Caliphate
Conflicts of Aliibn Abi Talib and Their Relevance to Modern Islamic
Politics. TOFEDU : The Future of Education Journal, 4(5), 1324—
1333.

Suhartawan, B. (2021). Konsep Kepemimpinan Dalam Perspektif Al- Qur
> An. Tafakkur: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(1), 1-23.
Sujarwo, A. (2024). Implementasi Manajemen Pendidikan Islam Berbasis
Karakter : Strategi Pembangunan Karakter Siswa di Madrasah. 5,

2059-2070.

Sukardi, 1. (2017). Negara Dan Kepemimpinan Dalam Pemikiran Al-
Farabi. Al-A raf : Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 14(2), 284—
285.

Supriyanto. (2022). Filsafat Akhlak Ibnu Miskawaih. Rizquna.

Suryadarma, Y., & Hag, A. H. (2015). Pendidikan Akhlak Menurut Imam
Al-Ghazali. At-Ta dib, 10(2), 362-381.
https://ejournal.unida.gontor.ac.id/index.php/tadib/article/view/460

Suseno, F. M. (1987). Etika Dasar, Pusat Filsof.

Syafi’i, M. (2017). Etika Dalam Pandangan Al-Farabi. llmu Ushuluddin,
16(2), 139-160.

Syafiqurrohman, M. (2020). Implementasi Pendidikan Akhlak Integratif-
Inklusif. 12(1), 37-48.

Syahrul. (2015). Kepemimpinan Dan Inovasi Lembaga Pendidikan
(Pengalaman Pondok Gontor Vii Putra Sulawesi Tenggara). 8(1),
82-100.

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 123



Wartono, & Ginanjar, M. (2018). Karakteristik Kepemimpinan Pendidikan
Islam Berbasis Masjid. 1(1), 1-21.

Widianti, F. D., & Program. (2022). Dampak Globalisasi Di Negara
Indonesia. Jurnal Inovasi Sektor Publik, 2(1), 73-95.

Widodo, W. (2024). Inovasi Manajemen Pendidikan Islam Dalam
Meningkatkan Mutu Pendidikan Dan Karakter Santri Di Pondok
Pesantren Al-Mustofa Jember. 5, 174-201.
https://doi.org/https://doi.org/10.58578/yasin.v5i1.4712

Wiguna, A., Heriyanto, A., Setiani, F., Anggraini, G., Prayitno, H. J.,
Abdul, G., & Zakaria, N. (2020). Character Strength And Virtues In
The Perspective Of Islamic Education Psychology. Psikopedagogia
Jurnal Bimbingan Dan Konseling, 9(1), 14-25.
https://doi.org/10.12928/psikopedagogia.v9i1.17909

Wiyono, M., Pascasarjana, S., Islam, U., & Syarif, N. (2016). Pemikiran
filsafat al-farabi. 18(April), 67-80.

Yusuf, burhanuddin. (2022). Mengungkit Batang Terpendam: Khazanah
Pemikiran Buya Hamka Dalam Pendidikan. 01(01), 41-50.

Zenaida, Y. C., Ardiansyah, D., & Widodo, W. (2023). Membentuk
Generasi Pemimpin Masa Depan: Eksplorasi Pendidikan dan
Pengasuhan Anak Perspektif Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam
Al-Tharigah, 8(2), 257-274. https://doi.org/10.25299/al-
tharigah.2023.vol8(2).14282

124 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Téntdng Peéniilis

Prof. Dr. Drs. H. Maragustam Siregar, B.A., M.A.

lahir di Tapanuli Selatan, Sumatera Utara, pada 1

Oktober 1959. Pendidikan Tsanawiyah dan Aliyah

diselesaikan di Pondok Pesantren Musthofawiyah

Purbabaru, Mandailing Natal, Sumatera Utara, pada

tahun 1979. Gelar sarjana (S1) diperoleh dari Fakultas

Tarbiyah IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (1986),

Jurusan Bahasa Arab. Selanjutnya meraih gelar S2 dan

S3 (Doktor) pada UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,

dengan konsentrasi Pendidikan Islam. Beliau dikukuhkan sebagai Guru

Besar dalam bidang Filsafat Pendidikan Islam di UIN Sunan Kalijaga

sejak tahun 2008. Adapun beberapa jabatan yang pernah dan sedang

diemban antara lain:

e 2000-2004: Pembantu Dekan Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan
Kalijaga.

e 2005-2011: Wakil Rektor Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan
Kalijaga.

e 2011-2015: Ketua Program Studi Pendidikan Islam Pascasarjana (S2)
UIN Sunan Kalijaga.

e 2016-2020: Sekretaris Kopertais Wilayah 111 D.I. Yogyakarta.

e 2017-2020: Ketua Program Doktor Pendidikan Agama Islam Fakultas
Tarbiyah UIN Sunan Kalijaga.

e 2017-2020: Ketua Program Doktor Pendidikan Agama Islam UNU
Surakarta.

Selain sebagai dosen tetap Fakultas Tarbiyah UIN Sunan Kalijaga,
beliau juga mengajar pada berbagai program pascasarjana, antara lain:

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 125



Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga (S2 dan S3).

Pascasarjana UIN Raden Intan Lampung (S2 dan S3) tahun 2015-
2020.

Pascasarjana Universitas Nahdlatul Ulama Surakarta (S2 dan S3)
hingga sekarang.

Pascasarjana (S3) UNWAHAS Semarang tahun 2015-2019.
Pascasarjana (S2) Ull Yogyakarta tahun 2014-2023.

Pascasarjana Program Doktor (S3) IAIN Purwokerto Jawa Tengah
tahun 2016-2018.

Saat ini beliau menjabat sebagai Sekretaris Senat UIN Sunan

Kalijaga untuk periode 2020-2024 dan 2024-2028.
Sejumlah karya ilmiah yang telah dipublikasikan antara lain:

Pemilihan Umum Mahasiswa Tahun 2009 UIN Sunan Kalijaga,
Yogyakarta: Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan Kalijaga, 2009.
Panduan Beasiswa dan Dharmasiswa, Yogyakarta: UIN Sunan
Kalijaga, 2009.

Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani, Yogyakarta: CV
Datamedia, 2007.

Mencetak Pembelajar Menjadi Insan Paripurna (Falsafah Pendidikan
Islam), Yogyakarta: Nuha Litera, 2010.

Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter,
Yogyakarta: FITK UIN Sunan Kalijaga, 2018.

Pembentukan Karakter Anak Bangsa (Perspektif Filsafat Pendidikan
Islam), Yogyakarta: FITK UIN Sunan Kalijaga, 2019.

Syekh Nawawi Al-Bantani (Mahaguru Sejati): Filsafat dan
Pemikirannya Tentang Pendidikan Islam, Yogyakarta: FITK UIN
Sunan Kalijaga, 2020.

Syekh Nawawi al-Bantani Maha Guru Sejati dan IImuan (Geneologi,
Filsafat Pendidikan, Perempuan, dan Relasi Suami Istri), Yogyakarta:
Deepublish, 2023.

Pedoman Pengembangan Mahasiswa Menjadi Pembelajar yang
Sukses (Strategi Kunci Pengembangan Jati Diri dan Sukses Studi),
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2010.

126 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



Selain itu, beliau juga aktif menulis di berbagai media nasional dan
internasional. Profil publikasi dapat diakses melalui Google Scholar:
(https://scholar.google.co.id/citations?user=ndef6zQ AAAAJ&hI=en)

Di samping aktivitas akademik, beliau juga aktif menjadi pembicara
dalam berbagai seminar serta sebagai trainer dalam berbagai pelatihan.
Wallahu A’lam Bis Shawab

Yogyakarta, 2025

Dr. Siti Khodijah, S.Pdi, M.Si, C.PS, C.ME, CCP,
C.LI, C.ME,, C.LIL, C.CP.,, C.MP,, C.PS., C.MC,,
C.LS., CPT.PS, C.GMC., CLTQT, CHNLPT,,
CSTT.,CMFT., CAIT. Lahir di Bekasi 11 November
1986. Pendidikan S1 UNISMA Bekasi, S2
Universitas Nasional, S3 UIN Sunankalijaga
Yogyakarta. Penghargaan sebagai dosen terbaik

i kategori dosen produktif pada semester ganjil TA
2023/2024, dosen terbaik kategori dosen kreatif semester genap TA
2023/2024 di Fakultas Agama Islam UNISMA Bekasi, dosen terbaik di
STIKes Mitra RIA Husada Jakarta tahun 2024 dan tahun 2025, mahasiswa
terbaik dua UIN Sunankalijaga tahun 2025, dan penghargaan akademik
dengan gelar doktor dari Pondok Pesantren At-Taqwa Putri Pusat tahun
2025. Buku yang sudah diterbitkan: 1) Memahami Pentingnya
Pendidikan Karakter - Solusi Memahami Diri Sendiri; Melintasi Ruang
Pendidikan-Mengajar dengan Hati: 2) Guru sebagai Teladan Pendidikan
Karakter; 3) Cara Tepat Memahami Perkembangan Peserta Didik; 4)
Urgensi Pendidikan Karakter Dalam Memahami Perkembangan Peserta
Didik; 5) Peran Pendidikan Karakter dalam Penulisan llmiah Kesehatan
Masyarakat; 6) Memahami Psikologi Untuk Menginspirasi Generasi Muda
Psikologi Keluarga; 7) Transformasi Pendidikan Melalui Psikologi dan
Inovasi; 8) Buku Bunga Rampai Future Jakarta: Penggunaan Al Dalam
Membentuk Karakter Siswa: Menciptakan Generasi Emas Jakarta Menuju
Smart City; 9) Buku Ajar Pendidikan Agama Islam Untuk Perguruan
Tinggi Umum; Buku Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dan Budi
Pekerti. Aktivitas saat ini sebagai dosen di STIKes Mitra RIA Husada

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 127


https://scholar.google.co.id/citations?user=ndef6zQAAAAJ&hl=en

Jakarta dan Universitas Islam 45 Bekasi, manajer Program Sosial Hope 4
our Children, konsultan pendidikan, fasilitator pendidikan karakter,
Certified Public Speaking (C.PS), Certified Motivator Education (C.ME),
Certified Learning Inovator (C.LI), Certified Counselor Professional
(C.CP), Certified Motivator Pendidikan(C.MP), Certified Master of
Ceremony (C.MC), Certified Leadership Skills (C.LS), Certified
Profesional Trainer Public Speaking (CPT.PS), Certified Growth Mindset
Coach (C.GMC), Certified Mindfulness for Teaching (CMFT), Certified
Learning and Teaching Based Quantum (CLTQT), Certified Hypnosis and
NLP for Teaching (CHNLPT), Certified Story Telling for Teaching and Al
for Teaching (CSTT), Certified Artificial Intelugence For Teacher (CAIT).
Motto hidup: Jika Kamu Tidak Unggul Di Masa Lalu, Maka Jadilah
Hebat Di Masa Depan

Bekasi, 2025

Marakhilda Namora Hana Siregar, M.A. lahir di
Klaten pada 14 Desember 1991. Pendidikan: Sejak
masa pendidikan dasar hingga menengah, ia telah
menunjukkan minat yang kuat pada kajian sosial,
kemanusiaan, dan budaya. Pendidikan menengah
pertama dan atas ditempuh di SMP Negeri 4 Depok
dan SMA Negeri 1 Depok, Sleman, Yogyakarta, dua
institusi  yang  turut  membentuk  fondasi
akademiknya terutama dalam kemampuan literasi,
komunikasi, dan kepekaan terhadap dinamika sosial. Pada tahun 2018, ia
menyelesaikan pendidikan sarjana (S1) pada Program Studi IImu
Komunikasi, Fakultas llmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Sebelas
Maret (UNS) Surakarta. Selama studi sarjana, minatnya dalam kajian
komunikasi, media, dan isu-isu kebudayaan semakin berkembang,
dibuktikan dengan keterlibatan aktif dalam kegiatan riset, penulisan
ilmiah, serta organisasi kemahasiswaan. Melanjutkan pendidikannya pada
jenjang magister, ia meraih gelar Master of Arts (M.A.) dari Program Studi
IImu Komunikasi, Universitas Gadjah Mada pada tahun 2022. Di jenjang
ini, ia memfokuskan diri pada konsentrasi Kajian Budaya Media (Media
Cultural Studies), sebuah bidang yang menelaah relasi antara media,

128 | Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami



representasi budaya, dan struktur sosial. Penelitian-penelitiannya pada
periode ini banyak berkaitan dengan konstruksi identitas, dinamika
wacana, serta implikasi sosial dari praktik-praktik komunikasi
kontemporer. Saat ini, Marakhilda Namora Hana Siregar mengabdikan
diri sebagai dosen tetap pada Program Studi Sarjana Terapan Administrasi
Perkantoran, Fakultas Vokasi, Universitas Negeri Yogyakarta. Dalam
kapasitasnya sebagai pendidik dan akademisi, ia mengampu berbagai mata
kuliah yang terkait dengan komunikasi organisasi, manajemen
perkantoran, literasi media, serta pengembangan kompetensi profesional di
lingkungan vokasi. Aktivitas akademiknya meliputi pengajaran,
penelitian, publikasi ilmiah, dan pengabdian kepada masyarakat. la juga
aktif terlibat dalam berbagai forum ilmiah, seminar, dan kegiatan
pengembangan keilmuan lainnya.

Sejalan dengan komitmennya untuk terus memperdalam khazanah
keilmuan, ia saat ini tengah menempuh pendidikan doktoral (S3) pada
Program Studi Bahasa, Budaya, dan Sastra Daerah, Universitas Negeri
Yogyakarta. Fokus studinya mencakup kajian budaya lokal, identitas
masyarakat, serta dinamika kebahasaan dan kesastraan dalam konteks
perubahan sosial. Upaya akademik ini mencerminkan dedikasinya untuk
mengintegrasikan perspektif komunikasi dan kebudayaan dalam
memahami fenomena sosial kontemporer, serta memberikan kontribusi
bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan praktik pendidikan di
Indonesia.

Yogyakarta, 2025

Pendidikan Akhlak Sebagai Pondasi Kepemimpinan Islami | 129



