KOMUNIKASI LINTAS AGAMA DI TEROWONGAN
SILATURAHIM MASJID ISTIQLAL - GEREJA
KATEDRAL : REPRESENTASI TOLERANSI DALAM
RUANG PUBLIK KEAGAMAAN

Qi

TESIS

Diajukan kepada Fakultas Dakwah dan Komunikasi
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
Untuk Memenuhi Sebagian Syarat
Memperoleh Gelar Magister

Oleh:
Nurcholis Fajri Syah
NIM. 23202012001

Dosen Pembimbing Tesis :
Dr. Mohammad Zamroni, S.Sos.1., M.Si
NIP. 197807172009011012

MAGISTER KOMUNIKASI DAN PENYIARAN ISLAM
FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA
2026



KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
D D FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI
I J1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 515856 Fax. (0274) 552230 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-182/Un.02/DD/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul : Komunikasi Lintas Agama di Terowongan Silaturahim Masjid Istiglal - Gereja Katedral:
Representasi Toleransi dalam Ruang Publik Keagamaan

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : NURCHOLIS FAJRI SYAH, S.Sos
Nomor Induk Mahasiswa : 23202012001

Telah diujikan pada : Kamis, 22 Januari 2026

Nilai ujian Tugas Akhir : A-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

Dr. Mohammad Zamroni, S.Sos.I.,M.Si
SIGNED

FEREE Penguiji 111

Pt

% Dr. Hamdan Daulay, M.Si., M.A.
SIGNED

Valid ID: 69759e0256d16

Yogyakarta, 22 Januari 2026
4 UIN Sunan Kalijaga
Dekan Fakultas Dakwah dan Komunikasi

Prof. Dr. Arif Maftuhin, M.Ag., M.A.L.S.
SIGNED

Valid ID: 697ac1613e3f7

11 29/01/2026



SURAT PERSETUJUAN TESIS

i



SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

il



MOTO

2

ok Sy §T-RE gz 08Py W - . }.i‘ﬁ PEa RERR-S TR TN 1
SOl L G salt pllinn.y (15 65 a AR U () 450

"Wahai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki
dan seorang perempuan, kemudian Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa

dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal."

(0S. Al-Hujurat [49]: 13)

v



HALAMAN PERSEMBAHAN

Tesis ini penulis persembahkan dengan penuh cinta dan rasa hormat yang
mendalam kepada kedua orang tua tercinta, Ayah Rohmansyah, S.E dan Ibu Dwi
Maryati, S.Pd yang meskipun berada jauh dari jangkauan penulis secara fisik,
senantiasa hadir melalui doa, dukungan, dan ketulusan yang tidak pernah
terputus. Keterbatasan latar belakang tidak menjadi penghalang bagi mereka
untuk menanamkan nilai keteguhan, kerja keras, dan keikhlasan yang
mengantarkan penulis hingga menempuh pendidikan pada jenjang magister.

Dalam setiap fase perjalanan akademik, jarak tidak pernah mengurangi
peran orang tua sebagai sumber kekuatan utama. Ketika penulis berada dalam
keterbatasan dan kebutuhan, mereka tidak pernah menyampaikan penolakan,
melainkan selalu menguatkan dengan keyakinan bahwa pertolongan Allah akan
senantiasa hadir. Melalui doa dan usaha mereka, kecukupan datang dengan cara
vang sering kali tidak terduga. Oleh karena itu, karya ini tidak sekadar menjadi
capaian akademik, tetapi juga menjadi bukti bahwa cinta, doa, dan pengorbanan
orang tua yang tulus mampu melampaui jarak, keterbatasan, dan keadaan apa

pun.



ABSTRAK

Keberagaman agama di Indonesia menuntut hadirnya ruang publik yang mampu
memfasilitasi komunikasi lintas agama secara inklusif dan berkelanjutan.
Terowongan Silaturahim yang menghubungkan Masjid Istiglal dan Gereja Katedral
Jakarta merupakan fenomena sosial-keagamaan yang merepresentasikan nilai
toleransi dalam ruang publik keagamaan. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis praktik komunikasi lintas agama yang berlangsung di Terowongan
Silaturahim serta mengkaji bagaimana toleransi antarumat beragama
direpresentasikan dan dimaknai melalui ruang tersebut. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan paradigma konstruktivis dan desain studi kasus
tunggal. Teknik pengumpulan data meliputi observasi partisipatif, wawancara
mendalam dengan pengelola, tokoh agama, akademisi, dan pengunjung, serta
dokumentasi. Analisis data dilakukan melalui pendekatan interaksionisme
simbolik, teori representasi, dan konsep ruang publik. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Terowongan Silaturahim tidak hanya berfungsi sebagai
penghubung fisik dua rumah ibadah, tetapi juga sebagai simbol komunikasi lintas
agama yang membangun makna toleransi, kesetaraan, dan kebersamaan. Interaksi
sosial yang berlangsung, baik secara langsung maupun melalui representasi
simbolik ruang, memperkuat kesadaran kolektif masyarakat terhadap pentingnya
hidup berdampingan secara damai dalam keberagaman.

Kata kunci: komunikasi lintas agama; representasi toleransi; ruang publik
keagamaan; Terowongan Silaturahim

Vi



ABSTRACT

Indonesia’s religious diversity requires inclusive public spaces that can facilitate
sustainable interfaith communication. The Silaturahim Tunnel connecting Istiglal
Mosque and Jakarta Cathedral represents a socio-religious phenomenon that
symbolizes tolerance within religious public space. This study aims to analyze
interfaith communication practices occurring in the Silaturahim Tunnel and to
examine how interreligious tolerance is represented and interpreted through this
space. This research employs a qualitative approach with a constructivist paradigm
and a single case study design. Data were collected through participant observation,
in-depth interviews with managers, religious leaders, academics, and visitors, as
well as documentation. Data analysis is grounded in symbolic interactionism,
representation theory, and the concept of the public sphere. The findings indicate
that the Silaturahim Tunnel functions not merely as a physical connector between
two major places of worship, but also as a symbolic medium of interfaith
communication that constructs meanings of tolerance, equality, and togetherness.
Social interactions and symbolic representations within this space contribute to
strengthening collective awareness of peaceful coexistence in a plural society.

Keywords: interfaith communication; public religious space; representation of
tolerance; Silaturahim Tunnel

vii



KATA PENGANTAR

Alhamdulillahirabbil alamin puji syukur atas kehadiran Allah subhanahu
wata’ala yang telah melimpahkan rahmat serta hidayahnya serta anugrah yang telah
diberikan dan tak terhitung jumlahnya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis
dengan judul : “Komunikasi Lintas Agama di Terowongan Silaturahim Masjid
Istiglal — Gereja Katedral : Representasi Toleransi Dalam Ruang Publik
Keagamaan”.

Tesis ini guna disusun melengkapi persyaratan dalam menyelesaikan
kelulusan studi pada program Magister (S2) Fakultas Dakwah dan Komunikasi
Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta. Oleh karena itu, hal yang pantas penulis ucapkan adalah kata
terimakasih yang teramat dalam kepada samua pihak yang telah mendukung serta
membimbing dan yang turut membantu dalam menyelesaikan tesis ini, terutama
sekali kepada yang terhormat:

1. Dengan penuh rasa syukur, saya mengucapkan ribuan terima kasih yang
sebesar — besarnya kepada keluarga saya kedua orang tua saya, Ayah
Rohmansyah dan Mama Dwi Maryati yang telah memberikan dukungan
sayang, cinta, dan do’a yang tanpa henti disetiap langkah pendidikan ini.
Pengorbanan dan do’a - do’a mereka adalah sumber inspirasi yang tak
ternilai bagi saya, dan tanpa mereka pencapaian ini tidak mungkin terwujud.

2. Prof. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph.D. selaku Rektor UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta yang telah memberikan kesempatan untuk menempuh

pendidikan di Program Studi Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam

viii



Fakultas Dakwah dan Komunikasi.

. Prof. Dr. Arif Maftuhin M.Ag., M.A.LS. selaku Dekan Fakultas Dakwah dan
Komunikasi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang telah memberikan
kesempatan untuk menempuh pendidikan di Program Studi Magister
Komunikasi dan Penyiaran Islam.

Dr. Abdul Rozak, M.Pd. selaku Ketua Prodi Magister Komunikasi dan
Penyiaran Islam Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta.

. Bapak Dr. Mohammad Zamroni, S.Sos.I., M.Si selaku Dosen Pembimbing
Tesis yang bersedia meluangkan waktu dalam membimbing dan memotivasi
demi bentuk terbaik dari tesis ini.

. Bapak Dr. Hamdan Daulay, M.Si., M.A. selaku Dosen Pembimbing
Akademik sekaligus Penguji Sidang Munaqasyah Magister Komunikasi dan
Penyiaran Islam.

. Bapak Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum. selaku Dosen
Penguji Sidang Munaqasyah Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam.
Seluruh Dosen Program Studi Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam,
terima kasih banyak atas ilmu yang telah diberikan. Semoga dapat menjadi
bekal bagi penulis untuk mengaplikasikan ilmu tersebut menjadi suatu
kebermanfaatan.

. Terima kasih kepada Pengelola Masjid Istiglal, dan Humas Gereja Katedral
Jakarta yang telah bersedia menjadi narasumber dan objek penelitian tesis

ini.

1X



10. Segenap teman-teman kelas Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam
Angkatan 2023 (Genap) telah menemani proses belajar menjadi lebih baik
lagi.

11. Kepada Sahabat dan Teman Dekat seperti Fikra Awla, M.Sos, Minhad Ali
Yahya, M.Sos., M. Illyas Darmawan, M.Sos., Muzemmil, M.Sos., Warsukni,
M.Sos., Ferty Deseliyana Srigita, M.Sos, Saripudin, M.Pd., yang selalu
mensupport, mendukung, memberi semangat, membantu penulis selama
tinggal dan berkuliah di Yogyakarta.

12. Semua pihak yang terlibat, yang tak mampu penulis sebutkan satu persatu.
Penulis sangat menyadari bahwa tulisan ini sangat jauh dari sempurna.
Kajian ini hanyalah sebagian kecil dari usaha dalam menjawab kewajiban
belajar seumur hidup. Oleh sebab itu, penulis mengharapkan kritik dan

saran. Semoga laporan tesis ini bermanfaat.

Dan akhirnya semoga Allah Subhanahu Wa Ta’ala berkenan membalas
segala kebaikan dan amal semua pihak yang telah membantu. Semoga tesis ini

bermanfaat bagi pengemban ilmu.

Yogyakarta, 10 Januari 2026

Penulis

Nurcholis Fajri Syah

NIM. 23202012001




DAFTAR ISI

PENGESAHAN TUGAS AKHIR..........cocooiiiiiiiiiiiiiiciccceeeeicee s 1
SURAT PERSETUJUAN TESIS ..o 11
SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ... 111
MOTTO .............. V. "N I . ..o eeeveeeetrennersnesarersnens v
HALAMAN PERSEMBAHAN ... v
ABSTRAK .ot vi
ABSTRACT ..ottt viii
KATA PENGANTAR ....ccoooiiiiiiiiicetetetet ettt viii
DAFTARIIST ..ottt Xi

BAB I PENDAHULUAN

A, Latar BelaKang .........coooiiiiiiiiiiii e 1
B. Rumusan Masalah ............ccccooiiiiiiiiiiiieeeeeee e 7
C. Tujuan Penelitian ........ccoceeoiriiriininiiiicienieneeie ettt ettt 7
D. Manfaat Penclitian ...ttt 7
E. Kajian Pustaka .........coooooiiiiiiiii e 9
U T T 1 T <70 RO RSP 17
G. Metodologi Penelitian ........coccoveeoiiniieneniin i 36
1. Paradigma dan Pendekatan Penelitian................cccoccveveiiiiienniiineennnnnnn. 37
2. JenisS Penelitian ........cc.coeeiiiiiiuiiiiieiiieieeee e 38
3. SUMDET DAtA ... 40
4, Teknik Analisis Data .........ooovvviiiiiiiiiiieeeeeere e 49
5. Teknik Keabsahan Data ..........cccccccccviiiiiiiiiiiiiiiiiieeieeeeceeeeeeiaene 50
H. Sistematika Pembahasan ..........ccccccccoiiiiiiiiiiiiiiiiiei et 51

BAB I1 GAMBARAN KONTEKS PENELITIAN

A. Profil Masjid Istiqlal Jakarta ..........cccccoiiiniiiiiiniiniiceceeccece e 53
B. Profil Gereja Katedral Jakarta ..........c.cccccvieiiiiniiiiiieeeee e 55
C. Letak Geografis dan Akses Terowongan Silaturahim..........cc.cceeeeeieeniennenne 56
D. Struktur Organisasi Pembangunan Terowongan Silaturahim........................ 57
E. Sejarah dan Makna Simbolik Terowongan Silaturahim...........c.cccccceviennen. 59
F. Arsitektur dan Elemen SImbolik..........cccooiiiiiiiiiiices 63
G. Aktivitas Keagamaan dan Sosial di Kawasan Terowongan Silaturahim.......66

X1



BAB IIT SAJIAN DATA DAN PEMBAHASAN

A. Sajian Data Temuan Penelitian............cccooveeviiiniiniiieniieieesieeieeee e 71
1. Komunikasi Lintas Agama dalam Ruang Publik Keagamaan................ 72
a. Komunikator dalam Komunikasi Lintas Agama........................ 72
b. Komunikan dalam Komunikasi Lintas Agama...............c.......... 78
c. Pesan dalam Komunikasi Lintas Agama..........cccccecveeeveienneeennne. 83
d. Media dalam Komunikasi Lintas Agama.............cccccveeeervveeennnee. 89
e. Efek dalam Komunikasi Lintas Agama............ccccccveeeriiennennne. 94
2. Representasi Toleransi dalam Terowongan Silaturahim......................... 98
a. Representasi Ideologis Istilah Silaturahmi dalam Terowongan
Stlaturahim........coeoiiiiie e 98
b. Makna Toleransi dalam Ruang Publik Keagamaan .................. 101
3. Metode Analisis Studi Kasus Tunggal dan Semiotika Ferdinand De
SAUSSUTE. ...ttt ettt et st et e st e st eeiaeesbeenaes 103
B. Pembahasan ..........cccccooiiiiiiiiie e 107
1. Terowongan Silaturahim sebagai Ruang Komunikasi Lintas Agama...108
2. Representasi Toleransi Beragama dalam Terowongan Silaturahim......114
BAB IV PENUTUP
AL KeSIMPUIAN ..ottt e 122
B. SAran e e 124
DAFTAR PUSTAKA ..ottt 126
LAMPIRAN-LAMPIRAN
1. Lampiran 1 Draft Pertanyaan ...........ccccceeoiiiiiiiiiiiiiiiieeiieee e 130
2. Lampiran 2 Hasil Wawancara ...........ccccceecueerieiiienieenieeieece e 136
3. Lampiran 3 Laporan Hasil Observasi Lapangan.............ccccoeeeevveeniinennnnns 165
4. Lampiran 4 Data DOKUMEN........c..ccooiimriiiiriie e eiiie e et see e eaae e 170
5. Daftar Riwayat HIdUp.......ccoooieiiiereiiiiiiie e 177

Xii



BAB 1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Sebagai negara multikultural, Indonesia memiliki komposisi
masyarakat yang beragam dari aspek suku bangsa, kebudayaan, bahasa,
hingga sistem kepercayaan religius. Berdasarkan laporan Badan Pusat
Statistik (BPS) tahun 2023, struktur keagamaan penduduk Indonesia
didominasi oleh umat Islam yang mencapai 87,06% dari total populasi.
Selain itu, penganut agama Kristen tercatat sebesar 10,47%, umat Hindu
sebesar 1,7%, sedangkan kelompok penduduk lainnya menganut agama
Buddha, Konghucu, dan kepercayaan tradisional.! Keberagaman ini
menjadi kekuatan sekaligus tantangan dalam menjaga keharmonisan sosial,
khususnya dalam konteks hubungan antar umat beragama. Perbedaan
keyakinan sering kali menjadi pemicu munculnya prasangka, stereotip, dan
konflik yang dapat mengancam keutuhan bangsa.

Laporan Kementerian Agama RI menunjukkan bahwa Indeks
Kerukunan Umat Beragama (KUB) secara nasional menunjukkan tren
peningkatan pada tahun 2022 dengan nilai sebesar 73,09 menjadi 76,47
pada tahun 2024, yang menandakan adanya kemajuan dalam membangun

toleransi, namun masih ditemukan kasus-kasus intoleransi dan eksklusivitas

'Badan Pusat Statistik, “Statistik Indonesia 2023, Jakarta: BPS, 2023,
https://www.bps.go.id/publication/2023/statistik-indonesia-2023.html.



sosial di beberapa daerah.” Kondisi ini menegaskan perlunya strategi
komunikasi yang efektif untuk membangun pemahaman bersama antarumat
beragama dan memperkuat solidaritas sosial.

Dalam konteks hubungan antarumat beragama, toleransi menjadi
nilai kunci untuk menciptakan kedamaian sosial. Penelitian Kurniawan
menjelaskan bahwa praktik dialog antaragama di Indonesia menghadapi
dinamika yang kompleks akibat meningkatnya populisme keagamaan dan
munculnya wacana eksklusivitas.> Meskipun demikian, ruang-ruang sosial
keagamaan tetap memainkan peran penting sebagai arena perjumpaan
antarindividu dan kelompok lintas iman. Interaksi yang berlangsung di
ruang publik memungkinkan terjadinya komunikasi sehari-hari yang
bersifat informal, cair, dan berbasis pengalaman langsung, yang pada
gilirannya dapat memperkuat sikap saling memahami dan menghormati
perbedaan.

Dalam kajian komunikasi, ruang publik tidak semata-mata dimaknai
sebagai lokasi material, melainkan juga dipahami sebagai arena simbolik
tempat makna-makna sosial diproduksi dan dinegosiasikan. Interaksi yang
terjadi di dalamnya baik berupa percakapan, gestur, maupun praktik berbagi
ruang menjadi medium penting dalam pembentukan makna toleransi.

Dalam masyarakat multireligius, ruang publik keagamaan memiliki posisi

2 Barjah, “Indeks Kerukunan Umat Beragama 2024 Naik Jadi 76,47,” Kementerian Agama,
2024, https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-beragama-2024-naik-jadi-76-47.

3 Kurniawan Netanyahu and Deri Susanto, “Sustainability of Interreligious Dialogue in
Indonesia under the Phenomenon of Intolerance by Islamic Populists,” Dialog 45, no. 2 (2022): 248—
57, https://doi.org/10.47655/dialog.v45i2.664.



strategis karena mempertemukan identitas keagamaan yang berbeda dalam
satu konteks sosial yang sama. Melalui interaksi di ruang tersebut, nilai-nilai
keberagamaan tidak diposisikan secara saling meniadakan, melainkan
berpotensi hidup berdampingan secara harmonis.

Salah satu ruang publik keagamaan yang menarik untuk diteliti
adalah Terowongan Silaturahim Masjid Istiqlal di Jakarta. Terowongan ini
secara fisik menghubungkan dua rumah ibadah besar, yaitu Masjid Istiglal
dan Gereja Katedral. Ruang tersebut tidak hanya berfungsi sebagai sarana
konektivitas, tetapi juga dimaknai sebagai representasi simbolik yang
mencerminkan nilai-nilai toleransi serta keharmonisan hubungan antarumat
beragama di Indonesia. Kehadirannya menunjukkan bahwa umat dari latar
belakang agama yang berbeda dapat berbagi ruang secara setara dan damai,
serta menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan tidak menjadi penghalang
untuk hidup berdampingan secara damai. Ruang ini dapat dilihat sebagai
praktik nyata dari dialog lintas agama dalam ruang publik keagamaan.

Dalam perspektif komunikasi, pembangunan Terowongan
Silaturahim dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi lintas agama
berbasis simbolik, di mana pesan-pesan sosial tentang toleransi dan
kebersamaan disampaikan melalui desain ruang, nama, serta wacana publik
yang menyertainya. Simbol “silaturahmi” yang digunakan sebagai nama
proyek merepresentasikan nilai Islam tentang kasih sayang, namun juga
berfungsi sebagai pesan universal tentang keterhubungan antarumat

manusia. Dengan demikian, proyek ini mencerminkan proses komunikasi



representasional, di mana makna kerukunan tidak hanya dibangun lewat
interaksi langsung, tetapi juga melalui tindakan sosial dan simbol-simbol
publik.*

Hingga penelitian ini dilakukan, Terowongan Silaturahim sudah
dibuka untuk penggunaan publik secara bebas dan intensif. Kendati
demikian, keberadaannya telah memunculkan wacana sosial dan simbolik
yang luas di ruang publik. Pemerintah, media, tokoh agama, dan masyarakat
secara umum telah membingkai terowongan ini sebagai simbol nasional
toleransi dan kerukunan antarumat beragama. Kondisi ini menunjukkan
bahwa komunikasi lintas agama yang terkait dengan Terowongan
Silaturahim tidak hanya berlangsung dalam bentuk interaksi empiris
langsung, tetapi juga dalam bentuk representasi sosial yang dibangun
melalui narasi, simbol, dan diskursus publik.

Sejumlah penelitian terdahulu tentang komunikasi lintas agama di
Indonesia umumnya berfokus pada dialog antar tokoh agama, kerja sama
komunitas lintas iman, atau interaksi sosial berbasis kegiatan keagamaan.
Penelitian-penelitian  tersebut menegaskan pentingnya komunikasi
interpersonal dalam membangun toleransi. Namun demikian, kajian yang
secara khusus menempatkan ruang publik keagamaan simbolik terutama
yang dirancang dan dihadirkan oleh negara sebagai medium komunikasi

lintas agama masih relatif terbatas. Selain itu, masih sedikit penelitian yang

Stuart Hall, Cultural Representations and Signifying Practices (London: Sage
Publications, 1997).



mengkaji bagaimana makna toleransi dikonstruksikan melalui simbol ruang
dan representasi sosial, khususnya dalam konteks ruang publik keagamaan
yang belum sepenuhnya beroperasi secara empiris.

Dialog lintas iman menjadi semakin penting di tengah meningkatnya
arus informasi dan penyebaran wacana intoleran di ruang digital. Penelitian
oleh Kusmayani menekankan pentingnya partisipasi generasi muda dalam
membangun kesadaran kewargaan yang inklusif melalui dialog lintas
agama.” Pemuda berperan sebagai jembatan sosial yang mampu
menciptakan interaksi yang lebih cair dan terbuka antar kelompok
keagamaan.

Sementara itu, Setiawan dkk. menemukan bahwa masyarakat
Indonesia pada dasarnya memiliki kecenderungan tinggi untuk hidup
berdampingan secara damai, terutama melalui interaksi sehari-hari di ruang
publik.’ Ruang sosial seperti taman kota, tempat ibadah terbuka, atau area
komunitas menjadi wadah aktualisasi nilai toleransi melalui kegiatan sosial
lintas agama. Dalam konteks komunikasi lintas iman, praktik saling
menyapa, berdialog, dan bekerja sama di ruang publik memperlihatkan
bahwa nilai-nilai keberagamaan dapat hidup berdampingan tanpa saling

meniadakan.

5 Anisa Eka Putri Kusmayani, “Youth Interfaith Dialogue in Everyday Citizenship in
Indonesia: Bridging Religious Diversity and Citizenship Challenges,” Focus 4, no. 2 (2023): 159—
68, https://doi.org/10.26593/focus.v4i2.7375.

¢ Agus Mahfudin Setiawan, Rachma Dyah Auliya Sananta, and Fiki Nurlaeli, “Religious
Tolerance in Indonesia: An Increasingly Large Space,” Socio Religia 4, no. 1 (2023): 1-16,
https://doi.org/10.24042/sr.v4i1.16935.



Kesenjangan penelitian (research gap) terletak pada minimnya studi
mendalam mengenai praktik komunikasi antar agama serta dinamika
interaksi sosial yang terjadi di Terowongan Silaturahim. Dengan demikian,
penelitian ini memiliki urgensi akademik untuk melengkapi keterbatasan
studi terdahulu melalui penelaahan yang lebih terfokus terhadap bentuk
interaksi lintas agama yang berlangsung di Terowongan Silaturahim dan
bagaimana ruang tersebut dimaknai sebagai representasi toleransi dalam
ruang publik keagamaan.

Penelitian ini juga dimaksudkan untuk menelaah secara sistematis
nilai-nilai sosial dan religius yang terartikulasikan melalui dinamika
komunikasi tersebut, seperti saling menghargai, kesetaraan, dan
kebersamaan dalam keberagaman. Dengan mengeksplorasi pengalaman
komunikasi yang terjadi di lokasi yang memiliki muatan simbolik kuat
tersebut, Studi ini diharapkan mampu memperkaya pemahaman akademik
mengenai peran strategis ruang publik keagamaan dalam membangun dan
menumbuhkan budaya toleransi melalui praktik interaksi lintas iman yang
bersifat langsung, kasual, dan berbasis pengalaman.

Dalam konteks penelitian ini, Terowongan Silaturahim dipandang
bukan sekadar ruang fisik, melainkan sebagai simbol sosial yang memuat
nilai toleransi, keterbukaan, dan penghormatan terhadap perbedaan.
Komunikasi lintas agama yang terjadi di dalamnya menjadi proses simbolik
di mana makna-makna toleransi dibentuk, dinegosiasikan, dan dimaknai

ulang oleh individu dari berbagai latar belakang agama.



B. Rumusan Masalah

Merujuk pada uraian latar belakang yang telah dipaparkan
sebelumnya, penulis merumuskan sejumlah permasalahan pokok yang
menjadi fokus kajian penelitian ini sebagai berikut :

1. Bagaimana komunikasi lintas agama yang berlangsung di Terowongan
Silaturahim Masjid Istiglal — Gereja Katedral?

2. Bagaimana representasi toleransi antar umat beragama dimaknai dalam
ruang publik keagamaan tersebut?

C. Tujuan Penelitian

Mengacu pada latar belakang masalah yang telah dijelaskan
sebelumnya, penulis menetapkan beberapa permasalahan sebagai pijakan
konseptual penelitian. Sejalan dengan hal tersebut, tujuan penelitian ini
dirancang ke dalam dua kategori utama yang akan diuraikan secara
sistematis sebagai berikut :

a. Untuk mendeskripsikan secara rinci praktik komunikasi lintas agama
yang berlangsung di Terowongan Silaturahim Masjid Istiqlal — Gereja
Katedral.

b. Untuk menganalisis makna representasi toleransi antar umat beragama
yang dibentuk melalui interaksi sosial di ruang publik keagamaan

tersebut.



D. Manfaat Penelitian

a. Manfaat teoritis,

Penelitian ini diproyeksikan untuk berkontribusi secara substantif
terhadap penguatan dan pengembangan bidang kajian yang relevan
dengan kajian komunikasi lintas agama dan dakwah Islam berbasis ruang
publik. Dengan menganalisis fungsi Terowongan Silaturahim Masjid
Istiglal sebagai simbol sosial sekaligus arena interaksi antarumat
beragama, penelitian ini dapat memperkaya pemahaman mengenai
hubungan antara simbol sosial, interaksi, dan pembentukan kesadaran
toleransi.

Selain itu, penelitian ini berpotensi menjadi rujukan dalam
pengembangan teori komunikasi lintas agama yang lebih kontekstual,
khususnya dalam memahami peran infrastruktur publik keagamaan
sebagai media dakwah yang mendorong sikap saling menghargai dan
hidup berdampingan secara damai. Hasil penelitian ini juga dapat
memberikan dasar bagi kajian lanjutan yang mengintegrasikan teori
interaksionisme simbolik dengan praktik komunikasi keagamaan di
ruang publik multikultural.

b. Manfaat praktis.

Pertama, penelitian ini diharapkan untuk memberikan nilai guna
bagi masyarakat serta tokoh agama sebagai rujukan dalam merancang
program komunikasi keagamaan yang inklusif, mendorong kolaborasi

lintas iman, serta memperkuat kesadaran toleransi di ruang publik.



Kedua, penelitian ini dapat memberikan kontribusi ilmiah bagi
kalangan akademisi dan peneliti yang tertarik mengembangkan kajian
komunikasi lintas agama berbasis ruang publik. Temuan dalam
penelitian ini diharapkan dapat dijadikan rujukan konseptual sekaligus
membuka peluang pengembangan teori komunikasi Islam yang relevan
dengan kebutuhan masyarakat multikultural.

Ketiga, penelitian ini bermanfaat bagi pengelola Masjid Istiqlal
dan Gereja Katedral sebagai bahan evaluasi dan inspirasi untuk
mengoptimalkan fungsi Terowongan Silaturahim sebagai sarana edukasi
toleransi dan kerukunan antarumat beragama.

Keempat, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya koleksi
referensi ilmiah di UIN Sunan Kalijaga, sehingga dapat menjadi sumber
pembelajaran bagi mahasiswa dan peneliti lain yang tertarik mengkaji
komunikasi lintas agama dan dakwah berbasis ruang publik.’

E. Kajian Pustaka

Untuk memastikan keaslian karya ilmiah serta menghindari
duplikasi dengan penelitian sebelumnya, penulis meninjau berbagai studi
yang memiliki keterkaitan dengan fokus penelitian ini. Hasil kajian pustaka
menunjukkan bahwa belum terdapat penelitian yang sama persis dengan

penelitian yang sedang dilakukan, namun ditemukan beberapa penelitian

7 Jurgen Habermas, The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inquiry into a
Category of Bourgeois Society (Cambridge: MIT Press, 1989).



10

yang memiliki kedekatan tema. Penelitian-penelitian tersebut selanjutnya
akan diuraikan secara sistematis, sebagai berikut.

Pertama, Artikel ilmiah karya Prasetya, D., Prayogi, A., dan
Umaroh, K. yang mengangkat tema Symbolic Interactionist Communication
of Interreligious Figures in Managing Religious Diversity diterbitkan pada
jurnal Komunika: Jurnal Ilmu Komunikasi. Penelitian ini mengkaji praktik
komunikasi tokoh lintas agama di Pekalongan melalui pendekatan
Interaksionisme Simbolik. Fokus utama penelitian tersebut adalah
bagaimana simbol-simbol sosial, ruang bersama, dan interaksi interpersonal
digunakan untuk merawat kerukunan di tengah keragaman agama. Temuan
pentingnya menunjukkan bahwa penggunaan simbol sosial dan intensitas
komunikasi dapat mengurangi prasangka. Perbedaan penelitian ini dengan
penelitian penulis terletak pada ruang dan bentuk komunikasinya. Penelitian
Prasetya dkk. menitikberatkan pada interaksi langsung para tokoh agama,
sedangkan penelitian ini fokus pada ruang publik keagamaan simbolik
berupa Terowongan Silaturahim sebagai media representasi toleransi.
Kebaruan penelitian penulis terletak pada analisis simbol arsitektural
sebagai praktik komunikasi lintas iman yang tidak mengandalkan interaksi
verbal, tetapi melalui representasi ruang dan wacana publik.®

Kedua, penelitian Kurniawan tentang The Sustainability of

Interreligious Dialogue in Indonesia under the Phenomenon of Intolerance

8Dimas Prasetya, Arditya Prayogi, and Khoirotul Umaroh, “Symbolic Interactionist
Communication of Interreligious Figures in Managing Religious Diversity,” Komunika 11, no. 1
(2024): 3443, https://doi.org/10.22236/komunika.v11i01.12904.



11

by Islamic Populists menjelaskan bahwa praktik dialog antaragama di
Indonesia tetap bertahan meskipun dihadapkan pada tantangan populisme
Islam dan meningkatnya wacana intoleransi. Penelitian ini menyoroti
pentingnya dialog lintas iman sebagai instrumen sosial dalam menjaga
kohesi masyarakat plural, sebuah temuan yang sejalan dengan penelitian ini.
Perbedaannya terletak pada ruang kajian: Perbedaannya dengan penelitian
ini berada pada lingkup kajian. Kurniawan melihat isu dialog antaragama
dalam skala nasional serta berbasis dinamika gerakan sosial, sedangkan
penelitian ini lebih spesifik pada komunikasi lintas agama dalam ruang
publik keagamaan yang bersifat simbolik. Gap penelitian yang muncul
adalah bahwa kajian ini belum menyentuh bagaimana ruang arsitektural
seperti Terowongan Silaturahim digunakan sebagai simbol negara untuk
membangun narasi toleransi melalui representasi visual dan wacana publik.’

Ketiga, Artikel ilmiah yang ditulis oleh Siroy Kurniawan, Uky
Firmansyah Rahman Hakim, dan Rois Muzzaky dengan judul Interfaith
Communication for Building Tolerance Between Muslim and Christian
Communities in Bengkulu menyoroti bagaimana komunikasi lintas iman
menjadi sarana efektif dalam membangun toleransi antara umat Muslim dan
Kristen. Studi ini menemukan bahwa dialog lintas agama dapat mengurangi
prasangka sosial dan menumbuhkan kepercayaan antar komunitas

keagamaan melalui kegiatan bersama seperti bakti sosial dan perayaan

® Netanyahu and Susanto, “Sustainability of Interreligious Dialogue in Indonesia under the
Phenomenon of Intolerance by Islamic Populists.”



12

keagamaan lintas iman. Penelitian ini sejalan dengan tesis ini dalam
menekankan fungsi komunikasi lintas iman sebagai jembatan sosial, namun
berbeda pada ruang praktiknya. Jika penelitian Kurniawan dkk. meneliti
dinamika komunikasi lintas agama dalam konteks komunitas lokal,
penelitian ini fokus pada simbol komunikasi publik keagamaan yang
diartikulasikan melalui ruang arsitektural, yaitu Terowongan Silaturahim
yang merepresentasikan nilai toleransi nasional. Kebaruan penelitian
penulis berada pada analisis bagaimana simbol arsitektural di ruang publik
berperan sebagai sarana membangun makna toleransi meskipun tidak selalu
melibatkan interaksi sosial langsung.'°

Keempat, penelitian yang ditulis oleh Aries Priyambodo, Wiwik
Widyo Widjajanti, dan Sigit Hadi Laksono berjudul Arsitektur Simbolis
pada Desain Pusat Ibadah sebagai Wujud Toleransi Beragama
menjelaskan bagaimana desain arsitektur dapat menjadi representasi nilai-
nilai toleransi. Penelitian ini menunjukkan bahwa bentuk fisik bangunan
ibadah dapat berfungsi sebagai simbol keterbukaan dan dialog antaragama,
karena arsitektur tidak hanya menampilkan estetika, tetapi juga
merepresentasikan ideologi sosial masyarakat yang membangunnya.
Relevansi penelitian ini dengan tesis terletak pada penggunaan simbol
arsitektural sebagai media komunikasi lintas agama. Namun, penelitian ini

membahas toleransi dalam konteks desain arsitektur rumah ibadah,

10 Siroy Kurniawan, Uky Firmansyah Rahman Hakim, and Rois Muzzaky, “Interreligious
Communication for Building Tolerance Between Muslim and Christian Communities in Bengkulu,”
Ath-Thariq: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 8, no. 2 (2024): 152—66.



13

sedangkan penelitian ini menempatkan simbol arsitektural “Terowongan
Silaturahim” sebagai wacana komunikasi publik yang membentuk
kesadaran sosial lintas iman. Kebaruan penelitian penulis ada pada
penggunaan perspektif ruang publik dan interaksionisme simbolik dalam
menganalisis simbol arsitektural lintas iman.'!

Kelima, penelitian Maksimus Regus dalam artikel Islam and the
Making of a Non-Violent and Peaceful Public Sphere in Indonesia
menjelaskan bagaimana nilai-nilai Islam berperan dalam menciptakan
ruang publik yang damai dan non-violence di tengah masyarakat plural
Indonesia. Regus menekankan pentingnya peran komunikasi keagamaan
dalam memperkuat civil society yang toleran melalui media, kebijakan, dan
interaksi sosial. Temuan tersebut memiliki keterkaitan dengan penelitian ini
karena keduanya menempatkan ruang publik keagamaan sebagai fokus
kajilan utama yang berorientasi pada perdamaian dan kesetaraan.
Perbedaannya terletak pada titik fokus: Regus menelaah dinamika ruang
publik secara nasional dalam konteks Islam dan demokrasi, sementara
penelitian ini mengkaji ruang publik keagamaan yang bersifat simbolik dan
fisik dalam bentuk Terowongan Silaturahim yang menghubungkan dua

keyakinan besar di Indonesia. Kebaruan penelitian penulis terletak pada

" Aries Priyambodo et al., “Arsitektur Simbolis Pada Pusat Ibadah Sebagai Wujud
Toleransi Di Kota Batu Jawa Timur,” MINTAKAT: Jurnal Arsitektur 22, no. 1 (2021): 2654-4059.



14

analisis representasi toleransi melalui simbol fisik negara (terowongan),
bukan melalui praktik diskursif masyarakat sipil.'?

Keenam, dalam penelitian Ruth Fridayne dan Aprilianti Pratiwi
menunjukkan bahwa komunikasi lintas agama di Kota Bogor berlangsung
efektif melalui kegiatan keagamaan kolaboratif antara umat Islam dan
Kristen. Berdasarkan Teori Akomodasi Komunikasi, interaksi tersebut
mencakup konvergensi, divergensi, dan akomodasi berlebihan yang
mencerminkan penyesuaian, penghormatan, serta penerimaan terhadap
perbedaan. Studi ini menegaskan bahwa komunikasi lintas agama bukan
sekadar pertukaran pesan, tetapi proses sosial yang menumbuhkan saling
pengertian dan toleransi. Temuan ini relevan bagi penelitian tentang praktik
komunikasi lintas iman di ruang publik keagamaan seperti Terowongan
Silaturahim yang menghubungkan Masjid Istiglal Gereja dengan Katedral
Jakarta. Sementara Gap penelitian tersebut, terletak pada absennya kajian
tentang simbol ruang publik sebagai bentuk komunikasi lintas agama
nonverbal yang menjadi fokus utama penelitian ini.'

Ketujuh, dalam penelitian Kurniawan, Nasution, dan Ahmatnijar

berjudul Cultivating Harmony: Strengthening Religious Inclusivity Through

Interfaith Dialogue in Rural South Tapanuli menjelaskan bahwa dialog

12 Maksimus Regus, “Islam and the Making of a Non-Violent and Peaceful Public Sphere
in Indonesia,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 18, no. 2 (2022),
https://doi.org/10.18196/afkaruna.v18i2.14580.

BRuth Fridayne and Aprilianti Pratiwi, “Komunikasi Lintas Agama Dalam Kegiatan
Keagamaan Antara Gerakan Pemuda GPIB Petra Bogor Dengan Jamaah Masjid Al-Muttaqin
Neglasari Bogor Utara,” Publikasi llmu Komunikasi Media Dan Cinema 7 nomor 2 (2025): 290—
302.



15

lintas iman di pedesaan efektif menumbuhkan inklusivitas melalui kegiatan
sosial berbasis budaya lokal.!* Penelitian ini menegaskan pentingnya
komunikasi lintas agama yang kontekstual dan berbasis komunitas.
Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada fokus pada praktik dialog
lintas iman yang nyata, sedangkan perbedaannya adalah konteks lokasi:
penelitian mereka pada wilayah rural, sedangkan penelitian ini berfokus
pada ruang urban dan simbolik. Kebaruan penelitian terletak pada fokus
representasi simbolik toleransi di ruang publik perkotaan tingkat nasional.
Kedelapan, dalam penelitian Astuti, Zamroni, dan Rihartono dalam
Revealing Intercultural and Interfaith Communication in Manado which
has a Thousand Churches as a City of Tolerance menguraikan bahwa
keterbukaan sosial dan interaksi informal di ruang kota menjadi pondasi
utama bagi harmoni keagamaan di Manado.'> Penelitian ini sejalan dengan
fokus penelitian ini yang melihat ruang publik sebagai medium penting
komunikasi lintas iman. Namun, konteks penelitian Astuti berada pada level
kota, sedangkan penelitian ini lebih spesifik pada ruang publik keagamaan
yang memiliki makna simbolik. Gap penelitian terletak pada belum banyak
penelitian yang membahas ruang publik simbolik dan arsitektural sebagai

medium komunikasi lintas agama, yang menjadi fokus penelitian ini.

“Ahmatnijar Kurniawan, P., Nasution, L. R., “Cultivating Harmony: Strengthening
Religious Inclusivity Through Interfaith Dialogue in Rural South Tapanuli,” Afkaruna. Indonesian
Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 21, no. 1 (2023): 84-98.

15 Yanti Dwi Astuti, Mohammad Zamroni, and Siantari Rihartono, “Revealing Intercultural
and Interfaith Communication in Manado Which Has a Thousand Churches as a City of Tolerance,”
Informasi:  Kajian  Ilmu  Komunikasi 52 52,  no. 2 (2023): 14042,
https://doi.org/10.21831/informasi.v52i2.52455.



16

Kesembilan, Penelitian oleh Fachruli Isra Rukmana dan Sri Kurniati
Yuzar berjudul Interreligious Dialogue from Sayid Qutub's Perspective and
the Government's Role in Promoting Tolerance in Indonesia menjelaskan
bahwa gagasan Sayyid Qutub tentang ukhuwah insaniyah menjadi pijakan
penting dalam membangun dialog lintas agama yang bermoral dan
berkeadilan. Pemerintah Indonesia dipandang memiliki peran strategis
dalam memperkuat nilai toleransi melalui kebijakan sosial dan pendidikan
multikultural.'® Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada tujuan
memperkuat dialog antaragama sebagai sarana membangun toleransi,
sedangkan perbedaannya adalah penelitian Rukmana bersifat normatif dan
ideologis, sementara penelitian ini bersifat empiris dengan fokus pada
praktik komunikasi langsung dalam ruang publik keagamaan. Kebaruan
penelitian ini ada pada penggabungan pendekatan empiris, simbolik, dan
ruang publik dalam membaca makna toleransi.

Kesepuluh, Dalam penelitian Miftha Khalil Muflih berjudul
Interreligious Environmentalism: The Way Ahmadiyya Group Engages to
Interfaith Dialogue, dijelaskan bahwa komunitas Ahmadiyah di Yogyakarta
menggunakan gerakan peduli lingkungan sebagai jembatan dialog dengan
umat lain.!” Pendekatan ini menegaskan bahwa isu sosial dapat menjadi

ruang netral bagi terjadinya komunikasi lintas iman yang harmonis.

16 Fachruli Isra Rukmana and Sri Kurniati Yuzar, “Dialog Interreligius Perspektif Sayid
Qutub Dan Peran Pemerintah Dalam Meningkatkan Toleransi Di Indonesia,” SETYAKI : Jurnal
Studi Keagamaan Islam 1, no. 3 (2023): 37-49, https://doi.org/10.59966/setyaki.v1i3.458.

17 Miftha Khalil Muflih, “Interreligious Environmentalism: The Way Ahmadiyya Group
Engages to Interfaith  Dialogue,”  Dialog 46, mno. 2  (2023): 157-68,
https://doi.org/10.47655/dialog.v46i2.872.



17

Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada kesamaan nilai:
menjadikan aksi bersama sebagai simbol toleransi. Namun, perbedaannya
adalah penelitian Muflih menekankan konteks ekologis, sedangkan
penelitian ini lebih pada representasi arsitektural dan sosial dari ruang
publik keagamaan. Kebaruan penelitian berada pada fokus analisis

representasi dan wacana publik atas sebuah simbol arsitektural negara.

F. Kajian Teori

1. Teori Komunikasi
a. Pengertian Komunikasi

Secara etimologis, kata komunikasi bersumber dari bahasa
Inggris communication serta bahasa Latin communis yang
mengandung arti kesamaan, khususnya dalam hal makna. Akar kata
lain yang berkaitan adalah communico, yang berarti proses membagi
atau menyampaikan sesuatu kepada pihak lain. Pemahaman ini
diperkuat oleh Hafied Cangara yang menyatakan bahwa komunikasi
bertumpu pada konsep communis, yakni penciptaan kebersamaan di
antara dua individu atau lebih.'®

Dalam pengertian terminologis, komunikasi merujuk pada
proses penyampaian informasi atau pernyataan yang dilakukan oleh
seseorang kepada pihak lain. Pemahaman tersebut menunjukkan

bahwa komunikasi melibatkan interaksi antarindividu, dengan satu

hal.2

18 Hafied Cangara, Pengantar Ilmu Komunikasi (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2018).



18

pihak berperan sebagai penyampai dan pihak lainnya sebagai
penerima pesan.'® Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan
bahwa komunikasi merupakan proses penyampaian pesan yang
dilakukan oleh komunikator kepada komunikan, baik secara
langsung maupun melalui perantaraan media tertentu.

Everett M. Rogers dan Lawrence Kincaid mendefinisikan
komunikasi sebagai suatu proses yang melibatkan dua orang atau
lebih dalam kegiatan membangun dan saling mempertukarkan
informasi, sehingga tercapai tingkat pemahaman bersama yang
mendalam.?® Dalam pengertian ini, komunikasi diposisikan sebagai
proses sosial yang secara inheren melibatkan interaksi antarmanusia
untuk memperoleh pemaknaan melalui pesan yang disampaikan.

b. Jenis- jenis Komunikasi

Ditinjau dari konteks maupun tingkat analisisnya,
komunikasi dapat dibedakan ke dalam lima kategori utama, sebagai
berikut :

1) Komunikasi Intra-Pribadi

Komunikasi intra-pribadi merujuk pada proses komunikasi
yang berlangsung di dalam diri individu. Fokus utama dalam
konteks ini terletak pada mekanisme pengolahan informasi yang

dialami seseorang melalui sistem saraf dan perangkat inderawi.

" Onong Uchjana Effendy, Ilmu Komunikasi: Teori Dan Praktek (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2011). hal. 4

20 Everett M. Rogers dan Lawrence Kincaid, Communication Networks: Toward a New
Paradigm for Research (New York: Free Press, 1981). hal. 85



19

Kajian teori komunikasi intra-pribadi umumnya menitikberatkan
pada proses kognitif seperti pemahaman, penyimpanan ingatan,
serta penafsiran terhadap simbol-simbol yang diterima melalui
pancaindra.?!
2) Komunikasi antar Pribadi

Komunikasi antarpribadi merupakan proses pertukaran
pesan yang terjadi antara dua orang atau lebih dalam hubungan yang
bersifat pribadi. Proses komunikasi ini dapat dilakukan secara tatap
muka maupun melalui media komunikasi, seperti surat pribadi dan
percakapan melalui telepon, yang merepresentasikan bentuk
komunikasi antarpribadi tidak langsung.

3) Komunikasi Kelompok

Komunikasi kelompok memusatkan kajiannya pada pola
interaksi yang berlangsung di antara individu-individu dalam
kelompok berukuran kecil. Dalam praktiknya, komunikasi
kelompok juga mencakup unsur komunikasi antarpribadi. Kajian
teoretis dalam komunikasi kelompok umumnya menyoroti aspek
dinamika kelompok, tingkat efisiensi dan efektivitas pertukaran
informasi, pola serta bentuk aliran pesan, hingga proses
pengambilan keputusan bersama.*?

4) Komunikasi Organisasi

2! Burhan Bungin, Sosiologi Komunikasi: Teori, Paradigma, Dan Diskursus Teknologi
Komunikasi Di Masyarakat (Jakarta: Kencana, 2006). hal. 256
22 Bungin. hal. 259



20

Komunikasi organisasi merujuk pada pola serta dinamika
pertukaran pesan yang berlangsung dalam jaringan suatu organisasi.
Dalam praktiknya, komunikasi organisasi mencakup interaksi
komunikasi kelompok dan komunikasi antarpribadi. Kajian teoretis
mengenai komunikasi organisasi antara lain membahas struktur dan
fungsi organisasi, relasi antarmanusia, peran komunikasi dalam
proses pengorganisasian, serta pembentukan budaya organisasi.

Organisasi dipahami sebagai suatu wadah yang menghimpun
individu-individu untuk berinteraksi, berserikat, dan bekerja sama
dalam rangka mencapai tujuan bersama dengan memanfaatkan
berbagai sumber daya yang tersedia. Sebagai makhluk sosial,
manusia secara kodrati memiliki kebutuhan untuk berkomunikasi,
bertukar gagasan, menyampaikan serta menerima informasi, dan
berbagi pengalaman.

Pandangan tersebut sejalan dengan definisi Wayne Pace dan
Don F. Faules yang menyatakan bahwa komunikasi organisasi
merupakan proses pertunjukan dan interpretasi pesan komunikasi
yang terjadi di antara unit-unit dalam suatu organisasi.’® Sementara
itu, Arni Muhammad memaknai komunikasi organisasi sebagai

proses pertukaran pesan yang berlangsung dalam suatu organisasi,

2 Wayne K. Pace dan Don F. Faules, Organizational Communication (Englewood CIiff:
Prentice Hall, 1994). hal. 31



21

di mana dinamika komunikasi tersebut dipengaruhi oleh kondisi
lingkungan internal maupun eksternal organisasi.?

Berdasarkan pemaparan sebelumnya, dapat disimpulkan
bahwa komunikasi organisasi merupakan aktivitas kolektif yang
dijalankan oleh anggota organisasi dalam rangka mencapai tujuan
bersama. Dalam pelaksanaannya, komunikasi organisasi
memerlukan perencanaan yang matang serta implementasi yang
selaras dengan kepentingan organisasi secara keseluruhan, bukan
kepentingan individu. Oleh sebab itu, diperlukan proses yang
berkesinambungan yang melibatkan partisipasi aktif seluruh
anggota organisasi, dimulai dari pengenalan masalah komunikasi,
proses deliberasi bersama, penetapan keputusan, hingga
pelaksanaan program yang melibatkan seluruh pemangku
kepentingan organisasi.

5) Komunikasi Massa

Dalam disiplin ilmu komunikasi, komunikasi massa
merupakan cabang kajian yang menempatkan media sebagai
instrumen utama dalam kegiatan komunikasi kepada khalayak luas.
Komunikasi massa memiliki unsur yang terikat dalamnya yaitu
media dan khalayak di dalamnya. Oleh karena itu, peranan
komunikasi massa di era saat ini sangat penting. Salah satunya

komunikasi massa memanfaatkan media elektronik seperti

24 Arni Muhammad, Komunikasi Organisasi (Jakarta: Bumi Aksara, 2002). hal. 67



22

pemanfaatan teknologi untuk memudahkan manusia untuk
berkomunikasi tanpa mengenal ruang dan waktu.

Komunikasi massa menjangkau audiens dalam jumlah besar
yang tersebar di berbagai wilayah, dengan latar belakang yang
beragam namun memiliki ketertarikan dan perhatian terhadap isu
yang sama. Oleh karena itu, penyampaian pesan dilakukan melalui
media massa seperti surat kabar, majalah, radio, dan televisi agar
pesan tersebut dapat diterima secara serentak dalam waktu yang
bersamaan.?

Dalam kerangka teori komunikasi massa, media dipandang
memiliki kekuatan yang signifikan dalam memengaruhi pola pikir
serta membentuk persepsi khalayak. Media massa sendiri dapat
dimaknai sebagai sarana yang digunakan untuk mendistribusikan
informasi kepada masyarakat secara luas, baik melalui media cetak,
media elektronik, maupun media siber.?°

6) Komunikasi Lintas Agama

Komunikasi lintas agama adalah proses pertukaran pesan,
ide, dan nilai antara individu atau kelompok yang memiliki latar
belakang agama berbeda, dengan tujuan membangun saling

pengertian, toleransi, serta kerja sama dalam keberagaman.?’

hal. 198

hal. 2

25 Eko W. Soyomukti, Pengantar Ilmu Komunikasi (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012).
26 Agustin Wulansari, Komunikasi Massa Di Era Digital (Bandung: Pustaka Setia, 2021).

27 William B. Gudykunst and Young Yun Kim, Communicating with Strangers: An

Approach to Intercultural Communication, 4th ed. (New York: Routledge, 2003).



23

Dalam konteks penelitian ini, komunikasi lintas agama
terjadi melalui interaksi langsung yang bersifat kasual, seperti
sapaan, percakapan ringan, atau kerja sama antarumat beragama
yang bertemu di Terowongan Silaturahim Masjid Istiglal. Bentuk
komunikasi ini menjadi sarana penting dalam membangun
hubungan harmonis dan memperkuat nilai toleransi di ruang publik
keagamaan.

2. Komponen Dasar Komunikasi

Menurut Abidin, Pada dasarnya proses komunikasi tidak dapat
berlangsung tanpa adanya unsur atau komponen fundamental yang
saling berkaitan. Keberlangsungan komunikasi ditopang oleh empat
komponen utama, ditambah satu komponen pendukung sebagai
konsekuensi dari sifat komunikasi yang berlangsung secara dua arah
atau timbal balik.?® Komponen dasar dalam komunikasi antara lain
sebagai berikut :
a. Pengirim Pesan

Pengirim pesan merupakan individu yang berperan sebagai
sumber penyampaian pesan. Pesan yang disampaikan bersumber
dari proses kognitif yang terjadi dalam pikiran pengirim. Sebelum
pesan dikomunikasikan, komunikator terlebih dahulu merumuskan

makna yang hendak disampaikan, kemudian mengodekan makna

28 Zaenal Abidin, Ilmu Komunikasi: Sebuah Pengantar Praktis (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2015). hal. 35



24

tersebut ke dalam bentuk pesan tertentu. Pesan yang telah disusun
selanjutnya disalurkan melalui media atau saluran komunikasi yang

dipilih.

. Penerima Pesan

Penerima pesan merupakan individu yang berperan
menerima, menafsirkan, dan memahami isi pesan yang disampaikan
oleh komunikator. Dalam proses komunikasi yang berlangsung,
komunikan menempati posisi sentral karena menjadi pihak yang
menentukan tercapainya pemaknaan terhadap pesan tersebut.
Komunikan dapat mementukan berlanjutnya atau berhentinya
proses komunikasi yang berlangsung jika pesan yang sudah
disampaikan tersebut telah disampaikan dengan baik.

Pesan

Pesan merupakan muatan informasi yang disampaikan
kepada penerima atau komunikan dalam suatu proses komunikasi.
Dalam interaksi antara komunikator dan komunikan, pesan
berfungsi sebagai sarana penyalur gagasan, pikiran, serta perasaan
seseorang. Secara bentuk, pesan dapat diklasifikasikan menjadi
pesan verbal dan nonverbal. Pesan verbal diwujudkan melalui
penggunaan bahasa, baik dalam bentuk lisan maupun tulisan.

Media tertulis dapat berupa buku dan surat, sedangkan
bentuk lisan mencakup percakapan langsung, komunikasi melalui

telepon, serta bentuk komunikasi sejenis lainnya. Selain itu, pesan



25

nonverbal disampaikan melalui simbol-simbol seperti gerakan
tubuh, ekspresi wajah, dan intonasi suara. Seluruh bentuk pesan
tersebut berperan penting dalam mendorong munculnya umpan
balik (feedback) dari komunikan.

Saluran Komunikasi

Saluran berfungsi sebagai medium penghubung antara
komunikator dan komunikan dalam proses penyampaian pesan.
Secara umum, terdapat dua jalur utama yang dapat digunakan agar
pesan dapat diterima, yakni saluran komunikasi langsung (tatap
muka) dan saluran komunikasi yang memanfaatkan media.

Pada komunikasi tatap muka, interaksi berlangsung secara
langsung tanpa menggunakan perantara media, sehingga
komunikator dan komunikan dapat saling berhadapan. Bentuk
komunikasi ini meliputi rapat, pertemuan kelompok, percakapan
interpersonal, komunikasi dari mulut ke mulut, serta bentuk
interaksi langsung lainnya. Sementara itu, komunikasi berbasis
media melibatkan penggunaan teknologi komunikasi sebagai
perantara antara pengirim dan penerima pesan. Ciri utama dari
saluran ini adalah kemampuannya untuk menyampaikan pesan
melampaui batas ruang dan waktu.

Output
Output merujuk pada bentuk tanggapan yang diberikan oleh

komunikan setelah menerima pesan dari komunikator. Respons yang



26

muncul dari penerima pesan tersebut berfungsi sebagai indikator
bagi pengirim untuk menilai sejauh mana pesan yang disampaikan
telah dipahami dan ditafsirkan sesuai dengan maksud awal
komunikator. Apabila arti pesan yang disampaikan memiliki arti dan
maksud yang sama, maka komunikasi tersebut dapat dikatakan

efektif.

3. Teori Interaksi Simbolik

Teori interaksi simbolik adalah salah satu pendekatan dalam
sosiologi yang menjelaskan bagaimana manusia membangun makna
melalui interaksi sosial dan penggunaan simbol. George Herbert Mead
mengembangkan Teori Interaksi Simbolik yang memandang bahwa
pembentukan identitas diri serta pemahaman sosial individu merupakan
hasil dari proses interaksi yang berlangsung melalui penggunaan dan
pemaknaan simbol-simbol sosial dalam kehidupan bermasyarakat.
Menurut Mead, individu memahami dan merespons dunia sosial
berdasarkan makna yang mereka berikan terhadap simbol-simbol
tersebut.”’

Dalam konteks penelitian ini, Terowongan Silaturahim dapat
dikaji menggunakan pendekatan teori interaksi simbolik karena

bangunan tersebut tidak hanya berfungsi sebagai infrastruktur

2 George Herbert Mead, Mind, Self, and Society (Chicag0: University of Chicago Press,
1934). hal. 18-19



27

penghubung, tetapi juga merepresentasikan simbol sosial yang dimaknai
dalam praktik interaksi antarindividu yang berkaitan dengan
komunikasi lintas agama dan moderasi beragama. Dengan berinteraksi
melalui simbol ini, masyarakat Muslim dan Kristen di sekitar Masjid
Istiglal dan Gereja Katedral dapat membangun kesadaran kolektif akan
pentingnya toleransi beragama. Sejalan dengan teori Mead, makna dari
terowongan ini bukan hanya ditentukan oleh arsitekturnya, tetapi juga
oleh interpretasi sosial yang diberikan oleh masyarakat yang
menggunakannya.
a. Konsep Dasar Teori Interaksi Simbolik
Menurut Mead, interaksi sosial terjadi melalui simbol yang
digunakan dalam komunikasi antarindividu dan kelompok. Mead
menjelaskan tiga prinsip utama dalam teori interaksi simbolik:
1) Manusia Bertindak berdasarkan Makna yang Mereka Berikan
Terhadap Sesuatu
Mead berpendapat bahwa perilaku manusia tidak hanya
ditentukan oleh stimulus eksternal, tetapi oleh makna yang diberikan
terhadap stimulus tersebut.*® Misalnya, Terowongan Silaturahim
bukan sekadar jalur penghubung, tetapi memiliki makna sosial sebagai
simbol komunikasi lintas agama dan toleransi. Bagi sebagian orang,

terowongan ini mungkin dipahami sebagai bentuk persaudaraan

30 Mead. Hal. 29



28

antarumat beragama, sementara bagi yang lain, bisa saja dipandang
hanya sebagai proyek infrastruktur biasa.
2) Makna Suatu Simbol Dikontruksi Melalui Interaksi Sosial
Makna dari suatu simbol tidak bersifat tetap, tetapi dibangun
melalui proses interaksi sosial.’! Dalam konteks penelitian ini, makna
Terowongan Silaturahim dapat berbeda tergantung pada pengalaman,
keyakinan, dan interaksi yang dimiliki masyarakat dengan simbol
tersebut. Bagi komunitas yang sering menggunakan terowongan ini,
mungkin ada makna yang lebih dalam terkait dengan hubungan
harmonis antaragama.
3) Makna Dapat Berubah Interpretasi yang Berkelanjutan
Mead menegaskan bahwa makna dari simbol dapat berubah
seiring waktu dan pengalaman individu dalam interaksi sosialnya.>?
Sebagai contoh, pada awal pembangunannya, Terowongan Silaturahim
mungkin hanya dipandang sebagai fasilitas fisik, tetapi dengan semakin
seringnya interaksi lintas agama yang terjadi di tempat tersebut, simbol
ini bisa berkembang menjadi ikon toleransi dan moderasi beragama di
Indonesia.
b. Peran Simbol dalam Interaksi Sosial
Mead menjelaskan bahwa simbol dalam interaksi sosial

berfungsi sebagai alat komunikasi yang membantu individu memahami

31 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective and Method (Berkeley:

University of California Press, 1976). Hal. 78
32 Mead, Mind, Self, and Society. Hal. 55



29

dunia sosial mereka.’> Simbol dapat berupa bahasa, tindakan, objek
fisik, atau bahkan institusi yang memiliki makna tertentu. Dalam
konteks penelitian ini, Terowongan Silaturahim merupakan simbol yang
mencerminkan upaya membangun hubungan harmonis antarumat
beragama.

Terdapat beberapa elemen dalam teori interaksi simbolik yang dapat

digunakan untuk menganalisis peran terowongan ini:

1) Significant Symbols (Simbol Bermakna): Terowongan
Silaturahim berfungsi sebagai simbol yang memiliki makna
mendalam tentang moderasi, toleransi, dan komunikasi lintas
agama.

2) Self (Diri) dan Society (Masyarakat): Masyarakat membentuk
persepsi mereka terhadap terowongan ini berdasarkan
pengalaman dan interaksi yang terjadi di sekitar simbol tersebut.

3) Mind (Pikiran) dan Meaning (Makna): Interpretasi terhadap
simbol terowongan ini dapat bervariasi, bergantung pada
bagaimana individu memahami dan menginternalisasikan nilai-
nilai yang terkandung di dalamnya.

Interaksi sosial yang terjadi di sekitar terowongan ini berkontribusi

dalam membentuk persepsi masyarakat terhadap nilai-nilai toleransi dan

persaudaraan. Jika masyarakat memahami dan menghayati keberadaan

33 Stephen W. Littlejohn and Karen A. Foss, Theories of Human Communication, 10th ed.
(Long Grove, IL: Waveland Pres, 2010). Hal. 112



30

terowongan ini sebagai bentuk keterbukaan dan keharmonisan, maka ia
dapat menjadi alat dakwah Islam yang efektif dalam memperkenalkan
konsep rahmatan lil ‘alamin kepada publik.

Teori interaksi simbolik Mead menekankan bahwa makna suatu
simbol tidak bersifat tetap, melainkan dibangun melalui proses interaksi
sosial. Dalam penelitian ini, Terowongan Silaturahim dapat dikaji sebagai
simbol komunikasi lintas agama, di mana masyarakat memberikan makna
terhadapnya berdasarkan pengalaman dan interaksi sosial mereka. Oleh
karena itu, temuan penelitian ini diharapkan mampu memperkaya
pemahaman mengenai peran simbol-simbol fisik dalam membentuk dan
memperkuat nilai moderasi serta keharmonisan sosial di tengah masyarakat
Indonesia.

4. Teori Representasi

Stuart Hall, salah satu tokoh utama dalam kajian budaya,
mengembangkan teori representasi sebagai kerangka untuk memahami
bagaimana makna diproduksi, dibagikan, dan dipertukarkan dalam
masyarakat. Representasi bukanlah sekadar cerminan realitas, melainkan
sebuah proses aktif yang membentuk cara kita memahami dunia di sekitar
kita.** Hall membedakan tiga pendekatan dalam memahami representasi,
yaitu reflektif yang memandang makna melekat pada realitas, intensional
yang menekankan makna berasal dari niat pembicara, dan konstruksionis

yang diyakini Hall paling tepat, yakni bahwa makna dibangun melalui

34 Stuart Hall, Cultural Representations and Signifying Practices. Hal. 17



31

sistem tanda dan bahasa dalam suatu budaya. Dalam pendekatan
konstruksionis ini, Hall menjelaskan adanya dua sistem representasi: sistem
konseptual berupa peta mental tentang ide atau objek tertentu, serta sistem
bahasa yang memungkinkan konsep tersebut dikomunikasikan melalui kata,
simbol, gambar, maupun bentuk lain.*> Sistem-sistem ini saling berinteraksi
dan memungkinkan makna dibentuk secara dinamis, sehingga setiap simbol
atau representasi selalu terbuka untuk ditafsirkan ulang sesuai konteks sosial
dan budaya.

Hall menekankan bahwa representasi tidak pernah netral karena
selalu terkait dengan ideologi dan relasi kuasa. Makna tertentu dapat
dinormalisasi sehingga diterima sebagai kebenaran yang wajar, sementara
makna lain dipinggirkan atau dianggap menyimpang. Dengan kata lain,
representasi adalah arena di mana kekuasaan dan ideologi bekerja, dan
menganalisis representasi berarti membongkar bagaimana makna sosial
terbentuk, dikendalikan, dan dipertahankan dalam masyarakat.>

Dalam konteks komunikasi lintas agama, teori representasi Hall
sangat relevan untuk memahami bagaimana simbol dan ruang publik
keagamaan menjadi sarana pembentukan makna sosial. Contoh nyata yang
merepresentasikan hal tersebut adalah Terowongan Silaturahim, sebuah
infrastruktur penghubung antara Masjid Istiglal dan Gereja Katedral yang

berlokasi di Jakarta. Lorong bawah tanah ini tidak hanya berfungsi sebagai

35 Stuart Hall. Hal. 17-18
36 Stuart Hall. Hal. 259



32

ruang fisik yang memfasilitasi interaksi antarumat beragama, tetapi juga
sebagai ruang simbolik yang merepresentasikan nilai-nilai toleransi,
persaudaraan, dan pluralisme. Sebagai simbol publik, terowongan ini
mengartikulasikan harapan sosial tentang kehidupan beragama yang
harmonis, dan membantu membangun identitas kolektif sebagai bangsa
yang beragam namun Bersatu.

Lebih dari itu, Terowongan Silaturahim memungkinkan praktik
komunikasi sehari-hari yang bersifat langsung dan kasual, di mana
pengunjung dari latar agama berbeda dapat bertukar gagasan,
menegosiasikan nilai, dan memperkuat kesepahaman bersama. Proses yang
berlangsung memperlihatkan bahwa representasi tidak hadir semata-mata
sebagai simbol yang bersifat diam dan tidak berperan aktif, tetapi juga
sebagai medium aktif dalam membentuk wacana sosial dan pengalaman
kolektif. Ruang publik keagamaan semacam ini juga menyediakan arena
negosiasi makna, tempat di mana interaksi sosial menjadi sarana untuk
menegaskan atau menantang pemahaman tentang kerukunan, toleransi, dan
kebersamaan.

Dengan demikian, teori representasi Hall memberikan perspektif
yang komprehensif untuk menganalisis komunikasi lintas agama.
Representasi tidak hanya terlihat dalam simbol fisik seperti arsitektur, tanda,
atau karya visual, tetapi juga dalam praktik interaksi sosial, pengalaman
sehari-hari, dan konstruksi makna kolektif. Analisis yang mendalam

terhadap Terowongan Silaturahim memperlihatkan bahwa komunikasi



33

lintas agama berlangsung melalui kombinasi simbolik, verbal, dan praktik
sosial, yang secara bersama-sama membentuk, mempertahankan, dan
menegosiasikan nilai-nilai toleransi dan persaudaraan dalam masyarakat
plural.
5. Teori Ruang Publik

Konsep ruang publik merupakan salah satu pemikiran penting
Jirgen Habermas yang membantu memahami bagaimana interaksi sosial
dan komunikasi berlangsung di ruang bersama yan dapat diakses semua
individu, dengan mengesampingkan perbedaan identitas agama, suku
bangsa, serta tradisi budaya yang dimiliki. Secara ideal, ruang publik adalah
arena dialog yang inklusif dan egaliter, tempat masyarakat dapat bertukar
pandangan secara terbuka untuk membangun pemahaman bersama.
Habermas dalam karyanya The Structural Transformation of the Public
Sphere menjelaskan ruang publik dalam ranah yang berada di antara
kehidupan privat dan otoritas negara, di mana individu bertemu sebagai
warga negara yang setara untuk mendiskusikan kepentingan bersama.
Dalam ruang ini, status sosial dikesampingkan, sementara argumen rasional
menjadi dasar tercapainya kesepahaman.’’

Landasan pemikiran Habermas semakin kuat melalui teori tindakan
komunikatif, yaitu pandangan bahwa komunikasi sejati harus diarahkan

pada pencapaian pemahaman bersama (mutual understanding), bukan

37 Habermas, The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inquiry into a
Category of Bourgeois Society. Hal. 36



34

sekadar strategi untuk kepentingan sepihak. Komunikasi ideal bersifat
bebas dari paksaan, tulus, dan berorientasi pada kebenaran jika dikaitkan
dengan konteks Indonesia, terutama dalam kehidupan beragama yang
sangat majemuk, teori ini relevan untuk menjelaskan bagaimana ruang
publik keagamaan berfungsi sebagai medium dialog lintas iman.

Dalam hal ini, Terowongan Silaturahim, sebagai penghubung antara
Masjid Istiglal dan Gereja Katedral Jakarta, dapat dimaknai sebagai wujud
nyata ruang publik keagamaan yang bersifat simbolik dan sosial. Secara
fisik, ia menjadi jalur penghubung antara dua rumah ibadah besar, tetapi
secara simbolik, terowongan ini melambangkan toleransi, keterbukaan, dan
dialog antarumat beragama. Di ruang tersebut, praktik komunikasi lintas
agama terjadi baik secara formal maupun kasual, yang pada akhirnya
memperkuat solidaritas sosial. Hal ini sejalan dengan pemikiran Habermas
bahwa ruang publik dapat menjadi arena diskusi dan pertukaran simbol
sosial yang membentuk opini bersama.

Namun, Habermas juga mengingatkan adanya transformasi
struktural yang dapat melemahkan fungsi ruang publik. Logika pasar,
birokratisasi  negara, dan dominasi media massa berpotensi
"mengkolonisasi" ruang publik sehingga warga tidak lagi berperan aktif
sebagai partisipan kritis, melainkan menjadi audiens pasif yang terjebak
dalam konsumsi informasi dan manajemen citra (public relations).*® Jika

dikaitkan dengan Terowongan Silaturahim, tantangan serupa juga muncul,

38 Habermas. Hal. 195



35

misalnya ketika simbol toleransi ini hanya direduksi menjadi pencitraan
politik atau wacana media, tanpa benar-benar memfasilitasi komunikasi
mendalam antar komunitas.

Di sisi lain, teori Habermas mendapat kritik dari Nancy Fraser.
Menurutnya, ruang publik yang digambarkan Habermas cenderung bersifat
eksklusif karena dalam praktiknya hanya merepresentasikan kelompok
dominan, sementara suara perempuan, kelas pekerja, dan kelompok
minoritas sering terpinggirkan.>* Fraser kemudian menawarkan konsep
subaltern counterpublics, yaitu ruang-ruang alternatif yang memungkinkan
kelompok marjinal menyuarakan kepentingannya secara mandiri. la juga
membedakan antara publik lemah, yang hanya menghasilkan opini dan
wacana, dengan publik kuat, yang mampu mendorong perubahan nyata
melalui kebijakan.*

Dalam kerangka ini, pertanyaan penting yang muncul adalah sejauh
mana Terowongan Silaturahim benar-benar menjadi ruang publik inklusif.
Apakah ruang ini hanya berfungsi sebagai simbol toleransi yang sifatnya
seremonial (weak public), ataukah ia mampu menjadi wadah yang lebih
substansial (strong public) dengan mendorong penguatan kebijakan terkait
kerukunan antarumat beragama di Indonesia?

Dengan demikian, ruang publik keagamaan seperti Terowongan

Silaturahim tidak hanya memiliki fungsi fisik sebagai penghubung dua

39 Nancy Fraser, Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of Actually
Existing Democracy (Social Text: 25/26, 1990). Hal. 61
40 Nancy Fraser. Hal. 75



36

tempat ibadah, tetapi juga berperan sebagai instrumen penting dalam
membangun kesadaran kolektif tentang toleransi dan persaudaraan lintas
agama. Kehadirannya menunjukkan bahwa komunikasi lintas agama dapat
tumbuh melalui praktik interaksi sehari-hari yang sederhana namun
bermakna.*' Dalam jangka panjang, ruang publik semacam ini berpotensi
menjadi model representatif untuk memperkuat harmoni sosial dalam

masyarakat Indonesia yang plural.

G. Metodologi Penelitian

1. Paradigma Penelitian

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah paradigma
konstruktivis yang berfokus pada bagaimana individu membangun dan
memaknai realitas sosial melalui pengalaman dan interaksi. Paradigma
konstruktivis berpandangan bahwa realitas tidak bersifat tunggal dan objektif,
tetapi dibentuk secara sosial melalui interpretasi manusia terhadap
pengalaman hidupnya.*> Dalam Dalam konteks ini, realitas dipahami bukan
sebagai sesuatu yang bersifat objektif dan permanen, melainkan sebagai
produk konstruksi sosial yang dapat berbeda antar individu.

Dalam penelitian komunikasi lintas agama di Terowongan

Silaturahim, paradigma konstruktivis memungkinkan peneliti untuk menggali

41 Astuti, Zamroni, and Rihartono, “Revealing Intercultural and Interfaith Communication
in Manado Which Has a Thousand Churches as a City of Tolerance.” 142.

42 Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, The Sage Handbook of Qualitative Research,
4th ed. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2011). Hal. 98



37

bagaimana para pelaku interaksi dari berbagai latar belakang agama
membangun makna toleransi, kerukunan, dan kebersamaan melalui proses
komunikasi yang terjadi di ruang publik tersebut. Paradigma ini cocok karena
fokus penelitian adalah memahami bagaimana ruang fisik dan simbolik
Terowongan Silaturahim dimaknai dan dijalani dalam praktik komunikasi
sehari-hari, yang bersifat subjektif dan kontekstual.
2. Pendekatan Penelitian

Penelitian ini diterapkan dengan pendekatan kualitatif yang berfokus
pada upaya menelusuri dan memahami makna dan proses komunikasi lintas
agama secara mendalam dalam konteks sosial budaya yang spesifik. Metode
kualitatif digunakan dalam penelitian ini karena orientasinya pada
pemahaman  komprehensif terhadap fenomena sosial, sehingga
memungkinkan analisis yang utuh dan kontekstual, khususnya pada
bagaimana para pelaku komunikasi mengalami dan memberi makna terhadap
interaksi di ruang publik Terowongan Silaturahim yang menghubungkan
antara Masjid Istiglal dengan Gereja Katedral. Melalui pendekatan ini,
peneliti dapat menggali pengalaman, persepsi, serta interaksi sosial yang
bersifat subjektif dan dinamis secara natural dan kontekstual tanpa
menggunakan data numerik.*?

Pendekatan kualitatif menyediakan ruang fleksibel dalam proses

memperoleh data melalui teknik observasi langsung, wawancara secara

4 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya,
2019). Hal. 6



38

mendalam, dan dokumentasi sehingga memungkinkan peneliti untuk
memahami makna sosial yang tersembunyi di balik praktik komunikasi lintas
agama serta simbolisme yang terdapat dalam ruang publik tersebut.** Hal ini
sangat relevan dengan tujuan penelitian yang ingin menggali nilai-nilai
toleransi, saling menghargai, dan kebersamaan antarumat beragama yang
terbentuk dari interaksi langsung di Terowongan Silaturahim.

3. Jenis Penelitian

Jenis penelitian yang diterapkan adalah studi kasus tunggal untuk
menganalisis fenomena komunikasi lintas agama di Terowongan Silaturahim
antara Masjid Istiglal dan Gereja Katedral Jakarta. Pendekatan ini dipilih
karena terowongan tersebut merupakan fenomena unik yang kaya makna
sosial, simbolik, dan kultural, serta memiliki nilai representasi toleransi yang
spesifik dalam konteks ruang publik keagamaan.*> Dengan fokus pada satu
lokasi, penelitian dapat mengeksplorasi secara mendalam praktik
komunikasi, interaksi sosial, serta konstruksi makna toleransi yang terjadi
antara pengunjung, pengelola, dan pihak terkait lainnya.

Studi kasus tunggal memungkinkan penelitian untuk menyajikan
fenomena secara holistik dan kontekstual. Pendekatan ini memadukan
berbagai sumber data primer, termasuk wawancara mendalam dengan
informan dari pengelola, tokoh agama, pengunjung, dan wisatawan; observasi

partisipatif terhadap interaksi yang berlangsung di terowongan; serta

4 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2014). Hal. 4-6

4 Robert K. Yin, Case Study Research and Applications: Design and Methods, 6th ed. (Los
Angeles: Sage Publications, 2018). Hal. 15-18



39

dokumentasi visual dan artefak simbolik yang terkait dengan arsitektur dan
kegiatan di lokasi. Data sekunder, seperti literatur akademis, arsip sejarah,
dan publikasi terkait dialog lintas agama, digunakan untuk memperkaya
analisis dan menempatkan temuan dalam kerangka teoretis yang relevan.

Untuk menelaah makna yang terkandung dalam simbol-simbol yang
terdapat di Terowongan Silaturahim, penelitian ini juga menerapkan
pendekatan semiotika Ferdinand de Saussure sebagai instrumen analisis.
Dalam perspektif Saussure, tanda (sign) dipahami sebagai relasi antara
penanda (signifier), yaitu bentuk fisik atau ekspresi yang dapat diamati, dan
petanda (signified), yaitu konsep atau makna yang dibangun di benak
masyarakat. Pendekatan semiotika ini digunakan untuk membaca bagaimana
elemen-elemen simbolik di Terowongan Silaturahim berfungsi sebagai sarana
komunikasi nonverbal yang menyampaikan pesan toleransi dan persaudaraan
lintas agama.

Analisis semiotika diterapkan pada berbagai aspek, seperti
penamaan “Terowongan Silaturahim”, desain dan tata ruang terowongan,
posisi geografis yang menghubungkan dua rumah ibadah besar, serta narasi
publik yang berkembang melalui media dan dokumentasi resmi. Peneliti
mengidentifikasi penanda yang tampak secara visual dan linguistik,
kemudian menelusuri petanda yang muncul berdasarkan interpretasi
informan dan hasil observasi lapangan. Dengan demikian, semiotika

membantu mengungkap bagaimana makna toleransi tidak hanya disampaikan



40

melalui dialog verbal, tetapi juga melalui simbol ruang, penamaan, dan
representasi visual yang hadir di ruang publik keagamaan.

Melalui kombinasi studi kasus tunggal dan analisis semiotika
Ferdinand de Saussure, penelitian ini mampu menelaah Terowongan
Silaturahim sebagai ruang yang berfungsi ganda: sebagai ruang fisik yang
mempertemukan umat beragama dan sebagai ruang simbolik yang
memproduksi serta merepresentasikan makna toleransi. Pendekatan ini
menekankan pengamatan terhadap interaksi sehari-hari, kegiatan dialog lintas
iman, serta pengalaman pengunjung yang merekam dan membagikan momen
tersebut melalui media sosial. Dengan demikian, penelitian ini memberikan
pemahaman yang komprehensif mengenai makna sosial, simbolik, dan
kultural dalam komunikasi lintas agama di Terowongan Silaturahim, sesuai
dengan tujuan penelitian deskriptif kualitatif.

4. Sumber Data
Dalam penelitian ini, sumber data terbagi menjadi dua jenis,
yakni sumber data primer dan sumber data sekunder.
a. Sumber Data Primer
Data primer dikumpulkan secara langsung dari lapangan
melalui teknik wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan

dokumentasi terhadap subjek, peristiwa, serta artefak yang relevan



41

dengan komunikasi lintas agama dan representasi toleransi di
Terowongan Silaturahim.*®
1) Informan
Pemilihan informan dilakukan dengan menggunakan
teknik purposive sampling, dimana mempertimbangkan
tingkat keterlibatan, pengalaman, dan pengetahuan mereka
terkait terowongan tersebut. Target penelitian adalah 12 orang,

terbagi dalam tiga kategori:

Tabel 1 : Kategori dan Jumlah Informan

No Kategori
Informan Jumlah
Informan
1 Informan a. Pengelola/BPMI Masjid Istiqlal
) 2 orang
Kunci b. Pengurus Paroki Gereja Katedral
2 Informan a. Tokoh Agama (Imam/Pastor)
4 orang
Pendukung b. Akademisi
3 a. Pengunjung umum (Muslim &
Informan Sasar Non-Muslim) 6 orang
b. Wisatawan lokal / mancanegara
Total 12 orang

4 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D, Revisi (Bandung:
Alfabeta, 2017). Hal. 123




42

Klasifikasi ini dimaksudkan agar data mencerminkan keberagaman
perspektif, mulai dari narasi resmi pengelola, pengalaman fasilitator, hingga
interpretasi pengguna ruang.*’

2) Peristiwa
Peristiwa yang diamati meliputi praktik komunikasi dan interaksi sosial di
dalam dan sekitar terowongan, antara lain:

a) Interaksi spontan antar pengunjung dari latar agama berbeda.

b) Kegiatan bersama yang diselenggarakan oleh Masjid Istiglal dan Gereja
Katedral, misalnya dialog lintas iman atau perayaan hari besar keagamaan.

c¢) Aktivitas turisme dan pemanduan wisata, termasuk narasi verbal mengenai
toleransi dan sejarah kedua bangunan.

d) Momen simbolik seperti pengambilan foto, diskusi informal, atau
pengamatan arsitektur dan suasana.

Observasi peristiwa ini bertujuan untuk menangkap bagaimana komunikasi
lintas agama berlangsung secara alami dan bagaimana makna toleransi dibentuk
serta dinegosiasikan.*®

3) Dokumen dan arsip
Dokumen dan arsip digunakan untuk menganalisis representasi
toleransi secara resmi maupun tidak resmi. Sumbernya mencakup:

a) Materi informasi publik di lokasi seperti papan penunjuk, panel, dan brosur.

47 Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches.
Hal. 158

“dan Johnny Saldafia Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook, 3rd ed. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2014). Hal. 45



b)

©)

d)

e)

1)

2)

3)

43

Liputan media massa mengenai peresmian dan fungsi Terowongan
Silaturahim.
Konten media sosial pengunjung, misalnya unggahan Instagram, TikTok,
atau blog perjalanan yang menandai lokasi terowongan.
Desain arsitektur dan elemen visual yang mengandung pesan simbolik.
Situs resmi Masjid Istiqlal dan Gereja Katedral yang memuat informasi
terkait terowongan.
Sumber Data Sekunder

Sumber data sekunder merujuk pada data pendukung yang diperoleh
dari berbagai literatur, dokumen, dan publikasi yang memiliki keterkaitan
langsung dengan topik penelitian. Data ini mencakup:
Literatur akademik, yakni mencakup buku, publikasi artikel ilmiah, dan
dokumen laporan penelitian yang membahas komunikasi lintas agama,
dakwah Islam dalam masyarakat plural, teori ruang publik, serta
interaksionisme simbolik.
Laporan resmi, termasuk dokumen pemerintah, kebijakan pembangunan
Terowongan Silaturahim, serta laporan tahunan dari lembaga yang berfokus
pada isu toleransi dan kerukunan antarumat beragama.
Publikasi media massa, berupa berita dan artikel yang melaporkan respons
masyarakat, tokoh agama, maupun pemerintah terhadap keberadaan

Terowongan Silaturahim



44

Data sekunder ini bermanfaat untuk memberikan konteks teoritis
dan faktual yang melengkapi temuan lapangan serta menjadi dasar analisis
yang lebih komprehensif untuk mendukung analisis data primer.*’

5. Teknik Pengumpulan Data

Dalam penelitian ini, data dikumpulkan menggunakan
beberapa teknik yang sesuai dengan pendekatan kualitatif, meliputi
wawancara mendalam (in-depth interview), observasi partisipatif, dan
dokumentasi. Pemilihan teknik ini didasarkan pada tujuan penelitian
untuk memahami makna simbol komunikasi lintas agama dalam jalur
Terowongan Silaturahim yang berfungsi sebagai penghubung Masjid

Istiglal dan Gereja Katedral Jakarta dalam perspektif dakwah Islam.
a. Wawancara mendalam (in-depth interview), digunakan untuk
menggali pandangan, pengalaman, dan interpretasi informan
terkait makna Terowongan Silaturahim. Dalam penelitian ini,
teknik wawancara yang digunakan adalah semi-terstruktur
dengan panduan pertanyaan yang fleksibel, sehingga

memungkinkan eksplorasi isu secara lebih luas dan mendalam.
Informan dipilih menggunakan purposive sampling,
berdasarkan relevansi peran, pengalaman, dan keterlibatan
mereka dalam interaksi di Terowongan Silaturahim. Total

informan berjumlah 12 orang, dibagi ke dalam tiga kategori:

4 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Hal. 78



45

1) Informan kunci: Pengelola Terowongan Silaturahim,
termasuk pengurus Masjid Istiglal, pengurus Gereja
Katedral.

2) Informan pendukung: Tokoh agama islam maupun Kristen,
serta akademisi.

3) Informan utama: Pengunjung umum dan wisatawan, baik
domestik maupun mancanegara, yang menjadi partisipan
interaksi lintas agama.

Wawancara ini bertujuan untuk menggali makna toleransi,
pengalaman interaksi lintas agama, dan persepsi terhadap
simbolisme Terowongan Silaturahim sebagai ruang publik
keagamaan.

b. Observasi partisipatif, Observasi dilakukan secara langsung di
lapangan untuk menangkap praktik komunikasi lintas agama
yang berlangsung di Terowongan Silaturahim antara Masjid
Istiglal dan Gereja Katedral Jakarta. Observasi dilakukan di
beberapa titik akses menuju Terowongan Silaturahim mulai dari
pintu Masjid Istiqlal hingga Gereja Katedral. Oleh karena itu,
pengamatan difokuskan pada aktivitas lintas agama yang terjadi
di sekitar pintu masuk terowongan, kawasan Masjid Istiglal, serta
area depan Gereja Katedral. Selain itu, penelitian memanfaatkan
observasi terhadap sejumlah acara lintas iman yang

diselenggarakan di kompleks tersebut, sehingga memungkinkan



46

peneliti menangkap pola interaksi simbolik meskipun belum
berlangsung secara reguler di dalam terowongan. Pendekatan ini
sejalan dengan metode ‘representational observation’, yakni
membaca makna simbolik dan komunikasi non-verbal melalui
tanda, gestur, arsitektur, dan praktik sosial yang mengelilingi
suatu ruang publik keagamaan. Observasi ini bertujuan untuk
memberikan gambaran nyata mengenai bagaimana komunikasi
lintas agama terjadi secara natural di ruang publik keagamaan
tersebut, sekaligus melengkapi data yang diperoleh melalui
wawancara mendalam, sehingga analisis dapat menampilkan
praktik interaksi dan konstruksi makna toleransi secara utuh dan
kontekstual.

Dokumentasi, digunakan sebagai sumber data pendukung yang
dapat memperkuat informasi dari hasil wawancara dan observasi.
Studi dokumentasi digunakan sebagai teknik pengumpulan data
untuk menganalisis bukti tertulis, visual, dan materi yang
merepresentasikan toleransi di Terowongan Silaturahim. Data
yang dikaji meliputi materi informasi publik seperti panel
penunjuk, brosur, dan papan informasi yang menjelaskan sejarah,
fungsi, serta nilai-nilai lintas agama terowongan, serta konten
media sosial dan pemberitaan media massa yang menampilkan
interaksi atau narasi terkait keberagaman dan kerukunan. Studi

dokumentasi ini membantu menafsirkan makna simbolik dan



47

sosial yang disampaikan secara resmi maupun tidak resmi,
sekaligus memverifikasi dan melengkapi data yang diperoleh
melalui wawancara dan observasi. Dengan demikian, studi
dokumentasi memberikan  kerangka  kontekstual yang
memperkuat pemahaman terhadap praktik komunikasi lintas
agama dan representasi toleransi di ruang publik keagamaan ini.
6. Teknik Analisis Data

Dalam penelitian kualitatif, proses analisis data diawali dengan

tahap konseptualisasi, yakni proses penyusunan konsep sebelum
peneliti melakukan pengumpulan data di lapangan. Selanjutnya,
analisis dilanjutkan dengan proses kategorisasi dan deskripsi data. Pada
penelitian ini, analisis data dilakukan dengan menerapkan model
analisis data interaktif yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman.
Menurut Miles dan Huberman, terdapat tiga langkah utama dalam
proses analisis data, yaitu reduksi data (data reduction), penyajian data
(data display), dan penarikan serta verifikasi kesimpulan
(verification).”® Ketiga langkah ini dilakukan secara berkesinambungan
selama proses penelitian berlangsung. Berikut adalah gambar dari

proses tersebut :

50 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook. Hal. 45



48

—
Pengumpulan | Penyajian Data
| Data
| N—
| l !
| "
: ¢ \ Verifikasi/
| Reduks: Data — Penarikan
| Kesimpulan |
|

Berdasarkan gambar tersebut, terlihat bahwa proses penelitian
berlangsung secara siklus, di mana setiap tahapan memiliki keterkaitan
dan saling mempengaruhi satu sama lain, mulai dari sebelum penelitian
dilakukan, ketika berada di lapangan, hingga penelitian selesai. Setiap
komponen dalam alur tersebut dijelaskan melalui beberapa tahapan
yang saling berkaitan secara berkesinambungan. Berikut penjelasan
tahapan-tahapannya :

a. Reduksi Data

Tahapan ini mencakup proses penyaringan, seleksi,
penyederhanaan, dan pengelompokan data mentah yang diperoleh
dari hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. Reduksi data
bertujuan untuk memfokuskan perhatian pada informasi yang
relevan dengan tujuan penelitian, khususnya mengenai bentuk
komunikasi lintas agama dan makna toleransi di Terowongan
Silaturahim. Proses ini dilakukan secara terus-menerus selama

penelitian agar data menjadi lebih mudah dikelola dan dianalisis.



49

b. Penyajian Data

Setelah data direduksi, langkah selanjutnya adalah
menyajikan data dalam bentuk yang Langkah selanjutnya setelah
data direduksi adalah mengorganisasi data dalam format yang
sistematis, seperti tabel, narasi, diagram, atau matriks. Penyajian
data ini membantu peneliti untuk lebih mudah mengamati pola,
hubungan, serta tema yang muncul dalam konteks komunikasi
lintas agama di Terowongan Silaturahim. Penyajian data juga
membantu dalam menggambarkan bagaimana ruang publik
tersebut berfungsi sebagai simbol toleransi

c. Verifikasi dan Penarikan Kesimpulan

Tahap terakhir dalam penelitian ini adalah penarikan
kesimpulan atau verifikasi atas data yang telah disajikan.
Kesimpulan ini bersifat sementara dan dapat mengalami perubahan
jika muncul temuan baru yang bertentangan. Fokus penarikan
kesimpulan dalam penelitian ini adalah untuk memahami nilai-
nilai sosial dan keagamaan yang terbentuk dari komunikasi lintas
agama serta bagaimana makna toleransi dimaknai dan
dinegosiasikan dalam interaksi sosial di Terowongan Silaturahim.

Model analisis data interaktif ini dipilith karena
memungkinkan proses analisis yang fleksibel dan dinamis, serta
memberikan ruang bagi peneliti untuk melakukan refleksi terus-

menerus selama pengumpulan data berlangsung, sehingga hasil



50

analisis menjadi lebih mendalam dan akurat sesuai dengan konteks
penelitian kualitatif ini.
7. Teknik Keabsahan Data

Dalam penelitian kualitatif, keabsahan data berfungsi sebagai
padanan konsep validitas dan reliabilitas pada penelitian kuantitatif,
dengan adaptasi terhadap paradigma kualitatif. Lincoln dan Guba
menekankan bahwa realitas dalam konteks kualitatif bersifat kompleks
dan dinamis, sehingga tidak terdapat data yang sepenuhnya konsisten
atau dapat diulang secara identik.>! Untuk mencapai keabsahan data,
diperlukan proses pengumpulan data yang ketat dengan menggunakan
teknik triangulasi.

Triangulasi data adalah pendekatan yang diterapkan untuk
memperkuat kredibilitas hasil penelitian dengan memadukan berbagai
sumber data, metode pengumpulan, serta waktu pengambilan data yang
berbeda. Sugiyono menyebutkan bahwa triangulasi data dilakukan
dengan menggabungkan beragam sumber dan teknik yang telah ada.
Adapun tiga jenis triangulasi yang dapat digunakan, dalam penelitian
ini, sebagai berikut:

a. Triangulasi Sumber
Triangulasi sumber dilakukan dengan menelaah dan

membandingkan data yang diperoleh dari berbagai sumber untuk

5! Yvonna S. Lincoln dan Egon G. Guba, Naturalistic Inquiry (Beverly Hills, CA: Sage
Publications, 1985). Hal. 301



51

memastikan konsistensi dan validitas informasi, seperti hasil
wawancara, dokumen, dan arsip yang relevan. Tujuannya adalah
untuk memastikan kesesuaian dan keakuratan informasi dari
perspektif yang berbeda.
Triangulasi Teknik

Triangulasi teknik diterapkan dengan meninjau data yang
sama melalui beragam metode pengumpulan informasi. Contohnya,
informasi yang diperoleh melalui wawancara dapat divalidasi
melalui  observasi maupun dokumentasi untuk memperkuat
kredibilitas hasil penelitian.
Triangulasi Waktu

Triangulasi waktu diterapkan dengan mengumpulkan data
pada periode yang berbeda, mengingat kondisi narasumber dan
situasi tertentu dapat memengaruhi kualitas informasi yang
diberikan. Misalnya, wawancara yang dilakukan di pagi hari ketika
narasumber berada dalam kondisi segar cenderung menghasilkan
informasi yang lebih rinci dibandingkan wawancara pada waktu
lain.

Melalui ketiga bentuk triangulasi tersebut, keabsahan data
dalam penelitian kualitatif dapat lebih terjamin, sehingga hasil
penelitian menjadi lebih kredibel, dapat dipertanggungjawabkan,

dan memiliki validitas internal yang kuat.



52

H. Sistematika Pembahasan

Penelitian ini disajikan dengan format terorganisir dalam empat bab
yang Dberkesinambungan, masing-masing dilengkapi sub-bab untuk
memperjelas penyampaian materi. Kerangka sistematika penelitian dapat
dijabarkan sebagai berikut:

Bab I: Pendahuluan membabhas latar belakang masalah, perumusan
masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta kajian pustaka yang relevan
dengan topik penelitian. Bab ini menjelaskan urgensi penelitian mengenai
interaksi lintas agama di Terowongan Silaturahim dan pentingnya
memahami bagaimana toleransi direpresentasikan secara simbolik dan
praktis dalam ruang publik keagamaan

Bab II: Gambaran Umum dan Landasan Teori membahas
landasan teori dan kajian terdahulu yang relevan, termasuk teori ruang
publik Habermas (1989) sebagai kerangka untuk memahami komunikasi
inklusif dan dialog antarumat beragama, serta teori representasi Stuart Hall
(1997) untuk menganalisis konstruksi makna toleransi dan kerukunan dalam
konteks ruang publik. Bab ini juga meninjau penelitian terdahulu terkait
komunikasi lintas agama, simbolisme arsitektur, dan praktik interaksi sosial
dalam ruang publik keagamaan.

Bab III: Pembahasan menyajikan temuan penelitian mengenai
praktik komunikasi lintas agama di Terowongan Silaturahim, meliputi
bentuk dan pola interaksi antarumat beragama, representasi toleransi

melalui simbol, gambar, dan narasi pengunjung, serta interpretasi makna



53

sosial dan kultural dari interaksi tersebut. Pembahasan dihubungkan dengan
teori ruang publik Habermas dan teori representasi Hall untuk memberikan
analisis yang mendalam dan kontekstual.

Bab IV: Penutup merangkum temuan utama penelitian mengenai
komunikasi lintas agama dan representasi toleransi di Terowongan
Silaturahim, menyajikan implikasi teoretis dan praktis bagi pengelola ruang
publik keagamaan serta pembuat kebijakan, dan memberikan saran untuk
pengembangan praktik komunikasi lintas agama, peningkatan partisipasi
pengunjung, dan penguatan simbolisme toleransi di ruang publik

keagamaan.



BAB 1V

PENUTUP

A.Kesimpulan

Berdasarkan temuan penelitian menunjukkan bahwa Terowongan
Silaturahim yang menjadi penghubung Masjid Istiglal dan Gereja Katedral dapat
dipahami sebagai simbol komunikasi lintas agama yang berperan penting dalam
merepresentasikan nilai-nilai toleransi dan persaudaraan antarumat beragama di
Indonesia. Pembangunan terowongan ini tidak hanya memiliki fungsi
arsitektural sebagai penghubung dua rumah ibadah, tetapi juga fungsi sosial dan
simbolik sebagai wujud nyata dari moderasi beragama serta dialog lintas iman

yang inklusif.

1. Terowongan Silaturahmi Masjid Istiglal-Gereja Katedral sebagai Wujud

Komunikasi Lintas Agama dalam Ruang Publik Keagamaan

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Terowongan
Silaturahmi tidak sekadar berfungsi sebagai infrastruktur penghubung fisik antara
Masjid Istiglal dan Gereja Katedral, melainkan juga menjadi medium komunikasi
lintas agama yang bersifat simbolik dan sosial. Keberadaan terowongan ini
menghadirkan ruang interaksi yang merepresentasikan relasi dialogis antarumat
beragama tanpa harus melalui komunikasi verbal secara langsung. Melalui
simbol arsitektural, tata ruang, serta narasi kebijakan yang menyertainya,

terowongan ini membangun pesan komunikasi yang menegaskan kesetaraan,

123



124

saling menghormati, dan pengakuan terhadap keberagaman keyakinan. Dalam
konteks ruang publik keagamaan, komunikasi lintas agama yang terbangun tidak
bersifat konfrontatif maupun hegemonik, melainkan inklusif dan partisipatif. Hal
ini menunjukkan bahwa komunikasi antarumat beragama dapat diwujudkan
melalui simbol dan ruang bersama yang dimaknai secara kolektif oleh
masyarakat, sehingga memperluas pemahaman komunikasi lintas agama tidak
hanya sebagai dialog formal, tetapi juga sebagai praktik sosial yang hadir dalam

keseharian.

2. Representasi Toleransi Beragama dalam Terowongan Silaturahmi sebagai

Simbol Kehidupan Multikultural

Penelitian ini juga menyimpulkan bahwa Terowongan Silaturahmi
merepresentasikan nilai toleransi beragama secara kuat dan kontekstual dalam
ruang publik perkotaan. Representasi toleransi tersebut tercermin melalui makna
simbolik terowongan sebagai ruang perjumpaan damai antara dua institusi
keagamaan besar yang memiliki sejarah dan identitas berbeda. Terowongan ini
membangun narasi visual dan simbolik tentang harmoni, koeksistensi, serta
komitmen kebangsaan dalam menjaga persatuan di tengah pluralitas agama.
Toleransi tidak direpresentasikan sebagai konsep normatif yang abstrak,
melainkan sebagai praktik sosial yang dihadirkan melalui ruang, kebijakan, dan
wacana publik. Dengan demikian, Terowongan Silaturahmi berfungsi sebagai
simbol sosial yang memproduksi dan mereproduksi makna toleransi dalam

kesadaran masyarakat. Representasi ini memperlihatkan bahwa ruang publik



125

keagamaan dapat menjadi instrumen strategis dalam membangun budaya
toleransi yang berkelanjutan, relevan dengan realitas masyarakat multikultural

Indonesia.

B.Saran

1. Bagi Pemerintah dan Pengelola (Masjid Istiglal & Gereja Katedral): Dengan
dibukanya Terowongan Silaturahim untuk umum, pengelola diharapkan
dapat terus mengoptimalkan fungsinya sebagai pusat edukasi toleransi dan
dialog lintas agama. Serta mengoptimalkan fungsi Terowongan Silaturahim
sebagai pusat edukasi toleransi dan dialog lintas agama. Pemerintah perlu
menjadikan terowongan ini sebagai laboratorium sosial yang memfasilitasi
kegiatan bersama, seperti pameran budaya, tur edukatif, dan diskusi lintas
iman.

2. Bagi Penelitian selanjutnya, disarankan untuk memperluas ke analisis
wacana media dan praktik representasi toleransi di ruang publik keagamaan
lainnya di Indonesia, guna memperkuat kerangka teoritik komunikasi lintas
agama berbasis simbol. Peneliti juga dapat menambahkan pendekatan
kuanitatif untuk mengukur seberapa besar tingkat kepercayaan publik
terhadap Terowongan Silaturahim Masjid Istiqlal — Gereja Katedral dalam

merepresentasikan toleransi antaragama.



126

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, Zaenal. llmu Komunikasi: Sebuah Pengantar Praktis. Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2015.

Astuti, Yanti Dwi, Mohammad Zamroni, and Siantari Rihartono. “Revealing
Intercultural and Interfaith Communication in Manado Which Has a Thousand
Churches as a City of Tolerance.” Informasi: Kajian llmu Komunikasi 52 52,
no. 2 (2023): 140-42. https://doi.org/10.21831/informasi.v52i2.52455.

Badan Pusat Statistik. “Statistik Indonesia 2023.” Jakarta: BPS, 2023.
https://www.bps.go.id/publication/2023/statistik-indonesia-2023.html.

Barjah. “Indeks Kerukunan Umat Beragama 2024 Naik Jadi 76,47,.” Kementerian
Agama,  2024. https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-
beragama-2024-naik-jadi-76-47.

Bhukari, Muhammad bin Ismail Al. Shahih Bukhari. Mesir: Addarul Alamiyyabh,
870.

Blumer, Herbert. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Berkeley:
University of California Press, 1969.

. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Berkeley: University
of California Press, 1976.

Bungin, Burhan. Sosiologi Komunikasi: Teori, Paradigma, Dan Diskursus
Teknologi Komunikasi Di Masyarakat. Jakarta: Kencana, 2006.

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. 4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2014.

Direktorat Jenderal Bimas Islam Kementerian Agama. “Moderasi Beragama Dalam
Praktik Sosial Keagamaan,” 2023.
https://bimasislam.kemenag.go.id/moderasi-beragama.

Effendy, Onong Uchjana. Ilmu Komunikasi: Teori Dan Praktek. Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2011.

Fachruli Isra Rukmana, and Sri Kurniati Yuzar. “Dialog Interreligius Perspektif
Sayid Qutub Dan Peran Pemerintah Dalam Meningkatkan Toleransi Di
Indonesia.” SETYAKI : Jurnal Studi Keagamaan Islam 1,no. 3 (2023): 37-49.
https://doi.org/10.59966/setyaki.v1i3.458.

Faules, Wayne K. Pace dan Don F. Organizational Communication. Englewood
CIiff: Prentice Hall, 1994.



127

Foss, Stephen W. Littlejohn and Karen A. Theories of Human Communication. 10th
ed. Long Grove, IL: Waveland Pres, 2010.

Fridayne, Ruth, and Aprilianti Pratiwi. “Komunikasi Lintas Agama Dalam
Kegiatan Keagamaan Antara Gerakan Pemuda GPIB Petra Bogor Dengan
Jamaah Masjid Al-Muttaqin Neglasari Bogor Utara.” Publikasi Ilmu
Komunikasi Media Dan Cinema 7 nomor 2 (2025): 290-302.

Habermas, Jurgen. The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inquiry
into a Category of Bourgeois Society. Cambridge: MIT Press, 1989.

Hafied Cangara. Pengantar lImu Komunikasi. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada,
2018.

Hilman Fauzi. “Terowongan Silaturahim Istiglal - Katedral Dibuka Saat Perayaan
Natal.” Kementerian Agama, 2024.
https://kemenag.go.id/nasional/terowongan-silaturahim-istiqlal-katedral-
dibuka-saat-perayaan-natal-fANgqj.

HS, Mastuki. “Di Balik Nama Terowongan Silaturahim Istiglal-Katedral.”
Kementerian Agama, 2021. https://kemenag.go.id/opini/di-balik-nama-
terowongan-silaturahmi-istiglal-katedral-wtou40.

Islam, Agama. “Sistem Informasi Masjid.” Kementerian Agama, 2024.
https://simas.kemenag.go.id/profil/masjid/01.0.11.03.02.000001.

Jakarta, = Keuskupan  Agung. “Gereja  Katedral = Jakarta,”  2024.
https://katedraljakarta.or.id.

Kementerian PUPR. “Pembangunan Terowongan Silaturahim Istiqlal-Katedral,”
2024. https://pu.go.id/berita/pembangunan-terowongan-silaturahmi-istiglal-
katedral.

Khalil Muflih, Miftha. “Interreligious Environmentalism: The Way Ahmadiyya
Group Engages to Interfaith Dialogue.” Dialog 46, no. 2 (2023): 157-68.
https://doi.org/10.47655/dialog.v4612.872.

Kim, William B. Gudykunst and Young Yun. Communicating with Strangers: An
Approach to Intercultural Communication. 4th ed. New York: Routledge,
2003.

Kincaid, Everett M. Rogers dan Lawrence. Communication Networks: Toward a
New Paradigm for Research. New York: Free Press, 1981.

Kurniawan, P., Nasution, L. R., & Ahmatnijar. “Cultivating Harmony:
Strengthening Religious Inclusivity Through Interfaith Dialogue in Rural
South Tapanuli.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic
Studies 21, no. 1 (2023): 84-98.



128

Kurniawan, Siroy, Uky Firmansyah Rahman Hakim, and Rois Muzzaky.
“Interreligious Communication for Building Tolerance Between Muslim and
Christian Communities in Bengkulu.” Ath-Thariq: Jurnal Dakwah Dan
Komunikasi 8, no. 2 (2024): 152—66.

Kusmayani, Anisa Eka Putri. “Youth Interfaith Dialogue in Everyday Citizenship
in Indonesia: Bridging Religious Diversity and Citizenship Challenges.”
Focus 4, no. 2 (2023): 159-68. https://doi.org/10.26593/focus.v4i2.7375.

Lincoln, Norman K. Denzin dan Yvonna S. The Sage Handbook of Qualitative
Research. 4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2011.

Mahfudin Setiawan, Agus, Rachma Dyah Auliya Sananta, and Fiki Nurlaeli.
“Religious Tolerance in Indonesia: An Increasingly Large Space.” Socio
Religia 4, no. 1 (2023): 1-16. https://doi.org/10.24042/sr.v411.16935.

Mardyansyah, Muhammad Marjan. “No Title.” Kementerian Agama, 2024.
https://kemenag.go.id/pers-rilis/presiden-resmikan-terowongan-silaturahim-
permudah-akses-jemaah-istiqlal-dan-katedral-2m6Wg?utm_source.

. “Presiden Resmikan Terowongan Silaturahim, Permudah Akses Jemaah
Istiglal Dan Katedral.” Kementerian Agama, 2024.
https://kemenag.go.id/pers-rilis/presiden-resmikan-terowongan-silaturahim-
permudah-akses-jemaah-istiqlal-dan-katedral-2m6Wg?utm_source.

Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, dan Johnny Saldana. Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook. 3rd ed. Thousand Oaks, CA: Sage
Publications, 2014.

Mead, George Herbert. Mind, Self, and Society. Chicag0: University of Chicago
Press, 1934.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya,
2019.

Muhammad, Arni. Komunikasi Organisasi. Jakarta: Bumi Aksara, 2002.

Nancy Fraser. Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of
Actually Existing Democracy. Social Text: 25/26, 1990.

Netanyahu, Kurniawan, and Deri Susanto. “Sustainability of Interreligious
Dialogue in Indonesia under the Phenomenon of Intolerance by Islamic
Populists.” Dialog 45, no. 2 (2022): 248-57.
https://doi.org/10.47655/dialog.v4512.664.

Prasetya, Dimas, Arditya Prayogi, and Khoirotul Umaroh. “Symbolic Interactionist
Communication of Interreligious Figures in Managing Religious Diversity.”
Komunika 11, no. 1 (2024): 34-43.



129

https://doi.org/10.22236/komunika.v11i01.12904.

Priyambodo, Aries, Wiwik Widyo Widjajanti, Sigit Hadi Laksono, Jurusan
Arsitektur, and Jalan Arief Rachman Hakim. “Arsitektur Simbolis Pada Pusat
Ibadah Sebagai Wujud Toleransi Di Kota Batu Jawa Timur.” MINTAKAT:
Jurnal Arsitektur 22, no. 1 (2021): 2654—4059.

Regus, Maksimus. “Islam and the Making of a Non-Violent and Peaceful Public
Sphere in Indonesia.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of
Islamic Studies 18, no. 2 (2022).
https://doi.org/10.18196/afkaruna.v18i2.14580.

Sekretariat.  “Visi  Misi  Masjid  Istiglal.”  Masjid  Istigqlal, n.d.
https://sekretariat.istiglal.or.id/.

Sekretariat Paroki. “Visi Dan Misi Gereja Katedral.” Katedral Jakarta, n.d.
https://katedraljakarta.or.id/paroki#visi-misi.

Silvia Monty. “Pembangunan Terowongan Silaturahim Istiqlal-Katedral Rampung
17  Agusus 2021 Mendatang.”  Properti  Indonesia,  2021.
https://propertiindonesia.id/post/pembangunan-terowongan-silaturahmi-
istiglal-katedral-rampung-17-agusus-202 I -mendatang#:~:text=Terowongan
yang menghubungkan kedua rumah,tanpa mengganggu arus lalu lintas.

Soyomukti, Eko W. Pengantar [lmu Komunikasi. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media,
2012.

Stuart Hall. Cultural Representations and Signifying Practices. London: Sage
Publications, 1997.

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Revisi. Bandung:
Alfabeta, 2017.

Wulansari, Agustin. Komunikasi Massa Di Era Digital. Bandung: Pustaka Setia,
2021.

Yin, Robert K. Case Study Research and Applications: Design and Methods. 6th
ed. Los Angeles: Sage Publications, 2018.

Yvonna S. Lincoln dan Egon G. Guba. Naturalistic Inquiry. Beverly Hills, CA:
Sage Publications, 1985.



	HALAMAN JUDUL
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	SURAT PERSETUJUAN TESIS
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS
	MOTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Kajian Teori
	G. Metodologi Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB IV PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



