
KOMUNIKASI LINTAS AGAMA DI TEROWONGAN 

SILATURAHIM MASJID ISTIQLAL – GEREJA 

KATEDRAL : REPRESENTASI TOLERANSI DALAM 

RUANG PUBLIK KEAGAMAAN 
 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Fakultas Dakwah dan Komunikasi  

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Untuk Memenuhi Sebagian Syarat  

Memperoleh Gelar Magister 

 

Oleh: 

Nurcholis Fajri Syah 

NIM. 23202012001 

 

Dosen Pembimbing Tesis : 

Dr. Mohammad Zamroni, S.Sos.I., M.Si 

NIP. 197807172009011012 

 

 

MAGISTER KOMUNIKASI DAN PENYIARAN ISLAM 

FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA  

YOGYAKARTA 

2026  



KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA

FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI
Jl. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 515856 Fax. (0274) 552230 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-182/Un.02/DD/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul : Komunikasi Lintas Agama di Terowongan Silaturahim Masjid Istiqlal - Gereja Katedral:
Representasi Toleransi dalam Ruang Publik Keagamaan

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : NURCHOLIS FAJRI SYAH, S.Sos
Nomor Induk Mahasiswa : 23202012001
Telah diujikan pada : Kamis, 22 Januari 2026
Nilai ujian Tugas Akhir : A-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

Valid ID: 69797dfd73fbd

0Ketua Sidang/Penguji I

0Dr. Mohammad Zamroni, S.Sos.I.,M.Si
0SIGNED

Valid ID: 6977596c3d06a

0Penguji II

0Dr. Hamdan Daulay, M.Si., M.A.
0SIGNED

Valid ID: 69759e0256d16

0Penguji III

0Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag.,
M.Hum.
0SIGNED

Valid ID: 697ac1613e3f7

0Yogyakarta, 22 Januari 2026
0UIN Sunan Kalijaga
0Dekan Fakultas Dakwah dan Komunikasi
0 
0Prof. Dr. Arif Maftuhin, M.Ag., M.A.I.S.
0SIGNED

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

1/1 29/01/2026

i



ii 

 

SURAT PERSETUJUAN TESIS 

      

 

 

 

 

 

 



iii 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS 
 

 

 

 
 

 

      



iv 

 

MOTO 

قَباَۤىِٕلَ لِتعَاَرَفوُْا  انُْثٰى وَجَعلَْنٰكُمْ شُعوُْباً وَّ نْ ذكََرٍ وَّ  يٰٰٓايَُّهَا النَّاسُ اِنَّا خَلَقْنٰكُمْ م ِ

 

"Wahai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki 

dan seorang perempuan, kemudian Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa 

dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal." 

(QS. Al-Hujurat [49]: 13) 



v 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

Tesis ini penulis persembahkan dengan penuh cinta dan rasa hormat yang 

mendalam kepada kedua orang tua tercinta, Ayah Rohmansyah, S.E dan Ibu Dwi 

Maryati, S.Pd yang meskipun berada jauh dari jangkauan penulis secara fisik, 

senantiasa hadir melalui doa, dukungan, dan ketulusan yang tidak pernah 

terputus. Keterbatasan latar belakang tidak menjadi penghalang bagi mereka 

untuk menanamkan nilai keteguhan, kerja keras, dan keikhlasan yang 

mengantarkan penulis hingga menempuh pendidikan pada jenjang magister. 

Dalam setiap fase perjalanan akademik, jarak tidak pernah mengurangi 

peran orang tua sebagai sumber kekuatan utama. Ketika penulis berada dalam 

keterbatasan dan kebutuhan, mereka tidak pernah menyampaikan penolakan, 

melainkan selalu menguatkan dengan keyakinan bahwa pertolongan Allah akan 

senantiasa hadir. Melalui doa dan usaha mereka, kecukupan datang dengan cara 

yang sering kali tidak terduga. Oleh karena itu, karya ini tidak sekadar menjadi 

capaian akademik, tetapi juga menjadi bukti bahwa cinta, doa, dan pengorbanan 

orang tua yang tulus mampu melampaui jarak, keterbatasan, dan keadaan apa 

pun.  



vi 

 

ABSTRAK 

Keberagaman agama di Indonesia menuntut hadirnya ruang publik yang mampu 

memfasilitasi komunikasi lintas agama secara inklusif dan berkelanjutan. 

Terowongan Silaturahim yang menghubungkan Masjid Istiqlal dan Gereja Katedral 

Jakarta merupakan fenomena sosial-keagamaan yang merepresentasikan nilai 

toleransi dalam ruang publik keagamaan. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis praktik komunikasi lintas agama yang berlangsung di Terowongan 

Silaturahim serta mengkaji bagaimana toleransi antarumat beragama 

direpresentasikan dan dimaknai melalui ruang tersebut. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan paradigma konstruktivis dan desain studi kasus 

tunggal. Teknik pengumpulan data meliputi observasi partisipatif, wawancara 

mendalam dengan pengelola, tokoh agama, akademisi, dan pengunjung, serta 

dokumentasi. Analisis data dilakukan melalui pendekatan interaksionisme 

simbolik, teori representasi, dan konsep ruang publik. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Terowongan Silaturahim tidak hanya berfungsi sebagai 

penghubung fisik dua rumah ibadah, tetapi juga sebagai simbol komunikasi lintas 

agama yang membangun makna toleransi, kesetaraan, dan kebersamaan. Interaksi 

sosial yang berlangsung, baik secara langsung maupun melalui representasi 

simbolik ruang, memperkuat kesadaran kolektif masyarakat terhadap pentingnya 

hidup berdampingan secara damai dalam keberagaman. 

Kata kunci: komunikasi lintas agama; representasi toleransi; ruang publik 

keagamaan; Terowongan Silaturahim 

 

  



vii 

 

ABSTRACT 

Indonesia’s religious diversity requires inclusive public spaces that can facilitate 

sustainable interfaith communication. The Silaturahim Tunnel connecting Istiqlal 

Mosque and Jakarta Cathedral represents a socio-religious phenomenon that 

symbolizes tolerance within religious public space. This study aims to analyze 

interfaith communication practices occurring in the Silaturahim Tunnel and to 

examine how interreligious tolerance is represented and interpreted through this 

space. This research employs a qualitative approach with a constructivist paradigm 

and a single case study design. Data were collected through participant observation, 

in-depth interviews with managers, religious leaders, academics, and visitors, as 

well as documentation. Data analysis is grounded in symbolic interactionism, 

representation theory, and the concept of the public sphere. The findings indicate 

that the Silaturahim Tunnel functions not merely as a physical connector between 

two major places of worship, but also as a symbolic medium of interfaith 

communication that constructs meanings of tolerance, equality, and togetherness. 

Social interactions and symbolic representations within this space contribute to 

strengthening collective awareness of peaceful coexistence in a plural society. 

Keywords: interfaith communication; public religious space; representation of 

tolerance; Silaturahim Tunnel 

 

  



viii 

 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillahirabbil’alamin puji syukur atas kehadiran Allah subhanahu 

wata’ala yang telah melimpahkan rahmat serta hidayahnya serta anugrah yang telah 

diberikan dan tak terhitung jumlahnya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis 

dengan judul : “Komunikasi Lintas Agama di Terowongan Silaturahim Masjid 

Istiqlal – Gereja Katedral : Representasi Toleransi Dalam Ruang Publik 

Keagamaan”. 

Tesis ini guna disusun melengkapi persyaratan dalam menyelesaikan 

kelulusan studi pada program Magister (S2) Fakultas Dakwah dan Komunikasi 

Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Oleh karena itu, hal yang pantas penulis ucapkan adalah kata 

terimakasih yang teramat dalam kepada samua pihak yang telah mendukung serta 

membimbing dan yang turut membantu dalam menyelesaikan tesis ini, terutama 

sekali kepada yang terhormat: 

1. Dengan penuh rasa syukur, saya mengucapkan ribuan terima kasih yang 

sebesar – besarnya kepada keluarga saya kedua orang tua saya, Ayah 

Rohmansyah dan Mama Dwi Maryati yang telah memberikan dukungan 

sayang, cinta, dan do’a yang tanpa henti disetiap langkah pendidikan ini. 

Pengorbanan dan do’a - do’a mereka adalah sumber inspirasi yang tak 

ternilai bagi saya, dan tanpa mereka pencapaian ini tidak mungkin terwujud. 

2. Prof. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph.D. selaku Rektor UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta yang telah memberikan kesempatan untuk menempuh 

pendidikan di Program Studi Magister  Komunikasi dan Penyiaran Islam 



ix 

 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi. 

3. Prof. Dr. Arif Maftuhin M.Ag., M.A.I.S. selaku Dekan Fakultas Dakwah dan 

Komunikasi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang telah memberikan 

kesempatan untuk menempuh pendidikan di Program Studi Magister 

Komunikasi dan Penyiaran Islam. 

4. Dr. Abdul Rozak, M.Pd. selaku Ketua Prodi Magister Komunikasi dan 

Penyiaran Islam Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 

5. Bapak Dr. Mohammad Zamroni, S.Sos.I., M.Si selaku Dosen Pembimbing 

Tesis yang bersedia meluangkan waktu dalam membimbing dan memotivasi 

demi bentuk terbaik dari tesis ini. 

6. Bapak Dr. Hamdan Daulay, M.Si., M.A. selaku Dosen Pembimbing 

Akademik sekaligus Penguji Sidang Munaqasyah Magister Komunikasi dan 

Penyiaran Islam. 

7. Bapak Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum. selaku Dosen 

Penguji Sidang Munaqasyah Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam. 

8. Seluruh Dosen Program Studi Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam, 

terima kasih banyak atas ilmu yang telah diberikan. Semoga dapat menjadi 

bekal bagi penulis untuk mengaplikasikan ilmu tersebut menjadi suatu 

kebermanfaatan. 

9. Terima kasih kepada Pengelola Masjid Istiqlal, dan Humas Gereja Katedral 

Jakarta yang telah bersedia menjadi narasumber  dan objek penelitian tesis 

ini. 



x 

 

10. Segenap teman-teman kelas Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Angkatan 2023 (Genap) telah menemani proses belajar menjadi lebih baik 

lagi. 

11. Kepada Sahabat dan Teman Dekat seperti Fikra Awla, M.Sos, Minhad Ali 

Yahya, M.Sos., M. Ilyas Darmawan, M.Sos., Muzemmil, M.Sos., Warsukni, 

M.Sos., Ferty Deseliyana Srigita, M.Sos, Saripudin, M.Pd., yang selalu 

mensupport, mendukung, memberi semangat, membantu penulis selama 

tinggal dan berkuliah di Yogyakarta. 

12. Semua pihak yang terlibat, yang tak mampu penulis sebutkan satu persatu. 

Penulis sangat menyadari bahwa tulisan ini sangat jauh dari sempurna. 

Kajian ini hanyalah sebagian kecil dari usaha dalam menjawab kewajiban 

belajar seumur hidup. Oleh sebab itu, penulis mengharapkan kritik dan 

saran. Semoga laporan tesis ini bermanfaat.  

Dan akhirnya semoga Allah Subhanahu Wa Ta’ala berkenan membalas 

segala kebaikan dan amal semua pihak yang telah membantu. Semoga tesis ini 

bermanfaat bagi pengemban ilmu. 

Yogyakarta, 10 Januari 2026 

Penulis 

 

Nurcholis Fajri Syah 

NIM. 23202012001 

  



xi 

 

DAFTAR ISI 

 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR......................................................................... i 

SURAT PERSETUJUAN TESIS  ........................................................................ ii 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN  ............................................................... iii 

MOTTO  ............................................................................................................... iv 

HALAMAN PERSEMBAHAN  ........................................................................... v 

ABSTRAK  ........................................................................................................... vi 

ABSTRACT  ....................................................................................................... viii 

KATA PENGANTAR  ........................................................................................ viii 

DAFTAR ISI  ........................................................................................................ xi  

BAB I PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang  ................................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah  ............................................................................................ 7 

C. Tujuan Penelitian  ............................................................................................. 7 

D. Manfaat Penelitian ......................................................................................... 7 

E. Kajian Pustaka  ................................................................................................. 9 

F. Kajian Teori .................................................................................................. 17 

G. Metodologi Penelitian  ................................. ................................................. 36 

1. Paradigma dan Pendekatan Penelitian................................................... 37 

2. Jenis Penelitian ..................................................................................... 38 

3. Sumber Data ......................................................................................... 40 

4. Teknik Analisis Data ............................................................................. 49 

5. Teknik Keabsahan Data .........................................................................50 

H. Sistematika Pembahasan .............................................................................. 51 

BAB II GAMBARAN KONTEKS PENELITIAN 

A. Profil Masjid Istiqlal Jakarta ......................................................................... 53 

B. Profil Gereja Katedral Jakarta  ....................................................................... 55 

C. Letak Geografis dan Akses Terowongan Silaturahim.................................... 56 

D. Struktur Organisasi Pembangunan Terowongan Silaturahim........................57 

E. Sejarah dan Makna Simbolik Terowongan Silaturahim................................59 

F. Arsitektur dan Elemen Simbolik...................................................................63 

G. Aktivitas Keagamaan dan Sosial di Kawasan Terowongan Silaturahim.......66 

 

 



xii 

 

 

BAB III SAJIAN DATA DAN PEMBAHASAN    

A. Sajian Data Temuan Penelitian ....................................................................... 71 

1. Komunikasi Lintas Agama dalam Ruang Publik Keagamaan................ 72 

a. Komunikator dalam Komunikasi Lintas Agama........................ 72 

b. Komunikan dalam Komunikasi Lintas Agama........................... 78 

c. Pesan dalam Komunikasi Lintas Agama.................................... 83 

d. Media dalam Komunikasi Lintas Agama.................................... 89 

e. Efek dalam Komunikasi Lintas Agama...................................... 94 

2. Representasi Toleransi dalam Terowongan Silaturahim.........................98 

a. Representasi Ideologis Istilah Silaturahmi dalam Terowongan 

Silaturahim ................................................................................... 98 

b. Makna Toleransi dalam Ruang Publik Keagamaan .................. 101 

3. Metode Analisis Studi Kasus Tunggal dan Semiotika Ferdinand De 

Saussure................................................................................................103 

B. Pembahasan  ................................................................................................. 107 

1. Terowongan Silaturahim sebagai Ruang Komunikasi Lintas Agama ... 108 

2. Representasi Toleransi Beragama dalam Terowongan Silaturahim......114 

BAB IV PENUTUP 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 122 

B. Saran ........................................................................................................... 124 

DAFTAR PUSTAKA  ........................................................................................ 126 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

1. Lampiran 1 Draft Pertanyaan ................................................................... 130 

2. Lampiran 2 Hasil Wawancara ....................................................................136 

3. Lampiran 3 Laporan Hasil Observasi Lapangan.......................................165 

4. Lampiran 4 Data Dokumen.......................................................................170 

5. Daftar Riwayat Hidup............................................................................177  

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Sebagai negara multikultural, Indonesia memiliki komposisi 

masyarakat yang beragam dari aspek suku bangsa, kebudayaan, bahasa, 

hingga sistem kepercayaan religius. Berdasarkan laporan Badan Pusat 

Statistik (BPS) tahun 2023, struktur keagamaan penduduk Indonesia 

didominasi oleh umat Islam yang mencapai 87,06% dari total populasi. 

Selain itu, penganut agama Kristen tercatat sebesar 10,47%, umat Hindu 

sebesar 1,7%, sedangkan kelompok penduduk lainnya menganut agama 

Buddha, Konghucu, dan kepercayaan tradisional.1 Keberagaman ini 

menjadi kekuatan sekaligus tantangan dalam menjaga keharmonisan sosial, 

khususnya dalam konteks hubungan antar umat beragama. Perbedaan 

keyakinan sering kali menjadi pemicu munculnya prasangka, stereotip, dan 

konflik yang dapat mengancam keutuhan bangsa.  

Laporan Kementerian Agama RI menunjukkan bahwa Indeks 

Kerukunan Umat Beragama (KUB) secara nasional menunjukkan tren 

peningkatan pada tahun 2022 dengan nilai sebesar 73,09 menjadi 76,47 

pada tahun 2024, yang menandakan adanya kemajuan dalam membangun 

toleransi, namun masih ditemukan kasus-kasus intoleransi dan eksklusivitas 

 
1Badan Pusat Statistik, “Statistik Indonesia 2023,” Jakarta: BPS, 2023, 

https://www.bps.go.id/publication/2023/statistik-indonesia-2023.html. 



2 

 

 
 

sosial di beberapa daerah.2 Kondisi ini menegaskan perlunya strategi 

komunikasi yang efektif untuk membangun pemahaman bersama antarumat 

beragama dan memperkuat solidaritas sosial. 

Dalam konteks hubungan antarumat beragama, toleransi menjadi 

nilai kunci untuk menciptakan kedamaian sosial. Penelitian Kurniawan 

menjelaskan bahwa praktik dialog antaragama di Indonesia menghadapi 

dinamika yang kompleks akibat meningkatnya populisme keagamaan dan 

munculnya wacana eksklusivitas.3 Meskipun demikian, ruang-ruang sosial 

keagamaan tetap memainkan peran penting sebagai arena perjumpaan 

antarindividu dan kelompok lintas iman. Interaksi yang berlangsung di 

ruang publik memungkinkan terjadinya komunikasi sehari-hari yang 

bersifat informal, cair, dan berbasis pengalaman langsung, yang pada 

gilirannya dapat memperkuat sikap saling memahami dan menghormati 

perbedaan. 

Dalam kajian komunikasi, ruang publik tidak semata-mata dimaknai 

sebagai lokasi material, melainkan juga dipahami sebagai arena simbolik 

tempat makna-makna sosial diproduksi dan dinegosiasikan. Interaksi yang 

terjadi di dalamnya baik berupa percakapan, gestur, maupun praktik berbagi 

ruang menjadi medium penting dalam pembentukan makna toleransi. 

Dalam masyarakat multireligius, ruang publik keagamaan memiliki posisi 

 
2 Barjah, “Indeks Kerukunan Umat Beragama 2024 Naik Jadi 76,47,” Kementerian Agama, 

2024, https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-beragama-2024-naik-jadi-76-47. 
3 Kurniawan Netanyahu and Deri Susanto, “Sustainability of Interreligious Dialogue in 

Indonesia under the Phenomenon of Intolerance by Islamic Populists,” Dialog 45, no. 2 (2022): 248–

57, https://doi.org/10.47655/dialog.v45i2.664. 



3 

 

 
 

strategis karena mempertemukan identitas keagamaan yang berbeda dalam 

satu konteks sosial yang sama. Melalui interaksi di ruang tersebut, nilai-nilai 

keberagamaan tidak diposisikan secara saling meniadakan, melainkan 

berpotensi hidup berdampingan secara harmonis. 

Salah satu ruang publik keagamaan yang menarik untuk diteliti 

adalah Terowongan Silaturahim Masjid Istiqlal di Jakarta. Terowongan ini 

secara fisik menghubungkan dua rumah ibadah besar, yaitu Masjid Istiqlal 

dan Gereja Katedral. Ruang tersebut tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

konektivitas, tetapi juga dimaknai sebagai representasi simbolik yang 

mencerminkan nilai-nilai toleransi serta keharmonisan hubungan antarumat 

beragama di Indonesia. Kehadirannya menunjukkan bahwa umat dari latar 

belakang agama yang berbeda dapat berbagi ruang secara setara dan damai, 

serta menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan tidak menjadi penghalang 

untuk hidup berdampingan secara damai. Ruang ini dapat dilihat sebagai 

praktik nyata dari dialog lintas agama dalam ruang publik keagamaan.  

Dalam perspektif komunikasi, pembangunan Terowongan 

Silaturahim dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi lintas agama 

berbasis simbolik, di mana pesan-pesan sosial tentang toleransi dan 

kebersamaan disampaikan melalui desain ruang, nama, serta wacana publik 

yang menyertainya. Simbol “silaturahmi” yang digunakan sebagai nama 

proyek merepresentasikan nilai Islam tentang kasih sayang, namun juga 

berfungsi sebagai pesan universal tentang keterhubungan antarumat 

manusia. Dengan demikian, proyek ini mencerminkan proses komunikasi 



4 

 

 
 

representasional, di mana makna kerukunan tidak hanya dibangun lewat 

interaksi langsung, tetapi juga melalui tindakan sosial dan simbol-simbol 

publik.4 

Hingga penelitian ini dilakukan, Terowongan Silaturahim sudah 

dibuka untuk penggunaan publik secara bebas dan intensif. Kendati 

demikian, keberadaannya telah memunculkan wacana sosial dan simbolik 

yang luas di ruang publik. Pemerintah, media, tokoh agama, dan masyarakat 

secara umum telah membingkai terowongan ini sebagai simbol nasional 

toleransi dan kerukunan antarumat beragama. Kondisi ini menunjukkan 

bahwa komunikasi lintas agama yang terkait dengan Terowongan 

Silaturahim tidak hanya berlangsung dalam bentuk interaksi empiris 

langsung, tetapi juga dalam bentuk representasi sosial yang dibangun 

melalui narasi, simbol, dan diskursus publik. 

Sejumlah penelitian terdahulu tentang komunikasi lintas agama di 

Indonesia umumnya berfokus pada dialog antar tokoh agama, kerja sama 

komunitas lintas iman, atau interaksi sosial berbasis kegiatan keagamaan. 

Penelitian-penelitian tersebut menegaskan pentingnya komunikasi 

interpersonal dalam membangun toleransi. Namun demikian, kajian yang 

secara khusus menempatkan ruang publik keagamaan simbolik terutama 

yang dirancang dan dihadirkan oleh negara sebagai medium komunikasi 

lintas agama masih relatif terbatas. Selain itu, masih sedikit penelitian yang 

 
4Stuart Hall, Cultural Representations and Signifying Practices (London: Sage 

Publications, 1997). 



5 

 

 
 

mengkaji bagaimana makna toleransi dikonstruksikan melalui simbol ruang 

dan representasi sosial, khususnya dalam konteks ruang publik keagamaan 

yang belum sepenuhnya beroperasi secara empiris. 

Dialog lintas iman menjadi semakin penting di tengah meningkatnya 

arus informasi dan penyebaran wacana intoleran di ruang digital. Penelitian 

oleh Kusmayani menekankan pentingnya partisipasi generasi muda dalam 

membangun kesadaran kewargaan yang inklusif melalui dialog lintas 

agama.5 Pemuda berperan sebagai jembatan sosial yang mampu 

menciptakan interaksi yang lebih cair dan terbuka antar kelompok 

keagamaan. 

Sementara itu, Setiawan dkk. menemukan bahwa masyarakat 

Indonesia pada dasarnya memiliki kecenderungan tinggi untuk hidup 

berdampingan secara damai, terutama melalui interaksi sehari-hari di ruang 

publik.6 Ruang sosial seperti taman kota, tempat ibadah terbuka, atau area 

komunitas menjadi wadah aktualisasi nilai toleransi melalui kegiatan sosial 

lintas agama. Dalam konteks komunikasi lintas iman, praktik saling 

menyapa, berdialog, dan bekerja sama di ruang publik memperlihatkan 

bahwa nilai-nilai keberagamaan dapat hidup berdampingan tanpa saling 

meniadakan. 

 
5 Anisa Eka Putri Kusmayani, “Youth Interfaith Dialogue in Everyday Citizenship in 

Indonesia: Bridging Religious Diversity and Citizenship Challenges,” Focus 4, no. 2 (2023): 159–

68, https://doi.org/10.26593/focus.v4i2.7375. 
6 Agus Mahfudin Setiawan, Rachma Dyah Auliya Sananta, and Fiki Nurlaeli, “Religious 

Tolerance in Indonesia: An Increasingly Large Space,” Socio Religia 4, no. 1 (2023): 1–16, 

https://doi.org/10.24042/sr.v4i1.16935. 



6 

 

 
 

Kesenjangan penelitian (research gap) terletak pada minimnya studi 

mendalam mengenai praktik komunikasi antar agama serta dinamika 

interaksi sosial yang terjadi di Terowongan Silaturahim. Dengan demikian, 

penelitian ini memiliki urgensi akademik untuk melengkapi keterbatasan 

studi terdahulu melalui penelaahan yang lebih terfokus terhadap bentuk 

interaksi lintas agama yang berlangsung di Terowongan Silaturahim dan 

bagaimana ruang tersebut dimaknai sebagai representasi toleransi dalam 

ruang publik keagamaan. 

Penelitian ini juga dimaksudkan untuk menelaah secara sistematis 

nilai-nilai sosial dan religius yang terartikulasikan melalui dinamika 

komunikasi tersebut, seperti saling menghargai, kesetaraan, dan 

kebersamaan dalam keberagaman. Dengan mengeksplorasi pengalaman 

komunikasi yang terjadi di lokasi yang memiliki muatan simbolik kuat 

tersebut, Studi ini diharapkan mampu memperkaya pemahaman akademik 

mengenai peran strategis ruang publik keagamaan dalam membangun dan 

menumbuhkan budaya toleransi melalui praktik interaksi lintas iman yang 

bersifat langsung, kasual, dan berbasis pengalaman. 

Dalam konteks penelitian ini, Terowongan Silaturahim dipandang 

bukan sekadar ruang fisik, melainkan sebagai simbol sosial yang memuat 

nilai toleransi, keterbukaan, dan penghormatan terhadap perbedaan. 

Komunikasi lintas agama yang terjadi di dalamnya menjadi proses simbolik 

di mana makna-makna toleransi dibentuk, dinegosiasikan, dan dimaknai 

ulang oleh individu dari berbagai latar belakang agama. 



7 

 

 
 

B. Rumusan Masalah 

Merujuk pada uraian latar belakang yang telah dipaparkan 

sebelumnya, penulis merumuskan sejumlah permasalahan pokok yang 

menjadi fokus kajian penelitian ini sebagai berikut : 

1. Bagaimana komunikasi lintas agama yang berlangsung di Terowongan 

Silaturahim Masjid Istiqlal – Gereja Katedral? 

2. Bagaimana representasi toleransi antar umat beragama dimaknai dalam 

ruang publik keagamaan tersebut?  

C. Tujuan Penelitian 

Mengacu pada latar belakang masalah yang telah dijelaskan 

sebelumnya, penulis menetapkan beberapa permasalahan sebagai pijakan 

konseptual penelitian. Sejalan dengan hal tersebut, tujuan penelitian ini 

dirancang ke dalam dua kategori utama yang akan diuraikan secara 

sistematis sebagai berikut :  

a. Untuk mendeskripsikan secara rinci praktik komunikasi lintas agama 

yang berlangsung di Terowongan Silaturahim Masjid Istiqlal – Gereja 

Katedral. 

b. Untuk menganalisis makna representasi toleransi antar umat beragama 

yang dibentuk melalui interaksi sosial di ruang publik keagamaan 

tersebut. 

  



8 

 

 
 

D. Manfaat Penelitian 

a. Manfaat teoritis, 

Penelitian ini diproyeksikan untuk berkontribusi secara substantif 

terhadap penguatan dan pengembangan bidang kajian yang relevan 

dengan kajian komunikasi lintas agama dan dakwah Islam berbasis ruang 

publik. Dengan menganalisis fungsi Terowongan Silaturahim Masjid 

Istiqlal sebagai simbol sosial sekaligus arena interaksi antarumat 

beragama, penelitian ini dapat memperkaya pemahaman mengenai 

hubungan antara simbol sosial, interaksi, dan pembentukan kesadaran 

toleransi. 

Selain itu, penelitian ini berpotensi menjadi rujukan dalam 

pengembangan teori komunikasi lintas agama yang lebih kontekstual, 

khususnya dalam memahami peran infrastruktur publik keagamaan 

sebagai media dakwah yang mendorong sikap saling menghargai dan 

hidup berdampingan secara damai. Hasil penelitian ini juga dapat 

memberikan dasar bagi kajian lanjutan yang mengintegrasikan teori 

interaksionisme simbolik dengan praktik komunikasi keagamaan di 

ruang publik multikultural. 

b. Manfaat praktis.  

Pertama, penelitian ini diharapkan untuk memberikan nilai guna 

bagi masyarakat serta tokoh agama sebagai rujukan dalam merancang 

program komunikasi keagamaan yang inklusif, mendorong kolaborasi 

lintas iman, serta memperkuat kesadaran toleransi di ruang publik. 



9 

 

 
 

Kedua, penelitian ini dapat memberikan kontribusi ilmiah bagi 

kalangan akademisi dan peneliti yang tertarik mengembangkan kajian 

komunikasi lintas agama berbasis ruang publik. Temuan dalam 

penelitian ini diharapkan dapat dijadikan rujukan konseptual sekaligus 

membuka peluang pengembangan teori komunikasi Islam yang relevan 

dengan kebutuhan masyarakat multikultural. 

Ketiga, penelitian ini bermanfaat bagi pengelola Masjid Istiqlal 

dan Gereja Katedral sebagai bahan evaluasi dan inspirasi untuk 

mengoptimalkan fungsi Terowongan Silaturahim sebagai sarana edukasi 

toleransi dan kerukunan antarumat beragama. 

Keempat, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya koleksi 

referensi ilmiah di UIN Sunan Kalijaga, sehingga dapat menjadi sumber 

pembelajaran bagi mahasiswa dan peneliti lain yang tertarik mengkaji 

komunikasi lintas agama dan dakwah berbasis ruang publik.7 

E. Kajian Pustaka 

Untuk memastikan keaslian karya ilmiah serta menghindari 

duplikasi dengan penelitian sebelumnya, penulis meninjau berbagai studi 

yang memiliki keterkaitan dengan fokus penelitian ini. Hasil kajian pustaka 

menunjukkan bahwa belum terdapat penelitian yang sama persis dengan 

penelitian yang sedang dilakukan, namun ditemukan beberapa penelitian 

 
7 Jurgen Habermas, The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inquiry into a 

Category of Bourgeois Society (Cambridge: MIT Press, 1989). 



10 

 

 
 

yang memiliki kedekatan tema. Penelitian-penelitian tersebut selanjutnya 

akan diuraikan secara sistematis, sebagai berikut. 

Pertama, Artikel ilmiah karya Prasetya, D., Prayogi, A., dan 

Umaroh, K. yang mengangkat tema Symbolic Interactionist Communication 

of Interreligious Figures in Managing Religious Diversity diterbitkan pada 

jurnal Komunika: Jurnal Ilmu Komunikasi. Penelitian ini mengkaji praktik 

komunikasi tokoh lintas agama di Pekalongan melalui pendekatan 

Interaksionisme Simbolik. Fokus utama penelitian tersebut adalah 

bagaimana simbol-simbol sosial, ruang bersama, dan interaksi interpersonal 

digunakan untuk merawat kerukunan di tengah keragaman agama. Temuan 

pentingnya menunjukkan bahwa penggunaan simbol sosial dan intensitas 

komunikasi dapat mengurangi prasangka. Perbedaan penelitian ini dengan 

penelitian penulis terletak pada ruang dan bentuk komunikasinya. Penelitian 

Prasetya dkk. menitikberatkan pada interaksi langsung para tokoh agama, 

sedangkan penelitian ini fokus pada ruang publik keagamaan simbolik 

berupa Terowongan Silaturahim sebagai media representasi toleransi. 

Kebaruan penelitian penulis terletak pada analisis simbol arsitektural 

sebagai praktik komunikasi lintas iman yang tidak mengandalkan interaksi 

verbal, tetapi melalui representasi ruang dan wacana publik.8 

Kedua, penelitian Kurniawan tentang The Sustainability of 

Interreligious Dialogue in Indonesia under the Phenomenon of Intolerance 

 
8Dimas Prasetya, Arditya Prayogi, and Khoirotul Umaroh, “Symbolic Interactionist 

Communication of Interreligious Figures in Managing Religious Diversity,” Komunika 11, no. 1 

(2024): 34–43, https://doi.org/10.22236/komunika.v11i01.12904. 



11 

 

 
 

by Islamic Populists menjelaskan bahwa praktik dialog antaragama di 

Indonesia tetap bertahan meskipun dihadapkan pada tantangan populisme 

Islam dan meningkatnya wacana intoleransi. Penelitian ini menyoroti 

pentingnya dialog lintas iman sebagai instrumen sosial dalam menjaga 

kohesi masyarakat plural, sebuah temuan yang sejalan dengan penelitian ini. 

Perbedaannya terletak pada ruang kajian: Perbedaannya dengan penelitian 

ini berada pada lingkup kajian. Kurniawan melihat isu dialog antaragama 

dalam skala nasional serta berbasis dinamika gerakan sosial, sedangkan 

penelitian ini lebih spesifik pada komunikasi lintas agama dalam ruang 

publik keagamaan yang bersifat simbolik. Gap penelitian yang muncul 

adalah bahwa kajian ini belum menyentuh bagaimana ruang arsitektural 

seperti Terowongan Silaturahim digunakan sebagai simbol negara untuk 

membangun narasi toleransi melalui representasi visual dan wacana publik.9 

Ketiga, Artikel ilmiah yang ditulis oleh Siroy Kurniawan, Uky 

Firmansyah Rahman Hakim, dan Rois Muzzaky dengan judul Interfaith 

Communication for Building Tolerance Between Muslim and Christian 

Communities in Bengkulu menyoroti bagaimana komunikasi lintas iman 

menjadi sarana efektif dalam membangun toleransi antara umat Muslim dan 

Kristen. Studi ini menemukan bahwa dialog lintas agama dapat mengurangi 

prasangka sosial dan menumbuhkan kepercayaan antar komunitas 

keagamaan melalui kegiatan bersama seperti bakti sosial dan perayaan 

 
9 Netanyahu and Susanto, “Sustainability of Interreligious Dialogue in Indonesia under the 

Phenomenon of Intolerance by Islamic Populists.” 



12 

 

 
 

keagamaan lintas iman. Penelitian ini sejalan dengan tesis ini dalam 

menekankan fungsi komunikasi lintas iman sebagai jembatan sosial, namun 

berbeda pada ruang praktiknya. Jika penelitian Kurniawan dkk. meneliti 

dinamika komunikasi lintas agama dalam konteks komunitas lokal, 

penelitian ini fokus pada simbol komunikasi publik keagamaan yang 

diartikulasikan melalui ruang arsitektural, yaitu Terowongan Silaturahim 

yang merepresentasikan nilai toleransi nasional. Kebaruan penelitian 

penulis berada pada analisis bagaimana simbol arsitektural di ruang publik 

berperan sebagai sarana membangun makna toleransi meskipun tidak selalu 

melibatkan interaksi sosial langsung.10 

Keempat, penelitian yang ditulis oleh Aries Priyambodo, Wiwik 

Widyo Widjajanti, dan Sigit Hadi Laksono berjudul Arsitektur Simbolis 

pada Desain Pusat Ibadah sebagai Wujud Toleransi Beragama 

menjelaskan bagaimana desain arsitektur dapat menjadi representasi nilai-

nilai toleransi. Penelitian ini menunjukkan bahwa bentuk fisik bangunan 

ibadah dapat berfungsi sebagai simbol keterbukaan dan dialog antaragama, 

karena arsitektur tidak hanya menampilkan estetika, tetapi juga 

merepresentasikan ideologi sosial masyarakat yang membangunnya. 

Relevansi penelitian ini dengan tesis terletak pada penggunaan simbol 

arsitektural sebagai media komunikasi lintas agama. Namun, penelitian ini 

membahas toleransi dalam konteks desain arsitektur rumah ibadah, 

 
10 Siroy Kurniawan, Uky Firmansyah Rahman Hakim, and Rois Muzzaky, “Interreligious 

Communication for Building Tolerance Between Muslim and Christian Communities in Bengkulu,” 

Ath-Thariq: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 8, no. 2 (2024): 152–66. 



13 

 

 
 

sedangkan penelitian ini menempatkan simbol arsitektural “Terowongan 

Silaturahim” sebagai wacana komunikasi publik yang membentuk 

kesadaran sosial lintas iman. Kebaruan penelitian penulis ada pada 

penggunaan perspektif ruang publik dan interaksionisme simbolik dalam 

menganalisis simbol arsitektural lintas iman.11 

Kelima, penelitian Maksimus Regus dalam artikel Islam and the 

Making of a Non-Violent and Peaceful Public Sphere in Indonesia 

menjelaskan bagaimana nilai-nilai Islam berperan dalam menciptakan 

ruang publik yang damai dan non-violence di tengah masyarakat plural 

Indonesia. Regus menekankan pentingnya peran komunikasi keagamaan 

dalam memperkuat civil society yang toleran melalui media, kebijakan, dan 

interaksi sosial. Temuan tersebut memiliki keterkaitan dengan penelitian ini 

karena keduanya menempatkan ruang publik keagamaan sebagai fokus 

kajian utama yang berorientasi pada perdamaian dan kesetaraan. 

Perbedaannya terletak pada titik fokus: Regus menelaah dinamika ruang 

publik secara nasional dalam konteks Islam dan demokrasi, sementara 

penelitian ini mengkaji ruang publik keagamaan yang bersifat simbolik dan 

fisik dalam bentuk Terowongan Silaturahim yang menghubungkan dua 

keyakinan besar di Indonesia. Kebaruan penelitian penulis terletak pada 

 
11 Aries Priyambodo et al., “Arsitektur Simbolis Pada Pusat Ibadah Sebagai Wujud 

Toleransi Di Kota Batu Jawa Timur,” MINTAKAT: Jurnal Arsitektur 22, no. 1 (2021): 2654–4059. 



14 

 

 
 

analisis representasi toleransi melalui simbol fisik negara (terowongan), 

bukan melalui praktik diskursif masyarakat sipil.12 

Keenam, dalam penelitian Ruth Fridayne dan Aprilianti Pratiwi 

menunjukkan bahwa komunikasi lintas agama di Kota Bogor berlangsung 

efektif melalui kegiatan keagamaan kolaboratif antara umat Islam dan 

Kristen. Berdasarkan Teori Akomodasi Komunikasi, interaksi tersebut 

mencakup konvergensi, divergensi, dan akomodasi berlebihan yang 

mencerminkan penyesuaian, penghormatan, serta penerimaan terhadap 

perbedaan. Studi ini menegaskan bahwa komunikasi lintas agama bukan 

sekadar pertukaran pesan, tetapi proses sosial yang menumbuhkan saling 

pengertian dan toleransi. Temuan ini relevan bagi penelitian tentang praktik 

komunikasi lintas iman di ruang publik keagamaan seperti Terowongan 

Silaturahim yang menghubungkan Masjid Istiqlal Gereja dengan Katedral 

Jakarta. Sementara Gap penelitian tersebut, terletak pada absennya kajian 

tentang simbol ruang publik sebagai bentuk komunikasi lintas agama 

nonverbal yang menjadi fokus utama penelitian ini.13 

Ketujuh, dalam penelitian Kurniawan, Nasution, dan Ahmatnijar 

berjudul Cultivating Harmony: Strengthening Religious Inclusivity Through 

Interfaith Dialogue in Rural South Tapanuli menjelaskan bahwa dialog 

 
12 Maksimus Regus, “Islam and the Making of a Non-Violent and Peaceful Public Sphere 

in Indonesia,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 18, no. 2 (2022), 

https://doi.org/10.18196/afkaruna.v18i2.14580. 
13Ruth Fridayne and Aprilianti Pratiwi, “Komunikasi Lintas Agama Dalam Kegiatan 

Keagamaan Antara Gerakan Pemuda GPIB Petra Bogor Dengan Jamaah Masjid Al-Muttaqin 

Neglasari Bogor Utara,” Publikasi Ilmu Komunikasi Media Dan Cinema 7 nomor 2 (2025): 290–

302. 



15 

 

 
 

lintas iman di pedesaan efektif menumbuhkan inklusivitas melalui kegiatan 

sosial berbasis budaya lokal.14 Penelitian ini menegaskan pentingnya 

komunikasi lintas agama yang kontekstual dan berbasis komunitas. 

Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada fokus pada praktik dialog 

lintas iman yang nyata, sedangkan perbedaannya adalah konteks lokasi: 

penelitian mereka pada wilayah rural, sedangkan penelitian ini berfokus 

pada ruang urban dan simbolik. Kebaruan penelitian terletak pada fokus 

representasi simbolik toleransi di ruang publik perkotaan tingkat nasional.  

Kedelapan, dalam penelitian Astuti, Zamroni, dan Rihartono dalam 

Revealing Intercultural and Interfaith Communication in Manado which 

has a Thousand Churches as a City of Tolerance menguraikan bahwa 

keterbukaan sosial dan interaksi informal di ruang kota menjadi pondasi 

utama bagi harmoni keagamaan di Manado.15 Penelitian ini sejalan dengan 

fokus penelitian ini yang melihat ruang publik sebagai medium penting 

komunikasi lintas iman. Namun, konteks penelitian Astuti berada pada level 

kota, sedangkan penelitian ini lebih spesifik pada ruang publik keagamaan 

yang memiliki makna simbolik. Gap penelitian terletak pada belum banyak 

penelitian yang membahas ruang publik simbolik dan arsitektural sebagai 

medium komunikasi lintas agama, yang menjadi fokus penelitian ini. 

 
14Ahmatnijar Kurniawan, P., Nasution, L. R., “Cultivating Harmony: Strengthening 

Religious Inclusivity Through Interfaith Dialogue in Rural South Tapanuli,” Afkaruna: Indonesian 

Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 21, no. 1 (2023): 84–98. 
15 Yanti Dwi Astuti, Mohammad Zamroni, and Siantari Rihartono, “Revealing Intercultural 

and Interfaith Communication in Manado Which Has a Thousand Churches as a City of Tolerance,” 

Informasi: Kajian Ilmu Komunikasi 52 52, no. 2 (2023): 140–42, 

https://doi.org/10.21831/informasi.v52i2.52455. 



16 

 

 
 

Kesembilan, Penelitian oleh Fachruli Isra Rukmana dan Sri Kurniati 

Yuzar berjudul Interreligious Dialogue from Sayid Qutub's Perspective and 

the Government's Role in Promoting Tolerance in Indonesia menjelaskan 

bahwa gagasan Sayyid Qutub tentang ukhuwah insaniyah menjadi pijakan 

penting dalam membangun dialog lintas agama yang bermoral dan 

berkeadilan. Pemerintah Indonesia dipandang memiliki peran strategis 

dalam memperkuat nilai toleransi melalui kebijakan sosial dan pendidikan 

multikultural.16 Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada tujuan 

memperkuat dialog antaragama sebagai sarana membangun toleransi, 

sedangkan perbedaannya adalah penelitian Rukmana bersifat normatif dan 

ideologis, sementara penelitian ini bersifat empiris dengan fokus pada 

praktik komunikasi langsung dalam ruang publik keagamaan. Kebaruan 

penelitian ini ada pada penggabungan pendekatan empiris, simbolik, dan 

ruang publik dalam membaca makna toleransi. 

Kesepuluh, Dalam penelitian Miftha Khalil Muflih berjudul 

Interreligious Environmentalism: The Way Ahmadiyya Group Engages to 

Interfaith Dialogue, dijelaskan bahwa komunitas Ahmadiyah di Yogyakarta 

menggunakan gerakan peduli lingkungan sebagai jembatan dialog dengan 

umat lain.17 Pendekatan ini menegaskan bahwa isu sosial dapat menjadi 

ruang netral bagi terjadinya komunikasi lintas iman yang harmonis. 

 
16 Fachruli Isra Rukmana and Sri Kurniati Yuzar, “Dialog Interreligius Perspektif Sayid 

Qutub Dan Peran Pemerintah Dalam Meningkatkan Toleransi Di Indonesia,” SETYAKI : Jurnal 

Studi Keagamaan Islam 1, no. 3 (2023): 37–49, https://doi.org/10.59966/setyaki.v1i3.458. 
17 Miftha Khalil Muflih, “Interreligious Environmentalism: The Way Ahmadiyya Group 

Engages to Interfaith Dialogue,” Dialog 46, no. 2 (2023): 157–68, 

https://doi.org/10.47655/dialog.v46i2.872. 



17 

 

 
 

Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada kesamaan nilai: 

menjadikan aksi bersama sebagai simbol toleransi. Namun, perbedaannya 

adalah penelitian Muflih menekankan konteks ekologis, sedangkan 

penelitian ini lebih pada representasi arsitektural dan sosial dari ruang 

publik keagamaan. Kebaruan penelitian berada pada fokus analisis 

representasi dan wacana publik atas sebuah simbol arsitektural negara. 

F. Kajian Teori 

1. Teori Komunikasi 

a. Pengertian Komunikasi 

Secara etimologis, kata komunikasi bersumber dari bahasa 

Inggris communication serta bahasa Latin communis yang 

mengandung arti kesamaan, khususnya dalam hal makna. Akar kata 

lain yang berkaitan adalah communico, yang berarti proses membagi 

atau menyampaikan sesuatu kepada pihak lain. Pemahaman ini 

diperkuat oleh Hafied Cangara yang menyatakan bahwa komunikasi 

bertumpu pada konsep communis, yakni penciptaan kebersamaan di 

antara dua individu atau lebih.18 

Dalam pengertian terminologis, komunikasi merujuk pada 

proses penyampaian informasi atau pernyataan yang dilakukan oleh 

seseorang kepada pihak lain. Pemahaman tersebut menunjukkan 

bahwa komunikasi melibatkan interaksi antarindividu, dengan satu 

 
18 Hafied Cangara, Pengantar Ilmu Komunikasi (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2018). 

hal.2 



18 

 

 
 

pihak berperan sebagai penyampai dan pihak lainnya sebagai 

penerima pesan.19 Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan 

bahwa komunikasi merupakan proses penyampaian pesan yang 

dilakukan oleh komunikator kepada komunikan, baik secara 

langsung maupun melalui perantaraan media tertentu. 

Everett M. Rogers dan Lawrence Kincaid mendefinisikan 

komunikasi sebagai suatu proses yang melibatkan dua orang atau 

lebih dalam kegiatan membangun dan saling mempertukarkan 

informasi, sehingga tercapai tingkat pemahaman bersama yang 

mendalam.20 Dalam pengertian ini, komunikasi diposisikan sebagai 

proses sosial yang secara inheren melibatkan interaksi antarmanusia 

untuk memperoleh pemaknaan melalui pesan yang disampaikan. 

b. Jenis- jenis Komunikasi 

Ditinjau dari konteks maupun tingkat analisisnya, 

komunikasi dapat dibedakan ke dalam lima kategori utama, sebagai 

berikut : 

1)  Komunikasi Intra-Pribadi 

Komunikasi intra-pribadi merujuk pada proses komunikasi 

yang berlangsung di dalam diri individu. Fokus utama dalam 

konteks ini terletak pada mekanisme pengolahan informasi yang 

dialami seseorang melalui sistem saraf dan perangkat inderawi. 

 
19 Onong Uchjana Effendy, Ilmu Komunikasi: Teori Dan Praktek (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2011). hal. 4 
20 Everett M. Rogers dan Lawrence Kincaid, Communication Networks: Toward a New 

Paradigm for Research (New York: Free Press, 1981). hal. 85 



19 

 

 
 

Kajian teori komunikasi intra-pribadi umumnya menitikberatkan 

pada proses kognitif seperti pemahaman, penyimpanan ingatan, 

serta penafsiran terhadap simbol-simbol yang diterima melalui 

pancaindra.21 

2) Komunikasi antar Pribadi 

Komunikasi antarpribadi merupakan proses pertukaran 

pesan yang terjadi antara dua orang atau lebih dalam hubungan yang 

bersifat pribadi. Proses komunikasi ini dapat dilakukan secara tatap 

muka maupun melalui media komunikasi, seperti surat pribadi dan 

percakapan melalui telepon, yang merepresentasikan bentuk 

komunikasi antarpribadi tidak langsung.   

3) Komunikasi Kelompok  

Komunikasi kelompok memusatkan kajiannya pada pola 

interaksi yang berlangsung di antara individu-individu dalam 

kelompok berukuran kecil. Dalam praktiknya, komunikasi 

kelompok juga mencakup unsur komunikasi antarpribadi. Kajian 

teoretis dalam komunikasi kelompok umumnya menyoroti aspek 

dinamika kelompok, tingkat efisiensi dan efektivitas pertukaran 

informasi, pola serta bentuk aliran pesan, hingga proses 

pengambilan keputusan bersama.22 

4) Komunikasi Organisasi 

 
21 Burhan Bungin, Sosiologi Komunikasi: Teori, Paradigma, Dan Diskursus Teknologi 

Komunikasi Di Masyarakat (Jakarta: Kencana, 2006). hal. 256 
22 Bungin. hal. 259 



20 

 

 
 

Komunikasi organisasi merujuk pada pola serta dinamika 

pertukaran pesan yang berlangsung dalam jaringan suatu organisasi. 

Dalam praktiknya, komunikasi organisasi mencakup interaksi 

komunikasi kelompok dan komunikasi antarpribadi. Kajian teoretis 

mengenai komunikasi organisasi antara lain membahas struktur dan 

fungsi organisasi, relasi antarmanusia, peran komunikasi dalam 

proses pengorganisasian, serta pembentukan budaya organisasi. 

Organisasi dipahami sebagai suatu wadah yang menghimpun 

individu-individu untuk berinteraksi, berserikat, dan bekerja sama 

dalam rangka mencapai tujuan bersama dengan memanfaatkan 

berbagai sumber daya yang tersedia. Sebagai makhluk sosial, 

manusia secara kodrati memiliki kebutuhan untuk berkomunikasi, 

bertukar gagasan, menyampaikan serta menerima informasi, dan 

berbagi pengalaman. 

Pandangan tersebut sejalan dengan definisi Wayne Pace dan 

Don F. Faules yang menyatakan bahwa komunikasi organisasi 

merupakan proses pertunjukan dan interpretasi pesan komunikasi 

yang terjadi di antara unit-unit dalam suatu organisasi.23 Sementara 

itu, Arni Muhammad memaknai komunikasi organisasi sebagai 

proses pertukaran pesan yang berlangsung dalam suatu organisasi, 

 
23 Wayne K. Pace dan Don F. Faules, Organizational Communication (Englewood Cliff: 

Prentice Hall, 1994). hal. 31 



21 

 

 
 

di mana dinamika komunikasi tersebut dipengaruhi oleh kondisi 

lingkungan internal maupun eksternal organisasi.24  

Berdasarkan pemaparan sebelumnya, dapat disimpulkan 

bahwa komunikasi organisasi merupakan aktivitas kolektif yang 

dijalankan oleh anggota organisasi dalam rangka mencapai tujuan 

bersama. Dalam pelaksanaannya, komunikasi organisasi 

memerlukan perencanaan yang matang serta implementasi yang 

selaras dengan kepentingan organisasi secara keseluruhan, bukan 

kepentingan individu. Oleh sebab itu, diperlukan proses yang 

berkesinambungan yang melibatkan partisipasi aktif seluruh 

anggota organisasi, dimulai dari pengenalan masalah komunikasi, 

proses deliberasi bersama, penetapan keputusan, hingga 

pelaksanaan program yang melibatkan seluruh pemangku 

kepentingan organisasi.  

5) Komunikasi Massa 

Dalam disiplin ilmu komunikasi, komunikasi massa 

merupakan cabang kajian yang menempatkan media sebagai 

instrumen utama dalam kegiatan komunikasi kepada khalayak luas. 

Komunikasi massa memiliki unsur yang terikat dalamnya yaitu 

media dan khalayak di dalamnya. Oleh karena itu, peranan 

komunikasi massa di era saat ini sangat penting. Salah satunya 

komunikasi massa memanfaatkan media elektronik seperti 

 
24 Arni Muhammad, Komunikasi Organisasi (Jakarta: Bumi Aksara, 2002). hal. 67 



22 

 

 
 

pemanfaatan teknologi untuk memudahkan manusia untuk 

berkomunikasi tanpa mengenal ruang dan waktu. 

Komunikasi massa menjangkau audiens dalam jumlah besar 

yang tersebar di berbagai wilayah, dengan latar belakang yang 

beragam namun memiliki ketertarikan dan perhatian terhadap isu 

yang sama. Oleh karena itu, penyampaian pesan dilakukan melalui 

media massa seperti surat kabar, majalah, radio, dan televisi agar 

pesan tersebut dapat diterima secara serentak dalam waktu yang 

bersamaan.25 

Dalam kerangka teori komunikasi massa, media dipandang 

memiliki kekuatan yang signifikan dalam memengaruhi pola pikir 

serta membentuk persepsi khalayak. Media massa sendiri dapat 

dimaknai sebagai sarana yang digunakan untuk mendistribusikan 

informasi kepada masyarakat secara luas, baik melalui media cetak, 

media elektronik, maupun media siber.26 

6) Komunikasi Lintas Agama 

Komunikasi lintas agama adalah proses pertukaran pesan, 

ide, dan nilai antara individu atau kelompok yang memiliki latar 

belakang agama berbeda, dengan tujuan membangun saling 

pengertian, toleransi, serta kerja sama dalam keberagaman.27 

 
25 Eko W. Soyomukti, Pengantar Ilmu Komunikasi (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012). 

hal. 198 
26 Agustin Wulansari, Komunikasi Massa Di Era Digital (Bandung: Pustaka Setia, 2021). 

hal. 2 
27 William B. Gudykunst and Young Yun Kim, Communicating with Strangers: An 

Approach to Intercultural Communication, 4th ed. (New York: Routledge, 2003). 



23 

 

 
 

Dalam konteks penelitian ini, komunikasi lintas agama 

terjadi melalui interaksi langsung yang bersifat kasual, seperti 

sapaan, percakapan ringan, atau kerja sama antarumat beragama 

yang bertemu di Terowongan Silaturahim Masjid Istiqlal. Bentuk 

komunikasi ini menjadi sarana penting dalam membangun 

hubungan harmonis dan memperkuat nilai toleransi di ruang publik 

keagamaan. 

2. Komponen Dasar Komunikasi 

Menurut Abidin, Pada dasarnya proses komunikasi tidak dapat 

berlangsung tanpa adanya unsur atau komponen fundamental yang 

saling berkaitan. Keberlangsungan komunikasi ditopang oleh empat 

komponen utama, ditambah satu komponen pendukung sebagai 

konsekuensi dari sifat komunikasi yang berlangsung secara dua arah 

atau timbal balik.28 Komponen dasar dalam komunikasi antara lain 

sebagai berikut : 

a. Pengirim Pesan 

Pengirim pesan merupakan individu yang berperan sebagai 

sumber penyampaian pesan. Pesan yang disampaikan bersumber 

dari proses kognitif yang terjadi dalam pikiran pengirim. Sebelum 

pesan dikomunikasikan, komunikator terlebih dahulu merumuskan 

makna yang hendak disampaikan, kemudian mengodekan makna 

 
28 Zaenal Abidin, Ilmu Komunikasi: Sebuah Pengantar Praktis (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2015). hal. 35 



24 

 

 
 

tersebut ke dalam bentuk pesan tertentu. Pesan yang telah disusun 

selanjutnya disalurkan melalui media atau saluran komunikasi yang 

dipilih. 

b. Penerima Pesan 

Penerima pesan merupakan individu yang berperan 

menerima, menafsirkan, dan memahami isi pesan yang disampaikan 

oleh komunikator. Dalam proses komunikasi yang berlangsung, 

komunikan menempati posisi sentral karena menjadi pihak yang 

menentukan tercapainya pemaknaan terhadap pesan tersebut. 

Komunikan dapat mementukan berlanjutnya atau berhentinya 

proses komunikasi yang berlangsung jika pesan yang sudah 

disampaikan tersebut telah disampaikan dengan baik. 

c. Pesan 

Pesan merupakan muatan informasi yang disampaikan 

kepada penerima atau komunikan dalam suatu proses komunikasi. 

Dalam interaksi antara komunikator dan komunikan, pesan 

berfungsi sebagai sarana penyalur gagasan, pikiran, serta perasaan 

seseorang. Secara bentuk, pesan dapat diklasifikasikan menjadi 

pesan verbal dan nonverbal. Pesan verbal diwujudkan melalui 

penggunaan bahasa, baik dalam bentuk lisan maupun tulisan. 

Media tertulis dapat berupa buku dan surat, sedangkan 

bentuk lisan mencakup percakapan langsung, komunikasi melalui 

telepon, serta bentuk komunikasi sejenis lainnya. Selain itu, pesan 



25 

 

 
 

nonverbal disampaikan melalui simbol-simbol seperti gerakan 

tubuh, ekspresi wajah, dan intonasi suara. Seluruh bentuk pesan 

tersebut berperan penting dalam mendorong munculnya umpan 

balik (feedback) dari komunikan. 

d. Saluran Komunikasi 

Saluran berfungsi sebagai medium penghubung antara 

komunikator dan komunikan dalam proses penyampaian pesan. 

Secara umum, terdapat dua jalur utama yang dapat digunakan agar 

pesan dapat diterima, yakni saluran komunikasi langsung (tatap 

muka) dan saluran komunikasi yang memanfaatkan media.  

Pada komunikasi tatap muka, interaksi berlangsung secara 

langsung tanpa menggunakan perantara media, sehingga 

komunikator dan komunikan dapat saling berhadapan. Bentuk 

komunikasi ini meliputi rapat, pertemuan kelompok, percakapan 

interpersonal, komunikasi dari mulut ke mulut, serta bentuk 

interaksi langsung lainnya. Sementara itu, komunikasi berbasis 

media melibatkan penggunaan teknologi komunikasi sebagai 

perantara antara pengirim dan penerima pesan. Ciri utama dari 

saluran ini adalah kemampuannya untuk menyampaikan pesan 

melampaui batas ruang dan waktu. 

e. Output 

Output merujuk pada bentuk tanggapan yang diberikan oleh 

komunikan setelah menerima pesan dari komunikator. Respons yang 



26 

 

 
 

muncul dari penerima pesan tersebut berfungsi sebagai indikator 

bagi pengirim untuk menilai sejauh mana pesan yang disampaikan 

telah dipahami dan ditafsirkan sesuai dengan maksud awal 

komunikator. Apabila arti pesan yang disampaikan memiliki arti dan 

maksud yang sama, maka komunikasi tersebut dapat dikatakan 

efektif. 

 

3. Teori Interaksi Simbolik 

Teori interaksi simbolik adalah salah satu pendekatan dalam 

sosiologi yang menjelaskan bagaimana manusia membangun makna 

melalui interaksi sosial dan penggunaan simbol. George Herbert Mead 

mengembangkan Teori Interaksi Simbolik yang memandang bahwa 

pembentukan identitas diri serta pemahaman sosial individu merupakan 

hasil dari proses interaksi yang berlangsung melalui penggunaan dan 

pemaknaan simbol-simbol sosial dalam kehidupan bermasyarakat. 

Menurut Mead, individu memahami dan merespons dunia sosial 

berdasarkan makna yang mereka berikan terhadap simbol-simbol 

tersebut.29 

Dalam konteks penelitian ini, Terowongan Silaturahim dapat 

dikaji menggunakan pendekatan teori interaksi simbolik karena 

bangunan tersebut tidak hanya berfungsi sebagai infrastruktur 

 
29 George Herbert Mead, Mind, Self, and Society (Chicag0: University of Chicago Press, 

1934). hal. 18-19 



27 

 

 
 

penghubung, tetapi juga merepresentasikan simbol sosial yang dimaknai 

dalam praktik interaksi antarindividu yang berkaitan dengan 

komunikasi lintas agama dan moderasi beragama. Dengan berinteraksi 

melalui simbol ini, masyarakat Muslim dan Kristen di sekitar Masjid 

Istiqlal dan Gereja Katedral dapat membangun kesadaran kolektif akan 

pentingnya toleransi beragama. Sejalan dengan teori Mead, makna dari 

terowongan ini bukan hanya ditentukan oleh arsitekturnya, tetapi juga 

oleh interpretasi sosial yang diberikan oleh masyarakat yang 

menggunakannya.  

a. Konsep Dasar Teori Interaksi Simbolik 

Menurut Mead, interaksi sosial terjadi melalui simbol yang 

digunakan dalam komunikasi antarindividu dan kelompok. Mead 

menjelaskan tiga prinsip utama dalam teori interaksi simbolik: 

1) Manusia Bertindak berdasarkan Makna yang Mereka Berikan 

Terhadap Sesuatu 

Mead berpendapat bahwa perilaku manusia tidak hanya 

ditentukan oleh stimulus eksternal, tetapi oleh makna yang diberikan 

terhadap stimulus tersebut.30 Misalnya, Terowongan Silaturahim 

bukan sekadar jalur penghubung, tetapi memiliki makna sosial sebagai 

simbol komunikasi lintas agama dan toleransi. Bagi sebagian orang, 

terowongan ini mungkin dipahami sebagai bentuk persaudaraan 

 
30 Mead. Hal. 29 



28 

 

 
 

antarumat beragama, sementara bagi yang lain, bisa saja dipandang 

hanya sebagai proyek infrastruktur biasa. 

2) Makna Suatu Simbol Dikontruksi Melalui Interaksi Sosial 

Makna dari suatu simbol tidak bersifat tetap, tetapi dibangun 

melalui proses interaksi sosial.31 Dalam konteks penelitian ini, makna 

Terowongan Silaturahim dapat berbeda tergantung pada pengalaman, 

keyakinan, dan interaksi yang dimiliki masyarakat dengan simbol 

tersebut. Bagi komunitas yang sering menggunakan terowongan ini, 

mungkin ada makna yang lebih dalam terkait dengan hubungan 

harmonis antaragama. 

3) Makna Dapat Berubah Interpretasi yang Berkelanjutan 

Mead menegaskan bahwa makna dari simbol dapat berubah 

seiring waktu dan pengalaman individu dalam interaksi sosialnya.32 

Sebagai contoh, pada awal pembangunannya, Terowongan Silaturahim 

mungkin hanya dipandang sebagai fasilitas fisik, tetapi dengan semakin 

seringnya interaksi lintas agama yang terjadi di tempat tersebut, simbol 

ini bisa berkembang menjadi ikon toleransi dan moderasi beragama di 

Indonesia. 

b. Peran Simbol dalam Interaksi Sosial 

Mead menjelaskan bahwa simbol dalam interaksi sosial 

berfungsi sebagai alat komunikasi yang membantu individu memahami 

 
31 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective and Method (Berkeley: 

University of California Press, 1976). Hal. 78 
32 Mead, Mind, Self, and Society. Hal. 55 



29 

 

 
 

dunia sosial mereka.33 Simbol dapat berupa bahasa, tindakan, objek 

fisik, atau bahkan institusi yang memiliki makna tertentu. Dalam 

konteks penelitian ini, Terowongan Silaturahim merupakan simbol yang 

mencerminkan upaya membangun hubungan harmonis antarumat 

beragama. 

Terdapat beberapa elemen dalam teori interaksi simbolik yang dapat 

digunakan untuk menganalisis peran terowongan ini: 

1) Significant Symbols (Simbol Bermakna): Terowongan 

Silaturahim berfungsi sebagai simbol yang memiliki makna 

mendalam tentang moderasi, toleransi, dan komunikasi lintas 

agama. 

2) Self (Diri) dan Society (Masyarakat): Masyarakat membentuk 

persepsi mereka terhadap terowongan ini berdasarkan 

pengalaman dan interaksi yang terjadi di sekitar simbol tersebut. 

3) Mind (Pikiran) dan Meaning (Makna): Interpretasi terhadap 

simbol terowongan ini dapat bervariasi, bergantung pada 

bagaimana individu memahami dan menginternalisasikan nilai-

nilai yang terkandung di dalamnya. 

Interaksi sosial yang terjadi di sekitar terowongan ini berkontribusi 

dalam membentuk persepsi masyarakat terhadap nilai-nilai toleransi dan 

persaudaraan. Jika masyarakat memahami dan menghayati keberadaan 

 
33 Stephen W. Littlejohn and Karen A. Foss, Theories of Human Communication, 10th ed. 

(Long Grove, IL: Waveland Pres, 2010). Hal. 112 



30 

 

 
 

terowongan ini sebagai bentuk keterbukaan dan keharmonisan, maka ia 

dapat menjadi alat dakwah Islam yang efektif dalam memperkenalkan 

konsep rahmatan lil ‘alamin kepada publik. 

Teori interaksi simbolik Mead menekankan bahwa makna suatu 

simbol tidak bersifat tetap, melainkan dibangun melalui proses interaksi 

sosial. Dalam penelitian ini, Terowongan Silaturahim dapat dikaji sebagai 

simbol komunikasi lintas agama, di mana masyarakat memberikan makna 

terhadapnya berdasarkan pengalaman dan interaksi sosial mereka. Oleh 

karena itu, temuan penelitian ini diharapkan mampu memperkaya 

pemahaman mengenai peran simbol-simbol fisik dalam membentuk dan 

memperkuat nilai moderasi serta keharmonisan sosial di tengah masyarakat 

Indonesia. 

4. Teori Representasi 

Stuart Hall, salah satu tokoh utama dalam kajian budaya, 

mengembangkan teori representasi sebagai kerangka untuk memahami 

bagaimana makna diproduksi, dibagikan, dan dipertukarkan dalam 

masyarakat. Representasi bukanlah sekadar cerminan realitas, melainkan 

sebuah proses aktif yang membentuk cara kita memahami dunia di sekitar 

kita.34 Hall membedakan tiga pendekatan dalam memahami representasi, 

yaitu reflektif yang memandang makna melekat pada realitas, intensional 

yang menekankan makna berasal dari niat pembicara, dan konstruksionis 

yang diyakini Hall paling tepat, yakni bahwa makna dibangun melalui 

 
34 Stuart Hall, Cultural Representations and Signifying Practices. Hal. 17 



31 

 

 
 

sistem tanda dan bahasa dalam suatu budaya. Dalam pendekatan 

konstruksionis ini, Hall menjelaskan adanya dua sistem representasi: sistem 

konseptual berupa peta mental tentang ide atau objek tertentu, serta sistem 

bahasa yang memungkinkan konsep tersebut dikomunikasikan melalui kata, 

simbol, gambar, maupun bentuk lain.35 Sistem-sistem ini saling berinteraksi 

dan memungkinkan makna dibentuk secara dinamis, sehingga setiap simbol 

atau representasi selalu terbuka untuk ditafsirkan ulang sesuai konteks sosial 

dan budaya. 

Hall menekankan bahwa representasi tidak pernah netral karena 

selalu terkait dengan ideologi dan relasi kuasa. Makna tertentu dapat 

dinormalisasi sehingga diterima sebagai kebenaran yang wajar, sementara 

makna lain dipinggirkan atau dianggap menyimpang. Dengan kata lain, 

representasi adalah arena di mana kekuasaan dan ideologi bekerja, dan 

menganalisis representasi berarti membongkar bagaimana makna sosial 

terbentuk, dikendalikan, dan dipertahankan dalam masyarakat.36  

Dalam konteks komunikasi lintas agama, teori representasi Hall 

sangat relevan untuk memahami bagaimana simbol dan ruang publik 

keagamaan menjadi sarana pembentukan makna sosial. Contoh nyata yang 

merepresentasikan hal tersebut adalah Terowongan Silaturahim, sebuah 

infrastruktur penghubung antara Masjid Istiqlal dan Gereja Katedral yang 

berlokasi di Jakarta. Lorong bawah tanah ini tidak hanya berfungsi sebagai 

 
35 Stuart Hall. Hal. 17-18 
36 Stuart Hall. Hal. 259 



32 

 

 
 

ruang fisik yang memfasilitasi interaksi antarumat beragama, tetapi juga 

sebagai ruang simbolik yang merepresentasikan nilai-nilai toleransi, 

persaudaraan, dan pluralisme. Sebagai simbol publik, terowongan ini 

mengartikulasikan harapan sosial tentang kehidupan beragama yang 

harmonis, dan membantu membangun identitas kolektif sebagai bangsa 

yang beragam namun Bersatu. 

Lebih dari itu, Terowongan Silaturahim memungkinkan praktik 

komunikasi sehari-hari yang bersifat langsung dan kasual, di mana 

pengunjung dari latar agama berbeda dapat bertukar gagasan, 

menegosiasikan nilai, dan memperkuat kesepahaman bersama. Proses yang 

berlangsung memperlihatkan bahwa representasi tidak hadir semata-mata 

sebagai simbol yang bersifat diam dan tidak berperan aktif, tetapi juga 

sebagai medium aktif dalam membentuk wacana sosial dan pengalaman 

kolektif. Ruang publik keagamaan semacam ini juga menyediakan arena 

negosiasi makna, tempat di mana interaksi sosial menjadi sarana untuk 

menegaskan atau menantang pemahaman tentang kerukunan, toleransi, dan 

kebersamaan.  

Dengan demikian, teori representasi Hall memberikan perspektif 

yang komprehensif untuk menganalisis komunikasi lintas agama. 

Representasi tidak hanya terlihat dalam simbol fisik seperti arsitektur, tanda, 

atau karya visual, tetapi juga dalam praktik interaksi sosial, pengalaman 

sehari-hari, dan konstruksi makna kolektif. Analisis yang mendalam 

terhadap Terowongan Silaturahim memperlihatkan bahwa komunikasi 



33 

 

 
 

lintas agama berlangsung melalui kombinasi simbolik, verbal, dan praktik 

sosial, yang secara bersama-sama membentuk, mempertahankan, dan 

menegosiasikan nilai-nilai toleransi dan persaudaraan dalam masyarakat 

plural. 

5. Teori Ruang Publik  

Konsep ruang publik merupakan salah satu pemikiran penting 

Jürgen Habermas yang membantu memahami bagaimana interaksi sosial 

dan komunikasi berlangsung di ruang bersama yan dapat diakses semua 

individu, dengan mengesampingkan perbedaan identitas agama, suku 

bangsa, serta tradisi budaya yang dimiliki. Secara ideal, ruang publik adalah 

arena dialog yang inklusif dan egaliter, tempat masyarakat dapat bertukar 

pandangan secara terbuka untuk membangun pemahaman bersama. 

Habermas dalam karyanya The Structural Transformation of the Public 

Sphere menjelaskan ruang publik dalam ranah yang berada di antara 

kehidupan privat dan otoritas negara, di mana individu bertemu sebagai 

warga negara yang setara untuk mendiskusikan kepentingan bersama. 

Dalam ruang ini, status sosial dikesampingkan, sementara argumen rasional 

menjadi dasar tercapainya kesepahaman.37 

Landasan pemikiran Habermas semakin kuat melalui teori tindakan 

komunikatif, yaitu pandangan bahwa komunikasi sejati harus diarahkan 

pada pencapaian pemahaman bersama (mutual understanding), bukan 

 
37 Habermas, The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inquiry into a 

Category of Bourgeois Society. Hal. 36 



34 

 

 
 

sekadar strategi untuk kepentingan sepihak. Komunikasi ideal bersifat 

bebas dari paksaan, tulus, dan berorientasi pada kebenaran jika dikaitkan 

dengan konteks Indonesia, terutama dalam kehidupan beragama yang 

sangat majemuk, teori ini relevan untuk menjelaskan bagaimana ruang 

publik keagamaan berfungsi sebagai medium dialog lintas iman. 

Dalam hal ini, Terowongan Silaturahim, sebagai penghubung antara 

Masjid Istiqlal dan Gereja Katedral Jakarta, dapat dimaknai sebagai wujud 

nyata ruang publik keagamaan yang bersifat simbolik dan sosial. Secara 

fisik, ia menjadi jalur penghubung antara dua rumah ibadah besar, tetapi 

secara simbolik, terowongan ini melambangkan toleransi, keterbukaan, dan 

dialog antarumat beragama. Di ruang tersebut, praktik komunikasi lintas 

agama terjadi baik secara formal maupun kasual, yang pada akhirnya 

memperkuat solidaritas sosial. Hal ini sejalan dengan pemikiran Habermas 

bahwa ruang publik dapat menjadi arena diskusi dan pertukaran simbol 

sosial yang membentuk opini bersama. 

Namun, Habermas juga mengingatkan adanya transformasi 

struktural yang dapat melemahkan fungsi ruang publik. Logika pasar, 

birokratisasi negara, dan dominasi media massa berpotensi 

"mengkolonisasi" ruang publik sehingga warga tidak lagi berperan aktif 

sebagai partisipan kritis, melainkan menjadi audiens pasif yang terjebak 

dalam konsumsi informasi dan manajemen citra (public relations).38 Jika 

dikaitkan dengan Terowongan Silaturahim, tantangan serupa juga muncul, 

 
38 Habermas. Hal. 195 



35 

 

 
 

misalnya ketika simbol toleransi ini hanya direduksi menjadi pencitraan 

politik atau wacana media, tanpa benar-benar memfasilitasi komunikasi 

mendalam antar komunitas. 

Di sisi lain, teori Habermas mendapat kritik dari Nancy Fraser. 

Menurutnya, ruang publik yang digambarkan Habermas cenderung bersifat 

eksklusif karena dalam praktiknya hanya merepresentasikan kelompok 

dominan, sementara suara perempuan, kelas pekerja, dan kelompok 

minoritas sering terpinggirkan.39 Fraser kemudian menawarkan konsep 

subaltern counterpublics, yaitu ruang-ruang alternatif yang memungkinkan 

kelompok marjinal menyuarakan kepentingannya secara mandiri. Ia juga 

membedakan antara publik lemah, yang hanya menghasilkan opini dan 

wacana, dengan publik kuat, yang mampu mendorong perubahan nyata 

melalui kebijakan.40 

Dalam kerangka ini, pertanyaan penting yang muncul adalah sejauh 

mana Terowongan Silaturahim benar-benar menjadi ruang publik inklusif. 

Apakah ruang ini hanya berfungsi sebagai simbol toleransi yang sifatnya 

seremonial (weak public), ataukah ia mampu menjadi wadah yang lebih 

substansial (strong public) dengan mendorong penguatan kebijakan terkait 

kerukunan antarumat beragama di Indonesia? 

Dengan demikian, ruang publik keagamaan seperti Terowongan 

Silaturahim tidak hanya memiliki fungsi fisik sebagai penghubung dua 

 
39 Nancy Fraser, Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of Actually 

Existing Democracy (Social Text: 25/26, 1990). Hal. 61 
40 Nancy Fraser. Hal. 75 



36 

 

 
 

tempat ibadah, tetapi juga berperan sebagai instrumen penting dalam 

membangun kesadaran kolektif tentang toleransi dan persaudaraan lintas 

agama. Kehadirannya menunjukkan bahwa komunikasi lintas agama dapat 

tumbuh melalui praktik interaksi sehari-hari yang sederhana namun 

bermakna.41 Dalam jangka panjang, ruang publik semacam ini berpotensi 

menjadi model representatif untuk memperkuat harmoni sosial dalam 

masyarakat Indonesia yang plural. 

 

G. Metodologi Penelitian 

1. Paradigma Penelitian 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah paradigma 

konstruktivis yang berfokus pada bagaimana individu membangun dan 

memaknai realitas sosial melalui pengalaman dan interaksi. Paradigma 

konstruktivis berpandangan bahwa realitas tidak bersifat tunggal dan objektif, 

tetapi dibentuk secara sosial melalui interpretasi manusia terhadap 

pengalaman hidupnya.42 Dalam Dalam konteks ini, realitas dipahami bukan 

sebagai sesuatu yang bersifat objektif dan permanen, melainkan sebagai 

produk konstruksi sosial yang dapat berbeda antar individu. 

Dalam penelitian komunikasi lintas agama di Terowongan 

Silaturahim, paradigma konstruktivis memungkinkan peneliti untuk menggali 

 
41 Astuti, Zamroni, and Rihartono, “Revealing Intercultural and Interfaith Communication 

in Manado Which Has a Thousand Churches as a City of Tolerance.” 142. 
42 Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln, The Sage Handbook of Qualitative Research, 

4th ed. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2011). Hal. 98 



37 

 

 
 

bagaimana para pelaku interaksi dari berbagai latar belakang agama 

membangun makna toleransi, kerukunan, dan kebersamaan melalui proses 

komunikasi yang terjadi di ruang publik tersebut. Paradigma ini cocok karena 

fokus penelitian adalah memahami bagaimana ruang fisik dan simbolik 

Terowongan Silaturahim dimaknai dan dijalani dalam praktik komunikasi 

sehari-hari, yang bersifat subjektif dan kontekstual. 

2. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini diterapkan dengan pendekatan kualitatif yang berfokus 

pada upaya menelusuri dan memahami makna dan proses komunikasi lintas 

agama secara mendalam dalam konteks sosial budaya yang spesifik. Metode 

kualitatif digunakan dalam penelitian ini karena orientasinya pada 

pemahaman komprehensif terhadap fenomena sosial, sehingga 

memungkinkan analisis yang utuh dan kontekstual, khususnya pada 

bagaimana para pelaku komunikasi mengalami dan memberi makna terhadap 

interaksi di ruang publik Terowongan Silaturahim yang menghubungkan 

antara Masjid Istiqlal dengan Gereja Katedral. Melalui pendekatan ini, 

peneliti dapat menggali pengalaman, persepsi, serta interaksi sosial yang 

bersifat subjektif dan dinamis secara natural dan kontekstual tanpa 

menggunakan data numerik.43 

Pendekatan kualitatif menyediakan ruang fleksibel dalam proses 

memperoleh data melalui teknik observasi langsung, wawancara secara 

 
43 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2019). Hal. 6 



38 

 

 
 

mendalam, dan dokumentasi sehingga memungkinkan peneliti untuk 

memahami makna sosial yang tersembunyi di balik praktik komunikasi lintas 

agama serta simbolisme yang terdapat dalam ruang publik tersebut.44 Hal ini 

sangat relevan dengan tujuan penelitian yang ingin menggali nilai-nilai 

toleransi, saling menghargai, dan kebersamaan antarumat beragama yang 

terbentuk dari interaksi langsung di Terowongan Silaturahim. 

3. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang diterapkan adalah studi kasus tunggal untuk 

menganalisis fenomena komunikasi lintas agama di Terowongan Silaturahim 

antara Masjid Istiqlal dan Gereja Katedral Jakarta. Pendekatan ini dipilih 

karena terowongan tersebut merupakan fenomena unik yang kaya makna 

sosial, simbolik, dan kultural, serta memiliki nilai representasi toleransi yang 

spesifik dalam konteks ruang publik keagamaan.45 Dengan fokus pada satu 

lokasi, penelitian dapat mengeksplorasi secara mendalam praktik 

komunikasi, interaksi sosial, serta konstruksi makna toleransi yang terjadi 

antara pengunjung, pengelola, dan pihak terkait lainnya. 

Studi kasus tunggal memungkinkan penelitian untuk menyajikan 

fenomena secara holistik dan kontekstual. Pendekatan ini memadukan 

berbagai sumber data primer, termasuk wawancara mendalam dengan 

informan dari pengelola, tokoh agama, pengunjung, dan wisatawan; observasi 

partisipatif terhadap interaksi yang berlangsung di terowongan; serta 

 
44 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches, 4th ed. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2014). Hal. 4-6 
45 Robert K. Yin, Case Study Research and Applications: Design and Methods, 6th ed. (Los 

Angeles: Sage Publications, 2018). Hal. 15-18 



39 

 

 
 

dokumentasi visual dan artefak simbolik yang terkait dengan arsitektur dan 

kegiatan di lokasi. Data sekunder, seperti literatur akademis, arsip sejarah, 

dan publikasi terkait dialog lintas agama, digunakan untuk memperkaya 

analisis dan menempatkan temuan dalam kerangka teoretis yang relevan. 

Untuk menelaah makna yang terkandung dalam simbol-simbol yang 

terdapat di Terowongan Silaturahim, penelitian ini juga menerapkan 

pendekatan semiotika Ferdinand de Saussure sebagai instrumen analisis. 

Dalam perspektif Saussure, tanda (sign) dipahami sebagai relasi antara 

penanda (signifier), yaitu bentuk fisik atau ekspresi yang dapat diamati, dan 

petanda (signified), yaitu konsep atau makna yang dibangun di benak 

masyarakat. Pendekatan semiotika ini digunakan untuk membaca bagaimana 

elemen-elemen simbolik di Terowongan Silaturahim berfungsi sebagai sarana 

komunikasi nonverbal yang menyampaikan pesan toleransi dan persaudaraan 

lintas agama. 

  Analisis semiotika diterapkan pada berbagai aspek, seperti 

penamaan “Terowongan Silaturahim”, desain dan tata ruang terowongan, 

posisi geografis yang menghubungkan dua rumah ibadah besar, serta narasi 

publik yang berkembang melalui media dan dokumentasi resmi. Peneliti 

mengidentifikasi penanda yang tampak secara visual dan linguistik, 

kemudian menelusuri petanda yang muncul berdasarkan interpretasi 

informan dan hasil observasi lapangan. Dengan demikian, semiotika 

membantu mengungkap bagaimana makna toleransi tidak hanya disampaikan 



40 

 

 
 

melalui dialog verbal, tetapi juga melalui simbol ruang, penamaan, dan 

representasi visual yang hadir di ruang publik keagamaan. 

  Melalui kombinasi studi kasus tunggal dan analisis semiotika 

Ferdinand de Saussure, penelitian ini mampu menelaah Terowongan 

Silaturahim sebagai ruang yang berfungsi ganda: sebagai ruang fisik yang 

mempertemukan umat beragama dan sebagai ruang simbolik yang 

memproduksi serta merepresentasikan makna toleransi. Pendekatan ini 

menekankan pengamatan terhadap interaksi sehari-hari, kegiatan dialog lintas 

iman, serta pengalaman pengunjung yang merekam dan membagikan momen 

tersebut melalui media sosial. Dengan demikian, penelitian ini memberikan 

pemahaman yang komprehensif mengenai makna sosial, simbolik, dan 

kultural dalam komunikasi lintas agama di Terowongan Silaturahim, sesuai 

dengan tujuan penelitian deskriptif kualitatif. 

4. Sumber Data 

Dalam penelitian ini, sumber data terbagi menjadi dua jenis, 

yakni sumber data primer dan sumber data sekunder. 

a. Sumber Data Primer 

Data primer dikumpulkan secara langsung dari lapangan 

melalui teknik wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan 

dokumentasi terhadap subjek, peristiwa, serta artefak yang relevan 



41 

 

 
 

dengan komunikasi lintas agama dan representasi toleransi di 

Terowongan Silaturahim.46 

1) Informan 

  Pemilihan informan dilakukan dengan menggunakan 

teknik purposive sampling, dimana mempertimbangkan 

tingkat keterlibatan, pengalaman, dan pengetahuan mereka 

terkait terowongan tersebut. Target penelitian adalah 12 orang, 

terbagi dalam tiga kategori: 

Tabel 1 : Kategori dan Jumlah Informan 

No Kategori 

Informan 
Informan Jumlah 

1 Informan 

Kunci 

a. Pengelola/BPMI Masjid Istiqlal 

b. Pengurus Paroki Gereja Katedral 

 

2 orang 

2 Informan 

Pendukung 

a. Tokoh Agama (Imam/Pastor) 

b. Akademisi 

 

4 orang 

3 

Informan Sasar 

a. Pengunjung umum (Muslim & 

Non-Muslim) 

b. Wisatawan lokal / mancanegara 

6 orang 

 
Total 12 orang 

 
46 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D, Revisi (Bandung: 

Alfabeta, 2017). Hal. 123 



42 

 

 
 

Klasifikasi ini dimaksudkan agar data mencerminkan keberagaman 

perspektif, mulai dari narasi resmi pengelola, pengalaman fasilitator, hingga 

interpretasi pengguna ruang.47 

2) Peristiwa 

Peristiwa yang diamati meliputi praktik komunikasi dan interaksi sosial di 

dalam dan sekitar terowongan, antara lain: 

a) Interaksi spontan antar pengunjung dari latar agama berbeda. 

b) Kegiatan bersama yang diselenggarakan oleh Masjid Istiqlal dan Gereja 

Katedral, misalnya dialog lintas iman atau perayaan hari besar keagamaan. 

c) Aktivitas turisme dan pemanduan wisata, termasuk narasi verbal mengenai 

toleransi dan sejarah kedua bangunan. 

d) Momen simbolik seperti pengambilan foto, diskusi informal, atau 

pengamatan arsitektur dan suasana. 

Observasi peristiwa ini bertujuan untuk menangkap bagaimana komunikasi 

lintas agama berlangsung secara alami dan bagaimana makna toleransi dibentuk 

serta dinegosiasikan.48 

3) Dokumen dan arsip 

Dokumen dan arsip digunakan untuk menganalisis representasi 

toleransi secara resmi maupun tidak resmi. Sumbernya mencakup: 

a) Materi informasi publik di lokasi seperti papan penunjuk, panel, dan brosur. 

 
47 Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches. 

Hal. 158 
48dan Johnny Saldaña Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook, 3rd ed. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2014). Hal. 45 



43 

 

 
 

b) Liputan media massa mengenai peresmian dan fungsi Terowongan 

Silaturahim. 

c) Konten media sosial pengunjung, misalnya unggahan Instagram, TikTok, 

atau blog perjalanan yang menandai lokasi terowongan. 

d) Desain arsitektur dan elemen visual yang mengandung pesan simbolik. 

e) Situs resmi Masjid Istiqlal dan Gereja Katedral yang memuat informasi 

terkait terowongan. 

b. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder merujuk pada data pendukung yang diperoleh 

dari berbagai literatur, dokumen, dan publikasi yang memiliki keterkaitan 

langsung dengan topik penelitian. Data ini mencakup: 

1) Literatur akademik, yakni mencakup buku, publikasi artikel ilmiah, dan 

dokumen laporan penelitian yang membahas komunikasi lintas agama, 

dakwah Islam dalam masyarakat plural, teori ruang publik, serta 

interaksionisme simbolik. 

2) Laporan resmi, termasuk dokumen pemerintah, kebijakan pembangunan 

Terowongan Silaturahim, serta laporan tahunan dari lembaga yang berfokus 

pada isu toleransi dan kerukunan antarumat beragama. 

3) Publikasi media massa, berupa berita dan artikel yang melaporkan respons 

masyarakat, tokoh agama, maupun pemerintah terhadap keberadaan 

Terowongan Silaturahim 



44 

 

 
 

Data sekunder ini bermanfaat untuk memberikan konteks teoritis 

dan faktual yang melengkapi temuan lapangan serta menjadi dasar analisis 

yang lebih komprehensif untuk mendukung analisis data primer.49 

5. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penelitian ini, data dikumpulkan menggunakan 

beberapa teknik yang sesuai dengan pendekatan kualitatif, meliputi 

wawancara mendalam (in-depth interview), observasi partisipatif, dan 

dokumentasi. Pemilihan teknik ini didasarkan pada tujuan penelitian 

untuk memahami makna simbol komunikasi lintas agama dalam jalur 

Terowongan Silaturahim yang berfungsi sebagai penghubung Masjid 

Istiqlal dan Gereja Katedral Jakarta dalam perspektif dakwah Islam. 

a. Wawancara mendalam (in-depth interview), digunakan untuk 

menggali pandangan, pengalaman, dan interpretasi informan 

terkait makna Terowongan Silaturahim. Dalam penelitian ini, 

teknik wawancara yang digunakan adalah semi-terstruktur 

dengan panduan pertanyaan yang fleksibel, sehingga 

memungkinkan eksplorasi isu secara lebih luas dan mendalam. 

Informan dipilih menggunakan purposive sampling, 

berdasarkan relevansi peran, pengalaman, dan keterlibatan 

mereka dalam interaksi di Terowongan Silaturahim. Total 

informan berjumlah 12 orang, dibagi ke dalam tiga kategori: 

 
49 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Hal. 78 



45 

 

 
 

1) Informan kunci: Pengelola Terowongan Silaturahim, 

termasuk pengurus Masjid Istiqlal, pengurus Gereja 

Katedral. 

2) Informan pendukung: Tokoh agama islam maupun Kristen, 

serta akademisi.  

3) Informan utama: Pengunjung umum dan wisatawan, baik 

domestik maupun mancanegara, yang menjadi partisipan 

interaksi lintas agama. 

Wawancara ini bertujuan untuk menggali makna toleransi, 

pengalaman interaksi lintas agama, dan persepsi terhadap 

simbolisme Terowongan Silaturahim sebagai ruang publik 

keagamaan. 

b. Observasi partisipatif, Observasi dilakukan secara langsung di 

lapangan untuk menangkap praktik komunikasi lintas agama 

yang berlangsung di Terowongan Silaturahim antara Masjid 

Istiqlal dan Gereja Katedral Jakarta. Observasi dilakukan di 

beberapa titik akses menuju Terowongan Silaturahim mulai dari 

pintu Masjid Istiqlal hingga Gereja Katedral. Oleh karena itu, 

pengamatan difokuskan pada aktivitas lintas agama yang terjadi 

di sekitar pintu masuk terowongan, kawasan Masjid Istiqlal, serta 

area depan Gereja Katedral. Selain itu, penelitian memanfaatkan 

observasi terhadap sejumlah acara lintas iman yang 

diselenggarakan di kompleks tersebut, sehingga memungkinkan 



46 

 

 
 

peneliti menangkap pola interaksi simbolik meskipun belum 

berlangsung secara reguler di dalam terowongan. Pendekatan ini 

sejalan dengan metode ‘representational observation’, yakni 

membaca makna simbolik dan komunikasi non-verbal melalui 

tanda, gestur, arsitektur, dan praktik sosial yang mengelilingi 

suatu ruang publik keagamaan. Observasi ini bertujuan untuk 

memberikan gambaran nyata mengenai bagaimana komunikasi 

lintas agama terjadi secara natural di ruang publik keagamaan 

tersebut, sekaligus melengkapi data yang diperoleh melalui 

wawancara mendalam, sehingga analisis dapat menampilkan 

praktik interaksi dan konstruksi makna toleransi secara utuh dan 

kontekstual. 

c. Dokumentasi, digunakan sebagai sumber data pendukung yang 

dapat memperkuat informasi dari hasil wawancara dan observasi. 

Studi dokumentasi digunakan sebagai teknik pengumpulan data 

untuk menganalisis bukti tertulis, visual, dan materi yang 

merepresentasikan toleransi di Terowongan Silaturahim. Data 

yang dikaji meliputi materi informasi publik seperti panel 

penunjuk, brosur, dan papan informasi yang menjelaskan sejarah, 

fungsi, serta nilai-nilai lintas agama terowongan, serta konten 

media sosial dan pemberitaan media massa yang menampilkan 

interaksi atau narasi terkait keberagaman dan kerukunan. Studi 

dokumentasi ini membantu menafsirkan makna simbolik dan 



47 

 

 
 

sosial yang disampaikan secara resmi maupun tidak resmi, 

sekaligus memverifikasi dan melengkapi data yang diperoleh 

melalui wawancara dan observasi. Dengan demikian, studi 

dokumentasi memberikan kerangka kontekstual yang 

memperkuat pemahaman terhadap praktik komunikasi lintas 

agama dan representasi toleransi di ruang publik keagamaan ini. 

6. Teknik Analisis Data 

Dalam penelitian kualitatif, proses analisis data diawali dengan 

tahap konseptualisasi, yakni proses penyusunan konsep sebelum 

peneliti melakukan pengumpulan data di lapangan. Selanjutnya, 

analisis dilanjutkan dengan proses kategorisasi dan deskripsi data. Pada 

penelitian ini, analisis data dilakukan dengan menerapkan model 

analisis data interaktif yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman. 

Menurut Miles dan Huberman, terdapat tiga langkah utama dalam 

proses analisis data, yaitu reduksi data (data reduction), penyajian data 

(data display), dan penarikan serta verifikasi kesimpulan 

(verification).50 Ketiga langkah ini dilakukan secara berkesinambungan 

selama proses penelitian berlangsung. Berikut adalah gambar dari 

proses tersebut : 

 
50 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook. Hal. 45 



48 

 

 
 

 

Berdasarkan gambar tersebut, terlihat bahwa proses penelitian 

berlangsung secara siklus, di mana setiap tahapan memiliki keterkaitan 

dan saling mempengaruhi satu sama lain, mulai dari sebelum penelitian 

dilakukan, ketika berada di lapangan, hingga penelitian selesai. Setiap 

komponen dalam alur tersebut dijelaskan melalui beberapa tahapan 

yang saling berkaitan secara berkesinambungan. Berikut penjelasan 

tahapan-tahapannya : 

a. Reduksi Data 

Tahapan ini mencakup proses penyaringan, seleksi, 

penyederhanaan, dan pengelompokan data mentah yang diperoleh 

dari hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. Reduksi data 

bertujuan untuk memfokuskan perhatian pada informasi yang 

relevan dengan tujuan penelitian, khususnya mengenai bentuk 

komunikasi lintas agama dan makna toleransi di Terowongan 

Silaturahim. Proses ini dilakukan secara terus-menerus selama 

penelitian agar data menjadi lebih mudah dikelola dan dianalisis. 

 

 



49 

 

 
 

b. Penyajian Data 

Setelah data direduksi, langkah selanjutnya adalah 

menyajikan data dalam bentuk yang Langkah selanjutnya setelah 

data direduksi adalah mengorganisasi data dalam format yang 

sistematis, seperti tabel, narasi, diagram, atau matriks. Penyajian 

data ini membantu peneliti untuk lebih mudah mengamati pola, 

hubungan, serta tema yang muncul dalam konteks komunikasi 

lintas agama di Terowongan Silaturahim. Penyajian data juga 

membantu dalam menggambarkan bagaimana ruang publik 

tersebut berfungsi sebagai simbol toleransi 

c. Verifikasi dan Penarikan Kesimpulan 

Tahap terakhir dalam penelitian ini adalah penarikan 

kesimpulan atau verifikasi atas data yang telah disajikan. 

Kesimpulan ini bersifat sementara dan dapat mengalami perubahan 

jika muncul temuan baru yang bertentangan. Fokus penarikan 

kesimpulan dalam penelitian ini adalah untuk memahami nilai-

nilai sosial dan keagamaan yang terbentuk dari komunikasi lintas 

agama serta bagaimana makna toleransi dimaknai dan 

dinegosiasikan dalam interaksi sosial di Terowongan Silaturahim. 

Model analisis data interaktif ini dipilih karena 

memungkinkan proses analisis yang fleksibel dan dinamis, serta 

memberikan ruang bagi peneliti untuk melakukan refleksi terus-

menerus selama pengumpulan data berlangsung, sehingga hasil 



50 

 

 
 

analisis menjadi lebih mendalam dan akurat sesuai dengan konteks 

penelitian kualitatif ini. 

7. Teknik Keabsahan Data 

Dalam penelitian kualitatif, keabsahan data berfungsi sebagai 

padanan konsep validitas dan reliabilitas pada penelitian kuantitatif, 

dengan adaptasi terhadap paradigma kualitatif. Lincoln dan Guba 

menekankan bahwa realitas dalam konteks kualitatif bersifat kompleks 

dan dinamis, sehingga tidak terdapat data yang sepenuhnya konsisten 

atau dapat diulang secara identik.51 Untuk mencapai keabsahan data, 

diperlukan proses pengumpulan data yang ketat dengan menggunakan 

teknik triangulasi. 

Triangulasi data adalah pendekatan yang diterapkan untuk 

memperkuat kredibilitas hasil penelitian dengan memadukan berbagai 

sumber data, metode pengumpulan, serta waktu pengambilan data yang 

berbeda. Sugiyono menyebutkan bahwa triangulasi data dilakukan 

dengan menggabungkan beragam sumber dan teknik yang telah ada. 

Adapun tiga jenis triangulasi yang dapat digunakan, dalam penelitian 

ini, sebagai berikut: 

a. Triangulasi Sumber 

Triangulasi sumber dilakukan dengan menelaah dan 

membandingkan data yang diperoleh dari berbagai sumber untuk 

 
51 Yvonna S. Lincoln dan Egon G. Guba, Naturalistic Inquiry (Beverly Hills, CA: Sage 

Publications, 1985). Hal. 301 



51 

 

 
 

memastikan konsistensi dan validitas informasi, seperti hasil 

wawancara, dokumen, dan arsip yang relevan. Tujuannya adalah 

untuk memastikan kesesuaian dan keakuratan informasi dari 

perspektif yang berbeda.  

b. Triangulasi Teknik 

Triangulasi teknik diterapkan dengan meninjau data yang 

sama melalui beragam metode pengumpulan informasi. Contohnya, 

informasi yang diperoleh melalui wawancara dapat divalidasi 

melalui observasi maupun dokumentasi untuk memperkuat 

kredibilitas hasil penelitian. 

c. Triangulasi Waktu  

Triangulasi waktu diterapkan dengan mengumpulkan data 

pada periode yang berbeda, mengingat kondisi narasumber dan 

situasi tertentu dapat memengaruhi kualitas informasi yang 

diberikan. Misalnya, wawancara yang dilakukan di pagi hari ketika 

narasumber berada dalam kondisi segar cenderung menghasilkan 

informasi yang lebih rinci dibandingkan wawancara pada waktu 

lain. 

Melalui ketiga bentuk triangulasi tersebut, keabsahan data 

dalam penelitian kualitatif dapat lebih terjamin, sehingga hasil 

penelitian menjadi lebih kredibel, dapat dipertanggungjawabkan, 

dan memiliki validitas internal yang kuat. 

  



52 

 

 
 

H. Sistematika Pembahasan 

Penelitian ini disajikan dengan format terorganisir dalam empat bab 

yang berkesinambungan, masing-masing dilengkapi sub-bab untuk 

memperjelas penyampaian materi. Kerangka sistematika penelitian dapat 

dijabarkan sebagai berikut: 

Bab I: Pendahuluan membahas latar belakang masalah, perumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta kajian pustaka yang relevan 

dengan topik penelitian. Bab ini menjelaskan urgensi penelitian mengenai 

interaksi lintas agama di Terowongan Silaturahim dan pentingnya 

memahami bagaimana toleransi direpresentasikan secara simbolik dan 

praktis dalam ruang publik keagamaan 

Bab II: Gambaran Umum dan Landasan Teori membahas 

landasan teori dan kajian terdahulu yang relevan, termasuk teori ruang 

publik Habermas (1989) sebagai kerangka untuk memahami komunikasi 

inklusif dan dialog antarumat beragama, serta teori representasi Stuart Hall 

(1997) untuk menganalisis konstruksi makna toleransi dan kerukunan dalam 

konteks ruang publik. Bab ini juga meninjau penelitian terdahulu terkait 

komunikasi lintas agama, simbolisme arsitektur, dan praktik interaksi sosial 

dalam ruang publik keagamaan. 

Bab III: Pembahasan menyajikan temuan penelitian mengenai 

praktik komunikasi lintas agama di Terowongan Silaturahim, meliputi 

bentuk dan pola interaksi antarumat beragama, representasi toleransi 

melalui simbol, gambar, dan narasi pengunjung, serta interpretasi makna 



53 

 

 
 

sosial dan kultural dari interaksi tersebut. Pembahasan dihubungkan dengan 

teori ruang publik Habermas dan teori representasi Hall untuk memberikan 

analisis yang mendalam dan kontekstual. 

Bab IV: Penutup merangkum temuan utama penelitian mengenai 

komunikasi lintas agama dan representasi toleransi di Terowongan 

Silaturahim, menyajikan implikasi teoretis dan praktis bagi pengelola ruang 

publik keagamaan serta pembuat kebijakan, dan memberikan saran untuk 

pengembangan praktik komunikasi lintas agama, peningkatan partisipasi 

pengunjung, dan penguatan simbolisme toleransi di ruang publik 

keagamaan. 

  



123 

 

BAB IV 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan temuan penelitian menunjukkan bahwa Terowongan 

Silaturahim yang menjadi penghubung Masjid Istiqlal dan Gereja Katedral dapat 

dipahami sebagai simbol komunikasi lintas agama yang berperan penting dalam 

merepresentasikan nilai-nilai toleransi dan persaudaraan antarumat beragama di 

Indonesia. Pembangunan terowongan ini tidak hanya memiliki fungsi 

arsitektural sebagai penghubung dua rumah ibadah, tetapi juga fungsi sosial dan 

simbolik sebagai wujud nyata dari moderasi beragama serta dialog lintas iman 

yang inklusif. 

1. Terowongan Silaturahmi Masjid Istiqlal–Gereja Katedral sebagai Wujud 

Komunikasi Lintas Agama dalam Ruang Publik Keagamaan 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Terowongan 

Silaturahmi tidak sekadar berfungsi sebagai infrastruktur penghubung fisik antara 

Masjid Istiqlal dan Gereja Katedral, melainkan juga menjadi medium komunikasi 

lintas agama yang bersifat simbolik dan sosial. Keberadaan terowongan ini 

menghadirkan ruang interaksi yang merepresentasikan relasi dialogis antarumat 

beragama tanpa harus melalui komunikasi verbal secara langsung. Melalui 

simbol arsitektural, tata ruang, serta narasi kebijakan yang menyertainya, 

terowongan ini membangun pesan komunikasi yang menegaskan kesetaraan, 



124 

 

 
 

saling menghormati, dan pengakuan terhadap keberagaman keyakinan. Dalam 

konteks ruang publik keagamaan, komunikasi lintas agama yang terbangun tidak 

bersifat konfrontatif maupun hegemonik, melainkan inklusif dan partisipatif. Hal 

ini menunjukkan bahwa komunikasi antarumat beragama dapat diwujudkan 

melalui simbol dan ruang bersama yang dimaknai secara kolektif oleh 

masyarakat, sehingga memperluas pemahaman komunikasi lintas agama tidak 

hanya sebagai dialog formal, tetapi juga sebagai praktik sosial yang hadir dalam 

keseharian. 

2. Representasi Toleransi Beragama dalam Terowongan Silaturahmi sebagai 

Simbol Kehidupan Multikultural 

Penelitian ini juga menyimpulkan bahwa Terowongan Silaturahmi 

merepresentasikan nilai toleransi beragama secara kuat dan kontekstual dalam 

ruang publik perkotaan. Representasi toleransi tersebut tercermin melalui makna 

simbolik terowongan sebagai ruang perjumpaan damai antara dua institusi 

keagamaan besar yang memiliki sejarah dan identitas berbeda. Terowongan ini 

membangun narasi visual dan simbolik tentang harmoni, koeksistensi, serta 

komitmen kebangsaan dalam menjaga persatuan di tengah pluralitas agama. 

Toleransi tidak direpresentasikan sebagai konsep normatif yang abstrak, 

melainkan sebagai praktik sosial yang dihadirkan melalui ruang, kebijakan, dan 

wacana publik. Dengan demikian, Terowongan Silaturahmi berfungsi sebagai 

simbol sosial yang memproduksi dan mereproduksi makna toleransi dalam 

kesadaran masyarakat. Representasi ini memperlihatkan bahwa ruang publik 



125 

 

 
 

keagamaan dapat menjadi instrumen strategis dalam membangun budaya 

toleransi yang berkelanjutan, relevan dengan realitas masyarakat multikultural 

Indonesia. 

B. Saran 

1. Bagi Pemerintah dan Pengelola (Masjid Istiqlal & Gereja Katedral): Dengan 

dibukanya Terowongan Silaturahim untuk umum, pengelola diharapkan 

dapat terus mengoptimalkan fungsinya sebagai pusat edukasi toleransi dan 

dialog lintas agama. Serta mengoptimalkan fungsi Terowongan Silaturahim 

sebagai pusat edukasi toleransi dan dialog lintas agama. Pemerintah perlu 

menjadikan terowongan ini sebagai laboratorium sosial yang memfasilitasi 

kegiatan bersama, seperti pameran budaya, tur edukatif, dan diskusi lintas 

iman. 

2. Bagi Penelitian selanjutnya, disarankan untuk memperluas ke analisis 

wacana media dan praktik representasi toleransi di ruang publik keagamaan 

lainnya di Indonesia, guna memperkuat kerangka teoritik komunikasi lintas 

agama berbasis simbol. Peneliti juga dapat menambahkan pendekatan 

kuanitatif untuk mengukur seberapa besar tingkat kepercayaan publik 

terhadap Terowongan Silaturahim Masjid Istiqlal – Gereja Katedral dalam 

merepresentasikan toleransi antaragama. 

 

 

 



126 

 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, Zaenal. Ilmu Komunikasi: Sebuah Pengantar Praktis. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2015. 

Astuti, Yanti Dwi, Mohammad Zamroni, and Siantari Rihartono. “Revealing 

Intercultural and Interfaith Communication in Manado Which Has a Thousand 

Churches as a City of Tolerance.” Informasi: Kajian Ilmu Komunikasi 52 52, 

no. 2 (2023): 140–42. https://doi.org/10.21831/informasi.v52i2.52455. 

Badan Pusat Statistik. “Statistik Indonesia 2023.” Jakarta: BPS, 2023. 

https://www.bps.go.id/publication/2023/statistik-indonesia-2023.html. 

Barjah. “Indeks Kerukunan Umat Beragama 2024 Naik Jadi 76,47,.” Kementerian 

Agama, 2024. https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-

beragama-2024-naik-jadi-76-47. 

Bhukari, Muhammad bin Ismail Al. Shahih Bukhari. Mesir: Addarul Alamiyyah, 

870. 

Blumer, Herbert. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Berkeley: 

University of California Press, 1969. 

———. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Berkeley: University 

of California Press, 1976. 

Bungin, Burhan. Sosiologi Komunikasi: Teori, Paradigma, Dan Diskursus 

Teknologi Komunikasi Di Masyarakat. Jakarta: Kencana, 2006. 

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. 4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2014. 

Direktorat Jenderal Bimas Islam Kementerian Agama. “Moderasi Beragama Dalam 

Praktik Sosial Keagamaan,” 2023. 

https://bimasislam.kemenag.go.id/moderasi-beragama. 

Effendy, Onong Uchjana. Ilmu Komunikasi: Teori Dan Praktek. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2011. 

Fachruli Isra Rukmana, and Sri Kurniati Yuzar. “Dialog Interreligius Perspektif 

Sayid Qutub Dan Peran Pemerintah Dalam Meningkatkan Toleransi Di 

Indonesia.” SETYAKI : Jurnal Studi Keagamaan Islam 1, no. 3 (2023): 37–49. 

https://doi.org/10.59966/setyaki.v1i3.458. 

Faules, Wayne K. Pace dan Don F. Organizational Communication. Englewood 

Cliff: Prentice Hall, 1994. 



127 

 

 
 

Foss, Stephen W. Littlejohn and Karen A. Theories of Human Communication. 10th 

ed. Long Grove, IL: Waveland Pres, 2010. 

Fridayne, Ruth, and Aprilianti Pratiwi. “Komunikasi Lintas Agama Dalam 

Kegiatan Keagamaan Antara Gerakan Pemuda GPIB Petra Bogor Dengan 

Jamaah Masjid Al-Muttaqin Neglasari Bogor Utara.” Publikasi Ilmu 

Komunikasi Media Dan Cinema 7 nomor 2 (2025): 290–302. 

Habermas, Jurgen. The Structural Transformation of the Public Sphere: An Inquiry 

into a Category of Bourgeois Society. Cambridge: MIT Press, 1989. 

Hafied Cangara. Pengantar Ilmu Komunikasi. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 

2018. 

Hilman Fauzi. “Terowongan Silaturahim Istiqlal - Katedral Dibuka Saat Perayaan 

Natal.” Kementerian Agama, 2024. 

https://kemenag.go.id/nasional/terowongan-silaturahim-istiqlal-katedral-

dibuka-saat-perayaan-natal-fANqj. 

HS, Mastuki. “Di Balik Nama Terowongan Silaturahim Istiqlal-Katedral.” 

Kementerian Agama, 2021. https://kemenag.go.id/opini/di-balik-nama-

terowongan-silaturahmi-istiqlal-katedral-wtou40. 

Islam, Agama. “Sistem Informasi Masjid.” Kementerian Agama, 2024. 

https://simas.kemenag.go.id/profil/masjid/01.0.11.03.02.000001. 

Jakarta, Keuskupan Agung. “Gereja Katedral Jakarta,” 2024. 

https://katedraljakarta.or.id. 

Kementerian PUPR. “Pembangunan Terowongan Silaturahim Istiqlal–Katedral,” 

2024. https://pu.go.id/berita/pembangunan-terowongan-silaturahmi-istiqlal-

katedral. 

Khalil Muflih, Miftha. “Interreligious Environmentalism: The Way Ahmadiyya 

Group Engages to Interfaith Dialogue.” Dialog 46, no. 2 (2023): 157–68. 

https://doi.org/10.47655/dialog.v46i2.872. 

Kim, William B. Gudykunst and Young Yun. Communicating with Strangers: An 

Approach to Intercultural Communication. 4th ed. New York: Routledge, 

2003. 

Kincaid, Everett M. Rogers dan Lawrence. Communication Networks: Toward a 

New Paradigm for Research. New York: Free Press, 1981. 

Kurniawan, P., Nasution, L. R., & Ahmatnijar. “Cultivating Harmony: 

Strengthening Religious Inclusivity Through Interfaith Dialogue in Rural 

South Tapanuli.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic 

Studies 21, no. 1 (2023): 84–98. 



128 

 

 
 

Kurniawan, Siroy, Uky Firmansyah Rahman Hakim, and Rois Muzzaky. 

“Interreligious Communication for Building Tolerance Between Muslim and 

Christian Communities in Bengkulu.” Ath-Thariq: Jurnal Dakwah Dan 

Komunikasi 8, no. 2 (2024): 152–66. 

Kusmayani, Anisa Eka Putri. “Youth Interfaith Dialogue in Everyday Citizenship 

in Indonesia: Bridging Religious Diversity and Citizenship Challenges.” 

Focus 4, no. 2 (2023): 159–68. https://doi.org/10.26593/focus.v4i2.7375. 

Lincoln, Norman K. Denzin dan Yvonna S. The Sage Handbook of Qualitative 

Research. 4th ed. Thousand Oaks, CA: Sage Publications, 2011. 

Mahfudin Setiawan, Agus, Rachma Dyah Auliya Sananta, and Fiki Nurlaeli. 

“Religious Tolerance in Indonesia: An Increasingly Large Space.” Socio 

Religia 4, no. 1 (2023): 1–16. https://doi.org/10.24042/sr.v4i1.16935. 

Mardyansyah, Muhammad Marjan. “No Title.” Kementerian Agama, 2024. 

https://kemenag.go.id/pers-rilis/presiden-resmikan-terowongan-silaturahim-

permudah-akses-jemaah-istiqlal-dan-katedral-2m6Wg?utm_source. 

———. “Presiden Resmikan Terowongan Silaturahim, Permudah Akses Jemaah 

Istiqlal Dan Katedral.” Kementerian Agama, 2024. 

https://kemenag.go.id/pers-rilis/presiden-resmikan-terowongan-silaturahim-

permudah-akses-jemaah-istiqlal-dan-katedral-2m6Wg?utm_source. 

Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, dan Johnny Saldaña. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. 3rd ed. Thousand Oaks, CA: Sage 

Publications, 2014. 

Mead, George Herbert. Mind, Self, and Society. Chicag0: University of Chicago 

Press, 1934. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2019. 

Muhammad, Arni. Komunikasi Organisasi. Jakarta: Bumi Aksara, 2002. 

Nancy Fraser. Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of 

Actually Existing Democracy. Social Text: 25/26, 1990. 

Netanyahu, Kurniawan, and Deri Susanto. “Sustainability of Interreligious 

Dialogue in Indonesia under the Phenomenon of Intolerance by Islamic 

Populists.” Dialog 45, no. 2 (2022): 248–57. 

https://doi.org/10.47655/dialog.v45i2.664. 

Prasetya, Dimas, Arditya Prayogi, and Khoirotul Umaroh. “Symbolic Interactionist 

Communication of Interreligious Figures in Managing Religious Diversity.” 

Komunika 11, no. 1 (2024): 34–43. 



129 

 

 
 

https://doi.org/10.22236/komunika.v11i01.12904. 

Priyambodo, Aries, Wiwik Widyo Widjajanti, Sigit Hadi Laksono, Jurusan 

Arsitektur, and Jalan Arief Rachman Hakim. “Arsitektur Simbolis Pada Pusat 

Ibadah Sebagai Wujud Toleransi Di Kota Batu Jawa Timur.” MINTAKAT: 

Jurnal Arsitektur 22, no. 1 (2021): 2654–4059. 

Regus, Maksimus. “Islam and the Making of a Non-Violent and Peaceful Public 

Sphere in Indonesia.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of 

Islamic Studies 18, no. 2 (2022). 

https://doi.org/10.18196/afkaruna.v18i2.14580. 

Sekretariat. “Visi Misi Masjid Istiqlal.” Masjid Istiqlal, n.d. 

https://sekretariat.istiqlal.or.id/. 

Sekretariat Paroki. “Visi Dan Misi Gereja Katedral.” Katedral Jakarta, n.d. 

https://katedraljakarta.or.id/paroki#visi-misi. 

Silvia Monty. “Pembangunan Terowongan Silaturahim Istiqlal-Katedral Rampung 

17 Agusus 2021 Mendatang.” Properti Indonesia, 2021. 

https://propertiindonesia.id/post/pembangunan-terowongan-silaturahmi-

istiqlal-katedral-rampung-17-agusus-2021-mendatang#:~:text=Terowongan 

yang menghubungkan kedua rumah,tanpa mengganggu arus lalu lintas. 

Soyomukti, Eko W. Pengantar Ilmu Komunikasi. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 

2012. 

Stuart Hall. Cultural Representations and Signifying Practices. London: Sage 

Publications, 1997. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Revisi. Bandung: 

Alfabeta, 2017. 

Wulansari, Agustin. Komunikasi Massa Di Era Digital. Bandung: Pustaka Setia, 

2021. 

Yin, Robert K. Case Study Research and Applications: Design and Methods. 6th 

ed. Los Angeles: Sage Publications, 2018. 

Yvonna S. Lincoln dan Egon G. Guba. Naturalistic Inquiry. Beverly Hills, CA: 

Sage Publications, 1985. 


	HALAMAN JUDUL
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	SURAT PERSETUJUAN TESIS
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TESIS
	MOTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Kajian Teori
	G. Metodologi Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB IV PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



