HUMANISME INKLUSIF ABDURRAHMAN WAHID DALAM
PEMBELAJARAN PAI MTs MA’ARIF DARUSSHOLIHIN

[P
S

35
LiJ

Disusun Oleh:

Muhammad Nawawi
NIM: 21204012072

TESIS
Diajukan kepada Program Magister (S2)
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan
Kalijaga untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna
Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M .Pd.)
Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah

YOGYAKARTA
2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan dibawah ini:

Nama : Muhammad Nawawi
NIM 21204012072

Jenjang : Magister (S2)

Program Studi  : Pendidikan Agama Islam
Konsentrasi : Pendidikan Agama Islam

Menyatakan  bahwa naskah tesis ini sccara kescluruhan adalah hasil

penelitian/karya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya.

Yogyakarta, 11 Januari 2026

Saya yang menyatakan

AR 7

ANX220153941

Muhammad Nawawi, S.Pd.
21204012072




PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI

Yang bertanda tangan dibawah ini:

Nama : Muhammad Nawawi
NIM : 21204012072

Jenjang : Magister (S2)

Program Studi  : Pendidikan Agama Islam
Konsentrasi : Pendidikan Agama Islam

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan bebas dari plagiasi. Jika
dikemudian hari terbukti melakukan plagiasi, maka saya siap ditindak sesuai

dengan hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 11 Januari 2026

~ Saya yang menyatakan
'y W
] §

METERAL

PSS

""" ' Muhammad Nawawi, S.Pd.
21204012072

Dipindai dengan CamScanner



KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
FAKULTAS ILMU TARBIYAH DAN KEGURUAN
JI. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 513056 Fax. (0274) 586117 Yogyakarta 55281

205

L

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-370/Un.02/DT/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul :HUMANISME INKLUSIF ABDURRAHMAN WAHID DALAM PEMBELAJARAN
PAI DI MTS MA'ARIF DARUSSHOLIHIN

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : MUHAMMAD NAWAWI, S.Pd
Nomor Induk Mahasiswa 21204012072

Telah diujikan pada : Selasa, 27 Januari 2026

Nilai ujian Tugas Akhir TA-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

i Ketua Sidang

Dr. Dwi Ratnasari, S.Ag.. M.Ag
SIGNED

=& Penguji 11
3
5 Dr. Adhi Setiyawan, S.Pd., M.Pd.
SIGNED

% Prof. Dr. Hj. Marhumah, M.Pd.
. SIGNED

Valid ID: 697¢178293317

Yogyakarta, 27 Januari 2026
UIN Sunan Kalijaga
Dekan Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan

: Prof. Dr. Sigit Purnama, S.Pd.L., M.Pd.
2 SIGNED

71 30/01/2026



PERSETUJUAN TIM PENGUIJI
UJIAN TESIS

Tesis Berjudul :

HUMANISME INKLUSIF ABDURRAHMAN WAHID DALAM PEMBELAJARAN PAI DI MTS
MA'ARIF DARUSSHOLIHIN

Nama : Muhammad Nawawi

NIM 121204012072

Program Studi : Pendidikan Agama Islam
Fakultas : llmu Tarbiyah dan Keguruan

Telah disetujui tim penguji munagosyah
Ketua/Pembimbing : Dr. Dwi Ratnasari, M.Ag.
Sekretaris/Penguiji | : Prof. Dr. Hj. Marhumah, M. Pd.

Penguiji Il : Dr. Adhi Setiyawan, M.Pd.

Diuji di Yogyakarta pada :

Tanggal : 27 Januari 2026
Waktu :09.00 - 10.15 WIB.
Hasil :A-(92)

IPK ) i

Predikat : Sangat Memuaskan

*coret yang tidak perlu



NOTA DINAS PEMBIMBING

Kepada Yth.

Dekan Fakultas llmu
Tarbiyah dan Keguruan
UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

Assalamu’alaikum wr.wb.

Setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap penulis tesis yang
berjudul:

HUMANISME INKLUSIF ABDURRAHMAN WAHID DALAM
PEMBELAJARAN PAI MTS MA’ARIF DARUSSHOLIHIN

yang ditulis oleh:

Nama : Muhammad Nawawi
NIM : 21204012072

Jenjang : Magister (S2)

Program Studi : Pendidikan Agama Islam

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Program
Magister (S2) Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga untuk
diujikan dalam rangka memperoleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd.).

Wassalamu alaikum wr.wb.

Yogyakarta, 16 Januari 2026
Pembimbing

“F

Dr. Dwi Ratnasari, M.Ag
NIP. 19780823 200501 2 003



MOTTO

PP PUERYPRECR UG DU FYEET- - NS R TEL I
(5:35)
Wahai orang-orang yang beriman! Bertakwalah kepada Allah dan carilah wasilah

(jalan) untuk mendekatkan diri kepada-Nya, dan berjihadlah (berjuanglah) di
jalan-Nya, agar kamu beruntung (Q.S. AL- Maidah :35)*

! Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan terjemahannya.
Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Kementerian Agama RI.

Vi



PERSEMBAHAN

Tesis ini dipersembahkan untuk almamater tercinta
Program studi Magister (S2) Pendidikan Agama Islam
Fakultas llmu Tarbiyah dan Keguruan

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta

vii



ABSTRAK

Muhammad Nawawi, NIM 21204012072, Humanisme Inklusif dalam
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Perspektif KH. Abdurrahman Wahid di
MTs Ma’arif Darussholihin, Thesis, Program Studi Pendidikan Agama Islam,
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga.

Ide penelitian ini berangkat dari keprihatinan peneliti terhadap realitas
pendidikan Islam kontemporer yang masih menghadapi tantangan berupa
kecenderungan pembelajaran normatif, rendahnya penguatan nilai toleransi, serta
munculnya sikap keagamaan yang kurang moderat di kalangan peserta didik.
Dalam konteks tersebut, pemikiran KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) tentang
humanisme inklusif menjadi relevan sebagai landasan konseptual pendidikan
Islam yang menekankan nilai kemanusiaan, penghormatan terhadap perbedaan,
dan moderasi beragama. MTs Ma’arif Darussholihin dipilih sebagai lokasi
penelitian karena memiliki komitmen dalam pembentukan karakter religius
peserta didik melalui budaya sekolah dan pembelajaran Pendidikan Agama Islam.

Jenis penelitian ini adalah penelitian deskriptif kualitatif untuk menggali
dan menganalisis pemikiran KH. Abdurrahman Wahid yang bersumber dari
karya-karya orisinal, pidato, dan arsip pemikirannya. Sementara itu, penelitian
lapangan dilakukan untuk memperoleh data empiris melalui observasi, wawancara
dengan kepala madrasah, wakil kepala bidang kurikulum, guru Pendidikan Agama
Islam, serta studi dokumentasi terkait kurikulum, pembelajaran, dan budaya
sekolah. Teknik analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa humanisme inklusif dalam pemikiran
KH. Abdurrahman Wahid menekankan nilai kemanusiaan universal, toleransi,
keadilan sosial, kebebasan berpikir, dan moderasi beragama yang memandang
agama sebagai kekuatan etis dalam kehidupan sosial. Implementasi prinsip
tersebut dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam di MTs Ma’arif
Darussholihin telah terwujud melalui integrasi nilai moderasi beragama dalam
kurikulum dan RPP, keteladanan guru, pembiasaan ibadah, penguatan adab,
musyawarah, serta interaksi kelas yang dialogis dan menghargai keberagaman.
Namun, penelitian ini juga menemukan bahwa implementasi humanisme inklusif
masih menghadapi tantangan, terutama dalam keterbatasan strategi pembelajaran
kontekstual yang mampu mengaitkan nilai-nilai keislaman dengan realitas sosial
peserta didik secara reflektif dan kritis. Oleh karena itu, penguatan pendidikan
Islam berbasis humanisme inklusif menjadi penting agar pembelajaran PAI tidak
hanya membentuk kesalehan individual, tetapi juga kesalehan sosial yang
moderat, inklusif, dan responsif terhadap dinamika zaman.

Kata Kunci: Humanisme Inklusif, KH. Abdurrahman Wahid, Pendidikan Agama
Islam, Moderasi Beragama, Pembentukan Karakter.

viii



ABSTRACT

Khoirotul Muslimah, NIM 21204012003, Inclusive Humanism in Islamic
Religious Education Learning from the Perspective of KH. Abdurrahman Wahid
at MTs Ma’arif Darussholihin, Thesis, Islamic Religious Education Study
Program, State Islamic University Sunan Kalijaga.

The idea of this research arises from the researcher’s concern regarding
the realities of contemporary Islamic education, which still face challenges such
as the dominance of normative learning approaches, the limited reinforcement of
tolerance values, and the emergence of less moderate religious attitudes among
students. In this context, the thought of KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) on
inclusive humanism becomes highly relevant as a conceptual foundation for
Islamic education that emphasizes human dignity, respect for diversity, and
religious moderation. MTs Ma arif Darussholihin was selected as the research
site due to its commitment to character building through school culture and
Islamic Religious Education learning.

This study employs a descriptive qualitative research design to explore
and analyze the thought of KH. Abdurrahman Wahid based on original works,
speeches, and archival materials related to his intellectual legacy. In addition,
field research was conducted to obtain empirical data through observations,
interviews with the principal, vice principal for curriculum affairs, Islamic
Religious Education teachers, and documentation studies related to the
curriculum, teaching practices, and school culture. Data analysis was carried out
through the stages of data reduction, data display, and conclusion drawing.

The findings of this study indicate that inclusive humanism in the thought
of KH. Abdurrahman Wahid emphasizes universal human values, tolerance,
social justice, freedom of thought, and religious moderation, viewing religion as
an ethical force within social life. The implementation of these principles in
Islamic Religious Education at MTs Ma’arif Darussholihin is reflected in the
integration of religious moderation values into the curriculum and lesson plans,
teacher role modeling, habituation of religious practices, reinforcement of moral
conduct, deliberative practices, and dialogical classroom interactions that respect
diversity. However, this study also finds that the implementation of inclusive
humanism still faces challenges, particularly the limited use of contextual
learning strategies that connect Islamic values with students’ social realities in a
reflective and critical manner. Therefore, strengthening inclusive humanism
based Islamic education is essential so that Islamic Religious Education not only
fosters individual piety but also develops moderate, inclusive, and socially
responsive piety in accordance with contemporary dynamics.

Keyword: Inclusive Humanism, KH. Abdurrahman Wahid, Islamic Religious
Education, Religious Moderation, Character Building.



KATA PENGANTAR

e N e A
“®° g 5.0 F o - ~od s 8% - f o o = - e g e e L P o - 5
U of gl (andiy WA Jal Je "ol 4l o el 5 & A0S
o0 - - = --e,-.,-.a_na.— T E s - -2 - l:

T os F & - . T e = iy
ot \;.JU ;J}MJ}AMIJLM;; u] -Lg_.;a'l_}:\.i\f__l.:r.’u Ua-\.:-} ald \.n}'va\.h’

G5 G T n Tl W B e wal e L e 3

Puji syukur Peneliti panjatkan kehadirat Allah SWT vyang telah
memberikan rahmat dan hidayah-Nya sehingga peneliti dapat menyelesaikan tesis
berjudul “Manajemen Stres Guru PAI di Sekolah-Ku Yayasan Kasih Anak
Kanker Indonesia (YKAKI) Yogyakarta” dengan lancar. Tesis ini disusun sebagai
syarat untuk meraih gelar magister di UIN Sunan Kalijaga. Banyak ilmu baru
yang peneliti dapatkan selama menulis tesis ini. Dampak positif yang bisa
penelitian ambil adalah bisa mensyukuri nikmat sehat.

Peneliti menyadari bahwa tesis ini tidak akan selesai tanpa bantuan, serta
dorongan dari berbagai pihak. Untuk mengapresisasi hal tersebut maka dengan
penuh syukur pada kesempatan ini peneliti mengucapkan terima kasih kepada:

1. Bapak Prof. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph. D. selaku rektor UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta yang memberikan kesempatan kepada peneliti untuk
meningkatkan ilmu secara akademik di UIN Sunan Kalijaga

2. Prof. Dr. Sigit Purnama, M. Pd. Selaku Dekan Fakultas Ilmu Tarbiyah dan
Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang memberikan dukungan-
dukungan peneliti selama proses akademik berlangsung.

3. Ibu Dr. Dwi Ratnasari, S.Ag, M.Ag. selaku Kaprodi dan Dosen Pembimbing
yang senantiasa meluangkan waktunya untuk mengarahkan, memberikan
informasi dan motivasi.

4. Segenap Dosen dan Civitas Akademika Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta yang selalu membantu
proses perkuliahan serta berkontribusi dalam publikasi jurnal serta
administrasi lainnya

5. Teman-teman angkatan 2021 yang telah berbagi pengalaman dan ilmu serta
motivasi sehingga peneliti merasa sangat terbantu dan termotivasi.



Bapak Mochamad Solikin, S.Pd.I., selaku Kepala MTs Ma’arif Darussholihin,
yang telah memberikan izin, arahan, serta dukungan kepada penulis dalam
pelaksanaan observasi dan penelitian.

Ibu Vika Kartikasari, S.Pd., selaku Guru Pendidikan Agama Islam, dan Bapak
Muhammad Ja’far Shodiq, S.Pd., M.A., selaku Wakil Kepala Bidang
Kurikulum MTs Ma’arif Darussholihin, yang telah memberikan informasi.

Bapak dan Ibu tercinta yang memberikan dorongan moril serta materiil.

9. Ade yang di pesantren yang senantiasa memberikan doa terbaiknya.

10.
11.

12.

Neng Ariyanti yang tulus meng support dengan penuh kasih dan sayang.
Lilis Siti Khodijah yang meng support tidak mengenal waktu dan memberi
dorongan terus maju.
Keluarga Besar Sahabat Nawa Sholawat yang menjadi sponsor support virtual
gif dan doa tulusnya.

Semoga Allah Swt membalas semua kebaikan Bapak/ Ibu serta Saudara/i.

Peneliti menyadari bahwa semua ini masih jauh dari sempurna, oleh karena itu

peneliti mengharap kritik dan saran yang sekiranya dapat membangun demi

kesempurnaan kegiatan ini di kemudian hari.

Yogyakarta, 28 November
2026
Penyusun,

Muhammad Nawawi
NIM. 21204012072

Xi



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN ...ttt st i
PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI .....c.oooiiiiceeceecee e i
PENGESAHAN TUGAS AKHIR ..ottt i
PERSETUJUAN TIM PENGUUJI ....vviiiiiiicie e \Y
NOTA DINAS PEMBIMBING.......c.cccooiiiiieccee e \Y;
1Y 1O 2 I 1 2 Vi
PERSEMBAHAN. ...ttt srae s s b sbe e anbee e Vil
ABSTRAK e viii
A B ST R A CT L et e et e st e e st e e st e e e bt e e saaeeeans iX
KATA PENGANTAR ..ottt sttt e s X
DY A O 1] RS Xii
PEDOMAN TRANSLITERASI ...t Xiii
DAFTAR TABEL ...ttt XVi
DAFTAR LAMPIRAN ...ttt rae e XVii
BAB | : PENDAHULUAN ...ttt 1
A. Latar Belakang Masalah ...........c.cccccoceiiiiiiiiiicic e, 1
B. Rumusan Masalah ...........ccoceeiiiiiiiiiciiee e 11
(O U U o OSSR 11
D. Manfaat Penelitian ..........cooovviiiiiiiie e 11
E. Kajian PUStAKA..........cocoiiiiiiiie vttt 12
[ - 0T Fo 1Y U R I o SRR 18
G. Sistematika Pembahasan ..........cccccoevveviiiiiiiic e, 32
BAB Il : METODE PENELITIAN ..ottt 34
A. Pendekatan dan Jenis Penelitian .............cccccoceevviii e, 34
B. Latar Penelitian Setting Penelitian ............cccocoveieiiniiiiinns 35
C. Data dan Sumber Data Penelitian ............ccccceeeeviiriicirciieeene, 36
D. Pengumpulan Data ...........cccoeveiieiiiiieiieseeie e 37
E. Uji Keabsahan Data ..........c.ccoeiiiiiinininiieicceese e 39
AN 0P 1T I = 41
BAB 11 HASIL DAN PEMBAHASAN ... 42
A. HaSil PENEIITIAN ..o 42
B. Pembahasan Penelitian ......cccccoooovvveeiiciiiiiiiiieiie s siiniee e 86
C. Keterbatasan Penelitian ..........cccccoeveeeeiiiiiii e 106
BAB IV i PENUTUP .. .ottt n e st e eree s 108
AL SIMPUIAN Lo 108
B. IMPIKAST ..o 110
C. SANAN oo 111
DAFTAR PUSTAKA ..ottt e e e e st n e st e st e e 113
LAMPIRAN-LAMPIRAN......c.ooi ittt 115

xii



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-INDONESIA

Transliterasi kata-kata Arab yang ditulis ke dalam bahasa Indonesia dalam skripsi
ini, mengacu pada Surat Keputusan Bersama Departemen Agama dan Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia tanggal 22 Januari 1988 Nomor :
157/1987 dan 0593b/1987

A. Konsonan
Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat

dilihat pada halaman berikut :

| Hurufarab | Nama [  Huruflatin |
| Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan
- ba’ B Be
< ta’ T Te
Il sla’ S| Es (dengan titik diatas)
z Jim J Je
z h}a h} Ha ((;iengan titik
dibawah)
e Kha Kh Ka dan Ha
3 Dal D De
K zlal Z| Zet (dengan titik diatas)
B ra’ R Er
) Zai Z Zet
o Sin S Es
o Syin Sy Es dan ye
e stad s} Es (dengan titik di bawah)
e d}ad d} De (dengan titik di bawah)
L t}a t} Te (dengan titik di bawah)
B Z}a z} Zet (dengan titik di bawah)
& ‘ain ‘ Koma terbalik di
atas
'& Gain G Ge
s Fa F Ef
&3 Qof Q Qi

xiii



Sl Kaf K Ka
J Lam L El
a Mim M Em
O Nun N En
F Wau W We
N ha’ H Ha
e Hamzah ’ Apostrof
< ya’ Y Ye

B. Konsonan rangkap karena Syaddah ditulis rangkap

Ny Ditulis Rabbu

A A Ditulis Harrama

C. Ta marbu>t}ah di akhir kata
1. Jika dimatikan ditulis h.

Ditulis Qaryah

“

o Ditulis Fidyah

Ketentuan seperti ini tidak berlaku bagi kata-kata Arab yang sudah diserap ke
dalam bahasa Indonesia, seperti : zakat, salat, dan sebagainya, kecuali jika

dikehendaki lafal aslinya.
2. Bila diikuti dengan kata sandang al-serta bacaan kedua kata itu terpisah,

maka ditulis dengan h

Al Ditulis Bidayah al-Hidayah

3. Bila tamarbu>t}ahyang hidup atau mendapat harakat fath}ah, kasrah, dan

d}ammah, transliterasinya adalah[t].

il 318 ) Ditulis Zakat al-Firri

Xiv



D. Vokal pendek

Cimmm—— Fath{ah Ditulis a
o — Kasrah Ditulis i
o D{ammah Ditulis u
E. Vokal Panjang
1 | Fathah + alif Ditulis | a
<l Ditulis | Malikun
2 | Fathah + ya’ mati Ditulis | a
S Ditulis | Zikra
3 | Kasrah + ya’ mati Ditulis | i
e Ditulis Basirun
4 | Dammah + wawu mati Ditulis U
sl Ditulis | Juliisun
F. Vokal Rangkap
1 | Fathah + ya’ mati Ditulis Aj
o 8 Ditulis Quraisyun
2 | Fathah + wawu mati Ditulis Au
ash Ditulis Qaumun

XV




DAFTAR TABEL

Tabel 3.1Indikator Visi Madrasah ... 43
Tabel 3.2 Muatan/Struktur Kurikulum Kelas 7 ... 46
Tabel 3.3 Muatan/Struktur Kurikulum Kelas 8 ..........cccocevviiiiniinieieieeee, 47
Tabel 3.4 Muatan/Struktur Kurikulum Kelas 9 ..., 48

XVi



DAFTAR LAMPIRAN

Lampiran 1 InStrumen WaWanCara ...........ccceueieereeieseeseeieeseesseseeseesseseesnens

Lampiran 2 Foto Dokumentasi

XVii



BAB I
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah

Pendidikan Islam di Indonesia menghadapi berbagai tantangan,
termasuk lemahnya dinamika sosial, politik, dan budaya.! Fenomena
meningkatnya eksklusivisme keagamaan, radikalisme, serta menurunnya
semangat toleransi menjadi ancaman nyata bagi tujuan pendidikan Islam yang
sejati, yakni membentuk manusia berilmu sekaligus berakhlak mulia. Arus
informasi yang cepat dan pengaruh ideologi transnasional turut memperkuat
munculnya paham keagamaan yang kaku dan menolak perbedaan. Oleh karena
itu, pendidikan Islam perlu menghadirkan pendekatan yang tidak hanya
menekankan transfer pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan nilai-nilai
kemanusiaan universal. Salah satu pendekatan yang relevan untuk menjawab
tantangan tersebut adalah humanisme inklusif.?

Secara konseptual, humanisme inklusif merupakan paham kemanusiaan
yang menempatkan manusia sebagai makhluk bermartabat dan setara, tanpa
memandang latar belakang agama, budaya, atau suku. Dalam konteks Islam,
humanisme inklusif berakar dari prinsip tauhid yang menegaskan kesetaraan
seluruh manusia di hadapan Allah SWT.? Pendekatan ini menolak segala bentuk
kekerasan, diskriminasi, dan dominasi satu kelompok atas kelompok lain. Nilai-
nilai seperti kasih sayang, empati, keadilan sosial, dan penghormatan terhadap
perbedaan menjadi fondasi utama dalam kehidupan bermasyarakat dan beragama.

Dalam pendidikan Islam, paradigma ini menjadi orientasi untuk melahirkan insan

! Karwadi, Bin Zakaria, A. R., Setiyawan, A., & Ferdi Hasan, Moh. (2025). Integration
of critical pedagogy in Islamic education: a case study of pre-service teacher training. British
Journal of Religious Education, 1-22. https://doi.org/10.1080/01416200.2025.2560905

2 Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid
Tentang Moderasi Islam. Jurnal Edukasi Asia, 7(2), 45-60.

* Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita (Jakarta: The Wahid Institute,
2006), HIm. 45.



yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga sensitif terhadap
kemanusiaan dan keberagaman sosial.*

Kebutuhan terhadap penerapan humanisme inklusif dalam pendidikan
Islam kontemporer menjadi semakin mendesak karena meningkatnya fenomena
intoleransi dan radikalisme di kalangan generasi muda. Pendidikan yang
berorientasi kognitif semata terbukti belum mampu menanamkan kesadaran moral
dan sosial yang kuat. Dengan menerapkan prinsip-prinsip humanisme inklusif,
proses pembelajaran dapat diarahkan untuk membentuk karakter peserta didik
yang terbuka, dialogis, dan menghargai perbedaan pandangan. Strategi ini tidak
hanya mencegah penyebaran paham ekstrem, tetapi juga memperkuat kemampuan
peserta didik untuk berpartisipasi aktif dalam membangun masyarakat yang damai
dan beradab.®

Namun dalam realitas sosial, masih banyak kasus yang menunjukkan
lemahnya penerapan nilai-nilai humanisme inklusif di dunia pendidikan dan
masyarakat. Misalnya, kasus intoleransi di lingkungan sekolah yang terjadi di
beberapa daerah Indonesia, seperti penolakan terhadap siswa yang berbeda
keyakinan atau pelarangan penggunaan atribut keagamaan tertentu,
memperlihatkan bahwa semangat menghargai perbedaan belum sepenuhnya hidup
dalam praksis pendidikan. Di sejumlah perguruan tinggi dan lembaga pendidikan
keagamaan, muncul pula fenomena pengkotakan kelompok berdasarkan paham
keagamaan yang sempit, sehingga menumbuhkan sikap eksklusif dan curiga
terhadap pihak lain. Bahkan survei Setara Institute (2023) mencatat bahwa tingkat
intoleransi di kalangan pelajar dan mahasiswa masih berada pada kategori tinggi,
terutama dalam bentuk penolakan terhadap kelompok minoritas.

Seharusnya pendidikan Islam berfungsi sebagai ruang pembentukan
karakter rahmatan lil ‘alamin yang menanamkan kasih sayang dan penghormatan
terhadap martabat manusia. Namun senyatanya, sebagian praktik pendidikan

masih terjebak pada pola indoktrinatif yang menekankan ketaatan tekstual tanpa

* Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid
Tentang Moderasi Islam. Jurnal Edukasi Asia, 7(2), 45-60.

® Rachman, S., & Syafiqurrahman, M. (2023). Pendidikan Islam Anti-Radikalisme Dan
Inklusif. Jurnal Pendidikan Islam, 12(3), 201-215.



diimbangi dengan penanaman nilai kemanusiaan dan refleksi sosial. Seharusnya
lembaga pendidikan menjadi teladan dalam menumbuhkan kesadaran pluralitas
dan empati sosial, tetapi senyatanya masih terdapat kurikulum dan metode
pembelajaran yang kurang memberi ruang bagi dialog dan Kketerbukaan.
Seharusnya guru menjadi figur yang menanamkan toleransi, keadilan, dan
penghormatan terhadap perbedaan, namun senyatanya masih ditemukan perilaku
diskriminatif yang mencederai nilai-nilai kemanusiaan universal.

Fenomena tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara idealitas
pendidikan Islam yang berlandaskan nilai kemanusiaan dan realitas sosial yang
diwarnai eksklusivisme, diskriminasi, serta radikalisme tersembunyi. Oleh karena
itu, penting untuk mengkaji kembali bagaimana prinsip-prinsip humanisme
inklusif dapat diimplementasikan secara nyata dalam pendidikan Islam
kontemporer, agar pendidikan tidak hanya melahirkan insan berpengetahuan,
tetapi juga berkarakter terbuka, toleran, dan berjiwa sosial tinggi.

Prinsip humanisme inklusif sesungguhnya telah diupayakan masuk ke
dalam kurikulum dan praktik pendidikan Islam di Indonesia melalui berbagai
kebijakan dan program moderasi beragama. Dalam kurikulum Merdeka Belajar,
misalnya, nilai-nilai kemanusiaan, keberagaman, dan gotong royong ditempatkan
sebagai bagian dari Profil Pelajar Pancasila yang menekankan dimensi beriman,
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, dan berakhlak mulia. ® Dimensi ini
sejalan dengan prinsip humanisme inklusif yang mengajarkan penghormatan
terhadap martabat manusia tanpa memandang latar belakang agama, budaya, atau
status sosial.

Kementerian Agama juga telah mengintegrasikan prinsip moderasi
beragama dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di madrasah, dengan
menekankan nilai-nilai toleransi, anti-kekerasan, dan penghargaan terhadap
perbedaan. Materi pembelajaran diarahkan agar peserta didik tidak hanya

memahami ajaran agama secara tekstual, tetapi juga kontekstual dan humanistik.

® Ma'rifah Indriyani dan Sibawaihi. Institutionalization of Multicultural Values in
Religious Education in Inclusive Schools, Indonesia. (2023). Jurnal Pendidikan Agama Islam,
20(2), 247-260. https://doi.org/10.14421/jpai.v20i2.8336



Upaya ini menunjukkan bahwa kurikulum pendidikan Islam saat ini mulai
bergerak menuju pendekatan yang lebih inklusif dan dialogis, meskipun
implementasinya masih menghadapi tantangan di lapangan.

Dalam praktik pendidikan, beberapa sekolah dan pesantren telah
menerapkan model pembelajaran berbasis proyek sosial, dialog lintas iman, dan
kegiatan kemanusiaan sebagai bentuk konkret pendidikan humanis. Melalui
kegiatan tersebut, peserta didik belajar untuk memahami perbedaan sebagai
rahmat dan menumbuhkan empati terhadap sesama. Guru juga mulai berperan
sebagai fasilitator yang menumbuhkan kesadaran kritis dan nilai kemanusiaan
universal, bukan sekadar pengajar dogma keagamaan. Namun demikian, masih
banyak lembaga pendidikan Islam yang belum sepenuhnya mampu
menerjemahkan nilai-nilai humanisme inklusif ke dalam budaya sekolah, proses
pembelajaran, maupun evaluasi pendidikan.

Kurikulum selalu mengalami perubahan pada setiap periode, bahkan
tidak sedikit yang berpendapat bahwa penyesuaian program kurikulum ini
dikaitkan dengan pergantian dan penyesuaian dengan pemerintahan. ’ Seharusnya
kurikulum pendidikan Islam menjadi sarana untuk menumbuhkan kesadaran
kemanusiaan dan memperkuat nilai-nilai kebangsaan, tetapi senyatanya masih
ditemukan materi ajar yang bersifat normatif dan belum menyentuh aspek sosial-
kemanusiaan secara mendalam. Seharusnya praktik pembelajaran di madrasah dan
pesantren dapat menjadi wahana pembentukan karakter terbuka dan toleran,
namun senyatanya sebagian besar masih menekankan aspek hafalan dan
kepatuhan formal. Oleh sebab itu, revitalisasi kurikulum dan pembelajaran dengan
semangat humanisme inklusif menjadi kebutuhan mendesak untuk membentuk
generasi Muslim yang beriman, berilmu, dan berperikemanusiaan.?

Dalam konteks pemikiran Islam Indonesia, KH. Abdurrahman Wahid

atau Gus Dur merupakan tokoh penting yang mengembangkan gagasan

7 Achmad, G. H., Ratnasari, D., Amin, A., Yuliani, E., & Liandara, N. (2022). Penilaian
autentik pada kurikulum merdeka belajar dalam pembelajaran pendidikan agama islam di Sekolah
Dasar. Edukatif: Jurnal llmu Pendidikan, 4(4), 5685-5699.

® Risnawati. (2021). Paradigma Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Islam (Tesis
Magister, Universitas Pendidikan Indonesia). UPI Repository. Https://Repository.Upi.Edu.



humanisme inklusif. Menurut Gus Dur, Islam harus hadir sebagai kekuatan
pembebas yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan keadilan sosial.
Pendidikan Islam, dalam pandangannya, harus diarahkan untuk mencetak generasi
yang tidak hanya berilmu, tetapi juga berempati dan menghormati keberagaman.
Gus Dur menolak segala bentuk diskriminasi atas nama agama serta menegaskan
bahwa keberagamaan sejati adalah keberagamaan yang memuliakan manusia.’
Pandangan ini menegaskan bahwa Islam dan kemanusiaan bukan dua hal yang
bertentangan, melainkan saling menguatkan.

Konsep humanisme inklusif ala Gus Dur menekankan tiga hal utama
dalam pendidikan: pertama, pengembangan intelektual dan spiritual secara
seimbang; kedua, pembentukan karakter yang menghargai pluralitas; dan ketiga,
komitmen terhadap nilai keadilan dan perdamaian. Dalam praktik sosialnya, Gus
Dur menampilkan keteladanan konkret melalui sikapnya yang membela kelompok
minoritas, memperjuangkan kesetaraan warga negara, dan membuka ruang dialog
antarumat beragama. Tindakan-tindakan tersebut mencerminkan nilai-nilai
pendidikan Islam yang inklusif dan humanis, yang relevan untuk ditanamkan
dalam sistem pendidikan saat ini. Misalnya, penerapan pendidikan lintas budaya,
kurikulum moderasi beragama, serta pelatihan guru tentang pendidikan toleransi
dapat menjadi wujud nyata pengamalan gagasan Gus Dur dalam konteks
pendidikan modern.*

Pendidikan Islam yang meneladani humanisme inklusif Gus Dur akan
melahirkan peserta didik yang memiliki karakter toleran, terbuka, serta menolak
segala bentuk radikalisme dan kekerasan. Sikap toleran bukan berarti
mengaburkan prinsip akidah, tetapi mengajarkan pemahaman bahwa perbedaan
adalah bagian dari kehendak Ilahi yang harus dihormati. Peserta didik yang
berkarakter inklusif akan memiliki kemampuan berdialog dengan perbedaan, tidak
mudah terprovokasi isu SARA, serta mampu menjadi agen perdamaian di

lingkungannya. Inilah yang disebut Gus Dur sebagai pendidikan yang

° Choiri, M., & Anam, A. (2025). Konsep Pendidikan Islam Humanis KH.
Abdurrahman Wahid. Jurnal Humaniora Islamika, 10(1), 33-48.
' Abdurrahman Wahid. (2009). Pribumisasi Islam. Yogyakarta: LKiS, HIm 78.



“memanusiakan manusia”pendidikan yang membentuk kepribadian rahmatan lil
‘alamin.”

Pendidikan Islam pada era kontemporer menghadapi tantangan besar
seiring pesatnya perubahan sosial, kemajuan teknologi, dan meningkatnya
dinamika keberagaman masyarakat. Dalam situasi ini, gagasan humanisme
inklusif yang dikembangkan KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menjadi salah
satu landasan penting untuk membangun pendidikan Islam yang berorientasi pada
kemanusiaan, keterbukaan, dan penghargaan terhadap pluralitas. Pemikiran Gus
Dur menekankan bahwa pendidikan tidak boleh terjebak pada pemahaman
tekstual semata, tetapi harus mampu memadukan teks keagamaan dengan realitas
sosial agar ajaran Islam tetap relevan, humanis, dan membebaskan. Pandangan ini
selaras dengan arah pendidikan Islam masa kini yang menekankan moderasi,
dialog, dan tanggung jawab sosial.

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, lembaga-lembaga
seperti madrasah dan pesantren memegang posisi strategis sebagai ruang
pembentukan karakter keberagamaan generasi muda.** Pendidikan Islam modern,
sebagaimana dipahami para pemikir seperti Azyumardi Azra, tidak hanya
berfungsi mengajarkan pengetahuan keagamaan, tetapi juga mengembangkan
kemampuan berpikir kritis, kreativitas, serta sensitivitas sosial.”® Ciri penting
pendidikan Islam masa kini adalah integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum,
sehingga peserta didik mampu memahami ajaran Islam secara komprehensif
sekaligus memiliki kompetensi menghadapi tantangan global. Melalui pendekatan
ini, lembaga pendidikan diharapkan menjadi benteng dalam menolak
eksklusivisme dan radikalisme yang bertentangan dengan nilai Islam rahmatan lil
‘alamin."

Pendidikan Islam kontemporer dapat dipahami sebagai sistem

pendidikan Islam yang berupaya merespons perubahan zaman dengan tetap

' Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, HIm. 212.

2 Madyawati, L., Marhumah, M., & Rafig, A. (2021). Urgensi nilai agama pada moral
anak di era society 5.0. Al-Hikmah: Jurnal Agama dan limu Pengetahuan, 18(2), 132-143.

B Azra, A. (2019). Pendidikan Islam Dalam Tantangan Globalisasi. Jakarta: Kencana.

** Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI.



berlandaskan pada nilai-nilai dasar ajaran Islam. Pendidikan Islam jenis ini
menekankan integrasi antara penguatan aspek keimanan, akhlak, dan ibadah
dengan penguasaan ilmu pengetahuan umum, kemampuan berpikir Kritis,
kreativitas, serta kecakapan sosial. Dengan pendekatan tersebut, pendidikan Islam
kontemporer tidak hanya bertujuan mencetak peserta didik yang taat secara ritual,
tetapi juga mampu bersikap moderat, inklusif, dan adaptif dalam menghadapi
dinamika masyarakat global.

Dalam konteks MTs Ma’arif Darussholihin sebagai lokasi penelitian,
realitas pendidikan menunjukkan adanya tantangan dalam mewujudkan idealitas
pendidikan Islam kontemporer tersebut. Hasil pengamatan awal menunjukkan
bahwa pembelajaran Pendidikan Agama Islam masih cenderung berfokus pada
penyampaian materi dan hafalan, sementara upaya mengaitkan nilai-nilai
keislaman dengan realitas kehidupan sehari-hari peserta didik belum sepenuhnya
optimal. Selain itu, pengembangan kemampuan berpikir kritis, sikap toleran, dan
pemahaman keislaman yang moderat masih memerlukan penguatan, terutama
dalam menghadapi pengaruh informasi keagamaan dari media digital yang
beragam dan tidak selalu sejalan dengan prinsip Islam rahmatan lil ‘alamin.™

Realitas lain yang dihadapi adalah heterogenitas latar belakang peserta
didik, baik dari segi sosial, budaya, maupun tingkat pemahaman keagamaan, yang
belum sepenuhnya direspons melalui pendekatan pembelajaran yang diferensiatif
dan partisipatif. Di sisi lain, keterbatasan waktu pembelajaran, metode pengajaran
yang masih dominan bersifat konvensional, serta pemanfaatan media
pembelajaran yang belum maksimal turut memengaruhi efektivitas internalisasi
nilai-nilai Islam secara komprehensif. Kondisi ini berdampak pada rendahnya
keterlibatan aktif peserta didik dalam proses pembelajaran serta terbatasnya ruang
dialog kritis mengenai isu-isu keislaman kontemporer yang dekat dengan

kehidupan mereka. Situasi tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara

> Wawancara Dengan Guru PAI Vika Kartikasari , 21 September 2025, Pukul 10.00 Di
MTS Ma’arif Darussholihin.



konsep pendidikan Islam kontemporer dan praktik pembelajaran yang
berlangsung di MTs Ma’arif Darussholihin. *°

Pemilihan MTs Ma’arif Darussholihin sebagai lokasi penelitian
didasarkan pada karakteristik lembaga ini yang berada di bawah naungan
Lembaga Pendidikan Ma’arif Nahdlatul Ulama, yang secara historis dan ideologis
memiliki komitmen kuat terhadap pengembangan pendidikan Islam yang moderat,
inklusif, dan berakar pada tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah. MTs Ma’arif
Darussholihin tidak hanya berfungsi sebagai institusi pendidikan formal tingkat
menengah, tetapi juga sebagai ruang strategis dalam membentuk karakter
keberagamaan peserta didik di tengah arus globalisasi dan penetrasi nilai-nilai
keagamaan yang beragam. Kondisi ini menjadikan MTs Ma’arif Darussholihin
relevan untuk dikaji sebagai representasi praktik pendidikan Islam kontemporer di
lingkungan madrasah berbasis ke-NU-an.

Dalam praktiknya, MTs Ma’arif Darussholihin menunjukkan
karakteristik pembentukan karakter peserta didik yang menarik untuk diteliti
karena nilai-nilai keislaman tidak hanya diajarkan sebagai materi normatif, tetapi
dihadirkan secara nyata dalam pola interaksi keseharian di kelas. Berdasarkan
hasil observasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam, internalisasi nilai karakter
tampak dilakukan melalui pembiasaan ibadah seperti salat berjamaah dan
pembacaan doa, serta melalui keteladanan guru dalam bersikap, berbahasa, dan
merespons perbedaan pendapat peserta didik. Proses pembelajaran juga memberi
ruang musyawarah dan dialog sederhana, sehingga peserta didik dilatih untuk
menyampaikan pendapat secara santun dan menghargai pandangan teman yang
berbeda. 7

Keunikan MTs Ma’arif Darussholihin terletak pada cara guru
mengaitkan praktik keagamaan tersebut dengan pembentukan sikap sosial peserta
didik, seperti disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian terhadap sesama,

meskipun belum selalu dikemas dalam strategi pembelajaran yang eksplisit dan

'® Wawancara Dengan Guru PAI Vika Kartikasari , 21 September 2025, Pukul 10.00 Di
MTS Ma’arif Darussholihin.

'” Observasi Pada Pembelajaran PAI di Kelas, 21 September 2025, Pukul 10.00 Di MTS
Ma’arif Darussholihin.



terstruktur. Temuan observasi ini menunjukkan bahwa nilai toleransi dan sikap
saling menghargai telah tumbuh dalam praktik keseharian siswa, namun masih
bersifat implisit dan berbasis pembiasaan. ** Kondisi inilah yang menjadikan MTs
Ma’arif Darussholihin relevan sebagai lokasi penelitian untuk mengkaji sejauh
mana nilai-nilai humanisme inklusif dapat diperkuat dan dikembangkan secara
lebih reflektif dan kontekstual dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
Praktik-praktik tersebut pada dasarnya sejalan dengan prinsip humanisme inklusif,
yakni pandangan pendidikan yang menempatkan peserta didik sebagai subjek
yang memiliki martabat, potensi, dan latar belakang yang beragam, serta
menekankan penghargaan terhadap kemanusiaan tanpa diskriminasi.

Meskipun demikian, implementasi pembentukan karakter berbasis
humanisme inklusif tersebut masih menghadapi tantangan, khususnya dalam
mengaitkan nilai-nilai moral dan keislaman dengan pengalaman sosial peserta
didik secara reflektif dan kritis. Nilai-nilai yang ditanamkan sering kali belum
sepenuhnya diolah melalui proses dialog, refleksi, dan pemecahan masalah
kontekstual, sehingga internalisasi nilai humanis dan inklusif masih cenderung
bersifat normatif. Kondisi ini menunjukkan perlunya penguatan strategi
pembelajaran yang lebih partisipatif dan kontekstual agar pendidikan karakter
tidak hanya membentuk kesalehan personal, tetapi juga kesalehan sosial yang
berlandaskan humanisme inklusif. **

Pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) memiliki posisi yang sangat
relevan dalam kerangka pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks
madrasah berbasis Nahdlatul Ulama seperti MTs Ma’arif Darussholihin. Gus Dur
memandang pendidikan Islam sebagai sarana pembebasan dan pemanusiaan
manusia, yang menekankan pentingnya nilai pluralisme, demokrasi, keadilan
sosial, dan penghormatan terhadap kemanusiaan. Dalam pandangannya,
pendidikan Islam tidak boleh terjebak pada formalisme keagamaan, melainkan

harus menumbuhkan kesadaran kritis, sikap toleran, serta keberanian moral untuk

*® Observasi Pada Pembelajaran PAI di Kelas, 21 September 2025, Pukul 10.00 Di MTS
Ma’arif Darussholihin.

¥ Wahid, A. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara
Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute.



merawat keberagaman. Dengan demikian, pemikiran Gus Dur memberikan
landasan normatif dan filosofis bagi penguatan pendidikan karakter di MTs
Ma’arif Darussholihin, sekaligus menjadi kerangka analitis untuk menilai sejauh
mana praktik pendidikan di madrasah ini telah mencerminkan nilai Islam
rahmatan lil ‘alamin dalam konteks kehidupan masyarakat yang majemuk.

Kurikulum pendidikan Islam perlu dirancang secara kontekstual agar
menumbuhkan budaya dialog, penghargaan terhadap keberagaman, dan orientasi
kemanusiaan universal. Pemaknaan kontekstual terhadap ajaran Islam ini sejalan
dengan empat karakter utama pendidikan Islam kontemporer, yaitu: integrasi nilai
spiritual dengan ilmu pengetahuan modern, orientasi pada perubahan sosial yang
konstruktif, penerapan nilai agama sesuai situasi masyarakat, serta penguatan
karakter moderat yang menolak ekstremisme. Kurikulum yang demikian akan
membantu peserta didik menginternalisasi nilai-nilai Islam secara matang
sekaligus mengembangkan kesadaran kebangsaan dan kepekaan terhadap isu-isu
kemanusiaan.

Di sisi lain, guru memainkan peran sentral sebagai agen perubahan
dalam implementasi humanisme inklusif di sekolah maupun madrasah. Guru tidak
lagi dipahami sekadar sebagai penyampai materi, tetapi sebagai teladan moral dan
sosial yang mencerminkan nilai-nilai toleransi dan penghormatan terhadap
sesama. Kompetensi pedagogis, sosial, dan spiritual sangat diperlukan agar guru
dapat menanamkan nilai anti-radikalisme secara efektif. Melalui pembelajaran
partisipatif, dialogis, dan reflektif, peserta didik didorong untuk berpikir kritis
terhadap isu sosial-keagamaan, memahami perbedaan, dan mengembangkan
empati. Pendekatan ini menghasilkan generasi yang bukan hanya religius dalam
dimensi ritual, tetapi juga memiliki kepekaan sosial dan komitmen moral untuk
menjaga harmoni masyarakat.*

Akhirnya, penguatan humanisme inklusif dalam pendidikan Islam
bukan hanya tanggung jawab lembaga pendidikan, tetapi juga seluruh komponen

masyarakat terutama keluarga, tokoh agama, dan pemerintah. Sinergi antara

*® Warosari. (2025). Pengembangan Modul Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Inklusi Di Raudhatul Athfal Se-Kota Batam (Disertasi Doktor, Universitas Islam Negeri Sultan
Syarif Kasim Riau). UIN Suska Repository. Https://Repository.Uin-Suska.Ac.ld.

10



ketiganya diperlukan agar nilai-nilai kemanusiaan yang diajarkan di sekolah tidak
terputus di luar lingkungan pendidikan. Keluarga dapat menjadi teladan dalam
menumbuhkan sikap saling menghargai dan menghormati perbedaan, sementara
tokoh agama perlu menyampaikan dakwah yang menyejukkan dan meneguhkan
persaudaraan umat. Pemerintah juga harus memastikan kebijakan pendidikan
berjalan sejalan dengan semangat inklusivitas dan kebangsaan. Dengan demikian,
pendidikan Islam yang berlandaskan humanisme inklusif dapat berfungsi sebagai
kekuatan moral untuk membangun masyarakat Indonesia yang damai, beradab,
dan berkeadilan sosial.”!

Berdasarkan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa penelitian
mengenai humanisme inklusif dalam pendidikan Islam kontemporer sangat
penting dilakukan. Kajian ini diperlukan untuk menggali bagaimana nilai-nilai
kemanusiaan yang dikembangkan Gus Dur dapat diinternalisasikan secara
sistematis dalam proses pendidikan, baik pada aspek kurikulum, metode
pembelajaran, maupun pengembangan karakter peserta didik. Penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis terhadap pengembangan konsep
pendidikan Islam yang humanis dan pluralis, serta kontribusi praktis dalam
membentuk generasi muda yang toleran, moderat, dan berakhlak mulia. Dengan
demikian, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai wahana transfer ilmu,
tetapi juga sebagai sarana transformasi sosial menuju masyarakat yang damai,
adil, dan berperadaban.

B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah penelitian ini
adalah:

1. Bagaimana konsep humanisme inklusif menurut KH. Abdurrahman Wahid
dalam konteks pendidikan Islam, dan implementasi prinsip humanisme
inklusif dalam pembelajaran PAI di MTS Ma’arif Darussholihin?

2. Faktor-faktor apa saja yang menjadi kendala dan tantangan dalam
penerapan humanisme inklusif dalam pendidikam Islam saat ini di MTS

Ma’arif Darussholihin?

2! Abdurrahman Wahid, Pribumisasi Islam, HIm. 93.

11



3. Bagaiaman implikasi pendekatan humanisme inklusif Gus Dur terhadap
pembentukan karakter di kalangan peserta didik di MTS Ma’arif
Darussholihin?

C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah di atas, penelitian ini bertujuan:

1. Mendeskripsikan implementasi prinsip-prinsip humanisme inklusif dalam
pembelajaran PAI di MTS Ma’arif Darussholihin.

2. Mengidentifikasi serta menganalisis faktor-faktor yang menjadi kendala
dan tantangan dalam penerapan nilai-nilai humanisme inklusif.

3. Menganalisis implikasi pendekatan humanisme inklusif Gus Dur terhadap
pembentukan karakter di kalangan peserta didik

D. Manfaat Penelitian
Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat baik secara teoretis
maupun praktis, sebagai berikut:
1. Manfaat Teoritis
Penelitian ini dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang
pendidikan Islam, terutama dalam hal integrasi nilai-nilai humanisme inklusif
ke dalam kurikulum dan praktik pembelajaran di era kontemporer. Kajian ini
diharapkan mampu memberikan kontribusi terhadap pengembangan teori
pendidikan Islam yang tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif, tetapi
juga menekankan pembentukan karakter kemanusiaan, keadilan sosial, serta
penghargaan terhadap pluralitas dan perbedaan. Selain itu, penelitian ini juga
berperan dalam memperkuat paradigma pendidikan Islam yang moderat,
kontekstual, dan relevan dengan tantangan global, terutama dalam upaya
pencegahan radikalisme dan intoleransi di lingkungan pendidikan.
2. Manfaat Praktis
Penelitian ini diharapkan dapat menjadi acuan bagi pendidik dan
lembaga pendidikan Islam dalam merancang strategi pembelajaran yang
menanamkan nilai-nilai toleransi, empati, dan penghormatan terhadap
perbedaan melalui penerapan prinsip humanisme inklusif. Bagi pemerintah

dan pengambil kebijakan pendidikan, hasil penelitian ini dapat menjadi

12



masukan dalam penyusunan kebijakan kurikulum dan program penguatan
karakter berbasis moderasi beragama serta pendidikan anti-radikalisme. Bagi
peserta didik, nilai-nilai humanisme inklusif yang diterapkan dalam
pembelajaran diharapkan mampu membentuk karakter yang terbuka, toleran,
dan memiliki kesadaran sosial tinggi sebagai wujud nyata dari ajaran Islam
rahmatan lil ‘alamin. Selain itu, bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat
dijadikan rujukan awal untuk mengembangkan kajian lanjutan mengenai
implementasi humanisme inklusif dalam berbagai konteks pendidikan, baik
formal maupun nonformal, sehingga kontribusinya semakin luas bagi
kemajuan pendidikan Islam yang berorientasi pada kemanusiaan dan
perdamaian.
E. Kajian Pustaka
Beberapa penelitian terdahulu yang relevan anatara lain:\
1. Bagas Mukti Nasrowi (2020) - Pemikiran Pendidikan Islam KH.
Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam.

Hasil penelitian terdahulu menunjukkan bahwa gagasan
pendidikan Islam Gus Dur berimplikasi pada pengembangan pendidikan
Islam yang bercorak neo-modernis, inklusif, multikultural, humanis, dan
berorientasi pada pembebasan. Moderasi Islam dipahami sebagai upaya
menumbuhkan kesadaran kemanusiaan universal melalui pendidikan yang
menekankan nilai toleransi, kebebasan berpikir, penghargaan terhadap
keragaman, serta penolakan terhadap sikap eksklusif dan radikalisme.
Pendidikan Islam dalam perspektif ini tidak hanya berfungsi sebagai
sarana penyampaian ajaran keagamaan, tetapi juga sebagai wahana
pembentukan karakter peserta didik yang terbuka, dialogis, dan
berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan.

Kajian tersebut memberikan landasan filosofis yang kuat bagi
penelitian ini dalam memahami konsep humanisme inklusif dalam
pendidikan Islam. Namun, penelitian tersebut masih berfokus pada analisis
pemikiran tokoh dan belum secara spesifik mengkaji penerapan nilai-nilai

moderasi Islam dan humanisme inklusif dalam praktik pendidikan Islam di

13



lembaga pendidikan formal. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan
untuk melengkapi kajian sebelumnya dengan menelaah bagaimana nilai-
nilai  humanisme inklusif diimplementasikan secara konkret dalam
kurikulum, proses pembelajaran, dan budaya sekolah di MTs Ma’arif
Darussholihin.

Sedangakn penelitian tesis ini memperluas kajian pendidikan
Islam dengan menghadirkan analisis empiris mengenai implementasi
humanisme inklusif dalam pembentukan karakter peserta didik. Secara
praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi
pendidik dan pengelola madrasah dalam merancang strategi pembelajaran
dan kebijakan pendidikan yang lebih kontekstual, partisipatif, dan
responsif terhadap keberagaman. Selain itu, penelitian ini diharapkan
berkontribusi pada penguatan moderasi beragama di lingkungan madrasah
melalui praktik pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan kesalehan
individual, tetapi juga kesalehan sosial yang berlandaskan nilai-nilai
kemanusiaan universal.*

2. Muhamad Ridwan Effendi & Irma Oktovia (2025) - Mitigasi Intoleransi
dan Radikalisme Beragama di Pondok Pesantren Melalui Pendekatan
Pembelajaran Inklusif.

Hasil penelitian terdahulu menunjukkan bahwa penerapan
pembelajaran inklusif berkontribusi positif dalam meningkatkan sikap
saling menghormati antar-santri, mengurangi stereotip negatif, serta
menciptakan iklim pendidikan yang moderat, terbuka, dan dialogis.
Pendekatan ini menempatkan peserta didik sebagai subjek pembelajaran
yang memiliki latar belakang dan potensi yang beragam, sehingga nilai-
nilai toleransi, empati, dan penghargaan terhadap perbedaan dapat
terinternalisasi secara lebih efektif dalam kehidupan sehari-hari santri.
Temuan tersebut menegaskan bahwa pendidikan Islam yang berorientasi

2 Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid
Tentang Moderasi Islam. Jurnal Edukasi Asia, 7(2), 45-60.

14



pada humanisme inklusif memiliki potensi strategis sebagai upaya
pencegahan radikalisme sejak dini.

Meskipun demikian, penelitian tersebut juga mengungkap adanya
sejumlah hambatan dalam implementasi pembelajaran inklusif, terutama
terkait keterbatasan kompetensi pendidik dalam menerapkan pendekatan
tersebut serta adanya resistensi sosial dari sebagian kalangan yang belum
sepenuhnya memahami nilai-nilai inklusivitas. Kondisi ini menunjukkan
bahwa keberhasilan pendidikan inklusif tidak hanya ditentukan oleh
konsep dan metode pembelajaran, tetapi juga oleh kesiapan sumber daya
manusia dan budaya institusional yang mendukung nilai moderasi dan
keterbukaan.

Sedangkan penelitian tesis ini memanfaatkan temuan tersebut
sebagai pijakan konseptual dan empiris untuk mengkaji penerapan
pendidikan Islam berbasis humanisme inklusif dalam konteks yang
berbeda, yakni pendidikan formal di madrasah. Fokus penelitian ini
diarahkan pada bagaimana nilai-nilai inklusivitas, toleransi, dan moderasi
beragama diintegrasikan dalam kurikulum, proses pembelajaran, serta
budaya sekolah di MTs Ma’arif Darussholihin. Dengan demikian,
penelitian ini diharapkan dapat memperluas cakupan kajian pendidikan
inklusif dalam pendidikan Islam serta memberikan kontribusi praktis
dalam penguatan strategi mitigasi intoleransi dan radikalisme melalui
pendidikan formal yang kontekstual dan berkelanjutan.?

3. Khoiruzzaim Kurniawan (2025) - Implementasi Kurikulum Inklusif untuk
Menanamkan Nilai Toleransi dan Anti-Radikalisme di Sekolah Dasar.

Hasil penelitian terdahulu menunjukkan bahwa penerapan

kurikulum inklusif berkontribusi signifikan terhadap terciptanya interaksi

sosial yang lebih harmonis antar siswa serta penurunan sikap intoleran

dalam lingkungan sekolah. Kurikulum inklusif dipahami sebagai

pendekatan pendidikan yang memberi ruang bagi keberagaman latar

» Muhamad Ridwan Effendi, ‘Mitigasi Intoleransi Dan Radikalisme Beragama Di
Pondok Pesantren Melalui Pendekatan Pembelajaran Inklusif’, Paedagogie: Jurnal Pendidikan
Dan Studi ISlam, 1.1 (2020), 54—77.https://doi.org/10.52593/pdg.01.1.05.

15



belakang peserta didik, sekaligus menanamkan nilai penghargaan terhadap
perbedaan, kerja sama, dan penolakan terhadap kekerasan sejak usia dini.
Temuan ini menegaskan bahwa kurikulum inklusif memiliki peran
strategis dalam membangun fondasi karakter peserta didik yang toleran
dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. Namun demikian, penelitian
tersebut  juga  mengidentifikasi  sejumlah  tantangan  dalam
implementasinya, terutama keterbatasan sumber daya pendidikan,
minimnya pelatihan guru terkait pembelajaran inklusif, serta lemahnya
dukungan kebijakan di tingkat sekolah. Tantangan-tantangan tersebut
berimplikasi pada belum optimalnya internalisasi nilai toleransi dan anti-
radikalisme secara berkelanjutan, meskipun secara umum kurikulum
inklusif telah memberikan dampak positif terhadap iklim sosial sekolah.
Sedangkan penelitian tesis ini menjadikan temuan tersebut
sebagai penguat argumentasi empiris mengenai efektivitas pendidikan
inklusif dalam membangun karakter peserta didik. Fokus penelitian ini
diarahkan untuk mengembangkan Kkajian tersebut dalam konteks
pendidikan Islam, dengan menelaah bagaimana kurikulum dan praktik
pembelajaran di madrasah dapat mengintegrasikan nilai-nilai humanisme
inklusif dalam pembentukan karakter keislaman yang moderat. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi
konseptual dan praktis dalam pengembangan pendidikan Islam yang
responsif terhadap keberagaman dan tantangan radikalisme di lingkungan
pendidikan formal.*
4. Risnawati, (2021) - Paradigma Pendidikan Inklusif dalam Perspektif
Islam Tesis S2, Universitas Pendidikan Indonesia.
Hasil Penelitian terdahulu menunjukan fokus pada pemahaman
konseptual pendidikan inklusif, meliputi landasan teologis, teori dasar,
serta kerangka institusional yang mendasari pelaksanaannya dalam

pendidikan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Islam memandang

% Nilai Toleransi, D A N Anti-radikalisme Di, and Sekolah Dasar, ‘Implementasi
Kurikulum Inklusif Untuk Menanamkan’, 6.2 (2025), 638-50.

16



pendidikan inklusif sebagai bagian dari prinsip persamaan hak dan
kewajiban dalam memperoleh pendidikan, yang berakar pada nilai
keadilan, penghormatan terhadap martabat manusia, dan tanggung jawab
sosial. Pendidikan inklusif dalam perspektif Islam dipahami sebagai upaya
mewujudkan akses pendidikan yang adil dan manusiawi bagi seluruh
peserta didik tanpa diskriminasi. Namun demikian, penelitian tersebut juga
mengungkap bahwa implementasi pendidikan inklusif dalam praktik
pendidikan Islam masih menghadapi berbagai keterbatasan, terutama
rendahnya literasi inklusif di kalangan pendidik serta minimnya
ketersediaan sumber daya pendukung. Kondisi ini berdampak pada belum
optimalnya penerjemahan konsep inklusivitas ke dalam strategi
pembelajaran dan budaya institusi pendidikan secara konkret.

Sedangkan penelitian tesis ini berfokus penelitian ini diarahkan
untuk mengembangkan kajian tersebut pada tataran implementatif, dengan
menelaah bagaimana nilai-nilai inklusivitas dan humanisme inklusif
diintegrasikan dalam praktik pendidikan Islam di madrasah. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam
memperkuat penerapan pendidikan inklusif yang tidak hanya bersifat
normatif, tetapi juga operasional dan kontekstual sesuai dengan dinamika
pendidikan Islam kontemporer.*

5. Warosari, (2025) - Pengembangan Modul Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam Inklusi di Raudhatul Athfal se-Kota Batam, Disertasi,
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Hasil penelitian terdahulu menunjukan berfokus pada perancangan
dan implementasi modul pembelajaran yang responsif terhadap
keberagaman peserta didik, termasuk anak-anak dengan kebutuhan khusus.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa modul PAI inklusi yang
dikembangkan mampu meningkatkan partisipasi belajar peserta didik serta

menumbuhkan sikap toleransi dan penerimaan terhadap perbedaan sejak

* Risnawati. (2021). Paradigma Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Islam (Tesis
Magister, Universitas Pendidikan Indonesia). UPI Repository. Https://Repository.Upi.Edu.

17



usia dini. Temuan ini menegaskan pentingnya pendekatan inklusif dalam
pendidikan Islam pada jenjang pra-sekolah sebagai fondasi pembentukan
karakter yang humanis. Namun demikian, penelitian tersebut juga
mengidentifikasi adanya keterbatasan dalam aspek implementasi, terutama
terkait kebutuhan pelatihan guru yang berkelanjutan serta ketersediaan
fasilitas pendukung pembelajaran inklusif. Kondisi ini menunjukkan
bahwa keberhasilan pengembangan perangkat pembelajaran inklusif tidak
hanya ditentukan oleh kualitas modul, tetapi juga oleh kesiapan sumber
daya manusia dan sistem pendukung di lingkungan lembaga pendidikan.
Sedangkan penelitian tesis ini memanfaatkan sebagai pijakan
empiris dalam memahami efektivitas pendekatan inklusif dalam
pendidikan Islam. Fokus penelitian ini diarahkan untuk memperluas kajian
pada jenjang pendidikan formal yang lebih tinggi, dengan menelaah
pembentukan karakter toleran dan anti-radikalisme melalui integrasi nilai-
nilai humanisme inklusif dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
dalam pengembangan pendidikan Islam kontemporer yang tidak hanya
adaptif terhadap keberagaman, tetapi juga responsif terhadap tantangan
intoleransi dan radikalisme di lingkungan pendidikan.*®
F. Landasan Teori
1. Konsep Humanisme Inklusif
Humanisme inklusif merupakan suatu pandangan yang
menempatkan manusia sebagai pusat nilai moral dan sosial dengan
menjunjung tinggi martabat kemanusiaan tanpa membedakan latar
belakang agama, suku, budaya, maupun status sosial. Secara etimologis,
istilah  humanisme berasal dari kata Latin humanus yang berarti
kemanusiaan, sedangkan inklusif bermakna keterbukaan dan penerimaan
terhadap keberagaman. Dalam konteks pendidikan Islam, humanisme

inklusif dipahami sebagai pendekatan pendidikan yang menempatkan

*® Warosari. (2025). Pengembangan Modul Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Inklusi Di Raudhatul Athfal Se-Kota Batam (Disertasi Doktor, Universitas Islam Negeri Sultan
Syarif Kasim Riau). UIN Suska Repository. Https://Repository.Uin-Suska.Ac.ld.

18



peserta didik sebagai subjek yang memiliki potensi akal, moral, dan
spiritual, serta diperlakukan secara adil dan manusiawi sebagai makhluk
ciptaan Allah Swt. Pendidikan tidak hanya diarahkan pada transfer
pengetahuan keagamaan, tetapi juga pada pembentukan karakter
kemanusiaan yang utuh dan berkeadaban.

Konsep tersebut dikembangkan lebih lanjut oleh KH.
Abdurrahman Wahid (Gus Dur) melalui gagasan humanisme inklusif
sebagai bentuk pembaruan pemikiran Islam. Gus Dur menolak
eksklusivisme dan sektarianisme keagamaan yang menutup ruang dialog
serta melahirkan sikap diskriminatif dalam kehidupan sosial dan
pendidikan. .*’Menurut Gus Dur, pendidikan Islam harus berfungsi
sebagai proses memanusiakan manusia, yakni membentuk insan yang
tidak hanya saleh secara ritual, tetapi juga memiliki kepekaan sosial,
empati, sikap toleran, dan komitmen terhadap keadilan serta perdamaian.
Pendidikan yang berorientasi pada humanisme inklusif, dalam pandangan
Gus Dur, menempatkan nilai kemanusiaan sebagai inti keberagamaan
dan menjadikan keberagaman sebagai realitas sosial yang harus
dihormati, bukan dihindari. .*®

Untuk memperkuat kerangka pedagogis humanisme inklusif,
penelitian ini juga merujuk pada pemikiran John Dewey tentang
pendidikan humanistik dan demokratis. John Dewey memandang
pendidikan sebagai proses sosial yang berfungsi membentuk individu
agar mampu berpartisipasi secara aktif dan bertanggung jawab dalam
kehidupan masyarakat yang demokratis dan majemuk. Bagi Dewey,
sekolah bukan sekadar tempat transfer pengetahuan, melainkan ruang
sosial tempat peserta didik belajar hidup bersama melalui interaksi, kerja
sama, dan pengalaman nyata. Pendidikan yang humanistik, menurut
Dewey, harus bersifat inklusif dan dialogis, memberikan ruang bagi

setiap individu untuk mengekspresikan gagasan, serta menghargai

1999.

2" Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.
2 \Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid Institute,

19



keberagaman latar belakang dan cara berpikir. Dengan pendekatan ini,
pendidikan berperan penting dalam menanamkan nilai-nilai kemanusiaan
seperti toleransi, keadilan, dan penghormatan terhadap martabat manusia.
Dewey menekankan prinsip learning by experience sebagai inti
dari proses pendidikan. Peserta didik belajar secara bermakna ketika
mereka terlibat langsung dalam pengalaman yang relevan dengan
kehidupan sosialnya. Oleh karena itu, pembelajaran harus berangkat dari
realitas dan masalah yang dihadapi peserta didik, sehingga sekolah
menjadi laboratorium sosial untuk mengembangkan tanggung jawab,
empati, dan kesadaran sosial. Pandangan ini menegaskan bahwa
pendidikan tidak dapat dipisahkan dari konteks kehidupan masyarakat.
Pemikiran Dewey tersebut sejalan dengan gagasan KH. Abdurrahman
Wahid yang menempatkan pendidikan sebagai ruang dialog dan
pembentukan karakter kemanusiaan yang terbuka, inklusif, serta menolak
segala bentuk diskriminasi.”® Pandangan ini sejalan dengan gagasan Gus
Dur yang menekankan pentingnya pendidikan sebagai ruang dialog dan
pembentukan karakter kemanusiaan yang terbuka serta anti-diskriminasi.
Berdasarkan kerangka tersebut, peta konsep penelitian ini
menempatkan pemikiran humanisme inklusif KH. Abdurrahnman Wahid
sebagai teori utama, yang diperkuat oleh humanisme Islam Nurcholish
Madjid dan teori pendidikan humanistik John Dewey sebagai teori
pendukung. Ketiga kerangka ini membentuk alur konseptual penelitian,
yakni dimulai dari pemikiran humanisme inklusif Gus Dur, diturunkan ke
dalam konsep pendidikan Islam yang humanis dan inklusif, kemudian
dianalisis implementasinya dalam pembelajaran Pendidikan Agama
Islam di MTs Ma’arif Darussholihin, serta implikasinya terhadap
pembentukan karakter peserta didik yang toleran, moderat, dan
berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan universal.
Humanisme Inklusif Menurut KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)

# Dewey, John. Democracy and Education. New York: Macmillan, 1916.

20



Pemikiran humanisme inklusif KH. Abdurrahman Wahid (Gus
Dur) tidak dapat dilepaskan dari latar intelektualnya sebagai ulama,
budayawan, dan pemikir Islam progresif yang memiliki perhatian besar
terhadap persoalan kemanusiaan. Gus Dur memandang bahwa Krisis
utama umat beragama bukan terletak pada lemahnya komitmen ritual,
melainkan pada kegagalan menerjemahkan nilai-nilai agama ke dalam
praktik sosial yang adil dan manusiawi. *° Oleh karena itu, humanisme
inklusif hadir sebagai upaya merekonstruksi cara pandang keagamaan
agar lebih berorientasi pada nilai kemanusiaan universal.

Secara filosofis, humanisme inklusif Gus Dur bertumpu pada
pandangan bahwa manusia merupakan subjek moral yang memiliki
kebebasan dan tanggung jawab. Kebebasan manusia, dalam perspektif
Gus Dur, bukanlah kebebasan tanpa batas, melainkan kebebasan yang
disertai tanggung jawab etis terhadap sesama. *' Dengan demikian,
agama seharusnya berfungsi sebagai kompas moral yang membimbing
manusia untuk menggunakan kebebasannya secara bertanggung jawab
demi terwujudnya keadilan sosial dan kesejahteraan bersama. Pandangan
ini menempatkan manusia bukan sebagai objek dari sistem keagamaan
yang kaku, tetapi sebagai pelaku aktif dalam mewujudkan nilai-nilai
agama dalam realitas sosial.

Dari sisi teologis, humanisme inklusif Gus Dur berakar pada
pemahaman Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Konsep ini dipahami
Gus Dur tidak sebatas sebagai slogan normatif, melainkan sebagai
prinsip operasional dalam kehidupan sosial. Islam sebagai rahmat bagi
seluruh alam mengandung konsekuensi bahwa ajaran dan praktik
keagamaan harus membawa manfaat bagi semua manusia, tanpa kecuali.
Oleh karena itu, segala bentuk kekerasan, diskriminasi, dan peminggiran
atas nama agama dipandang bertentangan dengan esensi Islam itu sendiri.

Humanisme inklusif, dalam konteks ini, menjadi manifestasi konkret dari

%% Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.
*! Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.

21



teologi rahmah yang berorientasi pada perlindungan dan pemuliaan
martabat manusia.

Gus Dur juga menekankan pentingnya membedakan antara
aspek normatif agama dan interpretasi manusia terhadap agama.
Menurutnya, yang sering menimbulkan konflik bukanlah ajaran agama
itu sendiri, melainkan cara manusia memahami dan menafsirkannya.
Kesadaran akan relativitas tafsir ini menjadi dasar bagi sikap inklusif dan
dialogis. Dalam kerangka humanisme inklusif, perbedaan pandangan
keagamaan tidak diposisikan sebagai penyimpangan Yyang harus
disingkirkan, tetapi sebagai bagian dari dinamika pemikiran keagamaan
yang wajar dan perlu dihargai. Sikap ini mendorong lahirnya etika dialog
antariman yang saling menghormati dan berlandaskan pada kemanusiaan.
32

Dalam dimensi sosial, humanisme inklusif Gus Dur berfungsi
sebagai kritik terhadap struktur sosial yang tidak adil dan eksploitatif.
Gus Dur melihat bahwa agama sering kali dijadikan alat legitimasi bagi
kekuasaan yang menindas, baik dalam bentuk dominasi mayoritas atas
minoritas maupun dalam praktik pendidikan yang mengekang kebebasan
berpikir. Oleh karena itu, humanisme inklusif menuntut agar agama
berpihak pada kelompok lemah dan terpinggirkan. Keberpihakan ini
bukan semata-mata sikap moral individual, melainkan komitmen sosial
untuk menciptakan tatanan masyarakat yang adil, setara, dan
bermartabat. **

Dalam konteks kebangsaan Indonesia, pemikiran humanisme
inklusif Gus Dur memiliki relevansi yang sangat kuat. Gus Dur
memandang Pancasila sebagai titik temu antara nilai-nilai keislaman dan
realitas plural masyarakat Indonesia. Prinsip kemanusiaan yang adil dan
beradab serta persatuan Indonesia sejalan dengan semangat humanisme

inklusif yang menempatkan kemanusiaan dan kebhinekaan sebagai

*2 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.
** Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.

22



fondasi kehidupan bersama. Oleh karena itu, pendidikan Islam menurut
Gus Dur harus mampu menanamkan komitmen kebangsaan yang inklusif
tanpa mengorbankan identitas keagamaan peserta didik. 3*

Dalam ranah pendidikan Islam, humanisme inklusif menuntut
perubahan paradigma pembelajaran dari yang bersifat indoktrinatif
menuju format yang reflektif dan transformatif. Pendidikan Agama Islam
tidak lagi dipahami sebagai proses transfer doktrin semata, melainkan
sebagai ruang dialog untuk memahami nilai-nilai keislaman dalam
konteks kehidupan nyata. Peserta didik diajak untuk merefleksikan ajaran
agama secara kritis dan kontekstual, sehingga mereka mampu
menginternalisasi nilai-nilai kemanusiaan secara sadar, bukan karena
paksaan otoritas.

Gus Dur juga menekankan pentingnya kurikulum pendidikan
Islam yang sensitif terhadap realitas plural. Materi pembelajaran
seharusnya tidak hanya menonjolkan perbedaan teologis, tetapi juga
menekankan nilai-nilai bersama antarumat manusia, seperti kejujuran,
keadilan, kerja sama, dan empati. Melalui pendekatan ini, pendidikan
Islam diharapkan mampu membentuk peserta didik yang tidak hanya taat
beragama, tetapi juga memiliki kecerdasan sosial dan budaya yang
memadai untuk hidup dalam masyarakat multikultural. *

Dalam praktik pedagogis, humanisme inklusif menuntut metode
pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan menghargai pengalaman
peserta didik. Guru diposisikan bukan sebagai pemegang kebenaran
tunggal, melainkan sebagai pendamping yang membantu peserta didik
menemukan makna ajaran agama dalam kehidupan mereka. Relasi
pedagogis yang demikian membuka ruang bagi tumbuhnya sikap saling

menghargai, toleransi, dan tanggung jawab sosial. Pendidikan, dalam

** Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.
* Wahid, Abdurrahman. Tuhan Tidak Perlu Dibela. Yogyakarta: LKiS. (1999).

23



pandangan ini, menjadi proses bersama untuk membangun kesadaran
kemanusiaan.

Gus Dur memandang bahwa keberhasilan pendidikan Islam
tidak hanya diukur dari capaian akademik, tetapi juga dari dampaknya
terhadap perilaku sosial peserta didik. Pendidikan yang humanis dan
inklusif akan tercermin dalam sikap peserta didik yang menghormati
perbedaan, menolak kekerasan, serta mampu menyelesaikan konflik
secara damai. Dengan demikian, pendidikan Islam berperan sebagai
instrumen strategis dalam membangun budaya damai dan memperkuat
kohesi sosial.

Selain sebagai kerangka nilai, humanisme inklusif Gus Dur juga
dapat dipahami sebagai etika praksis yang menuntut keberpihakan nyata
ternadap kemanusiaan dalam kehidupan sehari-hari. Gus Dur
menekankan bahwa nilai-nilai kemanusiaan tidak boleh berhenti pada
tataran wacana normatif, tetapi harus diwujudkan dalam tindakan
konkret, seperti pembelaan terhadap kelompok minoritas, penolakan
terhadap kekerasan, serta penguatan solidaritas sosial. Dalam konteks
pendidikan Islam, etika praksis ini menuntut agar proses pembelajaran
tidak hanya membahas konsep toleransi secara teoritis, tetapi juga
melatih peserta didik untuk mempraktikkan sikap saling menghormati
dan empati dalam interaksi sosial di lingkungan sekolah maupun
masyarakat. >’

Humanisme inklusif Gus Dur juga berfungsi sebagai instrumen
pembentukan kesadaran kritis peserta didik terhadap realitas sosial.
Pendidikan Islam yang berlandaskan pada humanisme inklusif
mendorong peserta didik untuk tidak menerima informasi dan doktrin
secara pasif, melainkan mengembangkan kemampuan berpikir reflektif
dan analitis. Melalui pendekatan ini, peserta didik diajak untuk

memahami bahwa ajaran agama memiliki dimensi etis yang harus

*® Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.
% Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.

24



dikontekstualisasikan sesuai dengan tantangan zaman. Kesadaran Kritis
tersebut menjadi modal penting bagi peserta didik untuk bersikap dewasa
dalam menyikapi perbedaan pandangan dan konflik sosial-keagamaan.

Pemikiran humanisme inklusif Gus Dur memiliki relevansi
strategis dalam upaya pencegahan radikalisme dan ekstremisme berbasis
agama. Gus Dur menilai bahwa radikalisme sering tumbuh dari
pemahaman agama yang sempit, tekstual, dan menafikan dimensi
kemanusiaan. Pendidikan Islam yang menginternalisasikan nilai-nilai
humanisme inklusif berpotensi menjadi benteng ideologis yang efektif
dalam menanamkan sikap moderat (wasathiyah), cinta damai, dan
penghargaan terhadap perbedaan. Dengan demikian, pendidikan tidak
hanya berfungsi sebagai media transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi
juga sebagai sarana deradikalisasi yang berbasis nilai kemanusiaan. *

Dalam kerangka evaluasi pendidikan, humanisme inklusif
menuntut adanya perluasan indikator keberhasilan pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Keberhasilan tidak semata-mata diukur dari
aspek kognitif dan kemampuan menjawab soal ujian, tetapi juga dari
perubahan sikap dan perilaku peserta didik dalam kehidupan sosial.
Indikator seperti kepekaan sosial, sikap inklusif, kemampuan bekerja
sama lintas perbedaan, serta komitmen terhadap nilai keadilan dan
perdamaian menjadi bagian penting dalam evaluasi pembelajaran.
Pendekatan evaluatif ini sejalan dengan pandangan Gus Dur bahwa
pendidikan harus berdampak nyata terhadap kualitas kemanusiaan
peserta didik. *°

Pada era digital dan globalisasi, humanisme inklusif Gus Dur
semakin menemukan relevansinya. Arus informasi yang cepat dan tidak
terfilter sering kali memperkuat polarisasi, ujaran kebencian, dan
intoleransi berbasis identitas. Dalam situasi ini, pendidikan Islam

berbasis humanisme inklusif berperan penting dalam membekali peserta

* Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara
Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute. 2006
** Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010.

25



didik dengan literasi etis dan sosial agar mampu menyaring informasi
secara Kritis. Nilai-nilai kemanusiaan, dialog, dan penghormatan terhadap
perbedaan menjadi fondasi penting dalam membentuk generasi yang
tidak hanya cakap secara digital, tetapi juga matang secara moral dan
sosial.

Dalam ranah pembelajaran afektif, humanisme inklusif
menuntut perhatian yang lebih serius terhadap pengembangan sikap dan
nilai. Gus Dur memandang bahwa aspek afektif sering kali terabaikan
dalam praktik pendidikan yang terlalu menekankan capaian kognitif.
Pendidikan Agama Islam yang humanis tidak hanya mengajarkan apa
yang benar dan salah secara normatif, tetapi juga menumbuhkan rasa
empati, kepedulian, dan solidaritas. Melalui proses pembelajaran yang
reflektif dan kontekstual, peserta didik didorong untuk merasakan dan
memahami dampak moral dari setiap tindakan, baik terhadap diri sendiri
maupun orang lain. *°

Humanisme inklusif Gus Dur juga menekankan pentingnya
keteladanan sebagai metode pendidikan yang efektif. Nilai-nilai
inklusivitas dan kemanusiaan tidak cukup disampaikan melalui ceramah
atau materi tertulis, tetapi harus diwujudkan dalam sikap dan perilaku
pendidik serta seluruh warga sekolah. Guru, kepala sekolah, dan tenaga
kependidikan diposisikan sebagai aktor moral yang mencerminkan nilai-
nilai humanisme inklusif dalam interaksi sehari-hari. Keteladanan ini
menjadi sarana internalisasi nilai yang lebih kuat dibandingkan dengan
pendekatan instruksional semata.

Proses internalisasi nilai humanisme inklusif dalam pendidikan
Islam juga memerlukan lingkungan belajar yang aman, inklusif, dan
menghargai perbedaan. Gus Dur menekankan bahwa peserta didik akan
sulit mengembangkan sikap toleran jika mereka berada dalam lingkungan

pendidikan yang represif dan diskriminatif. Oleh karena itu, sekolah

*® Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara
Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute. 2006

26



perlu menciptakan iklim pedagogis yang mendukung kebebasan
berekspresi secara bertanggung jawab, dialog terbuka, serta penghargaan
terhadap keberagaman latar belakang peserta didik. Lingkungan
semacam ini memungkinkan nilai-nilai kemanusiaan tumbuh secara
alami melalui pengalaman belajar sehari-hari.

Pada tingkat kebijakan sekolah, humanisme inklusif menuntut
integrasi nilai-nilai kemanusiaan ke dalam visi, misi, dan tata kelola
pendidikan. Kebijakan sekolah yang berlandaskan humanisme inklusif
akan tercermin dalam aturan yang adil, penanganan konflik yang
dialogis, serta pengambilan keputusan yang mempertimbangkan
kepentingan seluruh warga sekolah. Dengan demikian, pendidikan Islam
tidak hanya beroperasi pada level kurikulum dan pembelajaran, tetapi
juga menjadi spirit yang menjiwai keseluruhan praktik kelembagaan
sekolah. *

Dengan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa humanisme
inklusif menurut KH. Abdurrahman Wahid merupakan kerangka
pemikiran komprehensif yang mencakup dimensi teologis, filosofis,
sosial, dan pedagogis. Konsep ini menempatkan kemanusiaan sebagai
pusat orientasi keberagamaan dan pendidikan Islam, serta menegaskan
pentingnya integrasi antara nilai-nilai keislaman, kebangsaan, dan
pluralitas. Kerangka pemikiran inilah yang menjadi pijakan teoretis
dalam penelitian ini untuk menganalisis implementasi humanisme
inklusif dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam di MTs Ma’arif
Darussholihin.

Konsep Humanisme Inklusif dalam Pendidikan Agama Islam

Humanisme inklusif dalam Pendidikan Agama Islam juga
menekankan pentingnya relasi pedagogis yang humanis antara pendidik
dan peserta didik. Dalam perspektif pendidikan humanistik, guru tidak

diposisikan sebagai satu-satunya sumber kebenaran, melainkan sebagai

! Barton, G. (2002). Gagasan Islam Liberal di Indonesia: Pemikiran Neo-Modernisme

Nurcholish Madjid, Djohan Effendi, Ahmad Wahib, dan Abdurrahman Wahid. Jakarta:
Paramadina.

27



fasilitator yang membimbing proses belajar secara dialogis dan
partisipatif. Pembelajaran PAI yang berlandaskan humanisme inklusif
mendorong terciptanya suasana kelas yang aman, terbuka, dan
menghargai kebebasan berpikir, sehingga peserta didik memiliki ruang
untuk mengemukakan pendapat, bertanya, dan merefleksikan nilai-nilai
keagamaan secara kritis. *

Humanisme inklusif dalam PAIl berfungsi sebagai jembatan
antara dimensi normatif ajaran Islam dan realitas sosial peserta didik.
Nilai-nilai keislaman seperti keadilan (al- ‘adl), kasih sayang (rahmah),
dan persaudaraan kemanusiaan (ukhuwwah insaniyyah) tidak hanya
dipahami secara tekstual, tetapi dikontekstualisasikan dalam pengalaman
hidup sehari-hari. Pendekatan ini memungkinkan peserta didik
memahami agama sebagai pedoman etis dalam membangun relasi sosial
yang harmonis di tengah masyarakat yang majemuk.

Dalam konteks pengembangan karakter, humanisme inklusif
dalam pembelajaran PAI berperan strategis dalam membentuk sikap
toleran, empatik, dan bertanggung jawab sosial. Pendidikan agama yang
menekankan  nilai  kemanusiaan  membantu  peserta  didik
menginternalisasi ajaran Islam secara substantif, bukan simbolik. Dengan
demikian, keberagamaan tidak berhenti pada aspek formalitas ibadah,
tetapi tercermin dalam perilaku sosial yang adil, menghargai perbedaan,
dan menolak kekerasan. *

Selain itu, penerapan humanisme inklusif dalam PAI memiliki
relevansi yang kuat dengan agenda moderasi beragama di Indonesia.
Pemerintah melalui Kementerian Agama menekankan pentingnya
pendidikan agama yang mengedepankan nilai moderasi, toleransi, dan
komitmen kebangsaan. Dalam hal ini, konsep humanisme inklusif Gus

Dur sejalan dengan prinsip moderasi beragama, karena sama-sama

e Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Kencana.
2 Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Kencana.
* Nasrowi. (2019). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid.

28



menolak ekstremisme dan mengedepankan dialog lintas perbedaan.
Pembelajaran PAI yang berbasis humanisme inklusif berpotensi menjadi
instrumen efektif dalam memperkuat moderasi beragama di lingkungan
madrasah. **

Dengan demikian, konsep humanisme inklusif dalam
Pendidikan Agama Islam tidak hanya memiliki dasar teologis dan
filosofis yang kuat, tetapi juga relevan secara pedagogis dan sosial.
Pendekatan ini memberikan kerangka konseptual bagi pengembangan
pembelajaran PAI yang lebih manusiawi, dialogis, dan kontekstual, serta
berorientasi pada pembentukan karakter peserta didik yang toleran,
inklusif, dan berkeadaban. Kerangka ini menjadi pijakan penting dalam
menganalisis implementasi humanisme inklusif Abdurrahman Wahid
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam di MTs Ma’arif
Darussholihin.

4. Pendidikan Islam Kontemporer dan Pembelajaran PAI

Pendidikan Islam kontemporer merupakan sistem pendidikan
yang berupaya menyesuaikan nilai-nilai Islam dengan perkembangan
zaman, teknologi, dan tantangan global. Menurut Azra, pendidikan Islam
modern tidak hanya berfungsi mentransfer ilmu-ilmu keislaman, tetapi
juga menumbuhkan daya kritis, kreativitas, dan kepekaan sosial peserta
didik. Ciri utama pendidikan Islam kontemporer adalah integrasi antara
ilmu agama dan ilmu umum, penguatan nilai moral, serta keterbukaan
terhadap pluralitas sosial.

Dalam praktiknya, pendidikan Islam kontemporer menekankan
empat aspek utama:
a. Integrasi ilmu dan iman, pengetahuan ilmiah harus berpadu dengan

nilai-nilai spiritual.

b. Transformasi sosial, pendidikan berfungsi sebagai sarana perubahan

menuju masyarakat yang adil dan beradab.

* Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI.

29



c. Kontekstualisasi ajaran Islam, nilai-nilai agama diterapkan sesuai
dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat.
d. Pembentukan karakter moderat dan toleran, peserta didik diarahkan
untuk menjadi agen perdamaian, bukan pengikut ekstremisme.
5. Urgensi Humanisme Inklusif dalam Pembelajaran PAI di MTs
Ma’arif Darussholihin

Urgensi penerapan humanisme inklusif dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAIl) di MTs Ma’arif Darussholihin terletak
pada perannya dalam membentuk karakter peserta didik yang toleran,
moderat, dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. Madrasah
sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki tanggung jawab strategis
dalam membimbing peserta didik agar tidak hanya memahami ajaran
agama secara normatif, tetapi juga mampu menginternalisasikan nilai-
nilai Islam dalam kehidupan sosial yang majemuk. Dalam konteks
meningkatnya pengaruh paham keagamaan yang eksklusif dan intoleran,
pembelajaran PAI berbasis humanisme inklusif menjadi strategi preventif
yang penting untuk menanamkan kesadaran kemanusiaan universal sejak
dini.

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menegaskan bahwa radikalisme
dan kekerasan atas nama agama tidak bersumber dari ajaran agama itu
sendiri, melainkan dari cara pandang yang sempit, tekstual, dan tertutup
terhadap dialog. Menurut Gus Dur, pendidikan harus menjadi ruang yang
membebaskan manusia dari ketakutan terhadap perbedaan dan
mendorong tumbuhnya sikap saling memahami. Oleh Kkarena itu,
pembelajaran PAI perlu dikembangkan sebagai ruang dialogis yang
memungkinkan peserta didik untuk berdiskusi, bertanya, dan
merefleksikan ajaran Islam secara kritis dan kontekstual, sehingga

mereka mampu menyikapi perbedaan secara bijaksana dan empatik. *’

*® Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI.

*” Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI.

30



Selain itu, pendekatan humanisme inklusif dalam pembelajaran
PAI sejalan dengan tujuan pendidikan karakter dan agenda moderasi
beragama di Indonesia. Pendidikan agama yang mengedepankan nilai
toleransi, keadilan, dan kasih sayang berkontribusi pada pembentukan
kepribadian peserta didik yang tidak mudah terpengaruh oleh ideologi
kekerasan. Humanisme inklusif membantu peserta didik memahami
bahwa ajaran Islam mengandung nilai-nilai universal yang menolak
diskriminasi dan menjunjung tinggi martabat manusia, sebagaimana

tercermin dalam konsep ukhuwwah insaniyyah dan rahmatan lil ‘alamin.

48

Humanisme inklusif dipahami sebagai paradigma pendidikan yang
menempatkan martabat manusia sebagai nilai utama, menjunjung
penghargaan terhadap keberagaman, menolak diskriminasi, serta
menegaskan pentingnya keadilan sosial dan moderasi beragama dalam
praktik pendidikan. Oleh karena itu, indikator analisis dalam penelitian
ini diarahkan untuk menilai sejauh mana nilai-nilai tersebut
terinternalisasi dalam kurikulum, perencanaan pembelajaran (RPP),
praktik pembelajaran di kelas, serta pemahaman dan sikap pendidik
sebagaimana terungkap dalam wawancara.

Dalam konteks kurikulum dan RPP, indikator humanisme inklusif
mencakup adanya tujuan pembelajaran yang tidak hanya berorientasi
pada aspek kognitif, tetapi juga afektif dan sosial, seperti penumbuhan
sikap toleran, empatik, dan saling menghargai. Selain itu, kurikulum dan
RPP dianalisis berdasarkan sejaun mana keduanya memberikan ruang
bagi penghargaan terhadap keberagaman, kontekstualisasi nilai-nilai
keislaman dengan realitas sosial peserta didik, serta penegasan sikap
moderasi beragama yang menolak ekstremisme dan kekerasan.
Pendekatan pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan inklusif juga
menjadi indikator penting dalam melihat implementasi humanisme

inklusif pada tahap perencanaan pembelajaran.

*® Wahid, A. (2010). Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS.

31



Sementara itu, pada level praktik pembelajaran di kelas, indikator
humanisme inklusif digunakan untuk menganalisis relasi pedagogis
antara guru dan peserta didik, iklim kelas yang aman dan inklusif, serta
penghormatan terhadap perbedaan pendapat dan latar belakang peserta
didik. Kelas dipahami sebagai ruang sosial tempat nilai-nilai
kemanusiaan tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi dihidupkan
melalui interaksi, keteladanan, dan pembiasaan. Internalitas nilai empati,
kepedulian sosial, dan tanggung jawab bersama menjadi tolok ukur
penting dalam menilai keberhasilan pembelajaran PAI berbasis
humanisme inklusif.

Indikator-indikator tersebut selanjutnya dikonfirmasi melalui data
wawancara dengan guru Pendidikan Agama Islam, kepala madrasah, dan
pihak terkait lainnya. Wawancara digunakan untuk menggali
pemahaman, komitmen, serta strategi pendidik dan institusi dalam
mengimplementasikan  nilai-nilai  humanisme  inklusif  dalam
pembelajaran. Dengan demikian, indikator humanisme inklusif dalam
penelitian ini berfungsi sebagai kerangka analitis yang menghubungkan
antara landasan teori, analisis dokumen pembelajaran, realitas kelas, dan
temuan empiris lapangan secara sistematis dan terintegrasi.

Dengan demikian, humanisme inklusif Abdurrahman Wahid
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfungsi
sebagai pendekatan pedagogis, tetapi juga sebagai landasan moral dan
spiritual dalam pembentukan karakter peserta didik di MTs Ma’arif
Darussholihin. Pendekatan ini diharapkan mampu melahirkan peserta
didik yang memiliki pemahaman keagamaan yang moderat, sikap toleran
terhadap perbedaan, serta komitmen pada nilai-nilai perdamaian dan
keadilan sosial. Melalui pembelajaran PAIl yang berlandaskan

humanisme inklusif, madrasah dapat berperan sebagai benteng moral

32



dalam meneguhkan Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi

seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin). ®

G. Sistematika Pembahasan

Penulisan tesis ini disusun ke dalam empat bab utama.

BAB I
PENDAHULUAN

BAB Il METODE

Bab ini berisi uraian tentang latar belakang masalah yang
menjelaskan pentingnya penelitian mengenai penanaman
karakter toleran dan anti-radikalisme di lingkungan
pendidikan Islam. Disertakan rumusan masalah yang
menegaskan fokus penelitian, tujuan penelitian yang
menggambarkan arah yang ingin dicapai, serta manfaat
penelitian baik secara teoritis maupun praktis. Pada bagian
kajian penelitian yang relevan, disajikan hasil penelitian
terdahulu yang membahas pendidikan inklusif, moderasi
Islam, dan deradikalisasi melalui pendidikan. Landasan
teori memuat teori pendidikan Islam, teori karakter, teori
moderasi beragama, serta konsep inklusivitas dan anti-
radikalisme. Bab ini diakhiri dengan sistematika
pembahasan yang menggambarkan alur penulisan tesis

secara keseluruhan.

Bab ini menjelaskan pendekatan dan jenis penelitian yang
digunakan, termasuk alasan pemilihannya. Latar
penelitian menggambarkan kondisi dan karakteristik
tempat penelitian dilakukan. Data dan sumber data

mencakup data primer dan sekunder. Pengumpulan data

PENELITIAN
dilakukan ~ melalui  observasi,  wawancara, dan
dokumentasi. Uji keabsahan data dilakukan dengan teknik
triangulasi, sedangkan analisis data dilakukan melalui
proses reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan.
BAB Il HASIL Bab ini memaparkan deskripsi hasil penelitian mengenai

9 Wabhid, A. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid Institute..

33



PENELITIAN implementasi nilai-nilai humanisme inklusif, toleransi,
DAN dan  anti-radikalisme  dalam  pendidikan  Islam.
PEMBAHASAN Pembahasan dan temuan mengaitkan hasil penelitian
dengan teori yang digunakan serta membandingkannya
dengan penelitian terdahulu. Bab ini juga memuat
keterbatasan penelitian yang menjelaskan kendala serta

ruang lingkup yang belum sepenuhnya terjangkau.

Bab ini berisi simpulan yang merangkum hasil penelitian
secara menyeluruh, implikasi teoretis dan praktis terhadap
BAB IV pengembangan pendidikan Islam, serta saran bagi peneliti
PENUTUP selanjutnya, lembaga pendidikan, dan pemangku
kebijakan untuk memperkuat karakter toleran dan anti-

radikalisme di kalangan peserta didik.

34



BAB IV
PENUTUP
A. Simpulan

Pertama, implementasi prinsip humanisme inklusif dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di MTs Ma’arif Darussholihin
telah berlangsung secara komprehensif dan terintegrasi. Nilai-nilai
humanisme inklusif tidak hanya tercermin dalam praktik pembelajaran di
kelas, tetapi juga terinternalisasi dalam kurikulum, materi ajar, perangkat
pembelajaran, sistem evaluasi, serta budaya sekolah. Pembelajaran PAI
dirancang dan dilaksanakan dengan pendekatan dialogis, partisipatif, dan
non-otoriter, sehingga mampu membentuk sikap toleran, empatik, moderat,
dan menghargai keberagaman pada diri peserta didik. Hal ini menunjukkan
bahwa madrasah telah berhasil menerjemahkan nilai-nilai keislaman secara
kontekstual dan humanis sesuai dengan realitas masyarakat yang majemuk.

Implementasi humanisme inklusif di MTs Ma’arif Darussholihin
sejalan dengan pemikiran Abdurrahman Wahid yang menempatkan
pendidikan sebagai sarana pemanusiaan manusia. Prinsip-prinsip seperti
penghormatan terhadap martabat manusia, kesetaraan, anti-diskriminasi,
kasih sayang, serta kebebasan berpikir telah dihidupkan secara nyata dalam
proses pendidikan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam kontemporer memiliki ruang yang luas untuk
mengintegrasikan nilai-nilai  kemanusiaan universal tanpa kehilangan
identitas keislamannya. MTs Ma’arif Darussholihin dapat dipandang
sebagai contoh praktik pendidikan Islam yang inklusif, humanis, dan
relevan dalam menjawab tantangan keberagaman di era modern.

Kedua, kendala dan tantangan dalam penerapan humanisme inklusif
di MTs Ma’arif Darussholihin berasal dari faktor internal dan eksternal
madrasah. Secara internal, keterbatasan pemahaman dan kompetensi
sebagian guru terkait pedagogi humanistik, pendidikan inklusif, dan
moderasi beragama menjadi tantangan utama. Minimnya pelatihan khusus

yang berfokus pada pendekatan pembelajaran dialogis dan penguatan

110



karakter humanis menyebabkan sebagian praktik pembelajaran masih
cenderung berorientasi pada penyampaian materi secara tekstual. Selain itu,
budaya sekolah yang masih dipengaruhi pola hierarkis turut membatasi
ruang partisipasi aktif peserta didik dalam beberapa konteks pembelajaran.

Secara eksternal, tantangan muncul dari pengaruh lingkungan sosial
dan perkembangan media digital yang tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai
humanisme inklusif. Paparan konten keagamaan yang bersifat eksklusif dan
intoleran di media sosial berpotensi memengaruhi pola pikir dan sikap
peserta didik. Di samping itu, masih terdapat resistensi dari sebagian orang
tua atau masyarakat yang memandang pendekatan inklusif sebagai sesuatu
yang bertentangan dengan ajaran agama. Kondisi ini menunjukkan bahwa
penerapan humanisme inklusif memerlukan sinergi yang kuat antara
madrasah, keluarga, dan masyarakat, serta dukungan kebijakan yang
berkelanjutan dalam penguatan kapasitas pendidik.

Ketiga, pendekatan humanisme inklusif memiliki relevansi dan
kontribusi yang signifikan terhadap pembentukan karakter peserta didik di
MTs Ma’arif Darussholihin. Pendekatan ini berperan dalam membentuk
peserta didik yang toleran, empatik, terbuka terhadap perbedaan, serta
memiliki kemampuan berinteraksi sosial secara harmonis. Melalui
pembelajaran dialogis dan kegiatan kolaboratif, peserta didik dibiasakan
untuk menghargai pendapat orang lain, bekerja sama dalam keberagaman,
serta menyelesaikan permasalahan secara musyawarah dan damai.

Lebih lanjut, pendekatan humanisme inklusif juga berkontribusi
dalam menumbuhkan kesadaran kebangsaan, sikap anti-diskriminasi, serta
penolakan terhadap paham radikalisme di kalangan peserta didik. Nilai-nilai
kemanusiaan universal yang ditanamkan tidak bertentangan dengan ajaran
Islam, melainkan memperkuat pemahaman keislaman yang moderat dan
berkeadaban sebagaimana digagas oleh KH. Abdurrahman Wahid. Dengan
demikian, penerapan humanisme inklusif dalam pendidikan Islam di MTs

Ma’arif Darussholihin berkontribusi nyata dalam membentuk generasi

111



Muslim yang beriman, berakhlak mulia, toleran, dan mampu berperan
sebagai agen perdamaian dalam kehidupan bermasyarakat.

B. Implikasi
1. Implikasi Teoretis

Secara teoretis, hasil penelitian ini memberikan kontribusi terhadap
pengembangan kajian pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam
penguatan paradigma humanisme inklusif sebagai pendekatan pedagogis
yang relevan dan aplikatif. Temuan penelitian ini menegaskan bahwa
nilai-nilai humanisme inklusif, seperti penghargaan terhadap martabat
manusia, toleransi, keadilan, dan dialog, memiliki landasan yang kuat
dalam ajaran Islam dan sejalan dengan pemikiran KH. Abdurrahman
Wahid. Dengan demikian, penelitian ini memperkuat argumentasi bahwa
pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer
pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai medium pembentukan
karakter kemanusiaan dan kesadaran sosial.

Selain itu, penelitian ini memperluas pemahaman teoretis tentang
integrasi konsep humanisme inklusif dalam kurikulum dan praktik
pendidikan Islam pada jenjang madrasah. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa humanisme inklusif dapat diimplementasikan tanpa mengurangi
identitas keislaman, bahkan justru memperkuat pemahaman Islam yang
moderat dan berkeadaban. Oleh karena itu, penelitian ini dapat menjadi
rujukan konseptual bagi pengembangan teori pendidikan Islam yang
berorientasi pada pembentukan karakter toleran, anti-diskriminasi, dan
anti-radikalisme dalam konteks masyarakat multikultural.

2. Implikasi Praktis

Secara praktis, penelitian ini memberikan implikasi penting bagi
pengelola madrasah dalam merancang dan mengembangkan kurikulum
yang berorientasi pada nilai-nilai humanisme inklusif. Temuan penelitian
ini menunjukkan bahwa integrasi nilai kemanusiaan, moderasi beragama,
dan penghargaan terhadap keberagaman perlu dirumuskan secara

eksplisit dalam dokumen kurikulum, perangkat pembelajaran, serta

112



budaya sekolah. Madrasah diharapkan tidak hanya menekankan
pencapaian akademik, tetapi juga secara konsisten membangun iklim
pendidikan yang ramah, aman, dan inklusif bagi seluruh peserta didik.

Bagi guru, penelitian ini menegaskan pentingnya peran pendidik
sebagai fasilitator dan teladan dalam menanamkan nilai-nilai humanisme
inklusif. Guru diharapkan mampu menerapkan pembelajaran dialogis,
partisipatif, dan kontekstual yang memberi ruang bagi peserta didik
untuk berpikir kritis, menghargai perbedaan, serta mengembangkan
empati sosial. Temuan ini juga menunjukkan perlunya program pelatihan
berkelanjutan bagi guru terkait pedagogi humanistik, moderasi beragama,
dan literasi digital, agar nilai-nilai humanisme inklusif dapat diterapkan
secara konsisten dalam proses pembelajaran.

Selain itu, penelitian ini memiliki implikasi praktis bagi orang tua
dan masyarakat sebagai mitra strategis madrasah. Sinergi antara
madrasah, keluarga, dan lingkungan sosial sangat diperlukan agar nilai-
nilai humanisme inklusif yang ditanamkan di sekolah mendapatkan
penguatan di luar lingkungan pendidikan formal. Keterlibatan orang tua
dalam mendukung program sekolah, serta pemahaman bersama
mengenai konsep pendidikan Islam yang inklusif dan moderat, menjadi

faktor penting dalam membentuk karakter peserta didik secara utuh.

C. Saran
Berdasarkan hasil penelitian dan simpulan yang telah diuraikan,

peneliti memberikan beberapa saran sebagai berikut.

1. Bagi Pihak Madrasah
Madrasah disarankan untuk memperkuat integrasi nilai-nilai
humanisme inklusif dalam kurikulum, program sekolah, dan budaya
madrasah secara berkelanjutan melalui kebijakan internal yang
mendukung pendidikan Islam yang toleran, ramah, dan inklusif.

2. Bagi Guru dan Tenaga Pendidik
Guru disarankan untuk meningkatkan kompetensi pedagogik

dan profesional dalam menerapkan pembelajaran dialogis, partisipatif,

113



dan kontekstual berbasis humanisme inklusif melalui pelatihan
berkelanjutan, khususnya terkait moderasi beragama dan literasi digital.

. Bagi Orang Tua dan Masyarakat

Orang tua dan masyarakat disarankan untuk memperkuat sinergi
dengan madrasah dalam menanamkan nilai-nilai toleransi, empati, dan
penghargaan terhadap keberagaman agar pembentukan karakter peserta
didik berlangsung secara berkesinambungan.

. Bagi Peneliti Selanjutnya

Peneliti selanjutnya disarankan untuk mengembangkan
kajian ini dengan cakupan lokasi dan jenjang pendidikan yang lebih
luas serta menggunakan pendekatan metodologis yang beragam guna
memperkaya temuan terkait penerapan humanisme inklusif dalam

pendidikan Islam.

114



DAFTAR PUSTAKA

Achmad, G. H., Ratnasari, D., Amin, A., Yuliani, E., & Liandara, N. (2022).
Penilaian autentik pada kurikulum merdeka belajar dalam pembelajaran
pendidikan agama islam di Sekolah Dasar. Edukatif: Jurnal 1lmu Pendidikan,
4(4), 5685-5699.

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam dalam tantangan globalisasi. Kencana.

Barton, G. (2002). Gus Dur: The authorized biography of Abdurrahman Wahid.
Equinox.

Choiri, M., & Anam, A. (2025). Konsep pendidikan Islam humanis KH.
Abdurrahman Wahid. Jurnal Humaniora Islamika, 10(1), 33-48.

Dewey, J. (1997). Experience and education. Macmillan.

Effendi, M. R. (2020). Mitigasi intoleransi dan radikalisme beragama di pondok
pesantren melalui pendekatan pembelajaran inklusif. Paedagogie: Jurnal
Pendidikan dan Studi Islam, 1(2), 54-77.
https://doi.org/10.52593/pdg.01.1.05

Effendy, B. (2011). Islam dan negara: Transformasi pemikiran dan praktik politik
Islam di Indonesia. Gramedia.

Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed. Continuum.
Hanafi, H. (2020). Humanisme dalam pendidikan Islam: Perspektif filosofis dan

praksis. Jurnal Pendidikan Islam dan Humaniora, 5(2), 134-148.
https://doi.org/10.24042/jpi.v5i2.842

Hick, J. (2004). An interpretation of religion. Yale University Press.

Jurnal Pendidikan Agama. Vol 20. 247 - 260. DOI: 10.14421/jpai.v20i2.8336

Karwadi, Bin Zakaria, A. R., Setiyawan, A., & Ferdi Hasan, Moh. (2025).
Integration of critical pedagogy in Islamic education: a case study of pre-
service teacher training. British Journal of Religious Education, 1-22.
https://doi.org/10.1080/01416200.2025.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan terjemahannya.
Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Kementerian Agama RI.

115


https://doi.org/10.52593/pdg.01.1.05
https://doi.org/10.24042/jpi.v5i2.842

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi beragama. Badan
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Kohlberg, L. (1984). Essays on moral development. Harper & Row.

Ma’rifah I. Institutionalization of Multicultural Values in Religious Education in
Inclusive Schools, Indonesia

Madjid, N. (1992). Islam: Doktrin dan peradaban. Paramadina.
Madyawati, L., Marhumah, M., & Rafig, A. (2021). Urgensi nilai agama pada moral
anak di era society 5.0. Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan,

18(2), 132-143.

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). Remaja
Rosdakarya.

Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid
tentang moderasi Islam. Jurnal Edukasi Asia, 7(2), 45-60.

Noddings, N. (2003). Caring: A feminine approach to ethics and moral education.
University of California Press.

Paulo Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed. Continuum.

Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM). (2018). Potret keberagamaan
remaja. PPIM UIN Jakarta.

Qodir, Z. (2014). Radikalisme agama di Indonesia. Pustaka Pelajar.

Rachman, S., & Syafiqurrahman, M. (2023). Pendidikan Islam anti-radikalisme dan
inklusif. Jurnal Pendidikan Islam, 12(3), 201-215.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition.
University of Chicago Press.

Rahman, F. (2009). Islam. University of Chicago Press.
Risnawati. (2021). Paradigma pendidikan inklusif dalam perspektif Islam (Tesis

magister,  Universitas  Pendidikan  Indonesia). UPIl  Repository.
https://repository.upi.edu

Sugiyono. (2020). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta.

Wabhid, A. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. The Wahid Institute.

116


https://repository.upi.edu/

Wahid, A. (2009). Pribumisasi Islam. LKiS.

Wahid, A. (2010). Prisma pemikiran Gus Dur. LKIiS.

Wahid, A. (2010). Tuhan tidak perlu dibela. LKiS.

Wahid, A. Q. (2016). Mengurai pesan kemanusiaan Gus Dur. Wahid Foundation.
Warosari. (2025). Pengembangan modul pembelajaran pendidikan agama Islam

inklusi di Raudhatul Athfal se-Kota Batam (Disertasi doktor, UIN Sultan
Syarif Kasim Riau). UIN Suska Repository. https://repository.uin-suska.ac.id

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

117


https://repository.uin-suska.ac.id/

	HALAMAN JUDUL
	KEASLIAN
	BEBAS PLAGIASI
	PENGESAHAN
	PERSETUJUAN
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-INDONESIA
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR LAMPIRAN
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Landasan Teori
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB IV PENUTUP
	A. Simpulan
	B. Implikasi
	C. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

