
HUMANISME INKLUSIF ABDURRAHMAN WAHID DALAM 

PEMBELAJARAN PAI MTs MA’ARIF DARUSSHOLIHIN 
 

 

 

 

 

Disusun Oleh: 

 

 Muhammad Nawawi 

NIM: 21204012072 

 

 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Magister (S2) 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan 

Kalijaga untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna 

Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M .Pd.) 

Program Studi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 

 

 

 

 

YOGYAKARTA 

2025 

 

 

 



i 
 

 

  



ii 
 

 

 

 



iii 
 

  



iv 



v 
 

NOTA DINAS PEMBIMBING  

 

Kepada Yth. 

Dekan Fakultas Ilmu 

Tarbiyah dan Keguruan 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

 

Assalamu‟alaikum wr.wb. 

 

Setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap penulis tesis yang 

berjudul: 

 

HUMANISME INKLUSIF ABDURRAHMAN WAHID DALAM 

PEMBELAJARAN PAI MTS MA’ARIF DARUSSHOLIHIN 

 

yang ditulis oleh: 

 

 

Nama   : Muhammad Nawawi 

NIM   : 21204012072 

Jenjang   : Magister (S2) 

Program Studi  : Pendidikan Agama Islam 

 

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Program 

Magister (S2) Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga untuk 

diujikan dalam rangka memperoleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd.). 

 

Wassalamu‟alaikum wr.wb. 

 

 

 

Yogyakarta, 16 Januari 2026 

Pembimbing 

 

 

 

 

Dr. Dwi Ratnasari, M.Ag 

NIP. 19780823 200501 2 003 

 

 

 

 



vi 
 

MOTTO 

 

 

 

جَاىِدًُا فيِ سَبيِلوِِ لعََلَّكُنْ تفُْلِ  ًَ سِيلةََ  ٌَ ابْتَغٌُا إلِيَْوِ الْ ًَ  َ ََ ياَ أيَُّياَ الَّرِينَ آهَنٌُا اتَّقٌُا اللََّّ حٌُُ  

(53:5)  

Wahai orang-orang yang beriman! Bertakwalah kepada Allah dan carilah wasilah 

(jalan) untuk mendekatkan diri kepada-Nya, dan berjihadlah (berjuanglah) di 

jalan-Nya, agar kamu beruntung (Q.S. AL- Maidah :35) 1 

 

 

 

  

                                                           
1
 Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur‟an dan terjemahannya. 

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, Kementerian Agama RI.  



vii 
 

PERSEMBAHAN 

 

 

Tesis ini dipersembahkan untuk almamater tercinta 

Program studi Magister (S2) Pendidikan Agama Islam 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

  



viii 
 

ABSTRAK 
 
 
 

Muhammad Nawawi, NIM 21204012072, Humanisme Inklusif dalam 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Perspektif KH. Abdurrahman Wahid di 
MTs Ma‟arif Darussholihin, Thesis, Program Studi Pendidikan Agama Islam, 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga. 
 

Ide penelitian ini berangkat dari keprihatinan peneliti terhadap realitas 
pendidikan Islam kontemporer yang masih menghadapi tantangan berupa 
kecenderungan pembelajaran normatif, rendahnya penguatan nilai toleransi, serta 
munculnya sikap keagamaan yang kurang moderat di kalangan peserta didik. 
Dalam konteks tersebut, pemikiran KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) tentang 
humanisme inklusif menjadi relevan sebagai landasan konseptual pendidikan 
Islam yang menekankan nilai kemanusiaan, penghormatan terhadap perbedaan, 
dan moderasi beragama. MTs Ma‟arif Darussholihin dipilih sebagai lokasi 
penelitian karena memiliki komitmen dalam pembentukan karakter religius 
peserta didik melalui budaya sekolah dan pembelajaran Pendidikan Agama Islam. 

 
Jenis penelitian ini adalah penelitian deskriptif kualitatif untuk menggali 

dan menganalisis pemikiran KH. Abdurrahman Wahid yang bersumber dari 
karya-karya orisinal, pidato, dan arsip pemikirannya. Sementara itu, penelitian 
lapangan dilakukan untuk memperoleh data empiris melalui observasi, wawancara 
dengan kepala madrasah, wakil kepala bidang kurikulum, guru Pendidikan Agama 
Islam, serta studi dokumentasi terkait kurikulum, pembelajaran, dan budaya 
sekolah. Teknik analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian 
data, dan penarikan kesimpulan. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa humanisme inklusif dalam pemikiran 

KH. Abdurrahman Wahid menekankan nilai kemanusiaan universal, toleransi, 

keadilan sosial, kebebasan berpikir, dan moderasi beragama yang memandang 

agama sebagai kekuatan etis dalam kehidupan sosial. Implementasi prinsip 

tersebut dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam di MTs Ma‟arif 

Darussholihin telah terwujud melalui integrasi nilai moderasi beragama dalam 

kurikulum dan RPP, keteladanan guru, pembiasaan ibadah, penguatan adab, 

musyawarah, serta interaksi kelas yang dialogis dan menghargai keberagaman. 

Namun, penelitian ini juga menemukan bahwa implementasi humanisme inklusif 

masih menghadapi tantangan, terutama dalam keterbatasan strategi pembelajaran 

kontekstual yang mampu mengaitkan nilai-nilai keislaman dengan realitas sosial 

peserta didik secara reflektif dan kritis. Oleh karena itu, penguatan pendidikan 

Islam berbasis humanisme inklusif menjadi penting agar pembelajaran PAI tidak 

hanya membentuk kesalehan individual, tetapi juga kesalehan sosial yang 

moderat, inklusif, dan responsif terhadap dinamika zaman. 

Kata Kunci: Humanisme Inklusif, KH. Abdurrahman Wahid, Pendidikan Agama 
Islam, Moderasi Beragama, Pembentukan Karakter. 
 
 

 
 



ix 
 

ABSTRACT 
 
 

Khoirotul Muslimah, NIM 21204012003, Inclusive Humanism in Islamic 
Religious Education Learning from the Perspective of KH. Abdurrahman Wahid 
at MTs Ma‟arif Darussholihin, Thesis, Islamic Religious Education Study 
Program, State Islamic University Sunan Kalijaga. 

 
The idea of this research arises from the researcher‟s concern regarding 

the realities of contemporary Islamic education, which still face challenges such 
as the dominance of normative learning approaches, the limited reinforcement of 
tolerance values, and the emergence of less moderate religious attitudes among 
students. In this context, the thought of KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) on 
inclusive humanism becomes highly relevant as a conceptual foundation for 
Islamic education that emphasizes human dignity, respect for diversity, and 
religious moderation. MTs Ma‟arif Darussholihin was selected as the research 
site due to its commitment to character building through school culture and 
Islamic Religious Education learning. 

 
This study employs a descriptive qualitative research design to explore 

and analyze the thought of KH. Abdurrahman Wahid based on original works, 
speeches, and archival materials related to his intellectual legacy. In addition, 
field research was conducted to obtain empirical data through observations, 
interviews with the principal, vice principal for curriculum affairs, Islamic 
Religious Education teachers, and documentation studies related to the 
curriculum, teaching practices, and school culture. Data analysis was carried out 
through the stages of data reduction, data display, and conclusion drawing. 
 

The findings of this study indicate that inclusive humanism in the thought 
of KH. Abdurrahman Wahid emphasizes universal human values, tolerance, 
social justice, freedom of thought, and religious moderation, viewing religion as 
an ethical force within social life. The implementation of these principles in 
Islamic Religious Education at MTs Ma‟arif Darussholihin is reflected in the 
integration of religious moderation values into the curriculum and lesson plans, 
teacher role modeling, habituation of religious practices, reinforcement of moral 
conduct, deliberative practices, and dialogical classroom interactions that respect 
diversity. However, this study also finds that the implementation of inclusive 
humanism still faces challenges, particularly the limited use of contextual 
learning strategies that connect Islamic values with students‟ social realities in a 
reflective and critical manner. Therefore, strengthening inclusive humanism 
based Islamic education is essential so that Islamic Religious Education not only 
fosters individual piety but also develops moderate, inclusive, and socially 
responsive piety in accordance with contemporary dynamics. 

 
Keyword: Inclusive Humanism, KH. Abdurrahman Wahid, Islamic Religious 
Education, Religious Moderation, Character Building. 

 

 

 

 



x 
 

KATA PENGANTAR 

 
 

Puji syukur Peneliti panjatkan kehadirat Allah SWT yang telah 

memberikan  rahmat dan hidayah-Nya sehingga peneliti dapat menyelesaikan tesis 

berjudul “Manajemen Stres Guru PAI di Sekolah-Ku Yayasan Kasih Anak 

Kanker Indonesia (YKAKI) Yogyakarta” dengan lancar. Tesis ini disusun sebagai 

syarat untuk meraih gelar magister di UIN Sunan Kalijaga. Banyak ilmu baru 

yang peneliti dapatkan selama menulis tesis ini. Dampak positif yang bisa 

penelitian ambil adalah bisa mensyukuri nikmat sehat.  

Peneliti menyadari bahwa tesis ini tidak akan selesai tanpa bantuan, serta 

dorongan dari berbagai pihak. Untuk mengapresisasi hal tersebut maka dengan 

penuh syukur pada kesempatan ini peneliti mengucapkan terima kasih kepada: 

1. Bapak Prof. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph. D. selaku rektor UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta yang memberikan kesempatan kepada peneliti untuk 

meningkatkan ilmu secara akademik di UIN Sunan Kalijaga 

2. Prof. Dr. Sigit Purnama, M. Pd. Selaku Dekan Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 

Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang memberikan dukungan-

dukungan peneliti selama proses akademik berlangsung. 

3. Ibu Dr. Dwi Ratnasari, S.Ag, M.Ag. selaku Kaprodi dan Dosen Pembimbing 

yang senantiasa meluangkan waktunya untuk mengarahkan, memberikan 

informasi dan motivasi. 

4. Segenap Dosen dan Civitas Akademika Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta yang selalu membantu 

proses perkuliahan serta berkontribusi dalam publikasi jurnal serta 

administrasi lainnya 

5. Teman-teman angkatan 2021 yang telah berbagi pengalaman dan ilmu serta 

motivasi sehingga peneliti merasa sangat terbantu dan termotivasi. 



xi 
 

6. Bapak Mochamad Solikin, S.Pd.I., selaku Kepala MTs Ma‟arif Darussholihin, 

yang telah memberikan izin, arahan, serta dukungan kepada penulis dalam 

pelaksanaan observasi dan penelitian. 

7. Ibu Vika Kartikasari, S.Pd., selaku Guru Pendidikan Agama Islam, dan Bapak 

Muhammad Ja‟far Shodiq, S.Pd., M.A., selaku Wakil Kepala Bidang 

Kurikulum MTs Ma‟arif Darussholihin, yang telah memberikan informasi.  

8. Bapak dan Ibu tercinta yang memberikan dorongan moril serta materiil. 

9. Ade yang di pesantren yang senantiasa memberikan doa terbaiknya. 

10. Neng Ariyanti yang tulus meng support dengan penuh kasih dan sayang. 

11. Lilis Siti Khodijah yang meng support tidak mengenal waktu dan memberi 

dorongan terus maju. 

12. Keluarga Besar Sahabat Nawa Sholawat yang menjadi sponsor support virtual 

gif dan doa tulusnya. 

Semoga Allah Swt membalas semua kebaikan Bapak/ Ibu serta Saudara/i. 

Peneliti menyadari bahwa semua ini masih jauh dari sempurna, oleh karena itu 

peneliti mengharap kritik dan saran yang sekiranya dapat membangun demi 

kesempurnaan kegiatan ini di kemudian hari. 

Yogyakarta, 28 November 

2026 

Penyusun, 

 

 

Muhammad Nawawi 

NIM. 21204012072 



xii 
 

DAFTAR ISI 

 
PERNYATAAN KEASLIAN ........................................................................ i 
PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ........................................................... ii 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR ................................................................. iii 
PERSETUJUAN TIM PENGUJI ................................................................. iv 
NOTA DINAS PEMBIMBING ..................................................................... v 
MOTTO .......................................................................................................... vi 
PERSEMBAHAN ........................................................................................... vii 
ABSTRAK ...................................................................................................... viii 

ABSTRACT .................................................................................................... ix 
KATA PENGANTAR .................................................................................... x 
DAFTAR ISI ................................................................................................... xii 
PEDOMAN TRANSLITERASI ................................................................... xiii 
DAFTAR TABEL .......................................................................................... xvi 
DAFTAR LAMPIRAN .................................................................................. xvii 
 

BAB I :  PENDAHULUAN .......................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................... 1 

B. Rumusan Masalah .................................................................... 11 

C. Tujuan  ...................................................................................... 11 

D. Manfaat Penelitian ................................................................... 11 

E. Kajian Pustaka .......................................................................... 12 

F. Landasan Teori ......................................................................... 18 

G. Sistematika Pembahasan .......................................................... 32 

BAB II : METODE PENELITIAN ............................................................. 34 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian .............................................. 34 

B. Latar Penelitian Setting Penelitian .......................................... 35 

C. Data dan Sumber Data Penelitian ............................................36 

D. Pengumpulan Data ...................................................................37 

E. Uji Keabsahan Data .................................................................39 

F. Analisis Data ............................................................................41 

BAB III  HASIL DAN PEMBAHASAN .....................................................42 

A. Hasil Penelitian ........................................................................42 

B. Pembahasan Penelitian ............................................................86 

C. Keterbatasan Penelitian ...........................................................106 

BAB IV : PENUTUP......................................................................................108 

A. Simpulan ..................................................................................108 

B. Implikasi ..................................................................................110 

C. Saran ........................................................................................111 

DAFTAR PUSTAKA ....................................................................................113 

LAMPIRAN-LAMPIRAN.............................................................................115 

 
 

 

 



xiii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-INDONESIA 

 

 

 

Transliterasi kata-kata Arab yang ditulis ke dalam bahasa Indonesia dalam skripsi 

ini, mengacu pada Surat Keputusan Bersama Departemen Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia tanggal 22 Januari 1988 Nomor : 

157/1987 dan 0593b/1987 

 

A. Konsonan 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat 

dilihat pada halaman berikut : 

Huruf arab Nama Huruflatin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 ba‟ B Be ب

 ta‟ T Te ت

 s|a‟ s| Es (dengan titik diatas) ث

 Jim J Je ج

 h}a h} Ha (dengan titik ح

dibawah) 

 Kha Kh Ka dan Ha خ

 Dal D De د

 z|al z| Zet (dengan titik diatas) ذ

 ra‟ R Er ز

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy Es dan ye ش

 s}ad s} Es (dengan titik di bawah) ص

 d}ad d} De (dengan titik di bawah) ض

 t}a t} Te (dengan titik di bawah) ط

 z}a z} Zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain   „ Koma terbalik di„ ع

atas 

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qof Q Qi ق



xiv 
 

 Kaf K Ka ك

 Lam L ‟El ل

 Mim M ‟Em م

َ Nun N ‟En 

ً Wau W We 

 ha‟ H Ha ه

 Hamzah ‟ Apostrof ء

 ya‟ Y Ye ي

 

B. Konsonan rangkap karena Syaddah ditulis rangkap 

 

 

C. Ta marbu>t}ah di akhir kata 

1. Jika dimatikan ditulis h. 

 

Ketentuan seperti ini tidak berlaku bagi kata-kata Arab yang sudah diserap ke 

dalam bahasa Indonesia, seperti : zakat, salat, dan sebagainya, kecuali jika 

dikehendaki lafal aslinya. 

2. Bila diikuti dengan kata sandang al-serta bacaan kedua kata itu terpisah, 

maka ditulis dengan h 

 

3. Bila tamarbu>t}ahyang hidup atau mendapat harakat fath}ah, kasrah, dan 

d}ammah, transliterasinya adalah[t]. 

 
 

 



xv 
 

D. Vokal pendek 

----- ََ Fath{ah Ditulis a 

----- َِ Kasrah Ditulis i 

----- َُ D{ammah Ditulis u 

 

E. Vokal Panjang 

 

 

 

 

 

F. Vokal Rangkap 

 

 

 



xvi 
 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 3.1Indikator Visi Madrasah ..................................................................... 43 

Tabel 3.2 Muatan/Struktur Kurikulum Kelas 7 ................................................. 46 

Tabel 3.3 Muatan/Struktur Kurikulum Kelas 8 ................................................. 47 

Tabel 3.4 Muatan/Struktur Kurikulum Kelas 9 ................................................. 48 

 

 

  



xvii 
 

DAFTAR LAMPIRAN 

 

Lampiran 1 Instrumen Wawancara .................................................................. 115 

Lampiran 2 Foto Dokumentasi......................................................................... 129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Pendidikan Islam di Indonesia menghadapi berbagai tantangan, 

termasuk lemahnya dinamika sosial, politik, dan budaya.
1 Fenomena 

meningkatnya eksklusivisme keagamaan, radikalisme, serta menurunnya 

semangat toleransi menjadi ancaman nyata bagi tujuan pendidikan Islam yang 

sejati, yakni membentuk manusia berilmu sekaligus berakhlak mulia. Arus 

informasi yang cepat dan pengaruh ideologi transnasional turut memperkuat 

munculnya paham keagamaan yang kaku dan menolak perbedaan. Oleh karena 

itu, pendidikan Islam perlu menghadirkan pendekatan yang tidak hanya 

menekankan transfer pengetahuan, tetapi juga menumbuhkan nilai-nilai 

kemanusiaan universal. Salah satu pendekatan yang relevan untuk menjawab 

tantangan tersebut adalah humanisme inklusif.2 

Secara konseptual, humanisme inklusif merupakan paham kemanusiaan 

yang menempatkan manusia sebagai makhluk bermartabat dan setara, tanpa 

memandang latar belakang agama, budaya, atau suku. Dalam konteks Islam, 

humanisme inklusif berakar dari prinsip tauhid yang menegaskan kesetaraan 

seluruh manusia di hadapan Allah SWT.3 Pendekatan ini menolak segala bentuk 

kekerasan, diskriminasi, dan dominasi satu kelompok atas kelompok lain. Nilai-

nilai seperti kasih sayang, empati, keadilan sosial, dan penghormatan terhadap 

perbedaan menjadi fondasi utama dalam kehidupan bermasyarakat dan beragama. 

Dalam pendidikan Islam, paradigma ini menjadi orientasi untuk melahirkan insan 

                                                           
1
  Karwadi, Bin Zakaria, A. R., Setiyawan, A., & Ferdi Hasan, Moh. (2025). Integration 

of critical pedagogy in Islamic education: a case study of pre-service teacher training. British 

Journal of Religious Education, 1–22. https://doi.org/10.1080/01416200.2025.2560905 
2 

Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid 

Tentang Moderasi Islam. Jurnal Edukasi Asia, 7(2), 45–60. 
3
 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita (Jakarta: The Wahid Institute, 

2006), Hlm. 45.  



2 
 

yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga sensitif terhadap 

kemanusiaan dan keberagaman sosial.4 

Kebutuhan terhadap penerapan humanisme inklusif dalam pendidikan 

Islam kontemporer menjadi semakin mendesak karena meningkatnya fenomena 

intoleransi dan radikalisme di kalangan generasi muda. Pendidikan yang 

berorientasi kognitif semata terbukti belum mampu menanamkan kesadaran moral 

dan sosial yang kuat. Dengan menerapkan prinsip-prinsip humanisme inklusif, 

proses pembelajaran dapat diarahkan untuk membentuk karakter peserta didik 

yang terbuka, dialogis, dan menghargai perbedaan pandangan. Strategi ini tidak 

hanya mencegah penyebaran paham ekstrem, tetapi juga memperkuat kemampuan 

peserta didik untuk berpartisipasi aktif dalam membangun masyarakat yang damai 

dan beradab.5  

Namun dalam realitas sosial, masih banyak kasus yang menunjukkan 

lemahnya penerapan nilai-nilai humanisme inklusif di dunia pendidikan dan 

masyarakat. Misalnya, kasus intoleransi di lingkungan sekolah yang terjadi di 

beberapa daerah Indonesia, seperti penolakan terhadap siswa yang berbeda 

keyakinan atau pelarangan penggunaan atribut keagamaan tertentu, 

memperlihatkan bahwa semangat menghargai perbedaan belum sepenuhnya hidup 

dalam praksis pendidikan. Di sejumlah perguruan tinggi dan lembaga pendidikan 

keagamaan, muncul pula fenomena pengkotakan kelompok berdasarkan paham 

keagamaan yang sempit, sehingga menumbuhkan sikap eksklusif dan curiga 

terhadap pihak lain. Bahkan survei Setara Institute (2023) mencatat bahwa tingkat 

intoleransi di kalangan pelajar dan mahasiswa masih berada pada kategori tinggi, 

terutama dalam bentuk penolakan terhadap kelompok minoritas. 

Seharusnya pendidikan Islam berfungsi sebagai ruang pembentukan 

karakter rahmatan lil „alamin yang menanamkan kasih sayang dan penghormatan 

terhadap martabat manusia. Namun senyatanya, sebagian praktik pendidikan 

masih terjebak pada pola indoktrinatif yang menekankan ketaatan tekstual tanpa 

                                                           
4
 Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid 

Tentang Moderasi Islam. Jurnal Edukasi Asia, 7(2), 45–60.  
5
 Rachman, S., & Syafiqurrahman, M. (2023). Pendidikan Islam Anti-Radikalisme Dan 

Inklusif. Jurnal Pendidikan Islam, 12(3), 201–215.  



3 
 

diimbangi dengan penanaman nilai kemanusiaan dan refleksi sosial. Seharusnya 

lembaga pendidikan menjadi teladan dalam menumbuhkan kesadaran pluralitas 

dan empati sosial, tetapi senyatanya masih terdapat kurikulum dan metode 

pembelajaran yang kurang memberi ruang bagi dialog dan keterbukaan. 

Seharusnya guru menjadi figur yang menanamkan toleransi, keadilan, dan 

penghormatan terhadap perbedaan, namun senyatanya masih ditemukan perilaku 

diskriminatif yang mencederai nilai-nilai kemanusiaan universal. 

Fenomena tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara idealitas 

pendidikan Islam yang berlandaskan nilai kemanusiaan dan realitas sosial yang 

diwarnai eksklusivisme, diskriminasi, serta radikalisme tersembunyi. Oleh karena 

itu, penting untuk mengkaji kembali bagaimana prinsip-prinsip humanisme 

inklusif dapat diimplementasikan secara nyata dalam pendidikan Islam 

kontemporer, agar pendidikan tidak hanya melahirkan insan berpengetahuan, 

tetapi juga berkarakter terbuka, toleran, dan berjiwa sosial tinggi. 

Prinsip humanisme inklusif sesungguhnya telah diupayakan masuk ke 

dalam kurikulum dan praktik pendidikan Islam di Indonesia melalui berbagai 

kebijakan dan program moderasi beragama. Dalam kurikulum Merdeka Belajar, 

misalnya, nilai-nilai kemanusiaan, keberagaman, dan gotong royong ditempatkan 

sebagai bagian dari Profil Pelajar Pancasila yang menekankan dimensi beriman, 

bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, dan berakhlak mulia. 6 Dimensi ini 

sejalan dengan prinsip humanisme inklusif yang mengajarkan penghormatan 

terhadap martabat manusia tanpa memandang latar belakang agama, budaya, atau 

status sosial. 

Kementerian Agama juga telah mengintegrasikan prinsip moderasi 

beragama dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) di madrasah, dengan 

menekankan nilai-nilai toleransi, anti-kekerasan, dan penghargaan terhadap 

perbedaan. Materi pembelajaran diarahkan agar peserta didik tidak hanya 

memahami ajaran agama secara tekstual, tetapi juga kontekstual dan humanistik. 

                                                           
6
 Ma'rifah Indriyani dan Sibawaihi. Institutionalization of Multicultural Values in 

Religious Education in Inclusive Schools, Indonesia. (2023). Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

20(2), 247-260. https://doi.org/10.14421/jpai.v20i2.8336 

 



4 
 

Upaya ini menunjukkan bahwa kurikulum pendidikan Islam saat ini mulai 

bergerak menuju pendekatan yang lebih inklusif dan dialogis, meskipun 

implementasinya masih menghadapi tantangan di lapangan. 

Dalam praktik pendidikan, beberapa sekolah dan pesantren telah 

menerapkan model pembelajaran berbasis proyek sosial, dialog lintas iman, dan 

kegiatan kemanusiaan sebagai bentuk konkret pendidikan humanis. Melalui 

kegiatan tersebut, peserta didik belajar untuk memahami perbedaan sebagai 

rahmat dan menumbuhkan empati terhadap sesama. Guru juga mulai berperan 

sebagai fasilitator yang menumbuhkan kesadaran kritis dan nilai kemanusiaan 

universal, bukan sekadar pengajar dogma keagamaan. Namun demikian, masih 

banyak lembaga pendidikan Islam yang belum sepenuhnya mampu 

menerjemahkan nilai-nilai humanisme inklusif ke dalam budaya sekolah, proses 

pembelajaran, maupun evaluasi pendidikan. 

Kurikulum selalu mengalami perubahan pada setiap periode, bahkan 

tidak sedikit yang berpendapat bahwa penyesuaian program kurikulum ini 

dikaitkan dengan pergantian dan penyesuaian dengan pemerintahan. 7 Seharusnya 

kurikulum pendidikan Islam menjadi sarana untuk menumbuhkan kesadaran 

kemanusiaan dan memperkuat nilai-nilai kebangsaan, tetapi senyatanya masih 

ditemukan materi ajar yang bersifat normatif dan belum menyentuh aspek sosial-

kemanusiaan secara mendalam. Seharusnya praktik pembelajaran di madrasah dan 

pesantren dapat menjadi wahana pembentukan karakter terbuka dan toleran, 

namun senyatanya sebagian besar masih menekankan aspek hafalan dan 

kepatuhan formal. Oleh sebab itu, revitalisasi kurikulum dan pembelajaran dengan 

semangat humanisme inklusif menjadi kebutuhan mendesak untuk membentuk 

generasi Muslim yang beriman, berilmu, dan berperikemanusiaan.8 

Dalam konteks pemikiran Islam Indonesia, KH. Abdurrahman Wahid 

atau Gus Dur merupakan tokoh penting yang mengembangkan gagasan 

                                                           
7
 Achmad, G. H., Ratnasari, D., Amin, A., Yuliani, E., & Liandara, N. (2022). Penilaian 

autentik pada kurikulum merdeka belajar dalam pembelajaran pendidikan agama islam di Sekolah 

Dasar. Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan, 4(4), 5685-5699. 
8
 Risnawati. (2021). Paradigma Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Islam (Tesis 

Magister, Universitas Pendidikan Indonesia). UPI Repository. Https://Repository.Upi.Edu. 



5 
 

humanisme inklusif. Menurut Gus Dur, Islam harus hadir sebagai kekuatan 

pembebas yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan keadilan sosial. 

Pendidikan Islam, dalam pandangannya, harus diarahkan untuk mencetak generasi 

yang tidak hanya berilmu, tetapi juga berempati dan menghormati keberagaman. 

Gus Dur menolak segala bentuk diskriminasi atas nama agama serta menegaskan 

bahwa keberagamaan sejati adalah keberagamaan yang memuliakan manusia.9 

Pandangan ini menegaskan bahwa Islam dan kemanusiaan bukan dua hal yang 

bertentangan, melainkan saling menguatkan. 

Konsep humanisme inklusif ala Gus Dur menekankan tiga hal utama 

dalam pendidikan: pertama, pengembangan intelektual dan spiritual secara 

seimbang; kedua, pembentukan karakter yang menghargai pluralitas; dan ketiga, 

komitmen terhadap nilai keadilan dan perdamaian. Dalam praktik sosialnya, Gus 

Dur menampilkan keteladanan konkret melalui sikapnya yang membela kelompok 

minoritas, memperjuangkan kesetaraan warga negara, dan membuka ruang dialog 

antarumat beragama. Tindakan-tindakan tersebut mencerminkan nilai-nilai 

pendidikan Islam yang inklusif dan humanis, yang relevan untuk ditanamkan 

dalam sistem pendidikan saat ini. Misalnya, penerapan pendidikan lintas budaya, 

kurikulum moderasi beragama, serta pelatihan guru tentang pendidikan toleransi 

dapat menjadi wujud nyata pengamalan gagasan Gus Dur dalam konteks 

pendidikan modern.10 

Pendidikan Islam yang meneladani humanisme inklusif Gus Dur akan 

melahirkan peserta didik yang memiliki karakter toleran, terbuka, serta menolak 

segala bentuk radikalisme dan kekerasan. Sikap toleran bukan berarti 

mengaburkan prinsip akidah, tetapi mengajarkan pemahaman bahwa perbedaan 

adalah bagian dari kehendak Ilahi yang harus dihormati. Peserta didik yang 

berkarakter inklusif akan memiliki kemampuan berdialog dengan perbedaan, tidak 

mudah terprovokasi isu SARA, serta mampu menjadi agen perdamaian di 

lingkungannya. Inilah yang disebut Gus Dur sebagai pendidikan yang 

                                                           
9
 Choiri, M., & Anam, A. (2025). Konsep Pendidikan Islam Humanis KH. 

Abdurrahman Wahid. Jurnal Humaniora Islamika, 10(1), 33–48.  
10

 Abdurrahman Wahid. (2009). Pribumisasi Islam. Yogyakarta: LKiS, Hlm 78.  



6 
 

“memanusiakan manusia”pendidikan yang membentuk kepribadian rahmatan lil 

„alamin.11 

Pendidikan Islam pada era kontemporer menghadapi tantangan besar 

seiring pesatnya perubahan sosial, kemajuan teknologi, dan meningkatnya 

dinamika keberagaman masyarakat. Dalam situasi ini, gagasan humanisme 

inklusif yang dikembangkan KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menjadi salah 

satu landasan penting untuk membangun pendidikan Islam yang berorientasi pada 

kemanusiaan, keterbukaan, dan penghargaan terhadap pluralitas. Pemikiran Gus 

Dur menekankan bahwa pendidikan tidak boleh terjebak pada pemahaman 

tekstual semata, tetapi harus mampu memadukan teks keagamaan dengan realitas 

sosial agar ajaran Islam tetap relevan, humanis, dan membebaskan. Pandangan ini 

selaras dengan arah pendidikan Islam masa kini yang menekankan moderasi, 

dialog, dan tanggung jawab sosial. 

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, lembaga-lembaga 

seperti madrasah dan pesantren memegang posisi strategis sebagai ruang 

pembentukan karakter keberagamaan generasi muda. 12  Pendidikan Islam modern, 

sebagaimana dipahami para pemikir seperti Azyumardi Azra, tidak hanya 

berfungsi mengajarkan pengetahuan keagamaan, tetapi juga mengembangkan 

kemampuan berpikir kritis, kreativitas, serta sensitivitas sosial.13 Ciri penting 

pendidikan Islam masa kini adalah integrasi antara ilmu agama dan ilmu umum, 

sehingga peserta didik mampu memahami ajaran Islam secara komprehensif 

sekaligus memiliki kompetensi menghadapi tantangan global. Melalui pendekatan 

ini, lembaga pendidikan diharapkan menjadi benteng dalam menolak 

eksklusivisme dan radikalisme yang bertentangan dengan nilai Islam rahmatan lil 

„alamin.14 

Pendidikan Islam kontemporer dapat dipahami sebagai sistem 

pendidikan Islam yang berupaya merespons perubahan zaman dengan tetap 

                                                           
11

 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Hlm. 212.  
12

 Madyawati, L., Marhumah, M., & Rafiq, A. (2021). Urgensi nilai agama pada moral 

anak di era society 5.0. Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan, 18(2), 132-143. 
13

  Azra, A. (2019). Pendidikan Islam Dalam Tantangan Globalisasi. Jakarta: Kencana.  
14

 Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 

Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI.  



7 
 

berlandaskan pada nilai-nilai dasar ajaran Islam. Pendidikan Islam jenis ini 

menekankan integrasi antara penguatan aspek keimanan, akhlak, dan ibadah 

dengan penguasaan ilmu pengetahuan umum, kemampuan berpikir kritis, 

kreativitas, serta kecakapan sosial. Dengan pendekatan tersebut, pendidikan Islam 

kontemporer tidak hanya bertujuan mencetak peserta didik yang taat secara ritual, 

tetapi juga mampu bersikap moderat, inklusif, dan adaptif dalam menghadapi 

dinamika masyarakat global. 

Dalam konteks MTs Ma‟arif Darussholihin sebagai lokasi penelitian, 

realitas pendidikan menunjukkan adanya tantangan dalam mewujudkan idealitas 

pendidikan Islam kontemporer tersebut. Hasil pengamatan awal menunjukkan 

bahwa pembelajaran Pendidikan Agama Islam masih cenderung berfokus pada 

penyampaian materi dan hafalan, sementara upaya mengaitkan nilai-nilai 

keislaman dengan realitas kehidupan sehari-hari peserta didik belum sepenuhnya 

optimal. Selain itu, pengembangan kemampuan berpikir kritis, sikap toleran, dan 

pemahaman keislaman yang moderat masih memerlukan penguatan, terutama 

dalam menghadapi pengaruh informasi keagamaan dari media digital yang 

beragam dan tidak selalu sejalan dengan prinsip Islam rahmatan lil „alamin.
 15 

Realitas lain yang dihadapi adalah heterogenitas latar belakang peserta 

didik, baik dari segi sosial, budaya, maupun tingkat pemahaman keagamaan, yang 

belum sepenuhnya direspons melalui pendekatan pembelajaran yang diferensiatif 

dan partisipatif. Di sisi lain, keterbatasan waktu pembelajaran, metode pengajaran 

yang masih dominan bersifat konvensional, serta pemanfaatan media 

pembelajaran yang belum maksimal turut memengaruhi efektivitas internalisasi 

nilai-nilai Islam secara komprehensif. Kondisi ini berdampak pada rendahnya 

keterlibatan aktif peserta didik dalam proses pembelajaran serta terbatasnya ruang 

dialog kritis mengenai isu-isu keislaman kontemporer yang dekat dengan 

kehidupan mereka. Situasi tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara 

                                                           
15

 Wawancara Dengan Guru PAI Vika Kartikasari , 21 September 2025, Pukul 10.00 Di 

MTS Ma‟arif Darussholihin.  



8 
 

konsep pendidikan Islam kontemporer dan praktik pembelajaran yang 

berlangsung di MTs Ma‟arif Darussholihin.
 16 

Pemilihan MTs Ma‟arif Darussholihin sebagai lokasi penelitian 

didasarkan pada karakteristik lembaga ini yang berada di bawah naungan 

Lembaga Pendidikan Ma‟arif Nahdlatul Ulama, yang secara historis dan ideologis 

memiliki komitmen kuat terhadap pengembangan pendidikan Islam yang moderat, 

inklusif, dan berakar pada tradisi Ahlussunnah wal Jama‟ah. MTs Ma‟arif 

Darussholihin tidak hanya berfungsi sebagai institusi pendidikan formal tingkat 

menengah, tetapi juga sebagai ruang strategis dalam membentuk karakter 

keberagamaan peserta didik di tengah arus globalisasi dan penetrasi nilai-nilai 

keagamaan yang beragam. Kondisi ini menjadikan MTs Ma‟arif Darussholihin 

relevan untuk dikaji sebagai representasi praktik pendidikan Islam kontemporer di 

lingkungan madrasah berbasis ke-NU-an. 

Dalam praktiknya, MTs Ma‟arif Darussholihin menunjukkan 

karakteristik pembentukan karakter peserta didik yang menarik untuk diteliti 

karena nilai-nilai keislaman tidak hanya diajarkan sebagai materi normatif, tetapi 

dihadirkan secara nyata dalam pola interaksi keseharian di kelas. Berdasarkan 

hasil observasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam, internalisasi nilai karakter 

tampak dilakukan melalui pembiasaan ibadah seperti salat berjamaah dan 

pembacaan doa, serta melalui keteladanan guru dalam bersikap, berbahasa, dan 

merespons perbedaan pendapat peserta didik. Proses pembelajaran juga memberi 

ruang musyawarah dan dialog sederhana, sehingga peserta didik dilatih untuk 

menyampaikan pendapat secara santun dan menghargai pandangan teman yang 

berbeda.
 17 

Keunikan MTs Ma‟arif Darussholihin terletak pada cara guru 

mengaitkan praktik keagamaan tersebut dengan pembentukan sikap sosial peserta 

didik, seperti disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian terhadap sesama, 

meskipun belum selalu dikemas dalam strategi pembelajaran yang eksplisit dan 

                                                           
16

 Wawancara Dengan Guru PAI Vika Kartikasari , 21 September 2025, Pukul 10.00 Di 

MTS Ma‟arif Darussholihin. 
17

 Observasi Pada Pembelajaran PAI di Kelas, 21 September 2025, Pukul 10.00 Di MTS 

Ma‟arif Darussholihin. 



9 
 

terstruktur. Temuan observasi ini menunjukkan bahwa nilai toleransi dan sikap 

saling menghargai telah tumbuh dalam praktik keseharian siswa, namun masih 

bersifat implisit dan berbasis pembiasaan.
 18 Kondisi inilah yang menjadikan MTs 

Ma‟arif Darussholihin relevan sebagai lokasi penelitian untuk mengkaji sejauh 

mana nilai-nilai humanisme inklusif dapat diperkuat dan dikembangkan secara 

lebih reflektif dan kontekstual dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam. 

Praktik-praktik tersebut pada dasarnya sejalan dengan prinsip humanisme inklusif, 

yakni pandangan pendidikan yang menempatkan peserta didik sebagai subjek 

yang memiliki martabat, potensi, dan latar belakang yang beragam, serta 

menekankan penghargaan terhadap kemanusiaan tanpa diskriminasi.  

Meskipun demikian, implementasi pembentukan karakter berbasis 

humanisme inklusif tersebut masih menghadapi tantangan, khususnya dalam 

mengaitkan nilai-nilai moral dan keislaman dengan pengalaman sosial peserta 

didik secara reflektif dan kritis. Nilai-nilai yang ditanamkan sering kali belum 

sepenuhnya diolah melalui proses dialog, refleksi, dan pemecahan masalah 

kontekstual, sehingga internalisasi nilai humanis dan inklusif masih cenderung 

bersifat normatif. Kondisi ini menunjukkan perlunya penguatan strategi 

pembelajaran yang lebih partisipatif dan kontekstual agar pendidikan karakter 

tidak hanya membentuk kesalehan personal, tetapi juga kesalehan sosial yang 

berlandaskan humanisme inklusif.
 19 

Pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) memiliki posisi yang sangat 

relevan dalam kerangka pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam konteks 

madrasah berbasis Nahdlatul Ulama seperti MTs Ma‟arif Darussholihin. Gus Dur 

memandang pendidikan Islam sebagai sarana pembebasan dan pemanusiaan 

manusia, yang menekankan pentingnya nilai pluralisme, demokrasi, keadilan 

sosial, dan penghormatan terhadap kemanusiaan. Dalam pandangannya, 

pendidikan Islam tidak boleh terjebak pada formalisme keagamaan, melainkan 

harus menumbuhkan kesadaran kritis, sikap toleran, serta keberanian moral untuk 

                                                           
18

 Observasi Pada Pembelajaran PAI di Kelas, 21 September 2025, Pukul 10.00 Di MTS 

Ma‟arif Darussholihin. 
19

 Wahid, A. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute. 



10 
 

merawat keberagaman. Dengan demikian, pemikiran Gus Dur memberikan 

landasan normatif dan filosofis bagi penguatan pendidikan karakter di MTs 

Ma‟arif Darussholihin, sekaligus menjadi kerangka analitis untuk menilai sejauh 

mana praktik pendidikan di madrasah ini telah mencerminkan nilai Islam 

rahmatan lil „alamin dalam konteks kehidupan masyarakat yang majemuk. 

Kurikulum pendidikan Islam perlu dirancang secara kontekstual agar 

menumbuhkan budaya dialog, penghargaan terhadap keberagaman, dan orientasi 

kemanusiaan universal. Pemaknaan kontekstual terhadap ajaran Islam ini sejalan 

dengan empat karakter utama pendidikan Islam kontemporer, yaitu: integrasi nilai 

spiritual dengan ilmu pengetahuan modern, orientasi pada perubahan sosial yang 

konstruktif, penerapan nilai agama sesuai situasi masyarakat, serta penguatan 

karakter moderat yang menolak ekstremisme. Kurikulum yang demikian akan 

membantu peserta didik menginternalisasi nilai-nilai Islam secara matang 

sekaligus mengembangkan kesadaran kebangsaan dan kepekaan terhadap isu-isu 

kemanusiaan. 

Di sisi lain, guru memainkan peran sentral sebagai agen perubahan 

dalam implementasi humanisme inklusif di sekolah maupun madrasah. Guru tidak 

lagi dipahami sekadar sebagai penyampai materi, tetapi sebagai teladan moral dan 

sosial yang mencerminkan nilai-nilai toleransi dan penghormatan terhadap 

sesama. Kompetensi pedagogis, sosial, dan spiritual sangat diperlukan agar guru 

dapat menanamkan nilai anti-radikalisme secara efektif. Melalui pembelajaran 

partisipatif, dialogis, dan reflektif, peserta didik didorong untuk berpikir kritis 

terhadap isu sosial-keagamaan, memahami perbedaan, dan mengembangkan 

empati. Pendekatan ini menghasilkan generasi yang bukan hanya religius dalam 

dimensi ritual, tetapi juga memiliki kepekaan sosial dan komitmen moral untuk 

menjaga harmoni masyarakat.20 

Akhirnya, penguatan humanisme inklusif dalam pendidikan Islam 

bukan hanya tanggung jawab lembaga pendidikan, tetapi juga seluruh komponen 

masyarakat terutama keluarga, tokoh agama, dan pemerintah. Sinergi antara 

                                                           
20

 Warosari. (2025). Pengembangan Modul Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Inklusi Di Raudhatul Athfal Se-Kota Batam (Disertasi Doktor, Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau). UIN Suska Repository. Https://Repository.Uin-Suska.Ac.Id. 



11 
 

ketiganya diperlukan agar nilai-nilai kemanusiaan yang diajarkan di sekolah tidak 

terputus di luar lingkungan pendidikan. Keluarga dapat menjadi teladan dalam 

menumbuhkan sikap saling menghargai dan menghormati perbedaan, sementara 

tokoh agama perlu menyampaikan dakwah yang menyejukkan dan meneguhkan 

persaudaraan umat. Pemerintah juga harus memastikan kebijakan pendidikan 

berjalan sejalan dengan semangat inklusivitas dan kebangsaan. Dengan demikian, 

pendidikan Islam yang berlandaskan humanisme inklusif dapat berfungsi sebagai 

kekuatan moral untuk membangun masyarakat Indonesia yang damai, beradab, 

dan berkeadilan sosial.21 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa penelitian 

mengenai humanisme inklusif dalam pendidikan Islam kontemporer sangat 

penting dilakukan. Kajian ini diperlukan untuk menggali bagaimana nilai-nilai 

kemanusiaan yang dikembangkan Gus Dur dapat diinternalisasikan secara 

sistematis dalam proses pendidikan, baik pada aspek kurikulum, metode 

pembelajaran, maupun pengembangan karakter peserta didik. Penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoritis terhadap pengembangan konsep 

pendidikan Islam yang humanis dan pluralis, serta kontribusi praktis dalam 

membentuk generasi muda yang toleran, moderat, dan berakhlak mulia. Dengan 

demikian, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai wahana transfer ilmu, 

tetapi juga sebagai sarana transformasi sosial menuju masyarakat yang damai, 

adil, dan berperadaban. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah penelitian ini 

adalah: 

1. Bagaimana konsep humanisme inklusif menurut KH. Abdurrahman Wahid 

dalam konteks pendidikan Islam, dan implementasi prinsip humanisme 

inklusif dalam pembelajaran PAI di MTS Ma‟arif Darussholihin? 

2. Faktor-faktor apa saja yang menjadi kendala dan tantangan dalam 

penerapan humanisme inklusif dalam pendidikam Islam saat ini di MTS 

Ma‟arif Darussholihin? 

                                                           
21

 Abdurrahman Wahid, Pribumisasi Islam, Hlm. 93.  



12 
 

3. Bagaiaman implikasi pendekatan humanisme inklusif Gus Dur terhadap 

pembentukan karakter di kalangan peserta didik di MTS Ma‟arif 

Darussholihin? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah di atas, penelitian ini bertujuan: 

1. Mendeskripsikan implementasi prinsip-prinsip humanisme inklusif dalam 

pembelajaran PAI di MTS Ma‟arif Darussholihin. 

2. Mengidentifikasi serta menganalisis faktor-faktor yang menjadi kendala 

dan tantangan dalam penerapan nilai-nilai humanisme inklusif. 

3. Menganalisis implikasi pendekatan humanisme inklusif Gus Dur terhadap 

pembentukan karakter di kalangan peserta didik 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat baik secara teoretis 

maupun praktis, sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang 

pendidikan Islam, terutama dalam hal integrasi nilai-nilai humanisme inklusif 

ke dalam kurikulum dan praktik pembelajaran di era kontemporer. Kajian ini 

diharapkan mampu memberikan kontribusi terhadap pengembangan teori 

pendidikan Islam yang tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif, tetapi 

juga menekankan pembentukan karakter kemanusiaan, keadilan sosial, serta 

penghargaan terhadap pluralitas dan perbedaan. Selain itu, penelitian ini juga 

berperan dalam memperkuat paradigma pendidikan Islam yang moderat, 

kontekstual, dan relevan dengan tantangan global, terutama dalam upaya 

pencegahan radikalisme dan intoleransi di lingkungan pendidikan. 

2. Manfaat Praktis 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi acuan bagi pendidik dan 

lembaga pendidikan Islam dalam merancang strategi pembelajaran yang 

menanamkan nilai-nilai toleransi, empati, dan penghormatan terhadap 

perbedaan melalui penerapan prinsip humanisme inklusif. Bagi pemerintah 

dan pengambil kebijakan pendidikan, hasil penelitian ini dapat menjadi 



13 
 

masukan dalam penyusunan kebijakan kurikulum dan program penguatan 

karakter berbasis moderasi beragama serta pendidikan anti-radikalisme. Bagi 

peserta didik, nilai-nilai humanisme inklusif yang diterapkan dalam 

pembelajaran diharapkan mampu membentuk karakter yang terbuka, toleran, 

dan memiliki kesadaran sosial tinggi sebagai wujud nyata dari ajaran Islam 

rahmatan lil „alamin. Selain itu, bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat 

dijadikan rujukan awal untuk mengembangkan kajian lanjutan mengenai 

implementasi humanisme inklusif dalam berbagai konteks pendidikan, baik 

formal maupun nonformal, sehingga kontribusinya semakin luas bagi 

kemajuan pendidikan Islam yang berorientasi pada kemanusiaan dan 

perdamaian. 

E. Kajian Pustaka 

Beberapa penelitian terdahulu yang relevan anatara lain:\ 

1. Bagas Mukti Nasrowi (2020) - Pemikiran Pendidikan Islam KH. 

Abdurrahman Wahid tentang Moderasi Islam.  

Hasil penelitian terdahulu menunjukkan bahwa gagasan 

pendidikan Islam Gus Dur berimplikasi pada pengembangan pendidikan 

Islam yang bercorak neo-modernis, inklusif, multikultural, humanis, dan 

berorientasi pada pembebasan. Moderasi Islam dipahami sebagai upaya 

menumbuhkan kesadaran kemanusiaan universal melalui pendidikan yang 

menekankan nilai toleransi, kebebasan berpikir, penghargaan terhadap 

keragaman, serta penolakan terhadap sikap eksklusif dan radikalisme. 

Pendidikan Islam dalam perspektif ini tidak hanya berfungsi sebagai 

sarana penyampaian ajaran keagamaan, tetapi juga sebagai wahana 

pembentukan karakter peserta didik yang terbuka, dialogis, dan 

berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. 

Kajian tersebut memberikan landasan filosofis yang kuat bagi 

penelitian ini dalam memahami konsep humanisme inklusif dalam 

pendidikan Islam. Namun, penelitian tersebut masih berfokus pada analisis 

pemikiran tokoh dan belum secara spesifik mengkaji penerapan nilai-nilai 

moderasi Islam dan humanisme inklusif dalam praktik pendidikan Islam di 



14 
 

lembaga pendidikan formal. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan 

untuk melengkapi kajian sebelumnya dengan menelaah bagaimana nilai-

nilai humanisme inklusif diimplementasikan secara konkret dalam 

kurikulum, proses pembelajaran, dan budaya sekolah di MTs Ma‟arif 

Darussholihin. 

Sedangakn penelitian tesis ini memperluas kajian pendidikan 

Islam dengan menghadirkan analisis empiris mengenai implementasi 

humanisme inklusif dalam pembentukan karakter peserta didik. Secara 

praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi 

pendidik dan pengelola madrasah dalam merancang strategi pembelajaran 

dan kebijakan pendidikan yang lebih kontekstual, partisipatif, dan 

responsif terhadap keberagaman. Selain itu, penelitian ini diharapkan 

berkontribusi pada penguatan moderasi beragama di lingkungan madrasah 

melalui praktik pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan kesalehan 

individual, tetapi juga kesalehan sosial yang berlandaskan nilai-nilai 

kemanusiaan universal.22 

2. Muhamad Ridwan Effendi & Irma Oktovia (2025) - Mitigasi Intoleransi 

dan Radikalisme Beragama di Pondok Pesantren Melalui Pendekatan 

Pembelajaran Inklusif.  

Hasil penelitian terdahulu menunjukkan bahwa penerapan 

pembelajaran inklusif berkontribusi positif dalam meningkatkan sikap 

saling menghormati antar-santri, mengurangi stereotip negatif, serta 

menciptakan iklim pendidikan yang moderat, terbuka, dan dialogis. 

Pendekatan ini menempatkan peserta didik sebagai subjek pembelajaran 

yang memiliki latar belakang dan potensi yang beragam, sehingga nilai-

nilai toleransi, empati, dan penghargaan terhadap perbedaan dapat 

terinternalisasi secara lebih efektif dalam kehidupan sehari-hari santri. 

Temuan tersebut menegaskan bahwa pendidikan Islam yang berorientasi 

                                                           
22

 Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid 

Tentang Moderasi Islam. Jurnal Edukasi Asia, 7(2), 45–60.  



15 
 

pada humanisme inklusif memiliki potensi strategis sebagai upaya 

pencegahan radikalisme sejak dini. 

Meskipun demikian, penelitian tersebut juga mengungkap adanya 

sejumlah hambatan dalam implementasi pembelajaran inklusif, terutama 

terkait keterbatasan kompetensi pendidik dalam menerapkan pendekatan 

tersebut serta adanya resistensi sosial dari sebagian kalangan yang belum 

sepenuhnya memahami nilai-nilai inklusivitas. Kondisi ini menunjukkan 

bahwa keberhasilan pendidikan inklusif tidak hanya ditentukan oleh 

konsep dan metode pembelajaran, tetapi juga oleh kesiapan sumber daya 

manusia dan budaya institusional yang mendukung nilai moderasi dan 

keterbukaan. 

Sedangkan penelitian tesis ini memanfaatkan temuan tersebut 

sebagai pijakan konseptual dan empiris untuk mengkaji penerapan 

pendidikan Islam berbasis humanisme inklusif dalam konteks yang 

berbeda, yakni pendidikan formal di madrasah. Fokus penelitian ini 

diarahkan pada bagaimana nilai-nilai inklusivitas, toleransi, dan moderasi 

beragama diintegrasikan dalam kurikulum, proses pembelajaran, serta 

budaya sekolah di MTs Ma‟arif Darussholihin. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan dapat memperluas cakupan kajian pendidikan 

inklusif dalam pendidikan Islam serta memberikan kontribusi praktis 

dalam penguatan strategi mitigasi intoleransi dan radikalisme melalui 

pendidikan formal yang kontekstual dan berkelanjutan.23 

3. Khoiruzzaim Kurniawan (2025) - Implementasi Kurikulum Inklusif untuk 

Menanamkan Nilai Toleransi dan Anti-Radikalisme di Sekolah Dasar.  

Hasil penelitian terdahulu menunjukkan bahwa penerapan 

kurikulum inklusif berkontribusi signifikan terhadap terciptanya interaksi 

sosial yang lebih harmonis antar siswa serta penurunan sikap intoleran 

dalam lingkungan sekolah. Kurikulum inklusif dipahami sebagai 

pendekatan pendidikan yang memberi ruang bagi keberagaman latar 

                                                           
23

 Muhamad Ridwan Effendi, „Mitigasi Intoleransi Dan Radikalisme Beragama Di 

Pondok Pesantren Melalui Pendekatan Pembelajaran Inklusif‟, Paedagogie: Jurnal Pendidikan 

Dan Studi ISlam, 1.1 (2020), 54–77.https://doi.org/10.52593/pdg.01.1.05. 



16 
 

belakang peserta didik, sekaligus menanamkan nilai penghargaan terhadap 

perbedaan, kerja sama, dan penolakan terhadap kekerasan sejak usia dini. 

Temuan ini menegaskan bahwa kurikulum inklusif memiliki peran 

strategis dalam membangun fondasi karakter peserta didik yang toleran 

dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. Namun demikian, penelitian 

tersebut juga mengidentifikasi sejumlah tantangan dalam 

implementasinya, terutama keterbatasan sumber daya pendidikan, 

minimnya pelatihan guru terkait pembelajaran inklusif, serta lemahnya 

dukungan kebijakan di tingkat sekolah. Tantangan-tantangan tersebut 

berimplikasi pada belum optimalnya internalisasi nilai toleransi dan anti-

radikalisme secara berkelanjutan, meskipun secara umum kurikulum 

inklusif telah memberikan dampak positif terhadap iklim sosial sekolah. 

Sedangkan penelitian tesis ini menjadikan temuan tersebut 

sebagai penguat argumentasi empiris mengenai efektivitas pendidikan 

inklusif dalam membangun karakter peserta didik. Fokus penelitian ini 

diarahkan untuk mengembangkan kajian tersebut dalam konteks 

pendidikan Islam, dengan menelaah bagaimana kurikulum dan praktik 

pembelajaran di madrasah dapat mengintegrasikan nilai-nilai humanisme 

inklusif dalam pembentukan karakter keislaman yang moderat. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi 

konseptual dan praktis dalam pengembangan pendidikan Islam yang 

responsif terhadap keberagaman dan tantangan radikalisme di lingkungan 

pendidikan formal.24 

4.  Risnawati, (2021) - Paradigma Pendidikan Inklusif dalam Perspektif 

Islam Tesis S2, Universitas Pendidikan Indonesia.  

Hasil Penelitian terdahulu menunjukan fokus pada pemahaman 

konseptual pendidikan inklusif, meliputi landasan teologis, teori dasar, 

serta kerangka institusional yang mendasari pelaksanaannya dalam 

pendidikan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Islam memandang 

                                                           
24

 Nilai Toleransi, D A N Anti-radikalisme Di, and Sekolah Dasar, „Implementasi 

Kurikulum Inklusif Untuk Menanamkan‟, 6.2 (2025), 638–50. 



17 
 

pendidikan inklusif sebagai bagian dari prinsip persamaan hak dan 

kewajiban dalam memperoleh pendidikan, yang berakar pada nilai 

keadilan, penghormatan terhadap martabat manusia, dan tanggung jawab 

sosial. Pendidikan inklusif dalam perspektif Islam dipahami sebagai upaya 

mewujudkan akses pendidikan yang adil dan manusiawi bagi seluruh 

peserta didik tanpa diskriminasi. Namun demikian, penelitian tersebut juga 

mengungkap bahwa implementasi pendidikan inklusif dalam praktik 

pendidikan Islam masih menghadapi berbagai keterbatasan, terutama 

rendahnya literasi inklusif di kalangan pendidik serta minimnya 

ketersediaan sumber daya pendukung. Kondisi ini berdampak pada belum 

optimalnya penerjemahan konsep inklusivitas ke dalam strategi 

pembelajaran dan budaya institusi pendidikan secara konkret. 

Sedangkan penelitian tesis ini berfokus penelitian ini diarahkan 

untuk mengembangkan kajian tersebut pada tataran implementatif, dengan 

menelaah bagaimana nilai-nilai inklusivitas dan humanisme inklusif 

diintegrasikan dalam praktik pendidikan Islam di madrasah. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam 

memperkuat penerapan pendidikan inklusif yang tidak hanya bersifat 

normatif, tetapi juga operasional dan kontekstual sesuai dengan dinamika 

pendidikan Islam kontemporer.25 

5. Warosari, (2025) - Pengembangan Modul Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam Inklusi di Raudhatul Athfal se-Kota Batam, Disertasi, 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.  

Hasil penelitian terdahulu menunjukan berfokus pada perancangan 

dan implementasi modul pembelajaran yang responsif terhadap 

keberagaman peserta didik, termasuk anak-anak dengan kebutuhan khusus. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa modul PAI inklusi yang 

dikembangkan mampu meningkatkan partisipasi belajar peserta didik serta 

menumbuhkan sikap toleransi dan penerimaan terhadap perbedaan sejak 

                                                           
25

 Risnawati. (2021). Paradigma Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Islam (Tesis 

Magister, Universitas Pendidikan Indonesia). UPI Repository. Https://Repository.Upi.Edu. 



18 
 

usia dini. Temuan ini menegaskan pentingnya pendekatan inklusif dalam 

pendidikan Islam pada jenjang pra-sekolah sebagai fondasi pembentukan 

karakter yang humanis. Namun demikian, penelitian tersebut juga 

mengidentifikasi adanya keterbatasan dalam aspek implementasi, terutama 

terkait kebutuhan pelatihan guru yang berkelanjutan serta ketersediaan 

fasilitas pendukung pembelajaran inklusif. Kondisi ini menunjukkan 

bahwa keberhasilan pengembangan perangkat pembelajaran inklusif tidak 

hanya ditentukan oleh kualitas modul, tetapi juga oleh kesiapan sumber 

daya manusia dan sistem pendukung di lingkungan lembaga pendidikan. 

Sedangkan penelitian tesis ini memanfaatkan sebagai pijakan 

empiris dalam memahami efektivitas pendekatan inklusif dalam 

pendidikan Islam. Fokus penelitian ini diarahkan untuk memperluas kajian 

pada jenjang pendidikan formal yang lebih tinggi, dengan menelaah 

pembentukan karakter toleran dan anti-radikalisme melalui integrasi nilai-

nilai humanisme inklusif dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

dalam pengembangan pendidikan Islam kontemporer yang tidak hanya 

adaptif terhadap keberagaman, tetapi juga responsif terhadap tantangan 

intoleransi dan radikalisme di lingkungan pendidikan.26 

F. Landasan Teori 

1. Konsep Humanisme Inklusif 

Humanisme inklusif merupakan suatu pandangan yang 

menempatkan manusia sebagai pusat nilai moral dan sosial dengan 

menjunjung tinggi martabat kemanusiaan tanpa membedakan latar 

belakang agama, suku, budaya, maupun status sosial. Secara etimologis, 

istilah humanisme berasal dari kata Latin humanus yang berarti 

kemanusiaan, sedangkan inklusif bermakna keterbukaan dan penerimaan 

terhadap keberagaman. Dalam konteks pendidikan Islam, humanisme 

inklusif dipahami sebagai pendekatan pendidikan yang menempatkan 

                                                           
26

 Warosari. (2025). Pengembangan Modul Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Inklusi Di Raudhatul Athfal Se-Kota Batam (Disertasi Doktor, Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau). UIN Suska Repository. Https://Repository.Uin-Suska.Ac.Id. 



19 
 

peserta didik sebagai subjek yang memiliki potensi akal, moral, dan 

spiritual, serta diperlakukan secara adil dan manusiawi sebagai makhluk 

ciptaan Allah Swt. Pendidikan tidak hanya diarahkan pada transfer 

pengetahuan keagamaan, tetapi juga pada pembentukan karakter 

kemanusiaan yang utuh dan berkeadaban. 

Konsep tersebut dikembangkan lebih lanjut oleh KH. 

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) melalui gagasan humanisme inklusif 

sebagai bentuk pembaruan pemikiran Islam. Gus Dur menolak 

eksklusivisme dan sektarianisme keagamaan yang menutup ruang dialog 

serta melahirkan sikap diskriminatif dalam kehidupan sosial dan 

pendidikan. .
27

Menurut Gus Dur, pendidikan Islam harus berfungsi 

sebagai proses memanusiakan manusia, yakni membentuk insan yang 

tidak hanya saleh secara ritual, tetapi juga memiliki kepekaan sosial, 

empati, sikap toleran, dan komitmen terhadap keadilan serta perdamaian. 

Pendidikan yang berorientasi pada humanisme inklusif, dalam pandangan 

Gus Dur, menempatkan nilai kemanusiaan sebagai inti keberagamaan 

dan menjadikan keberagaman sebagai realitas sosial yang harus 

dihormati, bukan dihindari. .
28

 

Untuk memperkuat kerangka pedagogis humanisme inklusif, 

penelitian ini juga merujuk pada pemikiran John Dewey tentang 

pendidikan humanistik dan demokratis. John Dewey memandang 

pendidikan sebagai proses sosial yang berfungsi membentuk individu 

agar mampu berpartisipasi secara aktif dan bertanggung jawab dalam 

kehidupan masyarakat yang demokratis dan majemuk. Bagi Dewey, 

sekolah bukan sekadar tempat transfer pengetahuan, melainkan ruang 

sosial tempat peserta didik belajar hidup bersama melalui interaksi, kerja 

sama, dan pengalaman nyata. Pendidikan yang humanistik, menurut 

Dewey, harus bersifat inklusif dan dialogis, memberikan ruang bagi 

setiap individu untuk mengekspresikan gagasan, serta menghargai 

                                                           
27

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 
28

 Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid Institute, 

1999. 



20 
 

keberagaman latar belakang dan cara berpikir. Dengan pendekatan ini, 

pendidikan berperan penting dalam menanamkan nilai-nilai kemanusiaan 

seperti toleransi, keadilan, dan penghormatan terhadap martabat manusia. 

Dewey menekankan prinsip learning by experience sebagai inti 

dari proses pendidikan. Peserta didik belajar secara bermakna ketika 

mereka terlibat langsung dalam pengalaman yang relevan dengan 

kehidupan sosialnya. Oleh karena itu, pembelajaran harus berangkat dari 

realitas dan masalah yang dihadapi peserta didik, sehingga sekolah 

menjadi laboratorium sosial untuk mengembangkan tanggung jawab, 

empati, dan kesadaran sosial. Pandangan ini menegaskan bahwa 

pendidikan tidak dapat dipisahkan dari konteks kehidupan masyarakat. 

Pemikiran Dewey tersebut sejalan dengan gagasan KH. Abdurrahman 

Wahid yang menempatkan pendidikan sebagai ruang dialog dan 

pembentukan karakter kemanusiaan yang terbuka, inklusif, serta menolak 

segala bentuk diskriminasi.
29

 Pandangan ini sejalan dengan gagasan Gus 

Dur yang menekankan pentingnya pendidikan sebagai ruang dialog dan 

pembentukan karakter kemanusiaan yang terbuka serta anti-diskriminasi. 

Berdasarkan kerangka tersebut, peta konsep penelitian ini 

menempatkan pemikiran humanisme inklusif KH. Abdurrahman Wahid 

sebagai teori utama, yang diperkuat oleh humanisme Islam Nurcholish 

Madjid dan teori pendidikan humanistik John Dewey sebagai teori 

pendukung. Ketiga kerangka ini membentuk alur konseptual penelitian, 

yakni dimulai dari pemikiran humanisme inklusif Gus Dur, diturunkan ke 

dalam konsep pendidikan Islam yang humanis dan inklusif, kemudian 

dianalisis implementasinya dalam pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam di MTs Ma‟arif Darussholihin, serta implikasinya terhadap 

pembentukan karakter peserta didik yang toleran, moderat, dan 

berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan universal. 

2. Humanisme Inklusif Menurut KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

                                                           
29

 Dewey, John. Democracy and Education. New York: Macmillan, 1916. 



21 
 

Pemikiran humanisme inklusif KH. Abdurrahman Wahid (Gus 

Dur) tidak dapat dilepaskan dari latar intelektualnya sebagai ulama, 

budayawan, dan pemikir Islam progresif yang memiliki perhatian besar 

terhadap persoalan kemanusiaan. Gus Dur memandang bahwa krisis 

utama umat beragama bukan terletak pada lemahnya komitmen ritual, 

melainkan pada kegagalan menerjemahkan nilai-nilai agama ke dalam 

praktik sosial yang adil dan manusiawi.
 30

 Oleh karena itu, humanisme 

inklusif hadir sebagai upaya merekonstruksi cara pandang keagamaan 

agar lebih berorientasi pada nilai kemanusiaan universal. 

Secara filosofis, humanisme inklusif Gus Dur bertumpu pada 

pandangan bahwa manusia merupakan subjek moral yang memiliki 

kebebasan dan tanggung jawab. Kebebasan manusia, dalam perspektif 

Gus Dur, bukanlah kebebasan tanpa batas, melainkan kebebasan yang 

disertai tanggung jawab etis terhadap sesama.
 31

 Dengan demikian, 

agama seharusnya berfungsi sebagai kompas moral yang membimbing 

manusia untuk menggunakan kebebasannya secara bertanggung jawab 

demi terwujudnya keadilan sosial dan kesejahteraan bersama. Pandangan 

ini menempatkan manusia bukan sebagai objek dari sistem keagamaan 

yang kaku, tetapi sebagai pelaku aktif dalam mewujudkan nilai-nilai 

agama dalam realitas sosial. 

Dari sisi teologis, humanisme inklusif Gus Dur berakar pada 

pemahaman Islam sebagai rahmatan lil „ālamīn. Konsep ini dipahami 

Gus Dur tidak sebatas sebagai slogan normatif, melainkan sebagai 

prinsip operasional dalam kehidupan sosial. Islam sebagai rahmat bagi 

seluruh alam mengandung konsekuensi bahwa ajaran dan praktik 

keagamaan harus membawa manfaat bagi semua manusia, tanpa kecuali. 

Oleh karena itu, segala bentuk kekerasan, diskriminasi, dan peminggiran 

atas nama agama dipandang bertentangan dengan esensi Islam itu sendiri. 

Humanisme inklusif, dalam konteks ini, menjadi manifestasi konkret dari 

                                                           
30

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 
31

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 



22 
 

teologi rahmah yang berorientasi pada perlindungan dan pemuliaan 

martabat manusia. 

Gus Dur juga menekankan pentingnya membedakan antara 

aspek normatif agama dan interpretasi manusia terhadap agama. 

Menurutnya, yang sering menimbulkan konflik bukanlah ajaran agama 

itu sendiri, melainkan cara manusia memahami dan menafsirkannya. 

Kesadaran akan relativitas tafsir ini menjadi dasar bagi sikap inklusif dan 

dialogis. Dalam kerangka humanisme inklusif, perbedaan pandangan 

keagamaan tidak diposisikan sebagai penyimpangan yang harus 

disingkirkan, tetapi sebagai bagian dari dinamika pemikiran keagamaan 

yang wajar dan perlu dihargai. Sikap ini mendorong lahirnya etika dialog 

antariman yang saling menghormati dan berlandaskan pada kemanusiaan.
 

32
 

Dalam dimensi sosial, humanisme inklusif Gus Dur berfungsi 

sebagai kritik terhadap struktur sosial yang tidak adil dan eksploitatif. 

Gus Dur melihat bahwa agama sering kali dijadikan alat legitimasi bagi 

kekuasaan yang menindas, baik dalam bentuk dominasi mayoritas atas 

minoritas maupun dalam praktik pendidikan yang mengekang kebebasan 

berpikir. Oleh karena itu, humanisme inklusif menuntut agar agama 

berpihak pada kelompok lemah dan terpinggirkan. Keberpihakan ini 

bukan semata-mata sikap moral individual, melainkan komitmen sosial 

untuk menciptakan tatanan masyarakat yang adil, setara, dan 

bermartabat.
 33

 

Dalam konteks kebangsaan Indonesia, pemikiran humanisme 

inklusif Gus Dur memiliki relevansi yang sangat kuat. Gus Dur 

memandang Pancasila sebagai titik temu antara nilai-nilai keislaman dan 

realitas plural masyarakat Indonesia. Prinsip kemanusiaan yang adil dan 

beradab serta persatuan Indonesia sejalan dengan semangat humanisme 

inklusif yang menempatkan kemanusiaan dan kebhinekaan sebagai 

                                                           
32

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 
33

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 



23 
 

fondasi kehidupan bersama. Oleh karena itu, pendidikan Islam menurut 

Gus Dur harus mampu menanamkan komitmen kebangsaan yang inklusif 

tanpa mengorbankan identitas keagamaan peserta didik.
 34

 

Dalam ranah pendidikan Islam, humanisme inklusif menuntut 

perubahan paradigma pembelajaran dari yang bersifat indoktrinatif 

menuju format yang reflektif dan transformatif. Pendidikan Agama Islam 

tidak lagi dipahami sebagai proses transfer doktrin semata, melainkan 

sebagai ruang dialog untuk memahami nilai-nilai keislaman dalam 

konteks kehidupan nyata. Peserta didik diajak untuk merefleksikan ajaran 

agama secara kritis dan kontekstual, sehingga mereka mampu 

menginternalisasi nilai-nilai kemanusiaan secara sadar, bukan karena 

paksaan otoritas. 

Gus Dur juga menekankan pentingnya kurikulum pendidikan 

Islam yang sensitif terhadap realitas plural. Materi pembelajaran 

seharusnya tidak hanya menonjolkan perbedaan teologis, tetapi juga 

menekankan nilai-nilai bersama antarumat manusia, seperti kejujuran, 

keadilan, kerja sama, dan empati. Melalui pendekatan ini, pendidikan 

Islam diharapkan mampu membentuk peserta didik yang tidak hanya taat 

beragama, tetapi juga memiliki kecerdasan sosial dan budaya yang 

memadai untuk hidup dalam masyarakat multikultural.
 35

 

Dalam praktik pedagogis, humanisme inklusif menuntut metode 

pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan menghargai pengalaman 

peserta didik. Guru diposisikan bukan sebagai pemegang kebenaran 

tunggal, melainkan sebagai pendamping yang membantu peserta didik 

menemukan makna ajaran agama dalam kehidupan mereka. Relasi 

pedagogis yang demikian membuka ruang bagi tumbuhnya sikap saling 

menghargai, toleransi, dan tanggung jawab sosial. Pendidikan, dalam 

                                                           
34

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 
35

 Wahid, Abdurrahman. Tuhan Tidak Perlu Dibela. Yogyakarta: LKiS. (1999). 



24 
 

pandangan ini, menjadi proses bersama untuk membangun kesadaran 

kemanusiaan.
 36

 

Gus Dur memandang bahwa keberhasilan pendidikan Islam 

tidak hanya diukur dari capaian akademik, tetapi juga dari dampaknya 

terhadap perilaku sosial peserta didik. Pendidikan yang humanis dan 

inklusif akan tercermin dalam sikap peserta didik yang menghormati 

perbedaan, menolak kekerasan, serta mampu menyelesaikan konflik 

secara damai. Dengan demikian, pendidikan Islam berperan sebagai 

instrumen strategis dalam membangun budaya damai dan memperkuat 

kohesi sosial. 

Selain sebagai kerangka nilai, humanisme inklusif Gus Dur juga 

dapat dipahami sebagai etika praksis yang menuntut keberpihakan nyata 

terhadap kemanusiaan dalam kehidupan sehari-hari. Gus Dur 

menekankan bahwa nilai-nilai kemanusiaan tidak boleh berhenti pada 

tataran wacana normatif, tetapi harus diwujudkan dalam tindakan 

konkret, seperti pembelaan terhadap kelompok minoritas, penolakan 

terhadap kekerasan, serta penguatan solidaritas sosial. Dalam konteks 

pendidikan Islam, etika praksis ini menuntut agar proses pembelajaran 

tidak hanya membahas konsep toleransi secara teoritis, tetapi juga 

melatih peserta didik untuk mempraktikkan sikap saling menghormati 

dan empati dalam interaksi sosial di lingkungan sekolah maupun 

masyarakat.
 37

 

Humanisme inklusif Gus Dur juga berfungsi sebagai instrumen 

pembentukan kesadaran kritis peserta didik terhadap realitas sosial. 

Pendidikan Islam yang berlandaskan pada humanisme inklusif 

mendorong peserta didik untuk tidak menerima informasi dan doktrin 

secara pasif, melainkan mengembangkan kemampuan berpikir reflektif 

dan analitis. Melalui pendekatan ini, peserta didik diajak untuk 

memahami bahwa ajaran agama memiliki dimensi etis yang harus 

                                                           
36

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 
37

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 



25 
 

dikontekstualisasikan sesuai dengan tantangan zaman. Kesadaran kritis 

tersebut menjadi modal penting bagi peserta didik untuk bersikap dewasa 

dalam menyikapi perbedaan pandangan dan konflik sosial-keagamaan. 

Pemikiran humanisme inklusif Gus Dur memiliki relevansi 

strategis dalam upaya pencegahan radikalisme dan ekstremisme berbasis 

agama. Gus Dur menilai bahwa radikalisme sering tumbuh dari 

pemahaman agama yang sempit, tekstual, dan menafikan dimensi 

kemanusiaan. Pendidikan Islam yang menginternalisasikan nilai-nilai 

humanisme inklusif berpotensi menjadi benteng ideologis yang efektif 

dalam menanamkan sikap moderat (wasathiyah), cinta damai, dan 

penghargaan terhadap perbedaan. Dengan demikian, pendidikan tidak 

hanya berfungsi sebagai media transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi 

juga sebagai sarana deradikalisasi yang berbasis nilai kemanusiaan.
 38

 

Dalam kerangka evaluasi pendidikan, humanisme inklusif 

menuntut adanya perluasan indikator keberhasilan pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. Keberhasilan tidak semata-mata diukur dari 

aspek kognitif dan kemampuan menjawab soal ujian, tetapi juga dari 

perubahan sikap dan perilaku peserta didik dalam kehidupan sosial. 

Indikator seperti kepekaan sosial, sikap inklusif, kemampuan bekerja 

sama lintas perbedaan, serta komitmen terhadap nilai keadilan dan 

perdamaian menjadi bagian penting dalam evaluasi pembelajaran. 

Pendekatan evaluatif ini sejalan dengan pandangan Gus Dur bahwa 

pendidikan harus berdampak nyata terhadap kualitas kemanusiaan 

peserta didik.
 39

 

Pada era digital dan globalisasi, humanisme inklusif Gus Dur 

semakin menemukan relevansinya. Arus informasi yang cepat dan tidak 

terfilter sering kali memperkuat polarisasi, ujaran kebencian, dan 

intoleransi berbasis identitas. Dalam situasi ini, pendidikan Islam 

berbasis humanisme inklusif berperan penting dalam membekali peserta 

                                                           
38

 Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute. 2006 
39

 Wahid, Abdurrahman. Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS, 2010. 



26 
 

didik dengan literasi etis dan sosial agar mampu menyaring informasi 

secara kritis. Nilai-nilai kemanusiaan, dialog, dan penghormatan terhadap 

perbedaan menjadi fondasi penting dalam membentuk generasi yang 

tidak hanya cakap secara digital, tetapi juga matang secara moral dan 

sosial. 

Dalam ranah pembelajaran afektif, humanisme inklusif 

menuntut perhatian yang lebih serius terhadap pengembangan sikap dan 

nilai. Gus Dur memandang bahwa aspek afektif sering kali terabaikan 

dalam praktik pendidikan yang terlalu menekankan capaian kognitif. 

Pendidikan Agama Islam yang humanis tidak hanya mengajarkan apa 

yang benar dan salah secara normatif, tetapi juga menumbuhkan rasa 

empati, kepedulian, dan solidaritas. Melalui proses pembelajaran yang 

reflektif dan kontekstual, peserta didik didorong untuk merasakan dan 

memahami dampak moral dari setiap tindakan, baik terhadap diri sendiri 

maupun orang lain.
 40

 

Humanisme inklusif Gus Dur juga menekankan pentingnya 

keteladanan sebagai metode pendidikan yang efektif. Nilai-nilai 

inklusivitas dan kemanusiaan tidak cukup disampaikan melalui ceramah 

atau materi tertulis, tetapi harus diwujudkan dalam sikap dan perilaku 

pendidik serta seluruh warga sekolah. Guru, kepala sekolah, dan tenaga 

kependidikan diposisikan sebagai aktor moral yang mencerminkan nilai-

nilai humanisme inklusif dalam interaksi sehari-hari. Keteladanan ini 

menjadi sarana internalisasi nilai yang lebih kuat dibandingkan dengan 

pendekatan instruksional semata. 

Proses internalisasi nilai humanisme inklusif dalam pendidikan 

Islam juga memerlukan lingkungan belajar yang aman, inklusif, dan 

menghargai perbedaan. Gus Dur menekankan bahwa peserta didik akan 

sulit mengembangkan sikap toleran jika mereka berada dalam lingkungan 

pendidikan yang represif dan diskriminatif. Oleh karena itu, sekolah 

                                                           
40

 Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi. Jakarta: The Wahid Institute. 2006 



27 
 

perlu menciptakan iklim pedagogis yang mendukung kebebasan 

berekspresi secara bertanggung jawab, dialog terbuka, serta penghargaan 

terhadap keberagaman latar belakang peserta didik. Lingkungan 

semacam ini memungkinkan nilai-nilai kemanusiaan tumbuh secara 

alami melalui pengalaman belajar sehari-hari. 

Pada tingkat kebijakan sekolah, humanisme inklusif menuntut 

integrasi nilai-nilai kemanusiaan ke dalam visi, misi, dan tata kelola 

pendidikan. Kebijakan sekolah yang berlandaskan humanisme inklusif 

akan tercermin dalam aturan yang adil, penanganan konflik yang 

dialogis, serta pengambilan keputusan yang mempertimbangkan 

kepentingan seluruh warga sekolah. Dengan demikian, pendidikan Islam 

tidak hanya beroperasi pada level kurikulum dan pembelajaran, tetapi 

juga menjadi spirit yang menjiwai keseluruhan praktik kelembagaan 

sekolah.
 41

 

Dengan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa humanisme 

inklusif menurut KH. Abdurrahman Wahid merupakan kerangka 

pemikiran komprehensif yang mencakup dimensi teologis, filosofis, 

sosial, dan pedagogis. Konsep ini menempatkan kemanusiaan sebagai 

pusat orientasi keberagamaan dan pendidikan Islam, serta menegaskan 

pentingnya integrasi antara nilai-nilai keislaman, kebangsaan, dan 

pluralitas. Kerangka pemikiran inilah yang menjadi pijakan teoretis 

dalam penelitian ini untuk menganalisis implementasi humanisme 

inklusif dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam di MTs Ma‟arif 

Darussholihin. 

3. Konsep Humanisme Inklusif dalam Pendidikan Agama Islam 

    Humanisme inklusif dalam Pendidikan Agama Islam juga 

menekankan pentingnya relasi pedagogis yang humanis antara pendidik 

dan peserta didik. Dalam perspektif pendidikan humanistik, guru tidak 

diposisikan sebagai satu-satunya sumber kebenaran, melainkan sebagai 

                                                           
41

 Barton, G. (2002). Gagasan Islam Liberal di Indonesia: Pemikiran Neo-Modernisme 

Nurcholish Madjid, Djohan Effendi, Ahmad Wahib, dan Abdurrahman Wahid. Jakarta: 

Paramadina. 



28 
 

fasilitator yang membimbing proses belajar secara dialogis dan 

partisipatif. Pembelajaran PAI yang berlandaskan humanisme inklusif 

mendorong terciptanya suasana kelas yang aman, terbuka, dan 

menghargai kebebasan berpikir, sehingga peserta didik memiliki ruang 

untuk mengemukakan pendapat, bertanya, dan merefleksikan nilai-nilai 

keagamaan secara kritis.
 42 

Humanisme inklusif dalam PAI berfungsi sebagai jembatan 

antara dimensi normatif ajaran Islam dan realitas sosial peserta didik. 

Nilai-nilai keislaman seperti keadilan (al-„adl), kasih sayang (rahmah), 

dan persaudaraan kemanusiaan (ukhuwwah insaniyyah) tidak hanya 

dipahami secara tekstual, tetapi dikontekstualisasikan dalam pengalaman 

hidup sehari-hari. Pendekatan ini memungkinkan peserta didik 

memahami agama sebagai pedoman etis dalam membangun relasi sosial 

yang harmonis di tengah masyarakat yang majemuk.
 43 

Dalam konteks pengembangan karakter, humanisme inklusif 

dalam pembelajaran PAI berperan strategis dalam membentuk sikap 

toleran, empatik, dan bertanggung jawab sosial. Pendidikan agama yang 

menekankan nilai kemanusiaan membantu peserta didik 

menginternalisasi ajaran Islam secara substantif, bukan simbolik. Dengan 

demikian, keberagamaan tidak berhenti pada aspek formalitas ibadah, 

tetapi tercermin dalam perilaku sosial yang adil, menghargai perbedaan, 

dan menolak kekerasan.
 44 

Selain itu, penerapan humanisme inklusif dalam PAI memiliki 

relevansi yang kuat dengan agenda moderasi beragama di Indonesia. 

Pemerintah melalui Kementerian Agama menekankan pentingnya 

pendidikan agama yang mengedepankan nilai moderasi, toleransi, dan 

komitmen kebangsaan. Dalam hal ini, konsep humanisme inklusif Gus 

Dur sejalan dengan prinsip moderasi beragama, karena sama-sama 

                                                           
42

 Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Kencana. 
43

 Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Kencana. 
44

 Nasrowi. (2019). Pemikiran Pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid. 



29 
 

menolak ekstremisme dan mengedepankan dialog lintas perbedaan. 

Pembelajaran PAI yang berbasis humanisme inklusif berpotensi menjadi 

instrumen efektif dalam memperkuat moderasi beragama di lingkungan 

madrasah.
 45 

Dengan demikian, konsep humanisme inklusif dalam 

Pendidikan Agama Islam tidak hanya memiliki dasar teologis dan 

filosofis yang kuat, tetapi juga relevan secara pedagogis dan sosial. 

Pendekatan ini memberikan kerangka konseptual bagi pengembangan 

pembelajaran PAI yang lebih manusiawi, dialogis, dan kontekstual, serta 

berorientasi pada pembentukan karakter peserta didik yang toleran, 

inklusif, dan berkeadaban. Kerangka ini menjadi pijakan penting dalam 

menganalisis implementasi humanisme inklusif Abdurrahman Wahid 

dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam di MTs Ma‟arif 

Darussholihin. 

4. Pendidikan Islam Kontemporer dan Pembelajaran PAI 

Pendidikan Islam kontemporer merupakan sistem pendidikan 

yang berupaya menyesuaikan nilai-nilai Islam dengan perkembangan 

zaman, teknologi, dan tantangan global. Menurut Azra, pendidikan Islam 

modern tidak hanya berfungsi mentransfer ilmu-ilmu keislaman, tetapi 

juga menumbuhkan daya kritis, kreativitas, dan kepekaan sosial peserta 

didik. Ciri utama pendidikan Islam kontemporer adalah integrasi antara 

ilmu agama dan ilmu umum, penguatan nilai moral, serta keterbukaan 

terhadap pluralitas sosial. 

Dalam praktiknya, pendidikan Islam kontemporer menekankan 

empat aspek utama: 

a. Integrasi ilmu dan iman, pengetahuan ilmiah harus berpadu dengan 

nilai-nilai spiritual. 

b. Transformasi sosial, pendidikan berfungsi sebagai sarana perubahan 

menuju masyarakat yang adil dan beradab. 

                                                           
45

 Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 

Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI.  



30 
 

c. Kontekstualisasi ajaran Islam, nilai-nilai agama diterapkan sesuai 

dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat. 

d. Pembentukan karakter moderat dan toleran, peserta didik diarahkan 

untuk menjadi agen perdamaian, bukan pengikut ekstremisme. 

5. Urgensi Humanisme Inklusif dalam Pembelajaran PAI di MTs 

Ma’arif Darussholihin 

   Urgensi penerapan humanisme inklusif dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di MTs Ma‟arif Darussholihin terletak 

pada perannya dalam membentuk karakter peserta didik yang toleran, 

moderat, dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. Madrasah 

sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki tanggung jawab strategis 

dalam membimbing peserta didik agar tidak hanya memahami ajaran 

agama secara normatif, tetapi juga mampu menginternalisasikan nilai-

nilai Islam dalam kehidupan sosial yang majemuk. Dalam konteks 

meningkatnya pengaruh paham keagamaan yang eksklusif dan intoleran, 

pembelajaran PAI berbasis humanisme inklusif menjadi strategi preventif 

yang penting untuk menanamkan kesadaran kemanusiaan universal sejak 

dini.
 46 

   Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menegaskan bahwa radikalisme 

dan kekerasan atas nama agama tidak bersumber dari ajaran agama itu 

sendiri, melainkan dari cara pandang yang sempit, tekstual, dan tertutup 

terhadap dialog. Menurut Gus Dur, pendidikan harus menjadi ruang yang 

membebaskan manusia dari ketakutan terhadap perbedaan dan 

mendorong tumbuhnya sikap saling memahami. Oleh karena itu, 

pembelajaran PAI perlu dikembangkan sebagai ruang dialogis yang 

memungkinkan peserta didik untuk berdiskusi, bertanya, dan 

merefleksikan ajaran Islam secara kritis dan kontekstual, sehingga 

mereka mampu menyikapi perbedaan secara bijaksana dan empatik.
 47 

                                                           
46

 Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 

Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI.  
47

 Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 

Litbang Dan Diklat Kementerian Agama RI.  



31 
 

   Selain itu, pendekatan humanisme inklusif dalam pembelajaran 

PAI sejalan dengan tujuan pendidikan karakter dan agenda moderasi 

beragama di Indonesia. Pendidikan agama yang mengedepankan nilai 

toleransi, keadilan, dan kasih sayang berkontribusi pada pembentukan 

kepribadian peserta didik yang tidak mudah terpengaruh oleh ideologi 

kekerasan. Humanisme inklusif membantu peserta didik memahami 

bahwa ajaran Islam mengandung nilai-nilai universal yang menolak 

diskriminasi dan menjunjung tinggi martabat manusia, sebagaimana 

tercermin dalam konsep ukhuwwah insaniyyah dan rahmatan lil „alamin.
 

48 

Humanisme inklusif dipahami sebagai paradigma pendidikan yang 

menempatkan martabat manusia sebagai nilai utama, menjunjung 

penghargaan terhadap keberagaman, menolak diskriminasi, serta 

menegaskan pentingnya keadilan sosial dan moderasi beragama dalam 

praktik pendidikan. Oleh karena itu, indikator analisis dalam penelitian 

ini diarahkan untuk menilai sejauh mana nilai-nilai tersebut 

terinternalisasi dalam kurikulum, perencanaan pembelajaran (RPP), 

praktik pembelajaran di kelas, serta pemahaman dan sikap pendidik 

sebagaimana terungkap dalam wawancara. 

Dalam konteks kurikulum dan RPP, indikator humanisme inklusif 

mencakup adanya tujuan pembelajaran yang tidak hanya berorientasi 

pada aspek kognitif, tetapi juga afektif dan sosial, seperti penumbuhan 

sikap toleran, empatik, dan saling menghargai. Selain itu, kurikulum dan 

RPP dianalisis berdasarkan sejauh mana keduanya memberikan ruang 

bagi penghargaan terhadap keberagaman, kontekstualisasi nilai-nilai 

keislaman dengan realitas sosial peserta didik, serta penegasan sikap 

moderasi beragama yang menolak ekstremisme dan kekerasan. 

Pendekatan pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan inklusif juga 

menjadi indikator penting dalam melihat implementasi humanisme 

inklusif pada tahap perencanaan pembelajaran. 

                                                           
48

 Wahid, A. (2010). Prisma Pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS. 



32 
 

Sementara itu, pada level praktik pembelajaran di kelas, indikator 

humanisme inklusif digunakan untuk menganalisis relasi pedagogis 

antara guru dan peserta didik, iklim kelas yang aman dan inklusif, serta 

penghormatan terhadap perbedaan pendapat dan latar belakang peserta 

didik. Kelas dipahami sebagai ruang sosial tempat nilai-nilai 

kemanusiaan tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi dihidupkan 

melalui interaksi, keteladanan, dan pembiasaan. Internalitas nilai empati, 

kepedulian sosial, dan tanggung jawab bersama menjadi tolok ukur 

penting dalam menilai keberhasilan pembelajaran PAI berbasis 

humanisme inklusif. 

Indikator-indikator tersebut selanjutnya dikonfirmasi melalui data 

wawancara dengan guru Pendidikan Agama Islam, kepala madrasah, dan 

pihak terkait lainnya. Wawancara digunakan untuk menggali 

pemahaman, komitmen, serta strategi pendidik dan institusi dalam 

mengimplementasikan nilai-nilai humanisme inklusif dalam 

pembelajaran. Dengan demikian, indikator humanisme inklusif dalam 

penelitian ini berfungsi sebagai kerangka analitis yang menghubungkan 

antara landasan teori, analisis dokumen pembelajaran, realitas kelas, dan 

temuan empiris lapangan secara sistematis dan terintegrasi. 

 Dengan demikian, humanisme inklusif Abdurrahman Wahid 

dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfungsi 

sebagai pendekatan pedagogis, tetapi juga sebagai landasan moral dan 

spiritual dalam pembentukan karakter peserta didik di MTs Ma‟arif 

Darussholihin. Pendekatan ini diharapkan mampu melahirkan peserta 

didik yang memiliki pemahaman keagamaan yang moderat, sikap toleran 

terhadap perbedaan, serta komitmen pada nilai-nilai perdamaian dan 

keadilan sosial. Melalui pembelajaran PAI yang berlandaskan 

humanisme inklusif, madrasah dapat berperan sebagai benteng moral 



33 
 

dalam meneguhkan Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi 

seluruh alam (rahmatan lil „alamin).
 49 

G. Sistematika Pembahasan 

Penulisan tesis ini disusun ke dalam empat bab utama. 

BAB I 

PENDAHULUAN 

Bab ini berisi uraian tentang latar belakang masalah yang 

menjelaskan pentingnya penelitian mengenai penanaman 

karakter toleran dan anti-radikalisme di lingkungan 

pendidikan Islam. Disertakan rumusan masalah yang 

menegaskan fokus penelitian, tujuan penelitian yang 

menggambarkan arah yang ingin dicapai, serta manfaat 

penelitian baik secara teoritis maupun praktis. Pada bagian 

kajian penelitian yang relevan, disajikan hasil penelitian 

terdahulu yang membahas pendidikan inklusif, moderasi 

Islam, dan deradikalisasi melalui pendidikan. Landasan 

teori memuat teori pendidikan Islam, teori karakter, teori 

moderasi beragama, serta konsep inklusivitas dan anti-

radikalisme. Bab ini diakhiri dengan sistematika 

pembahasan yang menggambarkan alur penulisan tesis 

secara keseluruhan. 

BAB II METODE 

PENELITIAN 

Bab ini menjelaskan pendekatan dan jenis penelitian yang 

digunakan, termasuk alasan pemilihannya. Latar 

penelitian menggambarkan kondisi dan karakteristik 

tempat penelitian dilakukan. Data dan sumber data 

mencakup data primer dan sekunder. Pengumpulan data 

dilakukan melalui observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Uji keabsahan data dilakukan dengan teknik 

triangulasi, sedangkan analisis data dilakukan melalui 

proses reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. 

BAB III HASIL Bab ini memaparkan deskripsi hasil penelitian mengenai 

                                                           
49

 Wahid, A. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid Institute..  



34 
 

PENELITIAN 

DAN 

PEMBAHASAN 

implementasi nilai-nilai humanisme inklusif, toleransi, 

dan anti-radikalisme dalam pendidikan Islam. 

Pembahasan dan temuan mengaitkan hasil penelitian 

dengan teori yang digunakan serta membandingkannya 

dengan penelitian terdahulu. Bab ini juga memuat 

keterbatasan penelitian yang menjelaskan kendala serta 

ruang lingkup yang belum sepenuhnya terjangkau. 

BAB IV 

PENUTUP 

Bab ini berisi simpulan yang merangkum hasil penelitian 

secara menyeluruh, implikasi teoretis dan praktis terhadap 

pengembangan pendidikan Islam, serta saran bagi peneliti 

selanjutnya, lembaga pendidikan, dan pemangku 

kebijakan untuk memperkuat karakter toleran dan anti-

radikalisme di kalangan peserta didik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

BAB IV  

PENUTUP  

A. Simpulan  

Pertama, implementasi prinsip humanisme inklusif dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di MTs Ma‟arif Darussholihin 

telah berlangsung secara komprehensif dan terintegrasi. Nilai-nilai 

humanisme inklusif tidak hanya tercermin dalam praktik pembelajaran di 

kelas, tetapi juga terinternalisasi dalam kurikulum, materi ajar, perangkat 

pembelajaran, sistem evaluasi, serta budaya sekolah. Pembelajaran PAI 

dirancang dan dilaksanakan dengan pendekatan dialogis, partisipatif, dan 

non-otoriter, sehingga mampu membentuk sikap toleran, empatik, moderat, 

dan menghargai keberagaman pada diri peserta didik. Hal ini menunjukkan 

bahwa madrasah telah berhasil menerjemahkan nilai-nilai keislaman secara 

kontekstual dan humanis sesuai dengan realitas masyarakat yang majemuk. 

Implementasi humanisme inklusif di MTs Ma‟arif Darussholihin 

sejalan dengan pemikiran Abdurrahman Wahid yang menempatkan 

pendidikan sebagai sarana pemanusiaan manusia. Prinsip-prinsip seperti 

penghormatan terhadap martabat manusia, kesetaraan, anti-diskriminasi, 

kasih sayang, serta kebebasan berpikir telah dihidupkan secara nyata dalam 

proses pendidikan. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam kontemporer memiliki ruang yang luas untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai kemanusiaan universal tanpa kehilangan 

identitas keislamannya. MTs Ma‟arif Darussholihin dapat dipandang 

sebagai contoh praktik pendidikan Islam yang inklusif, humanis, dan 

relevan dalam menjawab tantangan keberagaman di era modern. 

Kedua, kendala dan tantangan dalam penerapan humanisme inklusif 

di MTs Ma‟arif Darussholihin berasal dari faktor internal dan eksternal 

madrasah. Secara internal, keterbatasan pemahaman dan kompetensi 

sebagian guru terkait pedagogi humanistik, pendidikan inklusif, dan 

moderasi beragama menjadi tantangan utama. Minimnya pelatihan khusus 

yang berfokus pada pendekatan pembelajaran dialogis dan penguatan 



111 
 

karakter humanis menyebabkan sebagian praktik pembelajaran masih 

cenderung berorientasi pada penyampaian materi secara tekstual. Selain itu, 

budaya sekolah yang masih dipengaruhi pola hierarkis turut membatasi 

ruang partisipasi aktif peserta didik dalam beberapa konteks pembelajaran. 

Secara eksternal, tantangan muncul dari pengaruh lingkungan sosial 

dan perkembangan media digital yang tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai 

humanisme inklusif. Paparan konten keagamaan yang bersifat eksklusif dan 

intoleran di media sosial berpotensi memengaruhi pola pikir dan sikap 

peserta didik. Di samping itu, masih terdapat resistensi dari sebagian orang 

tua atau masyarakat yang memandang pendekatan inklusif sebagai sesuatu 

yang bertentangan dengan ajaran agama. Kondisi ini menunjukkan bahwa 

penerapan humanisme inklusif memerlukan sinergi yang kuat antara 

madrasah, keluarga, dan masyarakat, serta dukungan kebijakan yang 

berkelanjutan dalam penguatan kapasitas pendidik. 

Ketiga, pendekatan humanisme inklusif memiliki relevansi dan 

kontribusi yang signifikan terhadap pembentukan karakter peserta didik di 

MTs Ma‟arif Darussholihin. Pendekatan ini berperan dalam membentuk 

peserta didik yang toleran, empatik, terbuka terhadap perbedaan, serta 

memiliki kemampuan berinteraksi sosial secara harmonis. Melalui 

pembelajaran dialogis dan kegiatan kolaboratif, peserta didik dibiasakan 

untuk menghargai pendapat orang lain, bekerja sama dalam keberagaman, 

serta menyelesaikan permasalahan secara musyawarah dan damai. 

Lebih lanjut, pendekatan humanisme inklusif juga berkontribusi 

dalam menumbuhkan kesadaran kebangsaan, sikap anti-diskriminasi, serta 

penolakan terhadap paham radikalisme di kalangan peserta didik. Nilai-nilai 

kemanusiaan universal yang ditanamkan tidak bertentangan dengan ajaran 

Islam, melainkan memperkuat pemahaman keislaman yang moderat dan 

berkeadaban sebagaimana digagas oleh KH. Abdurrahman Wahid. Dengan 

demikian, penerapan humanisme inklusif dalam pendidikan Islam di MTs 

Ma‟arif Darussholihin berkontribusi nyata dalam membentuk generasi 



112 
 

Muslim yang beriman, berakhlak mulia, toleran, dan mampu berperan 

sebagai agen perdamaian dalam kehidupan bermasyarakat. 

B. Implikasi 

1. Implikasi Teoretis 

Secara teoretis, hasil penelitian ini memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan kajian pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam 

penguatan paradigma humanisme inklusif sebagai pendekatan pedagogis 

yang relevan dan aplikatif. Temuan penelitian ini menegaskan bahwa 

nilai-nilai humanisme inklusif, seperti penghargaan terhadap martabat 

manusia, toleransi, keadilan, dan dialog, memiliki landasan yang kuat 

dalam ajaran Islam dan sejalan dengan pemikiran KH. Abdurrahman 

Wahid. Dengan demikian, penelitian ini memperkuat argumentasi bahwa 

pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer 

pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai medium pembentukan 

karakter kemanusiaan dan kesadaran sosial. 

Selain itu, penelitian ini memperluas pemahaman teoretis tentang 

integrasi konsep humanisme inklusif dalam kurikulum dan praktik 

pendidikan Islam pada jenjang madrasah. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa humanisme inklusif dapat diimplementasikan tanpa mengurangi 

identitas keislaman, bahkan justru memperkuat pemahaman Islam yang 

moderat dan berkeadaban. Oleh karena itu, penelitian ini dapat menjadi 

rujukan konseptual bagi pengembangan teori pendidikan Islam yang 

berorientasi pada pembentukan karakter toleran, anti-diskriminasi, dan 

anti-radikalisme dalam konteks masyarakat multikultural. 

2. Implikasi Praktis 

Secara praktis, penelitian ini memberikan implikasi penting bagi 

pengelola madrasah dalam merancang dan mengembangkan kurikulum 

yang berorientasi pada nilai-nilai humanisme inklusif. Temuan penelitian 

ini menunjukkan bahwa integrasi nilai kemanusiaan, moderasi beragama, 

dan penghargaan terhadap keberagaman perlu dirumuskan secara 

eksplisit dalam dokumen kurikulum, perangkat pembelajaran, serta 



113 
 

budaya sekolah. Madrasah diharapkan tidak hanya menekankan 

pencapaian akademik, tetapi juga secara konsisten membangun iklim 

pendidikan yang ramah, aman, dan inklusif bagi seluruh peserta didik. 

Bagi guru, penelitian ini menegaskan pentingnya peran pendidik 

sebagai fasilitator dan teladan dalam menanamkan nilai-nilai humanisme 

inklusif. Guru diharapkan mampu menerapkan pembelajaran dialogis, 

partisipatif, dan kontekstual yang memberi ruang bagi peserta didik 

untuk berpikir kritis, menghargai perbedaan, serta mengembangkan 

empati sosial. Temuan ini juga menunjukkan perlunya program pelatihan 

berkelanjutan bagi guru terkait pedagogi humanistik, moderasi beragama, 

dan literasi digital, agar nilai-nilai humanisme inklusif dapat diterapkan 

secara konsisten dalam proses pembelajaran. 

Selain itu, penelitian ini memiliki implikasi praktis bagi orang tua 

dan masyarakat sebagai mitra strategis madrasah. Sinergi antara 

madrasah, keluarga, dan lingkungan sosial sangat diperlukan agar nilai-

nilai humanisme inklusif yang ditanamkan di sekolah mendapatkan 

penguatan di luar lingkungan pendidikan formal. Keterlibatan orang tua 

dalam mendukung program sekolah, serta pemahaman bersama 

mengenai konsep pendidikan Islam yang inklusif dan moderat, menjadi 

faktor penting dalam membentuk karakter peserta didik secara utuh. 

C. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan simpulan yang telah diuraikan, 

peneliti memberikan beberapa saran sebagai berikut. 

1. Bagi Pihak Madrasah 

Madrasah disarankan untuk memperkuat integrasi nilai-nilai 

humanisme inklusif dalam kurikulum, program sekolah, dan budaya 

madrasah secara berkelanjutan melalui kebijakan internal yang 

mendukung pendidikan Islam yang toleran, ramah, dan inklusif. 

2. Bagi Guru dan Tenaga Pendidik 

Guru disarankan untuk meningkatkan kompetensi pedagogik 

dan profesional dalam menerapkan pembelajaran dialogis, partisipatif, 



114 
 

dan kontekstual berbasis humanisme inklusif melalui pelatihan 

berkelanjutan, khususnya terkait moderasi beragama dan literasi digital. 

3. Bagi Orang Tua dan Masyarakat 

Orang tua dan masyarakat disarankan untuk memperkuat sinergi 

dengan madrasah dalam menanamkan nilai-nilai toleransi, empati, dan 

penghargaan terhadap keberagaman agar pembentukan karakter peserta 

didik berlangsung secara berkesinambungan. 

4. Bagi Peneliti Selanjutnya 

Peneliti selanjutnya disarankan untuk mengembangkan 

kajian ini dengan cakupan lokasi dan jenjang pendidikan yang lebih 

luas serta menggunakan pendekatan metodologis yang beragam guna 

memperkaya temuan terkait penerapan humanisme inklusif dalam 

pendidikan Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Achmad, G. H., Ratnasari, D., Amin, A., Yuliani, E., & Liandara, N. (2022). 

Penilaian autentik pada kurikulum merdeka belajar dalam pembelajaran 

pendidikan agama islam di Sekolah Dasar. Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan, 

4(4), 5685-5699. 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam dalam tantangan globalisasi. Kencana. 

Barton, G. (2002). Gus Dur: The authorized biography of Abdurrahman Wahid. 

Equinox. 

Choiri, M., & Anam, A. (2025). Konsep pendidikan Islam humanis KH. 

Abdurrahman Wahid. Jurnal Humaniora Islamika, 10(1), 33–48. 

Dewey, J. (1997). Experience and education. Macmillan. 

Effendi, M. R. (2020). Mitigasi intoleransi dan radikalisme beragama di pondok 

pesantren melalui pendekatan pembelajaran inklusif. Paedagogie: Jurnal 

Pendidikan dan Studi Islam, 1(1), 54–77. 

https://doi.org/10.52593/pdg.01.1.05 

Effendy, B. (2011). Islam dan negara: Transformasi pemikiran dan praktik politik 

Islam di Indonesia. Gramedia. 

Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed. Continuum. 

Hanafi, H. (2020). Humanisme dalam pendidikan Islam: Perspektif filosofis dan 

praksis. Jurnal Pendidikan Islam dan Humaniora, 5(2), 134–148. 

https://doi.org/10.24042/jpi.v5i2.842 

Hick, J. (2004). An interpretation of religion. Yale University Press. 

Jurnal Pendidikan Agama. Vol 20. 247 - 260. DOI: 10.14421/jpai.v20i2.8336 

Karwadi, Bin Zakaria, A. R., Setiyawan, A., & Ferdi Hasan, Moh. (2025). 

Integration of critical pedagogy in Islamic education: a case study of pre-

service teacher training. British Journal of Religious Education, 1–22. 

https://doi.org/10.1080/01416200.2025. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur‟an dan terjemahannya. 

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, Kementerian Agama RI. 

https://doi.org/10.52593/pdg.01.1.05
https://doi.org/10.24042/jpi.v5i2.842


116 
 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi beragama. Badan 

Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Kohlberg, L. (1984). Essays on moral development. Harper & Row. 

Ma‟rifah I. Institutionalization of Multicultural Values in Religious Education in 

Inclusive Schools, Indonesia 

Madjid, N. (1992). Islam: Doktrin dan peradaban. Paramadina. 

Madyawati, L., Marhumah, M., & Rafiq, A. (2021). Urgensi nilai agama pada moral 

anak di era society 5.0. Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan, 

18(2), 132-143. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). Remaja 

Rosdakarya. 

Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran pendidikan Islam KH. Abdurrahman Wahid 

tentang moderasi Islam. Jurnal Edukasi Asia, 7(2), 45–60. 

Noddings, N. (2003). Caring: A feminine approach to ethics and moral education. 

University of California Press. 

Paulo Freire, P. (2000). Pedagogy of the oppressed. Continuum. 

Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM). (2018). Potret keberagamaan 

remaja. PPIM UIN Jakarta. 

Qodir, Z. (2014). Radikalisme agama di Indonesia. Pustaka Pelajar. 

Rachman, S., & Syafiqurrahman, M. (2023). Pendidikan Islam anti-radikalisme dan 

inklusif. Jurnal Pendidikan Islam, 12(3), 201–215. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. 

University of Chicago Press. 

Rahman, F. (2009). Islam. University of Chicago Press. 

Risnawati. (2021). Paradigma pendidikan inklusif dalam perspektif Islam (Tesis 

magister, Universitas Pendidikan Indonesia). UPI Repository. 

https://repository.upi.edu 

Sugiyono. (2020). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Wahid, A. (2006). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. The Wahid Institute. 

https://repository.upi.edu/


117 
 

Wahid, A. (2009). Pribumisasi Islam. LKiS. 

Wahid, A. (2010). Prisma pemikiran Gus Dur. LKiS. 

Wahid, A. (2010). Tuhan tidak perlu dibela. LKiS. 

Wahid, A. Q. (2016). Mengurai pesan kemanusiaan Gus Dur. Wahid Foundation. 

Warosari. (2025). Pengembangan modul pembelajaran pendidikan agama Islam 

inklusi di Raudhatul Athfal se-Kota Batam (Disertasi doktor, UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau). UIN Suska Repository. https://repository.uin-suska.ac.id 

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 

 

  

https://repository.uin-suska.ac.id/

	HALAMAN JUDUL
	KEASLIAN
	BEBAS PLAGIASI
	PENGESAHAN
	PERSETUJUAN
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-INDONESIA
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR LAMPIRAN
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Landasan Teori
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB IV PENUTUP
	A. Simpulan
	B. Implikasi
	C. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

