
 
 

KURIKULUM PESANTREN DAN MODERASI BERAGAMA:  

STUDI MANAJEMEN PENDIDIKAN MULTIKULTURAL DI PONDOK 

PESANTREN ORA AJI YOGYAKARTA 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

ARIS ROHMANTO 

21204092005 

 

 

TESIS 

 

Diajukan kepada Program Magister (S2)  

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga  

untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna  

Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M.Pd.)  

Program Studi Manajemen Pendidikan Islam 

 

 

YOGYAKARTA 

2026 

  



   

ii 
 

MOTTO 

 

 

Artinya: Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-

laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan 

bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang 

paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling takwa diantara 

kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal. 

(Q.S. Al-Hujurat ayat 13) 

 

 

  

 
Departemen Agama RI Al-Qur’an dan Terjemahnya, Al-Jumanatul ‘Ali (Bandung: CV 

Penerbit J-ART, 2005), hal. 517 



   

iii 
 

PERSEMBAHAN 

Tesis ini Penulis Persembahkan untuk Almamater Tercinta 

Program Study Magister Manajemen Pendidikan Islam 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

  



PERNYATAAN KEASLIAN 

iv 



PERNYATAAN KEASLIAN BEBAS PLAGIAT 

v 



KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
FAKULTAS ILMU TARBIYAH DAN KEGURUAN

Jl. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 513056 Fax. (0274) 586117 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-287/Un.02/DT/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul : KURIKULUM PESANTREN DAN MODERASI BERAGAMA : STUDI
MANAJEMEN PENDIDIKAN MULTIKULTURAL DI PONDOK PESANTREN ORA
AJI YOGYAKARTA

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : ARIS ROHMANTO, S.Pd
Nomor Induk Mahasiswa : 21204092005
Telah diujikan pada : Selasa, 23 Desember 2025
Nilai ujian Tugas Akhir : A-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

Valid ID: 69783f0f4239d

0Ketua Sidang

0Prof. Dr. Imam Machali, S.Pd.I., M.Pd.
0SIGNED

Valid ID: 69722983c3011

0Penguji I

0Dr. Nur Saidah, S. Ag., M. Ag
0SIGNED

Valid ID: 696f6bcc54270

0Penguji II

0Dr. Lailatu Rohmah, S.Pd.I., M.S.I
0SIGNED

Valid ID: 6978c927e9040

0Yogyakarta, 23 Desember 2025
0UIN Sunan Kalijaga
0Dekan Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan
0 
0Prof. Dr. Sigit Purnama, S.Pd.I., M.Pd.
0SIGNED

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

1/1 28/01/2026



   

vii 
 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

  



   

viii 
 

KATA PENGANTAR 

 

حِيْمِ  حْمَنِ الرَّ  بِسْمِ اللهِ الرَّ

وْرِ  عَلىَ نسَْتعَِيْن   وَبِهِ ,  الْعاَلمَِيْنَ  رَب ِ  للِ  الحَمْد   نْياَ أم  يْنِ  الدُّ وَحْدَه   الله   إِلَّ  إِلهََ  لَ  انَْ  أشْهَد  ,  وَالد ِ  

مَّ ,  بَعْدَه   نبَِيَّ  لَ  وَرَس وْل ه   عَبْد ه   محمدًا أنَّ  وَأشْهَد   لهَ   شَرِيْكَ  لَ  أسَْعدَِ  عَلىَ وَسَل ِمْ  صَل ِ  ألل ه   

ا,  أجْمَعِيْنَ  وَصَحْبِهِ  ألِهِ  وَعَلىَ محمد   سَي ِدِناَ مَخْل وْقاَتكَِ  . بعَْد   أمَّ  

Dengan menyebut nama Allah yang Maha Pemurah lagi Maha Penyayang. 

Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam. Syukur alhamdulillah penulis 

panjatkan kehadirat Allah SWT yang telah melimpahkan rahmat, taufiq dan 

hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan penulisan skripsi ini, 

meskipun dalam prosesnya, banyak sekali rintangan dan hambatan. Penulis 

menyadari dengan sepenuh hati bahwa dapat diselesaikannya skripsi ini benar-

benar merupakan pertolongan Allah SWT. Shalawat serta salam semoga senantiasa 

tercurahkan kepada Nabi Muhammad SAW sebagai teladan bagi seluruh umat. 

Semoga kelak kita mendapatkan syafa’at darinya. 

Tesis ini berjudul “ Kurikulum Pesantren Dan Moderasi Beragama: Studi 

Manajemen Pendidikan Multikultural Di Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta 

” Tesis ini merupakan bentuk karya ilmiah yang dihasilkan melalui penelitian 

sendiri oleh penulis. Secara teoritis tesis ini diharapkan menjadi sumbangan 

pemikiran baru bagi perkembangan ilmu pengetahuan terutama di bidang 

pendidikan dan sosial masyarakat. Secara teknis dan prosedural lembaga, tesis ini 

di ajukan pada program Megister Manajeman Pendidikan Islam Ilmu Tarbiyah dan 



   

ix 
 

Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk memenuhi syarat guna 

memperoleh gelar Megister Pendidikan. Penulis sepenuhnya menyadari bahwa 

Tesis ini tidak akan terwujud tanpa adanya bantuan, bimbingan, dan dukungan dari 

berbagai pihak. Untuk itu, dengan segala kerendahan hati penulis mengucapkan 

banyak terima kasih kepada Bapak/Ibu/Sdr: 

1. Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag.,M.Phil.,Ph.D. Selaku Rektor UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, yang telah memberikan akses seluas luasnya serta 

memudahkan  masiswa melalui segala kebijakan kampus. 

2. Prof. Dr. Sigit Purnama, S.Pd.I.,M.Pd. Selaku Dekan Fkultas Tarbiyah dan 

Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang telah memberikan motivasi 

kepada seluruh mahasiswa termasuk kepada penulis sendiri. 

3. Dr. Nur Saidah, M.Ag. dan Dr. Lailatul Rohmah, S.Pd.I , M.S.I selaku ketua 

Program Studi dan sekretaris program studi Magister Manajemen Pendidikan 

Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang tek pernah membrikan arahan, 

motivasi dan inspirasi kepada seluruh mahasiswa dan terkhusus kepada penulis 

sendiri. 

4. Dr. Sumedi, M.Ag Selaku dosen pembimbing akademik yang telah sabar dan 

tek kenal lelah dalam membimbing serta memberikan dukungan dan motivasi 

kepada penulis sehingga penelitian dan penulisan tugas akhir ini dapat 

diselesaikan tepat waktu. 

5. Prof. Dr. Imam Machali, S.Pd.I., M.Pd. dosen pembing tugas akhir yang telah 

sabar dan tek kenal lelah dalam membimbing serta memberikan dukungan dan 



   

x 
 

motivasi kepada penulis sehingga penelitian dan penulisan tugas akhir ini dapat 

diselesaikan tepat waktu. 

6. Segenap dosen dan kariawan Program Magister (S2) Fakultas Tarbiyah dan 

Ilmu Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta yang telah memberikan 

kontribusi keilmuan serta kearifan kepada penulis dari awal perkuliahan 

sampai tugas akhir ini terselesaikan. 

7. Kepala Perpustakaan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta berserta staff yang telah 

memberikan pelayanan berupa peminjaman buku selama masa kuliah hingga 

penyusunan tesis selesai. 

8. Pengsuh PP Ora Aji Yogyakarta berserta para Ustad dan sataf karyawan, yang 

telah membantu secara totalitas salama proses pelaksanaan penelitian ini 

berlangsung. 

9. Ayahanda tercinta Sukarman dan Ibunda tersayang Maryati, orang tua yang 

telah mendidik, mendukung, dan mendo’akan penulis sehingga proses 

perkuliahan hingga tugas akhir ini dapat terselesaikan. 

 

 

Yogyakarta, 25 November 2025 

Penulis, 

 

Aris Rohmanto 

NIM: 21204092005 



   

xi 
 

ABSTRAK 

Aris Rohmanto. 21204092005. Kurikulum Pesantren Dan Moderasi 

Beragama: Studi Manajemen Pendidikan Multikultural Di Pondok Pesantren Ora 

Aji Yogyakarta. Tesis. Program Magister Manajemen Pendidikan Islam. Fakultas 

Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga, 2025. 

Kurikulum pesantren memiliki posisi strategis dalam membentuk karakter 

keberagamaan yang moderat, terutama di tengah meningkatnya keragaman sosial 

dan tantangan radikalisme di Indonesia. Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta 

menjadi salah satu model pesantren yang mengintegrasikan nilai inklusivitas 

melalui penguatan pendidikan multikultural dan moderasi beragama dalam 

kurikulumnya. Penelitian ini bertujuan menganalisis manajemen kurikulum di 

pesantren tersebut, menelaah implementasi pendidikan multikultural dalam proses 

pembelajaran dan pembiasaan, serta menjelaskan bagaimana integrasi keduanya 

berkontribusi pada penguatan moderasi beragama di lingkungan santri.  

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus 

untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai praktik manajemen 

kurikulum berbasis multikultural di Pondok Pesantren Ora Aji. Data dikumpulkan 

melalui wawancara mendalam dengan pengasuh, ustadz, dan pengurus pesantren; 

observasi kegiatan pembelajaran formal dan nonformal; serta kajian dokumentasi 

terkait kurikulum dan arsip kegiatan. Analisis data dilakukan menggunakan analisis 

tematik yang meliputi proses pengkodean, pengembangan tema, serta interpretasi 

pola temuan secara sistematis, sedangkan keabsahan data dijamin melalui 

triangulasi sumber untuk memastikan konsistensi dan reliabilitas informasi.  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perencanaan kurikulum dilakukan 

secara partisipatif melalui musyawarah antara kiai, ustadz, dan pengurus dengan 

orientasi pada integrasi nilai multikultural dan moderasi beragama dalam seluruh 

aktivitas pendidikan. Pelaksanaan kurikulum menggabungkan pembelajaran kitab 

kuning berbasis tafsir kontekstual, kegiatan sosial, dialog lintas budaya, dan 

pembiasaan hidup bersama di asrama sebagai sarana internalisasi nilai moderasi 

secara praksis. Evaluasi kurikulum dilakukan secara berkala melalui rapat formal 

dan observasi harian, menunjukkan bahwa model manajemen kurikulum ini mampu 

memperkuat sikap toleransi, anti-kekerasan, komitmen kebangsaan, serta 

kemampuan adaptasi budaya pada santri sebagai indikator utama moderasi 

beragama yaitu tawasut,tawazun I’tidal dan syuro. 

Kata kunci: Kurikulum Pesantren; Pendidikan Multikultural; Moderasi Beragama; 

Manajemen Kurikulum 

 

 

  



   

xii 
 

ABSTRACT 

Aris Rohmanto. 21204092005. Pesantren Curriculum and Religious 

Moderation: A Study of Multicultural Education Management at Pondok Pesantren 

Ora Aji Yogyakarta. Thesis. Master's Program in Islamic Education Management. 

Faculty of Education and Teacher Training, UIN Sunan Kalijaga, 2025. 

The pesantren curriculum holds a strategic role in shaping moderate religious 

character, particularly amid increasing social diversity and the growing challenges 

of radicalism in Indonesia. Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta stands as a 

representative model of a pesantren that integrates inclusivity through the 

strengthening of multicultural education and religious moderation within its 

curriculum. This study aims to analyze the curriculum management practices in the 

pesantren, examine the implementation of multicultural education in instructional 

processes and daily habituation, and explain how the integration of both dimensions 

contributes to reinforcing religious moderation among students.  

Using a qualitative approach with a case study design, the research captures 

an in-depth understanding of multicultural-based curriculum management at 

Pondok Pesantren Ora Aji. Data were collected through in-depth interviews with 

the pesantren’s leaders, teachers, and administrators; observations of formal and 

nonformal learning activities; and analysis of curriculum documents and 

institutional archives. Data analysis employed thematic analysis consisting of 

coding, theme development, and systematic interpretation of emerging patterns, 

while data trustworthiness was ensured through source triangulation to maintain 

consistency and reliability.  

The findings indicate that curriculum planning is conducted participatorily 

through deliberation among the kiai, teachers, and administrators, emphasizing the 

integration of multicultural and moderation values throughout educational 

activities. Curriculum implementation combines contextual interpretation of 

classical Islamic texts (kitab kuning), social engagement activities, cross-cultural 

dialogues, and communal living practices in the dormitory as practical avenues for 

internalizing moderation values. Curriculum evaluation is carried out periodically 

through formal meetings and daily observations, demonstrating that this model of 

curriculum management effectively strengthens students’ tolerance, non-violence 

orientation, national commitment, and cultural adaptability as key indicators of 

religious moderation that is tawasut,tawazun I’tidal dan syuro . 

Keywords: Pesantren Curriculum; Multicultural Education; Religious Moderation; 

Curriculum Management. 

  



   

xiii 
 

DAFTAR ISI 

 

MOTTO ................................................................................................................. ii 

PERSEMBAHAN ................................................................................................. iii 

PERNYATAAN KEASLIAN .............................................................................. iv 

PERNYATAAN KEASLIAN BEBAS PLAGIAT ............................................. v 

LEMBAR PENGESAHAN ................................................................................. vi 

NOTA DINAS PEMBIMBING .......................................................................... vii 

KATA PENGANTAR ........................................................................................ viii 

ABSTRACT ......................................................................................................... xii 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xiii 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah Penelitian ................................................................. 12 

C. Tujuan Penelitian ..................................................................................... 12 

D. Manfaat Penelitian ................................................................................... 12 

E. Kajian Pustaka ......................................................................................... 14 

F. Sistematika Pembahasan ......................................................................... 18 

BAB II  LANDASAN TEORI ............................................................................ 22 

A. Kurikulum Pesantren: Konsep dan Implementasi ............................... 22 

1. Konsep Dasar Kurikulum Pesantren ........................................... 22 

2. Metode Pembelajaran Pesantren ................................................. 24 

B. Pendidikan Multikultural: Prinsip dan Nilai ........................................ 26 

1. Prinsip Dasar Pendidikan Multikultural ..................................... 26 

2. Nilai-Nilai dalam Pendidikan Multikultural ............................... 28 

C. Moderasi Beragama ................................................................................. 28 

1. Konsep Dasar Moderrasi Beragama ............................................ 28 

2. Prinsip Dasar Moderrasi Beragama ............................................ 31 

3. Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan .............. 32 

D. Manajemen Pendidikan di Pesantren .................................................... 35 

1. Perencanaan ................................................................................... 35 

2. Pengorganisasin ............................................................................. 35 



   

xiv 
 

3. Pelaksanaan .................................................................................... 36 

4. Evaluasi ........................................................................................... 36 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 37 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian ............................................................ 37 

B. Lokasi dan Subjek Penelitian .................................................................. 38 

C. Teknik Pengumpulan dan Analisis Data ............................................... 39 

D. Teknik Keabsahan Data .......................................................................... 41 

BAB IV  HASIL DAN PEMBAHASAN ........................................................... 43 

A. Deskripsi Penelitian ................................................................................. 43 

B. Hasil Temuan Penelitian.......................................................................... 51 

1. Konsep Manajemen Kurikulum Di Pondok Pesantren Ora Aji 

Yogyakarta .......................................................................................... 51 

2. Penerapan Konsep Manajemen Kurikulum Dalam Konteks 

Pendidikan Multikultural di Pondok Pesantren Ora Aji 

Yogyakarta .......................................................................................... 66 

3. Implementasi Manajemen Kurikulum Dalam Pendidikan 

Multikultural ....................................................................................... 74 

C. Implikasi Penelitian ................................................................................. 86 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 88 

A. Kesimpulan ............................................................................................... 88 

B. Saran ......................................................................................................... 89 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 91 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ......................................................................... 101 

 

 



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Moderasi beragama dalam kajian filsafat agama sering dipahami sebagai 

sikap keberagamaan yang menempatkan diri di antara dua kutub ekstrem, yakni 

radikalisme dan liberalisme.1 Konsep ini lahir dari kebutuhan akan 

keseimbangan dalam menjalankan ajaran agama tanpa kehilangan esensi 

universalitas nilai kemanusiaan. Para filsuf agama memandang bahwa moderasi 

merupakan ekspresi dari kearifan praktis yang berakar pada prinsip keadilan dan 

kemaslahatan.2 Dalam kerangka epistemologis, moderasi beragama 

mengandung dimensi normatif sekaligus praktis yang menghubungkan nilai 

transendental dengan realitas sosial.3 Ia bukan hanya doktrin, melainkan juga 

habitus yang membentuk pola pikir dan tindakan umat beragama. Konsep ini 

menegaskan pentingnya rasionalitas, toleransi, dan keterbukaan sebagai dasar 

interaksi keagamaan dalam masyarakat yang plural. 

Definisi moderasi beragama terus mengalami elaborasi dari berbagai 

perspektif keilmuan. Dalam perspektif teologis, moderasi dimaknai sebagai 

upaya menjaga keseimbangan iman dan amal tanpa tergelincir pada sikap 

 
1 Arhanuddin Salim et al., Moderasi Beragama: Implementasi Dalam Pendidikan, Agama 

Dan Budaya Lokal, 2023. 
2 Asmanidar Asmanidar, “Diversity and Humanity in Islam: A Perspective of Religious 

Moderation,” Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, ahead of print, 2023, 

https://doi.org/10.22373/arj.v3i2.20416. 
3 Benny Afwadzi et al., “Religious Moderation of Islamic University Students in Indonesia: 

Reception of Religious Texts,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies, ahead of print, 2024, 

https://doi.org/10.4102/hts.v80i1.9369. 



2 

 

 

fanatisme yang menutup ruang dialog.4 Perspektif sosiologis menekankan 

moderasi sebagai mekanisme sosial yang menjamin keteraturan dalam interaksi 

antar kelompok agama.5 Sementara perspektif pedagogis menempatkan 

moderasi sebagai tujuan pendidikan yang membentuk warga beriman yang 

inklusif dan kritis. Berbagai definisi ini memperlihatkan bahwa moderasi 

beragama memiliki cakupan yang luas dan multidimensional.6 Oleh karena itu, 

ia relevan diposisikan sebagai fondasi kebijakan pendidikan dan strategi 

pembangunan masyarakat multikultural. 

Dalam literatur klasik Islam, konsep moderasi beragama sering 

disandarkan pada istilah ummatan wasathan sebagaimana termaktub dalam Al-

Qur’an. Istilah ini mengandung arti bahwa umat Islam dituntut untuk berada di 

jalan tengah, tidak condong pada eksesifitas maupun kelalaian dalam 

menjalankan agama.7 Para ulama menafsirkan jalan tengah ini sebagai sikap adil, 

proporsional, dan mampu menghadirkan kemaslahatan bagi umat manusia. 

Konsep wasathiyah tersebut menjadi landasan filosofis yang terus dihidupkan 

dalam berbagai diskursus kontemporer tentang keislaman. Dalam konteks 

globalisasi yang ditandai dengan arus pertukaran budaya dan ideologi, prinsip 

ini semakin penting untuk menjaga harmoni. Moderasi beragama dengan 

 
4 Naftali Untung et al., “Church Planting Strategies in the Context of Religious Moderation 

in Multicultural Societies,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies, ahead of print, 2025, 

https://doi.org/10.4102/hts.v81i1.10498. 
5 Haedar Nashir, “Moderasi Indonesia Dan Keindonesiaan: Perspektif Sosiologi,” Pidato 

Guru Besar 2, no. 2 (2019): 1–84. 
6 Muhammad Iqbal Dewantara, “Moderasi Beragama Dalam Studi Islam: Transformasi 

Kurikulum, Pedagogi, Dan Budaya Kampus Di Indonesia,” ALMUSTOFA: Journal of Islamic 

Studies and Research 2, no. 01 (2025): 601–12. 
7 Dudung Abdul Rohman, Moderasi Beragama Dalam Bingkai Keislaman Di Indonesia 

(Lekkas, 2021). 



3 

 

 

demikian menjadi pilar yang menghubungkan ajaran Islam dengan tantangan 

peradaban modern. 

Secara filosofis, moderasi beragama dapat dilihat sebagai sintesis antara 

ortodoksi dan ortopraksis. Ortodoksi berkaitan dengan keyakinan yang lurus, 

sementara ortopraksis merujuk pada tindakan yang benar sesuai dengan prinsip 

moral universal.8 Dalam praktik sosial, moderasi beragama menolak bentuk 

penyimpangan interpretatif yang menghasilkan kekerasan simbolik maupun 

fisik. Ia mendorong sikap kritis terhadap praktik keagamaan yang cenderung 

eksklusif atau intoleran. Dengan cara ini, moderasi beragama membuka ruang 

dialog lintas iman yang menekankan pentingnya kemanusiaan di atas sekat 

identitas. Pemikiran semacam ini relevan dengan kebutuhan masyarakat 

multikultural yang menuntut harmoni dalam keberagaman. 

Di Indonesia, moderasi beragama menjadi wacana strategis yang 

dipromosikan secara resmi oleh Kementerian Agama sejak 2019. Hal ini muncul 

dari kesadaran bahwa Indonesia adalah negara dengan masyarakat majemuk 

yang memiliki ratusan etnis, bahasa, dan tradisi keagamaan. Moderasi dipandang 

sebagai strategi menjaga keutuhan bangsa di tengah potensi disintegrasi akibat 

intoleransi, radikalisme, dan konflik horizontal.9 Pemerintah menekankan 

pentingnya pengarusutamaan moderasi beragama dalam berbagai aspek, 

termasuk pendidikan, kebijakan publik, dan budaya masyarakat. Dengan 

demikian, moderasi beragama di Indonesia bukan hanya diskursus akademik 

 
8 Khalid Rahman and Aditia Muhammad Noor, Moderasi Beragama Di Tengah Pergumulan 

Ideologi Ekstremisme (Universitas Brawijaya Press, 2020). 
9 My Esti Wijayati, “Penerapan Moderasi Beragama Di Indonesia: Harmonis Dan Inklusif,” 

El-Faqih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam 10, no. 2 (2024): 301–15. 



4 

 

 

melainkan juga proyek sosial-politik yang memiliki implikasi luas. Proyek ini 

bertujuan membangun kehidupan berbangsa yang inklusif, toleran, dan 

berkeadilan. 

Konteks Indonesia memperlihatkan bahwa moderasi beragama tidak bisa 

dilepaskan dari sejarah panjang akulturasi budaya dan agama. Islam Nusantara, 

misalnya, merupakan bukti nyata bagaimana nilai-nilai Islam mampu bersinergi 

dengan tradisi lokal tanpa kehilangan substansiny.10 Kehidupan beragama di 

Indonesia selalu diwarnai dengan upaya dialogis antara teks suci dan realitas 

lokal. Namun, dalam beberapa dekade terakhir muncul gejala meningkatnya 

intoleransi dan eksklusivisme yang mengancam kohesi sosial. Oleh sebab itu, 

pendidikan moderasi beragama dipandang sebagai kebutuhan mendesak untuk 

melestarikan karakter khas Islam Indonesia yang ramah dan inklusif. Upaya ini 

menjadi semakin relevan ketika dikaitkan dengan peran institusi pendidikan 

keagamaan seperti pesantren. 

Pendidikan moderasi beragama dianggap sebagai instrumen strategis 

dalam menginternalisasi nilai-nilai toleransi sejak dini. Melalui pendidikan, 

moderasi tidak hanya diajarkan sebagai konsep abstrak, tetapi juga dipraktikkan 

dalam kehidupan sehari-hari. Institusi pendidikan menjadi arena penting untuk 

membentuk sikap terbuka, kritis, dan menghargai perbedaan.11 Hal ini sejalan 

dengan pandangan Paulo Freire tentang pendidikan sebagai praksis kebebasan 

 
10 Hanum Jazimah Puji Astuti, “Islam Nusantara: Sebuah Argumentasi Beragama Dalam 

Bingkai Kultural,” INJECT (Interdisciplinary Journal of Communication) 2, no. 1 (2017): 27–52. 
11 Hastuti Tuti, Syahruddin Usman, and Syahruddin Ondeng, “Analisis Isu-Isu Kritis 

Pendidikan Islam Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia: Tinjauan Terhadap 

Implementasi Kurikulum Dan Peran Institusi Pendidikan,” TEKNOS: Jurnal Pendidikan Dan 

Teknologi 2, no. 2 (2024): 24–34. 



5 

 

 

yang memerdekakan manusia dari belenggu eksklusivisme.12 Dengan 

pendidikan, moderasi dapat ditransformasikan menjadi habitus yang melekat 

dalam diri peserta didik. Maka, setiap lembaga pendidikan berkewajiban 

merancang kurikulum yang mampu menanamkan nilai-nilai moderasi beragama 

secara sistematis. 

Urgensi pendidikan moderasi beragama semakin terlihat ketika fenomena 

radikalisme menyasar generasi muda melalui ruang-ruang digital. Radikalisasi 

yang berlangsung secara masif melalui media sosial berpotensi membentuk 

identitas keagamaan yang eksklusif dan intoleran.13 Kondisi ini menjadi alarm 

bagi dunia pendidikan untuk menghadirkan kurikulum yang adaptif sekaligus 

protektif. Kurikulum tersebut tidak hanya mengajarkan doktrin keagamaan, 

tetapi juga menanamkan keterampilan hidup dalam keberagaman. Dengan 

demikian, pendidikan moderasi beragama bukan hanya respons terhadap 

ancaman, tetapi juga strategi proaktif membangun generasi masa depan yang 

inklusif. Dalam hal ini, pesantren memiliki posisi yang sangat strategis. 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki peran 

sentral dalam membentuk pola keberagamaan masyarakat. Sejak abad ke-18, 

pesantren telah menjadi pusat transmisi ilmu agama sekaligus ruang sosialisasi 

nilai-nilai kebudayaan.14 Kurikulum pesantren secara historis tidak hanya 

menekankan penguasaan teks klasik (kitab kuning), tetapi juga pembentukan 

 
12 Paulo Freire, “Pedagogy of the Oppressed,” The Community Performance Reader, ahead 

of print, 2020, https://doi.org/10.4324/9781003060635-5. 
13 Taufiq Budi Sholihin et al., “Urgensi Pendidikan Moderasi Beragama Pada Generasi 

Digital Native,” Fajar Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2024): 58–64. 
14 Hasan Basri, “Eksistensi Pesantren: Antara Kultivasi Tradisi Dan Transformasi Edukasi,” 

Jurnal MUDARRISUNA: Media Kajian Pendidikan Agama Islam 7, no. 2 (2017): 313–45. 



6 

 

 

karakter santri. Nilai-nilai seperti kemandirian, kesederhanaan, dan kebersamaan 

ditanamkan secara konsisten melalui kultur pesantren.15 Dalam 

perkembangannya, pesantren dituntut untuk adaptif dengan tantangan zaman, 

termasuk dalam isu moderasi beragama. Oleh sebab itu, mengkaji kurikulum 

pesantren dalam kerangka moderasi beragama menjadi penting untuk 

memahami kontribusinya bagi pendidikan multikultural di Indonesia. 

Kurikulum pesantren pada era modern tidak lagi terbatas pada pengajaran 

kitab klasik, tetapi juga memasukkan materi umum dan keterampilan hidup. 

Integrasi ini bertujuan agar santri mampu bersaing di ranah akademik maupun 

sosial dengan tetap berakar pada tradisi keislaman.16 Dalam konteks moderasi 

beragama, kurikulum pesantren dapat menjadi instrumen yang efektif untuk 

menanamkan nilai inklusifitas. Melalui pembelajaran, santri diajak memahami 

agama secara proporsional dan kontekstual. Selain itu, kurikulum pesantren 

yang berorientasi pada nilai kebangsaan menegaskan peran pesantren sebagai 

benteng persatuan. Hal ini menempatkan pesantren sebagai aktor penting dalam 

menjaga harmoni masyarakat multikultural.17 

Pengelolaan kurikulum pesantren terkait erat dengan manajemen 

pendidikan yang melibatkan perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi. 

Manajemen kurikulum yang baik memungkinkan pesantren merespons 

 
15 Achmad Muchaddam Fahham, “Pendidikan Karakter Di Pesantren,” Aspirasi: Jurnal 

Masalah-Masalah Sosial 4, no. 1 (2013): 29–45. 
16 Nia Indah Purnamasari, “Konstruksi Sistem Pendidikan Pesantren Tradisional Di Era 

Global: Paradoks Dan Relevansi,” EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 6, no. 2 

(2016): 194–212. 
17 Suprapno Suprapno et al., “Analisis Pengembangan Kurikulum Kepesantrenan Dengan 

Penguatan Wawasan Rasionalisme Kebangsaan, Moderasi Beragama Dan Berparadigma 

Multikultural,” FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan Dan Manajemen Islam 12, no. 1 (2023): 197–214. 



7 

 

 

kebutuhan zaman tanpa kehilangan jati dirinya. Dalam kaitannya dengan 

moderasi beragama, manajemen kurikulum berfungsi untuk memastikan bahwa 

nilai-nilai toleransi, keadilan, dan kebersamaan terintegrasi dalam semua mata 

pelajaran.18 Kurikulum yang dirancang dengan perspektif multikultural 

membantu santri mengembangkan keterampilan sosial dalam menghadapi 

perbedaan.19 Dengan demikian, kajian kurikulum pesantren dari perspektif 

manajemen pendidikan multikultural memiliki relevansi akademik sekaligus 

sosial. Perspektif ini memungkinkan penelitian untuk menemukan model 

kurikulum yang mampu menyeimbangkan tradisi dan modernitas. 

Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta menjadi salah satu pesantren yang 

menaruh perhatian besar pada isu moderasi beragama. Pesantren ini dikenal 

karena membuka ruang yang luas bagi dialog lintas iman dan budaya. Pengasuh 

pesantren menekankan pentingnya sikap inklusif dalam menjalankan ajaran 

Islam di tengah keragaman masyarakat. Program-program pendidikan yang 

dikembangkan tidak hanya menekankan aspek religiusitas, tetapi juga 

memperhatikan dimensi sosial dan budaya. Dengan demikian, Ora Aji menjadi 

representasi dari pesantren yang berusaha menafsirkan ulang kurikulum dalam 

kerangka multikulturalisme. Hal ini menjadikannya relevan sebagai lokasi 

penelitian tentang kurikulum pesantren dan moderasi beragama. 

 
18 Nurul Muttaqin and Syarif Maulidin, “Pengelolaan Kurikulum Terintegrasi Sekolah 

Berbasis Pesantren Di SMK Roudlotul Mubtadiin Balekambang Jepara,” VOCATIONAL: Jurnal 

Inovasi Pendidikan Kejuruan 4, no. 3 (2024): 136–47. 
19 Ahmad Sulton, “Kurikulum Pesantren Multikultural (Melacak Muatan Nilai-Nilai 

Multikultural Dalam Kurikulum Pondok Pesantren Sunan Drajat Banjarwati Paciran Lamongan),” 

ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 1 (2015): 1–20. 



8 

 

 

Keunikan Pesantren Ora Aji juga terletak pada basis komunitasnya yang 

kuat di Yogyakarta, sebuah kota yang dikenal sebagai pusat pendidikan dan 

kebudayaan. Santri di pesantren ini berasal dari berbagai latar belakang sosial, 

budaya, dan geografis, sehingga interaksi multikultural terjadi secara nyata 

dalam kehidupan sehari-hari. Kondisi ini memberikan peluang besar untuk 

meneliti bagaimana kurikulum pesantren diimplementasikan dalam konteks 

multikultural. Selain itu, Yogyakarta sebagai daerah dengan tingkat 

heterogenitas tinggi juga menjadi ruang yang tepat untuk menguji relevansi 

pendidikan moderasi beragama. Kehadiran Pesantren Ora Aji di lingkungan 

tersebut memperlihatkan bagaimana institusi tradisional beradaptasi dengan 

dinamika sosial. Hal ini memperkuat alasan mengapa pesantren ini layak 

dijadikan subjek penelitian. 

Beberapa penelitian terdahulu menunjukkan peran signifikan pesantren 

dalam mengajarkan nilai-nilai moderasi beragama. Studi yang dilakukan oleh 

Azra menyoroti pesantren sebagai pilar pendidikan Islam yang menanamkan 

sikap toleransi dan nasionalisme.20 Penelitian Taupan Jayadi juga menemukan 

bahwa kurikulum pesantren memiliki fleksibilitas untuk mengintegrasikan nilai 

kebangsaan dengan ajaran agama.21 Sementara itu, riset yang dilakukan oleh 

Mustaqim, Sutarto, dan Fadila mengungkap bahwa manajemen kurikulum 

pesantren mampu menghasilkan santri yang memiliki daya adaptasi tinggi 

 
20 Azyumardi Azra, Surau: Pendidikan Islam Tradisi Dalam Transisi Dan Modernisasi 

(Kencana, 2017). 
21 Taupan Jayadi et al., “Manajemen Integrasi Kurikulum Madrasah Dengan Kurikulum 

Pesantren Dalam Meningkatkan Moderasi Beragama,” Jurnal Manajemen Dan Budaya 4, no. 1 

(2024). 



9 

 

 

terhadap perubahan sosial.22 Temuan-temuan ini menegaskan relevansi 

pesantren dalam penguatan moderasi beragama. Namun, sebagian besar 

penelitian belum fokus pada aspek manajemen pendidikan multikultural secara 

mendalam. 

Penelitian lain oleh Nisak memperlihatkan bagaimana pesantren di Jawa 

Timur berperan dalam menanggulangi radikalisme melalui pembelajaran 

berbasis moderasi.23 Penelitian ini menunjukkan bahwa materi yang diajarkan di 

pesantren mampu menginternalisasi nilai toleransi dan mencegah tumbuhnya 

paham eksklusif. Selain itu, penelitian oleh Budi menekankan pentingnya 

penguatan kapasitas pengasuh pesantren dalam mengelola kurikulum yang 

responsif terhadap keragaman.24 Akan tetapi, sebagian penelitian tersebut masih 

terbatas pada dimensi normatif tanpa membahas strategi manajemen pendidikan 

yang konkret. Kekosongan inilah yang membuka ruang bagi penelitian lebih 

lanjut mengenai praktik manajemen kurikulum pesantren dalam konteks 

multikultural. Dengan demikian, riset ini dapat memberikan kontribusi teoritis 

dan praktis. 

Di sisi lain, riset yang menelaah pesantren di Yogyakarta masih relatif 

terbatas jika dibandingkan dengan daerah lain seperti Jawa Timur atau Jawa 

Barat. Padahal Yogyakarta memiliki keunikan sebagai laboratorium sosial yang 

 
22 Mustakim Mustakim, Sutarto Sutarto, and Fadila Fadila, “Problematika Penerapan 

Kurikulum Merdeka Pada Mata Pelajaran Aqidah Akhlak Di MIS Guppi 11 Talang Rimbo” (PhD 

Thesis, Institut Agama Islam Negeri Curup, 2024). 
23 Khoirotun Nisak, “Peran Pesantren Maslakul Huda, Kajen Jawa Tengah Dalam 

Menanggulangi Radikalisme Keagamaan” (B.S. thesis, 2020). 
24 Sunaryanto Budi, “Manajemen Kepengasuhan Santri Di Pondok Pesantren Mbs Mas 

Mansyur Ngawi: Tantangan Dan Solusinya,” Journal J-Mpi: Jurnal Manajemen Pendidikan, 

Penelitian Dan Kajian Keislaman 3, no. 2 (2024): 41–52. 



10 

 

 

multikultural dan kosmopolit. Penelitian oleh Nashihin hanya menyinggung 

peran pesantren di Yogyakarta dalam pendidikan karakter, tanpa menyoroti 

aspek moderasi secara eksplisit.25 Sejumlah penelitian sebenarnya telah mulai 

memotret Pesantren Ora Aji, tetapi masih bersifat parsial dan belum mengarah 

pada kajian manajemen kurikulum dalam kerangka pendidikan multikultural dan 

moderasi beragama. Studi tentang komunikasi internal dan eksternal 

menunjukkan bahwa tata komunikasi pesantren berjalan informal, belum 

ditopang kebijakan tertulis yang baku, dan fungsi penghubung komunikasi lebih 

banyak ditangani oleh divisi pendampingan santri sehingga konsistensi serta 

efektivitas penyampaian informasi masih menjadi tantangan organisasi.26  

 Di sisi lain, penelitian manajemen peserta didik menegaskan bahwa 

pengelolaan santri (misalnya penerimaan, pembagian kelas, pembinaan, 

pemantauan, dan penilaian) berkontribusi pada prestasi akademik maupun 

ekstrakurikuler santri.27 Lebih spesifik lagi, kajian kurikulum bahasa Arab di Ora 

Aji mengindikasikan kurikulum masih berada pada tahap pengembangan dengan 

evaluasi internal dan eksternal, sementara capaian kompetensi dan konsistensi 

implementasi (di kelas maupun asrama) masih menghadapi kendala.28   

 
25 Husna Nashihin, Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pesantren (Formaci, 2017). 
26 Qiyadah Robbaniyah, Roidah Lina, and Mohieddin Masoud, “Internal and External 

Communication Patterns at Ora Aji Islamic Boarding School Yogyakarta,” At Turots: Jurnal 

Pendidikan Islam, 2025, 597–604. 
27 Danu Sugiarto and Ana Miniswatil Maghfiroh, “Manajemen Peserta Didik Dalam 

Meningkatkan Prestasi Santri di Pondok Pesantren Ora Aji Sleman,” ISEDU : Islamic Education 

Journal 1, no. 2 (February 2024): 8–16, https://doi.org/10.59966/isedu.v1i2.556. 
28 Ghina Rahmah Maulida, Arsyad Khoirul Maarif, and Sabarudin Sabarudin, “Curriculum 

Policy of Islamic Studies Based on Arabic Language at Ora Aji Islamic Boarding School 

Yogyakarta,” Tadarus Tarbawy: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 7, no. 1 (2025). 



11 

 

 

Berangkat dari temuan-temuan tersebut, celah penelitian yang belum 

terjawab terletak pada belum adanya studi yang secara integratif menelaah 

manajemen kurikulum Pesantren Ora Aji, yakni bagaimana kurikulum 

direncanakan, diorganisasikan, diimplementasikan, dan dievaluasi sebagai satu 

sistem tata kelola pendidikan, sekaligus bagaimana proses tersebut 

mengartikulasikan prinsip pendidikan multikultural dan berkontribusi pada 

penguatan moderasi beragama dalam pengalaman belajar santri. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya melengkapi studi-studi terdahulu yang 

cenderung menyorot aspek terpisah (komunikasi, kesiswaan, atau satu mata 

pelajaran), tetapi juga menawarkan pemahaman yang lebih utuh tentang 

mekanisme manajerial yang menjembatani nilai, kebijakan kurikulum, dan 

praktik keseharian pesantren. 

Selain relevansi praktis, penelitian ini juga menawarkan kontribusi 

akademik dalam memperkaya literatur tentang manajemen pendidikan Islam. 

Kajian ini akan memberikan perspektif baru mengenai bagaimana pesantren 

mengintegrasikan prinsip multikulturalisme ke dalam kurikulum. Hasil 

penelitian diharapkan dapat menjadi dasar bagi pengembangan model kurikulum 

pesantren yang responsif terhadap tantangan zaman. Dengan demikian, 

penelitian ini memiliki potensi untuk menjembatani kesenjangan antara teori 

moderasi beragama dan praktik pendidikan di pesantren. Keberhasilan penelitian 

ini juga akan memperkuat posisi pesantren sebagai aktor penting dalam menjaga 

keberagaman Indonesia. Dengan fokus pada Pesantren Ora Aji, penelitian ini 



12 

 

 

diharapkan memberi kontribusi nyata bagi akademisi, praktisi, dan pembuat 

kebijakan. 

B. Rumusan Masalah Penelitian 

1. Bagaimana konsep manajemen kurikulum di Pondok Pesantren Ora Aji 

Yogyakarta? 

2. Bagaimana penerapan konsep manajemen kurikulum dalam konteks 

pendidikan multikultural di Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta? 

3. Bagaimana implementasi manajemen kurikulum dalam pendidikan 

multicultural  dan Moderasi Beragama di Pondok Pesantren Ora Aji 

Yogyakarta? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Mendeskripsikan konsep manajemen kurikulum di Pondok Pesantren Ora 

Aji Yogyakarta 

2. Mengidentifikasi penerapan konsep manajemen kurikulum dalam konteks 

pendidikan multikultural di Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta? 

3. Menganalisis implementasi manajemen kurikulum pendidikan multicultural  

dan Moderasi Beragama di Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta? 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

bagi pengembangan kajian manajemen pendidikan Islam, khususnya pada 

ranah kurikulum pesantren. Penelitian ini memperkaya literatur tentang 

hubungan antara manajemen kurikulum, pendidikan multikultural, dan 



13 

 

 

moderasi beragama dalam konteks pesantren kontemporer. Temuan 

penelitian dapat memperluas pemahaman akademik mengenai bagaimana 

lembaga pendidikan tradisional seperti pesantren mampu mengintegrasikan 

nilai-nilai universal ke dalam kurikulum. Penelitian ini juga dapat menjadi 

rujukan konseptual bagi pengembangan teori manajemen kurikulum berbasis 

multikulturalisme dalam pendidikan Islam. Dengan demikian, penelitian ini 

memberi landasan akademis yang kuat untuk diskursus pendidikan Islam 

yang relevan dengan tantangan kebinekaan masyarakat modern. 

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi masukan strategis bagi 

pengasuh, ustadz, dan pengurus dalam mengelola kurikulum secara lebih 

efektif. Hasil penelitian dapat digunakan untuk memperkuat perencanaan, 

implementasi, dan evaluasi kurikulum yang responsif terhadap kebutuhan 

multikultural santri. Selain itu, penelitian ini dapat membantu pesantren 

dalam merumuskan strategi pembelajaran yang lebih sistematis untuk 

menanamkan nilai moderasi beragama. Dengan adanya temuan ini, 

pesantren memiliki dasar empiris untuk memperkuat perannya sebagai 

pusat pendidikan Islam yang adaptif dan inklusif. 

b. Bagi Penelitian Selanjutnya 

Penelitian ini dapat menjadi pijakan awal bagi peneliti lain yang ingin 

mengkaji isu kurikulum pesantren dalam kaitannya dengan moderasi 

beragama dan pendidikan multikultural. Temuan penelitian ini membuka 



14 

 

 

ruang bagi penelitian lanjutan yang lebih komprehensif, baik dengan 

pendekatan komparatif antar pesantren maupun dengan pendekatan 

kuantitatif untuk mengukur efektivitas implementasi kurikulum. Penelitian 

selanjutnya juga dapat mengembangkan instrumen evaluasi yang lebih 

sistematis untuk menilai indikator moderasi beragama di lingkungan 

pendidikan Islam. Dengan demikian, penelitian ini berfungsi sebagai 

referensi sekaligus inspirasi bagi pengembangan kajian di bidang yang sama. 

E. Kajian Pustaka 

Hatta et. al dalam penelitiannya menyoroti pentingnya pendidikan 

multikultural dalam membentuk sikap keberagamaan moderat pada peserta 

didik. Penelitian ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai multikultural mampu 

meningkatkan sikap toleransi, saling menghargai, dan keterbukaan terhadap 

perbedaan.29 Penulis menekankan bahwa pendidikan multikultural efektif dalam 

mengurangi kecenderungan intoleransi di kalangan pelajar. Hasil penelitian ini 

menegaskan bahwa pendidikan berbasis multikultural bukan sekadar pendekatan 

metodologis, tetapi juga strategi preventif terhadap munculnya radikalisme. 

Temuan Hatta dan Mursalim juga merekomendasikan pengembangan kurikulum 

yang menekankan nilai keragaman sebagai bagian dari proses pembelajaran. 

Relevansi penelitian ini dengan tesis adalah pada integrasi pendidikan 

multikultural ke dalam kurikulum pesantren. Hal ini penting karena tesis 

menelaah bagaimana kurikulum Pesantren Ora Aji dapat membangun sikap 

 
29 Hatta Hatta et al., “Multicultural Education To Build The Moderate-Religious Character 

At Baitul Arqam Islamic Boarding School,” Fenomena, ahead of print, 2022, 

https://doi.org/10.35719/fenomena.v21i2.131. 



15 

 

 

keberagamaan yang moderat. Dengan demikian, penelitian Hatta dan Mursalim 

memberikan pijakan teoritis bahwa multikulturalisme berperan sebagai basis 

pendidikan moderasi beragama. 

Suparta melalui risetnya meneliti implementasi kurikulum berbasis 

moderasi beragama pada konteks pesantren perkotaan.30 Hasil penelitiannya 

menunjukkan bahwa kurikulum pesantren di lingkungan urban membutuhkan 

fleksibilitas yang tinggi untuk mengakomodasi keragaman sosial. Kurikulum 

berbasis moderasi dianggap mampu menjembatani antara nilai religiusitas dan 

kebutuhan masyarakat modern. Penelitian ini juga menekankan pentingnya 

peran guru dan kiai dalam menginternalisasikan nilai moderasi beragama ke 

dalam praktik pembelajaran. Temuan Suparta menegaskan bahwa pesantren 

perlu membangun kurikulum yang menekankan toleransi, nasionalisme, dan 

keterbukaan. Relevansi penelitian ini dengan tesis terletak pada pendekatan 

manajemen kurikulum yang adaptif di lingkungan multikultural. Dalam konteks 

Pesantren Ora Aji Yogyakarta, temuan ini dapat dijadikan rujukan dalam 

memahami strategi kurikulum yang berbasis moderasi. Oleh karena itu, 

penelitian Suparta berkontribusi pada penguatan kerangka teoritis mengenai 

kurikulum pesantren dalam konteks modern. 

Sumadiyah dan Wahyuni dalam penelitiannya mengkaji bagaimana 

kurikulum pendidikan agama Islam di sekolah dasar dapat dikembangkan 

dengan perspektif multikultural. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

 
30 Suparta Suparta, “Religious Moderation-Based Curriculum For Urban Muslims: A Study 

In Islamic University Of Indonesia Islamic Boarding School,” Akademika : Jurnal Pemikiran Islam, 

ahead of print, 2024, https://doi.org/10.32332/akademika.v29i1.8732. 



16 

 

 

pengembangan kurikulum multikultural menekankan pada toleransi, pengakuan 

perbedaan, dan penghargaan terhadap keberagaman budaya.31 Penulis 

menegaskan bahwa pendidikan multikultural efektif dalam menanamkan sikap 

saling menghargai sejak dini. Penelitian ini juga menyimpulkan bahwa 

keberhasilan kurikulum multikultural bergantung pada sinergi antara guru, 

siswa, dan lingkungan pendidikan. Relevansinya dengan tesis adalah pada 

dimensi pengembangan kurikulum yang menekankan multikulturalisme sebagai 

dasar pendidikan. Meskipun konteks penelitian berada di sekolah dasar, prinsip 

yang sama dapat diterapkan di pesantren. Dengan demikian, hasil penelitian 

Sumadiyah dan Wahyuni memberikan wawasan tentang bagaimana kurikulum 

pesantren dapat mengadopsi prinsip multikultural dalam mendukung moderasi 

beragama. 

Hasan dalam penelitiannya membahas tentang model kurikulum moderasi 

beragama di salah satu pesantren modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

kurikulum pesantren tersebut menekankan integrasi antara sains, teknologi, dan 

nilai-nilai moderasi beragama. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pesantren 

mampu menjadi pelopor pendidikan moderasi melalui pengembangan 

kurikulum adaptif.32 Penulis juga menegaskan bahwa keberhasilan kurikulum 

moderasi dipengaruhi oleh peran aktif kiai dan pengasuh dalam mengarahkan 

 
31 Siti Sumadiyah and Sri Wahyuni, “Development of Multicultural Islamic Religious 

Education Curriculum in Building Religious Moderation at Universitas Islam Kadiri Kediri,” EDU-

RELIGIA : Jurnal Keagamaan Dan Pembelajarannya, ahead of print, 2024, 

https://doi.org/10.52166/edu-religia.v7i1.6919. 
32 Faisal Ghufron Hasan, “Curriculum Model Of Religious Moderation At Almaarif Singosari 

Technology Islamic Boarding School,” Abjadia : International Journal of Education, ahead of print, 

2024, https://doi.org/10.18860/abj.v9i2.27188. 



17 

 

 

santri. Relevansi penelitian ini dengan tesis adalah pada fokus kurikulum 

pesantren sebagai basis penguatan moderasi beragama. Dalam konteks 

Pesantren Ora Aji, temuan ini dapat dijadikan perbandingan untuk melihat 

bagaimana kurikulum dirancang dengan perspektif multikultural. Dengan 

demikian, penelitian Hasan memperkaya kerangka analisis mengenai model 

kurikulum moderasi beragama di pesantren. 

Wasehudin dan Syafei dalam penelitiannya mengembangkan model 

pendidikan Islam berbasis moderasi beragama. Penelitian ini menemukan bahwa 

pendidikan berbasis moderasi menekankan empat indikator utama, yaitu 

toleransi, anti-kekerasan, komitmen kebangsaan, dan adaptasi budaya.33 Penulis 

menegaskan bahwa model pendidikan berbasis moderasi dapat diterapkan di 

berbagai lembaga pendidikan Islam, baik formal maupun nonformal. Hasil 

penelitian ini juga menekankan bahwa integrasi nilai moderasi beragama harus 

diwujudkan secara sistematis melalui kurikulum. Relevansi penelitian ini 

dengan tesis adalah pada indikator moderasi beragama yang digunakan sebagai 

kerangka analisis. Temuan penelitian ini dapat menjadi landasan untuk melihat 

sejauh mana kurikulum Pesantren Ora Aji berkontribusi pada penguatan 

moderasi beragama. Dengan demikian, penelitian Wasehudin dan Syafei 

memberikan referensi penting bagi pengembangan model pendidikan pesantren 

berbasis moderasi. 

 
33 Wasehudin Wasehudin and Imam Syafei, “Religious Moderation-Based Islamic Education 

Model by Nahdlatul Ulama at Islamic Boarding Schools in Lampung Province,” Tadris: Jurnal 

Keguruan Dan Ilmu Tarbiyah, ahead of print, 2021, https://doi.org/10.24042/tadris.v6i1.8622. 



18 

 

 

Secara keseluruhan, kajian terdahulu telah menunjukkan keterkaitan erat 

antara kurikulum, pendidikan multikultural, dan penguatan moderasi beragama, 

namun sebagian besar penelitian masih berfokus pada dimensi normatif maupun 

model konseptual tanpa menelaah secara mendalam aspek manajemen 

kurikulum dalam konteks pesantren. Keterbatasan ini membuka ruang bagi 

penelitian yang lebih spesifik, yakni menelaah bagaimana kurikulum pesantren 

dikelola melalui perencanaan, implementasi, dan evaluasi dengan perspektif 

multikulturalisme sebagai basis moderasi beragama. Penelitian di Pondok 

Pesantren Ora Aji Yogyakarta menjadi signifikan karena belum banyak kajian 

yang secara langsung mengeksplorasi integrasi antara manajemen pendidikan, 

kurikulum pesantren, dan praktik moderasi beragama dalam kehidupan santri. 

Dengan demikian, penelitian ini menawarkan kebaruan teoretis sekaligus praktis 

dalam memahami peran pesantren sebagai institusi pendidikan Islam yang 

responsif terhadap dinamika multikultural dan tantangan keberagamaan 

kontemporer. 

F. Sistematika Pembahasan 

Sistematika penulisan tesis ini dibagi ke dalam empat bab utama yang 

tersusun secara runtut dan saling berkaitan. Bab I Pendahuluan berisi uraian 

mengenai latar belakang masalah yang menjelaskan konteks penelitian secara 

filosofis, sosial, dan akademik, sehingga memperlihatkan urgensi kajian 

kurikulum pesantren dalam kaitannya dengan pendidikan multikultural dan 

moderasi beragama. Pada bab ini juga dipaparkan rumusan masalah yang 

menjadi arah penelitian, tujuan penelitian yang menggambarkan capaian yang 



19 

 

 

ingin diraih, serta manfaat penelitian yang diklasifikasikan secara teoritis dan 

praktis. Untuk memperkuat landasan, bab ini dilengkapi pula dengan tinjauan 

penelitian terdahulu yang menegaskan posisi kebaruan penelitian dalam 

diskursus akademik. 

Bab II Kajian Pustaka dan Kerangka Teori menyajikan landasan 

konseptual yang menjadi pijakan analisis penelitian. Bagian pertama memuat 

penelitian terdahulu yang relevan untuk memberikan gambaran komprehensif 

tentang hasil studi-studi sebelumnya dan bagaimana penelitian ini melengkapi 

atau memperbaruinya. Selanjutnya, kajian teori dibagi ke dalam beberapa 

subbagian, meliputi pembahasan tentang konsep dan implementasi kurikulum 

pesantren, prinsip, nilai, serta pendekatan pendidikan multikultural, dan konsep 

moderasi beragama beserta indikator serta relevansinya di pesantren. Selain itu, 

teori manajemen pendidikan di pesantren juga diuraikan dengan menekankan 

aspek perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi. Bagian akhir bab ini 

menampilkan perspektif integratif yang mengaitkan kurikulum pesantren, 

pendidikan multikultural, dan moderasi beragama, kemudian dirangkum dalam 

kerangka pemikiran yang menjadi acuan analisis penelitian. 

Bab III Metodologi Penelitian menjelaskan prosedur dan pendekatan yang 

digunakan untuk menjawab pertanyaan penelitian. Bab ini diawali dengan uraian 

mengenai jenis dan pendekatan penelitian yang relevan dengan tujuan kajian. 

Selanjutnya, dijelaskan lokasi dan subjek penelitian yaitu Pondok Pesantren Ora 

Aji Yogyakarta beserta karakteristik yang mendukung pemilihan lokasi tersebut. 

Objek penelitian dijabarkan secara rinci agar jelas ruang lingkup yang dikaji. 



20 

 

 

Teknik pengumpulan data meliputi observasi, wawancara mendalam, dan 

dokumentasi yang dijelaskan secara terstruktur. Teknik analisis data dipaparkan 

dengan model analisis kualitatif yang disertai langkah-langkah pengolahan data. 

Uji keabsahan data diuraikan untuk menjamin validitas dan reliabilitas temuan 

penelitian, sedangkan tahap-tahap penelitian disusun untuk menunjukkan alur 

kegiatan penelitian dari awal hingga akhir. 

Bab IV Hasil Penelitian dan Pembahasan menyajikan temuan-temuan 

lapangan yang diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam, dan 

dokumentasi di Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta. Bagian awal 

menguraikan secara rinci bagaimana manajemen kurikulum dilaksanakan, 

meliputi perencanaan, implementasi, dan evaluasi, serta bagaimana aspek-aspek 

tersebut selaras dengan tujuan pendidikan pesantren. Selanjutnya dipaparkan 

penerapan pendidikan multikultural melalui integrasi dalam kurikulum formal 

maupun nonformal, serta strategi pengasuhan dan pembiasaan yang membentuk 

karakter santri. Peran kiai, ustadz, dan pengurus pesantren dijelaskan untuk 

memperlihatkan kontribusi mereka dalam menginternalisasikan nilai moderasi 

beragama. Temuan-temuan tersebut kemudian dianalisis dengan indikator 

moderasi beragama, seperti toleransi, anti-kekerasan, komitmen kebangsaan, 

dan adaptasi budaya lokal. Bagian ini juga membahas praktik moderasi 

beragama yang muncul dalam kehidupan santri sehari-hari sebagai wujud 

konkret dari implementasi kurikulum pesantren. Seluruh temuan tersebut 

dibahas secara integratif dengan teori yang telah dipaparkan pada bab 

sebelumnya, sehingga memberikan penjelasan yang komprehensif mengenai 



21 

 

 

hubungan antara kurikulum pesantren, pendidikan multikultural, dan moderasi 

beragama. 

Bab V Penutup berisi rangkuman dari seluruh hasil penelitian dalam 

bentuk kesimpulan yang menjawab rumusan masalah secara jelas dan 

terstruktur. Kesimpulan dirumuskan berdasarkan temuan empiris dan analisis 

teoritis yang diperoleh dari penelitian di Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta. 

Selain kesimpulan, bab ini juga menyajikan implikasi penelitian, baik secara 

teoretis dalam pengembangan kajian manajemen pendidikan Islam maupun 

secara praktis bagi pengelolaan pesantren di Indonesia. Saran-saran diberikan 

untuk berbagai pihak, terutama bagi pengasuh pesantren dalam memperkuat 

kurikulum berbasis multikultural dan moderasi beragama, serta bagi peneliti 

selanjutnya yang ingin memperdalam kajian serupa dengan pendekatan atau 

konteks yang berbeda. Dengan demikian, bab penutup ini menegaskan 

kontribusi penelitian terhadap pengembangan ilmu pengetahuan sekaligus 

praktik pendidikan Islam yang relevan dengan dinamika sosial keagamaan 

kontemporer. 

  



 

88 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai Kurikulum Pesantren dan Moderasi 

Beragama: Studi Manajemen Pendidikan Multikultural di Pondok Pesantren Ora 

Aji Yogyakarta, dapat ditarik beberapa kesimpulan, yaitu. 

1. Manajemen kurikulum di Pondok Pesantren Ora Aji Yogyakarta 

menunjukkan adanya sistem yang fleksibel dan kontekstual. Proses 

perencanaan dilakukan dengan mempertimbangkan kebutuhan santri dan visi 

pesantren yang menekankan pada integrasi antara ilmu agama dan realitas 

sosial. Implementasi kurikulum dijalankan melalui kombinasi kegiatan 

formal di kelas dan nonformal di lingkungan pesantren, sehingga santri 

memperoleh pengalaman belajar yang menyeluruh. Evaluasi kurikulum 

dilaksanakan secara berkelanjutan melalui forum musyawarah, pengawasan 

langsung, dan refleksi bersama antara kiai, ustadz, dan pengurus. Pola 

manajemen ini menjadikan kurikulum tidak kaku, tetapi mampu beradaptasi 

dengan perkembangan zaman. Dengan demikian, manajemen kurikulum di 

Pesantren Ora Aji menjadi instrumen strategis dalam menjaga relevansi 

pendidikan pesantren dengan kebutuhan masyarakat multikultural. 

2. Penerapan pendidikan multikultural di Pesantren Ora Aji Yogyakarta 

dilakukan dengan mengintegrasikan nilai-nilai kebersamaan, keterbukaan, 

dan toleransi ke dalam seluruh aktivitas pendidikan. Pada jalur formal, santri 

diajak memahami materi keagamaan dengan pendekatan kontekstual agar 



89 
 

 

mampu menghargai perbedaan pandangan. Pada jalur nonformal, kegiatan 

seperti diskusi, kerja bakti, dan pembinaan kepemimpinan menjadi sarana 

praktis internalisasi nilai multikultural. Strategi pengasuhan berbasis dialog, 

pendekatan humanis, dan pembiasaan kolektif memperkuat sikap saling 

menghormati antar santri. Kehidupan bersama di asrama menjadi 

laboratorium sosial tempat nilai toleransi dan solidaritas dipraktikkan setiap 

hari. Dengan pendekatan ini, pendidikan multikultural tidak hanya diajarkan, 

tetapi juga dihidupkan secara nyata dalam keseharian santri. 

3. Kurikulum Pesantren Ora Aji Yogyakarta menjadi basis penguatan moderasi 

beragama karena berhasil menginternalisasikan empat indikator utama, yakni 

toleransi, anti-kekerasan, komitmen kebangsaan, dan adaptasi terhadap 

budaya lokal. Toleransi ditanamkan melalui ajaran kitab yang dipahami 

secara kontekstual dan interaksi santri yang beragam asal-usulnya. Nilai anti-

kekerasan ditumbuhkan dengan menekankan penyelesaian masalah melalui 

musyawarah dan sikap empati. Komitmen kebangsaan diperkuat melalui 

keterlibatan santri dalam kegiatan kebangsaan serta penanaman cinta tanah 

air yang dikaitkan dengan nilai keislaman. Sementara itu, adaptasi terhadap 

budaya lokal diwujudkan dengan keterlibatan pesantren dalam tradisi 

masyarakat Yogyakarta yang sejalan dengan ajaran Islam. Dengan integrasi 

ini, kurikulum pesantren berfungsi sebagai pilar utama dalam membentuk 

karakter santri yang moderat. 

B. Saran 

Berdasarkan temuan penelitian ini, beberapa saran dapat diajukan.  



90 
 

 

1. Bagi pengasuh dan pengurus Pondok Pesantren Ora Aji, perlu terus 

memperkuat desain kurikulum yang responsif terhadap tantangan zaman, 

khususnya dalam menginternalisasi nilai moderasi beragama.  

2. Bagi ustadz dan tenaga pendidik, penting untuk konsisten mengaitkan materi 

pembelajaran dengan konteks multikultural agar santri terbiasa berpikir kritis 

dan terbuka.  

3. Bagi lembaga pesantren lain, penelitian ini dapat dijadikan model dalam 

mengembangkan pendidikan Islam berbasis moderasi yang menekankan pada 

integrasi kurikulum formal, nonformal, dan praktik kehidupan sehari-hari.  

4. Bagi pembuat kebijakan, hasil penelitian ini dapat menjadi dasar dalam 

merumuskan kebijakan pendidikan Islam yang lebih inklusif, dengan 

pesantren sebagai aktor utama dalam penguatan moderasi beragama di 

Indonesia.  

5. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat dikembangkan dengan 

pendekatan komparatif antar pesantren atau melalui metode kuantitatif untuk 

mengukur efektivitas penerapan pendidikan multikultural dan moderasi 

beragama secara lebih luas. 

  



 

91 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, Achmad Anwar, and Muhammad Sulaiman. “Innovation of Educational 

Curriculum in Salafiyah Islamic Boarding Schools.” Jurnal Kependidikan 

Islam, ahead of print, 2024. https://doi.org/10.15642/jkpi.2024.14.1.61-71. 

Achjar, Komang Ayu Henny, Muhamad Rusliyadi, A Zaenurrosyid, Nini Apriani 

Rumata, Iin Nirwana, and Ayuliamita Abadi. Metode Penelitian Kualitatif: 

Panduan Praktis Untuk Analisis Data Kualitatif Dan Studi Kasus. PT. 

Sonpedia Publishing Indonesia, 2023. 

Adami, Febri Fauzia, and Siti Hawa Lubis. “Kapital Sosial Moderasi Beragama.” 

At-Tazakki: Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan Islam Dan Humaniora 8, no. 1 

(2024): 52–60. 

Adnyana, Putu Eka Sura, Fritz Hotman S Damanik, Aswadi Jaya, Imronudin 

Imronudin, Amar Halim, Pipit Utami, Endang Iryani, and Fatmawati 

Fatmawati. Pendidikan Multikultural. Yogyakarta: PT. Star Digital 

Publishing, 2025. 

Afriza, Dewa Erka. “Penerapan Pendidikan Tanpa Kekerasan Dalam Mewujudkan 

Kedisiplinan Santri Di Pondok Pesantren Assalam Putra Sukabumi.” 

Thesis, FITK UIN Syarif Hidayatullah, 2024. 

Afwadzi, Benny, Umi Sumbulah, Nur Ali, and S. Z. Qudsy. “Religious Moderation 

of Islamic University Students in Indonesia: Reception of Religious Texts.” 

HTS Teologiese Studies / Theological Studies, ahead of print, 2024. 

https://doi.org/10.4102/hts.v80i1.9369. 

Ahmad, Istihak, and Mardianto Wahyudin Nur Nasution. “Inovasi Pembelajaran 

Agama Islam Pada Mata Pelajaran Fikih Muamalah Di Pondok Pesantren 

Al-Barokah Simalungun.” EDU-RILIGIA: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 

Dan Keagamaan 2, no. 2 (2018). 

Alfiani, Arina, and Ernah Dwi Cahyati. “Konsep Anti-Kekerasan Pada Agama 

Islam Dalam Membentuk Sikap Toleransi.” Mukaddimah: Jurnal Studi 

Islam 8, no. 1 (2023): 1–20. 

Alwi, Khairunnisa, Syamsu A Kamaruddin, and A Octamaya Tenri Awaru. “Peran 

Pendidikan Multikultural Dalam Menghormati Keberagaman.” Indonesian 

Research Journal on Education 5, no. 3 (2025): 280–84. 

Amini, Izzat. “Multileadership Dan Relevansinya Dengan Pengembangan Nilai-

Nilai Pesantren.” Dirosat: Journal of Islamic Studies 8, no. 2 (2023): 305–

16. 



92 
 

 

Anwar, Syaiful, and Miftachul Anam Anam. “Integrasi Ilmu Agama Dan Umum: 

Transformasi Pendidikan Di Ponpes Darul ‘Ulum Agung.” Arsy 8, no. 2 

(2024): 118–33. 

Arifin, Samsul. “Sinergitas Kurikulum Madrasah Diniyah Takmiliyah Dan 

Madrasah Formal Di Pesantren.” Kitabaca: Journal of Islamic Studies 1, 

no. 1 (2024): 1–9. 

Asmanidar, Asmanidar. “Diversity and Humanity in Islam: A Perspective of 

Religious Moderation.” Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 

ahead of print, 2023. https://doi.org/10.22373/arj.v3i2.20416. 

Asrori, Saifudin. “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan 

Pesantren.” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia 1, no. 1 (2020): 16–26. 

Astuti, Hanum Jazimah Puji. “Islam Nusantara: Sebuah Argumentasi Beragama 

Dalam Bingkai Kultural.” INJECT (Interdisciplinary Journal of 

Communication) 2, no. 1 (2017): 27–52. 

Aullia, Maulida Zahra, Farah Hafidzah Hanun, Muhammad Akbar Al-Hafiz 

Syahputra, and Bakti Fatwa Anbiya. “Moderasi Beragama Di Indonesia 

Sebagai Bentuk Penguatan Identitas Nasional.” Civic Society Research and 

Education: Jurnal Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan 5, no. 2 

(2024): 27–36. 

Azhari, Ainul, and Husnul Hotimah. “Azhari, Ainul Filosofi Pendidikan Agama 

Islam Menurut Al-Ghazali:: Integrasi Spiritualitas Dan Pengetahuan.” 

ISLAMIKA 18, no. 01 (2024): 62–70. 

Azhari, Muhammad. “Manajemen Kurikulum Dalam Peningkatan Mutu 

Pendidikan.” Jurnal Analytica Islamica 6, no. 2 (2017). 

Azra, Azyumardi. Surau: Pendidikan Islam Tradisi Dalam Transisi Dan 

Modernisasi. Kencana, 2017. 

Banks, J. “Multicultural Education and Curriculum Transformation.” Journal of 

Negro Education 64 (1995): 390–400. https://doi.org/10.2307/2967262. 

Basri, Hasan. “Eksistensi Pesantren: Antara Kultivasi Tradisi Dan Transformasi 

Edukasi.” Jurnal MUDARRISUNA: Media Kajian Pendidikan Agama Islam 

7, no. 2 (2017): 313–45. 

Braun, Virginia, and Victoria Clarke. “Qualitative Research in Psychology Using 

Thematic Analysis in Psychology Using Thematic Analysis in Psychology.” 

Qualitative Research in Psychology 3, no. 2 (2006): 77–101. 

Budi, Sunaryanto. “Manajemen Kepengasuhan Santri Di Pondok Pesantren MBS 

Mas Mansyur Ngawi: Tantangan Dan Solusinya.” Journal J-Mpi: Jurnal 



93 
 

 

Manajemen Pendidikan, Penelitian Dan Kajian Keislaman 3, no. 2 (2024): 

41–52. 

Busthomi, Yazidul, and Syamsul A’dlom. “Pengembangan Dan Evaluasi 

Kurikulum Pendidikan Di Pondok Pesantren Desa Ganjaran Gondanglegi 

Malang.” Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 2 (2019): 215–34. 

Dewantara, Muhammad Iqbal. “Moderasi Beragama Dalam Studi Islam: 

Transformasi Kurikulum, Pedagogi, Dan Budaya Kampus Di Indonesia.” 

ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research 2, no. 01 (2025): 

601–12. 

Fahham, Achmad Muchaddam. “Pendidikan Karakter Di Pesantren.” Aspirasi: 

Jurnal Masalah-Masalah Sosial 4, no. 1 (2013): 29–45. 

———. Pendidikan Pesantren: Pola Pengasuhan, Pembentukan Karakter, Dan 

Perlindungan Anak. Jakarta: Publica Institute Jakarta, 2020. 

Fauzi, Muhammad, Nunung Dwi Setiyorini, Hery Setyowati, Andry Irdyansah, and 

Ahmad Shofi Mubarok. Pendidikan Multikultural: Teori, Praktik, Dan 

Transformasi Sosial. Penerbit NEM, 2025. 

Fiqih, Muh Ainul. “Peran Pesantren Dalam Menjaga Tradisi-Budaya Dan Moral 

Bangsa.” PANDAWA 4, no. 1 (2022): 42–65. 

Freire, Paulo. “Pedagogy of the Oppressed.” The Community Performance Reader, 

ahead of print, 2020. https://doi.org/10.4324/9781003060635-5. 

Harifah, Nurul, and Ainur Rofiq Sofa. “Penguatan Tradisi Keislaman Di Ma’had 

Putri Nurul Hasan MAN 2 Probolinggo: Implementasi Pengajian Kitab, 

Amalan Harian, Dan Ritual Kolektif Dalam Pembentukan Karakter Santri.” 

Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat 2, no. 1 (2025): 218–

39. 

Harmathilda, Harmathilda, Yuli Yuli, Arief Rahman Hakim, Damayanti 

Damayanti, and Cecep Supriyadi. “Transformasi Pendidikan Pesantren Di 

Era Modern: Antara Tradisi Dan Inovasi.” Karimiyah 4, no. 1 (2024): 33–

50. 

Hasan, Faisal Ghufron. “Curriculum Model Of Religious Moderation At Almaarif 

Singosari Technology Islamic Boarding School.” Abjadia : International 

Journal of Education, ahead of print, 2024. 

https://doi.org/10.18860/abj.v9i2.27188. 

Hasibuan, Syahrul. Mutu Pendidikan Pesantren. Edu publisher, 2025. 

Hatta, Hatta, M. Mursalim, M. Junaidi, Najibul Khoir, Abu Bakar Sirajo Magaji, 

and Martha Adriana Maza. “Multicultural Education To Build The 



94 
 

 

Moderate-Religious Character At Baitul Arqam Islamic Boarding SchooL.” 

Fenomena, ahead of print, 2022. 

https://doi.org/10.35719/fenomena.v21i2.131. 

Hayati, Rahmi. “Integrasi Nilai-Nilai Humanis Dalam Kepemimpinan Pendidikan 

Islam Multikultural.” Jurnal Sosial Dan Sains 5, no. 5 (2025): 1457–65. 

Huda, Mualimul, and H Masrukhin. Khazanah Pesantren Dan Pendidikan 

Kebangsaan. Zahir Publishing, n.d. 

Huda, Nurul. “Manajemen Pengembangan Kurikulum.” Al-Tanzim: Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam 1, no. 2 (2017): 52–75. 

Husni, M. “Peran Pengurus Dan Ustadz Sebagai Pembimbing Dalam Pendidikan 

Karakter Santri Di Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 Ganjaran 

Gondanglegi Malang.” IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2025): 

336–47. 

Jamanuddin, Jamanuddin, and Ibrahim Ibrahim. “Problematika Implementasi 

Kurikulum 2013 Dalam Pembelajaran Bahasa Arab Di Pondok Pesantren 

MA Bahrul Ulum Muliasari-Banyuasin.” El-Idare: Journal of Islamic 

Education Management 7, no. 1 (2021): 107–17. 

Jayadi, Taupan, Muhammad Thohri, Fathul Maujud, and Safinah. “Manajemen 

Integrasi Kurikulum Madrasah Dengan Kurikulum Pesantren Dalam 

Meningkatkan Moderasi Beragama.” Jurnal Manajemen Dan Budaya 4, no. 

1 (2024). 

Julaeha, Siti. “Problematika Kurikulum Dan Pembelajaran Pendidikan Karakter.” 

Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 7, no. 2 (2019): 157. 

Kamal, Faisal. “Model Pembelajaran Sorogan Dan Bandongan Dalam Tradisi 

Pondok Pesantren.” Paramurobi: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, no. 2 

(2020): 15–26. 

Kamal, Tamrin, Rosalawati Hakim, and Abdul Hakim Hanafi. “Keberadaan 

Pendidikan Pondok Pesantren Dalam Perkembangan Spritual Dan Kultural 

Masyarakat.” Al-Mau’izhoh: Jurnal Pendidikan Agama Islam 6, no. 2 

(2024): 1225–37. 

Kharisma, Ivan. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Membentuk 

Sikap Toleransi Santri: Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam 

Membentuk Sikap Toleransi Santri.” Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Dasar 10, no. 02 (2025): 230–44. 

Kusuma, Muhammad Galih, and Fu’ad Zaky Musthofa. “Konsep Kurikulum 

Madrasah, Sekolah, Dan Pesantren Di Indonesia.” Jurnal Media Akademik 

(JMA) 2, no. 11 (2024). 



95 
 

 

Kusumawati, Ira. “Integrasi Kurikulum Pesantren Dalam Kurikulum Nasional Pada 

Pondok Pesantren Modern.” Sanskara Pendidikan Dan Pengajaran 2, no. 

01 (2024): 1–7. 

Letek, Letitia Susana Beto, and Yosep Belen Keban. “Moderasi Beragama Berbasis 

Budaya Lokal Dalam Pembelajaran Pak Di Smp Negeri I Larantuka.” 

Jurnal Reinha 12, no. 2 (2021). 

Lukman, Lukman Hakim. “The Three Pillars Paradigm: Islamic Education 

Management between Kiai, Curriculum, and Community.” ALFIHRIS: 

Jurnal Inspirasi Pendidikan 3, no. 3 (2025): 165–78. 

Luthvia, Saudah, and Puspo Nugroho. “Peran Pondok Pesantren Dalam 

Membangun Moderasi Beragama Melalui Akulturasi Budaya Islam Dan 

Tionghoa Di Lasem.” Muẚṣarah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 6, no. 

1 (2024): 17–24. 

Maghribi, Saksana Permana, and Kharis Syuhud Mujahadah. “Strategi Pondok 

Pesantren Dalam Meningkatkan Proses Belajar Siswa Di Pondok Pesantren 

Nida Al-Qur’an Temanggung.” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 

3, no. 1 (2025). 

Makinuddin, Mohammad and others. “Peran Guru Diniyah Dalam Pembentukan 

Sikap Moderat Siswa (Studi Kasus Di Madrasah Diniyah Nurul Jannah Dsn. 

Rayung Ds. Turirejo Kec. Kedamean Gresik).” Jurnal Ilmiah Nusantara 1, 

no. 5 (2024): 300–314. 

Makruf, Jamhari. “Moderasi Beragama Dalam Pandangan Antropologi.” 

MODERASI BERAGAMA 109 (2021). 

Maksum, Ali. “Model Pendidikan Toleransi Di Pesantren Modern Dan Salaf.” 

Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 3, 

no. 1 (2015): 81–108. 

Maulida, Ghina Rahmah, Arsyad Khoirul Maarif, and Sabarudin Sabarudin. 

“Curriculum Policy of Islamic Studies Based on Arabic Language at Ora 

Aji Islamic Boarding School Yogyakarta.” Tadarus Tarbawy: Jurnal 

Kajian Islam Dan Pendidikan 7, no. 1 (2025). 

Mediawati, Bambang Triyono1 Elis. “Transformasi Nilai-Nilai Islam Melalui 

Pendidikan Pesantren: Implementasi Dalam Pembentukan Karakter Santri.” 

Journal of International Multidisciplinary Research Vol 1, no. 1 (2023). 

Menteşoğulları, Eylem. “Total Quality Management in Education: A Strategic 

Approach for Continuous Improvement and Success.” International 

Journal of Social Sciences, ahead of print, 2023. 

https://doi.org/10.52096/usbd.7.29.10. 



96 
 

 

Mohulaingo, Rahmad, Samsi Pomalingo, Salma Halidu, and Candra Cuga. 

“Mengurai Kekerasan Simbolik Dibalik Seragam Sekolah Di Sekolah 

Dasar:(Pandangan Pierre Bourdieu Tentang Habitus Dalam Pendidikan).” 

SINERGI: Jurnal Riset Ilmiah 2, no. 3 (2025): 1474–87. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2012. 

Mubarok, Muslim, and Muhammad Yusuf. “Manajemen Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam Multikultural Di Sekolah Menegah Atas Islam Terpadu Ar-

Rahmah Dalam Menumbuhkan Kesadaran Siswa Terhadap Keberagaman 

Masyrakat.” LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan Dan 

Pembelajaran 4, no. 2 (2024): 199–209. 

Mufidah, Nur, Sulalah Sulalah, and Mamluatul Hasanah. “Implementasi 

Pembelajaran Kitab Ta’limul Muta’allim Dalam Pengembangan Pendidikan 

Karakter Santri Di Pondok Pesantren Assholach Kejeron Gondang Wetan 

Kabupaten Pasuruan.” JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 8, no. 8 (2025): 

10204–14. 

Muhaemin, Muhaemin, and Yunus Yunus. “Pengamalan Nilai Moderasi Beragama 

Berbasis Kearifan Lokal Di Lingkungan Pesantren.” Jurnal Konsepsi 12, 

no. 2 (2023): 13–27. 

Mukhibat, Mukhibat. “Meneguhkan Kembali Budaya Pesantren Dalam Merajut 

Lokalitas, Nasionalitas, Dan Globalitas.” KARSA Journal of Social and 

Islamic Culture 23, no. 2 (2015): 177–92. 

Mulyani, Dina Sri, and Silfia Hanani. “Dinamika Solidaritas Mekanis Dan 

Solidaritas Organik Dalam Manajemen Pendidikan: Perspektif 

Durkheimian.” Habitus: Jurnal Pendidikan, Sosiologi, & Antropologi 7, no. 

2 (2023): 65–83. 

Mustakim, Mustakim, Sutarto Sutarto, and Fadila Fadila. “Problematika Penerapan 

Kurikulum Merdeka Pada Mata Pelajaran Aqidah Akhlak Di MIS Guppi 11 

Talang Rimbo.” PhD Thesis, Institut Agama Islam Negeri Curup, 2024. 

Mutaqin, Jenal, Nur Zakiah, Ilham Amirudin, Sahrul Nurul, and Ja’far Amirudin. 

“Efektifitas Pembelajaran Ulumul Hadits Di Madrasah Ibtidaiyah.” Jurnal 

Intelek Insan Cendikia 2, no. 1 (2025): 1022–32. 

Muttaqin, Nurul, and Syarif Maulidin. “Pengelolaan Kurikulum Terintegrasi 

Sekolah Berbasis Pesantren Di SMK Roudlotul Mubtadiin Balekambang 

Jepara.” VOCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan Kejuruan 4, no. 3 

(2024): 136–47. 

Nashihin, Husna. Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pesantren. Formaci, 2017. 



97 
 

 

Nashir, Haedar. “Moderasi Indonesia Dan Keindonesiaan: Perspektif Sosiologi.” 

Pidato Guru Besar 2, no. 2 (2019): 1–84. 

Neliwati. Pondok Pesantren Modern. PT. RajaGrafindo Persada-Rajawali Pers, 

2023. 

Ngafif, Agus. Perencanaan Kurikulum Pendidikan Pondok Pesantren Dalam 

Upaya Pembentukan Karakter Santri. PT Arr Rad Pratama, 2023. 

Nisak, Khoirotun. “Peran Pesantren Maslakul Huda, Kajen Jawa Tengah Dalam 

Menanggulangi Radikalisme Keagamaan.” B.S. thesis, 2020. 

Nizarani, Nizarani, Muhammad Kristiawan, and Artanti Puspita Sari. “Manajemen 

Pendidikan Karakter Berbasis Pondok Pesantren.” Jurnal Intelektualita: 

Keislaman, Sosial Dan Sains 9, no. 1 (2020): 37–44. 

Noviyanti, Shobihatul Fitroh, Abdul Haris, and Moh Romzi. “REKONSTRUKSI 

MANAJEMEN PESANTREN.” Jurnal Studi Pesantren 5, no. 2 (2025): 

43–60. 

Prasetiawati, Eka. “Urgensi Pendidikan Multikultur Untuk Menumbuhkan Nilai 

Toleransi Agama Di Indonesia.” Tapis: Jurnal Penelitian Ilmiah 1, no. 02 

(2017): 272–303. 

Purnamasari, Nia Indah. “Konstruksi Sistem Pendidikan Pesantren Tradisional Di 

Era Global: Paradoks Dan Relevansi.” EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan 

Pendidikan Islam 6, no. 2 (2016): 194–212. 

Purwanto, Y., Q. Qowaid, L. Ma’rifataini, and R. Fauzi. “Internalisasi Nilai 

Moderasi Melalui Pendidikan Agama Islam Di Perguruan Tinggi Umum.” 

EDUKASI J. Penelit. Pendidik. Agama Dan Keagamaan, 2019. 

Putra, Andika, Atun Homsatun, Jamhari Jamhari, Mefta Setiani, and Nurhidayah 

Nurhidayah. “Pemikiran Islam Wasathiyah Azyumardi Azra Sebagai Jalan 

Moderasi Beragama.” Jurnal Riset Agama 1, no. 3 (2021): 589–99. 

Putra, Windisyah, Muhammad Yusuf, and Yusuf Hadijaya. “Manajemen 

Kurikulum Dan Pembelajaran Dalam Pendidikan Multikultural.” 

ALACRITY: Journal of Education, 2025, 257–75. 

Putri, Sagnofa Nabila Ainiya, and Muhammad Endy Fadlullah. “Wasathiyah 

(Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish Shihab.” INCARE, 

International Journal of Educational Resources 3, no. 1 (2022): 066–080. 

Rafsanjani, Haqiqi. “Kepemimpinan Spiritual.” Jurnal Masharif Al-Syariah: 

Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah 2, no. 1 (2017). 



98 
 

 

Rahman, Khalid, and Aditia Muhammad Noor. Moderasi Beragama Di Tengah 

Pergumulan Ideologi Ekstremisme. Universitas Brawijaya Press, 2020. 

Rahman, Siti Aisyah, and Budi Santoso. “Kearifan Lokal Islam Nusantara Dan 

Tantangan Modernitas.” Jurnal Adab Dan Peradaban Islam 1, no. 2 (2025): 

14–26. 

Ramdhan, Tri Wahyudi, and Zainal Arifin. “Pendidikan Agama Multikultural: 

Membangun Toleransi Dan Harmoni Dalam Keberagaman.” Press STAI 

Darul Hikmah Bangkalan 1, no. 1 (2025): 1–216. 

Robbaniyah, Qiyadah, Roidah Lina, and Mohieddin Masoud. “Internal and External 

Communication Patterns at Ora Aji Islamic Boarding School Yogyakarta.” 

At Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 2025, 597–604. 

Robihan, Ahmad. “Anti Kekerasan Di Sekolah Melalui Internalisasi Prinsip Aswaja 

Annahdliyah.” Jurnal Al Qalam 19, no. 2 (2018): 42. 

Rohani. “Transformasi Relasi Kyai Dan Santri Dalam Tradisi Pesantren.” Manarul 

Qur’an: Jurnal Ilmiah Studi Islam 24, no. 2 (2024): 24–42. 

Rohman, Dudung Abdul. Moderasi Beragama Dalam Bingkai Keislaman Di 

Indonesia. Lekkas, 2021. 

Rudiarta, I Wayan. “Strategi Pembelajaran Dalam Internalisasi Nilai Moderasi 

Beragama Pada Pasraman Di Kota Mataram.” Widya Genitri: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan, Agama Dan Kebudayaan Hindu 14, no. 1 (2023): 13–27. 

Sa’diah, Dewi, Amin- Hamdani, and Ridwan Mubarok. “Manajemen Strategi 

Pendidikan Pondok Pesantren Al-Hasan Banjarsari Ciamis Dalam Membina 

Kedisiplinan Santri Di Masa Pandemi Covid-19.” Tadbir: Jurnal 

Manajemen Dakwah, ahead of print, 2023. 

https://doi.org/10.15575/tadbir.v8i2.33854. 

Salabi, Agus Salim. “Efektivitas Dalam Implementasi Kurikulum Sekolah.” 

Education Achievement: Journal of Science and Research, 2020. 

Salim, Arhanuddin, Wawan Hermawan, Rosdalina Bukido, Mardan Umar, 

Nuraliah Ali, Muh Idris, Evra Willya, et al. Moderasi Beragama: 

Implementasi Dalam Pendidikan, Agama Dan Budaya Lokal. 2023. 

Saputra, Anri. “Pengembangan Instrumen Evaluasi.” Ar-Raudah: Jurnal 

Pendidikan Dan Keagamaan 2, no. 4 (2025): 1–14. 

Sholihin, Taufiq Budi, Luluk Zidan Muizzuddin, Madkha Madda Bila Sahiil, and 

Muhammad Ridwan Afifuddin. “Urgensi Pendidikan Moderasi Beragama 

Pada Generasi Digital Native.” Fajar Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 

(2024): 58–64. 



99 
 

 

Sipuan, Sipuan, Idi Warsah, Alfauzan Amin, and Adisel Adisel. “Pendekatan 

Pendidikan Multikultural.” Aksara: Jurnal Ilmu Pendidikan Nonformal 8, 

no. 2 (2022): 815–30. 

Sirojuddin, Ahmad, and Hairunnisa Hairunnisa. “Integrasi Nilai Moderasi 

Beragama Dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” 

TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 9, no. 1 (2025): 

288–303. 

Soleh, Badrus, and Iswatul Hasanah. “Manajemen Pendidikan Pesantren Al-Ulum 

Wal-Althof Dalam Menguatkan Sikap Moderasi Beragama Santri.” Re-

JIEM (Research Journal of Islamic Education Management), ahead of print, 

2021. https://doi.org/10.19105/re-jiem.v4i1.4733. 

Solihin, Solihin. “Pendekatan Demokrasi Kyai Dalam Membangun Disiplin Santri 

Di Pondok Pesantren Al Mumtaz Tangerang.” Aksioma Ad Diniyah: The 

Indonesian Journal Of Islamic Studies 13, no. 1 (2025). 

Sriyanto, HJ. “Gambaran Praktik Reflektif Di Kalangan Guru.” Prosiding Seminar 

Nasional Sanata Dharma Berbagi “Pendidikan Masa Depan 2 (2024): 84–

105. 

Sugiarto, Danu, and Ana Miniswatil Maghfiroh. “Manajemen Peserta Didik Dalam 

Meningkatkan Prestasi Santri di Pondok Pesantren Ora Aji Sleman.” 

ISEDU : Islamic Education Journal 1, no. 2 (February 2024): 8–16. 

https://doi.org/10.59966/isedu.v1i2.556. 

Sulton, Ahmad. “Kurikulum Pesantren Multikultural (Melacak Muatan Nilai-Nilai 

Multikultural Dalam Kurikulum Pondok Pesantren Sunan Drajat Banjarwati 

Paciran Lamongan).” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 1 (2015): 1–

20. 

———. “Kurikulum Pesantren Multikultural (Melacak Muatan Nilai-Nilai 

Multikultural Dalam Kurikulum Pondok Pesantren Sunan Drajat Banjarwati 

Paciran Lamongan).” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 1 (2015): 1–

20. 

Sumadiyah, Siti, and Sri Wahyuni. “Development of Multicultural Islamic 

Religious Education Curriculum in Building Religious Moderation at 

Universitas Islam Kadiri Kediri.” EDU-RELIGIA : Jurnal Keagamaan Dan 

Pembelajarannya, ahead of print, 2024. https://doi.org/10.52166/edu-

religia.v7i1.6919. 

Suparta, Suparta. “Religious Moderation-Based Curriculum For Urban Muslims: A 

Study In Islamic University Of Indonesia Islamic Boarding School.” 

Akademika : Jurnal Pemikiran Islam, ahead of print, 2024. 

https://doi.org/10.32332/akademika.v29i1.8732. 



100 
 

 

Suprapno, Suprapno, Ahmad Hifdzil Haq, Alfauzan Amin, Hery Noer Aly, and 

Rohimin Rohimin. “Analisis Pengembangan Kurikulum Kepesantrenan 

Dengan Penguatan Wawasan Rasionalisme Kebangsaan, Moderasi 

Beragama Dan Berparadigma Multikultural.” FIKROTUNA: Jurnal 

Pendidikan Dan Manajemen Islam 12, no. 1 (2023): 197–214. 

Takdir, Mohammad. Modernisasi Kurikulum Pesantren. IRCiSoD, 2018. 

Tuti, Hastuti, Syahruddin Usman, and Syahruddin Ondeng. “Analisis Isu-Isu Kritis 

Pendidikan Islam Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia: 

Tinjauan Terhadap Implementasi Kurikulum Dan Peran Institusi 

Pendidikan.” TEKNOS: Jurnal Pendidikan Dan Teknologi 2, no. 2 (2024): 

24–34. 

Untung, Naftali, Heru Cahyono, Purim Marbun, Amos Hosea, Ivonne S. Sumual, 

and Johannes S. P. Rajagukguk. “Church Planting Strategies in the Context 

of Religious Moderation in Multicultural Societies.” HTS Teologiese 

Studies / Theological Studies, ahead of print, 2025. 

https://doi.org/10.4102/hts.v81i1.10498. 

Wasehudin, Wasehudin, and Imam Syafei. “Religious Moderation-Based Islamic 

Education Model by Nahdlatul Ulama at Islamic Boarding Schools in 

Lampung Province.” Tadris: Jurnal Keguruan Dan Ilmu Tarbiyah, ahead 

of print, 2021. https://doi.org/10.24042/tadris.v6i1.8622. 

Wijayati, My Esti. “Penerapan Moderasi Beragama Di Indonesia: Harmonis Dan 

Inklusif.” El-Faqih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam 10, no. 2 (2024): 

301–15. 

Yin, R. K. Case Study Research and Applications: Design and Methods. Edited by 

6th. Thousand Oaks, CA: Sage, 2018. 

Yusuf, Achmad. Pesantren Multikultural Model Pendidikan Karakter Humanis-

Religius Di Pesantren Ngalah Pasuruan. PT. RajaGrafindo Persada, 2021. 

Zakaria, Aceng, Ahmad Thib Raya, Made Saihu, and Syaeful Rokim. “Perspektif 

Al-Quran Dalam Keseimbangan Beragama: Menakar Moderasi Beragama 

Melalui Maqashid Syariah.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir 9, no. 02 (2024): 369–86. 

 

 

 

 

 

 

 


	HALAMAN JUDUL
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN KEASLIAN BEBAS PLAGIAT
	LEMBAR PENGESAHAN
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	KATA PENGANTAR
	ABSTRACT
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah Penelitian
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



