PESAN MODERASI BERAGAMA DALAM TRADISI
SAYYANG PATTUDDUQ DI POLEWALI MANDAR

L)

SKRIPSI

Diajukan kepada Fakultas Dakwah dan Komunikasi
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta Untuk
Memenuhi Syarat-Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Srata 1

Oleh :

Fadhel Cholif A

Nim : 20102010119

Pembimbing;:
Dra. Anisah Indriati, M.Si

Nip :196612261992032002

PRODI KOMUNIKASI DAN PENYIARAN ISLAM

FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA

2025



LEMBAR PENGESAHAN

et KEMENTERIAN AGAMA
N UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALUAGA
m FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI
I Marsds Adisucipto Tedp (0274) SESES6 Fux. (0274) $52230 Yogyukama S5281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nt - B-1 500U 0 DDPP.00.N L2025

Tugas Akher dengun pdul (PESAN MODERASI BERAGAMA DALAM TRADISE SAYYANG PATTUDUQ DI
FOLEWALI MANDAR

yang Spensisphan s disuven okeh:

Nuama - FADHEL CHOLIF A
Noestor Baduk Maduesewa nianione

Telahs dinjikan pala (Raby, 2T Agustus 2028
Nilai ujian Tugas Akhir ‘AR

dinyatekan selab diterina oleh Fakolas Dakowal dos Komusakod UIN Scass Kalijagn Yogyahau

IM UNIAN TUGAS AKHIR

9 e

B Aavak lsdnan M S

, '_ ISIGNED

e BLATE ISLAMIC
YO G YA

Dehae Fabudta Dukw 3y da Kossssitaw

g Prof. Dv. Ant Mafishie, M AR, MALS
SIGNED

" Falal el



E_%g KEMENTERIAN AGAMA
.07 UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA

W) saxcunrss pasowan pay koauNTAST

J1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 515856 Yogyakarta 55281

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI

Kepada-
Yth. Dekan Fakultas Dakwah dan Komumak asi

UIN 5iman Kalyjaga Yogyakarta

Ih Yogyakarta

Assalamualaikum wrwb.

Setelah membaca, menelii, membenkan petunjuk dan mengoreksi serta

mengadakan perbakan seperhmya, maka saya selaku pembimbmg berpendapat

balvwa sknps1 Saudara-

Nama : Fadhel Cholif A

NIM : 20102010119

Judul Sknpsi : Pesan Moderasi Beragama Dalam Tradisa Sayyang Pattuddug di
Polewali Mandar

Sudah dapat diajukan kepada Fakultas Dakwah JamsanProgram Studi

Kommmikasi dan Perryiaran Islam (KPT) UIN Sunan Kahjaga Yooyakarta sebaga

salah safu syarat untuk memperoleh gelar Sapjana Strata Sam dalam bidang

sosial.

Dengan im saya ‘mengharap, agax /sknpsi tersebui’ duf atas /dapat segera
dommagosyvalikan Atas perhatianmya saya ucapksn tenmakash

Yogyakarta, 7 Agustus 2025

Mengetalm-
Pembmmbing, Eetua Prodi,
= r_'r'.‘; L
Dra. Amsah Indnah M s Saptom. M.A

NIP 196612261992032002. NIP 197302211999031002



SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Fadhel Cholif A

NIM :20102010119

Program Studi  : Komunikasi Dan Penyiaran Islam
Fakultas : Dakwah Dan Komunikasi

Menyatakan dengan sesungguhnya, bahwa skripsi saya yang berjudul: PESAN

MODERASI BERAGAMA DALAM TRADISI SAYYANG PATTUDDUQ DI

POLEWALI MANDAR adalah hasil karya pribadi dan sepanjang pengetahuan
penyusun tidak berisi materi yang dipublikasikan atau ditulis orang lain, kecuali
bagian-bagian tertentu yang penyusun ambil sebagai acuan.

Apabila terbukti pernyataan ini tidak benar, maka sepenuhnya menjadi

tanggungjawab penyusun.

Yogyakarta, 7 Agustus 2025

Yang menyatakan,
‘.. . -‘-‘yﬁl}’gﬂ\-_\\ B o
LR ol
kSRS
TE :
20ANxos4gstess -radhel Cholif A
il (Gwivprasvivcrs s
NIM 20102010119

v



HALAMAN PERSEMBAHAN

Peneliti mempersembahkan skripsi ini kepada almamater Program Studi
Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, kepada Negara NKRI, Ilmu Pengetahuan, Keluarga, serta

Bangsa Indonesia dan Dunia.



MOTTO

“Kami percaya bahwa dakwah bukan hanya menyampaikan, tetapi juga
merangkul tradisi sebagai jalan kearifan lokal menuju cahaya Islam yang
rahmatan lil ‘alamin.”

vi



KATA PENGANTAR

Rasa syukur serta pujian dengan kalimat alhamdulillah senantiasa terpanjatkan ke

hadirat Allah SWT atas limpahan nikmat, karunia, serta hidayah yang dengan izin-

Nya, penulis dapat menyelesaikan skripsi ini yang berjudul “Pesan Moderasi

Beragama Dalam Tradisi Sayyang Pattudduq” di Polewali Mandar. Tak lupa

sholawat beriring dengan salam semoga selalu tercurahkan kepada Nabi

Muhammad SAW. Skripsi ini disusun guna memenuhi syarat memperoleh gelar

Strata Satu (S-1) dalam Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam. Banyak

dukungan, bantuan, serta doa dari orang-orang dari berbagai pihak, ucapan terima

kasih penyusun ucapkan kepada:

I.

Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag.,
M.A., M.Phil., Ph.D

Dekan Fakultas Dakwah dan Komunikasi, Prof. Dr. Arif Maftuhin, M.Ag.,
M.A.LS.

Ketua Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Saptoni, M. A.
Dosen Pembimbing Akademik, Nanang Mizwar Hasyim, S.Sos, M.Si.
Terima kasth atas bimbingan serta nasehat selama menjalani masa studi.
Dosen Pembimbing Skripsi, Dra. Anisah Indriati, M.Si. Terima kasih atas
bimbingan, ilmu, serta arahan selama mengerjakan skripsi sehingga dapat
terselesaikan.

Seluruh Dosen Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam Fakultas
Dakwah dan Komunikasi yang tidak dapat disebutkan satu-persatu yang
telah memberikan-ilmu serta wawasan selama menjalani masa studi.
Seluruh pegawai dan staf tata usaha Program Studi Komunikasi dan
Penyiaran Islam Fakultas Dakwah dan Komunikasi.

Terkhusus kedua orang tua, Ibunda Juniarti dan Bapak Larisman yang
sangat peneliti cintai serta sayangi. Ucapan terima kasih yang tak seberapa
ini atas segala jerih payah, usaha, dan do’a yang selalu diberikan.
Teruntuk Saudara saya, Fildzha Amalina Gobel, Muhammad Farhan,
Fathilah Sabrina yang selalu menjadi penyemangat untuk terus bertahan

dan melangkah.

Vil



10. Teruntuk ipar saya, Indra Touwe yang telah membantu saya selama saya di
Yogyakarta.

11. Teruntuk ponakan saya, Muhammad Shaquille Touwe terima kasih video-
video lucunya menambah mood saya mengerjakan skripsi.

12. Teman-teman seperjuangan Komunikasi dan Penyiaran Islam 2020, yang
sedikit banyak memberikan pelajaran serta pengalaman selama menjalani
masa studi.

13. Teruntuk Kamalisme yang sangat membantu selama penyusunan Skripsi.

14. Teman-teman Asrama Todilaling dan IPMPY serta seperjuangan di tanah
rantau.

15. KKN Duta Safety Riding

Dengan semua apa yang telah diberikan kepada penulis, tak seberapa ucapan
terima kasih yang dapat disampaikan, semoga Tuhan yang Maha Esa membalas
dengan sesuatu yang lebih baik lagi. Penulis menyadari bahwa dalam penyusunan
skripsi masih diperlukanbanyak perbaikan, maka dari itu, penulis terbuka dan

mengharapkan kritik serta saran dari pembaca untuk skripsi ini.

Yogyakarta, Agustus 2025

3
~

KA \
i

/
4

Fadhel Cholif A

viii



ABSTRAK

Tradisi lokal yang berakar pada nilai-nilai keislaman memegang peranan
penting dalam membentuk identitas kolektif dan harmoni sosial masyarakat.
Sayyang Pattudduq, sebagai warisan budaya masyarakat Mandar, tidak hanya
merepresentasikan ekspresi religius dan kultural, tetapi juga memiliki potensi besar
sebagai sarana penyampaian pesan moderasi beragama dalam konteks lokal.
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pola komunikasi dalam tradisi Sayyang
Pattudduq serta pesan moderasi beragama yang terkandung di dalamnya pada
masyarakat Mandar di Polewali Mandar, Sulawesi Barat. Pendekatan yang
digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan metode etnografi, melalui teknik
pengumpulan data berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan
dokumentasi yang melibatkan tokoh adat, keluarga peserta, dan masyarakat
setempat. Analisis data dilakukan dengan model Miles dan Huberman yang
meliputi reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa pola komunikasi dalam tradisi ini mencakup komunikasi
simbolik, verbal-tradisional, dan ritualistik yang sarat dengan makna religius,
sosial, dan budaya. Tradisi ini menyampaikan pesan moderasi beragama yang
mencakup dorongan untuk membaca dan mengamalkan Al-Qur’an, penguatan
solidaritas sosial, serta penanaman nilai-nilai toleransi, keseimbangan, dan
penghargaan terhadap kearifan lokal. Penelitian ini berkontribusi dalam
memperlihatkan bagaimana sebuah tradisi lokal dapat menjadi medium efektif
dakwah kultural dan sarana internalisasi nilai-nilai Islam moderat yang harmonis
dengan identitas budaya masyarakat.

Kata Kunci: Sayyang Pattuddugq, pola komunikasi, pesan moderasi beragama,
tradisi Mandar, dakwah budaya

X



ABSTRACT

Local traditions rooted in Islamic values play a significant role in shaping
collective identity and promoting social harmony within communities. Sayyang
Pattuddug, a cultural heritage of the Mandar people, not only represents religious
and cultural expression but also holds substantial potential as a medium for
conveying messages of religious moderation in a local context. This study aims to
examine the communication patterns embedded within the Sayyang Pattuddug
tradition and the religious moderation messages conveyed through it among the
Mandar community in Polewali Mandar, West Sulawesi. The study adopts a
qualitative approach using ethnographic methods, with data collected through
participatory observation, in-depth interviews, and documentation involving
traditional leaders, families of participants, and local residents. Data were analyzed
using the Miles and Huberman model, which includes data reduction, data display,
and conclusion drawing. The findings reveal that the communication patterns in this
tradition involve symbolic, verbal-traditional, and ritualistic forms rich in religious,
social, and cultural meaning. The tradition conveys key messages of religious
moderation, including encouragement to read and practice the Qur’an, the
reinforcement of social solidarity, and the promotion of tolerance, balance, and
respect for local wisdom. This study contributes to understanding how a local
tradition can serve as an effective medium of cultural da'wah and a means of
internalizing moderate Islamic values in harmony with the community’s cultural
identity.

Keywords: Sayyang Pattudduq, communication patterns, religious moderation,
Mandar tradition, cultural preaching



DAFTAR ISI

LEMBAR PENGESAHAN.......ootiitiietetetesee ettt ii
SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI........coiiiiiiiiiieieieeeseee e iii
SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI .....oooviiiiieeeeeeeeeeee, iv
HALAMAN PERSEMBAHAN ....oooitiiiiienteeee ettt v
1LY (0 2 0 SRR vi
KATA PENGANTAR ..ottt vii
ABSTRAK ...ttt sttt ix
ABSTRACT .....oieeeeeietesieestestesstsese e saessessesnsessssnsasseesseensesssesseensesssessesssesssesseessens X
BAB I PENDAHULUAN ......ooiiieiieiteieseeeitestie st seeseesteeteseaeseeesesneesseensesssesseensens 1
A. Latar belakang.... . SO..... . 00 - B oo 1
B. Rumusan Masalah ..........cocuiioiiiiiiieiieeeeeeisee e 9
C. Tujuan Pencltian N2 B 0 4. 4F Qummmer 0 . ... 10
D. Manfaat Penelitian ......c...c...coiiieiiiiiiiiiiiiiiie e 10
E. Kajian Pustaka.... o B4 B N AVL_N W .. ... ... ... 11

F. Kerangka TeOTTHIK . ....cccoieeiireeeiciieeiieeesteeesaeessnnee et e ereeeereeeeireeeseveeeeneeeneeas 15

1. Pesan dan Mederasi Beragama Ditinjau Secara Umum................ccccuvennnee. 16

2. Tradisi Lisajil............." NG ... ... A0 B .............ooiernennn 21

3. Komunikasi Model Laswell .......ccc.ioiiniiiiiiiiite e 23

G. Metode Penelitian .............coociiieieiieneeiieecee et 26

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian.................ccccooiiiiiii i 26

2. Subjek dan objek penelitian ..........ccccevveriereriiniieniiineee 28

3. Sumbedmidrtis Hata- LAY N MINANERNLAY 29

4. Teknik Pengumpulan Data......... 0. i i et 29

5. Teknik ANaliSis Data ... ..peecegereeesresmreeriaeenseiageenpmaseeestessseesseesssassseesssassnnes 30

H. Sistematika Pembahasan ... 32
BAB II GAMBARAN UMUM PESAN MODERASI BERAGAMA DI
POLEWALI MANDAR DAN TRADISI SAYYANG PATTUDDUQ.................. 34
A. Sejarah dan Asal-Usul TradiSi.......ccccceeereuieiniiieeniiie e 34

B. Pesan Moderasi Beragama di Polewali Mandar...........cccccoceeveniiniencnnen. 36

1. Moderasi Beragama di Polewali Mandar .............cccceoevieniininiinienennne. 36

2. Tradisi Sayyang Pattuddug..........cccueeeiiiieiiiiciiecieeceeeee e 43
BAB III PESAN MODERASI BERAGAMA DALAM TRADISI SAYYANG
PATTUDDUQ DI POLEWALI MANDAR ......oooiiiiieieeteeeeeee e 49
A. Pesan Moderasi Beragama Dalam Tradisi Sayyang Pattudduq ................ 51

xi



1. Integrasi Nilai Islam dan Kearifan Lokal ..............coccoiviiiiiiniinininnn, 52

B. Nilai-nilai Moderasi Beragama dalam Tradisi Sayyang Pattuduq............ 52

1. Toleransi dan Penghormatan terhadap Perbedaan melalui Tradisi Sayyang
Pattudduq di Polewali Mandar .............cccoooveeeiieniiiiiieniieieceecee e 61

2. Keseimbangan antara Iman dan Tanggung Jawab Sosial melalui Tradisi
Sayyang PattuddUq ..............cccooecueeeeieiiiieiieeiiesieeie e 70
BAB IV PENUTUP ...ttt 77
AL KESIMPUIAN ..eoiiiiiiciie e e 77
Bl SAraN ..o 79
DAFTAR PUSTAKA .....cccciiiie sttt ieeesaessesste s saen e eesteesesnaesseensesnnesseensesssenns 80

Xii



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar belakang

Indonesia dikenal sebagai negara multietnik yang terdiri atas berbagai suku
bangsa dengan ragam kebudayaan khas masing-masing. Perbedaan tersebut
merupakan salah satu ciri pembeda bangsa Indonesia. Selain itu, keunikan
Indonesia tercermin dari pluralitas budaya yang ada. Keanekaragaman budaya ini
bertambah oleh pengaruh unsur budaya asing yang masuk ke wilayah nasional.
Masuknya unsur asing tersebut berlangsung melalui beberapa mekanisme, salah
satunya akulturasi. Kebudayaan sendiri merupakan fenomena yang bersifat
universal. Setiap komunitas di dunia memiliki kebudayaan, walaupun bentuk dan
coraknya berbeda antar kelompok. Sebagai produk manusia, kebudayaan menjadi
ekspresi eksistensi manusia. Dengan demikian, manusia dan kebudayaan
membentuk kesatuan yang tidak dapat dipisahkan; manusia berperan sebagai
pencipta-sekaligus pemelihara budayasecaraaktif dan kontinu.'

Tradisi Sayyang Pattudduq merupakan ~salah satu warisan budaya
masyarakat Mandar, Sulawesi Barat, yang sarat dengan nilai religius sekaligus
sosial budaya. Secara etimologis, istilah sayyang berarti “kuda” sedangkan
pattuddug berarti “yang ditunggangi” atau “yang diduduki”. Dengan demikian,

Sayyang Pattuddug dapat dimaknai sebagai tradisi menunggang kuda yang

! Muhammad Anshori, “Konflik Komunikasi Antar Budaya Dalam Alkuturasi Adat Saparan
Berakak di Desa Ambarketawang Kabupaten Sleman”. Skripsi. (Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga, 2021). Him. 1



umumnya dilaksanakan dalam rangkaian perayaan tertentu, khususnya syukuran
atas keberhasilan seorang anak dalam menamatkan bacaan Al-Qur’an (khatam
Qur’an).

Tradisi ini tidak hanya dipandang sebagai kegiatan seremonial, tetapi juga
menjadi simbol penghargaan orang tua dan masyarakat terhadap capaian religius
seorang anak. Dengan mengarak anak yang khatam Al-Qur’an di atas kuda yang
dihias indah, masyarakat memberikan bentuk pengakuan atas keberhasilan tersebut
sekaligus menanamkan nilai kebanggaan terhadap pendidikan agama. Dalam
konteks ini, Sayyang Pattuddug menjadi media dakwah kultural yang memadukan
unsur agama dengan ekspresi budaya lokal.

Dari sisi historis, keberadaan tradisi ini menunjukkan adanya akulturasi
antara ajaran Islam dengan budaya lokal Mandar.? Islam yang masuk ke Mandar
tidak serta-merta meniadakan tradisi masyarakat setempat, melainkan memberikan
makna baru yang lebih religius. Oleh sebab itu, Sayyang Pattuddug merupakan
wujud nyata dari integrasi Islam dalam ranah sosial budaya masyarakat Mandar.

Selain dimensi religius, tradisi ini juga memiliki makna sosial. Prosesi arak-
arakan Sayyang Pattudduq melibatkan partisipasi kolektif masyarakat, baik dalam
bentuk persiapan, pelaksanaan, maupun perayaan bersama. Kegiatan ini
menumbuhkan solidaritas sosial, mempererat hubungan antarwarga, serta
memperkuat identitas kultural masyarakat Mandar. Lebih jauh, tradisi ini juga
menjadi medium pendidikan karakter, karena menanamkan nilai-nilai seperti rasa

syukur, kebersamaan, dan penghargaan terhadap prestasi anak-anak.

2 Alimuddin, M. R, Mandar Nol Kilometer (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2011), hlm. 55.



Di era modern, Sayyang Pattudduq juga bertransformasi menjadi salah satu
daya tarik wisata budaya Sulawesi Barat. Keindahan hiasan kuda, pakaian
tradisional penunggang, serta iringan musik khas Mandar menjadikan prosesi ini
menarik bagi wisatawan. Namun demikian, nilai religius yang melekat tetap
menjadi esensi utama yang membedakannya dari sekadar atraksi budaya.

Dengan  demikian, tradisi  Sayyang  Pattuddug tidak  hanya
merepresentasikan bentuk kearifan lokal masyarakat Mandar, tetapi juga menjadi
media transmisi nilai-nilai Islam, sarana memperkuat solidaritas sosial, serta
peneguh identitas budaya. Kebertahanan tradisi ini hingga sekarang membuktikan
fleksibilitas dan relevansinya dalam kehidupan masyarakat, sekaligus menegaskan
pentingnya pelestarian warisan budaya yang mengandung nilai religius dan sosial.

Dalam ruang budaya masyarakat Mandar, tradisi tidak berdiri sendiri
sebagai warisan statis, tetapi hadir sebagai arena dinamis tempat nilai-nilai
keagamaan dan sosial dinegosiasikan dan dihidupkan bersama. Tradisi Sayyang
Pattudduq, sebagai salah satu representasi identitas kultural Mandar, bukan hanya
sebuah _pertunjukan _arak-arakan _kuda_ berhias. Ia merupakan cermin dari
bagaimana TIslam dipraktikkan secara kontekstual, damai, ‘dan menghargai
keberagaman lokal.” Di sinilah pentingnya moderasi beragama menemukan
momentumnya.

Moderasi beragama dalam konteks Sayyang Pattudduq bukan hanya
sekadar wacana teologis, tetapi menjelma menjadi praktik sosial yang konkret.’?

Ketika seorang anak yang khatam Al-Qur’an diarak dengan penuh kehormatan di

3 Ibid., him. 80.



atas kuda yang dihias, masyarakat tidak hanya sedang merayakan keberhasilan
pribadi anak tersebut, tetapi juga sedang menegaskan nilai-nilai kolektif tentang
pentingnya ilmu agama, penghargaan terhadap guru, dan semangat kebersamaan.
Semuanya dilakukan dalam kerangka yang damai, inklusif, dan penuh penghargaan
terhadap warisan budaya. Tradisi ini menunjukkan bahwa Islam yang berkembang
di Mandar adalah Islam yang moderat Islam yang tidak menafikan tradisi, tetapi
justru menyerap nilai-nilai kebaikan yang terkandung di dalamnya. Tidak ada
kekakuan dalam memahami agama, tidak pula ada penolakan terhadap budaya
lokal. Sebaliknya, ada semangat akomodatif untuk membangun jembatan antara
nilai-nilai tauhid dengan ekspresi budaya yang telah turun-temurun menjadi bagian
dari identitas masyarakat.

Moderasi beragama dalam tradisi ini juga tampak dalam semangat kolektif
yang menyertai pelaksanaannya. Tidak ada eksklusivisme. Semua warga, tanpa
memandang status sosial, ikut terlibat dalam prosesinya dari persiapan, iringan
musik rebana, hingga lantunan kalindagdaq yang mengandung pesan moral dan
religius.... Dengan demikian, tradisi .ini_ menjadi sarana _efektif dalam
menginternalisasi nilai-nilai Islam secara damai dan membumi.

Lebih dari itu, Sayyang Pattudduq menjadi ruang pertemuan antara agama
dan budaya, antara spiritualitas dan solidaritas sosial.* Moderasi beragama tidak
hanya tampak dalam isi pesan, tetapi juga dalam cara pesan itu disampaikan dengan

kelembutan, kehormatan, dan rasa hormat terhadap semua pihak. Di tengah

4 Andrian, Narasi Perjumpaan di Jagat Mandar (Jakarta: Badan Pengembangan Bahasa dan
Perbukuan, 2019). him. 66.



tantangan zaman dan kecenderungan ekstremisme, tradisi ini menjadi pengingat
bahwa Islam bisa tumbuh subur dalam harmoni budaya, selama nilai dasarnya
tauhid, keadilan, dan kasih saying tetap dijaga.

Maka, dalam konteks Polewali Mandar, Sayyang Pattudduq bukan hanya
media budaya, tetapi juga menjadi arena perwujudan Islam wasathiyah Islam yang
berada di jalan tengah, menjembatani antara masa lalu dan masa kini, antara adat
dan syariat, antara spiritualitas dan kehidupan sosial. Inilah Islam yang tidak hanya
diyakini, tetapi juga dihayati bersama, dalam irama kuda yang menari dan syair-
syair yang menggetarkan nurani.

Masuknya Islam sebagai agama baru ke dalam suatu komunitas tidak serta-
merta menghapus situs atau tradisi yang telah berkembang. Ritual-ritual tersebut
tetap dipertahankan; isi dan maknanya mengalami perubahan mengikuti unsur-
unsur ajaran Islam, sehingga proses Islamisasi berlangsung.’ Contohnya, di tanah
Mandar terdapat tradisi khas bernama Sayyang Pattudduq. Kata Sayyang dalam
bahasa Mandar berarti kuda, sedangkan Pattudduq bermakna menari atau secara
harfiah "kuda “menari". ® Kuda, yang lazimnya berfungsi sebagai tunggangan
mampu menggerakkan tubuhnya selaras dengan irama musik:-Tradisi ini dijumpai
pada suku mayoritas di semenanjung barat Pulau Sulawesi, kini provinsi Sulawesi
Barat. Perubahan tersebut menunjukkan dinamika budaya yang adaptif terhadap

nilai-nilai baru.

5 Piotr Sztompka, Sosiologi Perubahan Sosial (Jakarta: Pernada Media Grup, 2007), hlm. 115.
6 Rijal, Potensi Sejarah dan Budaya Mandar dalam Perspektif Pariwisata (Makassar: Politeknik
Pariwisata Makassar, 2019), hlm. 45.



Dalam pembahasan mengenai tradisi, Suku Mandar sebagai suku pribumi
Sulawesi Barat menyelenggarakan tradisi khas yang dilaksanakan umumnya saat
peringatan maulid Nabi Muhammad SAW. Berbeda dengan perayaan maulid di
daerah lain, masyarakat Mandar mengembangkan bentuk ritual yang khas berupa
arak-arakan kuda menari yang diiringi oleh tabuhan rebana sebagai pengiring
utama. Arak-arakan tersebut dikenal dengan sebutan Sayyang Pattudu. Tradisi
Sayyang Pattudu diwariskan secara turun-temurun oleh leluhur Suku Mandar dan
diyakini mempunyai fungsi sosial serta nilai-nilai kebaikan bagi komunitas
setempat. Selain sebagai warisan budaya, Sayyang Pattudu berperan memotivasi
anak-anak untuk lebih tekun dalam kegiatan mengaji hingga mencapai khatam Al-
Qur’an. Anak yang telah khatam selanjutnya diarak mengelilingi kampung
menunggangi kuda yang telah dijinakkan (Sayyang Pattudduq) dengan iringan
rebana. Praktik ini tidak hanya bersifat seremonial tetapi juga lebih memperkuat
kohesi sosial serta identitas kultural Suku Mandar di wilayah pesisir barat
Sulawesi.

Asal-usul tradisi ini belum dapat ditentukan secara pasti dalam artian tidak
jelas siapa pendiri, siapa pemrakarsa, atau kapan tradisi itu"bermula. Beberapa
sumber sejarawan menyatakan bahwa Sayyang Pattudduq telah ada sejak abad ke-
14, pada masa pemerintahan raja pertama Kerajaan Balanipa, Imanyambungi

bergelar Todilaling. Pada periode tersebut kuda berfungsi sebagai satu-satunya



sarana transportasi sehingga masyarakat mengadaptasinya menjadi bentuk hiburan
yang kemudian dikenal sebagai Sayyang Pattudduq.’

Versi lain mengemukakan bahwa Sayyang Pattudduq baru berkembang
ketika Islam diakui sebagai agama resmi oleh beberapa kerajaan di tanah Mandar
pada abad ke-16. Dikisahkan bahwa berkuda sejak lama merupakan tradisi yang
mengaitkan kuda dengan kekerasan, otoritas, kekuatan, dan kemewahan. Setelah
kedatangan Islam, kuda-kuda tersebut dididik dan dilatih sehingga juga berfungsi
sebagai sarana pendidikan. Bagi anak bangsawan, keterampilan berkuda menjadi
kewajiban. Hal serupa berlaku bagi para santri; kemampuan menjinakkan dan
mengendalikan kuda menjadi salah satu indikator keberhasilan menamatkan
pengajian. Oleh karena itu, para santri membiasakan kuda bergerak mengikuti
irama rebana atau lantunan shalawat. Tradisi itu kemudian menjadi bagian penting
dari identitas budaya masyarakat Mandar. Dari praktik ini, Sayyang Pattudduq
berkembang dalam lingkungan istana, mengalami proses sakralisasi, dan
dipertunjukkan khusus pada upacara-upacara maulid.

Tradisi Sayyang Pattudduq diselenggarakan dalam. rangkaian kegiatan
keagamaan, ‘antara lain "khataman "Al-Qur’an  dan peringatan Maulid Nabi
Muhammad SAW. Tradisi ini terdiri atas sejumlah ritual yang masih dipraktikkan
dan dilestarikan oleh masyarakat di Sulawesi Barat. Salah satu rangkaian ritual

meliputi pemakaian pakaian adat bagi anak perempuan yang telah berhasil

7 Bpnbsulsel, Sayyang pattudduq, Kuda Menari Dari Tanah Mandar, Sayyang Pattuddug adalah
atrasksi berupa kuda menari. Sayyang bahasa Mandar untuk kuda dan Pattudduq adalah menari. Yap

kuda menari, kuda yang dikenal biasanya hanya sebagai hewan tunggangan ternyata bisa

menggerakkan badannya seirama dengan alunan musik. Atraksi ini dapat ditemui di tanah Mandar,
yaitu suku mayoritas yang mendiami semenanjung Barat Pulau Sulawesi atau saat ini dikenal

sebagai provinsi Sulawesi Barat. (kemdikbud.go.id) , diakses pada tanggal 8 desember 2023.



https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/

menamatkan pengajian Al-Qur’an; bagi perempuan yang menikah dan disertai
khataman, dilaksanakan upacara adat mappaccing sebagai ritual penyucian untuk
membersihkan diri dari segala hal yang dianggap dapat menghambat pernikahan.
Ritual lain adalah messawe (menunggang kuda), di mana perempuan berpakaian
adat menunggang kuda yang dipersiapkan. Dalam pelaksanaannya kuda tersebut
bergerak seirama dengan iringan rebana yang dimainkan sambil mengelilingi desa.
Praktik-praktik ini tidak hanya bersifat seremoni, tetapi juga berfungsi sebagai
mekanisme sosio-kultural yang memperkuat identitas kolektif dan kontinuitas nilai
keagamaan dalam komunitas Mandar. ®

Keunikan acara Sayyang Pattuduq terletak pada arak-arakan kuda yang
menjadi daya tarik utama. Kuda-kuda yang dipergunakan adalah hewan terlatih;
setiap anak menunggangi kuda yang dihias sedemikian rupa sehingga tampak
menarik. Saat duduk di atas punggung kuda, para peserta diwajibkan mematuhi
tata cara duduk tradisional yang diwariskan secara turun-temurun dan penuh
kebanggaan budaya. Posisi duduk tersebut mensyaratkan satu kaki ditekuk ke
belakang.dengan lutut menghadap ke depan, sementara kaki lain dilipat sehingga
lutut mengarah ke atas dan telapak kaki'bertumpu pada punggung kuda yang telah
disiapkan.’

Di wilayah Kabupaten Polewali Mandar, Sulawesi Barat, [slam memasuki

dan berkembang di kalangan masyarakat Kerajaan Balanipa sejak abad ke-17 pada

8 Muh. Said, Tradisi Sayyang Pattudduq Prespektif Pendidikan Islam, Skripsi, (Pare-Pare:
Program Pascasarjana, Institut Agama Islam Negeri Pare-Pare, 2022), him. 3.

9 Ulfah Sahra Tawil, Abdul Rahman, Nilai Yang Terkandung Dalam Tradisi Sayyang Pattudduq di
Kabupaten Polewali Mandar: Pinisi Journal Of Art, Humanity & Social Studies, Vol. 3 No, 2,
(2023). HIim. 33.



pemerintahan Kakana I Pattang; pada masa itu Islam ditetapkan sebagai agama
resmi kerajaan. Salah satu bukti kehadiran tersebut adalah pendirian masjid di
Lapeo yang berfungsi sebagai tempat ibadah sekaligus ruang musyawarah.
Peristiwa ini mengindikasikan bahwa Islam yang dibawa oleh ulama pembaharu di
Mandar berpengaruh tidak hanya dalam bidang politik tetapi juga masuk dan
membentuk ranah sosial serta budaya masyarakat yang selanjutnya menjadi
landasan legitimasi sosial dan institusional bagi penyebaran praktik keagamaan
setempat yang berskala lokal.

Dari sisi pelaksanaan, tradisi Saeyyang Pattugdu mengandung nilai-nilai
dakwah, misalnya pelaksanaan perintah Allah swt. yang berfungsi menarik minat
orang lain untuk menganut, mengikuti, atau melaksanakannya. Selain itu, tradisi
ini secara sistematis mendorong peserta untuk taat menjalankan perintah Allah
swt., yakni membaca Al-Qur’an serta mengamalkannya dalam kehidupan sehari-
hari. Oleh sebab itu, prosesi Saeyyang Pattuqdu layak dikaji secara akademis.
Dipraktikkan secara luas oleh mayoritas masyarakat Polewali Mandar, tradisi itu
mempromosikan nilai-nilai moderasi.yang berguna schingga hingga kini terus
dilestarikan oleh warga Kabupaten Polewali Mandar. oleh berbagai kelompok usia

setempat.

B. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang masalah di atas, rumusan masalah yang
diangkat dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:
1. Bagaimana Pesan moderasi beragama Dalam tradisi Sayyang Pattudduq di

Polewali Mandar?



10

2. Nilai-nilai moderasi beragama apa saja yang terkandung dalam tradisi
Sayyang Pattuddugq?
C. Tujuan Peneltian
Adapun tujuan yang hendak dicapai dari penelitian berdasarkan rumusan
masalah tersebut adalah:
1. Mengkaji bagaimana bagaimana pesan moderasi beragama dalam tradisi
sayyang pattuddugq.
2. Mengkaji Nilai-nilai moderasi beragama apa saja yang terkandung dalam
tradisi Sayyang Pattudduq?
D. Manfaat Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah serta tujuan penelitian yang terdapat pada
bagian sebelumnya, penelitian ini diharapkan memiliki manfaat baik dari
segi teoritis maupun praktis, sebagai berikut:
1. Manfaat teoritis
Hasil yang di dapat dari tulisan ini dapat menambah khasanah ilmu
pengetahuan sebagai.media riset ilmiahk pada tahun*mendatang dalam
mengartikulasi pesan-pesan moderasi_beragama yang terkandung dalam
tradisi sayyang pattuqdu di polewali mandar.
2. Manfaat praktis
Kegunaan praktis, yaitu dengan adanya tulisan ini mahasiswa dapat
menjadikan penelitian ini menjadi referensi sebagai bahan pertimbangan

bagi yang melakukan penelitian serupa. Penelitian ini juga diharapkan



11

dapat memberi informasi atau bahan literatur dalam rangka pengembangan

ilmu pengetahuan.

E. Kajian Pustaka

Bagian ini menguraikan sejumlah penelitian terdahulu yang relevan
dengan kajian yang akan dilaksanakan. Penyajian tersebut dimaksudkan
untuk mendemonstrasikan bahwa fokus permasalahan yang hendak diteliti
belum pernah ditangani secara identik oleh penulis lain, sehingga penulisan
skripsi ini menawarkan kebaruan ilmiah. Oleh karena itu, beberapa karya
sebelumnya perlu dipaparkan. Adapun penelitian-penelitian yang berkaitan
dengan studi ini antara lain:

Pertama, skripsi yang ditulis oleh Arif Sopan (Mahasiswa
Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Jurusan
Komunikasi dan Penyiaran Islam Fakultas Ushluddin, Adab dan Dakwah,
2025) berjudul Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Dalam Film
“The Indigenous”. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: 1). Konsep
meoderasi beragama dalam film "The Indigenous". Mederasi beragama di
film ini digambarkan melalui sikap saling menghormati dan toleransi antar
kelompok agama yang berbeda, di mana para tokoh berusaha untuk
menjaga keharmonisan meskipun memiliki keyakinan yang beragam. Film
ini menekankan pentingnya memahami perbedaan sebagai bagian dari
kekayaan budaya dan spiritual, serta berusaha menghindari ekstremisme
yang dapat merusak kedamaian. 2) Nilai-nilai moderasi beragama berbasis

kearifan lokal dalam film "The Indigenous". Film ini juga menyoroti



12

bagaimana kearifan lokal memainkan peran penting dalam membentuk
nilai-nilai moderasi beragama. Masyarakat adat yang ada dalam film ini
menunjukkan praktik beragama yang berlandaskan pada kebijaksanaan
lokal, yang mengedepankan kehidupan harmoni dengan alam dan sesama.
Nilai-nilai seperti gotong royong, penghormatan terhadap alam, dan sikap
terbuka terhadap perbedaan agama menjadi cerminan dari moderasi
beragama berbasis kearifan lokal.'”

Kedua, skripsi yang ditulis oleh Putri Dhita Ayu (Mahasiswi
Universitas Bosowa Makassar, Jurusan Studi Ilmu Hukum, Fakultas
Hukum, 2022) berjudul Zinjauan Hukum Kekayaan Intelektual Komunal
Tari Sayyang Pattudu’ di Kabupaten Polewali Mandar. Penelitian ini
bertujuan untuk mengetahui pelaksanaan pendaftaran hak kekayaan
intelektual komunal atas Sayyang Pattudu’ di Kabupaten Polewali Mandar.
Pendekatan penelitian menggabungkan penelitian hukum normatif dan
penelitian hukum empiris. Temuan menunjukkan bahwa pendaftaran hak
kekayaan intelektual komunal untuk Sayyang Pattudu’ belum terdaftar
sebagai” ekspresi budaya tradisional yang diakui oleh negara; hal ini
dipengaruhi oleh ketidakjelasan pengaturan pendaftaran dalam peraturan
perundang-undangan nasional terkait ekspresi budaya tradisional.
Pengakuan internasional sebagai warisan budaya dunia (UNESCO) juga

belum terwujud, dan upaya pencatatan tersebut masih menjadi aspirasi

10 Arif Sopan, Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal dalam Film “The Indigenous,
Skripsi, (Pekalnon: UIN K.H. Abdurrahman Wahid, 2025). Him. 33.



13

Pemerintah Daerah serta masyarakat setempat. Penelitian yang akan
dilakukan penulis berbeda dari studi ini karena menitikberatkan pada unsur
tinjauan hukum tradisi Sayyang Pattuddugq.

Ketiga, skripsi yang ditulis oleh Nurul Maghfira Bahtiar (Institut
Agama Islam Negeri Palopo, Jurusan Studi Hukum Keluarga, Fakultas
Syariah, 2022) berjudul Tradisi Sayyang Pettu’du pada Acara Khatam Al-
Qur’an di Desa Lapeo Kecamatan Campalagian Kabupaten Polewali
Mandar, Provinsi Sulawesi Barat. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan
fakta dan data penyelenggaraan tradisi Sayyang Pattu’du dalam acara
khatam Al-Qur’an di Desa Lapeo serta menelaah bagaimana akulturasi
antara tradisi Sayyang Pattu’du, agama Islam, dan kearifan lokal
berlangsung di masyarakat setempat. Penelitian memakai pendekatan
kualitatif dengan lensa historis dan sosiologis, serta memanfaatkan sumber
data primer dan sekunder. Perbedaan antara penelitian ini dan kajian yang
akan dilakukan penulis terletak pada fokus: studi Nurul Maghfira
menekankan aspek .akulturasi budaya Sayyang Pattu’du di Polewali
Mandar, sedangkan penclitian yang diusulkan menyoroti unsur lain sesuai
tujuan penelitian penulis, misal tinjauan hukum/komunikasi/moderasi.

Keempat, Jurnal yang ditulis oleh Ruhiyat Mahasiswa UIN
Alauddin Makassar pada tahun 2017 dengan judul Tradisi Sayyang pattudu
di Mandar Dalam perspektif sosiologis, masyarakat Mandar memandang
bahwa tradisi Sayyang Pattu'du’ memiliki keterkaitan yang kuat antarunsur

di dalamnya. Tradisi ini diselenggarakan sebagai bentuk apresiasi kepada



14

anak-anak yang telah berhasil menghafal Al-Qur'an secara keseluruhan.
Khususnya bagi warga Desa Lapeo, Sayyang Pattu'du’ juga berfungsi
sebagai media sosialisasi, karena pelaksanaannya melibatkan partisipasi
masyarakat dalam mencapai tujuan kolektif. Selain itu, tradisi ini turut
memperkuat integrasi sosial dan mempererat rasa solidaritas antarwarga.
Namun, di tengah berlangsungnya acara, terdapat pula sebagian kelompok
yang memanfaatkan momen tersebut untuk kepentingan pribadi.
Berdasarkan hal tersebut, fokus kajian ini adalah untuk melihat bagaimana
bentuk interaksi dan dinamika sosial yang muncul dalam tradisi Sayyang
Pattu'du', serta bagaimana masyarakat Desa Lapeo memaknai tradisi
tersebut.!!

Kelima, Jurnal yang ditulis oleh Baharuddin dan Muammar Bakry
Mahasiswa UIN Alauddin Makassar Pada tahun 2021 dengan judul Tradisi
Sayyang pattudu dalam Peringatan Maulid di Kecamatan Balanipa
Kabupaten Polewali Mandar Jurnal ini mengulas latar belakang munculnya
perbedaan pandangan di kalangan,ulama mengenai perayaan Maulid Nabi.
Artikel” ini juga menguraikan dasar argumentasi dan rujukan yang
digunakan oleh para ulama dalam menilai apakah Maulid merupakan
amalan yang dibolehkan atau tidak, sehingga dapat diperoleh pemahaman
perbandingan pandangan para ulama terhadap tradisi tersebut. Penelitian ini

menggunakan pendekatan kualitatif lapangan dengan metode wawancara

"' Ruhiyat, “Tradisi Sayyang Pattudu di Mandar”: Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat, Volume
13, Nomor 1, (juni, 2017), hlm. 2.



15

sebagai teknik utama pengumpulan data. Sumber data terdiri dari data
primer dan sekunder, yang diperoleh melalui observasi langsung dan studi
literatur. Analisis data dilakukan dengan pendekatan kualitatif deskriptif,
yakni memaparkan hasil penelitian melalui uraian naratif, serta
menggunakan metode deduktif, yaitu menarik kesimpulan dari hal-hal
umum ke hal-hal khusus. Temuan dari penelitian ini menunjukkan bahwa
Sejarah tradisi Sayyang Pattu'du’ dalam perayaan Maulid tidak dapat
dipisahkan dari pengaruh agama dan budaya, yang menunjukkan adanya
akulturasi antara keduanya, prosesi pelaksanaan tradisi Sayyang Pattu'du’
dalam konteks Maulid dipenuhi unsur religius, seperti pembacaan Barzanji
dan sholawat Nabi, yang berpadu dengan unsur budaya lokal yang tetap
dijaga kelestariannya, terdapat perbedaan pandangan di antara ulama, baik
klasik maupun kontemporer, mengenai Maulid; sebagian menganggapnya
dibolehkan, sementara yang lain melarangnya, bahkan menganggapnya

sebagai bid’ah.!?

F. Kerangka Teoritik

Penulis dalam hal ini menguraikan, tentang, pesan moderasi dan
tradisi secara umum yang akan dijadikan kerangka sebagai acuan dalam
penelitian yang bersifat konsepsional dan relevan dengan objek pada

penelitian ini. Peneliti secara husus akan mengkaji perihal pesan moderasi

12 Baharuddin,Muammar Bakry, Tradisi Sayyang Pattu’du’dalam Peringatan Maulid di
Kecamatan Balanipa Kabupaten Polewali Mandar, jurnal Shautuna Vol. 2, No. 1 (januari 2021),

hlm. 18.



16

beragama dalam tradisi sayyang pattudu menggunakan model komunikasi

Laswell.
1. Pesan dan Moderasi Beragama Ditinjau Secara Umum

a. Pengertian Pesan

Secara linguistik, pesan merujuk pada perintah, nasihat, permintaan,
atau amanat yang disampaikan melalui pihak lain; juga berarti ucapan
terakhir (nasihat/wasiat) dari orang yang hendak meninggal. Dalam kajian
retorika dan komunikasi, pesan dipahami sebagai informasi yang
disampaikan lewat kata-kata (lisan atau tulisan) serta melalui tanda dan
simbol.'?

Dalam ilmu komunikasi, pesan memegang peran krusial karena
manusia memanfaatkan pesan untuk mewujudkan tujuan tertentu. Selain
itu, pesan berfungsi sebagai indikator keberhasilan proses komunikasi; jika
pesan yang disampaikan komunikator diterima dan dipahami komunikan
secara baik, komunikasi tersebut dianggap berhasil oleh semua pihak yang
terlibat dalam finteraksi sosial.}*

Pesan yang akan disampaikan harus disusun secara teratur dan

sistematis. Dalam menyusun suatu pesan baik pidato maupun dialog perlu

mengikuti tahapan tertentu; umumnya jika berbentuk tulisan, biasanya

13 SeniKomunikasi, Pengertian Pesan Dalam Komunikasi, Pengertian Pesan dalam Komunikasi »
Seni Komunikasi , diakses pada tanggal 12 Desember 2023.

14 PakarKomunikasi.com, Teori Pesan Dalam Ilmu Komunikasi-Pengertian,pendekatan, dam
penerapan, Teori Pesan dalam Ilmu Komunikasi - Pengertian, Pendekatan, dan Penerapan -
PakarKomunikasi.com , di akses pada tanggal 12 desember 2023.



https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi

17

meliputi pendahuluan, pernyataan, pengembangan argumen, serta penutup.
Dalam retorika, susunan itu berkembang dari ajaran Aristoteles
menjadi enam macam, yaitu urutan deduktif, induktif, krono-logis, logis,
spesial, dan topikal.'?

Dalam dunia ilmu komunikasi, pesan adalah komponen penting
dalam proses komunikasi karena paduan dari pikiran dan perasaan
seseorang yang disampaikan kepada orang lain menggunakan lambang,

Bahasa, atau lambang-lambang lainya yang mempunyai arti.'¢

b. Pengertian Moderasi Beragama

Moderasi beragama adalah sikap atau cara pandang yang
menempatkan nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan toleransi dalam
menjalankan kehidupan beragama. Konsep ini bertujuan untuk mendorong
umat beragama agar tidak terjebak dalam ekstremisme, baik dalam bentuk
fanatisme berlebihan maupun sikap terlalu longgar yang mengabaikan
prinsip-prinsip agama.
cPrinsip-Prinsip Moderasi Beragama

Moderasi beragama mengharuskan penerapan prinsip-prinsip
fundamental dalam sikap individu agar seseorang layak dikategorikan

sebagai pribadi yang moderat, yang harus dijalankan secara konsisten dalam

15 Zikri Fachrul Nurhadi Dan Achmad Wildan Kurniawan, Kajian Tentang Efektivitas Pesan Dalam
Komunikasi: “Jurnal Komunikasi Hasil Pemikiran Dan Penelitian, Vol.3 No.1, April 2017, Hlm.
92.

16 Senikomunikasi, Pengertian Pesan Dalam Komunikasi, Pengertian Pesan Dalam Komunikasi »
Seni Komunikasi , Di Akses Pada Tanggal 12 Desember 2023.



https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/

18

praktik keagamaan. Quraish Shihab mengidentifikasi tiga prinsip pokok
moderasi: keadilan, keseimbangan, serta toleransi.

Prinsip pertama yaitu keadilan, yang mengandung pengertian
berperilaku jujur, adil, dan konsisten dalam tindakan sehari-hari. Secara
etimologis keadilan disebut I’tidal, bermakna menempatkan sesuatu pada
lokasi semestinya serta menunaikan hak dan kewajiban sesuai porsi masing-
masing. I'tidal termasuk manifestasi penerapan keadilan dan etika yang
wajib dimiliki setiap Muslim. Dari pemahaman ini, konsep adil tidak
terpisahkan dari pengertian kesetaraan, yakni persamaan hak yang bersifat
fundamental.

Dalam konteks ini, persamaan akan menciptakan sikap yang tidak
memihak kepada pihak manapun. Prinsip keseimbangan dapat diartikan
sebagai sikap yang tidak kekurangan maupun berlebihan, namun pada saat
yang sama, prinsip ini tidak berarti menghindari situasi sulit atau melarikan
diri dari tanggung jawab. Islam memerintahkan agar keadilan dijalankan
secara adil, yaitu dengan bersikap tengah-tengah dan seimbang dalam
semua-aspek kehidupan, serta menunjukkan perilaku-thsan (berbuat baik).
Keadilan berarti mewujudkan kesetaraan dan keseimbangan antara hak dan
kewajiban.

Hak asasi manusia tidak boleh dikurangi hanya karena adanya
kewajiban. Tanpa adanya keadilan, nilai-nilai agama akan terasa kosong dan

tidak bermakna, karena keadilan menyentuh kebutuhan hidup banyak



19

orang. '7 Moderasi mesti senantiasa mendorong serta berupaya

merealisasikan kemaslahatan umum (al-mashlahah al-ammah) yang sering
dipahami sebagai keadilan sosial. Dengan berpegang pada prinsip keadilan
sosial yang selaras dengan sila kelima Pancasila, dasar kebijakan publik
akan memuat esensi agama dalam ranah publik. Para pemimpin
bertanggung jawab mewujudkannya demi kepentingan publik dan sosial
yang adil, berkelanjutan, menyejahterakan semua.

Prinsip kedua adalah tawazun atau keseimbangan, yaitu pemahaman
dan praktik keagamaan yang proporsional meliputi seluruh dimensi
kehidupan, baik aspek duniawi maupun ukhrawi. Prinsip ini membedakan
secara jelas antara inhiraf (penyimpangan) dan ikhtilaf (perbedaan
pendapat). Keseimbangan berarti memberikan hak sesuai porsinya tanpa
penambahan maupun pengurangan. Karena tawazun menggambarkan
kapasitas individu dalam mengelola hidup secara proporsional, prinsip ini
krusial bagi seorang Muslim sebagai individu, manusia, dan warga
masyarakat. Dengan. menerapkan sikap, tawazun, Muslim memperoleh
kebahagiaan batin berupa ketenangan-jiwa dan ketenteraman lahir yang
tercermin dalam stabilitas, harmoni, serta kelancaran aktivitas kehidupan
sehari-hari dan kesejahteraan sosial..'®

Prinsip ketiga toleransi (tasamuh), yang berakar dari kata samah atau

samahah dan mengandung makna kemurahan hati, pengampunan,

17 Ali Muhtarom, Sahlul Fuad, and Latief Tsabit, Moderasi Beragama Konsep, Nilai, Dan Strategi
Pengembangannya Di Pesantren, (Jakarta: Yayasan Talibuana Nusantara, 2020), him.40.
18 Ibid., him. 42.



20

kemudahan, serta perdamaian. Secara etimologis tasamuh menunjuk pada
sikap toleran atau penerimaan yang lapang. Dalam terminologi, tasamuh
dipahami sebagai kesediaan menerima perbedaan dengan hati terbuka; sikap
seimbang yang tulus sebenarnya tidak bermaksud mengurangi ataupun
menambah secara manipulative.

Moderasi beragama juga menekankan pentingnya harmoni dalam
kehidupan sosial, menghormati keberagaman, dan menjunjung tinggi nilai-
nilai kemanusiaan. Dengan demikian, moderasi beragama menjadi
landasan untuk menciptakan masyarakat yang damai, inklusif, dan saling
menghargai di tengah perbedaan.

Indonesia  sebagai negara yang memiliki  penduduk
muslimterbanyak di dunia menjadi sorotan penting dalam hal moderasi
Islam. Moderasi adalah ajaran inti agama Islam. Islam moderat adalah
paham keagamaan yang sangat relevan dalam konteks keberagaman dalam
segala aspek, baik agama, adat istiadat, suku dan bangsaitu sendiri.'

Moderasi beragama dalam tradisi sesama [slam.adalah penerapan
sikap adil, seimbang, dan inklusif dalam menghargai keragaman tradisi,
budaya, dan mazhab yang berkembang di kalangan umat Islam. Sikap ini
menekankan pentingnya penghormatan terhadap perbedaan dalam praktik
ibadah, pemahaman agama, serta adat istiadat yang tidak bertentangan

dengan prinsip-prinsip syariat Islam.

19 Mohammad Fahri dan Ahmad Zainuri, “Moderasi Beragama di Indonesia”, Intizar, Vol. 25, No.
2, Desember 2019, hlm. 96.



21

Islam sebagai agama yang rahmatan lil alamin telah memberikan
ruang bagi keberagaman tradisi di berbagai komunitas Muslim. Tradisi
seperti tahlilan, maulid nabi, atau ziarah kubur, yang lazim dijalankan di
beberapa wilayah, dapat menjadi bagian dari praktik keislaman yang tetap
menjaga akidah. Dengan pendekatan moderasi, umat Islam diajak untuk
tidak saling menghakimi atau menganggap tradisi tertentu lebih superior,
melainkan saling menghormati perbedaan sebagai wujud ukhuwah
Islamiyah.

Moderasi dalam tradisi Islam juga mengajarkan umat untuk
menghindari sikap ekstrem, baik dalam bentuk penolakan total terhadap
tradisi maupun penerimaan buta tanpa memperhatikan landasan syariat.
Dengan moderasi, umat Islam dapat memelihara persatuan, memperkuat
harmoni sosial, dan mempraktikkan ajaran Islam dengan penuh hikmah di
tengah keberagaman tradisi yang ada.

2. Tradisi Lisan

Secara, umum, tradisi dipahami sebagai pola-perilaku yang telah
berakar lama dan berlangsung secara berkelanjutan, sehingga menjadi
unsur integral dalam kehidupan suatu komunitas yang menempati ruang
kebangsaan, budaya, periode waktu, dan keyakinan agama yang serupa.
Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, tradisi diartikan sebagai adat

kebiasaan yang diwariskan dari nenek moyang dan masih dilaksanakan oleh



22

masyarakat; serta sebagai suatu penilaian yang memandang praktik-praktik
lama itu sebagai cara yang paling tepat dan benar.?°

Pengertian tradisi menurut WJS Poerwadaminto adalah segala
sesuatu yang menyangkut kehidupan dalam masyarakat yang dilakukan
secara terus menerus, seperti adat, budaya, kebiasaan dan juga
kepercayaan.?!

Tradisi lisan merupakan warisan turun-temurun yang kaya akan
kebijaksanaan lokal, norma, dan filosofi hidup, yang terungkap melalui
mantera, pepatah-petitih, pertunjukan, dan upacara adat. Kehadiran tradisi
lisan di wilayah Nusantara tidak hanya mencerminkan kearifan lokal, tetapi
juga menjadi penjaga identitas bangsa, karena di dalamnya terdapat akar
budaya dan tradisi sebagai elemen subkultur atau budaya Indonesia.*

Seringkali tradisi menyimpan nilai-nilai budaya, sejarah, maupun
sosial yang signifikan bagi kelompok masyarakat tertentu. Tradisi lisan
ditransmisikan pada masyarakat prasejarah melalui cerita turun-temurun
dari mulut ke, mulut. Peran tradisi tersebut krusial dalam menjaga serta

meneruskan warisan budaya dan pengetahuan antargenerasi dari generasi

ke generasi.?

20 | wayan sudirana, tradisi versus modern: diskursus pemahaman istilah tradisi dan modern di
Indonesia, Mudra Jurnal Seni Budaya, Vol. 34 No 1 (Februari, 2019), Him. 129.

21 Seputar pengetahuan, 15 pengertian tradisi menurut para ahli, v 15 Pengertian Tradisi Menurut
Para Ahli (Pembahasan Lengkap) (seputarpengetahuan.co.id), diakses pada 13 desember 2023.

22 Yeni Mulyani Supriatin, Tradisi Lisan Dan Identitas Banga, Studi Kasus Kampung Adat
Sinarresmi, Sukabumi, Patanjala Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya, Vol. 4 No. 3 (September,
2012), Him. 409.

23 parboaboa.com, mengenal tradisi lisan: drjarah, ciri-ciri, bentuk, dan contohnya, Mengenal
Tradisi Lisan: Pengertian, Sejarah, Ciri-ciri, Bentuk, dan Contohnya - Parboaboa, di akses pada 13
desember 2023.



https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan

23

3. Komunikasi Model Laswell

Komunikasi merupakan suatu proses yang memiliki tingkat
kompleksitas yang tinggi. Sebagai respons terhadap kompleksitas tersebut,
para pakar telah berusaha untuk menyajikan pemahaman terhadap proses
komunikasi melalui berbagai model komunikasi, yang sangat tergantung
pada definisi dan interpretasi kita mengenai proses komunikasi serta
bagaimana model tersebut dapat diterapkan dalam berbagai situasi
komunikatif. Salah satu model komunikasi yang banyak digunakan untuk
menyederhanakan pemahaman terhadap kompleksitas komunikasi adalah
model yang diusulkan oleh Harold D. Lasswell, yang dibahas dalam
tulisannya yang berjudul "The Structure and Function of Communication
in Society".2*

Model komunikasi Lasswell termasuk jenis model komunikasi
linear. Dalam model tersebut, komunikasi dipandang sebagai proses satu
arah di mana pengirim pesan (sender) menjadi satu-satunya pihak yang
menyampaikan pesan kepada penetima. Penerima..digambarkan tanpa
menyediakan umpan balik atas pesanyang diterima. Pesan dikodekan dan

disalurkan melalui saluran media tertentu. Secara umum, model linear ini

diterapkan pada komunikasi massa, misalnya televisi dan radio.?

24 pakarkomunikasi.com, model komunikasi Laswell-konsep-kelebihan-kekurangan, Model

Komunikasi Lasswell - Konsep - Kelebihan - Kekurangan - PakarKomunikasi.com, di akses pada

tanggal 13 desember 2023.
% 34 |bid.


https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell

24

Salah satu model yang populer adalah model Lasswell. Menurut
Lasswell, kelancaran proses komunikasi dapat dicapai dengan melalui lima
tahap, yaitu Who, Says What, In Which Chanel, To Whom, dan Whit What

Effect.

l
3

Gambar 1. Model Komunikasi Lasswell: Konsep dan Karakteristiknya
(Sumber: Kompas.com)

Lima tahap tersebut mencakup: Who, yang merujuk pada orang
yang menyampaikan skemunikasi . (komunikator);r Say What, yang
menyangkut pesan yang disampaikan; In Which Channel, yang berkaitan
dengan media yang digunakan; To'Whom, yang mengidentifikasi penerima
pesan komunikasi (komunikan); dan Whit What Effect, yang mengevaluasi
perubahan yang terjadi ketika komunikan menerima pesan komunikasi.?®

Dalam pandangan lain yang disampaikan oleh Andi Faisal Bhakti, konsep

26 Roy Marhandra, Lawas Pamuji Sebagai Media Dakwah Masyarakat Sumbawa Nusa Tenggara
Barat, Skripsi, (Jakarta: Magister Komunikasi Dan Penyiaran Islam Fakultas Dakwah Dan
Komunikasi, UIN Syarif Hidayatullah, 2020), Hlm. 11.



25

komunikasi dijelaskan sebagai representasi dari serangkaian makna yang
terkandung dalam pertanyaan: who say what in which channel to whom
with what effect? atau disusun dalam format S-M-C-R-E (Source, Message,
Channel, Receiver, Effects). Pada dasarnya, kedua pendapat tersebut
memiliki persamaan dalam prakteknya.?’

Melalui model komunikasi yang ia ajukan pada tahun 1948,

Lasswell menyoroti tiga fungsi utama komunikasi dalam masyarakat, yaitu:
a. Pengawasan lingkungan memberikan informasi kepada anggota
masyarakat mengenai ancaman dan peluang yang ada di lingkungan
mereka.
b. Korelasi mengoordinasikan dan menghubungkan berbagai bagian
masyarakat agar dapat merespons perubahan lingkungan secara terpadu.
c. Transmisi meneruskan warisan sosial dan nilai-nilai dari satu generasi
ke generasi berikutnya.

Dalam modelnya, Laswell menekankan pada aspek-aspek penting
komunikasi yang dirangkum dalam kalimat yang sudah.cukup dikenal yaitu
“who'says what in which channel to won with what effect.?®

Mc Quail menjelaskan bahwa istilah teort komunikasi dapat
merujuk pada teori tunggal, namun juga dapat dipakai untuk memberi label
pada kearifan kolektif yang ditemukan dalam keseluruhan wujud dari

teoriteori yang berkaitan dengan komunikasi. McQuail menguraikan wujud

27 Ibid.,
28 Nofrion, S.Pd., M.Pd., Komunikasi Pendidikan Penerapan Teori Dan Konsep Komunikasi
Dalam Pembelajaran (Jakarta: Kencana, 2016). Hlm. 34.



26

nyata dari teori dan penelitian komunikasi dengan merumuskan beberapa
pertanyaan, yaitu:

a. Siapa yang berkomunikasi dengan siapa? (sumber dan penerima)

b. Mengapa berkomunikasi? (fungsi dan maksud/tujuan)

c. Bagaimana komunikasi berlangsung? (saluran, bahasa, kode)

d. Tentang apa? (isi, referensi, tipe informasi)

e. Apa hasil dari komunikasi (disengaja atau tidak disengaja terhadap

informasi, pemahaman, tindakan?%

G. Metode Penelitian
1. Jenis dan Pendekatan Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk
mengkaji tradisi Sayyang Pattudduqg sebagai salah satu warisan budaya
religius masyarakat Mandar, Sulawesi Barat. Pendekatan kualitatif dipilih
karena tradisi ini merupakan fenomena sosial budaya yang sarat dengan
makna simbolis dan nilai-nilai yang tidak dapat diukur secara kuantitatif.
Dengan demikian, pemahaman yang mendalam melalui interpretasi,
deskripsi, dan penelusuran makna menjadi lebih relevan dibandingkan

sekadar angka atau data statistik.

2 Roy Marhandra, Lawas Pamuji Sebagai Media Dakwah Masyarakat Sumbawa Nusa Tenggara
Barat, Skripsi, (Jakarta: Magister Komunikasi Dan Penyiaran Islam Fakultas Dakwah Dan
Komunikasi, UIN Syarif Hidayatullah, 2020), HIm. 14.



27

Metode kualitatif deskriptif dalam penelitian ini bertujuan untuk
menggambarkan secara sistematis praktik pelaksanaan Sayyang Pattudduq,
mulai dari tahapan persiapan, prosesi arak-arakan, hingga makna yang
terkandung di dalamnya. Peneliti berusaha menghadirkan deskripsi
mendetail mengenai bagaimana masyarakat Mandar merepresentasikan
nilai religius, sosial, dan budaya melalui tradisi tersebut.

Dalam penelitian ini, informan kunci terdiri dari tokoh agama, tokoh
adat, orang tua yang melaksanakan hajatan, serta anak-anak yang pernah
menjalani prosesi Sayyang Pattuddug. Data dikumpulkan melalui teknik
observasi partisipan, wawancara mendalam, dan dokumentasi.
Observasi partisipan dilakukan untuk memahami langsung proses dan
suasana pelaksanaan tradisi, sementara wawancara mendalam menggali
pemaknaan subjektif dari para pelaku tradisi. Dokumentasi berupa foto,
video, serta arsip masyarakat digunakan untuk memperkuat data lapangan.

Analisis data menggunakan model Miles dan Huberman, yang
meliputi. tiga. tahapan: reduksi .data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Proses reduksi data dilakukan dengan-memilah data yang
relevan dengan fokus penelitian, penyajian data dilakukan dalam bentuk
narasi deskriptif dan tabel pendukung, sedangkan penarikan kesimpulan
dilakukan dengan menafsirkan makna sosial, religius, dan budaya dari
tradisi Sayyang Pattudduq.

Melalui pendekatan kualitatif deskriptif, penelitian ini diharapkan

dapat menjawab bagaimana tradisi Sayyang Pattuddug dipraktikkan, nilai-



28

nilai apa yang terkandung di dalamnya, serta bagaimana tradisi ini tetap
bertahan dalam kehidupan masyarakat Mandar di tengah arus modernisasi.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mendokumentasikan sebuah
tradisi, tetapi juga memberikan kontribusi pada pemahaman tentang
integrasi nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal, serta pentingnya

pelestarian budaya sebagai bagian dari identitas sosial masyarakat.*

2. Subjek dan objek penelitian

Subjek penelitian adalah pihak-pihak yang memberikan data atau informasi

terkait tradisi Sayyang Pattuddug. Dalam penelitian ini, subjek meliputi:

e Tokoh agama: ustaz, imam masjid, atau guru mengaji yang terlibat langsung
dalam prosesi khatam Qur’an dan memberi makna religius pada tradisi.

o Tokoh adat dan budaya: pemangku tradisi, penyair kalindagdaq, atau
sesepuh masyarakat Mandar yang memahami simbol-simbol budaya.

o Pemerhati budaya/lokal: budayawan, tokoh masyarakat, atau pihak
pemerintah daerah bidang kebudayaan.

e Orang tua 'dan- anak. peserta— Sayvang Pattuddug: ~keluarga yang

menyelenggarakan ritual sebagai bentuk syukur atas’khatam Qur’an..

30 R. Anisya Dwi Septiani, Dkk Implementasi Program Literasi Membaca 15 Menit Sebelum

Belajar Sebagai Upaya Dalam Meningkatkan Minat Membaca, Jurnal Perseda, Vol. 5 No. 2
(Agustus, 2022), HIm. 132



29

3. Sumber dan jenis data

Sumber Data Primer

Wawancara dengan tokoh adat, tokoh agama, pemerintah
desa/daerah, orang tua peserta Sayyang Pattuddug, serta

masyarakat yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi.

Observasi langsung terhadap prosesi Sayyang Pattuddug, mulai
dari persiapan, pelaksanaan, hingga pasca prosesi, termasuk
interaksi sosial, penggunaan simbol, dan pesan keagamaan yang

muncul.

Dokumentasi lapangan berupa catatan penelitian, foto, dan rekaman

kegiatan selama observasi.

Sumber Data Sekunder

Literatur yang relevan, seperti ~buku, artikel jurnal,
skripsi/tesis/disertasi, dan penelitian terdahulu yang membahas

Sayyang Pattuddug maupun tema 'moderasi beragama.

Dokumen resmi dari pemerintah daerah atau-lembaga kebudayaan

terkait pelestarian tradisi Sayyang Pattudduq.

Tulisan budaya lokal, manuskrip, serta koleksi syair kalindaqdaq

yang digunakan dalam prosesi tradisi.

4. Teknik Pengumpulan Data

Penelitian ini termasuk tipe penelitian lapangan (field research).

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka terhadap buku-buku



30

yang relevan dengan masalah penelitian, namun peneliti juga menerapkan
metode pengumpulan data langsung. Metode yang digunakan antara lain:

a. Observasi peneliti secara langsung melakukan pengamatan
Rangkaian Acara inti, Simbolisme (pakaian adat, tata rias kuda,
music pengiring, dan bentuk bentuk penghormatan dalam arak
arakan yang ada pada tradisi sayyang pattudduq di Polewali
Mandar.

b. Wawancara peneliti mewawancarai narasumber atau informan yang
memahami permasalahan yang diteliti di antaranya, Tokoh Adat,
guru ngaji, Budayawan Mandar, dan para pelaku langsung di tradisi
sayyang pattudduq

c. Dokumentasi, yaitu pengambilan data yang diperoleh melalui
dokumen. Data yang dikumpulkan dengan teknik dokumentasi ini
diperoleh dari buku-buku maupun gambar yang kemudian diteliti

dan dikaitkan dengan kenyataan yang dihadapi di lokasi penelitian.

5. Teknik Analisis Data

Analisis data dalam penelitian kualitatif “deskriptif” mengenai tradisi
Sayyang Pattuddug dilakukan sejak awal pengumpulan data hingga tahap akhir
penelitian. Penelitian ini menggunakan model analisis interaktif Miles dan
Huberman yang meliputi tiga tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian data,
serta penarikan kesimpulan atau verifikasi.

a. Data Reduction (Reduksi Data)



31

Proses reduksi data dilakukan dengan cara memilih,
menyederhanakan, serta memfokuskan data yang diperoleh dari hasil
observasi, wawancara, dan dokumentasi di lapangan. Dalam konteks
penelitian ini, data yang direduksi antara lain mencakup deskripsi
mengenai prosesi pelaksanaan Sayyang Pattuddug, keterlibatan
masyarakat, simbol-simbol budaya, serta interpretasi religius yang
melekat pada tradisi tersebut. Reduksi juga dilakukan dengan
mengelompokkan informasi ke dalam kategori tertentu, misalnya aspek
religius, aspek sosial, dan aspek budaya. 3!

b. Data Display (Penyajian Data)

Data yang telah direduksi kemudian disajikan dalam bentuk narasi
deskriptif yang runtut, tabel, maupun bagan sederhana untuk
memudahkan peneliti dalam memahami pola dan hubungan
antarvariabel sosial yang muncul. Misalnya, penyajian data mengenai
tahapan pelaksanaan prosesi dapat digambarkan secara kronologis,
sedangkan nilai-nilai yang terkandung dapat ditampilkan dalam bentuk
tematik. Penyajian “data ini “bertujuan’ agar ~fenomena Sayyang
Pattudduq dapat dipahami secara menyeluruh baik dari dimensi
religius, sosial, maupun kultural.*?

c. Conclusion Drawing / Verification

31 Ahmad Rijali, Analisis Data Kualitatif, Jurnal Alhadharah, Vol. 17 No.33 (Juni, 2018), Him. 91.
32 1bid., him. 92.
42 Ipid., hlm.93.



32

Langkah selanjutnya adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi.
Setelah melakukan reduksi data, penyajian data dan mendapatkan
sebuah kesimpulan awal yang masih bersifat sementara dan dapat
diubah bila tidak ada bukti yang kuat, sehingga dapat mendukung pada
tahap pengumpulan data selanjutnya. Apabila kesimpulan pada tahap
awal sesuai oleh bukti-bukti yang valid dan konsisten saat peneliti
kembali ke lapangan mengumpulkan data, maka kesimpulan yang
dikemukakan merupakan kesimpulan kredibel.**

Peneliti mengadopsi pendekatan analisis data Miles dan Huberman,
yang dimulai dengan reduksi data memilih elemen-elemen inti dan
memusatkan perhatian pada aspek-aspek penting. Langkah berikutnya
adalah menyajikan data dalam bentuk narasi tertulis, dan tahap akhir
berupa penarikan kesimpulan dari data yang terkumpul. Penerapan
teknik pengelolaan data menurut Miles dan Huberman memungkinkan

peneliti untuk mengorganisir dan mengolah data secara sistematis dan

efektif.

H. Sistematika Pembahasan

Bab pertama memaparkan pendahuluan penelitian secara ringkas,

yang meliputi latar belakang penelitian, rumusan masalah, tujuan dan
manfaat penelitian, serta tinjauan pustaka untuk membedakan kajian ini

dari penelitian sebelumnya. Bab ini juga menyajikan kerangka teori sebagai

33 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. (Bandung: Alfabeta, 2013), hlm.

126.



33

alat analisis, metode penelitian yang menjamin kesesuaian dengan standar
penelitian hukum, serta sistematika pembahasan.

Bab kedua berisi Gambaran Umum berisi pesan moderasi beragama
di masyarakat Polewali Mandar atau penjelasan teoritis untuk membedah
masalah-masalah yang diangkat di penelitian ini. Dalam hal ini di
masyarakat Polewali Mandar.

Bab ketiga berisi analisis data penulis terkait dengan Pesan
moderasi Beragama Dalam Tradisi Sayyang Pattuduq di Polewali Mandar.

Bab keempat merupakan kesimpulan akhir yang didapatkan dalam
penelitian ini ditambah dengan saran yang akan disampaikan penulis.
Bagian kesimpulan akan menjawab rumusan masalah secara ringkas dan
jelas, kemudian saran merupakan rekomendasi dari penulis yang dianggap

perlu.



BAB 1V
PENUTUP
A. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Sayyang Pattuddug di
Polewali Mandar berfungsi sebagai medium komunikatif yang sistematis untuk
menyampaikan pesan moderasi beragama. Pesan tidak disampaikan hanya
melalui ceramah lisan, melainkan melalui keseluruhan acara, seperti arak-arak
bersama, lantunan syair/kalimat keagamaan, tausiyah singkat oleh tokoh
agama, hiasan simbolik pada kuda dan penunggang, serta praktik jamuan dan
gotong royong. Keseluruhan rangkaian ini membentuk pengalaman kolektif
yang membuat pesan menjadi konkret dimana peserta bukan hanya mendengar,
tetapi melihat, merasakan, dan ikut berpartisipasi sehingga pesan mudah
dipahami dan diinternalisasi. Dengan demikian, Sayyang Pattudduq berperan
sebagai ruang sosial-kultural yang mengubah ajaran moral menjadi praktik
keseharian.

Mekanisme penyampaian pesan moderasi dalam tradisi ini berlangsung
melalui beberapa-saluran yang saling menguatkan. Pertama, peneladanan oleh
tokoh agama dan adat dimana perilaku dan tutur kata mereka selama acara
menjadi contoh langsung bagi masyarakat. Kedua, ritualisasi berulang berupa
pengulangan tata acara setiap kesempatan penting mengubah nilai-nilai
menjadi kebiasaan yang dilembagakan secara sosial. Ketiga, simbolisme visual
dan performative (hiasan, posisi, gerak kuda, dan pola peserta) bisa

mengkomunikasikan makna. Keempat, penguatan afektif melalui pengalaman

71



78

bersama berupa kegembiraan, penghormatan publik, dan solidaritas dapat
memperkuat ingatan dan keterikatan emosional terhadap pesan. Kombinasi
saluran ini menjawab secara praktis pertanyaan bagaimana pesan moderasi
disampaikan dalam Sayyang Pattudduq.

Terkait isi, nilai-nilai moderasi yang paling jelas muncul dalam praktik
tersebut meliputi beberapa dimensi. Nilai toleransi tampak dari keterlibatan
berbagai lapisan sosial dan sikap saling menghormati; keseimbangan antara
dimensi vertikal dan horizontal terlihat pada penekanan ibadah sekaligus
tanggung jawab sosial; rendah hati dan penghormatan terhadap pendidik dan
tetua terwujud dalam bentuk penghormatan publik; serta solidaritas praktis
diwujudkan lewat gotong royong dan pembagian pangan atau jamuan. Selain
itu, penghargaan terhadap kearifan lokal menegaskan bahwa moderasi
dipraktikkan dalam bentuk yang kontekstual. Nilai-nilai ini muncul baik secara

tersurat dalam tutur kata maupun secara tersirat melalui pola tindakan kolektif.

Secara ringkas, penelitian ini menegaskan dua temuan pokok: (1) pesan
moderasi disampaikan melalui praktik ritual yang terpola (bukan hanya lewat
kata) sehingga pesan menjadi pengalaman kolektif yang mudah diinternalisasi;
dan (2) nilai-nilai moderasi yang terkandung meliputi toleransi, keseimbangan
religius—sosial, rendah hati, dan solidaritas praktis, semuanya dimediasi oleh
kearifan lokal. Untuk menjaga fungsi moderatif tradisi ini, diperlukan upaya
untuk memelihara esensi ritual sambil memungkinkan adaptasi yang responsif

terhadap konteks modern.



79

B. Saran

Berdasarkan temuan penelitian yang menunjukkan bahwa Sayyang
Pattudduqg berfungsi sebagai medium penting dalam penyampaian pesan dan
internalisasi nilai moderasi beragama, penulis menggarisbawahi beberapa hal
yang perlu dilakukan ke depannya.

Pertama, pemangku adat, tokoh agama, dan penyelenggara tradisi
disarankan mempertahankan dan memperjelas narasi nilai dalam setiap
pelaksanaan Sayyang Pattuddug. Selain menjaga unsur estetika, penting untuk
secara rutin menyisipkan penjelasan singkat tentang makna simbolik dan nilai
moderasi kepada peserta dan penonton sehingga ritual tidak hanya menjadi
tontonan tetapi juga sarana pendidikan moral.

Kedua, institusi pendidikan lokal dan pengelola kebudayaan di tingkat
pemerintahan daerah dianjurkan mengintegrasikan pendidikan tentang kearifan
lokal dan moderasi beragama ke dalam program pembelajaran nonformal dan
kegiatan komunitas. Upaya ini akan memperkuat kontinuitas pesan moderasi
dan mengurangi risiko komodifikasi ritual semata.

Ketiga, bagi peneliti’ dah pembuat kebijakan disarankan melakukan
studi lanjutan dengan metode komparatif atau kuantitatif untuk mengukur
dampak partisipasi Sayyang Pattudduq terhadap sikap moderasi individu dan
komunitas. Kajian seperti ini penting untuk menyediakan bukti empiris yang
dapat dipakai sebagai dasar kebijakan pelestarian budaya yang bermuatan

pendidikan nilai.



DAFTAR PUSTAKA

Alimuddin. Mandar Nol Kilometer. Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2011.

Andrian, S. N. Narasi Perjumpaan di Jagat Mandar. Jakarta: Badan
Pengembangan Bahasa dan Perbukuan, 2019.

Anshori, M., Konflik Komunikasi Antar Budaya Dalam Alkuturasi Adat Saparan
Berakak di Desa Ambarketawang Kabupaten Sleman, Skripsi. Yogyakarta:
Magister KPI Fakultas Dakwah Dan Komunikasi UIN Sunan Kalijaga,
2021.

Ayu, D., P., Tinjauan Hukum Kekayaan Intelektual Komunal Tari Sayyang Pattudu’
Di Kabupaten Polewali Mandar, Skripsi. Makassar: Universitas Bosowa,
2022.

Aziz, A., M., Ilmu Dakwah Cet. ke-4, Jakarta: Prenadamedia Group, 2015.

Bahtiar, M., N., Tradisi Sayyang Pattu’du Pada Acara Khatam Qur’an Di Desa
Lapeo Kecamatan Campalagian Kabupaten Polewali Mandar, Skripsi.
Palopo: Institut Agama Islam Negri (IAIN), 2022.

Cangara, H., Pengertian Ilmu Komunikasi, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998.
Fahri, M., Ahmad, Z., “Moderasi Beragama di Indonesia”, /ntizar, vol. 25:2, 2019.

Hardian, N., “Dakwah Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Hadits”, Jurnal Al-Hikmabh,
vol. 5:1, 2018.

Sudirana, I. W. "Tradisi versus Modern: Diskursus Pemahaman Istilah Tradisi dan
Modern di Indonesia.' Mudra Jurnal Seni Budaya,vol. 34:1. 2019.

Jafar, 1., Mudzhira, N., A., “Bentuk-Bentuk Pesan moderasi beragama Dalam
Kajian Al-Qur’an”, Jurnal Komunikasidslam,vol. 8:1,2018.

Kamaluddin, ‘“Pesan’ mederasi beragama”, ‘Fitrah Jurnal Kajian Imu-Iimu
Keislaman, vol. 2:2, 2016.

Kementerian Agama, A/-Qur’an Surat Ali Imran, Jakarta: Departemen Agama RI,
2022.

Kila, S. Budaya Politik Kerajaan Balanipa Mandar, Makassar: Pustaka Refleksi,
2016.

Komunikasi dan Penyiaran Islam Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Syarif
Hidayatullah, 2020.

80



81

Kumalasari, B., Pengertian Dakwah, Makalah, Surabaya: Prodi Bimbingan Dan
Konseling Islam Fakultas Dakwah Dan Komunikasi UIN Sunan Ampel,
2019.

Marhandra, R., Lawas P., Sebagai Media Dakwah Masyarakat Sumbawa Nusa
Tenggara Barat, Skripsi. Jakarta: Magister

Mustakimah, “Akulturasi Islam Dengan Budaya Local Dalam Tradisi Molontho Di
Gorontalo”, Jurnal Diskursus Islam, vol. 2:2, 2014.

Nahru, S., Akulturasi Budaya Sayyang Pattu’du Dengan Agama Islam Dalam
Tradisi Khataman Al-Qur’an Di Desa Bonde, Kecamatan Campalagian,
Kabupaten Polewali Mandar, Provinsi Sulawesi Barat, Skripsi. Yogyakarta:
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2021.

Nofrion, Komunikasi Pendidikan Penerapan Teori Dan Konsep Komunikasi Dalam
Pembelajaran, Jakarta: Kencana, 2016.

Nurhadi, Fachrul, Zikri, dan Achmad W., K., “Kajian Tentang Efektivitas Pesan
Dalam Komunikasi”, Jurnal Komunikasi Hasil Pemikiran dan Penelitian,
vol. 3:1, 2017.

Rahim, A., Pelaksanaan Tradisi Sayyang Pattu’du Pada Perayaan Maulid Nabi
Muhammad Untuk Membentuk Akhlak Pada Masyarakat Desa Mosso
Kecamatan Balanipa Kabupaten Polewali Mandar (Suatu Tinjauan
Pendidikan Islam), Skripsi. Palu: UIN Datokarama, 2022.

Rijali, A., “Analisis Data Kualitatif”’, Jurnal Alhadharah, vol. 17:33, 2018.

Said, M., Tradisi Sayyang Pattudduq Prespektif Pendidikan Islam, Skripsi, Pare-
Pare: Program-Pascasarjana; Institut Agama Islam Negeri Pare-Pare, 2022.

Septianiy, D., Anisya, R., “Implementasi Program Literasi Membaca 15 Menit
Sebelum Belajar Sebagai Upaya Dalam Meningkatkan Minat Membaca”,
Jurnal Perseda, vol: 5:2,2022.

Supriatin, M., Y., “Tradisi Lisan Dan Identitas Banga, Studi Kasus Kampung Adat
Sinarresmi, Sukabumi." Patanjala Jurnal Penelitian Sejarah dan Budaya,
vol. 4:3, 2012.

Syukir, A., Dasar Strategi Dakwah Islam, Surabaya: Al Ikhlas, 1983.

Tawil, S., U., Rahman, A., “Nilai Yang Terkandung Dalam Tradisi Sayyang
Pattudduq di Kabupaten Polewali Mandar”, Pinisi Journal of Art, Humanity
& Social Studies, vol. 3:2, 2023.



	HALAMAN JUDUL SKRIPSI
	PENGESAHAN
	SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	MOTTO
	KATA PENGANTAR
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Peneltian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Kerangka Teoritik
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB IV PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



