
 

 

PESAN MODERASI BERAGAMA DALAM TRADISI 

SAYYANG PATTUDDUQ DI POLEWALI MANDAR  

  

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan kepada Fakultas Dakwah dan Komunikasi 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta Untuk 

Memenuhi Syarat-Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Srata 1 

Oleh : 

Fadhel Cholif A 

Nim : 20102010119 

 

Pembimbing : 

Dra. Anisah Indriati, M.Si 

Nip : 196612261992032002 

 

PRODI KOMUNIKASI DAN PENYIARAN ISLAM  

FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA  

2025   



 

 

ii 

 

LEMBAR PENGESAHAN  

    



iii 

 

 



 

 

iv 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

  

  



 

 

v 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Peneliti mempersembahkan skripsi ini kepada almamater Program Studi 

Komunikasi dan Penyiaran Islam, Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, kepada Negara NKRI, Ilmu Pengetahuan, Keluarga, serta 

Bangsa Indonesia dan Dunia. 

  



 

 

vi 

 

MOTTO 

“Kami percaya bahwa dakwah bukan hanya menyampaikan, tetapi juga 

merangkul tradisi sebagai jalan kearifan lokal menuju cahaya Islam yang 

rahmatan lil ‘alamin.” 

 



 

 

vii 

 

KATA PENGANTAR 

Rasa syukur serta pujian dengan kalimat alhamdulillah senantiasa terpanjatkan ke 

hadirat Allah SWT atas limpahan nikmat, karunia, serta hidayah yang dengan izin-

Nya, penulis dapat menyelesaikan skripsi ini yang berjudul “Pesan Moderasi 

Beragama Dalam Tradisi Sayyang Pattudduq” di Polewali Mandar. Tak lupa 

sholawat beriring dengan salam semoga selalu tercurahkan kepada Nabi 

Muhammad SAW. Skripsi ini disusun guna memenuhi syarat memperoleh gelar 

Strata Satu (S-1) dalam Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam. Banyak 

dukungan, bantuan, serta doa dari orang-orang dari berbagai pihak, ucapan terima 

kasih penyusun ucapkan kepada: 

1. Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., 

M.A., M.Phil., Ph.D 

2. Dekan Fakultas Dakwah dan Komunikasi, Prof. Dr. Arif Maftuhin, M.Ag., 

M.A.I.S. 

3. Ketua Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, Saptoni, M.A. 

4. Dosen Pembimbing Akademik, Nanang Mizwar Hasyim, S.Sos, M.Si. 

Terima kasih atas bimbingan serta nasehat selama menjalani masa studi. 

5. Dosen Pembimbing Skripsi, Dra. Anisah Indriati, M.Si. Terima kasih atas 

bimbingan, ilmu, serta arahan selama mengerjakan skripsi sehingga dapat 

terselesaikan. 

6. Seluruh Dosen Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam Fakultas 

Dakwah dan Komunikasi yang tidak dapat disebutkan satu-persatu yang 

telah memberikan ilmu serta wawasan selama menjalani masa studi. 

7. Seluruh pegawai dan staf tata usaha Program Studi Komunikasi dan 

Penyiaran Islam Fakultas Dakwah dan Komunikasi. 

8. Terkhusus kedua orang tua, Ibunda Juniarti dan Bapak Larisman yang 

sangat peneliti cintai serta sayangi. Ucapan terima kasih yang tak seberapa 

ini atas segala jerih payah, usaha, dan do’a yang selalu diberikan. 

9. Teruntuk Saudara saya, Fildzha Amalina Gobel, Muhammad Farhan, 

Fathilah Sabrina yang selalu menjadi penyemangat untuk terus bertahan 

dan melangkah. 



 

 

viii 

 

10. Teruntuk ipar saya, Indra Touwe yang telah membantu saya selama saya di 

Yogyakarta. 

11. Teruntuk ponakan saya, Muhammad Shaquille Touwe terima kasih video-

video lucunya menambah mood saya mengerjakan skripsi. 

12. Teman-teman seperjuangan Komunikasi dan Penyiaran Islam 2020, yang 

sedikit banyak memberikan pelajaran serta pengalaman selama menjalani 

masa studi. 

13. Teruntuk Kamalisme yang sangat membantu selama penyusunan Skripsi. 

14. Teman-teman Asrama Todilaling dan IPMPY serta seperjuangan di tanah 

rantau. 

15. KKN Duta Safety Riding  

Dengan semua apa yang telah diberikan kepada penulis, tak seberapa ucapan 

terima kasih yang dapat disampaikan, semoga Tuhan yang Maha Esa membalas 

dengan sesuatu yang lebih baik lagi. Penulis menyadari bahwa dalam penyusunan 

skripsi masih diperlukanbanyak perbaikan, maka dari itu, penulis terbuka dan 

mengharapkan kritik serta saran dari pembaca untuk skripsi ini. 

 

Yogyakarta, Agustus 2025 

 

 

Fadhel Cholif A 

  



 

 

ix 

 

ABSTRAK 

Tradisi lokal yang berakar pada nilai-nilai keislaman memegang peranan 

penting dalam membentuk identitas kolektif dan harmoni sosial masyarakat. 

Sayyang Pattudduq, sebagai warisan budaya masyarakat Mandar, tidak hanya 

merepresentasikan ekspresi religius dan kultural, tetapi juga memiliki potensi besar 

sebagai sarana penyampaian pesan moderasi beragama dalam konteks lokal. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pola komunikasi dalam tradisi Sayyang 

Pattudduq serta pesan moderasi beragama yang terkandung di dalamnya pada 

masyarakat Mandar di Polewali Mandar, Sulawesi Barat. Pendekatan yang 

digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan metode etnografi, melalui teknik 

pengumpulan data berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan 

dokumentasi yang melibatkan tokoh adat, keluarga peserta, dan masyarakat 

setempat. Analisis data dilakukan dengan model Miles dan Huberman yang 

meliputi reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa pola komunikasi dalam tradisi ini mencakup komunikasi 

simbolik, verbal-tradisional, dan ritualistik yang sarat dengan makna religius, 

sosial, dan budaya. Tradisi ini menyampaikan pesan moderasi beragama yang 

mencakup dorongan untuk membaca dan mengamalkan Al-Qur’an, penguatan 

solidaritas sosial, serta penanaman nilai-nilai toleransi, keseimbangan, dan 

penghargaan terhadap kearifan lokal. Penelitian ini berkontribusi dalam 

memperlihatkan bagaimana sebuah tradisi lokal dapat menjadi medium efektif 

dakwah kultural dan sarana internalisasi nilai-nilai Islam moderat yang harmonis 

dengan identitas budaya masyarakat. 

Kata Kunci: Sayyang Pattudduq, pola komunikasi, pesan moderasi beragama, 

tradisi Mandar, dakwah budaya 

  



 

 

x 

 

ABSTRACT 

Local traditions rooted in Islamic values play a significant role in shaping 

collective identity and promoting social harmony within communities. Sayyang 

Pattudduq, a cultural heritage of the Mandar people, not only represents religious 

and cultural expression but also holds substantial potential as a medium for 

conveying messages of religious moderation in a local context. This study aims to 

examine the communication patterns embedded within the Sayyang Pattudduq 

tradition and the religious moderation messages conveyed through it among the 

Mandar community in Polewali Mandar, West Sulawesi. The study adopts a 

qualitative approach using ethnographic methods, with data collected through 

participatory observation, in-depth interviews, and documentation involving 

traditional leaders, families of participants, and local residents. Data were analyzed 

using the Miles and Huberman model, which includes data reduction, data display, 

and conclusion drawing. The findings reveal that the communication patterns in this 

tradition involve symbolic, verbal-traditional, and ritualistic forms rich in religious, 

social, and cultural meaning. The tradition conveys key messages of religious 

moderation, including encouragement to read and practice the Qur’an, the 

reinforcement of social solidarity, and the promotion of tolerance, balance, and 

respect for local wisdom. This study contributes to understanding how a local 

tradition can serve as an effective medium of cultural da'wah and a means of 

internalizing moderate Islamic values in harmony with the community’s cultural 

identity. 

Keywords: Sayyang Pattudduq, communication patterns, religious moderation, 

Mandar tradition, cultural preaching 

  



 

 

xi 

 

DAFTAR ISI 

LEMBAR PENGESAHAN....................................................................................  ii

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI......................................................................  iii

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI ..................................................  iv

HALAMAN PERSEMBAHAN ............................................................................. v 

MOTTO.................................................................................................................. vi 

KATA PENGANTAR ............................................................................................ vii 

ABSTRAK ............................................................................................................. ix 

ABSTRACT ............................................................................................................ x 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar belakang ................................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah .......................................................................................... 9 

C. Tujuan Peneltian ........................................................................................... 10 

D. Manfaat Penelitian ....................................................................................... 10 

E. Kajian Pustaka ............................................................................................... 11 

F. Kerangka Teoritik .......................................................................................... 15 

1. Pesan dan Moderasi Beragama Ditinjau Secara Umum ............................... 16 

2. Tradisi Lisan ................................................................................................. 21 

3. Komunikasi Model Laswell ......................................................................... 23 

G. Metode Penelitian ........................................................................................ 26 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian ................................................................... 26 

2. Subjek dan objek penelitian ...................................................................... 28 

3. Sumber dan jenis data ............................................................................... 29 

4. Teknik Pengumpulan Data ........................................................................ 29 

5. Teknik Analisis Data ................................................................................. 30 

H. Sistematika Pembahasan .............................................................................. 32 

BAB II GAMBARAN UMUM PESAN MODERASI BERAGAMA DI 

POLEWALI MANDAR DAN TRADISI SAYYANG PATTUDDUQ ................. 34 

A. Sejarah dan Asal-Usul Tradisi ................................................................... 34 

B. Pesan Moderasi Beragama di Polewali Mandar ........................................ 36 

 1. Moderasi Beragama di Polewali Mandar .................................................. 36 

 2. Tradisi Sayyang Pattudduq........................................................................ 43 

BAB III PESAN MODERASI BERAGAMA DALAM TRADISI SAYYANG 

PATTUDDUQ DI POLEWALI MANDAR .......................................................... 49 

A. Pesan Moderasi Beragama Dalam Tradisi Sayyang Pattudduq ................ 51 



 

 

xii 

 

 1. Integrasi Nilai Islam dan Kearifan Lokal .................................................. 52 

B. Nilai-nilai Moderasi Beragama dalam Tradisi Sayyang Pattuduq ............ 52 

 1. Toleransi dan Penghormatan terhadap Perbedaan melalui Tradisi Sayyang 

Pattudduq di Polewali Mandar ...................................................................... 61 

 2. Keseimbangan antara Iman dan Tanggung Jawab Sosial melalui Tradisi 

Sayyang Pattudduq ........................................................................................ 70 

BAB IV PENUTUP .............................................................................................. 77 

A. Kesimpulan ............................................................................................... 77 

B. Saran .......................................................................................................... 79 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................ 80 

 

 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar belakang  

Indonesia dikenal sebagai negara multietnik yang terdiri atas berbagai suku 

bangsa dengan ragam kebudayaan khas masing-masing. Perbedaan tersebut 

merupakan salah satu ciri pembeda bangsa Indonesia. Selain itu, keunikan 

Indonesia tercermin dari pluralitas budaya yang ada. Keanekaragaman budaya ini 

bertambah oleh pengaruh unsur budaya asing yang masuk ke wilayah nasional. 

Masuknya unsur asing tersebut berlangsung melalui beberapa mekanisme, salah 

satunya akulturasi. Kebudayaan sendiri merupakan fenomena yang bersifat 

universal. Setiap komunitas di dunia memiliki kebudayaan, walaupun bentuk dan 

coraknya berbeda antar kelompok. Sebagai produk manusia, kebudayaan menjadi 

ekspresi eksistensi manusia. Dengan demikian, manusia dan kebudayaan 

membentuk kesatuan yang tidak dapat dipisahkan; manusia berperan sebagai 

pencipta sekaligus pemelihara budaya secara aktif dan kontinu.1 

Tradisi Sayyang Pattudduq merupakan salah satu warisan budaya 

masyarakat Mandar, Sulawesi Barat, yang sarat dengan nilai religius sekaligus 

sosial budaya. Secara etimologis, istilah sayyang berarti “kuda” sedangkan 

pattudduq berarti “yang ditunggangi” atau “yang diduduki”. Dengan demikian, 

Sayyang Pattudduq dapat dimaknai sebagai tradisi menunggang kuda yang 

 
1  Muhammad Anshori, “Konflik Komunikasi Antar Budaya Dalam Alkuturasi Adat Saparan 

Berakak di Desa Ambarketawang Kabupaten Sleman”. Skripsi. (Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga, 2021). Hlm. 1 



2 

 

 

 

umumnya dilaksanakan dalam rangkaian perayaan tertentu, khususnya syukuran 

atas keberhasilan seorang anak dalam menamatkan bacaan Al-Qur’an (khatam 

Qur’an). 

Tradisi ini tidak hanya dipandang sebagai kegiatan seremonial, tetapi juga 

menjadi simbol penghargaan orang tua dan masyarakat terhadap capaian religius 

seorang anak. Dengan mengarak anak yang khatam Al-Qur’an di atas kuda yang 

dihias indah, masyarakat memberikan bentuk pengakuan atas keberhasilan tersebut 

sekaligus menanamkan nilai kebanggaan terhadap pendidikan agama. Dalam 

konteks ini, Sayyang Pattudduq menjadi media dakwah kultural yang memadukan 

unsur agama dengan ekspresi budaya lokal. 

Dari sisi historis, keberadaan tradisi ini menunjukkan adanya akulturasi 

antara ajaran Islam dengan budaya lokal Mandar.2 Islam yang masuk ke Mandar 

tidak serta-merta meniadakan tradisi masyarakat setempat, melainkan memberikan 

makna baru yang lebih religius. Oleh sebab itu, Sayyang Pattudduq merupakan 

wujud nyata dari integrasi Islam dalam ranah sosial budaya masyarakat Mandar. 

Selain dimensi religius, tradisi ini juga memiliki makna sosial. Prosesi arak-

arakan Sayyang Pattudduq melibatkan partisipasi kolektif masyarakat, baik dalam 

bentuk persiapan, pelaksanaan, maupun perayaan bersama. Kegiatan ini 

menumbuhkan solidaritas sosial, mempererat hubungan antarwarga, serta 

memperkuat identitas kultural masyarakat Mandar. Lebih jauh, tradisi ini juga 

menjadi medium pendidikan karakter, karena menanamkan nilai-nilai seperti rasa 

syukur, kebersamaan, dan penghargaan terhadap prestasi anak-anak. 

 
2 Alimuddin, M. R, Mandar Nol Kilometer (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2011), hlm. 55. 



3 

 

 

 

Di era modern, Sayyang Pattudduq juga bertransformasi menjadi salah satu 

daya tarik wisata budaya Sulawesi Barat. Keindahan hiasan kuda, pakaian 

tradisional penunggang, serta iringan musik khas Mandar menjadikan prosesi ini 

menarik bagi wisatawan. Namun demikian, nilai religius yang melekat tetap 

menjadi esensi utama yang membedakannya dari sekadar atraksi budaya. 

Dengan demikian, tradisi Sayyang Pattudduq tidak hanya 

merepresentasikan bentuk kearifan lokal masyarakat Mandar, tetapi juga menjadi 

media transmisi nilai-nilai Islam, sarana memperkuat solidaritas sosial, serta 

peneguh identitas budaya. Kebertahanan tradisi ini hingga sekarang membuktikan 

fleksibilitas dan relevansinya dalam kehidupan masyarakat, sekaligus menegaskan 

pentingnya pelestarian warisan budaya yang mengandung nilai religius dan sosial. 

Dalam ruang budaya masyarakat Mandar, tradisi tidak berdiri sendiri 

sebagai warisan statis, tetapi hadir sebagai arena dinamis tempat nilai-nilai 

keagamaan dan sosial dinegosiasikan dan dihidupkan bersama. Tradisi Sayyang 

Pattudduq, sebagai salah satu representasi identitas kultural Mandar, bukan hanya 

sebuah pertunjukan arak-arakan kuda berhias. Ia merupakan cermin dari 

bagaimana Islam dipraktikkan secara kontekstual, damai, dan menghargai 

keberagaman lokal. Di sinilah pentingnya moderasi beragama menemukan 

momentumnya. 

Moderasi beragama dalam konteks Sayyang Pattudduq bukan hanya 

sekadar wacana teologis, tetapi menjelma menjadi praktik sosial yang konkret.3 

Ketika seorang anak yang khatam Al-Qur’an diarak dengan penuh kehormatan di 

 
3 Ibid., hlm. 80. 



4 

 

 

 

atas kuda yang dihias, masyarakat tidak hanya sedang merayakan keberhasilan 

pribadi anak tersebut, tetapi juga sedang menegaskan nilai-nilai kolektif tentang 

pentingnya ilmu agama, penghargaan terhadap guru, dan semangat kebersamaan. 

Semuanya dilakukan dalam kerangka yang damai, inklusif, dan penuh penghargaan 

terhadap warisan budaya. Tradisi ini menunjukkan bahwa Islam yang berkembang 

di Mandar adalah Islam yang moderat Islam yang tidak menafikan tradisi, tetapi 

justru menyerap nilai-nilai kebaikan yang terkandung di dalamnya. Tidak ada 

kekakuan dalam memahami agama, tidak pula ada penolakan terhadap budaya 

lokal. Sebaliknya, ada semangat akomodatif untuk membangun jembatan antara 

nilai-nilai tauhid dengan ekspresi budaya yang telah turun-temurun menjadi bagian 

dari identitas masyarakat. 

Moderasi beragama dalam tradisi ini juga tampak dalam semangat kolektif 

yang menyertai pelaksanaannya. Tidak ada eksklusivisme. Semua warga, tanpa 

memandang status sosial, ikut terlibat dalam prosesinya dari persiapan, iringan 

musik rebana, hingga lantunan kalindaqdaq yang mengandung pesan moral dan 

religius. Dengan demikian, tradisi ini menjadi sarana efektif dalam 

menginternalisasi nilai-nilai Islam secara damai dan membumi. 

Lebih dari itu, Sayyang Pattudduq menjadi ruang pertemuan antara agama 

dan budaya, antara spiritualitas dan solidaritas sosial.4 Moderasi beragama tidak 

hanya tampak dalam isi pesan, tetapi juga dalam cara pesan itu disampaikan dengan 

kelembutan, kehormatan, dan rasa hormat terhadap semua pihak. Di tengah 

 
4  Andrian, Narasi Perjumpaan di Jagat Mandar (Jakarta: Badan Pengembangan Bahasa dan 

Perbukuan, 2019). hlm. 66. 



5 

 

 

 

tantangan zaman dan kecenderungan ekstremisme, tradisi ini menjadi pengingat 

bahwa Islam bisa tumbuh subur dalam harmoni budaya, selama nilai dasarnya 

tauhid, keadilan, dan kasih saying tetap dijaga. 

Maka, dalam konteks Polewali Mandar, Sayyang Pattudduq bukan hanya 

media budaya, tetapi juga menjadi arena perwujudan Islam wasathiyah Islam yang 

berada di jalan tengah, menjembatani antara masa lalu dan masa kini, antara adat 

dan syariat, antara spiritualitas dan kehidupan sosial. Inilah Islam yang tidak hanya 

diyakini, tetapi juga dihayati bersama, dalam irama kuda yang menari dan syair-

syair yang menggetarkan nurani. 

Masuknya Islam sebagai agama baru ke dalam suatu komunitas tidak serta-

merta menghapus situs atau tradisi yang telah berkembang. Ritual-ritual tersebut 

tetap dipertahankan; isi dan maknanya mengalami perubahan mengikuti unsur-

unsur ajaran Islam, sehingga proses Islamisasi berlangsung.5 Contohnya, di tanah 

Mandar terdapat tradisi khas bernama Sayyang Pattudduq. Kata Sayyang dalam 

bahasa Mandar berarti kuda, sedangkan Pattudduq bermakna menari atau secara 

harfiah "kuda menari". 6  Kuda yang lazimnya berfungsi sebagai tunggangan 

mampu menggerakkan tubuhnya selaras dengan irama musik. Tradisi ini dijumpai 

pada suku mayoritas di semenanjung barat Pulau Sulawesi, kini provinsi Sulawesi 

Barat. Perubahan tersebut menunjukkan dinamika budaya yang adaptif terhadap 

nilai-nilai baru.  

 
5 Piotr Sztompka, Sosiologi Perubahan Sosial (Jakarta: Pernada Media Grup, 2007), hlm. 115. 
6 Rijal, Potensi Sejarah dan Budaya Mandar dalam Perspektif Pariwisata (Makassar: Politeknik 

Pariwisata Makassar, 2019), hlm. 45. 



6 

 

 

 

Dalam pembahasan mengenai tradisi, Suku Mandar sebagai suku pribumi 

Sulawesi Barat menyelenggarakan tradisi khas yang dilaksanakan umumnya saat 

peringatan maulid Nabi Muhammad SAW. Berbeda dengan perayaan maulid di 

daerah lain, masyarakat Mandar mengembangkan bentuk ritual yang khas berupa 

arak-arakan kuda menari yang diiringi oleh tabuhan rebana sebagai pengiring 

utama. Arak-arakan tersebut dikenal dengan sebutan Sayyang Pattudu. Tradisi 

Sayyang Pattudu diwariskan secara turun-temurun oleh leluhur Suku Mandar dan 

diyakini mempunyai fungsi sosial serta nilai-nilai kebaikan bagi komunitas 

setempat. Selain sebagai warisan budaya, Sayyang Pattudu berperan memotivasi 

anak-anak untuk lebih tekun dalam kegiatan mengaji hingga mencapai khatam Al-

Qur’an. Anak yang telah khatam selanjutnya diarak mengelilingi kampung 

menunggangi kuda yang telah dijinakkan (Sayyang Pattudduq) dengan iringan 

rebana. Praktik ini tidak hanya bersifat seremonial tetapi juga lebih memperkuat 

kohesi sosial serta identitas kultural Suku Mandar di wilayah pesisir barat 

Sulawesi.  

Asal-usul tradisi ini belum dapat ditentukan secara pasti dalam artian tidak 

jelas siapa pendiri, siapa pemrakarsa, atau kapan tradisi itu bermula. Beberapa 

sumber sejarawan menyatakan bahwa Sayyang Pattudduq telah ada sejak abad ke-

14, pada masa pemerintahan raja pertama Kerajaan Balanipa, Imanyambungi 

bergelar Todilaling. Pada periode tersebut kuda berfungsi sebagai satu-satunya 



7 

 

 

 

sarana transportasi sehingga masyarakat mengadaptasinya menjadi bentuk hiburan 

yang kemudian dikenal sebagai Sayyang Pattudduq.7  

Versi lain mengemukakan bahwa Sayyang Pattudduq baru berkembang 

ketika Islam diakui sebagai agama resmi oleh beberapa kerajaan di tanah Mandar 

pada abad ke-16. Dikisahkan bahwa berkuda sejak lama merupakan tradisi yang 

mengaitkan kuda dengan kekerasan, otoritas, kekuatan, dan kemewahan. Setelah 

kedatangan Islam, kuda-kuda tersebut dididik dan dilatih sehingga juga berfungsi 

sebagai sarana pendidikan. Bagi anak bangsawan, keterampilan berkuda menjadi 

kewajiban. Hal serupa berlaku bagi para santri; kemampuan menjinakkan dan 

mengendalikan kuda menjadi salah satu indikator keberhasilan menamatkan 

pengajian. Oleh karena itu, para santri membiasakan kuda bergerak mengikuti 

irama rebana atau lantunan shalawat. Tradisi itu kemudian menjadi bagian penting 

dari identitas budaya masyarakat Mandar. Dari praktik ini, Sayyang Pattudduq 

berkembang dalam lingkungan istana, mengalami proses sakralisasi, dan 

dipertunjukkan khusus pada upacara-upacara maulid.  

Tradisi Sayyang Pattudduq diselenggarakan dalam rangkaian kegiatan 

keagamaan, antara lain khataman Al-Qur’an dan peringatan Maulid Nabi 

Muhammad SAW. Tradisi ini terdiri atas sejumlah ritual yang masih dipraktikkan 

dan dilestarikan oleh masyarakat di Sulawesi Barat. Salah satu rangkaian ritual 

meliputi pemakaian pakaian adat bagi anak perempuan yang telah berhasil 

 
7  Bpnbsulsel, Sayyang pattudduq, Kuda Menari Dari Tanah Mandar, Sayyang Pattudduq adalah 

atrasksi berupa kuda menari. Sayyang bahasa Mandar untuk kuda dan Pattudduq adalah menari. Yap 

kuda menari, kuda yang dikenal biasanya hanya sebagai hewan tunggangan ternyata bisa 

menggerakkan badannya seirama dengan alunan musik. Atraksi ini dapat ditemui di tanah Mandar, 

yaitu suku mayoritas yang mendiami semenanjung Barat Pulau Sulawesi atau saat ini dikenal 

sebagai provinsi Sulawesi Barat. (kemdikbud.go.id) , diakses pada tanggal 8 desember 2023.  

https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/sayyang-pattudduq-kuda-menari-di-tanah-mandar/


8 

 

 

 

menamatkan pengajian Al-Qur’an; bagi perempuan yang menikah dan disertai 

khataman, dilaksanakan upacara adat mappaccing sebagai ritual penyucian untuk 

membersihkan diri dari segala hal yang dianggap dapat menghambat pernikahan. 

Ritual lain adalah messawe (menunggang kuda), di mana perempuan berpakaian 

adat menunggang kuda yang dipersiapkan. Dalam pelaksanaannya kuda tersebut 

bergerak seirama dengan iringan rebana yang dimainkan sambil mengelilingi desa. 

Praktik-praktik ini tidak hanya bersifat seremoni, tetapi juga berfungsi sebagai 

mekanisme sosio-kultural yang memperkuat identitas kolektif dan kontinuitas nilai 

keagamaan dalam komunitas Mandar. 8  

Keunikan acara Sayyang Pattuduq terletak pada arak-arakan kuda yang 

menjadi daya tarik utama. Kuda-kuda yang dipergunakan adalah hewan terlatih; 

setiap anak menunggangi kuda yang dihias sedemikian rupa sehingga tampak 

menarik. Saat duduk di atas punggung kuda, para peserta diwajibkan mematuhi 

tata cara duduk tradisional yang diwariskan secara turun-temurun dan penuh 

kebanggaan budaya. Posisi duduk tersebut mensyaratkan satu kaki ditekuk ke 

belakang dengan lutut menghadap ke depan, sementara kaki lain dilipat sehingga 

lutut mengarah ke atas dan telapak kaki bertumpu pada punggung kuda yang telah 

disiapkan.9  

Di wilayah Kabupaten Polewali Mandar, Sulawesi Barat, Islam memasuki 

dan berkembang di kalangan masyarakat Kerajaan Balanipa sejak abad ke-17 pada 

 
8 Muh. Said, Tradisi Sayyang Pattudduq Prespektif Pendidikan Islam, Skripsi, (Pare-Pare: 

Program Pascasarjana, Institut Agama Islam Negeri Pare-Pare, 2022), hlm. 3.  
9 Ulfah Sahra Tawil, Abdul Rahman, Nilai Yang Terkandung Dalam Tradisi Sayyang Pattudduq di 

Kabupaten Polewali Mandar: Pinisi Journal Of Art, Humanity & Social Studies, Vol. 3 No, 2, 

(2023). Hlm. 33.  



9 

 

 

 

pemerintahan Kakana I Pattang; pada masa itu Islam ditetapkan sebagai agama 

resmi kerajaan. Salah satu bukti kehadiran tersebut adalah pendirian masjid di 

Lapeo yang berfungsi sebagai tempat ibadah sekaligus ruang musyawarah. 

Peristiwa ini mengindikasikan bahwa Islam yang dibawa oleh ulama pembaharu di 

Mandar berpengaruh tidak hanya dalam bidang politik tetapi juga masuk dan 

membentuk ranah sosial serta budaya masyarakat yang selanjutnya menjadi 

landasan legitimasi sosial dan institusional bagi penyebaran praktik keagamaan 

setempat yang berskala lokal.  

Dari sisi pelaksanaan, tradisi Saeyyang Pattuqdu mengandung nilai-nilai 

dakwah, misalnya pelaksanaan perintah Allah swt. yang berfungsi menarik minat 

orang lain untuk menganut, mengikuti, atau melaksanakannya. Selain itu, tradisi 

ini secara sistematis mendorong peserta untuk taat menjalankan perintah Allah 

swt., yakni membaca Al-Qur’an serta mengamalkannya dalam kehidupan sehari-

hari. Oleh sebab itu, prosesi Saeyyang Pattuqdu layak dikaji secara akademis. 

Dipraktikkan secara luas oleh mayoritas masyarakat Polewali Mandar, tradisi itu 

mempromosikan nilai-nilai moderasi yang berguna sehingga hingga kini terus 

dilestarikan oleh warga Kabupaten Polewali Mandar. oleh berbagai kelompok usia 

setempat.  

B. Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang masalah di atas, rumusan masalah yang 

diangkat dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:  

1. Bagaimana Pesan moderasi beragama Dalam tradisi Sayyang Pattudduq di 

Polewali Mandar? 



10 

 

 

 

2. Nilai-nilai moderasi beragama apa saja yang terkandung dalam tradisi 

Sayyang Pattudduq? 

C. Tujuan Peneltian  

Adapun tujuan yang hendak dicapai dari penelitian berdasarkan rumusan 

masalah tersebut adalah:  

1. Mengkaji bagaimana bagaimana pesan moderasi beragama dalam tradisi 

sayyang pattudduq. 

2. Mengkaji Nilai-nilai moderasi beragama apa saja yang terkandung dalam 

tradisi Sayyang Pattudduq? 

D. Manfaat Penelitian  

Berdasarkan rumusan masalah serta tujuan penelitian yang terdapat pada 

bagian sebelumnya, penelitian ini diharapkan memiliki manfaat baik dari 

segi teoritis maupun praktis, sebagai berikut:  

1. Manfaat teoritis  

Hasil yang di dapat dari tulisan ini dapat menambah khasanah ilmu 

pengetahuan sebagai media riset ilmiah pada tahun mendatang dalam 

mengartikulasi pesan-pesan moderasi beragama yang terkandung dalam 

tradisi sayyang pattuqdu di polewali mandar.  

2. Manfaat praktis  

Kegunaan praktis, yaitu dengan adanya tulisan ini mahasiswa dapat 

menjadikan penelitian ini menjadi referensi sebagai bahan pertimbangan 

bagi yang melakukan penelitian serupa. Penelitian ini juga diharapkan 



11 

 

 

 

dapat memberi informasi atau bahan literatur dalam rangka pengembangan 

ilmu pengetahuan.  

E. Kajian Pustaka   

Bagian ini menguraikan sejumlah penelitian terdahulu yang relevan 

dengan kajian yang akan dilaksanakan. Penyajian tersebut dimaksudkan 

untuk mendemonstrasikan bahwa fokus permasalahan yang hendak diteliti 

belum pernah ditangani secara identik oleh penulis lain, sehingga penulisan 

skripsi ini menawarkan kebaruan ilmiah. Oleh karena itu, beberapa karya 

sebelumnya perlu dipaparkan. Adapun penelitian-penelitian yang berkaitan 

dengan studi ini antara lain:  

 Pertama, skripsi yang ditulis oleh Arif Sopan (Mahasiswa 

Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Jurusan 

Komunikasi dan Penyiaran Islam Fakultas Ushluddin, Adab dan Dakwah, 

2025) berjudul Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal Dalam Film 

“The Indigenous”. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: 1). Konsep 

moderasi beragama dalam film "The Indigenous". Moderasi beragama di 

film ini digambarkan melalui sikap saling menghormati dan toleransi antar 

kelompok agama yang berbeda, di mana para tokoh berusaha untuk 

menjaga keharmonisan meskipun memiliki keyakinan yang beragam. Film 

ini menekankan pentingnya memahami perbedaan sebagai bagian dari 

kekayaan budaya dan spiritual, serta berusaha menghindari ekstremisme 

yang dapat merusak kedamaian. 2) Nilai-nilai moderasi beragama berbasis 

kearifan lokal dalam film "The Indigenous". Film ini juga menyoroti 



12 

 

 

 

bagaimana kearifan lokal memainkan peran penting dalam membentuk 

nilai-nilai moderasi beragama. Masyarakat adat yang ada dalam film ini 

menunjukkan praktik beragama yang berlandaskan pada kebijaksanaan 

lokal, yang mengedepankan kehidupan harmoni dengan alam dan sesama. 

Nilai-nilai seperti gotong royong, penghormatan terhadap alam, dan sikap 

terbuka terhadap perbedaan agama menjadi cerminan dari moderasi 

beragama berbasis kearifan lokal.10  

 Kedua, skripsi yang ditulis oleh Putri Dhita Ayu (Mahasiswi 

Universitas Bosowa Makassar, Jurusan Studi Ilmu Hukum, Fakultas 

Hukum, 2022) berjudul Tinjauan Hukum Kekayaan Intelektual Komunal 

Tari Sayyang Pattudu’ di Kabupaten Polewali Mandar. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengetahui pelaksanaan pendaftaran hak kekayaan 

intelektual komunal atas Sayyang Pattudu’ di Kabupaten Polewali Mandar. 

Pendekatan penelitian menggabungkan penelitian hukum normatif dan 

penelitian hukum empiris. Temuan menunjukkan bahwa pendaftaran hak 

kekayaan intelektual komunal untuk Sayyang Pattudu’ belum terdaftar 

sebagai ekspresi budaya tradisional yang diakui oleh negara; hal ini 

dipengaruhi oleh ketidakjelasan pengaturan pendaftaran dalam peraturan 

perundang-undangan nasional terkait ekspresi budaya tradisional. 

Pengakuan internasional sebagai warisan budaya dunia (UNESCO) juga 

belum terwujud, dan upaya pencatatan tersebut masih menjadi aspirasi 

 
10 Arif Sopan, Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal dalam Film “The Indigenous, 

Skripsi, (Pekalnon: UIN K.H. Abdurrahman Wahid, 2025). Hlm. 33.  



13 

 

 

 

Pemerintah Daerah serta masyarakat setempat. Penelitian yang akan 

dilakukan penulis berbeda dari studi ini karena menitikberatkan pada unsur 

tinjauan hukum tradisi Sayyang Pattudduq.  

 Ketiga, skripsi yang ditulis oleh Nurul Maghfira Bahtiar (Institut 

Agama Islam Negeri Palopo, Jurusan Studi Hukum Keluarga, Fakultas 

Syariah, 2022) berjudul Tradisi Sayyang Pettu’du pada Acara Khatam Al-

Qur’an di Desa Lapeo Kecamatan Campalagian Kabupaten Polewali 

Mandar, Provinsi Sulawesi Barat. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan 

fakta dan data penyelenggaraan tradisi Sayyang Pattu’du dalam acara 

khatam Al-Qur’an di Desa Lapeo serta menelaah bagaimana akulturasi 

antara tradisi Sayyang Pattu’du, agama Islam, dan kearifan lokal 

berlangsung di masyarakat setempat. Penelitian memakai pendekatan 

kualitatif dengan lensa historis dan sosiologis, serta memanfaatkan sumber 

data primer dan sekunder. Perbedaan antara penelitian ini dan kajian yang 

akan dilakukan penulis terletak pada fokus: studi Nurul Maghfira 

menekankan aspek akulturasi budaya Sayyang Pattu’du di Polewali 

Mandar, sedangkan penelitian yang diusulkan menyoroti unsur lain sesuai 

tujuan penelitian penulis, misal tinjauan hukum/komunikasi/moderasi.  

Keempat, Jurnal yang ditulis oleh Ruhiyat Mahasiswa UIN 

Alauddin Makassar pada tahun 2017 dengan judul Tradisi Sayyang pattudu 

di Mandar Dalam perspektif sosiologis, masyarakat Mandar memandang 

bahwa tradisi Sayyang Pattu'du' memiliki keterkaitan yang kuat antarunsur 

di dalamnya. Tradisi ini diselenggarakan sebagai bentuk apresiasi kepada 



14 

 

 

 

anak-anak yang telah berhasil menghafal Al-Qur'an secara keseluruhan. 

Khususnya bagi warga Desa Lapeo, Sayyang Pattu'du' juga berfungsi 

sebagai media sosialisasi, karena pelaksanaannya melibatkan partisipasi 

masyarakat dalam mencapai tujuan kolektif. Selain itu, tradisi ini turut 

memperkuat integrasi sosial dan mempererat rasa solidaritas antarwarga. 

Namun, di tengah berlangsungnya acara, terdapat pula sebagian kelompok 

yang memanfaatkan momen tersebut untuk kepentingan pribadi. 

Berdasarkan hal tersebut, fokus kajian ini adalah untuk melihat bagaimana 

bentuk interaksi dan dinamika sosial yang muncul dalam tradisi Sayyang 

Pattu'du', serta bagaimana masyarakat Desa Lapeo memaknai tradisi 

tersebut.11 

  Kelima, Jurnal yang ditulis oleh Baharuddin dan Muammar Bakry 

Mahasiswa UIN Alauddin Makassar Pada tahun 2021 dengan judul Tradisi 

Sayyang pattudu dalam Peringatan Maulid di Kecamatan Balanipa 

Kabupaten Polewali Mandar Jurnal ini mengulas latar belakang munculnya 

perbedaan pandangan di kalangan ulama mengenai perayaan Maulid Nabi. 

Artikel ini juga menguraikan dasar argumentasi dan rujukan yang 

digunakan oleh para ulama dalam menilai apakah Maulid merupakan 

amalan yang dibolehkan atau tidak, sehingga dapat diperoleh pemahaman 

perbandingan pandangan para ulama terhadap tradisi tersebut. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif lapangan dengan metode wawancara 

 
11 Ruhiyat, “Tradisi Sayyang Pattudu di Mandar”: Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat, Volume 

13, Nomor 1, (juni, 2017), hlm. 2. 



15 

 

 

 

sebagai teknik utama pengumpulan data. Sumber data terdiri dari data 

primer dan sekunder, yang diperoleh melalui observasi langsung dan studi 

literatur. Analisis data dilakukan dengan pendekatan kualitatif deskriptif, 

yakni memaparkan hasil penelitian melalui uraian naratif, serta 

menggunakan metode deduktif, yaitu menarik kesimpulan dari hal-hal 

umum ke hal-hal khusus. Temuan dari penelitian ini menunjukkan bahwa 

Sejarah tradisi Sayyang Pattu'du' dalam perayaan Maulid tidak dapat 

dipisahkan dari pengaruh agama dan budaya, yang menunjukkan adanya 

akulturasi antara keduanya, prosesi pelaksanaan tradisi Sayyang Pattu'du' 

dalam konteks Maulid dipenuhi unsur religius, seperti pembacaan Barzanji 

dan sholawat Nabi, yang berpadu dengan unsur budaya lokal yang tetap 

dijaga kelestariannya, terdapat perbedaan pandangan di antara ulama, baik 

klasik maupun kontemporer, mengenai Maulid; sebagian menganggapnya 

dibolehkan, sementara yang lain melarangnya, bahkan menganggapnya 

sebagai bid’ah.12 

F. Kerangka Teoritik  

Penulis dalam hal ini menguraikan tentang pesan moderasi dan 

tradisi secara umum yang akan dijadikan kerangka sebagai acuan dalam 

penelitian yang bersifat konsepsional dan relevan dengan objek pada 

penelitian ini. Peneliti secara husus akan mengkaji perihal pesan moderasi 

 
12 Baharuddin,Muammar Bakry, Tradisi Sayyang Pattu’du’dalam  Peringatan  Maulid  di  

Kecamatan  Balanipa Kabupaten Polewali Mandar, jurnal Shautuna Vol. 2, No. 1 (januari 2021), 

hlm. 18. 

 



16 

 

 

 

beragama dalam tradisi sayyang pattudu menggunakan model komunikasi 

Laswell.  

1. Pesan dan Moderasi Beragama Ditinjau Secara Umum  

a. Pengertian Pesan   

Secara linguistik, pesan merujuk pada perintah, nasihat, permintaan, 

atau amanat yang disampaikan melalui pihak lain; juga berarti ucapan 

terakhir (nasihat/wasiat) dari orang yang hendak meninggal. Dalam kajian 

retorika dan komunikasi, pesan dipahami sebagai informasi yang 

disampaikan lewat kata-kata (lisan atau tulisan) serta melalui tanda dan 

simbol.13  

Dalam ilmu komunikasi, pesan memegang peran krusial karena 

manusia memanfaatkan pesan untuk mewujudkan tujuan tertentu. Selain 

itu, pesan berfungsi sebagai indikator keberhasilan proses komunikasi; jika 

pesan yang disampaikan komunikator diterima dan dipahami komunikan 

secara baik, komunikasi tersebut dianggap berhasil oleh semua pihak yang 

terlibat dalam interaksi sosial.14  

Pesan yang akan disampaikan harus disusun secara teratur dan 

sistematis. Dalam menyusun suatu pesan baik pidato maupun dialog perlu 

mengikuti tahapan tertentu; umumnya jika berbentuk tulisan, biasanya 

 
13 SeniKomunikasi, Pengertian Pesan Dalam Komunikasi, Pengertian Pesan dalam Komunikasi » 

Seni Komunikasi , diakses pada tanggal 12 Desember 2023.  
14  PakarKomunikasi.com, Teori Pesan Dalam Ilmu  Komunikasi-Pengertian,pendekatan, dam 

penerapan, Teori Pesan dalam Ilmu Komunikasi - Pengertian, Pendekatan, dan Penerapan - 

PakarKomunikasi.com , di akses pada tanggal 12 desember 2023.  

https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/teori-pesan-dalam-ilmu-komunikasi


17 

 

 

 

meliputi pendahuluan, pernyataan, pengembangan argumen, serta penutup. 

Dalam retorika, susunan itu berkembang dari ajaran Aristoteles 

menjadi enam macam, yaitu urutan deduktif, induktif, krono-logis, logis, 

spesial, dan topikal.15  

 Dalam dunia ilmu komunikasi, pesan adalah komponen penting 

dalam proses komunikasi karena paduan dari pikiran dan perasaan 

seseorang yang disampaikan kepada orang lain menggunakan lambang,  

Bahasa, atau lambang-lambang lainya yang mempunyai arti.16  

b. Pengertian Moderasi Beragama  

  Moderasi beragama adalah sikap atau cara pandang yang 

menempatkan nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan toleransi dalam 

menjalankan kehidupan beragama. Konsep ini bertujuan untuk mendorong 

umat beragama agar tidak terjebak dalam ekstremisme, baik dalam bentuk 

fanatisme berlebihan maupun sikap terlalu longgar yang mengabaikan 

prinsip-prinsip agama. 

c. Prinsip-Prinsip Moderasi Beragama 

Moderasi beragama mengharuskan penerapan prinsip-prinsip 

fundamental dalam sikap individu agar seseorang layak dikategorikan 

sebagai pribadi yang moderat, yang harus dijalankan secara konsisten dalam 

 
15 Zikri Fachrul Nurhadi Dan Achmad Wildan Kurniawan, Kajian Tentang Efektivitas Pesan Dalam 

Komunikasi: “Jurnal Komunikasi Hasil Pemikiran Dan Penelitian, Vol.3 No.1, April 2017, Hlm. 

92.  
16 Senikomunikasi, Pengertian Pesan Dalam Komunikasi, Pengertian Pesan Dalam Komunikasi » 

Seni Komunikasi , Di Akses Pada Tanggal 12 Desember 2023.   

https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/
https://senikomunikasi.com/pengertian-pesan-dalam-komunikasi/


18 

 

 

 

praktik keagamaan. Quraish Shihab mengidentifikasi tiga prinsip pokok 

moderasi: keadilan, keseimbangan, serta toleransi. 

Prinsip pertama yaitu keadilan, yang mengandung pengertian 

berperilaku jujur, adil, dan konsisten dalam tindakan sehari-hari. Secara 

etimologis keadilan disebut I’tidal, bermakna menempatkan sesuatu pada 

lokasi semestinya serta menunaikan hak dan kewajiban sesuai porsi masing-

masing. I’tidal termasuk manifestasi penerapan keadilan dan etika yang 

wajib dimiliki setiap Muslim. Dari pemahaman ini, konsep adil tidak 

terpisahkan dari pengertian kesetaraan, yakni persamaan hak yang bersifat 

fundamental. 

Dalam konteks ini, persamaan akan menciptakan sikap yang tidak 

memihak kepada pihak manapun. Prinsip keseimbangan dapat diartikan 

sebagai sikap yang tidak kekurangan maupun berlebihan, namun pada saat 

yang sama, prinsip ini tidak berarti menghindari situasi sulit atau melarikan 

diri dari tanggung jawab. Islam memerintahkan agar keadilan dijalankan 

secara adil, yaitu dengan bersikap tengah-tengah dan seimbang dalam 

semua aspek kehidupan, serta menunjukkan perilaku ihsan (berbuat baik). 

Keadilan berarti mewujudkan kesetaraan dan keseimbangan antara hak dan 

kewajiban. 

Hak asasi manusia tidak boleh dikurangi hanya karena adanya 

kewajiban. Tanpa adanya keadilan, nilai-nilai agama akan terasa kosong dan 

tidak bermakna, karena keadilan menyentuh kebutuhan hidup banyak 



19 

 

 

 

orang. 17  Moderasi mesti senantiasa mendorong serta berupaya 

merealisasikan kemaslahatan umum (al-mashlahah al-ammah) yang sering 

dipahami sebagai keadilan sosial. Dengan berpegang pada prinsip keadilan 

sosial yang selaras dengan sila kelima Pancasila, dasar kebijakan publik 

akan memuat esensi agama dalam ranah publik. Para pemimpin 

bertanggung jawab mewujudkannya demi kepentingan publik dan sosial 

yang adil, berkelanjutan, menyejahterakan semua. 

Prinsip kedua adalah tawazun atau keseimbangan, yaitu pemahaman 

dan praktik keagamaan yang proporsional meliputi seluruh dimensi 

kehidupan, baik aspek duniawi maupun ukhrawi. Prinsip ini membedakan 

secara jelas antara inhiraf (penyimpangan) dan ikhtilaf (perbedaan 

pendapat). Keseimbangan berarti memberikan hak sesuai porsinya tanpa 

penambahan maupun pengurangan. Karena tawazun menggambarkan 

kapasitas individu dalam mengelola hidup secara proporsional, prinsip ini 

krusial bagi seorang Muslim sebagai individu, manusia, dan warga 

masyarakat. Dengan menerapkan sikap tawazun, Muslim memperoleh 

kebahagiaan batin berupa ketenangan jiwa dan ketenteraman lahir yang 

tercermin dalam stabilitas, harmoni, serta kelancaran aktivitas kehidupan 

sehari-hari dan kesejahteraan sosial..18 

Prinsip ketiga toleransi (tasamuh), yang berakar dari kata samah atau 

samahah dan mengandung makna kemurahan hati, pengampunan, 

 
17 Ali Muhtarom, Sahlul Fuad, and Latief Tsabit, Moderasi Beragama Konsep, Nilai, Dan Strategi 

Pengembangannya Di Pesantren, (Jakarta: Yayasan Talibuana Nusantara, 2020), hlm.40. 
18 Ibid., hlm. 42. 



20 

 

 

 

kemudahan, serta perdamaian. Secara etimologis tasamuh menunjuk pada 

sikap toleran atau penerimaan yang lapang. Dalam terminologi, tasamuh 

dipahami sebagai kesediaan menerima perbedaan dengan hati terbuka; sikap 

seimbang yang tulus sebenarnya tidak bermaksud mengurangi ataupun 

menambah secara manipulative. 

Moderasi beragama juga menekankan pentingnya harmoni dalam 

kehidupan sosial, menghormati keberagaman, dan menjunjung tinggi nilai-

nilai kemanusiaan. Dengan demikian, moderasi beragama menjadi 

landasan untuk menciptakan masyarakat yang damai, inklusif, dan saling 

menghargai di tengah perbedaan. 

  Indonesia sebagai negara yang memiliki penduduk 

muslimterbanyak di dunia menjadi sorotan penting dalam hal moderasi 

Islam. Moderasi adalah ajaran inti agama Islam. Islam moderat adalah 

paham keagamaan yang sangat relevan dalam konteks keberagaman dalam 

segala aspek, baik agama, adat istiadat, suku dan bangsaitu sendiri.19 

Moderasi beragama dalam tradisi sesama Islam adalah penerapan 

sikap adil, seimbang, dan inklusif dalam menghargai keragaman tradisi, 

budaya, dan mazhab yang berkembang di kalangan umat Islam. Sikap ini 

menekankan pentingnya penghormatan terhadap perbedaan dalam praktik 

ibadah, pemahaman agama, serta adat istiadat yang tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip syariat Islam. 

 
19 Mohammad Fahri dan Ahmad Zainuri, “Moderasi Beragama di Indonesia”, Intizar, Vol. 25, No. 

2, Desember 2019, hlm. 96. 



21 

 

 

 

Islam sebagai agama yang rahmatan lil alamin telah memberikan 

ruang bagi keberagaman tradisi di berbagai komunitas Muslim. Tradisi 

seperti tahlilan, maulid nabi, atau ziarah kubur, yang lazim dijalankan di 

beberapa wilayah, dapat menjadi bagian dari praktik keislaman yang tetap 

menjaga akidah. Dengan pendekatan moderasi, umat Islam diajak untuk 

tidak saling menghakimi atau menganggap tradisi tertentu lebih superior, 

melainkan saling menghormati perbedaan sebagai wujud ukhuwah 

Islamiyah. 

Moderasi dalam tradisi Islam juga mengajarkan umat untuk 

menghindari sikap ekstrem, baik dalam bentuk penolakan total terhadap 

tradisi maupun penerimaan buta tanpa memperhatikan landasan syariat. 

Dengan moderasi, umat Islam dapat memelihara persatuan, memperkuat 

harmoni sosial, dan mempraktikkan ajaran Islam dengan penuh hikmah di 

tengah keberagaman tradisi yang ada. 

2. Tradisi Lisan  

Secara umum, tradisi dipahami sebagai pola perilaku yang telah 

berakar lama dan berlangsung secara berkelanjutan, sehingga menjadi 

unsur integral dalam kehidupan suatu komunitas yang menempati ruang 

kebangsaan, budaya, periode waktu, dan keyakinan agama yang serupa. 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, tradisi diartikan sebagai adat 

kebiasaan yang diwariskan dari nenek moyang dan masih dilaksanakan oleh 



22 

 

 

 

masyarakat; serta sebagai suatu penilaian yang memandang praktik-praktik 

lama itu sebagai cara yang paling tepat dan benar.20  

Pengertian tradisi menurut WJS Poerwadaminto adalah segala 

sesuatu yang menyangkut kehidupan dalam masyarakat yang dilakukan 

secara terus menerus, seperti adat, budaya, kebiasaan dan juga 

kepercayaan.21  

Tradisi lisan merupakan warisan turun-temurun yang kaya akan 

kebijaksanaan lokal, norma, dan filosofi hidup, yang terungkap melalui 

mantera, pepatah-petitih, pertunjukan, dan upacara adat. Kehadiran tradisi 

lisan di wilayah Nusantara tidak hanya mencerminkan kearifan lokal, tetapi 

juga menjadi penjaga identitas bangsa, karena di dalamnya terdapat akar 

budaya dan tradisi sebagai elemen subkultur atau budaya Indonesia.22  

Seringkali tradisi menyimpan nilai-nilai budaya, sejarah, maupun 

sosial yang signifikan bagi kelompok masyarakat tertentu. Tradisi lisan 

ditransmisikan pada masyarakat prasejarah melalui cerita turun-temurun 

dari mulut ke mulut. Peran tradisi tersebut krusial dalam menjaga serta 

meneruskan warisan budaya dan pengetahuan antargenerasi dari generasi 

ke generasi.23  

 
20 I wayan sudirana, tradisi versus modern: diskursus pemahaman istilah tradisi dan modern di  

Indonesia, Mudra Jurnal Seni Budaya, Vol. 34 No 1 (Februari, 2019), Hlm. 129.  
21 Seputar pengetahuan, 15 pengertian tradisi menurut para ahli, √ 15 Pengertian Tradisi Menurut 

Para Ahli (Pembahasan Lengkap) (seputarpengetahuan.co.id), diakses pada 13 desember 2023.  
22 Yeni Mulyani Supriatin, Tradisi Lisan Dan Identitas Banga, Studi Kasus Kampung Adat 

Sinarresmi, Sukabumi, Patanjala Jurnal Penelitian Sejarah Dan Budaya, Vol. 4 No. 3 (September, 

2012), Hlm. 409.   
23 Parboaboa.com, mengenal tradisi lisan: drjarah, ciri-ciri, bentuk, dan contohnya, Mengenal 

Tradisi Lisan: Pengertian, Sejarah, Ciri-ciri, Bentuk, dan Contohnya - Parboaboa, di akses pada 13 

desember 2023.  

https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://www.seputarpengetahuan.co.id/2017/10/pengertian-tradisi-menurut-para-ahli.html
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan
https://parboaboa.com/tradisi-lisan


23 

 

 

 

3. Komunikasi Model Laswell  

Komunikasi merupakan suatu proses yang memiliki tingkat 

kompleksitas yang tinggi. Sebagai respons terhadap kompleksitas tersebut, 

para pakar telah berusaha untuk menyajikan pemahaman terhadap proses 

komunikasi melalui berbagai model komunikasi, yang sangat tergantung 

pada definisi dan interpretasi kita mengenai proses komunikasi serta 

bagaimana model tersebut dapat diterapkan dalam berbagai situasi 

komunikatif. Salah satu model komunikasi yang banyak digunakan untuk 

menyederhanakan pemahaman terhadap kompleksitas komunikasi adalah 

model yang diusulkan oleh Harold D. Lasswell, yang dibahas dalam 

tulisannya yang berjudul "The Structure and Function of Communication 

in Society".24  

Model komunikasi Lasswell termasuk jenis model komunikasi 

linear. Dalam model tersebut, komunikasi dipandang sebagai proses satu 

arah di mana pengirim pesan (sender) menjadi satu-satunya pihak yang 

menyampaikan pesan kepada penerima. Penerima digambarkan tanpa 

menyediakan umpan balik atas pesan yang diterima. Pesan dikodekan dan 

disalurkan melalui saluran media tertentu. Secara umum, model linear ini 

diterapkan pada komunikasi massa, misalnya televisi dan radio.25  

 
24 Pakarkomunikasi.com, model komunikasi Laswell-konsep-kelebihan-kekurangan, Model 

Komunikasi Lasswell - Konsep - Kelebihan - Kekurangan - PakarKomunikasi.com, di akses pada 

tanggal 13 desember 2023.  
25 34 Ibid.  

https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell
https://pakarkomunikasi.com/model-komunikasi-lasswell


24 

 

 

 

Salah satu model yang populer adalah model Lasswell. Menurut 

Lasswell, kelancaran proses komunikasi dapat dicapai dengan melalui lima 

tahap, yaitu Who, Says What, In Which Chanel, To Whom, dan Whit What 

Effect.  

 

 Gambar 1. Model Komunikasi Lasswell: Konsep dan Karakteristiknya 

                 (Sumber: Kompas.com) 

Lima tahap tersebut mencakup: Who, yang merujuk pada orang 

yang menyampaikan komunikasi (komunikator); Say What, yang 

menyangkut pesan yang disampaikan; In Which Channel, yang berkaitan 

dengan media yang digunakan; To Whom, yang mengidentifikasi penerima 

pesan komunikasi (komunikan); dan Whit What Effect, yang mengevaluasi 

perubahan yang terjadi ketika komunikan menerima pesan komunikasi.26 

Dalam pandangan lain yang disampaikan oleh Andi Faisal Bhakti, konsep 

 
26 Roy Marhandra, Lawas Pamuji Sebagai Media Dakwah Masyarakat Sumbawa Nusa Tenggara 

Barat, Skripsi, (Jakarta: Magister Komunikasi Dan Penyiaran Islam Fakultas Dakwah Dan 

Komunikasi, UIN Syarif Hidayatullah, 2020), Hlm. 11.  

  

Who 

Says What 

In Which Cannel 

To Whom 

With What Effect 



25 

 

 

 

komunikasi dijelaskan sebagai representasi dari serangkaian makna yang 

terkandung dalam pertanyaan: who say what in which channel to whom 

with what effect? atau disusun dalam format S-M-C-R-E (Source, Message, 

Channel, Receiver, Effects). Pada dasarnya, kedua pendapat tersebut 

memiliki persamaan dalam prakteknya.27  

Melalui model komunikasi yang ia ajukan pada tahun 1948, 

Lasswell menyoroti tiga fungsi utama komunikasi dalam masyarakat, yaitu: 

a. Pengawasan lingkungan memberikan informasi kepada anggota 

masyarakat mengenai ancaman dan peluang yang ada di lingkungan 

mereka. 

b. Korelasi mengoordinasikan dan menghubungkan berbagai bagian 

masyarakat agar dapat merespons perubahan lingkungan secara terpadu. 

c. Transmisi  meneruskan warisan sosial dan nilai-nilai dari satu generasi 

ke generasi berikutnya. 

Dalam modelnya, Laswell menekankan pada aspek-aspek penting 

komunikasi yang dirangkum dalam kalimat yang sudah cukup dikenal yaitu 

“who says what in which channel to won with what effect.28  

Mc Quail menjelaskan bahwa istilah teori komunikasi dapat 

merujuk pada teori tunggal, namun juga dapat dipakai untuk memberi label 

pada kearifan kolektif yang ditemukan dalam keseluruhan wujud dari 

teoriteori yang berkaitan dengan komunikasi. McQuail menguraikan wujud 

 
27 Ibid.,  
28 Nofrion, S.Pd., M.Pd., Komunikasi Pendidikan Penerapan Teori Dan Konsep Komunikasi 

Dalam Pembelajaran (Jakarta: Kencana, 2016). Hlm. 34.  



26 

 

 

 

nyata dari teori dan penelitian komunikasi dengan merumuskan beberapa 

pertanyaan, yaitu:   

a. Siapa yang berkomunikasi dengan siapa? (sumber dan penerima)  

b. Mengapa berkomunikasi? (fungsi dan maksud/tujuan)   

c. Bagaimana komunikasi berlangsung? (saluran, bahasa, kode)  

d. Tentang apa? (isi, referensi, tipe informasi)   

e. Apa hasil dari komunikasi (disengaja atau tidak disengaja terhadap 

informasi, pemahaman, tindakan?29   

 

G. Metode Penelitian  

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk 

mengkaji tradisi Sayyang Pattudduq sebagai salah satu warisan budaya 

religius masyarakat Mandar, Sulawesi Barat. Pendekatan kualitatif dipilih 

karena tradisi ini merupakan fenomena sosial budaya yang sarat dengan 

makna simbolis dan nilai-nilai yang tidak dapat diukur secara kuantitatif. 

Dengan demikian, pemahaman yang mendalam melalui interpretasi, 

deskripsi, dan penelusuran makna menjadi lebih relevan dibandingkan 

sekadar angka atau data statistik. 

 
29 Roy Marhandra, Lawas Pamuji Sebagai Media Dakwah Masyarakat Sumbawa Nusa Tenggara 

Barat, Skripsi, (Jakarta: Magister Komunikasi Dan Penyiaran Islam Fakultas Dakwah Dan 

Komunikasi, UIN Syarif Hidayatullah, 2020), Hlm. 14.  
  



27 

 

 

 

Metode kualitatif deskriptif dalam penelitian ini bertujuan untuk 

menggambarkan secara sistematis praktik pelaksanaan Sayyang Pattudduq, 

mulai dari tahapan persiapan, prosesi arak-arakan, hingga makna yang 

terkandung di dalamnya. Peneliti berusaha menghadirkan deskripsi 

mendetail mengenai bagaimana masyarakat Mandar merepresentasikan 

nilai religius, sosial, dan budaya melalui tradisi tersebut. 

Dalam penelitian ini, informan kunci terdiri dari tokoh agama, tokoh 

adat, orang tua yang melaksanakan hajatan, serta anak-anak yang pernah 

menjalani prosesi Sayyang Pattudduq. Data dikumpulkan melalui teknik 

observasi partisipan, wawancara mendalam, dan dokumentasi. 

Observasi partisipan dilakukan untuk memahami langsung proses dan 

suasana pelaksanaan tradisi, sementara wawancara mendalam menggali 

pemaknaan subjektif dari para pelaku tradisi. Dokumentasi berupa foto, 

video, serta arsip masyarakat digunakan untuk memperkuat data lapangan. 

Analisis data menggunakan model Miles dan Huberman, yang 

meliputi tiga tahapan: reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. Proses reduksi data dilakukan dengan memilah data yang 

relevan dengan fokus penelitian, penyajian data dilakukan dalam bentuk 

narasi deskriptif dan tabel pendukung, sedangkan penarikan kesimpulan 

dilakukan dengan menafsirkan makna sosial, religius, dan budaya dari 

tradisi Sayyang Pattudduq. 

Melalui pendekatan kualitatif deskriptif, penelitian ini diharapkan 

dapat menjawab bagaimana tradisi Sayyang Pattudduq dipraktikkan, nilai-



28 

 

 

 

nilai apa yang terkandung di dalamnya, serta bagaimana tradisi ini tetap 

bertahan dalam kehidupan masyarakat Mandar di tengah arus modernisasi. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mendokumentasikan sebuah 

tradisi, tetapi juga memberikan kontribusi pada pemahaman tentang 

integrasi nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal, serta pentingnya 

pelestarian budaya sebagai bagian dari identitas sosial masyarakat.30  

2. Subjek dan objek penelitian  

Subjek penelitian adalah pihak-pihak yang memberikan data atau informasi 

terkait tradisi Sayyang Pattudduq. Dalam penelitian ini, subjek meliputi: 

• Tokoh agama: ustaz, imam masjid, atau guru mengaji yang terlibat langsung 

dalam prosesi khatam Qur’an dan memberi makna religius pada tradisi. 

• Tokoh adat dan budaya: pemangku tradisi, penyair kalindaqdaq, atau 

sesepuh masyarakat Mandar yang memahami simbol-simbol budaya. 

• Pemerhati budaya/lokal: budayawan, tokoh masyarakat, atau pihak 

pemerintah daerah bidang kebudayaan. 

• Orang tua dan anak peserta Sayyang Pattudduq: keluarga yang 

menyelenggarakan ritual sebagai bentuk syukur atas khatam Qur’an..  

 
30 R. Anisya Dwi Septiani, Dkk Implementasi Program Literasi Membaca 15 Menit Sebelum  

Belajar Sebagai Upaya Dalam Meningkatkan Minat Membaca, Jurnal Perseda, Vol. 5 No. 2 

(Agustus, 2022), Hlm. 132  



29 

 

 

 

3. Sumber dan jenis data  

Sumber Data Primer 

• Wawancara dengan tokoh adat, tokoh agama, pemerintah 

desa/daerah, orang tua peserta Sayyang Pattudduq, serta 

masyarakat yang terlibat langsung dalam pelaksanaan tradisi. 

• Observasi langsung terhadap prosesi Sayyang Pattudduq, mulai 

dari persiapan, pelaksanaan, hingga pasca prosesi, termasuk 

interaksi sosial, penggunaan simbol, dan pesan keagamaan yang 

muncul. 

• Dokumentasi lapangan berupa catatan penelitian, foto, dan rekaman 

kegiatan selama observasi. 

Sumber Data Sekunder 

• Literatur yang relevan, seperti buku, artikel jurnal, 

skripsi/tesis/disertasi, dan penelitian terdahulu yang membahas 

Sayyang Pattudduq maupun tema moderasi beragama. 

• Dokumen resmi dari pemerintah daerah atau lembaga kebudayaan 

terkait pelestarian tradisi Sayyang Pattudduq. 

• Tulisan budaya lokal, manuskrip, serta koleksi syair kalindaqdaq 

yang digunakan dalam prosesi tradisi. 

4. Teknik Pengumpulan Data  

Penelitian ini termasuk tipe penelitian lapangan (field research). 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka terhadap buku-buku 



30 

 

 

 

yang relevan dengan masalah penelitian, namun peneliti juga menerapkan 

metode pengumpulan data langsung. Metode yang digunakan antara lain: 

a. Observasi peneliti secara langsung melakukan pengamatan 

Rangkaian Acara inti, Simbolisme (pakaian adat, tata rias kuda, 

music pengiring, dan bentuk bentuk penghormatan dalam arak 

arakan yang ada pada tradisi sayyang pattudduq di Polewali 

Mandar. 

b. Wawancara peneliti mewawancarai narasumber atau informan yang 

memahami permasalahan yang diteliti di antaranya, Tokoh Adat, 

guru ngaji, Budayawan Mandar, dan para pelaku langsung di tradisi 

sayyang pattudduq 

c. Dokumentasi, yaitu pengambilan data yang diperoleh melalui 

dokumen. Data yang dikumpulkan dengan teknik dokumentasi ini 

diperoleh dari buku-buku maupun gambar yang kemudian diteliti 

dan dikaitkan dengan kenyataan yang dihadapi di lokasi penelitian.  

5. Teknik Analisis Data  

Analisis data dalam penelitian kualitatif deskriptif mengenai tradisi 

Sayyang Pattudduq dilakukan sejak awal pengumpulan data hingga tahap akhir 

penelitian. Penelitian ini menggunakan model analisis interaktif Miles dan 

Huberman yang meliputi tiga tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian data, 

serta penarikan kesimpulan atau verifikasi. 

a. Data Reduction (Reduksi Data)  



31 

 

 

 

Proses reduksi data dilakukan dengan cara memilih, 

menyederhanakan, serta memfokuskan data yang diperoleh dari hasil 

observasi, wawancara, dan dokumentasi di lapangan. Dalam konteks 

penelitian ini, data yang direduksi antara lain mencakup deskripsi 

mengenai prosesi pelaksanaan Sayyang Pattudduq, keterlibatan 

masyarakat, simbol-simbol budaya, serta interpretasi religius yang 

melekat pada tradisi tersebut. Reduksi juga dilakukan dengan 

mengelompokkan informasi ke dalam kategori tertentu, misalnya aspek 

religius, aspek sosial, dan aspek budaya. 31  

b. Data Display (Penyajian Data)  

Data yang telah direduksi kemudian disajikan dalam bentuk narasi 

deskriptif yang runtut, tabel, maupun bagan sederhana untuk 

memudahkan peneliti dalam memahami pola dan hubungan 

antarvariabel sosial yang muncul. Misalnya, penyajian data mengenai 

tahapan pelaksanaan prosesi dapat digambarkan secara kronologis, 

sedangkan nilai-nilai yang terkandung dapat ditampilkan dalam bentuk 

tematik. Penyajian data ini bertujuan agar fenomena Sayyang 

Pattudduq dapat dipahami secara menyeluruh baik dari dimensi 

religius, sosial, maupun kultural.32  

c. Conclusion Drawing / Verification  

 
31 Ahmad Rijali, Analisis Data Kualitatif, Jurnal Alhadharah, Vol. 17 No.33 (Juni, 2018), Hlm. 91.  
32 Ibid., hlm. 92. 
42 Ibid., hlm.93.  



32 

 

 

 

Langkah selanjutnya adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi. 

Setelah melakukan reduksi data, penyajian data dan mendapatkan 

sebuah kesimpulan awal yang masih bersifat sementara dan dapat 

diubah bila tidak ada bukti yang kuat, sehingga dapat mendukung pada 

tahap pengumpulan data selanjutnya. Apabila kesimpulan pada tahap 

awal sesuai oleh bukti-bukti yang valid dan konsisten saat peneliti 

kembali ke lapangan mengumpulkan data, maka kesimpulan yang 

dikemukakan merupakan kesimpulan kredibel.33 

Peneliti mengadopsi pendekatan analisis data Miles dan Huberman, 

yang dimulai dengan reduksi data memilih elemen-elemen inti dan 

memusatkan perhatian pada aspek-aspek penting. Langkah berikutnya 

adalah menyajikan data dalam bentuk narasi tertulis, dan tahap akhir 

berupa penarikan kesimpulan dari data yang terkumpul. Penerapan 

teknik pengelolaan data menurut Miles dan Huberman memungkinkan 

peneliti untuk mengorganisir dan mengolah data secara sistematis dan 

efektif.  

H. Sistematika Pembahasan  

Bab pertama memaparkan pendahuluan penelitian secara ringkas, 

yang meliputi latar belakang penelitian, rumusan masalah, tujuan dan 

manfaat penelitian, serta tinjauan pustaka untuk membedakan kajian ini 

dari penelitian sebelumnya. Bab ini juga menyajikan kerangka teori sebagai 

 
33 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. (Bandung: Alfabeta, 2013), hlm. 

126. 



33 

 

 

 

alat analisis, metode penelitian yang menjamin kesesuaian dengan standar 

penelitian hukum, serta sistematika pembahasan. 

Bab kedua berisi Gambaran Umum berisi pesan moderasi beragama 

di masyarakat Polewali Mandar atau penjelasan teoritis untuk membedah 

masalah-masalah yang diangkat di penelitian ini. Dalam hal ini di 

masyarakat Polewali Mandar. 

Bab ketiga berisi analisis data penulis terkait dengan Pesan 

moderasi Beragama Dalam Tradisi Sayyang Pattuduq di Polewali Mandar.  

Bab keempat merupakan kesimpulan akhir yang didapatkan dalam 

penelitian ini ditambah dengan saran yang akan disampaikan penulis. 

Bagian kesimpulan akan menjawab rumusan masalah secara ringkas dan 

jelas, kemudian saran merupakan rekomendasi dari penulis yang dianggap 

perlu.  

  

 



77 

 

BAB IV 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Sayyang Pattudduq di 

Polewali Mandar berfungsi sebagai medium komunikatif yang sistematis untuk 

menyampaikan pesan moderasi beragama. Pesan tidak disampaikan hanya 

melalui ceramah lisan, melainkan melalui keseluruhan acara, seperti arak-arak 

bersama, lantunan syair/kalimat keagamaan, tausiyah singkat oleh tokoh 

agama, hiasan simbolik pada kuda dan penunggang, serta praktik jamuan dan 

gotong royong. Keseluruhan rangkaian ini membentuk pengalaman kolektif 

yang membuat pesan menjadi konkret dimana peserta bukan hanya mendengar, 

tetapi melihat, merasakan, dan ikut berpartisipasi sehingga pesan mudah 

dipahami dan diinternalisasi. Dengan demikian, Sayyang Pattudduq berperan 

sebagai ruang sosial-kultural yang mengubah ajaran moral menjadi praktik 

keseharian. 

Mekanisme penyampaian pesan moderasi dalam tradisi ini berlangsung 

melalui beberapa saluran yang saling menguatkan. Pertama, peneladanan oleh 

tokoh agama dan adat dimana perilaku dan tutur kata mereka selama acara 

menjadi contoh langsung bagi masyarakat. Kedua, ritualisasi berulang berupa 

pengulangan tata acara setiap kesempatan penting mengubah nilai-nilai 

menjadi kebiasaan yang dilembagakan secara sosial. Ketiga, simbolisme visual 

dan performative (hiasan, posisi, gerak kuda, dan pola peserta) bisa 

mengkomunikasikan makna. Keempat, penguatan afektif melalui pengalaman 



78 

 

 

 

bersama berupa kegembiraan, penghormatan publik, dan solidaritas dapat 

memperkuat ingatan dan keterikatan emosional terhadap pesan. Kombinasi 

saluran ini menjawab secara praktis pertanyaan bagaimana pesan moderasi 

disampaikan dalam Sayyang Pattudduq. 

Terkait isi, nilai-nilai moderasi yang paling jelas muncul dalam praktik 

tersebut meliputi beberapa dimensi. Nilai toleransi tampak dari keterlibatan 

berbagai lapisan sosial dan sikap saling menghormati; keseimbangan antara 

dimensi vertikal dan horizontal terlihat pada penekanan ibadah sekaligus 

tanggung jawab sosial; rendah hati dan penghormatan terhadap pendidik dan 

tetua terwujud dalam bentuk penghormatan publik; serta solidaritas praktis 

diwujudkan lewat gotong royong dan pembagian pangan atau jamuan. Selain 

itu, penghargaan terhadap kearifan lokal menegaskan bahwa moderasi 

dipraktikkan dalam bentuk yang kontekstual. Nilai-nilai ini muncul baik secara 

tersurat dalam tutur kata maupun secara tersirat melalui pola tindakan kolektif. 

Secara ringkas, penelitian ini menegaskan dua temuan pokok: (1) pesan 

moderasi disampaikan melalui praktik ritual yang terpola (bukan hanya lewat 

kata) sehingga pesan menjadi pengalaman kolektif yang mudah diinternalisasi; 

dan (2) nilai-nilai moderasi yang terkandung meliputi toleransi, keseimbangan 

religius–sosial, rendah hati, dan solidaritas praktis, semuanya dimediasi oleh 

kearifan lokal. Untuk menjaga fungsi moderatif tradisi ini, diperlukan upaya 

untuk memelihara esensi ritual sambil memungkinkan adaptasi yang responsif 

terhadap konteks modern. 

 



79 

 

 

 

B. Saran 

Berdasarkan temuan penelitian yang menunjukkan bahwa Sayyang 

Pattudduq berfungsi sebagai medium penting dalam penyampaian pesan dan 

internalisasi nilai moderasi beragama, penulis menggarisbawahi beberapa hal 

yang perlu dilakukan ke depannya. 

Pertama, pemangku adat, tokoh agama, dan penyelenggara tradisi 

disarankan mempertahankan dan memperjelas narasi nilai dalam setiap 

pelaksanaan Sayyang Pattudduq. Selain menjaga unsur estetika, penting untuk 

secara rutin menyisipkan penjelasan singkat tentang makna simbolik dan nilai 

moderasi kepada peserta dan penonton sehingga ritual tidak hanya menjadi 

tontonan tetapi juga sarana pendidikan moral. 

Kedua, institusi pendidikan lokal dan pengelola kebudayaan di tingkat 

pemerintahan daerah dianjurkan mengintegrasikan pendidikan tentang kearifan 

lokal dan moderasi beragama ke dalam program pembelajaran nonformal dan 

kegiatan komunitas. Upaya ini akan memperkuat kontinuitas pesan moderasi 

dan mengurangi risiko komodifikasi ritual semata. 

Ketiga, bagi peneliti dan pembuat kebijakan disarankan melakukan 

studi lanjutan dengan metode komparatif atau kuantitatif untuk mengukur 

dampak partisipasi Sayyang Pattudduq terhadap sikap moderasi individu dan 

komunitas. Kajian seperti ini penting untuk menyediakan bukti empiris yang 

dapat dipakai sebagai dasar kebijakan pelestarian budaya yang bermuatan 

pendidikan nilai. 



80 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Alimuddin. Mandar Nol Kilometer. Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2011. 

Andrian, S. N. Narasi Perjumpaan di Jagat Mandar. Jakarta: Badan 

Pengembangan Bahasa dan Perbukuan, 2019. 

Anshori, M., Konflik Komunikasi Antar Budaya Dalam Alkuturasi Adat Saparan 

Berakak di Desa Ambarketawang Kabupaten Sleman, Skripsi. Yogyakarta: 

Magister KPI Fakultas Dakwah Dan Komunikasi UIN Sunan Kalijaga, 

2021. 

Ayu, D., P., Tinjauan Hukum Kekayaan Intelektual Komunal Tari Sayyang Pattudu’ 

Di Kabupaten Polewali Mandar, Skripsi. Makassar: Universitas Bosowa, 

2022.  

Aziz, A., M., Ilmu Dakwah Cet. ke-4, Jakarta: Prenadamedia Group, 2015.  

Bahtiar, M., N., Tradisi Sayyang Pattu’du Pada Acara Khatam Qur’an Di Desa 

Lapeo Kecamatan Campalagian Kabupaten Polewali Mandar, Skripsi. 

Palopo: Institut Agama Islam Negri (IAIN), 2022.  

Cangara, H., Pengertian Ilmu Komunikasi, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998.  

Fahri, M., Ahmad, Z., “Moderasi Beragama di Indonesia”, Intizar, vol. 25:2, 2019. 

Hardian, N., “Dakwah Dalam Perspektif Al-Qur’an dan Hadits”, Jurnal Al-Hikmah, 

vol. 5:1, 2018.  

Sudirana, I. W. "Tradisi versus Modern: Diskursus Pemahaman Istilah Tradisi dan 

Modern di Indonesia." Mudra Jurnal Seni Budaya, vol. 34:1. 2019. 

Jafar, I., Mudzhira, N., A., “Bentuk-Bentuk Pesan moderasi beragama Dalam 

Kajian Al-Qur’an”, Jurnal Komunikasi Islam, vol. 8:1, 2018.   

Kamaluddin, “Pesan moderasi beragama”, Fitrah Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu 

Keislaman, vol. 2:2, 2016.  

Kementerian Agama, Al-Qur’an Surat Ali Imran, Jakarta: Departemen Agama RI, 

2022.  

Kila, S. Budaya Politik Kerajaan Balanipa Mandar, Makassar: Pustaka Refleksi, 

2016. 

Komunikasi dan Penyiaran Islam Fakultas Dakwah dan Komunikasi, UIN Syarif 

Hidayatullah, 2020.  



81 

 

 

 

Kumalasari, B., Pengertian Dakwah, Makalah, Surabaya: Prodi Bimbingan Dan 

Konseling Islam Fakultas Dakwah Dan Komunikasi UIN Sunan Ampel, 

2019.  

Marhandra, R., Lawas P., Sebagai Media Dakwah Masyarakat Sumbawa Nusa 

Tenggara Barat, Skripsi. Jakarta: Magister 

Mustakimah, “Akulturasi Islam Dengan Budaya Local Dalam Tradisi Molontho Di 

Gorontalo”, Jurnal Diskursus Islam, vol. 2:2, 2014.   

Nahru, S., Akulturasi Budaya Sayyang Pattu’du Dengan Agama Islam Dalam 

Tradisi Khataman Al-Qur’an Di Desa Bonde, Kecamatan Campalagian, 

Kabupaten Polewali Mandar, Provinsi Sulawesi Barat, Skripsi. Yogyakarta: 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2021.  

Nofrion, Komunikasi Pendidikan Penerapan Teori Dan Konsep Komunikasi Dalam 

Pembelajaran, Jakarta: Kencana, 2016.  

Nurhadi, Fachrul, Zikri, dan Achmad W., K., “Kajian Tentang Efektivitas Pesan 

Dalam Komunikasi”, Jurnal Komunikasi Hasil Pemikiran dan Penelitian, 

vol. 3:1, 2017.  

Rahim, A., Pelaksanaan Tradisi Sayyang Pattu’du Pada Perayaan Maulid Nabi 

Muhammad Untuk Membentuk Akhlak Pada Masyarakat Desa Mosso 

Kecamatan Balanipa Kabupaten Polewali Mandar (Suatu Tinjauan 

Pendidikan Islam), Skripsi. Palu: UIN Datokarama, 2022.   

Rijali, A., “Analisis Data Kualitatif”, Jurnal Alhadharah, vol. 17:33, 2018. 

Said, M., Tradisi Sayyang Pattudduq Prespektif Pendidikan Islam, Skripsi, Pare-

Pare: Program Pascasarjana, Institut Agama Islam Negeri Pare-Pare, 2022.  

Septiani, D., Anisya, R., “Implementasi Program Literasi Membaca 15 Menit 

Sebelum Belajar Sebagai Upaya Dalam Meningkatkan Minat Membaca”, 

Jurnal Perseda, vol. 5:2, 2022.  

Supriatin, M., Y., “Tradisi Lisan Dan Identitas Banga, Studi Kasus Kampung Adat 

Sinarresmi, Sukabumi." Patanjala Jurnal Penelitian Sejarah dan Budaya, 

vol. 4:3, 2012.   

Syukir, A., Dasar Strategi Dakwah Islam, Surabaya: Al Ikhlas, 1983.  

Tawil, S., U., Rahman, A., “Nilai Yang Terkandung Dalam Tradisi Sayyang 

Pattudduq di Kabupaten Polewali Mandar”, Pinisi Journal of Art, Humanity 

& Social Studies, vol. 3:2, 2023.  

 


	HALAMAN JUDUL SKRIPSI
	PENGESAHAN
	SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	MOTTO
	KATA PENGANTAR
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Peneltian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Kerangka Teoritik
	G. Metode Penelitian
	H. Sistematika Pembahasan

	BAB IV PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



