
   

 

PEMBENTUKAN KARAKTER RELIGIUS SISWA MELALUI 

PROGRAM FULL DAY SCHOOL DI SMPIT ABU BAKAR 

 YOGYAKARTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh : Aulia Azmi Alkhairi 

NIM :23204012012 

 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Magister (S2)  

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga  

untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar  

Magister Pendidikan (M.Pd.)  

Program Studi Pendidikan Agama Islam 

 

YOGYAKARTA 

2025



 

 

i 

  

HALAMAN PENGESAHAN  



 

 

ii 

  

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 

  

 



 

 

iii 

  

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

  



 

 

iv 

  

SURAT PERSETUJUAN TESIS 



 

 

v 

  

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 



 

 

vi 

  

ABSTRAK 

AULIA AZMI ALKHAIRI. NIM. 23204012012. Pembentukan Karakter Religius 

Siswa Melalui Program Full Day School di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta. Tesis. 

Program Magister Pendidikan Agama Islam Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2025. (Dibimbing oleh Dr. H. Muh. Wasith 

Achadi, S.Ag., M.Ag.) 

 

Pembentukan karakter religius siswa melalui program fullday school di SMPIT 

Abu Bakar Yogyakarta telah berjalan dengan baik, namun belum sepenuhnya 

optimal. Hal ini ditandai oleh sejumlah kendala, seperti perbedaan pembiasaan 

antara rumah dan sekolah, keterbatasan tenaga pembina, pengaruh teman sebaya, 

serta padatnya kegiatan akademik dan hafalan yang berpotensi menimbulkan 

kejenuhan siswa, sehingga internalisasi nilai-nilai agama belum maksimal. Oleh 

karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pelaksanaan pembentukan 

karakter religius, menganalisis problematika yang dihadapi, serta menelaah 

implikasinya terhadap pencapaian tujuan pendidikan Islam di SMPIT Abu Bakar 

Yogyakarta. Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan 

menggunakan pendekatan studi kasus. Teknik pengumpulan data menggunakan 

wawancara, observasi dan dokumentasi. Uji keabsahan data menggunakan 

triangulasi. Adapun teknik analisis data menggunakan model interaktif dari Miles 

dan Huberman  melalui tahapan pengumpulan data, kondensasi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pembentukan karakter religius siswa di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta melalui 

program fullday school telah terlaksana secara efektif dan sistematis melalui lima 

dimensi karakter religius, yaitu keyakinan, peribadatan, penghayatan, pengetahuan, 

dan pengamalan. Meskipun demikian, proses tersebut masih menghadapi berbagai 

problematika, baik yang bersumber dari internal siswa maupun faktor eksternal, 

seperti perbedaan pembiasaan antara rumah dan sekolah, beban hafalan dan target 

akademik, serta keterbatasan guru dalam pembinaan. Adapun implikasinya, 

pembentukan karakter religius ini berdampak pada perubahan perilaku siswa, 

internalisasi nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari, terbentuknya adab 

Islami, serta selaras dengan tujuan pendidikan Islam dan konsep ta’dib menurut 

Syed Muhammad Naquib al-Attas. 

 

 

Kata Kunci : Karakter religius, Full Day School, Al-Attas  



 

 

vii 

  

ABSTRACT 

AULIA AZMI ALKHAIRI. Student ID Number: 23204012012. The Formation 

of Students' Religious Character Through the Full Day School Program at SMPIT 

Abu Bakar Yogyakarta. Thesis. Master's Program in Islamic Education, Faculty of 

Tarbiyah and Teacher Training, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2025. 

(Supervised by Dr. H. Muh. Wasith Achadi, S.Ag., M.Ag.) 

  

The formation of students' religious character through the full-day school program 

at SMPIT Abu Bakar Yogyakarta has been running well, but it is not yet fully 

optimal. This is marked by a number of obstacles, such as differences in habits 

between home and school, limited guidance staff, peer influence, and a heavy 

academic and memorization schedule that has the potential to cause student 

boredom, so that the internalization of religious values has not been maximized. 

Therefore, this study aims to examine the implementation of religious character 

building, analyze the problems encountered, and explore its implications for the 

achievement of Islamic education goals at SMPIT Abu Bakar Yogyakarta. This 

study uses qualitative research with a case study approach. Data collection 

techniques include interviews, observation, and documentation. Data validity is 

tested using triangulation. Data analysis techniques use Miles and Huberman's 

interactive model through the stages of data collection, data condensation, data 

presentation, and conclusion drawing. The results of the study show that the 

formation of religious character in students at SMPIT Abu Bakar Yogyakarta 

through the full-day school program has been carried out effectively and 

systematically through five dimensions of religious character, namely belief, 

worship, appreciation, knowledge, and practice. However, the process still faces 

various problems, both from within the students and from external factors, such as 

differences in habits between home and school, the burden of memorization and 

academic targets, and the limitations of teachers in providing guidance. The 

implications of this religious character building are reflected in changes in student 

behavior, the internalization of religious values in daily life, the formation of 

Islamic manners, and alignment with the goals of Islamic education and the concept 

of ta'dib according to Syed Muhammad Naquib al-Attas. 

 

 

Keywords: Religious character, Full Day School, Al-Attas  



 

 

viii 

  

MOTTO 

ُ خَيْرُ  اس  مُْ النََّ ه  نْفَع 
َ
ُ أ اس  لنََّ ل   

“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia (lainnya).” 

(HR Ath-Thabrani dan Daruquthni) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

ix 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Tesis Ini Penulis Persembahkan Untuk: 

Almamater Tercinta 

Program Magister Pendidikan Agama Islam 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga  

Yogyakarta 

 

  



x 

 

x 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Transliterasi kata-kata Arab yang dipakai dalam 

penyusunan tesis ini berpedoman pada Surat Keputusan Bersama 

Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia Nomor: 158/1987 dan 0543b/U/1987, tanggal 

22 Januari 1988. 

A. Konsonan 

 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif ا
Tidak 

dilambangkan 
Tidak dilambangkan 

 Ba’ B Be ب 

 Ta’ T Te ت 

 Ṡa’ Ṡ Es (dengan titik di atas) ث 

 Jim J Je ج

 Ḥa’ Ḥ ح
Ha (dengan titik di 

bawah) 

 Kha Kh Ka dan ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra’ R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س 

 Syin Sy Es dan ye ش 

 Ṣad Ṣ ص
Es (dengan titik di 

bawah) 

 Ḍaḍ Ḍ ض
De (dengan titik di 

bawah) 

 Ṭa Ṭ ط 
Te (dengan titik di 

bawah) 

 

 

 

 



 

 

xi 

  

 Ẓa Ẓ ظ 
Zet (dengan titik di 

bawah) 

 Ain ‘ Koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Fa ف 

 Qaf Q Qi ق 

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل 

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha’ H Ha ه

 Hamzah ’ Apostrof ء

 Ya’ Y Ye ي

 

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah Ditulis Rangkap 

 

 Ditulis Muta’addidah متعددة

 Ditulis ‘iddah عدة

 

C. Ta’ Marbutah 

Semua tā’ marbūtah ditulis dengan h, baik berada pada 

akhir kata tunggal ataupun berada di tengah penggabungan kata 

(kata yang diikuti oleh kata sandang “al”). Ketentuan ini tidak 

diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap dalam bahasa 

indonesia, seperti ṣalāt, zakat, dan sebagainya kecuali 

dikehendaki kata aslinya. 

 Ditulis Hibbah هبة 

 Ditulis Jizyah جزية 

 ’Ditulis karāmah al-awliyā كرامةالأولياء 

 

D. Vokal Pendek  

- Fatḥah Ditulis A 

- Kasrah Ditulis I 

- Ḍammah Ditulis U 



 

 

xii 

  

E. Vokal Panjang 

 

fathah + alif 

 جا هلية 
Ditulis 

ā  

jāhiliyyah 

fathah + ya’ mati 

 تنسى 
Ditulis 

ā  

tansā 

kasrah + ya’ mati 

 كريم 
Ditulis 

ī  

karīm 

dammah + wawu 

mati 

 فروض 

Ditulis 
ū  

furūḍ 

 

F. Vokal Rangkap 

 

fathah + ya mati 

 بينكم 
Ditulis 

Ai 

Bainakum 

fathah + wawu mati 
 قول

Ditulis 
Au 

Qaul 

 

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan 

Apostrof 

 

 Ditulis a’antum اانتم 

  اعددت 
Ditulis 

u’iddat la’in 

 

H. Kata Sandang Alif + Lam 

1. Bila diikuti huruf Qamariyyah maka ditulis dengan                     menggunakan huruf 

awal “al” 

 Ditulis Al-Qur’ān القران

 Ditulis Al-Qiyās القياس 

 

 

 



 

 

xiii 

  

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis sesuai dengan huruf pertama 

Syamsiyyah tersebut 

 ’Ditulis As-Samā السماء

 Ditulis Asy-Syams الشمس

 

 

I. Penulisan Kata-kata dalam Rangkaian Kalimat 

Ditulis menurut penulisannya 

 

 Ditulis اهل السنة  ذوي الفروض
Żawi al-furūḍ 
ahl al sunnah 

   

 

 



 

 

xiv 

  

KATA PENGANTAR 

سْــــــــــــــــــم ُ ُ اللُ  ب  حْمَن  يْم ُ الرََّ ح  الرََّ  

حَمْدُ 
ْ
فَى، للُ  ال

َ
ةُ  وكَ

َ
لا مُ  وَالصََّ

َ
لا ول هُ  عَلىَُ وَالسََّ صْطَفَىُ، رَس  ـم 

ْ
هُ  آل هُ  وَعَلىَُ ال ُ وَصَحْب  اهْتَدَى وَمَن   

Al-ḥamdu lillāhi rabbil-‘ālamīn, segala puji hanya berhak diperuntukkan 

kepada Allah SWT, penulis mengucapkan syukur yang tak bisa diungkapkan atas 

rahmat dan berkah yang telah penulis terima selama ini. Terutama pada saat 

penyelesaian tesis ini yang berjudul “Pembentukan Karakter Religius Siswa 

Melalui Program Full Day School di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta”. Shalawat dan 

doa juga penulis ucapkan untuk Nabi Muhammad SAW yang telah membawa 

manusia ke jalan yang lebih baik dengan risalah hidup akan amal dengan iman dan 

ilmu pengetahuan. 

Tesis ini merupakan salah satu persyaratan untuk memperoleh gelar 

Magister Pendidikan (M.Pd.) pada Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. Proses penyelesaian tesis ini tidak terlepas dari 

bantuan berbagai pihak yang tak henti-hentinya memberi motivasi, dukungan dan 

doa demi selesainya studi ini, teristimewa buat kedua orang tua tercinta yaitu Ayah 

Harmen S.Ag dan Ibu Siti Dahlena S.Ag serta kedua adik saya Nazihatul Aflah dan 

Rizki Ajda Alkhairi yang menjadi penyemangat dalam menjalankan perkuliahan 

sampai saat ini. Selain itu penulis juga mengucapkan terimakasih kepada: 

1. Prof. Dr. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang telah memberikan kesempatan kami untuk 

menempuh pendidikan di kampus tercinta UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.  



 

 

xv 

  

2. Prof. Dr. Sigit Purnama, M.Pd. selaku Dekan Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 

Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang telah membantu dalam 

penyusunan tesis dan memberi pengarahan selama menjadi mahasiswa 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan. 

3. Dr. Winarti, S.Pd., M.Pd.Si., Dr. Ibrahim, S.Pd., M.Pd., dan Dr. Andi 

Prastowo, S.Pd.I., M.Pd.I., selaku para Wakil Dekan yang selalu membuka 

ruang dan kesempatan bagi para mahasiswa untuk berkembang.  

4. Dr. Dwi Ratnasari, M.Ag dan Dr. Adhi Setiyawan, S.Pd., M.Pd., sebagai Ketua 

dan Sekretaris Prodi Magister PAI yang telah memberikan banyak motivasi 

untuk menjadi mahasiswa yang kreatif, inovatif, dan produktif.  

5. Dr. H. Muh. Wasith Achadi, S.Ag., M.Ag selaku Pembimbing Tesis yang telah 

mencurahkan ketekunan, kesabaran, dukungan, motivasi, meluangkan waktu 

tenaga, fikiran, dan bimbingan dalam penyusunan tesis ini. 

6. Dosen penguji  pada tesis ini Prof. Dr. H. Tasman, M.A dan Prof. Dr. Abdul 

Munip, S.Ag., M.Ag yang telah menguji, memberikan masukan dan saran pada 

tesis ini.  

7. Segenap dosen dan pegawai Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta yang telah sabar membimbing penulis selama ini. 

8. Seluruh pihak sekolah SMPIT Abu Bakar Full Day School Yogyakarta yang 

telah memberikan izin kepada peneliti untuk melakukan penelitian. 

9. Semua pihak yang telah membantu baik dalam materi maupun non materi 

sehingga peneliti dapat menyelesaikan tesis ini. 

10. Terakhir, terima kasih untuk diri sendiri Aulia Azmi Alkhairi, karena telah 

mampu bertahan dan terus melangkah sejauh ini. 

 



 

 

xvi 

  

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa karya ini jauh dari kesempurnaan. 

Oleh karena itu, segala kritik dan saran yang membangun sangat penulis harapkan 

demi perbaikan ke depan. Semoga setiap bait kata dalam tesis ini menjadi amal 

jariyah, menjadi bagian kecil dari upaya membangun peradaban yang berlandaskan 

nilai-nilai Islam. 

Wa’alaikumussalam warahmatullahi wabarakatuh 

     

      Yogyakarta, 05 Desember 2025 

      Penulis, 

 

 

     Aulia Azmi Alkhairi  

      NIM. 23204012012 

  



 

 

xvii 

  

DAFTAR ISI 

HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................ i 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ................................................................ ii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ................................................................. iii 

SURAT PERSETUJUAN TESIS ........................................................................ iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ............................................................................ v 

ABSTRAK ............................................................................................................ vi 

ABSTRACT ......................................................................................................... vii 

HALAMAN PERSEMBAHAN .......................................................................... ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................................................ x 

KATA PENGANTAR ........................................................................................ xiv 

DAFTAR ISI ...................................................................................................... xvii 

DAFTAR TABEL .............................................................................................. xix 

DAFTAR GAMBAR ........................................................................................... xx 

DAFTAR LAMPIRAN ...................................................................................... xxi 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................................ 1 

B. Rumusan Masalah .......................................................................................... 9 

C. Tujuan Penelitian ......................................................................................... 10 

D. Manfaat Penelitian ....................................................................................... 10 

E. Kajian Pustaka ............................................................................................. 11 

F. Landasan Teori ............................................................................................ 20 

G. Sistematika Pembahasan .............................................................................. 46 

BAB II METODE PENELITIAN ...................................................................... 49 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian .................................................................. 49 

B. Sumber Data Penelitian ............................................................................... 50 

C. Teknik Pengumpulan Data .......................................................................... 51 

D. Teknik Analisis Data ................................................................................... 54 

E. Uji Keabsahan Data ..................................................................................... 55 

  



xviii 

 

xviii 

 

BAB III PROFIL LOKASI PENELITIAN ...................................................... 59 

A. Data Sekolah ................................................................................................ 59 

B. Sejarah Singkat ............................................................................................ 60 

C. Visi ............................................................................................................... 62 

D. Misi dan Motto ............................................................................................ 62 

E. Tujuan Pendidikan ....................................................................................... 63 

F. Profil Lulusan .............................................................................................. 63 

G. Organisasi Sekolah ...................................................................................... 64 

H. Program Fullday School di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta ....................... 67 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN ............................................................. 77 

A. Konsep dan Pelaksanaan Pembentukan Karakter Religius Siswa ............... 78 

B. Problematika dalam Proses Pembentukan Karakter Religius Siswa ......... 123 

C. Implikasi Pembentukan Karakter Religius Siswa Melalui Program Full Day 

School ........................................................................................................ 146 

BAB V PENUTUP ............................................................................................. 169 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 169 

B. Saran .......................................................................................................... 171 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 172 

DAFTAR LAMPIRAN ..................................................................................... 185 

 

 

 

 



 

 

xix 

  

DAFTAR TABEL 

Tabel 1.1 Jumlah Siswa SMPIT Abu Bakar Fullday School Yogyakarta ............ 66 



 

 

xx 

  

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 1.1 Kegitan BIPA (Pembiasaan Ibadah Pagi) ......................................... 85 

Gambar 1.2 Kegiatan Taḥfīẓ Al-Qur’ān ............................................................... 91 

Gambar 1.3 Kegiatan BPI (Bina Pribadi Islami) ................................................ 107 

Gambar 1.4 Siswa saat tiba di sekolah ................................................................ 157 

  



 

 

xxi 

  

DAFTAR LAMPIRAN 

Lampiran 1 : Surat Permohonan Izin Penelitian ................................................. 185 

Lampiran 2 : Transkrip Wawancara Penelitian ................................................... 186 

Lampiran 3 : Kurikulum SMPIT Abu Bakar Fullday School Yogyakarta ......... 217 

Lampiran 4 : Timeline Penelitian ........................................................................ 219 

Lampiran 5 : Dokumentasi Penelitian ................................................................. 222 

Lampiran 6 : Daftar Riwayat Hidup ................................................................... 225 

  



 

 

1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Seiring dengan pesatnya perkembangan zaman dan derasnya arus 

globalisasi, dunia pendidikan dihadapkan pada tantangan serius dalam hal 

pembentukan karakter religius peserta didik. Munculnya berbagai persoalan 

moral seperti rendahnya kepedulian sosial, maraknya perilaku menyimpang di 

kalangan remaja, serta lunturnya nilai-nilai adab dan sopan santun menjadi bukti 

bahwa pendidikan saat ini belum sepenuhnya berhasil membentuk generasi yang 

berakhlak mulia dan berkepribadian Islami. Di sinilah peran pendidikan Islam 

menjadi sangat urgen, yaitu tidak hanya mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi 

juga membentuk karakter dan spiritualitas siswa secara utuh.1 

Karakter dapat dikatakan seperti keadaan nyata yang terdapat pada diri 

seseorang yang membedakannya dengan orang lain.2 Karakter meliputi tiga 

bagian yang saling berhubungan yaitu pengetahuan tentang moral (moral 

knowing), perasaan (moral feeling), dan perilaku bermoral (moral behaviour). 

Karakter yang baik terbentuk dari kesadaran akan kebaikan (knowing the good), 

Mencintai hal-hal yang baik (loving atau desiring the good), dan melakukan 

perbuatan baik (acting the good). Untuk itu, strategi efektif dalam membentuk 

karakter adalah dengan melibatkan ketiga elemen tersebut.3 

 
1 Miftah Ilham Mazid dan Nurmawati Nurmawati, “Problematika Pembentukan Karakter 

Religius Siswa Pada Pembelajaran PAI di SMP Negeri 1 Sei Kepayang Timur,” JAMP: Jurnal 

Administrasi dan Manajemen Pendidikan 7, no. 3 (2024): 421–35. 
2 Heri Gunawan, Pendidikan Karakter: Konsep dan Implementasi, vol. 1, 1 (CV. Alfabeta, 

2022), https://etheses.uinsgd.ac.id/69084/1/Pendidikan_Karakter-Heri%20Gunawan.pdf.pdf. 
3 Dian Popi Oktari dan Aceng Kosasih, “Pendidikan Karakter Religius dan Mandiri di 

Pesantren,” Jurnal pendidikan ilmu sosial 28, no. 1 (2019): 42–52. 



2 

 

 

 

Pendidikan karakter yang sering dimaknai sebagai pendidikan nilai, 

pendidikan budi pekerti, pendidikan moral, pendidikan watak, bertujuan untuk 

mengembangkan kemampuan siswa agar dapat memberikan keputusan baik 

buruk, memelihara apa yang baik dan mewujudkan kebaikan itu dalam 

kehidupan sehari-hari dengan sepenuh hati.4 

Penguatan pendidikan karakter di satuan pendidikan didasarkan pada 18 

nilai yang bersumber dari agama, pancasila, budaya, dan tujuan pendidikan 

nasional. Salah satu nilai tersebut adalah nilai religius.5 Nilai religius adalah 

sikap dan tindakan yang berkaitan dengan aspek spiritual. Seseorang dianggap 

religius jika ia merasa kebutuhan untuk mendekatkan diri kepada Tuhan (sebagai 

penciptanya) dan taat dalam menjalankan ajaran agama yang dianutnya. 

Penanaman nilai religius akan menentukan pembentukan kepribadian  dan moral 

peserta didik.6  

Religi atau agama bukanlah suatu hal yang berdiri sendiri, melainkan 

sebuah sistem yang mencakup berbagai aspek. Dalam psikologi agama dikenal 

konsep kesadaran dan pengalaman beragama. Menurut Glock dan Stark yang 

menyebutkan bahwa terdapat lima dimensi religius, yaitu: (a) Religius Belief 

(Dimensi Keyakinan), (b) Religius Practice (Dimensi Pelaksanaan Kewajiban), 

 
4 Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Panduan Pengembangan Pendidikan 

Karakter Melalui Pembelajaran Aktif, Kreatif Efektif dan Menyenangkan (PAKEM) di Sekolah 

Dasar, 2012, Jakarta. 
5 Adian Husaini, Pendidikan Islam: Mewujudkan Generasi Gemilang Menuju Negara 

Adidaya 2045: Kompilasi Pemikiran Pendidikan (Yayasan Pendidikan Islam At-Taqwa, 2018). 
6 Ansulat Esmael dan Nafiah Nafiah, “Implementasi Pendidikan Karakter Religius di 

Sekolah Dasar Khadijah Surabaya,” EduStream: Jurnal Pendidikan Dasar 2, no. 1 (2018): 16–34. 



3 

 

 

 

(c) Religius Feeling (Dimensi Penghayatan), (d) Religius Knowledge (Dimensi 

Pengetahuan) dan (e) Religius Effect (Dimensi Perilaku).7 

Fungsi dan tujuan pendidikan nasional sebagaimana tercantum dalam 

Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (UU Sisdiknas) menjadi dasar 

dalam pengembangan penyelenggaraan pendidikan di Indonesia. Dalam Pasal 3 

disebutkan bahwa pendidikan nasional berperan dalam mengembangkan 

kemampuan serta membentuk watak dan peradaban bangsa yang bermartabat 

guna mencerdaskan kehidupan bangsa, dengan tujuan menumbuhkan potensi 

peserta didik agar menjadi manusia beriman, bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, terampil, kreatif, mandiri, serta 

menjadi warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab.8 

Pendidikan di Indonesia saat ini dinilai masih belum cukup berhasil 

dalam membetuk peserta didik yang memiliki karakter religius. Hal ini terbukti 

dengan maraknya pergaulan bebas, banyaknya kasus pencurian, vandalisme, 

tawuran antar pelajar, melawan guru, terjadinya sontek massal, plagiasi, 

meningkatnya angka kehamilan dan aborsi di kalangan remaja dan pelajar, 

meningkatnya kasus kriminalitas, maraknya kasus narkoba, penyalahgunaan 

wewenang, dan semakin meningkatnya kasus korupsi. Dari problem tersebut 

salah satu faktor kegagalannya yaitu bergesernya tujuan pendidikan dari tujuan 

awalnya. Tujuan awal adalah untuk meningkatkan iman, takwa, dan akhlak 

mulia, tetapi bergeser berhenti hanya pada pengetahuan tentang iman, takwa, 

 
7 Charles Young Glock dan Rodney Stark, American Piety: The Nature of Religious 

Commitment (University of California Press, 1968). 
8 Muh Wasith Achadi, “Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional,” Al Ghazali 

1, no. 2 (2018): 152–67. 



4 

 

 

 

dan akhlak mulia tanpa fokus menanamkan kesadaran akan iman, takwa, dan  

akhlak mulia atau budi pekerti.9 

Penyelenggara layanan pendidikan seharusnya memperhatikan 

perkembangan kepribadian setiap peserta didik. Melalui pendidikan, diharapkan 

setiap anak memiliki perilaku yang baik. Mengingat pentingnya karakter ini, 

lembaga pendidikan juga berperan dalam menanamkannya melalui proses 

pembelajaran.10 Oleh karena itu, implementasi pembentukan karakter dianggap 

sangat penting dalam membina generasi bangsa melalui lembaga pendidikan 

yang menerapkan berbagai cara untuk mewujudkannya. 

Salah satu inovasi dalam dunia pendidikan yang bertujuan memperkuat 

pembinaan karakter adalah penerapan model full day school. Program ini 

memperpanjang waktu interaksi siswa di sekolah agar kegiatan pembinaan 

kepribadian dan religiusitas dapat dilakukan secara lebih intensif dan 

terstruktur.11 

Pembelajaran full day school mengharuskan sekolah merancang 

perencanaan pembelajaran yang berlangsung dari pagi hingga sore hari. Dengan 

demikian, dapat disimpulkan bahwa sistem full day school adalah ciri khas dari 

sekolah terpadu, di mana proses pembelajaran dilakukan secara penuh dari pagi 

 
9 Andi Prastowo, Pendidikan Islam Unggul di Era Revolusi Industri 4.0 dan Merdeka 

Belajar (Prenada Media, 2021),  
10 Mulyani Setyaningsih dan Ahmad Fikri Sabiq, “Praktik Pendidikan Agama Islam 

Berbasis Penguatan Karakter Religius dan Jujur di Lingkungan Full Day School: Studi Kasus di SD 

Plus Tahfizhul Quran (PTQ) Annida Salatiga,” Edunesia: Jurnal Ilmiah Pendidikan 2, no. 1 (2021): 

10–22. 
11 Millati Fitri Amaliya, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Full Day School,” JURNAL 

SYNTAX IMPERATIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 3, no. 2 (2022): 130–42. 



5 

 

 

 

hingga sore hari.12 Salah satu sekolah yang menerapkan sistem pembelajaran full 

day school adalah SMPIT Abu Bakar Yogyakarta yang terletak di jalan. Semaki 

No.1, Kec. Umbulharjo, Kota Yogyakarta. Sehingga pembelajarannya dimulai 

pukul 07.00-15.00 WIB. Selain itu, di  sekolah  juga  telah  menerapkan 

pembiasaan karakter bagi peserta didik di setiap hari nya.13 

Selain itu peneliti memilih sekolah SMPIT Abu Bakar Full Day School 

Yogyakarta sebagai objek penelitian karena peneliti melihat upaya sekolah 

dalam melakukan pembentukan karakter religius kepada peserta didiknya secara 

umum sudah dilakukan melalui beberapa program pembelajaran. Seperti 

kegiatan żikr bersama setiap pagi dan sore hari, setoran hafalan Al-Qur’ān, ṣalāt 

berjamaah serta penanaman nilai-nilai adab dalam kehidupan sehari-hari.14 

Peneliti juga tertarik dengan visi misi yang dicanangkan oleh SMPIT Abu Bakar 

Fullday School Miliran Yogyakarta yang berkomitmen untuk memajukan 

pendidikan dengan mengedepankan nilai-nilai Islami dan memperhatikan 

perkembangan teknologi informasi di era globalisasi dengan visi melahirkan 

pemimpin muslim yang berakhlak mulia, berbudaya unggul dalam Al-Qur’ān, 

bahasa, ilmu pengetahuan dan teknologi.15 

Namun demikian, pembentukan karakter religius tidak bisa dilepaskan 

dari kerangka teoritis yang mendalam dan filosofis. Dalam hal ini, Pembentukan 

 
12 Riris Andriani dan Sholeh Hidayat, “Analisis Implementasi Full Day School Sebagai 

Upaya Pembentukan Karakter Siswa,” JUTENSIA (Indonesian Journal of Educational Technology) 

1, no. 1 (2022): 1–9. 
13 Tim Penyusun, Panduan Akademik dan Ketertiban Siswa (PANTES) SMPIT Abu Bakar 

Fullday School Yogyakarta (Yogyakarta, 2023). 
14Hasil Observasi peneliti di SMPIT Abu Bakar Yogyakart pada hari  kamis, 14 Agustus 

2024. 
15 Tim Penyusun, Panduan Akademik dan Ketertiban Siswa (PANTES) SMPIT Abu Bakar 

Fullday School Yogyakarta. 



6 

 

 

 

karakter religius siswa melalui program full day school sangat relevan jika 

dikaitkan dengan teori pendidikan adab menurut Syed Muhammad Naquib al-

Attas, karena al-Attas menempatkan adab (ta’dib) sebagai tujuan utama 

pendidikan Islam, bukan sekadar aspek tambahan. Hal ini relevan dengan 

penelitian ini karena pembentukan karakter religius tidak cukup hanya dengan 

aktivitas keagamaan, tetapi membutuhkan internalisasi nilai yang menyentuh 

kesadaran siswa. Konsep ta’dib al-Attas memberikan kerangka filosofis yang 

kuat untuk menilai sejauh mana program full day school benar-benar membentuk 

karakter religius secara utuh. 

Program full day school menyediakan ruang dan waktu yang memadai 

untuk internalisasi nilai-nilai adab melalui keteladanan guru, pembiasaan ibadah, 

serta penguatan hubungan sosial yang mendidik. Dengan demikian, pendekatan 

adab dari al-Attas memberi dasar filosofis yang kuat dan solutif bagi 

pembentukan karakter religius di tengah tantangan degradasi moral generasi 

muda saat ini. Al-Attas juga menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam 

adalah penanaman adab (ta’dib), bukan sekadar penguasaan ilmu atau 

keterampilan teknis. Menurutnya, adab mencakup pengenalan dan pengakuan 

yang tepat terhadap tempat sesuatu dalam tatanan wujud, sehingga melahirkan 

keadilan dalam jiwa. Pendidikan yang berlandaskan adab akan menghasilkan 

insan yang seimbang secara spiritual, intelektual, dan moral.16 

 
16 Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam a Frame Work for an Islamic 

Philosophy of Education (International Institute Islamic Thought Civilation Internasional Islamic 

University, 1991). 



7 

 

 

 

Adab dalam pandangan al-Attas bukan sekedar sopan santun seperti yang 

sering dipahami masyarakat. Menurutnya adab itu adalah right action (tindakan 

yang benar) yang berlandaskan ilmu dan bertujuan kepada keadilan dalam segala 

aspeknya.17 

Pembentukan karakter religius siswa melalui program full day school 

merupakan bagian integral dari upaya pendidikan Islam yang bertujuan tidak 

hanya mencerdaskan secara intelektual tetapi juga membentuk pribadi yang 

berakhlak mulia dan taat kepada Allah SWT. landasan utama dari upaya ini dapat 

ditemukan dalam Al-Qur’ān seperti dalam Q.S. Luqman ayat 12-19 yang 

memuat nasehat luqman kepada anaknya tentang pentingnya tauhid, berbakti 

kepada orang tua, menegakkan ṣalāt, bernada rendah hati, dan bersabar. Nilai-

nilai tersebut merupakan cerminan dari karakter religius yang menjadi tujuan 

utama pendidikan. Dalam Q.S. Al-Ahzab ayat 21, Allah SWT berfirman sebagai 

berikut : 

 َ رَ اللّٰه
َ
وَذكَ خِرَ 

ٰ
ا
ْ
ال يَوْمَ 

ْ
وَال  َ يَرْجُوا اللّٰه انَ 

َ
مَنْ ك ِ

 
ل حَسَنَةٌ  سْوَةٌ 

ُ
ا  ِ رَسُوْلِ اللّٰه فِيْ  مْ 

ُ
ك
َ
ل انَ 

َ
قَدْ ك

َ
  ل

ثِيْرًاۗ  
َ
 (21: 33) الاحزاب/ ٢١ك

Artinya : “Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang 

baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan 

(kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah. (Al-

Ahzab/33:21) 

Pada Q.S Al-Ahzab ayat 21, Allah SWT menjadikan Rasulullah SAW 

sebagai teladan utama bagi umat manusia, yang mengindikasikan bahwa proses 

pendidikan karakter harus bersumber dari akhlak dan keteladanan Nabi. Hal ini 

 
17 Muhammad Ardiansyah, “Konsep Adab Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan 

Aplikasinya di Perguruan Tinggi,” Depok: Yayasan Pendidikan Islam At-Taqwa Depok, 2020. 



8 

 

 

 

juga relevan dengan hadis Nabi Muhammad SAW yang menyatakan, 

“Sebenarnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia” (HR. 

Ahmad), yang menegaskan bahwa inti dari misi kerasulan adalah pembentukan 

akhlak. Hadis lain juga menyebutkan bahwa setiap anak yang lahir dalam 

keadaan fitrah (HR. Bukhari dan Muslim). Adapun lingkungan yang juga 

termasuk pendidikan formal seperti full day school memiliki peran penting 

dalam menjaga serta mengarahkan fitrah tersebut menuju akhlak yang baik dan 

religius. 

Masalah inti dari penelitian ini terletak pada belum optimalnya 

pembentukan karakter religius siswa melalui program full day school, yang 

ditandai dengan adanya perbedaan kebiasaan rumah dan sekolah, keterbatasan 

pembinaan guru, pengaruh teman sebaya, serta beban hafalan dan akademik, 

sehingga internalisasi nilai agama belum maksimal.18  

Berdasarkan hal tersebut, penting untuk mengkaji bagaimana konsep dan 

pelaksanaan pembentukan karakter religius siswa di SMPIT Abu Bakar 

Yogyakarta melalui program full day school dilihat dari pendekatan pendidikan 

adab perspektif pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Penelitian ini juga 

penting untuk menganalisis berbagai problematika yang dihadapi dalam proses 

pembentukan karakter tersebut jika ditinjau dari pendekatan pendidikan adab. 

Selain itu, penting pula untuk melihat implikasi dari program tersebut terhadap 

pencapaian tujuan pendidikan Islam yang holistik. 

 
18 Hasil Observasi peneliti di SMPIT Abu Bakar Yogyakart pada hari  kamis, 14 Agustus 

2024. 



9 

 

 

 

Berdasarkan uraian latar beakang masalah di atas, maka penulis tertarik 

untuk melakukan penelitian lebih lanjut dengan judul “Pembentukan Karakter 

Religius Siswa Melalui Program Full Day School di SMPIT Abu Bakar 

Yogyakarta”. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berkontribusi dalam 

menelaah praktik pendidikan di lapangan, tetapi juga menjadi upaya 

mengintegrasikan antara teori pendidikan Islam klasik-modern dengan 

implementasi model pendidikan kontemporer. Diharapkan hasil penelitian ini 

dapat menjadi referensi penting bagi lembaga pendidikan Islam, tenaga 

pendidik, dan peneliti dalam mengembangkan sistem pendidikan yang benar-

benar mencetak insan beradab dan religius. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah, maka dirumuskan beberapa 

permasalahan, di antaranya: 

1. Bagaimana konsep dan pelaksanaan pembentukan karakter religius siswa 

melalui program full day school di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta dalam 

perspektif pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas? 

2. Bagaimana problematika yang dihadapi dalam proses pembentukan karakter 

religius siswa melalui program full day school di SMPIT Abu Bakar 

Yogyakarta ? 

3. Bagaimana implikasi pembentukan karakter religius siswa melalui program 

full day school di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta dalam perspektif pemikiran 

Syed Muhammad Naquib al-Attas? 



10 

 

 

 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah diuraikan diatas, maka tujuan 

yang ingin dicapai dari penelitian dapat dijabarkan sebagai berikut: 

1. Mendeskripsikan pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas tentang 

pendidikan adab dalam mengkaji konsep dan pelaksanaan pembentukan 

karakter religius siswa melalui program full day school di SMPIT Abu Bakar 

Yogyakarta. 

2. Menganalisis problematika yang dihadapi dalam proses pembentukan 

karakter religius siswa melalui program full day school di SMPIT Abu Bakar 

Yogyakarta. 

3. Menganalisis implikasi dari pembentukan karakter religius siswa melalui 

program full day school di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta dalam pemikiran 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas. 

D. Manfaat Penelitian  

Hasil penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat baik secara akademis 

Maupun secara praktis, yaitu: 

1. Manfaat Teoritis: 

a. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam 

bidang pendidikan Islam, khususnya dalam kajian pembentukan karakter 

religius yang berbasis pada pemikiran tokoh Muslim kontemporer, yakni 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas. 



11 

 

 

 

b. Memberikan kontribusi terhadap pengembangan teori pendidikan adab 

sebagai landasan filosofis dan praktis dalam sistem pendidikan Islam 

modern, khususnya dalam konteks program full day school. 

2. Manfaat Praktis: 

a. Bagi Lembaga Pendidikan (SMPIT Abu Bakar Yogyakarta) 

Penelitian ini dapat menjadi bahan evaluasi dan pengembangan program 

pembentukan karakter religius siswa agar lebih sejalan dengan nilai-nilai 

adab dan tujuan pendidikan Islam yang holistik. 

b. Bagi Guru dan Tenaga Pendidik 

Memberikan pemahaman tentang pentingnya pendidikan adab dalam 

membentuk karakter religius siswa, serta cara mengintegrasikannya dalam 

kegiatan harian full day school. 

c. Bagi Peneliti Selanjutnya 

Menjadi referensi dan pijakan awal bagi penelitian lanjutan yang ingin 

mengkaji integrasi antara konsep pendidikan Islam klasik dengan praktik 

pendidikan modern. 

d. Bagi Orang Tua dan Masyarakat 

Memberikan wawasan tentang pentingnya sinergi antara pendidikan 

keluarga dan sekolah dalam membentuk karakter religius anak 

berdasarkan nilai-nilai Islam yang hakiki. 

E. Kajian Pustaka 

Berdasarkan dari judul penelitian yang peneliti tulis, yakni 

“Pembentukan Karakter Religius Siswa Melalui Program Full Day School di 



12 

 

 

 

SMPIT Abu Bakar Yogyakarta”. Maka terdapat beberapa penelitian sebelumnya 

yang berkaitan dengan penelitian ini, yaitu sebagai berikut:  

Kajian mengenai pembentukan karakter religius dalam lembaga 

pendidikan Islam menunjukkan bahwa intensitas waktu belajar dan penguatan 

pembiasaan keagamaan merupakan faktor kunci dalam membentuk religiusitas 

peserta didik. Penelitian Fatkhul Wahab di SMP IT Abu Bakar Yogyakarta 

melalui program boarding school menegaskan bahwa lingkungan pendidikan 

yang terkontrol selama 24 jam mampu membentuk karakter religius siswa secara 

sistematis melalui perencanaan program, pembiasaan ibadah, keteladanan, serta 

evaluasi yang berkelanjutan. Temuan ini memperlihatkan bahwa karakter 

religius tidak tumbuh secara instan, melainkan melalui proses panjang yang 

melibatkan pengaturan lingkungan, rutinitas ibadah, dan pengawasan intensif. 

Namun demikian, muncul pula problematika berupa kelelahan fisik siswa dan 

benturan jadwal kegiatan, yang mengindikasikan bahwa intensitas program yang 

tinggi tidak selalu sejalan dengan kenyamanan dan keberlanjutan pembinaan 

karakter. 19 

Jika penelitian Fatkhul Wahab menekankan efektivitas pembinaan dalam 

konteks boarding school, maka penelitian Iddah Mahmudah menunjukkan 

bahwa pembentukan karakter religius juga dapat berlangsung dalam sekolah 

non-boarding melalui pembiasaan religius yang konsisten. Studi ini memperkuat 

argumen bahwa pengulangan aktivitas keagamaan, kontrol guru, dan 

 
19 Fatkhul Wahab, “Pembinaan Karakter Religius Siswa Melalui Program Boarding School 

di SMP IT Abu Bakar Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga, 2019). 



13 

 

 

 

keterlibatan seluruh warga sekolah berkontribusi signifikan terhadap 

pembentukan karakter religius peserta didik. Namun, penelitian tersebut lebih 

menitikberatkan pada keberhasilan program dan nilai karakter yang muncul, 

tanpa mengulas secara mendalam tantangan implementasi maupun kedalaman 

internalisasi nilai religius. Dengan kata lain, dimensi reflektif dan problematik 

pembiasaan religius belum menjadi fokus utama.20 

Temuan tersebut sejalan dengan penelitian Amilda dkk yang 

menegaskan bahwa pendidikan karakter termasuk karakter religius tidak hanya 

dibentuk melalui pembelajaran akademik, tetapi juga melalui kegiatan non 

akademik yang terencana. Penelitian ini memperluas perspektif bahwa karakter 

tumbuh melalui pengalaman nyata dalam aktivitas keseharian siswa. Kendati 

demikian, kajian ini masih bersifat umum dan menempatkan karakter religius 

sebagai bagian dari nilai karakter universal, belum secara khusus mengkaji 

karakter religius dalam kerangka pendidikan Islam dan belum mengaitkannya 

dengan tujuan filosofis pendidikan Islam sebagaimana dirumuskan oleh tokoh 

Muslim kontemporer.21 

Sementara itu, penelitian Achmad Nasrul Chaq menegaskan bahwa 

pembentukan karakter religius yang mendalam membutuhkan proses spiritual 

dan penghayatan batin, sebagaimana terlihat dalam praktik mujāhadah di 

 
20 Iddah Mahmudah, “Pembentukan Karakter Peserta Didik Melalui Pembiasaan Religius 

di SMK PGRI 20 Jakarta” (Master’s Thesis, Jakarta: FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022), 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/62674. 
21 Amilda dkk., “Patterns of Character Education for Vocational School Students through 

Non-Academic Programs: Paradigm and Implementation,” International Journal of Learning, 

Teaching and Educational Research 22, no. 4 (2023): 459–77, Scopus, 

https://doi.org/10.26803/ijlter.22.4.25. 



14 

 

 

 

pesantren. Penelitian ini memberikan perspektif bahwa karakter religius tidak 

hanya berimplikasi pada ketaatan personal, tetapi juga berdampak sosial berupa 

keteladanan dan partisipasi kemasyarakatan. Namun, konteks pesantren yang 

memiliki kultur religius yang kuat dan otoritas keagamaan yang mapan tentu 

berbeda dengan sekolah formal seperti SMP berbasis full day school, sehingga 

diperlukan kajian yang lebih kontekstual sesuai dengan karakteristik sekolah 

Islam terpadu.22 

Penelitian yang dilakukan oleh Millati Fitri Amaliya menegaskan bahwa 

program full day school merupakan salah satu alternatif strategis dalam 

menjawab krisis moral dan karakter yang semakin mengkhawatirkan di 

masyarakat. Melalui pendekatan field research di SMP Laboratorium UPI 

Cibiru, penelitian ini menemukan bahwa pembentukan karakter siswa 

khususnya karakter religius dan disiplin sangat dipengaruhi oleh kualitas dan 

kuantitas sumber daya manusia (guru dan staf sekolah). Selain itu, keberhasilan 

program full day school tidak dapat dilepaskan dari dukungan serta kerja sama 

orang tua. Pembiasaan aktivitas positif secara berkelanjutan dalam sistem 

sekolah penuh waktu terbukti cukup efektif dalam membentuk karakter siswa.23 

Sejalan dengan itu, Moh. Nasrul Amin dan Muhammad Nashihin 

mengkaji peningkatan karakter religius melalui internalisasi nilai dalam kegiatan 

keagamaan dan sosial di MA Tarbiyatut Tholabah. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa internalisasi nilai religius dilakukan melalui kegiatan rutin 

 
22 Achmad Nasrul Chaq, “Upaya Pembentukan Karakter Religius Santri Melalui Kegiatan 

Mujāhadah di Pondok Pesantren Al-Barokah Mangunsuman Siman Ponorogo” (IAIN Ponorogo, 

2024). 
23 Amaliya, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Full Day School.” 



15 

 

 

 

keagamaan (shalat berjamaah, ngaji rutin, peringatan hari besar Islam), kegiatan 

sosial kemasyarakatan, pembiasaan dalam kehidupan sehari-hari yang 

berlandaskan kultur Islami, monitoring harian oleh guru, serta program tahfidz 

Al-Qur’an. Nilai religius yang berhasil diinternalisasikan meliputi keimanan, 

ketaatan beribadah, kejujuran, tanggung jawab, kesederhanaan, toleransi, dan 

kepedulian sosial. Penelitian ini menekankan pentingnya integrasi kegiatan 

keagamaan dan sosial dalam kurikulum sebagai sarana pembentukan karakter 

religius yang utuh.24 

Sementara itu, penelitian Riris Andriani, Sholeh Hidayat, dan Lukman 

Nulhakim berfokus pada analisis implementasi full day school sebagai upaya 

pembentukan karakter siswa di SMPIT Al Itqon Kabupaten Tangerang. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa keberhasilan full day school ditentukan oleh 

perencanaan yang matang sesuai kebijakan pemerintah, pelaksanaan 

pembelajaran yang sistematis baik di dalam maupun di luar kelas, serta program 

pengembangan diri melalui kegiatan intrakurikuler, kokurikuler, dan 

ekstrakurikuler. Hasilnya, sistem full day school mampu mengembangkan 

karakter religius, disiplin, kerja keras, kemandirian, dan semangat kebangsaan 

pada siswa.25 

Penelitian lain yang menekankan aspek praksis religius dilakukan oleh 

Muhammad Rijal Aufa, Lintang Kironoratri, dan Much Arsyad Fardani tentang 

 
24 Moh Nasrul Amin dkk., “Peningkatkan Karakter Religius Siswa Melalui Internaliasi 

Nilai dalam Kegiatan Keagamaan dan Sosial,” Madinah: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2024): 295–

312. 
25 Andriani dan Hidayat, “Analisis Implementasi Full Day School sebagai Upaya 

Pembentukan Karakter Siswa.” 



16 

 

 

 

peranan pembiasaan ibadah di SD Muhammadiyah 1 Kudus. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa pembiasaan ibadah seperti shalat dhuha dan shalat zuhur 

berjamaah berdampak positif terhadap kedisiplinan, pemahaman keagamaan, 

serta kepedulian sosial siswa. Faktor pendukung utama berasal dari lingkungan 

sekolah dan bimbingan guru, sedangkan faktor penghambat meliputi tekanan 

akademik dan pengaruh lingkungan luar. Penelitian ini menegaskan bahwa 

pembiasaan ibadah merupakan instrumen penting dalam pengembangan 

karakter religius siswa sejak usia dasar.26 

Hal serupa juga ditemukan dalam penelitian Dari Ansulat Esmael dan 

Nafiah mengenai implementasi pendidikan karakter religius di SD Khadijah 

Surabaya. Penelitian ini menunjukkan bahwa metode pembiasaan religius 

seperti mengucapkan salam, berjabat tangan dengan guru, doa sebelum dan 

sesudah pembelajaran, shalat dhuha, tartil Al-Qur’an, serta shalat zuhur 

berjamaah menjadi strategi utama dalam menanamkan karakter religius. 

Keberhasilan implementasi sangat dipengaruhi oleh konsistensi program, peran 

guru, serta budaya sekolah yang mendukung nilai-nilai keislaman.27 

Dari perspektif manajerial, Hudatul Umam Habibi mengkaji manajemen 

strategis program full day school di MTsN Model Kebumen 1. Penelitian ini 

menyoroti bahwa keberhasilan full day school tidak hanya ditentukan oleh 

program pembelajaran, tetapi juga oleh pengelolaan strategis yang meliputi 

 
26 Muhammad Rijal Aufa dkk., “Peranan Pembiasaan Ibadah dalam Pengembangan 

Karakter Religius Siswa di SD Muhammadiyah 1 Kudus,” Didaktik : Jurnal Ilmiah PGSD STKIP 

Subang 9, no. 04 (2023): 1339–48, https://doi.org/10.36989/didaktik.v9i04.1633. 
27 Esmael dan Nafiah, “Implementasi Pendidikan Karakter Religius di Sekolah Dasar 

Khadijah Surabaya.”  



17 

 

 

 

perumusan visi, misi, nilai-nilai, perencanaan strategis, pelaksanaan, 

pengawasan, serta evaluasi kinerja. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

program full day school mampu meningkatkan prestasi akademik dan non-

akademik siswa, meskipun masih ditemukan beberapa kendala seperti adaptasi 

siswa dan persepsi masyarakat.28 

Penelitian Kholqillah, Muhammad Fahri, dan Reni Sinta Dewi 

menguatkan temuan sebelumnya dengan menunjukkan bahwa implementasi full 

day school di SMP Islam Terpadu Al-Ittihad Ciampea Kabupaten Bogor efektif 

dalam membentuk karakter religius dan disiplin siswa melalui metode 

pembiasaan dan keteladanan. Namun demikian, penelitian ini juga menegaskan 

adanya faktor penghambat berupa pengaruh keluarga, lingkungan pergaulan, 

serta keterbatasan sarana dan prasarana sekolah.29 

Penelitian Neng Rina Rahmawati dkk. memberikan landasan teoretis 

mengenai karakter religius dari berbagai sudut pandang, yakni Islam, psikologi, 

sosiologi, dan komunikasi. Penelitian ini menegaskan bahwa karakter religius 

bersifat multidimensional, mencakup aspek keyakinan, ketaatan beribadah, serta 

manifestasi perilaku saleh baik secara individual maupun sosial. Implikasinya, 

pengembangan karakter religius dalam pembelajaran PAI memerlukan model 

 
28 Hudatul Umam Habibi, “Manajemen Strategis Program Full Day School (FDS) MTsN 

Model Kebumen 1” (Thesis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2012), https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/54919. 
29 Revi Khoeril Kholqillah dkk., “Implementasi Full Day School dalam Pembentukan 

Karakter Religius dan Disiplin Siswa Kelas VII SMP Islam Terpadu Al-Ittihad Ciampea Kabupaten 

Bogor,” Tarbiatuna: Journal of Islamic Education Studies 4, no. 1 (2024): 148–56. 



18 

 

 

 

pembelajaran yang komprehensif dan sesuai dengan tahap perkembangan 

peserta didik.30 

Dari sisi konseptual, penelitian Muhammad Ardiansyah memperkuat 

landasan filosofis bahwa konsep adab menurut Syed Muhammad Naquib al-

Attas merupakan inti dari pendidikan Islam. Konsep adab tidak hanya bersifat 

normatif-teoretis, tetapi aplikatif dan relevan lintas konteks pendidikan. Namun, 

penelitian ini lebih banyak bergerak pada level pendidikan tinggi dan belum 

secara spesifik mengkaji implementasinya pada pendidikan menengah pertama 

melalui program full day school. Hal ini menunjukkan adanya ruang kajian untuk 

mengontekstualisasikan konsep adab dalam praktik pendidikan dasar dan 

menengah.31 

Penelitian Yusril Anwar mulai menjembatani konsep at-ta’dib al-Attas 

dengan praktik pembentukan karakter religius di tingkat SMP. Temuannya 

menunjukkan adanya relevansi antara konsep adab dan aktivitas religius di 

sekolah. Akan tetapi, penelitian ini belum menempatkan program full day school 

sebagai sistem utama pembinaan karakter dan belum mengkaji secara kritis 

implikasi maupun tantangan pelaksanaannya.32 

Adapun penelitian yang berfokus pada program full day school, seperti 

Lilik Fiswhan Pambudi dan Mulyani Setyaningsih, menegaskan bahwa program 

 
30 Neng Rina Rahmawati dkk., “Karakter religius dalam Berbagai Sudut Pandang dan 

Implikasinya Terhadap Model Pembelajaran Pendidikan Agama Islam,” Ta’dibuna: Jurnal 

Pendidikan Islam 10, no. 4 (2021): 535, https://doi.org/10.32832/tadibuna.v10i4.5673. 
31 Ardiansyah, “Konsep Adab Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Aplikasinya di 

Perguruan Tinggi.” 
32 Yusril Anwar, “Konsep At-ta’dib Menurut Naquib Al-Attas dan Relevansinya Terhadap 

Peningkatan Karakter Religius di SMP Ma’arif 2 Ponorogo” (IAIN Ponorogo, 2024). 



19 

 

 

 

ini efektif dalam memperkuat karakter religius, akhlak, dan kejujuran siswa.33 

Program full day school dinilai mampu membentengi siswa dari pengaruh 

negatif lingkungan serta mendorong pembiasaan ibadah dan perilaku positif.34 

Namun, kedua penelitian tersebut belum mengaitkan secara eksplisit 

pembentukan karakter religius dengan tujuan pendidikan Islam dalam perspektif 

filosofis, khususnya pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas, serta belum 

mengulas secara mendalam problematika yang muncul dalam pelaksanaannya.  

Berdasarkan diskusi terhadap penelitian-penelitian terdahulu tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa pembentukan karakter religius telah banyak dikaji dari 

aspek pembiasaan, program, dan lingkungan pendidikan. Namun, masih terdapat 

celah penelitian pada kajian yang secara integratif mengkaji pembentukan 

karakter religius melalui program full day school, problematika yang 

menyertainya, serta implikasinya terhadap tujuan pendidikan Islam dalam 

perspektif pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas. Oleh karena itu, 

penelitian ini menempati posisi strategis untuk melengkapi dan memperdalam 

khazanah keilmuan pendidikan Islam dengan mengaitkan praktik empiris di 

SMPIT Abu Bakar Yogyakarta dengan kerangka filosofis ta’dib sebagai tujuan 

utama pendidikan Islam. 

 

 

 
33 Lilik Fiswhan Pambudi, “Implementasi Pendidikan Akhlak Melalui Program Full Day 

School dalam Menanggulangi Gayahidup Hedonisme (Studi Kasus SMA Negeri 29 Jakarta dan 

SMK Negeri 59 Jakarta)” (FITK UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, t.t.). 
34 Mulyani Setyaningsih, “Implementasi Sistem Full Day School dalam Penguatan 

Pendidikan Karakter Religius dan Jujur Siswa di SD PTQ Annida Salatiga Tahun 2019/2020” (IAIN 

Salatiga, 2020). 



20 

 

 

 

F. Landasan Teori 

1. Karakter Religius 

a. Pengertian Karakter Religius 

Karakter adalah kualitas individu atau kolektif yang menjadi ciri 

seseorang atau kelompok. Dalam hal ini, karakter dapat dimaknai positif 

atau negatif. Akan tetapi dalam konteks pendidikan, karakter merupakan 

penerapan nilai-nilai yang baik. Karakter ini mencakup nilai kebaikan, 

mau berbuat baik, dan nyata berkehidupan baik, yang terpateri dalam diri 

dan terejawantahkan dalam perilaku. Karakter terpancar dari hasil olah 

pikir, olah hati, olahraga, serta olah rasa dan karsa seseorang atau 

sekelompok orang. Karakter juga merupakan ciri khas seseorang atau 

sekelompok orang yang mengandung nilai, kemampuan, kapasitas moral, 

dan ketegaran dalam menghadapi kesulitan dan tantangan.35 

Adapun kata religius merupakan kata dasar dari religi yang berarti 

agama atau kepercayaan akan adanya sesuatu kekuatan kodrati di atas 

manusia. Religius sebagai salah satu nilai karakter dideskripsikan sebagai 

sikap dan perilaku yang patuh dalam melaksanakan ajaran agama yang 

dianut, toleran terhadap pelaksanaan ibadah agama lain, dan hidup rukun 

dengan pemeluk agama lain. Karakter relegius sangat dibutuhkan oleh 

siswa dalam menghadapi perubahan zaman dan degradasi moral, dalam 

 
35 Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Panduan Pengembangan Pendidikan 

Karakter Melalui Pembelajaran Aktif, Kreatif Efektif dan Menyenangkan (PAKEM) di Sekolah 

Dasar. 



21 

 

 

 

hal ini siswa diharapkan mampu memiliki dan berprilaku dengan ukuran 

baik dan buruk yang didasarkan pada ketentuan dan ketetapan agama.36 

Sedangkan karakter religius dapat diartikann sebagai suatu 

penghayatan ajaran agama yang dianutnya dan telah melekat pada diri 

seseorang dan memunculkan sikap atau perilaku dalam kehidupan sehari-

hari baik dalam bersikap maupun dalam bertindak, yang dapat 

membedakannya dengan karakter orang lain.37 

Pendidikan karakter religius merupakan upaya berkelanjutan untuk 

menumbuhkan dan memelihara karakter religius pada diri seseorang. 

Pelaksanaan pendidikan karakter religius merupakan pendidikan 

sepanjang hayat yang tidak memiliki batas waktu. Pengembangan religius 

dilakukan sejak dini dalam lingkup pendidikan terkecil yaitu keluarga dan 

terus berkembang seiring dengan pertambahan usia dan lingkungan sosial 

masyarakat seseorang. Nilai-nilai karakter religius ini bersumber dari 

nilai-nilai agama yang diakui di Indonesia dan nilai-nilai budaya yang 

berlaku di masyarakat.38 

Perwujudan kegiatan karakter religius dalam seting pendidikan 

formal, diterapkan dalam kegiatan belajar pembelajaran seperti memulai 

kegiatan belajar dengan berdoa, mengucap salam saat bertemu dengan 

 
36 Mof Yahya dan Willy Ramadan, “Implementasi Pendidikan Karakter Religius di SMA 

Se Kalimantan Selatan,” Antasari Press, 2020, https://idr.uin-antasari.ac.id/19142/. 
37 Nur Agus Salim., dkk., Dasar-dasar Pendidikan  Karakter (Yayasan Kita Menulis, 

2022). 
38 Santy Andrianie, Laelatul Arofah, dan Restu Dwi Ariyanto, Karakter Religius: Sebuah 

Tantangan dalam Menciptakan Media Pendidikan Karakter (Penerbit Qiara Media, 2022)  



22 

 

 

 

warga sekolah, penanaman kegiatan keagamaan dalam aktifitas sekolah, 

dan lain sebagainya.39 

Dengan demikian, pendidikan karakter religius adalah suatu usaha 

berkelanjutan dan terencana, sebagai upaya untuk meningkatkan dan 

menjaga penghayatan terhadap ajaran agama yang dianutnya yang 

kemudian diwujudkan dalam pemikiran dan perilaku sehari-hari dan dapat 

menjadi pembeda tingkat karakter antara satu orang dengan yang lainnya.  

b. Nilai-nilai Karakter Religius 

Nilai-nilai religius harus ditanamkan untuk membentuk karakter 

bangsa khususnya bagi siswa. Pembentukan karakter harus dimulai dari 

hal yang terkecil terlebih dahulu yaitu diri sendiri kemudian ditanamkan 

pada lingkungan keluarga dan akhirnya menyebar ke masyarakat luas. 

Glok dan Stark membagi aspek religius dalam lima dimensi sebagai 

berikut: 

1) Religious belief (aspek keyakinan), yaitu adanya keyakinan terhadap 

Tuhan dan segala sesuatu yang berhubungan dengan dunia gaib serta 

menerima hal-hal dogmatik dalam ajaran agamanya. Keimanan ini 

adalah dimensi yang paling mendasar bagi pemeluk agama. 

2) Religious practice (aspek peribadatan), yaitu aspek yang berkaitan 

tingkat keterikatan yang meliputi frekuensi dan intensitas sejumlah 

 
39 Siti Ainurohmah dkk., “Pembentukan Karakter Religius Melalui Pembiasaan di Sekolah 

Menegah Pertama Teuku Umar Semarang,” Jurnal Kewarganegaraan 8, no. 1 (2024): 1373–77, 

https://doi.org/10.31316/jk.v8i1.4997. 



23 

 

 

 

perilaku, dimana perilaku tersebut sudah ditetapakan oleh agama 

seperti tata cara menjalankan ibadah dan aturan agama. 

3) Religious felling (aspek penghayatan), yaitu gambaran bentuk perasaan 

yang dirasakan dalam beragama atau seberapa jauh seseorang dapat 

menghayati pengalaman dalam ritual agama yang dilakukannya 

misalnya kekhusyukan ketika melakukan ṣalāt.  

4) Religious knowledge (aspek pengetahuan), yaitu aspek yang berkaitan 

dengan pemahaman dan pengetahuan seseorang terhadap ajaran-ajaran 

agamanya untuk menambahkan pengetahuan tentang agama yang 

dianutnya.  

5) Religious effect (aspek pengamalan), yaitu penerapan tentang apa yang 

telah diketahuinya dari ajaran-ajaran agama yang dianutnya kemudian 

diaplikasikan melalui sikap dan perilaku dalam kehidupan sehari-hari. 

40 Selanjutnya, dijelaskan juga lima aspek religius dalam Islam yaitu: 

1) Aspek iman, yaitu menyangkut keyakinan dan hubungan manusia 

dengan Tuhan, malaikat, para nabi dan sebagainya. 

2) Aspek Islam, yaitu menyangkut frekuensi dan intensitas pelaksanaan 

ibadah yang telah ditetapkan, misalnya ṣalāt, puasa dan zakat.  

3) Aspek ihsan, yaitu menyangkut pengalaman dan perasaan tentang 

kehadiran Allah SWT dengan menjalankan perintah-Nya dan menjauhi 

larangan-Nya.  

 
40 Glock dan Stark, American Piety: The Nature of Religious Commitment. 



24 

 

 

 

4) Aspek ilmu, yaitu menyangkut pengetahuan seseorang tentang ajaran-

ajaran agama misalnya dengan mendalami Al-Qur’ān lebih jauh.  

5) Aspek amal, menyangkut tingkah laku dalam kehidupan 

bermasyarakat, misalnya menolong orang lain, membela orang lemah, 

bekerja dan sebagainya. Dimensi dan aspek dalam nilai religius di atas 

menjadi acuan untuk menanamkan nilai religius kepada siswa melalui 

pendidikan karakter.41 

c. Proses Pembentukan Karakter 

Karakter merupakan kualitas moral dan mental seseorang yang 

pembentukannya dipengaruhi oleh faktor bawaan (fitrah, nature) dan 

lingkungan (sosialisasi pendidikan, nurture). Potensi karakter yang baik 

dimiliki manusia sebelum dilahirkan, tetapi potensi-potensi tersebut harus 

dibina melalui sosialisasi dan pendidikan sejak usia dini.42 

Munculnya karakter pada diri seseorang, tidak didapatkan saat 

lahir. Karakter dibentuk melalui proses pembelajaran yang cukup panjang. 

Karakter manusia terbentuk melalui faktor lingkungan dan orang-orang 

yang ada di sekeliling lingkungan tersebut. 

Individu yang baik hanya bisa diperoleh dari lingkungan yang baik, 

karenanya perlu kerja sama berbagai pihak untuk menghasilkannya. Ada 

tiga komponen yang membentuk karakter seseorang, yakni : 

1) Keluarga atau rumah, memberi pengaruh sangat besar yaitu 60 persen.  

 
41 Abdul Majid, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (PT Remaja Rosdakarya, 2011). 
42 Agung Pramujiono dkk., Kesantunan Berbahasa, Pendidikan Karater, dan 

Pembelajaran yang Humanis (Indocamp, 2020). 



25 

 

 

 

2) Satuan Pendidikan, memberi pengaruh sebesar 25-30 persen. 

3) Masyarakat, memberi pengaruh sebesar 10-15 persen.43 

Pembentukan karakter dalam suatu sistem Pendidikan adalah 

keterkaitan antara komponen-komponen karakter yang mengandung nilai-

nilai perilaku yang dapat dilakukan atau bertindak secara bertahap dan 

saling berhubungan antara pengetahuan nilai-nilai perilaku dengan sikap 

atau emosi yang kuat untuk melaksanakannya, baik terhadap tuhan yang 

maha esa, dirinya, sesama, lingkungan, bangsa dan negara serta dunia 

internasional.44 

Sementara menurut pandangan Tanaka disebutkan bahwa 

pendidikan karakter itu sendiri merupakan proses pembentukan karakter 

yang memberikan dampak positif terhadap perkembangan emosional, 

spiritualitas, dan kepribadian seseorang. Oleh sebab itu, pendidikan 

karakter atau pendidikan moral itu merupakan bagian penting dalam 

membangun jati diri sebuah bangsa. Oleh karena ini kecerdasan 

emosional, spiritual, dan kepribadian itu penting dalam membangun 

karakter yang tangguh, mandiri, aktif, kreatif dan berdedikasi tinggi.45 

Karakter seseorang bisa dibentuk. Akan tetapi, pembentukan 

karakter tidak mudah dan membutuhkan proses. Proses pembentukan 

karakter meliputi proses mengetahui, memikirkan, melakukan, dan 

 
43 Salim., dkk., Dasar-dasar Pendidikan  Karakter. 
44 Nirra Fatmah, “Pembentukan Karakter dalam Pendidikan,” Tribakti: Jurnal Pemikiran 

Keislaman 29, no. 2 (2018): 369–87. 
45 Ahmad Tanaka dkk., Konsep Dan Model Pembelajar Karakter (Yayasan Hamjah Diha, 2023). 



26 

 

 

 

membiasakan. beberapa teori/ pendekatan yang dapat digunakan untuk 

menganalisis proses pembentukan karakter ini di antaranya: 

a) Pendekatan Kognitif  

Pendekatan kognitif menekankan pada proses-proses mental 

yang terlibat dalam mengetahui bagaimana kita mengarahkan 

perhatian, mempersiapkan, mengingat, berpikir, dan memecahkan 

masalah. Unsur terpenting dalam pembentukan karakter adalah pikiran 

karena pikiran, yang di dalamnya terdapat seluruh program yang 

terbentuk dari pengalaman hidupnya, merupakan pelopor segalanya. 

Pandangan para psikolog kognitif, menyatkana bahwa otak menjadi 

tempat yang mengandung “pikiran” di mana kemungkinan proses-

proses mental individu terjadi. Proses-proses tersebut di antaranya:  

a. Mengingat;  

b. Mengambil keputusan;  

c. Merencanakan; dan  

d. Menentukan tujuan 

b) Pendekatan Teori Psikologi Behavioristik  

Pembentukan tingkah laku berdasakarkan pada pendekatan 

behavioristik ini menekankan mengenai respon perilaku yang dapat 

diamati dan merupakan penentu lingkungannya. Dengan kata lain, 

pendekatan ini dapat diukur karena dapat dilihat dari perilaku atau 

interaksi dengan lingkungannya. Ganjaran dan hukuman menentukan 

perilaku. 



27 

 

 

 

c) Pendekatan Teori Belajar Sosial (Social Learning Theory)  

Pendekatan teori belajar sosial lebih ditekankan pada perlunya 

conditioning (pembiasaan merespon) dan imitation (peniruan). 

Pendekatan belajar sosial menekankan pentingnya penelitian empiris 

dalam mempelajari perkembangan anak-anak. Dalam teori belajar 

sosial atau social learning theory disebutkan bahwa: 

(1) Manusia dapat berfikir dan mengatur tingkah lakunya sendiri, 

sehingga mereka bukan semata-mata budak yang menjadi obyek 

pengaruh lingkungan. Sifat kausal atau sebab akibat bukan dimiliki 

sendirian oleh lingkungan, karena orang dan lingkungan saling 

memengaruhi.  

(2) Aspek-aspek fungsi kepribadian melibatkan interaksi orang 

tersebut dengan orang lain. 

Dalam lingkungan sekolah seorang figur yang berperan penting 

dalam pembentukan karakter seorang anak adalah guru. Guru 

merupakan salah satu komponen yang vital dalam proses pendidikan. 

Hal tersebut dikarenakan proses pendidikan tanpa adanya guru akan 

menghasilkan hasil yang tidak maksimal. Fungsi guru bukan hanya 

sekedar tenaga pengajar tetapi juga merupakan tenaga pendidik. 

Mendidik dalam moral dan kualitas peserta didiknya. Di sekolah, 

pendidikan karakter juga hendaknya diwujudkan dalam setiap proses 

pembelajaran, seperti pada metode pembelajaran, muatan kurikulum, 

penilaian dan lain-lain. 



28 

 

 

 

Selain itu di sekolah juga diajarkan beberapa macam hal yang 

dapat membentuk karakter pada anak di antaranya adalah tentang 

pendidikan religius, kedisiplinan, toleransi, jujur dan semangat 

kebangsaan. Semua hal tersebut diajarkan demi terciptanya seorang 

anak yang berkarakter positif dalam dirinya. 

d. Tantangan Pendidikan Karakter 

Kecenderungan masyarakat dan sekolah yang lebih menonjolkan 

capaian akademik daripada pembentukan karakter menunjukkan 

terputusnya ideal “communities of character” dengan praktik pendidikan 

sehari-hari. Padahal, untuk menjawab krisis karakter yang belum sejalan 

dengan falsafah Pancasila, pendidikan karakter justru harus ditempatkan 

sejajar bahkan menjadi fondasi bagi prestasi akademik, bukan sekadar 

pelengkap.46  

Pendidikan karakter menjadi keniscayaan karena menjadi fondasi 

kualitas manusia dan pilar utama peradaban suatu bangsa, termasuk jika 

sebuah bangsa ingin menempati posisi terhormat dalam percaturan global. 

Namun, di era digital, proses ini berhadapan dengan tantangan baru yang 

bersifat universal sehingga pendekatannya tidak bisa lagi konvensional 

semata.47 

 
46 Jagad Aditya Dewantara dkk., “Optimization of Character Education Through 

Community Participation Around The School Environment (Case Study in Lab School Junior High 

School Bandung),” JED (Jurnal Etika Demokrasi) 5, no. 1 (2020): 53–66, 

https://doi.org/10.26618/jed.v5i1.3017. 
47 Alim Nurjanah dan Sri Harinita Indah Pranesti, “Urgensi pendidikan Karakter dalam 

Memajukan Bangsa,” Jurnal Harmoni Nusa Bangsa 1, no. 1 (2023): 10–19. 



29 

 

 

 

Pada era globalisasi, pemanfaatan teknologi menjadi semakin 

mudah dan tidak hanya dilakukan oleh orang dewasa, tetapi juga oleh 

anak-anak. Dalam bidang pendidikan, teknologi dimanfaatkan untuk 

mendukung proses pembelajaran serta pengembangan ilmu pengetahuan, 

sekaligus berfungsi sebagai sarana komunikasi antara pendidik dan peserta 

didik. Meskipun demikian, penggunaan teknologi juga membawa dampak 

positif dan negatif dalam ranah pendidikan. Berbagai fenomena destruktif 

dalam kehidupan kebangsaan, seperti munculnya sentimen antaretnis, 

konflik antarsuku, penyalahgunaan narkoba, tawuran pelajar, hingga kasus 

cyberbullying, mencerminkan lemahnya karakter bangsa. Oleh sebab itu, 

pembentukan dan pendidikan karakter perlu dilakukan sejak dini agar 

peserta didik mampu menanamkan nilai-nilai dan perilaku positif, 

sehingga pada akhirnya dapat menekan potensi terjadinya berbagai bentuk 

penyimpangan dan kriminalitas tersebut.48 

Dalam proses pembentukan karakter anak didik atau generasi 

penerus bangsa Indonesia, didapati beberapa tantangan dan urgensinya:  

1) Harmonisasi pengembangan potensi siswa yang belum optimal antara 

olah hati (etik), olah pikir (literasi), olah rasa (estetik) dan olah raga 

(kinestik).49 

 
48 Sunandari Sunandari dkk., “Perkembangan Era Digital Terhadap Pentingnya Pendidikan 

Karakter Anak Sekolah Dasar,” Journal on Education 5, no. 4 (2023): 12005–9. 
49 Wiwik Jumiati dan Fu’ad Arif Noor, “Penguatan Pendidikan Karakter Pada Anak Usia 

Dini dalam Menghadapi Tantangan Global,” Jurnal Kajian Gender dan Anak 5, no. 2 (2021): 129–

50. 



30 

 

 

 

2) Besarnya populasi siswa, guru, dan sekolah yang tersebar di seluruh 

Indonesia.50 

3) Belum optimalnya sinergi tanggungjawab terhadap pendidikan karakter 

anak antara sekolah, orang tua dan masyarakat.51 

4) Tantangan globalisasi, yaitu pengaruh negatif teknologi informasi dan 

komunikasi terhadap gaya hidup remaja, serta pudarnya nilai-nilai 

religiusitas dan kearifan lokal bangsa.52 

5) Terbatasnya pendampingan orang tua mengakibatkan kritis identitas 

dan disorientasi tujuan hidup anak.53 

6) Keterbatasan sarana belajar dan infrastruktur. Prasarana dan sarana 

sekolah, sarana transportasi, jarak antara rumah siswa ke sekolah (jalur 

sungai, hutan).54  

Pembentukan karakter melalui jalur pendidikan di sekolah akan 

menghadapi tantangan yang tidak ringan. 

a) Tantangan yang bersifat internal: 

(1) Keterbatasan kurikulum pendidikan karakter. Salah satu tantangan 

utama dalam pelaksanaan pendidikan karakter di sekolah terletak 

 
50 Silvia Auliya dkk., “Implementasi Program Penguatan Pendidikan Karakter di Sekolah 

Dasar Negeri Petungroto Kabupaten Kediri,” Prosiding Konseling Kearifan Nusantara (KKN) 2 

(2022): 67–79. 
51 Barita Esman Dabukke dkk., “Sinergi Pola Asuh Anak di Rumah dan Pola Didik di 

Sekolah Menuju Sekolah Berkarakter,” Center of Knowledge : Jurnal Pendidikan Dan Pengabdian 

Masyarakat, 1 Agustus 2025, 141–50, https://doi.org/10.51178/cok.v5i1.2796. 
52 Indra Gunawan, “Pendidikan Karakter: Tantangan dan Solusi di Era Digital,” Jurnal 

Pendidikan dan Pembelajaran Khatulistiwa (JPPK) 1, no. 01 (2024): 159–72. 
53 Muhammad Mahmuda dkk., “Optimalisasi Peran Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat 

dalam Penguatan Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal,” Aspirasi: Publikasi Hasil 

Pengabdian dan Kegiatan Masyarakat 2, no. 6 (2024): 189–200. 
54 Auliya dkk., “Implementasi Program Penguatan Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar 

Negeri Petungroto Kabupaten Kediri.” 



31 

 

 

 

pada keterbatasan kurikulum yang tersedia. Sejumlah sekolah 

Islam masih lebih menitikberatkan pada pencapaian akademik dan 

pelaksanaan ritual keagamaan, sementara penguatan pendidikan 

karakter secara komprehensif belum memperoleh perhatian yang 

memadai.55   

(2) Keterbatasan metode pembelajaran. Metode pembelajaran yang 

digunakan di banyak sekolah sering kali masih konvensional dan 

berfokus pada pengajaran teoretis.56 

(3) Kurangnya pelatihan guru dalam pendidikan karakter. Guru 

memegang peranan yang sangat penting dalam pelaksanaan 

pendidikan karakter. Akan tetapi, masih banyak pendidik yang 

belum memperoleh pelatihan yang memadai terkait strategi dan 

metode penanaman nilai-nilai karakter kepada peserta didik.57 

b) Tantangan yang bersifat eksternal: 

(1) Pengaruh globalisasi.58 

(2) Perkembangan sosial masyarakat. 

(3) Perubahan lingkungan sosial secara global yang mengubah tata nilai, 

norma suatu bangsa menjadi lebih terbuka.59 

 
55 Taufik Abdillah Syukur, Strategi Penerapan Pendidikan Karakter Di Sekolah Islam 

(Kbm Indonesia, 2024). 
56 Yuhanita Ulzana dkk., “Implementasi Pendidikan Karakter Holistik untuk Penguatan 

Nilai Empati dan Tanggung Jawab Anak Sekolah Dasar,” J-SES: Journal of Science, Education and 

Studies 4, no. 3 (2025). 
57 Nursinta Fadillah dkk., “Tantangan Guru dalam Membentuk Karakter Siswa Melalui 

Pembelajaran Pancasila Di Sekolah Dasar,” Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 5 (2025): 

564–68. 
58 Adam Bayu Saputra dkk., Pengaruh Globalisasi Terhadap Etika Remaja, 2024. 
59 Yuli Dwi Safitri dkk., “Dampak Globalisasi Terhadap Moralitas Remaja di Tengah 

Revolusi Digital,” Jurnal Multidisiplin Ilmu Akademik 1, no. 4 (2024): 72–80. 



32 

 

 

 

(4) Pengaruh perkembangan teknologi informasi dan komunikasi yang 

telah mengubah tatanan sosial masyarakat.60 

2. Konsep Full Day School 

a. Pengertian Full Day School 

Menurut etimologi, kata full day school berasal dari bahasa Inggris. 

Terdiri dari kata full mengandung arti penuh, dan day artinya hari. Maka full 

day mengandung arti sehari penuh. Full day juga berarti hari sibuk. 

Sedangkan school artinya sekolah Jadi, arti dari full day school jika dilihat 

dari segi etimologinya berarti sekolah atau kegiatan belajar yang dilakukan 

sehari penuh. Dalam pembahasan selanjutnya full day school disingkat 

menjadi FDS.61 

Menurut Muhibin Syah, FDS menerapkan suatu konsep dasar 

“Integrated-Activity” dan “Integrated-Curriculum”. Hal inilah yang 

membedakan dengan madrasah pada umumnya. Dalam FDS semua program 

dan kegiatan siswa di madrasah, baik belajar, bermain, beribadah dikemas 

dalam sebuah system pendidikan. Titik tekan pada FDS adalah siswa selalu 

berprestasi belajar dalam proses pembelajaran yang berkualitas yakni 

diharapkan akan terjadi perubahan positif dari setiap individu siswa sebagai 

hasil dari proses dan aktivitas dalam belajar. Muhibbin Syah juga berpendapat 

 
60 Arif Ismunandar, “Dinamika Sosial dan Pengaruhnya Terhadap Transformasi Sosial 

Masyarakat,” Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan 3, no. 2 (2019): 205–19. 
61 Achmad Sjaifulloh, “Manajemen Full Day School dalam Meningkatkan Kualitas 

Pendidikan Karakter” (Multi Pustaka Utama, IAINU Kebumen Press, 2022).  



33 

 

 

 

bahwa altematif yang bisa dilakukan untuk mengukur keberhasilan belajar 

adalah dengan dimensi ranah cipta, rasa, dan karsa.62 

Menurut Mochtar Buchori, program FDS dapat juga disetarakan 

dengan istilah program pengayaan, yaitu suatu program belajar yang disusun 

dengan materi di atas program standar untuk para siswa yang dinilai 

mempunyai kemampuan belajar lebih tinggi dari pada yang dituntut oleh 

program standar. Dengan program ini mereka akan memiliki pengetahuan 

yang lebih banyak, lebih kaya, di bidang tertentu dibandingkan dengan siswa 

yang tidak mengikuti program pengayaan ini.63 

Dari beberapa pengertian FDS diatas, dapat disimpulkan bahwa FDS 

adalah madrasah umum yang menggunakan kurikulum pada umumnya 

berdasarkan standar nasional pendidikan, yang dipadukan dengan kurikulum 

dari satuan pendidikan tersebut atau kurikulum dari yayasan dengan tujuan 

untuk memberikan pengalaman belajar yang lebih luas kepada anak, dengan 

waktu belajar sehari penuh dari jam 07:00- 15.00. Kegiatan dalam FDS dapat 

berupa: pendalaman dan pembiasaan pengamalan agama, pengayaan materi 

(bagi siswa berprestasi), les pelajaran atau perbaikan (bagi siswa yang masih 

tertinggal) dan kegiatan ekstrakurikuler.64 

 

 

 
62 Muhibbin Syah, “Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan Baru (Revisi, Cet ke-22),” 

Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017. 
63 Mochtar Buchori, Transformasi Pendidikan, 1 (Pustaka Sinar Harapan : IKIP 

Muhammadiyah Jakarta Press, 1995). 
64 Sjaifulloh, “Manajemen Full Day School dalam Meningkatkan Kualitas Pendidikan 

Karakter.” 



34 

 

 

 

b. Tujuan Full Day School 

Tujuan penerapan sistem pendidikan full day school adalah 

membangun landasan yang kokoh dalam mengembangkan serta 

meningkatkan kecerdasan intelektual (Intelligence Quotient), kecerdasan 

emosional (Emotional Quotient), dan kecerdasan spiritual (Spiritual 

Quotient) melalui berbagai inovasi pembelajaran yang efektif dan relevan. 

Kurikulum yang diterapkan dirancang secara terpadu untuk menjangkau 

seluruh aspek perkembangan peserta didik, khususnya dalam menumbuhkan 

kreativitas yang berlandaskan integritas serta mengoptimalkan 

perkembangan pada tiga ranah utama, yaitu kognitif, afektif, dan 

psikomotorik.65 

Selain berorientasi pada peningkatan mutu pendidikan, penerapan full 

day school pada dasarnya diarahkan sebagai salah satu upaya pembentukan 

akidah dan akhlak peserta didik serta penanaman nilai-nilai positif dalam 

kehidupan sehari-hari. Program ini juga dirancang untuk memberikan 

landasan yang kuat bagi proses belajar siswa secara menyeluruh, mencakup 

perkembangan intelektual, fisik, sosial, dan emosional.66 

 

 

 

 
65 Tristiyo Hendro Yuwono, “Full Day School: Realisasi Pembentukan Karakter Anak,” 

Jurnal Pendidikan Guru 1, no. 1 (2017): 73–83. 
66 Sri Rahayuh dan Faridah Faridah, “Implementasi Full Day School dalam Perspektif 

Budaya Sekolah,” JAK2P: Jurnal Administrasi, Kebijakan dan Kepemimpinan Pendidikan 1, no. 2 

(2020): 171–80. 



35 

 

 

 

c. Kelebihan dan Kelemahan Full Day School 

Setiap sistem pembelajaran pasti memiliki kelebihan (penunjang) dan 

kelemahan (penghambat) dalam penerapannya. Seperti halnya sistem 

pembelajaran FDS. 

1) Kelebihan FDS 

Kelebihan FDS antara lain : 

a) Anak mendapatkan pendidikan umum untuk antisipasi terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan. 

b) Anak mendapatkan pendidikan keislaman secara layak dan profesional. 

c) Anak mendapatkan kepribadian yang bersifat antisipatif terhadap 

perkembangan sosial budaya. 

d) Potensi anak tersalurkan melalui kegiatan ekstrakurikuler. 

e) Perkembangan bakat minat dan kecerdasan anak terantisipasi sejak 

dini.67 

2) Kekurangan FDS 

Kekurangan FDS antara lain :  

a) Faktor Sarana Prasarana 

Keterbatasan sarana prasarana dapat menghambat kemajuan 

sekolah. Oleh karena itu, perlu adanya pengelolaan pendidikan yang 

baik sebagaimana dikatakan bahwa sekolah dapat berhasil apabila 

pengelolaan sarana dan prasarananya juga baik. 

 

 
67 H Baharuddin, Pendidikan dan Psikologi Perkembangan, Cet. I (Ar-Ruzz Media, 2009). 



36 

 

 

 

b) Kualitas Guru atau Pendidik 

Tidak hanya siswa atau peserta didik, pegawai dan faktor dana 

yang menjadi kelemahan FDS, tetapi kualitas guru juga berpengaruh 

terhadap kelangsungan proses belajar mengajar karena untuk mencapai 

tujuan pendidikan diperlukan keprofesionalan guru dalam mengajar.68 

Imron Arifin mengatakan bahwa kekurangan FDS antara lain: 

(1) Ketika anak merasa jenuh, apalagi jika bermasalah dengan guru, 

mereka akan merasa stress. 

(2) Jika siswa mengalami kelelahan fisik, mereka akan mudah sakit. 

(3) Guru bisa mengalami kelelahan, sehingga sulit mengembangkan 

diri. 

(4) Berkurangnya kesempatan bermain bagi anak. 

(5) Terhambatnya sosialisasi anak di masyarakat.69 

d. Aktivitas Full day school 

Aktifitas siswa di madrasah tidak terbatas hanya di kelas seperti belajar 

saja, sedangkan aktivitas yang ditawarkan dalam program full day school 

yaitu berupa “integrated activity” dengan pendekatan ini maka seluruh 

program dan aktifitas anak di madrasah mulai dari belajar, bermain, makan 

dan ibadah dikemas dalam suatu sistem pendidikan. Dengan sistem ini, 

diharapkan mampu memberi nilai-nilai kehidupan Islam pada anak didik 

secara utuh dan terintegrasi dalam tujuan pendidikan. Konsep pendidikan 

 
68 Baharuddin, Pendidikan dan Psikologi Perkembangan. Ar-Ruzz Media, 2009. 
69 Hudatul Umam Habibi, “Manajemen Strategis Program Full Day School (FDS) MTsN 

Model Kebumen 1” (Magister Thesis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2012), https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/54919. 



37 

 

 

 

yang dijalankan sebenamya adalah konsep effective school yaitu bagaimana 

menciptakan lingkungan yang efektif bagi siswa sebagai konsekuensinya.70 

Faktor yang mempengaruhi pembelajaran full day school yang pertama 

adalah faktor lingkungan dan yang kedua faktor instrumental. Faktor 

lingkungan, lingkungan fisik berupa sarana prasarana serta fasilitas yang 

digunakan, tersedianya sarana prasarana dengan jumlah dan kualitas yang 

memadai akan sangat mendukung berlangsungnya proses pendidikan yang 

efektif. Sebaliknya, kekurangan sarana prasarana dapat menghambat proses 

pendidikan dan pencapaian hasil yang maksimal.71 

Lingkungan sosial, intelektual, dan lingkungan nilai memang 

merupakan tiga dimensi lingkungan pendidikan yang saling terkait dan 

sama-sama menentukan kualitas proses dan hasil pendidikan peserta didik. 

Ketiganya membentuk iklim belajar yang bukan hanya memengaruhi aspek 

akademik, tetapi juga pembentukan sikap, karakter, dan nilai keagamaan 

peserta didik.72 

Selanjutnya, faktor instrumental yaitu seperangkat kelengkapan dalam 

berbagai bentuk dan jenisnya berupa kelengkapan madrasah seperti 

kurikulum, dimana dapat dipakai sebaik-baiknya agar berdaya guna dan 

berhasil guna bagi kemajuan belajar anak di madrasah.73 

 
70 M. A. Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam (PT Remaja Rosdakarya, 2020). 
71 Nana Syaodih Sukmadinata, Landasan Psikologi Proses Pendidikan (Remaja 

Rosdakarya, 2019). 
72 Ficky Dewi Ixfina dan Siti Nur Rohma, “Dasar-Dasar Pendidikan sebagai Pembentuk 

Moral dan Intelektual Peserta Didik di Sekolah Dasar,” J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah 4, no. 2 

(2025): 222–31. 
73 Syaiful Bahri Djamarah, Guru dan Anak Didik (PT Rineka Cipta, 2008). 



38 

 

 

 

Pendapat lain mengatakan bahwa full day school merupakan ciri khas 

sekolah terpadu yang yang pembelajarannya mengharuskan sekolah 

merancang perencanaan pembelajaran dari pagi hingga sore. Full day school 

memadukan model sekolah umum dengan pengajaran agama intensif. 

Sekolah ini menggunakan kuirikulum nasional dari pemerintah. Sekolah full 

day school merancang belajar menjadi tidak kaku, menyenangkan bagi siswa, 

dan fokus pula pada pendidikan karakter.74 

Dari pemaparan diatas, dapat penulis simpulkan bahwa pembelajaran 

full day school adalah pembelajaran yang berlangsung lebih lama di madrasah 

dari pada yang kelas biasa atau regular. Selisih waktu 2 - 3 jam digunakan 

untuk mendalami pelajaran agama, materi tambahan, dan belajar di luar kelas 

seperti ṣalāt berjamaah, makan bersama dan belajar kelompok. Kegiatan 

ekstrakurikuler sebagai sarana pengembangan diri siswa supaya memiliki 

ketrampilan dan pembiasaan positif yang bisa diimplementasikan dalam 

kehidupan sehari-hari.75 

3. Pendidikan Islam Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

a. Profil Singkat Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Syed Muhammad Naquib al-Attas dilahirkan di Bogor pada 5 

September 1931 dari keluarga ulama dan bangsawan yang memiliki 

kedudukan signifikan dalam tradisi intelektual Melayu Nusantara. Ayahnya 

bernama Ali, sedangkan kakeknya al-Habib Abdullah ibn Muhsin al-Attas 

 
74 Rinja Efendi, Asih Ria Ningsih, dan M. SS, Pendidikan Karakter di Sekolah (Penerbit 

Qiara Media, 2022). 
75 Sjaifulloh, “Manajemen Full Day School dalam Meningkatkan Kualitas Pendidikan 

Karakter.” 



39 

 

 

 

yang dikenal luas sebagai Habib Empang Bogor yang merupakan salah satu 

ulama berpengaruh di wilayah tersebut. Ibunya, Syarifah Raquan al-Aydarus 

juga berasal dari keluarga terpandang dan memiliki silsilah keilmuan yang 

kuat, termasuk hubungan kekerabatan dengan Syed Muhammad al-Aydarus, 

tokoh penting dalam perkembangan tarekat di dunia Melayu. Atmosfer 

keluarga yang religius sekaligus intelektual ini membentuk karakter al-Attas 

sejak dini terutama dalam hal penghargaan terhadap adab dan pencarian 

ilmu.76 

Pendidikan dasar al-Attas dimulai di Sekolah Ngee Heng, Johor (1936–

1941), kemudian berlanjut di Madrasah al-Urwat al-Wutsqa, Sukabumi 

(1941–1945), kemudian ia kembali ke Johor untuk melanjutkan studi di Bukit 

Zahrah dan English College. Pada masa remaja ia banyak menginvestasikan 

waktu dalam penelaahan manuskrip Melayu klasik dan karya-karya Barat 

yang ditunjang oleh akses terhadap perpustakaan keluarga yang kaya dengan 

koleksi naskah sejarah, sastra, dan keagamaan. 

Selain pembinaan akademik, al-Attas juga mengikuti pendidikan wajib 

militer di Eton Hall, Chester, dan Royal Military Academy Sandhurst (1952–

1955). Pengalamannya di Sandhurst membuka peluang bagi dirinya untuk 

berinteraksi dengan pemikir dari berbagai negara serta mengenal pemikiran 

metafisika tasawuf melalui karya-karya yang ia temukan di sana.77 

 
76 Ardiansyah, “Konsep Adab Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Aplikasinya di 

Perguruan Tinggi.” 
77 Daud Wan Mohd Nor Wan, Filsafat dan Praktik Pendidikan Syed Muhammad Naquib 

Al-Attas, 1 ed. (Mizan, 2003), 48. 



40 

 

 

 

Karier intelektual al-Attas secara formal dimulai di Universiti Malaya, 

Singapura (1957–1959), tempat ia menghasilkan dua karya awal yang 

signifikan. Pertama Rangkaian Rubaiyyat. Kedua Some Aspect of Sufism as 

Understood and Practised among the Malays. Publikasi mengenai tasawuf 

Melayu tersebut mengantarkannya memperoleh beasiswa untuk melanjutkan 

studi di McGill University, Kanada. Di sinilah al-Attas berkenalan dengan 

banyak sarjana terkenal seperti HR Gibb (Britain), Fazlur Rahman (Pakistan), 

Toshihiko Izutsu (Jepang), dan Seyyed Hossein Nasr (Iran). Lalu pada 1962 

al-Attas berhasil meraih gelar MA dalam bidang Filsafat Islam dengan nilai 

cumlaude setelah menulis tesis yang berjudul Raniri and the Wujudiyah of 

17th Century Aceh.78  

Pendidikan doktoralnya kemudian ditempuh di School of Oriental and 

African Studies (SOAS), London University di bawah bimbingan Profesor 

A.J. Arberry dan Martin Lings. Disertasinya yang berjudul The Mysticism of 

Hamzah Fansuri (1965) dinilai sangat baik dan lulus dengan predikat cum 

laude.79 

Sebagai salah satu pemikir Muslim terkemuka pada era kontemporer, 

al-Attas dikenal dengan produktivitas dan konsistensinya dalam 

menghasilkan karya ilmiah. Lebih dari tiga puluh bukunya mencakup 

berbagai tema, mulai dari filsafat, tasawuf, sejarah, sastra, hingga pendidikan. 

Karya-karya seperti Islam and Secularism, Prolegomena to the Metaphysics 

 
78 Ilham Kadir, Pendidikan Sebagai Ta’dīb Menurut Syed Muhammad Naquib Al- Attas 

(Pustaka Amanah, 2021). 
79 Wan Mohd Nor Wan, Filsafat dan Praktik Pendidikan Syed Muhammad Naquib Al-

Attas, 49. 



41 

 

 

 

of Islam, The Concept of Education in Islam Aims and Objectives of Islamic 

Education, dan On Justice and the Nature of Man memperoleh apresiasi luas 

dan telah diterjemahkan ke dalam berbagai bahasa. Pemikirannya juga 

mendapat pengakuan dari sejumlah sarjana internasional seperti Fazlur 

Rahman dan Hamzah Yusuf. 

Selain kontribusi dalam hal kepenulisan, al-Attas turut memberikan 

sumbangan penting melalui pendirian kampus ISTAC (International Institute 

of Islamic Thought and Civilization) yang merupakan lembaga yang berhasil 

melahirkan generasi sarjana Muslim beradab yang kini tersebar di berbagai 

negara. Melalui gagasan, karya ilmiah, dan pengaruh intelektual yang 

diwariskannya kepada para murid, Syed Naquib al-Attas menempati posisi 

vital dalam dinamika kebangkitan kembali peradaban Islam di era modern.80 

b. Konsep Adab 

Syed Muhammad Naquib al-Attas mendefinisikan adab adalah 

sebagai berikut. 

Adab is recognition, and acknowledgement of the reality that 

knowledge and being are ordered hierarchically according to their 

various grades and degrees of rank, and of one's proper place in 

relation to that reality and to one's physical, intellectual, and spiritual 

capacities and potencial.81 

Adab bagi al-Attas itu bukan sopan santun semata-mata seperti yang 

dipahami masyarakat. Tetapi adab adalah right action yang berdasarkan ilmu 

 
80 Ardiansyah, “Konsep Adab Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Aplikasinya di 

Perguruan Tinggi,” 51. 
81 Al-Attas, The Concept of Education in Islam a Frame Work for an Islamic Philosophy 

of Education, (Malaysia Kuala Lumpur: International Institute Islamic Thought Civilation 

Internasional Islamic University, 1991), 27. 



42 

 

 

 

dan bertujuan kepada keadilan dalam segala aspeknya. Keadilan adalah 

apabila sesuatu itu berada pada tempatnya, dan adab adalah perbuatan yang 

betul sehingga sesuatu itu berada pada tempatnya. Tuhan ada "tempatnya" 

(kedudukannya), makhluk juga ada tempatnya. Orangtua, anak, tetangga, 

murid, teman, lingkungan, huruf dan tulisan ada tempatnya masing-masing. 

Siswa yang beradab akan ikhlas taat kepada Tuhannya, hormat guru dan 

orang tua, cinta sesama teman, dan gigih belajar dengan jujur untuk 

mengembangkan potensi dirinya sebagai anugerah Allah SWT. Jadi ada 

keadilan dan adab dalam semua itu, ilmu yang memberitahu kita akan tempat-

tempat yang betul bagi segalanya itu namanya hikmah. Jadi adil, adab dan 

hikmah saling berkaitan. Al-Attas menyebut hilangnya adab sebagai akar 

krisis dalam umat Islam modern, karena dari sanalah muncul sikap-sikap 

meremehkan ilmu, tidak menghargai guru, dan mencampuradukkan nilai-

nilai kebenaran.82 

Dalam konteks pembentukan karakter religius siswa, adab menjadi 

jiwa dari pendidikan Islam itu sendiri. Jika program full day school hanya 

menekankan pada rutinitas seperti hafalan, jadwal padat, atau kegiatan rohani 

yang bersifat formal, tetapi tidak membangun kesadaran posisi eksistensial 

siswa dalam mewujudkannya dengan Tuhan, guru, ilmu, dan masyarakat, 

maka akan kehilangan ruh pendidikan Islam. Penelitian ini dapat menguji 

apakah adab sudah menjadi kerangka dasar pelatihan karakter religius siswa 

 
82 Al-Attas, The Concept of Education in Islam a Frame Work for an Islamic Philosophy 

of Education, 28. 



43 

 

 

 

di SMPIT Abu Bakar, atau justru terpinggirkan oleh target-target akademik 

formal. 

c. Tujuan Pendidikan Islam: Proses Ta’dib 

Perihal pendidikan al-Attas menyampaikan bahwasnya tujuan 

pendidikan adalah untuk melahirkan manusia yang baik. al-Attas 

menyebutkan :   

The aim of education in islam to produce a good man. The 

fundamental element inherent in the concept of education in Islam is 

the inculcation of adab (ta’dib).83 

Selain itu al-Attas juga membedakan secara jelas antara ta'lim 

(transfer pengetahuan), tarbiyah (pengasuhan atau pelatihan), dan ta'dib 

(penanaman adab sebagai tujuan akhir pendidikan Islam).84 Ia berpendapat 

bahwa istilah yang paling tepat untuk menggambarkan pendidikan Islam 

adalah ta’dib, karena konsep ini mencakup tiga aspek fundamental. Pertama, 

penanaman adab terhadap ilmu dan proses pembelajaran, sehingga ilmu 

dipahami dan diamalkan secara benar. Kedua, pengenalan terhadap tatanan 

wujud yang menempatkan segala sesuatu sesuai dengan hak dan 

kedudukannya. Ketiga, pembentukan manusia yang mampu mengenal Tuhan, 

memahami jati dirinya, serta berperan secara harmonis dalam kehidupan 

bermasyarakat. Dengan demikian, ta’dib tidak sekadar menekankan pada 

penguasaan materi pelajaran atau pembentukan akhlak secara formal, tetapi 

 
83 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Aims and Objectives of Islamic Education (KIng 

Abdul Aziz University, 1979). 
84 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam (ABIM, 1980), 75. 



44 

 

 

 

merupakan proses pembentukan karakter muslim secara utuh yang bersifat 

ontologis dan epistemologi.85 

Program full day school dapat dievaluasi dari perspektif ini: apakah ia 

mendidik siswa menjadi insan beradab yang sadar akan Tuhan dan hakikat 

kehidupannya atau hanya mencetak siswa yang tahu banyak tetapi kurang 

mengenal makna hidupnya secara Islami. Teori ta'dib memberi dasar normatif 

untuk menilai apakah pembentukan karakter religius yang dimaksud benar-

benar menuju pembentukan insan kamil atau hanya penanaman perilaku luar 

(afektif) tanpa kesadaran batin. 

d. Konsep Integrated Knowledge 

Al-Attas secara tegas menyatakan dikotomi ilmu pengetahuan  

merupakan penyimpangan dari pandangan dunia Islam. Semua ilmu 

pengetahuan pada hakikatnya berakar pada Kesatuan Ilahi (Tauhid).86 

Menurutnya, semua ilmu harus bersumber dari tauhid, dan berorientasi pada 

penyucian jiwa dan penghambaan kepada Allah. Pengetahuan tidak boleh 

netral secara nilai, karena semua ilmu memiliki dimensi etik dan spiritual. 

Oleh karena itu, integrasi ilmu adalah upaya menjadikan seluruh aspek 

pendidikan terhubung dengan nilai-nilai Islam dan adab.                                     

antara fisika dengan fiqh, atau antara matematika dengan tauhid. 

Sekolah berbasis Islam seperti SMPIT Abu Bakar, penting untuk 

meneliti apakah nilai religius dan karakter Islam hanya ditanamkan dalam 

 
85 Kholili Hasib, “Pendidikan Konsep Ta’dib Sebagai Solusi Pendidikan Islam di Era 

Global,” At-Ta’dib 5, no. 1 (2010). 
86 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam dan Sekularisme (ISTAC, 1993), 147. 



45 

 

 

 

mata pelajaran agama, atau diintegrasikan ke dalam semua pelajaran dan 

aktivitas sekolah. Jika hanya terbatas pada kelas PAI atau halaqah Al-Qur’ān, 

maka itu belum mencerminkan ilmu yang terintegrasi. 

e. Krisis Confusion of Knowledge 

Al-Attas memperingatkan bahwa dunia pendidikan modern sedang 

menghadapi kebingungan pengetahuan, kebingungan dalam memahami dan 

memilah ilmu yang benar, sahih, dan bermanfaat.87 Ini muncul karena 

hilangnya panduan nilai Islam dalam sistem pendidikan, yang menyebabkan 

siswa dan bahkan guru kehilangan orientasi makna dalam belajar. Ilmu tidak 

lagi terfokus pada pencapaian kebijaksanaan (hikmah), tetapi hanya pada 

keterampilan fungsional, gelar, dan pekerjaan.88 Krisis ini juga menyebabkan 

relativisme kebenaran dan menurunnya kepercayaan terhadap otoritas 

keilmuan Islam tradisional. 

Program full day school yang padat bisa jadi hanya terfokus pada 

output nilai ujian, pemeringkatan, hafalan, dan kegiatan formal tanpa 

memberi ruang pada refleksi makna, integrasi spiritualitas, dan adab dalam 

belajar.  

f. Peran Guru sebagai Murabbi dan Mujaddid 

Dalam pandangan Al-Attas, guru bukan hanya pengajar (mu'allim), tapi 

murabbi (pendidik ruhani dan akhlak) dan mujaddid (pembaharu nilai dalam 

diri siswa). Guru harus menjadi teladan dalam adab dan membawa cahaya 

 
87 Al-Attas, Islam dan Sekularisme, 147. 
88 Ardiansyah, “Konsep Adab Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan Aplikasinya di 

Perguruan Tinggi,” 220. 



46 

 

 

 

ilmu, bukan sekedar pemberi informasi. Ia bertanggung jawab bukan hanya 

atas apa yang diajarkan, tapi juga bagaimana dan mengapa ia 

mengajarkannya.89 

Guru juga dianggap sebagai agen penjaga ilmu yang sahih dan 

penjaga nilai Islam dalam proses pendidikan. Di tengah tuntutan administrasi, 

jadwal sehari penuh yang ketat, dan target akademik yang menumpuk, sering 

kali guru kehilangan peran sebagai murabbi. Penelitian ini bisa 

mengeksplorasi sejauh mana guru di SMPIT Abu Bakar masih mampu 

mengemban peran spiritual ini, atau apakah mereka lebih seperti "sistem 

operator" yang fokus pada kurikulum formal. Tantangan guru dalam 

membimbing siswa secara ruhani, memberi keteladanan, dan memperbaharui 

semangat keislaman siswa menjadi sangat penting dalam konteks karakter 

religius. 

G. Sistematika Pembahasan 

Sistematika pembahasan dalam penelitian ini tersusun atas lima bab 

utama yang saling terhubung secara sistematis dan berkesinambungan. 

Penyusunan bab-bab tersebut menggambarkan alur logis penelitian, mulai dari 

perumusan masalah, landasan teoretis dan metodologis, penyajian serta analisis 

data, hingga penarikan kesimpulan dan pemberian saran sebagai penutup 

penelitian.  

 
89 Al-Attas, The Concept of Education in Islam a Frame Work for an Islamic Philosophy 

of Education, 30. 



47 

 

 

 

Bab pertama dalam penelitian ini berisi gambaran umum penelitian yang 

meliputi latar belakang masalah sebagai dasar dilakukannya penelitian, rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian. Selain itu, bab ini juga memuat kajian 

pustaka dan landasan teori sebagai pijakan konseptual, serta sistematika 

pembahasan dan kerangka berpikir penelitian untuk memperjelas alur dan arah 

penelitian secara keseluruhan. 

Bab kedua dalam penelitian ini menguraikan metode penelitian yang 

digunakan sebagai landasan pelaksanaan penelitian. Pembahasan meliputi jenis 

dan pendekatan penelitian, sumber data yang digunakan, teknik pengumpulan 

data, serta teknik analisis data yang diterapkan dalam mengolah data penelitian. 

Selain itu, bab ini juga memaparkan uji keabsahan data guna menjamin validitas 

dan keandalan hasil penelitian. 

Bab ketiga pada penelitian ini membahas terkait profil lokasi penelitian 

di SMPIT Abu Bakar Fullday School Yogyakarta yang terdiri dari data sekolah, 

sejarah singkat, visi & misi sekolah, tujuan sekolah, motto, profil lulusan, 

organisasi sekolah dan program di SMPIT Abu Bakar Fullday School 

Yogyakarta.  

Bab keempat pada penelitian ini merupakan bagian inti penelitian ini 

yang memaparkan serta menganalisis hasil temuan penelitian di lapangan yang 

kemudian dibahas secara mendalam yang mengacu pada rumusan masalah yang 

terdiri dari konsep dan pelaksanaan pembentukan karakter religius siswa di 

SMPIT Abu Bakar Fullday Yogyakarta tinjauan pemikiran al-Attas, 

problematika dalam proses pembentukan karakter religius siswa melalui 



48 

 

 

 

program full day school di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta, dan implikasi 

pembentukan karakter religius siswa melalui program full day school di SMPIT 

Abu Bakar Yogyakarta perspektif Syed Muhammad Naquib Al-Attas. 

Bab kelima dalam penelitian ini merupakan bagian penutup yang 

memuat kesimpulan dari seluruh rangkaian penelitian yang telah dilaksanakan 

berdasarkan hasil temuan dan pembahasan pada bab-bab sebelumnya. Selain itu, 

bab ini juga menyajikan saran-saran yang relevan dan konstruktif, baik bagi 

pihak sekolah, peneliti selanjutnya, maupun pihak terkait lainnya, khususnya 

yang berkaitan dengan penelitian di SMPIT Abu Bakar Fullday School 

Yogyakarta. 



 

 

169 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pembentukan karakter religius 

siswa melalui program full day school di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta. Secara 

khusus, penelitian ini menelaah konsep dan pelaksanaan pembentukan karakter 

religius, problematika yang dihadapi dalam proses tersebut, serta implikasi yang 

dihasilkan dari pelaksanaannya terhadap karakter siswa. 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa konsep dan 

pelaksanaan pembentukan karakter religius siswa di SMPIT Abu Bakar 

Yogyakarta telah selaras dengan pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas, 

khususnya konsep ta’dīb. Pendidikan tidak hanya dipahami sebagai proses 

transfer ilmu pengetahuan, tetapi sebagai upaya penanaman adab secara 

menyeluruh. Hal ini diwujudkan melalui pembiasaan ibadah wajib dan sunnah, 

tahfiz dan taḥsīn Al-Qur’ān, pembinaan adab dalam kegiatan MPLS, sambut 

pagi, keteladanan guru, serta pengaturan adab yang terstruktur melalui SOP dan 

Buku PANTES. Proses ini menunjukkan bahwa pendidikan diarahkan untuk 

membentuk insān adabī, yaitu peserta didik yang mampu menempatkan ilmu, 

sikap, dan perilaku secara proporsional sesuai nilai-nilai Islam. 

Terkait problematika, penelitian ini menemukan bahwa proses 

pembentukan karakter religius siswa masih menghadapi sejumlah kendala, 

antara lain perbedaan kebiasaan antara lingkungan sekolah dan rumah, pengaruh 

teman sebaya dan teknologi digital, keterbatasan waktu dan tenaga pembina, 

serta potensi kejenuhan siswa akibat padatnya aktivitas akademik dan 



170 

 

 

 

nonakademik. Problematika tersebut berimplikasi pada belum optimalnya 

internalisasi nilai religius secara merata pada seluruh siswa, sehingga 

memerlukan penguatan pembinaan berkelanjutan serta kolaborasi yang lebih 

intens antara sekolah dan orang tua. 

Adapun implikasi pembentukan karakter religius siswa melalui program 

full day school di SMPIT Abu Bakar Yogyakarta, dalam perspektif pemikiran 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, tampak pada perubahan perilaku siswa yang 

semakin religius dan beradab. Siswa menunjukkan peningkatan kedisiplinan 

dalam beribadah, kesopanan dalam bertutur dan bersikap, kepedulian sosial, 

serta kesadaran untuk saling menasihati dalam kebaikan. Implikasi ini 

mencerminkan keberhasilan proses ta’dīb, di mana nilai-nilai keislaman tidak 

hanya dipahami secara kognitif, tetapi terinternalisasi dalam akhlak dan perilaku 

sehari-hari. Selain itu, keselarasan antara tujuan pendidikan Islam, Standar 

Kompetensi Lulusan, dan budaya sekolah menunjukkan upaya sistematis dalam 

membentuk insān kāmil yang seimbang antara aspek spiritual, intelektual, 

emosional, dan jasmani. 

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, 

antara lain ruang lingkup penelitian yang terbatas pada satu lembaga pendidikan, 

pendekatan penelitian yang bersifat kualitatif sehingga belum mengukur tingkat 

perubahan karakter secara kuantitatif, serta belum mendalamnya kajian 

mengenai peran keluarga dan lingkungan masyarakat dalam menopang 

keberlanjutan pembentukan karakter religius siswa. 



171 

 

 

 

Berdasarkan temuan dan keterbatasan tersebut, penelitian ini 

merekomendasikan agar penelitian selanjutnya mengembangkan pendekatan 

kuantitatif atau mixed methods, memperluas objek penelitian pada beberapa 

sekolah dengan model pendidikan serupa, serta mengkaji secara lebih mendalam 

sinergi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat. Selain itu, kajian lanjutan 

mengenai penerapan konsep ta’dīb al-Attas dalam konteks pendidikan Islam 

kontemporer juga penting dilakukan sebagai upaya penguatan pendidikan 

karakter religius di tengah tantangan global dan digitalisasi. 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian ini, penulis menyampaikan beberapa saran 

sebagai berikut. Sekolah diharapkan dapat terus mengoptimalkan pelaksanaan 

program Full Day School dengan menyeimbangkan pembinaan akademik dan 

pembentukan adab Islami, serta memperkuat kerja sama dengan orang tua agar 

pembiasaan karakter religius di sekolah dan di rumah berjalan selaras. Guru dan 

tenaga pendidik diharapkan dapat meningkatkan peran keteladanan dan 

pembinaan berkelanjutan berbasis pendidikan adab (ta’dib), sehingga nilai 

religius tidak hanya dipahami, tetapi juga diamalkan oleh siswa. Orang tua 

diharapkan berperan aktif dalam melanjutkan pembiasaan ibadah dan adab 

Islami di lingkungan keluarga. Sementara itu, peneliti selanjutnya disarankan 

untuk mengembangkan kajian ini pada konteks, jenjang, dan pendekatan 

penelitian yang lebih beragam. 

 

 



172 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 Achadi, Muh Wasith. “Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional.” Al 

Ghazali 1, no. 2 (2018): 152–67. 

Afidah, Nurul, Nabila Mahfudhotin Ismaillia, Luluk Nurul Aini, dan Suttrisno 

Suttrisno. “Peran Teman Sebaya dalam Pembentukan Karakter Siswa 

Sekolah Dasar.” Articles. Journal of Education Research and Learning 

Innovation 1, no. 1 (2024): 79–91. 

Ainurohmah, Siti, Suwarno Widodo, dan Rosalina Ginting. “Pembentukan 

Karakter Religius Melalui Pembiasaan di Sekolah Menegah Pertama Teuku 

Umar Semarang.” Jurnal Kewarganegaraan 8, no. 1 (2024): 1373–77. 

https://doi.org/10.31316/jk.v8i1.4997. 

Al-Attas, Naquib. The Concept of Education in Islam a Frame Work for an Islamic 

Philosophy of Education. International Institute Islamic Thought Civilation 

Internasional Islamic University, 1991. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam dan Sekularisme. ISTAC, 1993. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Konsep Pendidikan dalam Islam. ABIM, 1980. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An 

Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam. ISTAC 

(International Institute of Islamic Thought and Civilization), 1995. 

Almujab, Saiful. “Pembelajaran Berdiferensiasi: Pendekatan Efektif dalam 

Menjawab Kebutuhan Diversitas Siswa.” Oikos: Jurnal Kajian Pendidikan 

Ekonomi dan Ilmu Ekonomi 8, no. 1 (2023). 

Amaliya, Millati Fitri. “Model Pendidikan Karakter Berbasis Full Day School.” 

JURNAL SYNTAX IMPERATIF: Jurnal Ilmu Sosial dan Pendidikan 3, no. 

2 (2022): 130–42. 

Amelia, Adiba Zahwa. “Program Pembiasaan Keagamaan dalam Internalisasi Nilai 

Keislaman Amar Ma’ruf Nahi Munkar di SMA Negeri 3 Purwokerto.” 

Merdeka Indonesia Jurnal International 5, no. 2 (2025): 219–28. 

https://doi.org/10.69796/miji.v5i2.402. 

Amilda, D.A. Bujuri, M. Uyun, D. Nasrudin, dan Junaidah. “Patterns of Character 

Education for Vocational School Students through Non-Academic 

Programs: Paradigm and Implementation.” International Journal of 

Learning, Teaching and Educational Research 22, no. 4 (2023): 459–77. 

Scopus. https://doi.org/10.26803/ijlter.22.4.25. 



173 

 

 

 

Amin, Moh Nasrul, Muhammad Nashihin, dan Mukh Nursikin. “Peningkatkan 

Karakter Religius Siswa Melalui Internaliasi Nilai dalam Kegiatan 

Keagamaan dan Sosial.” Madinah: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2024): 

295–312. 

Andriani, Riris, dan Sholeh Hidayat. “Analisis Implementasi Full Day School 

sebagai Upaya Pembentukan Karakter Siswa.” JUTENSIA (Indonesian 

Journal of Educational Technology) 1, no. 1 (2022): 1–9. 

Andrianie, Santy, Laelatul Arofah, dan Restu Dwi Ariyanto. Karakter Religius: 

Sebuah Tantangan dalam Menciptakan Media Pendidikan Karakter. 

Penerbit Qiara Media, 2022.  

ttas dalam Pembinaan Karakter Peserta Didik pada Masa Pandemi.” Dawuh Guru: 

Jurnal Pendidikan MI/SD 2, no. 1 (2022): 13–30. 

Anwar, Heru Saiful, Hamid Fahmy Zarkasyi, Mohammad Muslih, dan St Noer 

Farida Laila. “Reconstructing Ta’dib Philosophy: A Theoretical Framework 

for Modern Islamic Boarding School System.” QALAMUNA: Jurnal 

Pendidikan, Sosial, dan Agama 17, no. 1 (2025): 269–80. 

Anwar, Yusril. “Konsep At-ta’dib Menurut Naquib Al-Attas dan Relevansinya 

Terhadap Peningkatan Karakter Religius di SMP Ma’arif 2 Ponorogo.” 

IAIN Ponorogo, 2024. 

Ardiansyah, Muhammad. “Konsep Adab Syed Muhammad Naquib Al-Attas dan 

Aplikasinya di Perguruan Tinggi.” Depok: Yayasan Pendidikan Islam At-

Taqwa Depok, 2020. 

Arief, M. Miftah, Dina Hermina, dan Nuril Huda. “Teori Habit Perspektif Psikologi 

dan Pendidikan Islam.” Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 7, no. 01 

(2022): 62–74. 

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Suatu  Pendekatan Praktik. Rineka 

Cipta, 2006. 

Arumtyas Nur, Fitriana. “Peran Guru dan Orang Tua dalam Menerapkan Literasi 

Digital di SD Al Irsyad Al Islamiyyah 01 Purwokerto (Prespektif Teori 

Ekologi).” Skripsi, UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, 2025. 

https://repository.uinsaizu.ac.id/33623/. 

Assidiqi, Muadz. “Internalisasi Pendidikan Karakter Thomas Lickona dalam 

Pembelajaran IPS Ditingkat Sekolah Dasar (SD) Pada Masyarakat 5.0.” 

Proceeding Umsurabaya, 2021. 

Astuti, Anggun Windi, dan Muh Wasith Achadi. “Peran Pendidikan Karakter dalam 

Membentuk Kepribadian Siswa di MIN 1 Yogyakarta.” Innovative: Journal 

Of Social Science Research 5, no. 3 (2025): 2286–95. 



174 

 

 

 

Attas, Syed Muhammad Naquib al-. Aims and Objectives of Islamic Education. 

KIng Abdul Aziz University, 1979. 

Aufa, Muhammad Rijal, Lintang Kironoratri, dan Much Arsyad Fardani. “Peranan 

Pembiasaan Ibadah dalam Pengembangan Karakter Religius Siswa di SD 

Muhammadiyah 1 Kudus.” Didaktik : Jurnal Ilmiah PGSD STKIP Subang 

9, no. 04 (2023): 1339–48. https://doi.org/10.36989/didaktik.v9i04.1633. 

Auliya, Silvia, Dwi Muhamad Nurfianto, Novi Nintya Santi, dan Endah Suprapti. 

“Implementasi Program Penguatan Pendidikan Karakter di Sekolah Dasar 

Negeri Petungroto Kabupaten Kediri.” Prosiding Konseling Kearifan 

Nusantara (KKN) 2 (2022): 67–79. 

Ayuningtyas, Indah. “Pengaruh Lingkungan Keluarga Terhadap Karakter Religius 

Siswa di SMK Muhammadiyah Piyungan.” S1, Universitas Ahmad Dahlan, 

2023. https://eprints.uad.ac.id/76302/. 

Baharuddin, H. Pendidikan dan psikologi perkembangan. Cet. I. Ar-Ruzz Media, 

2009. 

Bazid, Muakhirin. “Internalisasi Nilai Nilai Agama Islam Melalui Program Full 

Day Schooldi MI Nurul Iman Pulung Kencana Tulang Bawang Barat.” 

IAIN Metro, 2019. 

Buchori, Mochtar. Transformasi pendidikan. 1. Pustaka Sinar Harapan : IKIP 

Muhammadiyah Jakarta Press, 1995. 

Chaq, Achmad Nasrul. “Upaya Pembentukan Karakter Religius Santri Melalui 

Kegiatan Mujāhadah di Pondok Pesantren Al-Barokah Mangunsuman 

Siman Ponorogo.” IAIN PONOROGO, 2024. 

Dabukke, Barita Esman, Hidayatul Munawwarah S, dan Muhammad Luthfie 

Ramadhani. “Sinergi Pola Asuh Anak di Rumah dan Pola Didik di Sekolah 

Menuju Sekolah Berkarakter.” Center of Knowledge : Jurnal Pendidikan 

dan Pengabdian Masyarakat, 1 Agustus 2025, 141–50. 

https://doi.org/10.51178/cok.v5i1.2796. 

Dewantara, Jagad Aditya, Efriani Efriani, Sulistyarini Sulistyarini, dan Wibowo 

Heru Prasetiyo. “Optimization of Character Education Through Community 

Participation Around The School Environment (Case Study in Lab School 

Junior High School Bandung).” JED (Jurnal Etika Demokrasi) 5, no. 1 

(2020): 53–66. https://doi.org/10.26618/jed.v5i1.3017. 

Djamarah, Syaiful Bahri. Guru dan Anak Didik. PT Rineka Cipta, 2008. 

Efendi, Rinja, Asih Ria Ningsih, dan M. SS. Pendidikan Karakter di Sekolah. 

Penerbit Qiara Media, 2022. 



175 

 

 

 

Esmael, Dari Ansulat, dan Nafiah Nafiah. “Implementasi Pendidikan Karakter 

Religius di Sekolah Dasar Khadijah Surabaya.” EduStream: Jurnal 

Pendidikan Dasar 2, no. 1 (2018): 16–34. 

Fadillah, Nursinta, Ajeng Nia Ramadani, dan Syintiya Rabiatul Usfa. “Tantangan 

Guru dalam Membentuk Karakter Siswa Melalui Pembelajaran Pancasila di 

Sekolah Dasar.” Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 5 (2025): 564–

68. 

Fatmah, Nirra. “Pembentukan Karakter Dalam Pendidikan.” Tribakti: Jurnal 

Pemikiran Keislaman 29, no. 2 (2018): 369–87. 

Glock, Charles Young, dan Rodney Stark. American Piety: the Nature of Religious 

Commitment. University of California Press, 1968. 

Gunawan, Heri. Pendidikan karakter: Konsep dan Implementasi. Vol. 1. Cv. 

Alfabeta, 2022. 

Gunawan, Indra. “Pendidikan Karakter: Tantangan dan Solusi di Era Digital.” 

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Khatulistiwa (JPPK) 1, no. 01 

(2024): 159–72. 

Habibi, Hudatul Umam. “Manajemen Strategis Program Full Day School (FDS) 

MTsN Model Kebumen 1.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2012. 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/54919. 

Hafizi, M. Zainul. “Evaluasi Konstruktivisme Sosial Sebagai Pendekatan 

Pendidikan Karakter di Era Digital.” Jurnal Ilmiah Edukatif 9, no. 2 (2023): 

116–25. 

Harwan, Kasri. “Strategi Pembentukan Budaya Religius : Studi Terhadap 

Tantangan Peluang dan Kepemimpinan Kepala Sekolah di SMP Negeri 5 

Padang.” Masters, Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat, 2021. 

http://eprints.umsb.ac.id/2779/. 

Hasib, Kholili. “Pendidikan Konsep Ta’dib Sebagai Solusi Pendidikan Islam di Era 

Global.” At-Ta’dib 5, no. 1 (2010). 

Hidayat, Muhtar, dan Mulyanto Mulyanto. “Konsep Ta’dib Menurut Naquib Al-

Attas dalam Pendidikan Islam.” TSAQOFAH 4, no. 2 (2023): 865–78. 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v4i2.2414. 

Husaini, Adian. Pendidikan Islam: Mewujudkan Generasi Gemilang Menuju 

Negara Adidaya 2045: Kompilasi Pemikiran Pendidikan. Yayasan 

Pendidikan Islam At-Taqwa, 2018. 



176 

 

 

 

Ibda, Fatimah. “Perkembangan Moral dalam Pandangan Lawrence Kohlberg.” 

Intelektualita: Journal of Education Sciences and Teacher Training 12, no. 

1 (2023): 42–78. 

Inayati, Fajriah, dan Yasmin Harahap. “Epistemologi Keilmuan Al-Attas dalam 

Pengembangan Pendidikan Agama Islam.” Jurnal PAI Raden Fatah 6, no. 

4 (2024): 1019–26. 

Irama, Debi Irama, Sutarto Sutarto, dan Syamsul Risal. “Implementasi Teori 

Belajar Sosial Menurut Albert Bandura dalam Pembelajaran PAI.” Jurnal 

Literasiologi 12, no. 4 (2024). 

Irfan, M. Aldi, dan Fadly Usman. “Character education Management with Whole 

School Development Approach.” Journal of Social Science and Economics 

2, no. 1 (2023): 18–28. 

Ismunandar, Arif. “Dinamika Sosial dan Pengaruhnya Terhadap Transformasi 

Sosial Masyarakat.” Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan 3, no. 2 (2019): 

205–19. 

Ixfina, Ficky Dewi, dan Siti Nur Rohma. “Dasar-Dasar Pendidikan sebagai 

Pembentuk Moral dan Intelektual Peserta Didik di Sekolah Dasar.” J-CEKI: 

Jurnal Cendekia Ilmiah 4, no. 2 (2025): 222–31. 

Juanda, Anda, Tati Nurhayati, Mahdi Mahdi, Dindin Nasrudin, dan Siti Nuraeni 

Muhtar. “Assessing Students’ Religious Proficiency Using Glock-Stark 

Dimensions and Its Impact on Curriculum Development and Islamic 

Education Learning.” PAEDAGOGIA 27, no. 2 (2024): 164–69. 

Jumiati, Wiwik, dan Fu’ad Arif Noor. “Penguatan Pendidikan Karakter Pada Anak 

Usia Dini dalam Menghadapi Tantangan Global.” Jurnal Kajian Gender 

dan Anak 5, no. 2 (2021): 129–50. 

Kadir, Ilham. Pendidikan Sebagai Ta’dīb Menurut Syed Muhammad Naquib Al- 

Attas. Pustaka Amanah, 2021. 

Kaushik, Divya, Mukta Garg, dan Ayushi Mishra. “Exploring Developmental 

Pathways: An In-depth Analysis of Bronfenbrenner’s Bioecological 

Model.” IJFMR - International Journal For Multidisciplinary Research 5, 

no. 6 (2023). https://doi.org/10.36948/ijfmr.2023.v05i06.9154. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. Panduan Pengembangan Pendidikan 

Karakter Melalui Pembelajaran Aktif, Kreatif Efektif dan Menyenangkan 

(PAKEM) di Sekolah Dasar. 2012. Jakarta. 

Khofi, Mohammad Bilutfikal. “Efektivitas Pembiasaan Infaq dalam Membangun 

Kepedulian Sosial Siswa.” IHTIROM : Jurnal Manajemen Pendidikan 

Islam 4, no. 1 (2025): 533–66. https://doi.org/10.70412/itr.v4i1.114. 



177 

 

 

 

Kholqillah, Revi Khoeril, Muhammad Fahri, dan Reni Sinta Dewi. “Implementasi 

Full Day School dalam Pembentukan Karakter Religius dan Disiplin Siswa 

Kelas VII SMP Islam Terpadu Al-Ittihad Ciampea Kabupaten Bogor.” 

Tarbiatuna: Journal of Islamic Education Studies 4, no. 1 (2024): 148–56. 

Kusumastuti, Diyah Andini, dan Nur Khasanah. “Membangun Generasi 

Berkarakter melalui Kolaborasi Orang Tua dan Sekolah dalam Program 

Tahfidz SD/MI.” Realisasi: Ilmu Pendidikan, Seni Rupa dan Desain 2, no. 

3 (2025): 133–43. 

Lathifah, Zahra Khusnul, dan Radif Khotamir Rusli. “Pembiasaan Spiritual untuk 

Meningkatkan Pendidikan Karakter Peserta Didik.” Tadbir Muwahhid 3, 

no. 1 (2019): 14–26. 

Lubis, Bella Ananda, Nursalimah Nursalimah, dan Ahmad Habin Sagala. 

“Pembentukan Karakter Religius Siswa melalui Pembiasaan Shalat 

Berjamaah di SMA Muhammadiyah 10 Rantau Prapat.” MODELING: 

Jurnal Program Studi PGMI 11, no. 4 (2024): 731–46. 

Mahmuda, Muhammad, Leli Syahputri, Adelia Puspita, dan Satria Wiguna. 

“Optimalisasi Peran Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat dalam Penguatan 

Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal.” Aspirasi: Publikasi Hasil 

Pengabdian dan Kegiatan Masyarakat 2, no. 6 (2024): 189–200. 

Mahmudah, Iddah. “Pembentukan Karakter Peserta Didik Melalui Pembiasaan 

Religius di SMK PGRI 20 Jakarta.” Master’s Thesis, Jakarta: FITK UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022.  

Majid, Abdul. Pendidikan Karakter Perspektif Islam. PT Remaja Rosdakarya, 

2011. 

Maknun, Lu’luil, dan Amalia Putri Annisa. “Penerapan Metode Habituasi Sebagai 

Upaya Penanaman Nilai Karakter Religius Pada Siswa Sekolah dasar.” 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar (JIPDAS) 4, no. 2 (2024): 87–96. 

Mariana, Ida, dan Purniadi Putra. “Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-

Attas dan Relevansinya dengan Pendidikan Karakter.” PIJAR: Jurnal 

Pendidikan dan Pengajaran 1, no. 2 (2023): 173–86. 

Mariyatul, Qibtiyah. “Pembiasaan Aktivitas Keagamaan Untuk Mengembangkan 

Kecerdasan Spiritual Peserta Didik di MI Mimbarul Huda Kecamatan 

Bumiayu Kabupaten Brebes.” UIN Prof. KH. Saifuddin Zuhri, 2022. 

Masrufah, Masrufah, Ulfiyatus Sholihah, dan Mufiqur Rahman. “Integrasi Konsep 

Ta’dib dalam Pengembangan Teori Pembelajaran: Perspektif Pemikiran 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam 

1, no. 1 (2025): 25–34. https://doi.org/10.32806/jspai.v1i1.925. 



178 

 

 

 

Mazid, Miftah Ilham, dan Nurmawati Nurmawati. “Problematika Pembentukan 

Karakter Religius Siswa Pada Pembelajaran PAI di SMP Negeri 1 Sei 

Kepayang Timur.” JAMP: Jurnal Administrasi dan Manajemen Pendidikan 

7, no. 3 (2024): 421–35. 

Meredith, Wesley, dan J. Silvers. “Experience-Dependent Neurodevelopment of 

Self-Regulation in Adolescence.” Developmental Cognitive Neuroscience 

66 (Februari 2024). https://doi.org/10.1016/j.dcn.2024.101356. 

Miles, Matthew B, A. Michael Huberman, dan Johnny Saldana. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. 4 ed. Sage Publicatin, 2019. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosada Karya, 

2012. 

Muchlasin, Merri Yulia, Galih Pratama Pratama, dan Akhmad Alim. 

“Strengthening the Character Education Based on Syed M. Naquib Al-Attas 

(a Case of Study of Al-Ishlah Cibinong Junior High School).” Islamic 

Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 4, no. 01 (2021): 223–

34. 

Mufida, Sabrina. “Peran Guru dalam Pembentukan Karakter Siswa.” Jurnal Media 

Akademik (JMA) 2, no. 6 (2024). 

Muhaimin, M. A. Paradigma Pendidikan Islam. PT Remaja Rosdakarya, 2020. 

Munif, Muhammad. “Strategi Internalisasi Nilai-Nilai PAI dalam Membentuk 

Karakter Siswa.” EDURELIGIA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 1 

(2017): 1–12. 

Muqtadir, Alvin, Riki Saputra, dan Sheila Hariry. “Pengaruh Kepercayaan Agama 

terhadap Perilaku Sosial dan Moral Individu.” Jurnal Penelitian Ilmiah 

Multidisipliner 1, no. 03 (2025): 634–42. 

Murdiyanto, Eko. Metode Penelitian  Kualitatif  (Teori dan Aplikasi disertai 

Contoh Proposal). Lembaga Penelitian dan Pengabdian Pada Masyarakat  

UPN ”Veteran” Yogyakarta Press, 2020. 

Muslim, Fachruddiansyah, dan Ade Kusmana. “Pengaruh Teknologi Digital Pada 

Pembentukan Karakter Peserta Didik di Sekolah Dasar.” Jurnal Muara 

Pendidikan 8, no. 2 (2023): 410–18. 

Naamy, Nazar. Metodologi Penelitian Kualitatif  Dasar-Dasar & Aplikasinya. 

LP2M UIN Mataram, 2019. 

Nadhirah, Najla. “Adab Murid Terhadap Guru dalam Pembelajaran.” An Najah 

(Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan) 4, no. 4 (2025): 285–90. 



179 

 

 

 

Nasukha, Siti, dan Umar Sahid. “Efektivitas Manajemen Pendidik dalam 

Meningkatkan Kualitas Pembelajaran di Sekolah.” INNOVATIVE: Journal 

of Social Science Research 3, no. 2 (2023): 15194–206. 

Nata, A. Metodologi Studi Islam. PT Raja Grafindo Persada, 2013. 

Nofi, Roro Nofita, dan Imaniyatul Fithriyah. “Pendekatan Spiritual Islam Sebagai 

Upaya Preventif Gangguan Mental Santri Era Society 5.0 di Madrasah 

Diniyyah Tanwirul Qulub Pamekasan.” Jurnal Studi Pendidikan Agama 

Islam 1, no. 1 (2025): 35–51. 

Novia, Anggi. Hubungan Antara Lingkungan Teman Sebaya Dengan Self 

Regulated Learning Pada Siswa di SMK Negeri 1 Beringin. 2021. 

Nuraini, Nuraini. “Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam Pada Kegiatan 

Ekstrakurikuler Rohaniah Islam (Rohis) dalam Membina Karakter Peserta 

Didik di SMA Negeri 1 Air Putih Kec. Air Putih Kab. Batu Bara.” 

Universitas Islam negeri Sumatera Utara, 2019. 

Nurjanah, Alim, dan Sri Harinita Indah Pranesti. “Urgensi Pendidikan Karakter 

Dalam Memajukan Bangsa.” Jurnal Harmoni Nusa Bangsa 1, no. 1 (2023): 

10–19. 

Nurlatifah, Dwi. “Analisis Tingkat Stres Siswa Tahfidz Al-Qur’an di MI Nurul 

Ummah Kotagede Yogyakarta.” Masters, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

2019. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/47974/. 

Oktari, Dian Popi, dan Aceng Kosasih. “Pendidikan Karakter Religius dan Mandiri 

di Pesantren.” Jurnal pendidikan ilmu sosial 28, no. 1 (2019): 42–52. 

Pambudi, Lilik Fiswhan. “Implementasi Pendidikan Akhlak Melalui Program Full 

Day School dalam Menanggulangi Gayahidup Hedonisme (Studi Kasus 

SMA Negeri 29 Jakarta dan SMK Negeri 59 Jakarta).” FITK UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, t.t. 

Pohan, Annida Husna, Intan Jamilah Ulfa, Amirah Diniaty, dan Y. K. Asra. “Peran 

Modeling dalam Pembentukan Perilaku: Perspektif Sosial Belajar (Albert 

Bandura).” Jurnal Kajian Ilmu Psikologi 8, no. 12 (2024): 48–56. 

Pramujiono, Agung, Suhari, Reza Rachmadtullah, dan Bramianto Setiawan. 

Kesantunan Berbahasa, Pendidikan Karater, Dan Pembelajaran Yang 

Humanis. Indocamp, 2020. 

Prastowo, Andi. Menguasai Teknik-Teknik Koleksi Data penelitian Kualitatif. 

DIVA Press, 2010. 

Prastowo, Andi. Pendidikan Islam Unggul di Era Revolusi Industri 4.0 dan 

Merdeka Belajar. Prenada Media, 2021. 



180 

 

 

 

Pusztai, Gabriella, dan Zsuzsanna Demeter-Karászi. “Analysis of Religious 

Socialization Based on Interviews Conducted with Young Adults.” 

Religions, advance online publication, 2019. 

Putra, Bintang Ridzky Dwi, Saila Rahma Annisa Nasution, dan Tengku 

Darmansah. “Peran Guru dalam Pembentukan Pendidikan Karakter Bagi 

Perkembangan SDM di Sekolah.” Ebisnis Manajemen 3, no. 1 (2025): 75–

85. 

Rachmadianti, Irma, dan Budi Haryanto. “Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-

Attas tentang Konsep Ta’dib dalam Membentuk Manusia Beradab: Syed 

Muhammad Naquib al-Attas’s Thoughts on the Concept of Ta’dib in 

Forming Civilized Humans.” Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam 9, no. 1 

(2025): 27–49. 

Rachmawati, Aisyah, dan Muh Wasith Achadi. “Peran Pembelajaran Tahfidz 

Berbasis Metode Ummi dalam Membentuk Nilai-Nilai Karakter Siswa di 

SD IT Hidayatullah.” Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 10, no. 02 

(2025): 330–39. 

Rachmawati, Depy Eka, dan Eny Purwandari. “Proses Ta’dib Sebagai Penguatan 

Aplikasi Pendidikan Islam di Indonesia: Pendekatan Systematic Literature 

Review.” Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 2 (2022): 175–86. 

Rahayuh, Sri, dan Faridah Faridah. “Implementasi Full Day School dalam 

Perspektif Budaya Sekolah.” JAK2P: Jurnal Administrasi, Kebijakan dan 

Kepemimpinan Pendidikan 1, no. 2 (2020): 171–80. 

Rahmadi. Pengantar Metodologi Penelitian. Antasari Press, 2011. 

Rahman, Habibur, Rizky Ardian Khoirul Putera, Adyaksa, dan Samsul Susilawati. 

“Towards an Ideal Madrasah: A Model of Developing Religious Values in 

Madrasah.” Jurnal Manajemen Pendidikan Islam Darussalam 7, no. 1 

(2025): 130–42. https://doi.org/10.30739/jmpid.v7i1.3509. 

Rahmawati, Neng Rina, Vena Dwi Oktaviani, Desi Erna Wati, Sofi Septiani Julaeha 

Nursaniah, Elia Anggraeni, dan Mokh. Iman Firmansyah. “Karakter 

Religius dalam Berbagai Sudut Pandang dan Implikasinya Terhadap Model 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan 

Islam 10, no. 4 (2021): 535. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v10i4.5673. 

Rochmat, Cecep Sobar, Sayyida Nafisa Al-Razi, dan Ima Nur Azizah. “Penerapan 

Mentor Life Learning Untuk Membentuk Karakter Islami Siswa di Sekolah 

Dasar Berbasis Teori Sosial-Kognitif Albert Bandura.” Jurnal Pendidikan 

dan Pembelajaran Indonesia (JPPI) 5, no. 4 (2025): 1787–800. 

https://doi.org/10.53299/jppi.v5i4.2500. 



181 

 

 

 

Rofiq, Ahmad, dan Moh Farhan Afif. “Konsep Ta’dib Pendidikan Agama Islam 

Perspektif Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” Al-Fikr: Jurnal Pendidikan 

Islam 8, no. 2 (2022): 81–89. 

Rohmadani, Z. V., dan M. W. Achadi. “Integrating Religious Dimensions and 

Humanistic Education To Enhance Student Personality: A Case Study in 

Indonesian Madrasas.” Multidisciplinary Science Journal 8 (2025). 

Rumidi, Sukandar. Metode Penelitian Petunjuk Praktis untuk  Peneliti Pemula. 

Alfabeta, 2007. 

Safitri, Yuli Dwi, Ibrizal Karomi, dan Alvin Faridl. “Dampak globalisasi terhadap 

Moralitas Remaja di Tengah Revolusi Digital.” Jurnal Multidisiplin Ilmu 

Akademik 1, no. 4 (2024): 72–80. 

Sakti, Abid Sahulata Lingga, dan Riswanda Himawan. “Dimensions of Religiosity 

In Abidah El Khalieqy’s Novels.” Literature and Literacy 2, no. 1 (2024): 

24–35. https://doi.org/10.21831/litlit.v2i1.218. 

Saleh, Aris Rahman. “Dimensi Keberagamaan dalam Pendidikan.” Jurnal Jendela 

Pendidikan 2, no. 04 (2022): 580–90. 

Salim., dkk., Nur Agus. Dasar-Dasar Pendidikan  Karakter. Yayasan Kita Menulis, 

2022. 

Salsabila, Unik Hanifah. “Teori Ekologi Bronfenbrenner Sebagai Sebuah 

Pendekatan dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam.” 

Al-Manar: Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam 7, no. 1 (2018): 139–

58. 

Saputra, Adam Bayu, Chalista Manuella Samuel, Izzuddin Albana, dkk. Pengaruh 

Globalisasi Terhadap Etika Remaja. 2024. 

Sarihadi, Sugmaya Sutrani, Kustiana Arisanti, dan Ahmad Humaidi. “Penerapan 

Metode Keteladanan Guru dalam Meningkatkan Akhlak Terpuji Peserta 

Didik di Madrasah Aliyah Raudlatul Muta’alimin Opo-Opo Krejengan.” 

Jurnal Kewarganegaraan 6, no. 2 (2022): 5221–27. 

Sassi, Komaruddin. “Ta’dib As A Concept of Islamic Education Purification: Study 

on The Thoughts of Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” Journal of Malay 

Islamic Studies 2, no. 1 (2018): 53–64. 

Setyaningsih, Mulyani. “Implementasi Sistem Full Day School dalam Penguatan 

Pendidikan Karakter Religius dan Jujur Siswa di SD PTQ Annida Salatiga 

Tahun 2019/2020.” IAIN Salatiga, 2020. 

 



182 

 

 

 

Setyaningsih, Mulyani, dan Ahmad Fikri Sabiq. “Praktik Pendidikan Agama Islam 

Berbasis Penguatan Karakter Religius dan Jujur di Lingkungan Full Day 

School: Studi Kasus di SD Plus Tahfizhul Quran (PTQ) Annida Salatiga.” 

Edunesia: Jurnal Ilmiah Pendidikan 2, no. 1 (2021): 10–22. 

Siregar, Atika Rizky. “Upaya Guru dalam Meningkatkan Ketaatan Ibadah Siswa di 

Yayasan Pondok Pesantren Modern Baharuddin Bagas Godang Janji 

Mauli–MT.” IAIN Padangsidimpuan, 2020. 

Sjaifulloh, Achmad. “Manajemen Full Day School dalam Meningkatkan Kualitas 

Pendidikan Karakter.” Multi Pustaka Utama, IAINU Kebumen Press, 2022. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan 

R&D. 2013. 

Sukmadinata, Nana Syaodih. Landasan Psikologi Proses Pendidikan. Remaja 

Rosdakarya, 2019. 

Sulaiman, Muhammad, Yulius Tiranda, Noviana Mustapa, Amin Maghfuri, dan 

Satria Kharimul Qolbi. “The Influence of Islamic Religious Education 

Implementation through the Sekolah-Ku Program on the Religious 

Attitudes of Children Diagnosed with Cancer.” Journal of Islamic 

Education 10, no. 2 (2025): 542–62. 

Sunandari, Sunandari, Andi Salsha Maharani, Nartika Nartika, Citra Yulianti, dan 

Arsy Esasaputra. “Perkembangan Era Digital Terhadap Pentingnya 

Pendidikan Karakter Anak Sekolah Dasar.” Journal on Education 5, no. 4 

(2023): 12005–9. 

Sunnah, Muqimatus, M. Ma’ruf, dan Siti Halimah. “Konsep Pendidikan Ta’dib 

Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas Serta Relevansinya Terhadap 

Penguatan Pendidikan Karakter Pada Kurikulum Merdeka di Era Society 

5.0.” Tajdid 9, no. 2 (2025): 253–68. 

Suriani, Oktaviana Dastika, Dhiu Margaretha, dan Matilda Pia Bone. “Pengaruh 

Stres Akademik Terhadap Prestasi Belajar Siswa Kelas VIII f SMP Negeri 

16 Kupang.” Jurnal Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian, dan Inovasi 

5, no. 2 (2025). 

Suryani, Atika, dan Tamimi Mazani. “Esensi dan Tujuan Pendidikan dalam Islam: 

Pendekatan Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib dalam Membentuk Insan Kamil.” 

Journal of Scientific Studies and Multidisciplinary Research 1, no. 3 (2024): 

104–14. 

Susanti, Salamah Eka. “Pendidikan Karakter dalam Membangun Kecerdasan Moral 

Bagi Anak Usia Dini Perspektif Thomas Lickona.” Trilogi: Jurnal ilmu 

teknologi, Kesehatan, dan humaniora 3, no. 1 (2022): 10–17. 



183 

 

 

 

Syah, Muhibbin. “Psikologi Pendidikan dengan Pendekatan Baru (Revisi, Cet ke-

22).” Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017. 

Syahriza, Fatwa Azmi. “Pemikiran Pendidikan Akhlak Syed Naquib Al-Attas dan 

Relevansinya Terhadap Penguatan Pendidikan Karakter Era Society 5.0.” 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2024. 

Syukur, Taufik Abdillah. Strategi Penerapan Pendidikan Karakter di Sekolah 

Islam. Kbm Indonesia, 2024. 

Tanaka, Ahmad, Elva Refariza, Andrias, Sawaludin, dan Mumun Munawaroh. 

Konsep dan Model Pembelajar Karakter. Yayasan Hamjah Diha, 2023. 

Tang, Muhammad, dan Sakkirang Mappatunru. “Keteladanan Guru dan Moralitas 

Peserta Didik Studi Guru Pendidikan Agama Islam di Sekolah Menengah 

Pertama Islam Terpadu Insan Cendikia Makassar.” CENDEKIA: Jurnal 

Ilmu Pengetahuan 4, no. 4 (2024): 472–85. 

Tim Penyusun. Panduan Akademik dan Ketertiban Siswa (PANTES) SMPIT Abu 

Bakar Fullday School Yogyakarta. Yogyakarta, 2023. 

Tohet, Moch, Ramanda Satria Rodmaya, dan Homaidi Homaidi. “From Uswah to 

Habitus: Transformation of Religious Character Through Example in 

Madrasah.” Indonesian Journal of Education and Social Studies 4, no. 1 

(2025): 29–41. 

Ulzana, Yuhanita, Arina Restian, Rina Dwi Astuti, dan Cebeng Alhudayatul 

Ustadza. “Implementasi Pendidikan Karakter Holistik untuk Penguatan 

Nilai Empati dan Tanggung Jawab Anak Sekolah Dasar.” J-SES: Journal of 

Science, Education and Studies 4, no. 3 (2025). 

Untung, Syamsul Hadi, Moh Isom Muddin, Aqdi Rofiq Asnawi, Farales Sindy, dan 

Lutfiatul Khasanah. “Internalisasi Nilai-Nilai Islami dalam Pendidikan 

Karakter di Era Disrupsi Digital.” Jurnal Pendidikan Agama Islam 4, no. 2 

(2025): 136–45. 

Wahab, Fatkhul. “Pembinaan Karakter Religius Siswa Melalui Program Boarding 

School di SMP IT Abu Bakar Yogyakarta.” UIN Sunan Kalijaga, 2019. 

Wahyuni, Sri. “Model Full Day School Dalam Pembentukan Karakter Religius 

Siswa di SMPIT Roudlotul Jannah.” AL-KAFF: JURNAL SOSIAL 

HUMANIORA 1, no. 3 (2023). 

Wan Mohd Nor Wan, Daud. Filsafat dan Praktik Pendidikan Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas. 1 ed. Mizan, 2003. 



184 

 

 

 

Yahya, Mof, dan Willy Ramadan. “Implementasi Pendidikan Karakter Religius di 

SMA Se Kalimantan Selatan.” Antasari Press, 2020. https://idr.uin-

antasari.ac.id/19142/. 

Yanti, Yanti, dan Aida Hayani. “Penerapan Konsep Ta’dib Naquib Al-Attas dalam 

Pendidikan Keluarga di Era Society 5.0.” Jurnal Tarbiyah Almuslim 1, no. 

2 (2023): 95–108. 

Yunita, Ita, Anis Saidah, dan Muhammad Fahmi. “The Imperative of Integrating 

Knowledge and Adab in Reconstructing Islamic Education in the Digital 

Era: A Study of Al-Attas’s Thought.” J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 11, no. 2 (2025). 

Yusuf, Zeki. “Strategi Pembentukan Karakter Religius Melalui Budaya Sekolah di 

SMK Muhammadiyah Lumajang.” Universitas Muhammadiyah Malang, 

2025. 

Yusuf, Zeki, dan Pradana Boy Zulian. “The Effective Strategies for Developing 

Religious Character Based on School Culture: The Perspectives of Thomas 

Lickona and Glock & Stark.” Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan 

Islam 13, no. 03 (2024): 399–410. 

Yuwono, Tristiyo Hendro. “Full Day School: Realisasi Pembentukan Karakter 

Anak.” Jurnal Pendidikan Guru 1, no. 1 (2017): 73–83. 

Zidan, Muhammad Zainuddin, Najwa Nur Yazidah, dan Auliya Nabila. “Relevansi 

Konsep Ta’dib Syed Muhammad Naquib Al-Attas dengan Pendidikan 

Pesantren di Indonesia.” Dirasat: Jurnal Manajemen dan Pendidikan Islam 

10, no. 1 (2024): 37–49. 

 

 

 

 

 

 

  


	HALAMAN PENGESAHAN
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	SURAT PERSETUJUAN TESIS
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	DAFTAR LAMPIRAN
	BAB I  PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Pustaka
	F. Landasan Teori
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



