INTERNALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA
BAGI PESERTA DIDIK DI SEKOLAH DASAR
(Studi Komparasi di SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan
MI Sunan Pandanaran Yogyakarta)

I'@J

Oleh: Puji Pangestuti
NIM: 23204012023

TESIS

Diajukan kepada Program Magister (S2)
Fakultas [lmu Tarbiyah dan Keguruan
UIN Sunan Kalijaga untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna
Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M.Pd)
Program Studi Pendidikan Agama Islam

YOGYAKARTA
2025



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang betanda tanga di bawah ini:

Nama : Puji Pangestuti

NIM 123204012023

Jenjang : Magister (S2)

Program Studi : Pendidikan Agama Islam (PAI)

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan adalah hasil penelitian/ karya

saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya.

11

Yogyakarta, 17 Desember 2025
. Saya vang menyatakan,

5002”7,
Pirji VauTgumﬁ, S.Ag
23204012023

-y



PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI

Yang betanda tanga di bawah ini:

Nama : Puji Pangestuti

NIM 123204012023

Jenjang : Magister (S2)

Program Studi : Pendidikan Agama Islam (PAI)

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan benar-benar bebas dari plagiasi.
Jika dikemudian hari terbukti melakukan plagiasi, maka saya siap ditindak sesuai

ketentuan hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 17 Desember 2025
Sava vang menyatakan,

g Wi

P

D3ANX 138025007 ;e
"~ " Puji Pangestuti. S.A
23204012023

-

111



SURAT KETERANGAN BERJILBAB

Yang bertanda tangan dibawabh ini:

Nama : Puji Pangestuti

NIM 123204012023

Jenjang : Magister (S2)

Program Studi : Pendidikan Agama Islam (PAI)

Menyatakan dengan ini, bahwa sesungguhnya saya tidak menuntut kepada program
studi Pendidikan Agama Islam Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta (atas pemakaian jilbab dalam ijazah Strata Dua), seandainya
suatu hari nanti terdapat instansi yang menolak ijazah tersebut dikarenakan

penggunaan jilbab.

Demikian surat pemnyataan ini saya buat dengan sebenar-benarnya dan penuh
kesadaran atas ridha Allah Swt.

Yogyakarta, 17 Desember 2025

23204012023

v



PENGESAHAN TUGAS AKHIR

KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
. FAKULTAS ILMU TARBIYAH DAN KEGURUAN
QIO 11 Marsda Adisucipto Telp. (0274) 513056 Fax. (0274) 586117 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-198/Un.02/DT/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul :INTERNALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA BAGI PESERTA DIDIK
DI SEKOLAH DASAR (Studi Komparasi di SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI

Sunan Pandanaran)
vang dipersiapkan dan disusun oleh:
Nama : PUJIPANGESTUTL S.Ag
Nomor Induk Mahasiswa £ 23204012023
Telah diujikan pada : Selasa, 30 Desember 2025
Nilai ujian Tugas Akhir L A-

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakana

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

) Ketua Sidang
N

2 Prof. Dr. Hj. Mashumah, M.Pd.
SIGNED

SEAE e
Vakd 1D 000621 198 16

171 22/01/2026



NOTA DINAS PEMBIMBING
Kepada Yth.,
Dekan Fakultas Ilmu Tarbiyah
dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta

Assalamu'alaikum wr.wb

Setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap penulisan tesis yang
berjudul:

“Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Bagi Peserta Didik di Sekolah Dasar
(Studi Komparasi di SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan M1 Sunan Pandanaran

Yogyakarta)”
Yang ditulis oleh:
Nama : Puji Pangestuti
NIM : 23204012023
Jenjang : Magister (S2)
Program Studi : Pendidikan Agama Islam (PAI)

Saya berpedapat bahwa tesis tersebut seudah dapat diajukan kepada Program Magister
(S2) Fakultas [lmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta untuk
diajuka dalam rangka memperleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd).

Wassalamu'alaikum wr.wb.

opyakarta, |7 Desémber 2025
Pembimbing,

vi



MOTTO

JedY 13 Jadly ek Al &)

“Sesungguhnya Allah memerintahkan berbuat adil dan kebajikan”
(Q.S. An-Nahl [16]: 90)*

! Tim Penyempurnaan Terjemahan al-Quran, Al-Qur’an Dan Terjemahannya (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, 2019). Hlm. 97.

vil



PERSEMBAHAN

Karya ini Penulis persembahkan kepada Almamater tercinta,
Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam
Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan

UIN Sunan Kalijaga

viil



ABSTRAK

Puji Pangestuti, NIM 23204012023. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama Bagi Peserta Didik di Sekolah Dasar (Studi Komparasi di SD Budi
Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran Yogyakarta)”. Tesis. Program
Magister Fakultas [lmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga.

Indonesia yang majemuk menghadapi peningkatan intoleransi dan
radikalisme yang mulai memasuki lingkungan pendidikan dasar. Fenomena ini
menunjukkan bahwa peserta didik berada pada posisi rentan karena belum memiliki
fondasi keberagamaan yang memadai. Internalisasi nilai moderasi beragama
menjadi  kebutuhan mendesak untuk mencegah penyimpangan pemahaman
keagamaan serta membentuk karakter yang toleran dan inklusif. Tiga sekolah
dengan karakteristik keberagamaan berbeda. SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan
MI Sunan Pandanaran menunjukkan praktik internalisasi yang beragam, sehingga
penting dikaji core values, proses internalisasi, dan perbandingan dampak
keberhasilannya dalam membentuk sikap moderat pada peserta didik.

Penelitian ini merupakan jenis penelitian lapangan dengan pendekatan
kualitatif dan komparatif, yang menggunakan data primer dari tiga lembaga SD
Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran, serta data sekunder
berupa dokumen resmi masing-masing lembaga. Data dikumpulkan melalui
observasi, wawancara, dan dokumentasi, kemudian diuji keabsahannya melalui uji
kredibilitas, transferabilitas, dependabilitas, dan konfirmabilitas. Analisis data
dilakukan secara bertahap melalui reduksi data, penyajian data, serta verifikasi.

Hasilnya, core values moderasi beragama di SD Budi Utama yakni
toleransi, keseimbangan, dan kemanusiaan. SDN Sinduadi 2 menggunakan nilai
kemanusiaan, toleransi, serta keberbudayaan. Adapun MI Sunan Pandanaran
tawasuth, tasamuh, dan tawazun. Proses pelaksanaan internalisasi nilai-nilai
moderasi beragama di ketiga sekolah dasar diimplemenntasikan melalui: kegiatan
intrakurikuler, kokurikuler, dan ekstrakurikuler. Adapun strategi tiga sekolah
tersebut meliputi: power strategy, normative re-educative, dan persuasive strategy.
Proses tersebut didukung oleh manajemen sekolah yang responsif, organisasi dan
kegiatan sekolah yang kondusif, serta khusus di MI Sunan Pandanara penguatan
melalui pembelajaran Agama Islam. Namun, implementasi masih menghadapi
hambatan berupa lingkungan yang kurang mendukung di ketiga sekolah, serta
pengaruh media sosial yang menjadi tantangan khusus bagi SDN Sinduadi 2 dan
MI Sunan Pandanaran. Perbandingan, dari ketiga sekolah siswa memahami
toleransi, mampu membedakan sikap moderat dan ekstrem, menunjukkan sikap
saling menghormati, serta menerapkannya dalam kerja sama dan penghindaran
konflik. Perbedaannya terletak pada fokus penguatan nilai: SD Budi Utama
menekankan keberagaman melalui interaksi inklusif, SDN Sinduadi 2 menekankan
keadilan dan penghargaan pendapat melalui budaya disiplin, sedangkan MI Sunan
Pandanaran menekankan akhlak universal melalui pembiasaan komunikasi santun.
Variasi ini mencerminkan perbedaan pendekatan sesuai kultur masing-masing
sekolah, bukan perbedaan tingkat keberhasilan.

Kata Kunci: Internalisasi, Nilai-Nilai, Moderasi Beragama, Sekolah Dasar,
Madrasah Ibtidaiyah.

iX



ABSTRACT

Puji Pangestuti, Student ID Number 23204012023. “Internalization of Moderate
Religious Values for Students in Elementary Schools (A Comparative Study at SD
Budi Utama, SDN Sinduadi 2, and MI Sunan Pandanaran Yogyakarta)”. Thesis.
Master's Program, Faculty of Tarbiyah and Teacher Training, UIN Sunan Kalijaga.

Indonesia's diverse society is facing an increase in intolerance and
radicalism, which is beginning to enter the primary education environment. This
phenomenon shows that students are in a vulnerable position because they do not
vet have an adequate foundation of religious diversity. The internalization of
moderate religious values is an urgent need to prevent misguided religious
understanding and to shape tolerant and inclusive characters. Three schools with
different religious characteristics, namely SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, and
MI Sunan Pandanaran, demonstrate diverse internalization practices. Therefore, it
is important to examine the core values, internalization processes, and compare
their impact on fostering moderate attitude in students

This research is a field study with a qualitative and comparative approach,
using primary data from three institutions, namely SD Budi Utama, SDN Sinduadi
2, and MI Sunan Pandanaran, as well as secondary data in the form of official
documents from each institution. Data was collected through observation,
interviews, and documentation, then tested for validity through credibility,
transferability, dependability, and confirmability tests. Data analysis was carried
out in stages through data reduction, data presentation, and verification.

Core values of religious moderation at SD Budi Utama consist of tolerance,
balance, and humanity. SDN Sinduadi 2 adopts the values of humanity, tolerance,
and cultural awareness. MI Sunan Pandanaran emphasizes tawasuth, tasamuh, and
tawazun. The implementation of religious moderation values in the three
elementary schools is carried out through intracurricular, cocurricular, and
extracurricular activities. The strategies applied include power strategy, normative
re-educative strategy, and persuasive strategy. This process is supported by
responsive school management, conducive school organizations and activities, and,
specifically at MI Sunan Pandanaran, reinforcement through Islamic Religious
Education. The implementation still encounters obstacles in the form of
unsupportive environments in all three schools, as well as the influence of social
media, which poses a particular challenge for SDN Sinduadi 2 and MI Sunan
Pandanaran. Comparatively, students from all three schools understand tolerance,
are able to distinguish between moderate and extreme attitudes, demonstrate
mutual respect, and apply it in cooperation and conflict avoidance. The differences
lie in the focus of value reinforcement: Budi Utama Elementary School emphasizes
diversity through inclusive interactions, Sinduadi 2 Elementary School emphasizes
fairness and respect for opinions through a culture of discipline, while Sunan
Pandanaran Elementary School emphasizes universal morals through the habit of
polite communication. These variations reflect differences in approach according
to the culture of each school, not differences in level of success.

Keywords: Internalization, Values, Religious Moderation, Elementary School,
Islamic Elementary School.



PEDOMAN TRANSLITERASI

Transliterasi kata-kata Arab yang dipakai dalam penyusunan tesis ini
berpedoman pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor: 158/1987 dan 0543b/U/1987, tanggal 22
Januari 1988.

A. Konsonan Tunggal

Arab Nama Latin Keterangan
| alif tidak dilam- tidak dilambangkan
bangkan
o ba’ b be
- ta’ t te
& sa’ $ es (dengan titik di atas)
c jim i je
c ha h ha (dengan titik di bawah)
. kha kh ka dan ha
5 dal d de
3 zal Z zet (dengan titik di atas)
] ra’ r er
; zai z zet
e sin S es
G syin sy es dan ye
2 sad $ es (dengan titik di bawah)
2 dad d de (dengan titik di bawah)
b ta’ t te (dengan titik di bawah)

X1



L za’ zet (dengan titik di bawah)
¢ ‘ain koma terbalik di atas
¢ gain ge

) fa’ ef

G gaf qi

s kaf ka

J lam el

. mim em

3 nun en

5 wawu we

A ha’ h

. hamzah apostrof

“ ya’ ye

Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap
Cppekins ditulis muta‘aqqidin

e ditulis ‘iddah

Ta’ Marbutah
1. Bila dimatikan ditulis h

ia ditulis hibah

i ditulis jizyah

xii




(ketentuan ini tidak diperlakukan terhadap kata-kata Arab yang sudah
terserap ke dalam bahasa Indonesia, seperti kata shalat, zakat, dan
sebagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya).

Bila diikuti oleh kata sandang “al” serta bacaan kedua itu terpisah, maka

ditulis dengan “h”.

U sl s ditulis karamah al-auliya’

2. Bila ta’ marbutah hidup atau dengan harkat fathah, kasrah, dammabh,

ditulis dengan tanda t.

edll 5\ ditulis zakat al-fitri

D. Vokal Pendek

Tanda Nama Huruf Latin Nama
- fathah a a
. kasrah [ [
- dammah u u

E. Vokal Panjang:

fathah + alif ditulis a

EWEES ditulis jahiliyyah
fathah + ya’ mati ditulis a

R ditulis yas’a
kasrah + ya’ mati ditulis 1

&S ditulis kartm

xiil



dammah + wawu mati  ditulis a

P ditulis furtd

F. Vokal Rangkap

fathah + ya’ mati ditulis ai

S ditulis bainakum
fathah + wawu mati ditulis au

Jgs ditulis qaulun

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan Apostrof

o=l ditulis a’antum
el ditulis widdat
FA A ditulis la’in syakartum

H. Kata Sandang Alif + Lam

1.

Bila diitkuti Huruf Qamariyyah

o),all ditulis al-Qur’an

ol ditulis al-qiyas

Bila diikuti oleh Huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggandakan huruf
syamsiyyah yang mengikutinya, serta menghilangkan huruf1 (el)-nya.

Ll ditulis as-sama’

) ditulis asy-syams

Xiv



I. Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat

o2 (s ditulis zaw1 al-furiid

i) ol ditulis ahl as-sunnah

XV



KATA PENGANTAR

Alhamdulillahirabbil ‘alamin. Segala puji dan syukur penulis panjatkan
kehadirat Allah SWT. atas limpahan rahmat, karunia, dan hidayah-Nya,
sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul “Internalisasi Nilai-
Nilai Moderasi Beragama bagi Peserta Didik di Sekolah Dasar (Studi
Komparasi di SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran
Yogyakarta)” dengan baik dan lancar. Salawat serta salam semoga senantiasa
tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, beserta keluarga, sahabat, dan seluruh
umatnya, dengan harapan penulis memperoleh syafaat beliau di akhirat kelak.

Penulisan tesis ini merupakan salah satu syarat untuk memperoleh gelar

Magister dalam bidang Pendidikan Agama Islam pada Program Magister

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Penulis

menyadari bahwa penyusunan tesis ini tidak dapat terselesaikan tanpa adanya

bantuan, bimbingan, motivasi, dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena
itu, pada kesempatan ini penulis menyampaikan apresiasi dan rasa terima kasih
yang sebesar-besarnya kepada:

1. Prof. Noorhaidi Hasan S.Ag., M.A., M.Phil,. Ph.D selaku Rektor UIN
Sunan Kalijaga, atas kesempatan menuntut ilmu di lingkungan akademik
yang kondusif dan inspiratif.

2. Prof. Dr. Sigit Purnama, S.Pd.I., M.Pd selaku Dekan Fakultas Ilmu
Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang telah
memberikan dukungan penelitian dan fasilitas untuk kelancaran
penyusunan tesis ini.

3. Dr. Hj. Dwi Ratnasari, S.Ag., M.Ag selaku Ketua Program Studi Magister
Pendidikan Agama Islam, dan Dr Adhi Setiawan, M.Pd, selaku Sekretaris
yang telah memberikan arahan kepada penulis.

4. Dr Muqowim, S.Ag., M.Ag selaku Dosen Pembimbing Akademik atas

dukungan dan perhatian akademik yang sangat berarti.

XVi



Prof. Dr. H. Mahmud Arif, M.Ag selaku Dosen Pembimbing Tesis, yang
dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan ketegasan telah membimbing,
mengoreksi, dan mengarahkan penulis hingga tesis ini terselesaikan.
Seluruh Dosen dan Tenaga Kependidikan Fakultas Ilmu Tarbiyah dan
Keguruan UIN Sunan Kalijaga, atas layanan akademik yang diberikan.
Para Narasumber yang telah bersedia meluangkan waktu untuk
berpartisipasi dalam penelitian serta memberikan informasi yang sangat
penting bagi penyusunan tesis ini.

Keluarga besar dan teman-teman, yang terus memberikan do’a, dukungan,
dan semangat tanpa henti selama penulis menempuh studi.

Semoga Allah SWT. membalas seluruh kebaikan dan bantuan yang telah

diberikan oleh berbagai pihak dengan pahala yang berlipat ganda. Penulis

berharap tesis ini dapat memberikan kontribusi akademik dan manfaat praktis

bagi pengembangan kajian Pendidikan Agama Islam, khususnya dalam upaya

internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di lingkungan pendidikan dasar.

Yogyakarta, 14 Desember 2025
T U

(Puji Pangestuti, S.Ag)

Xvii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ....ooiiiiiiiiee ettt sttt i
PERNYATAAN KEASLIAN ..ottt ii
PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI .......oooiiii e iii
SURAT KETERANGAN BERJILBAB ...........ccooooiiiiiiee e iv
PENGESAHAN TUGAS AKHIR .........ooooiiiiiiii e \4
IMOTTO ..o e vii
PERSEMBAHAN ... ..ottt viii
ABSTRAK ..ottt b et sr e b naee s ix
ABSTRACT ...ttt et X
PEDOMAN TRANSLITERASI .....oooiiiiiiii e xi
KATA PENGANTAR ..ot xvi
DAFTAR IS ...t xviii
DAFTAR TABEL ..o s xxi
DAFTAR GAMBAR ..o e xxii
DAFTAR LAMPIRAN ...ttt xxiii
BAB I PENDAHULUAN ........ooiiiiiii ettt 1
A. Latar Belakang Masalah..........ccccooiiiiiiii e 1
Rumusan Masalah ..o 10

C. Tujuan Penelitian..........ccoviiiiiiiiiiiici s 11
D. Manfaat Penelitian ..........cccoiiiiiiiiiiiiii et 11
E. Kajian Penelitian yang Relevan ...........ccccooiiiiiiiiiic e 13

F. Landasan TeOTT ......cccuiiiiiiieiiieiic ettt 20
G. Sistematika Pembahasan ........c..cccooieiiiiiiniiiiii e 46
H. Kerangka BerfiKir.........cccoooiiiiiiiiiiiiiie et 47
BAB Il METODE PENELITIAN ........oooiiiiiiiiiiiecie e 48
AL Jenis Penelitian.........ccooiiiiiiiiiiiie s 48
B. Pendekatan Penelitian ...........c.cccoiiiiiiiiiiiiiiie e 48
C. Tempat Penelitian...........ccoovviiiiiiiiiiiiiicse e 50
D.  Sumber Data.........ccooiiiiiiiiiii s 50

XViii



E. Subjek dan Objek .........coiiiiiiiiiiiiiic 51

F.  Teknik Pengumpulan Data ...........cccooiiiiiiiiiiiiiec e 53

G. Uji Keabsahan Data..........cccccveiiiiiiiiiiiiiiiesie s 55

H. Teknik Analisis Data ........cccocooiiiiiiiiiiii e 60

BAB II1 GAMBARAN UMUM LOKASI PENELITIAN .........cccociiiiiiiiiiee 64

A. Sekolah Dasar (SD) Budi Utama ...........cccooieiiiiiiiiiicecee e 64

1. Sejarah SD Budi Utama..........cccocevviiiiiiiiiiiesicece e 64

2. Profil Umum SD Budi Utama .........ccccceiiiieiiiiiiciceec e 65

B. Sekolah Dasar Negeri (SDN) Sinduadi 2.........ccooooviiiieniiiiicnie e 76

1. Sejarah Berdirinya SDN Sinduadi 2..........cccoeiiiiiiiiiiiiinececesee 76

2. Profil Umum SDN Sinduadi 2........cccoooieiiiiniiiiieiie e 78

C. Madrasah Ibtidaiyah (MI) Sunan Pandanaran..............ccccocoeviieniciincnnene 85

1. Sejarah Berdirinya MI Sunan Pandanaran...............cccocoeviiiiiiniinnnnn, 85

2. Profil Umum MI Sunan Pandanaran ............ccccoeoeeiiiiiienniciiieeen, 87

BAB IV PEMBAHASAN PENELITIAN.........coooiiiiie e 94
A. Core Values (Nilai-Nilai Inti) Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama

di Sekolah Dasar. ... s 94

1. SD Budi Utama.......cccoieiiiieiiiiiiieiee et 94

2. SDN Sinduadi 2.....cooiiiiieiiieiiesie e 98

3. MI Sunan Pandanaran..............cccoeeeiiiiiiiiiniiieniiieeee e 101

B. Proses Pelaksanaan Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama di

SekblalrDadar. Lo LAY ML VALNLY. LNDLL L ... 106
1. Pelaksanaan Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama................. 106
a. SD Budi Utama.........c.cooiiiiiiiic e 106

b. SDN Sinduadi 2 ........ccoiuirieniniesieiie i 115

c. MI Sunan Pandanaran............cccccvviiiiniiiiiiieeesee 124

2. Strategi Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama ........................ 129
2. SD Budi Utama........cccooiiiiiiiieee e 129

b. SDN Sinduadi 2 ......cooviiiiieiiieeiieeee e 132

c. MI Sunan Pandanaran.............ccccvvviiiiniiiiiinieeee 135

3. Fakor Pendukung dan Penghambat Internalisasi Nilai Moderasi.......... 139

XX



a. Faktor Pendukung ... 139

1) SD Budi Utama........coouiiiiiiiiieiie e 139
2) SDN Sinduadi 2.....cceiieiiiiieiiieie e 143
3) MI Sunan Pandanaran...........ccccceevveeiiiieiniie e 147
b. Faktor Penghambat Internalisasi Nilai Moderasi Beragama........... 151
1) SD Budi Utama........cooueiiiiiiiieiieiieeee e 151
2) SDN Sinduadi 2....cc.eeiuieiiiiiesiieiesie et 155
3) MI Sunan Pandanaran...........c.ccceeceeiieiiiiiciieniie e 159
C. Perbandingan Dampak Keberhasilan Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama di Sekolah Dasar ..........ccccevieiiiiiiiiiiiicec e 163
1. SD Budi Utama.........cooeiiiiiiiiiiieieee e 163
A, Kognitif. ..o 163
D ATCKLIT .o 167
C. PSIKOMOLOTIK ...eoiviiiiiiiiiiiie e 169
2. SDN Sinduadi 2.....cccieiiieiieiieeiee e 172
A, KOgnitif. ..o 172
D ATCKLIT . 175
C. PSIKOMOLOTIK .....vvieiiiii i 178
3. MI Sunan Pandanaran............ccooceeiieiiiiiiiiiiescsiee e 180
A, KOGNItif. .o 180
D ATCKEIT .o 182
@, IBSTKOhOtAreR /MY A N, S LNLY B N 184
BAB V PENUTUP ..ottt 194
AL KeSIMPUIAN ..o 194
B, Kritik dan Saran ... 196
DAFTAR PUSTAKA ...ttt 198
LAMPIRAN-LAMPIRAN ......ooiiiiiiiii et 207

XX



Tabel 1.1
Tabel 1.2
Tabel 1.3
Tabel 2.1
Tabel 2.2

DAFTAR TABEL

Data Guru dan Jabatan di SD Budi Utama ...........ccccccevviieniinennne 69
Data guru dan jabatan di SDN Sinduadi 2..........ccccvvveiiiiiininennnne 80
Data guru dan jabatan di MI Sunan Pandanaran................cccc....... 89

Materi Pembahasan PAI dan Budi Pekerti SDN Sinduadi 2.......... 187
Perbandingan Dampak Keberhasilan.............ccccoovcviiiiiiiniiiennne, 189

XX1i



Gambar 1.1
Gambar 1.2
Gambar 1.3
Gambar 2.1
Gambar 2.2
Gambar 2.3
Gambar 3.1
Gambar 3.2
Gambar 3.3
Gambar 4.1
Gambar 4.2
Gambar 4.3
Gambar 5.1
Gambar 5.2
Gambar 5.3
Gambar 6.1

DAFTAR GAMBAR

SD Budi Utama.......ccceviieeiiiiieiiieee e 56
Data Jumlah Murid SD Budi Utama............cccceviieniniicneeen, 73
SDN Sinduadi 2 .....cooeiiiiiiiieie e 92
Data Agama Siswa SDN Sinduadi 2........ccccocvvviiiiiiininniicieee, 77
MI Sunan Pandanaran...........ccceeveerieeniiniicne e 83
Data Jumlah Murid MI Sunan Pandanaran..............ccccccvoeiinennnn. 85
Pembelajaran PAI di SD Budi Utama...........ccccceviiiiiiciiiicien, 92
Pelaksanaan Composting SD Budi Utama............cccccoeveiiiivcnnenne. 107
Ekstrakurikuler Biola SD Budi Utama ...........cccccoeiiiiiiiiiciieeen. 109
Pembelajaran PAI di SDN Sinduadi 2.........ccccoeeiiiiiiiiiiiiiinnns 111
Materi PAI dan Budi Pekerti SDN Sinduadi 2..........cccooveiiiieninnne 115
Pembiasaan 5S di SDN Sinduadi 2........ccccovvvviiiiiiiiiiiciice, 118
Ekstrakurikuler Pramuka di SDN Sinduadi 2..........cccocoeeiiiiieennen. 120
Pembelajaran di MI Sunan Pandanaran............cccoeviiiiiniiinnnne. 122
Pelaksanaan 7S MI Sunan Pandanaran.............ccccceooeiiiiiicnnnn 124
Ekstrakurikuler Pramuka di MI Sunan Pandanaran....................... 128

xXx11



Lampiran 1
Lampiran 2
Lampiran 3
Lampiran 4

Lampiran 5

DAFTAR LAMPIRAN

Surat [zin Penelitian...........cccoooeeiiiiiiiiiiec e 207
Pedoman Wawancara ...........cccocveieeiiieninniie e 210
Pedoman ODSEIVASI........coiueeiieiiiecie ettt 255
Dokumentasi Penelitian ...........ccooveiiiiiiiiiiiiceesicee e 261
Daftar Riwayat HIdUp ......cccoovviiiiiiiii e 266

XXiii



BAB I
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah

Indonesia adalah bangsa yang majemuk, salah satu sisi kemajemukan
bangsa Indonesia adalah adanya keragaman agama yang dianut dan diyakini
oleh pemeluknya. Terdapat keragaman agama, meliputi Islam, Kristen-Katolik,
Kristen -Protestan, Hindu, Buddha, Konghucu, bahkan Yahudi. Kondisi sosial-
keagamaan yang plural tersebut sejatinya telah disadari oleh para pendiri
bangsa sejak awal pembentukan negara. Mereka memandang bahwa keyakinan
beragama adalah hak fundamental setiap warga negara yang wajib dilindungi
dan dijamin oleh negara. Prinsip ini kemudian dilembagakan secara
konstitusional dalam Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun
1945 Pasal 29 ayat (1) dan ayat (2), yang menegaskan bahwa negara
berlandaskan pada Ketuhanan Yang Maha Esa serta menjamin kebebasan untuk
memeluk agama dan menjalankan ibadah sesuai dengan agama dan
kepercayaannya.!

Realitas yang berkembang di Indonesia menunjukkan bahwa kehidupan
masyarakat semakin dihadapkan pada berbagai persoalan yang kompleks.
Hampir seluruh aspek kehidupan, baik keagamaan, pendidikan, sosial, politik,
ekonomi, maupun aspek lainnya, tidak terlepas dari dinamika dan tantangan

tersendiri. Dalam kehidupan beragama, persoalan seperti intoleransi serta

! Julita Lestari, “Pluralisme Agama di Indonesia (Tantangan Dan Peluang Bagi Keutuhan
Bangsa),” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 1, mno. 1 (2020): hlm. 1-4,
https://doi.org/https://doi.org/10.21580/wa.v6i1.4913.



terganggunya keharmonisan dan kerukunan antarumat beragama menjadi
fenomena yang kerap muncul dan sulit dihindari dalam kehidupan
bermasyarakat. Fenomena perkelahian, tawuran pelajar, dan tindakan
kenakalan remaja lainnya serta aktivitas yang mengarah pada ekstremisme
menjadi semakin marak.?

Kemunculan penanaman radikalisme dalam dunia pendidikan juga
terlihat di Probolinggo. Kota ini mengadakan pawai karnaval untuk anak
PAUD dan TK dalam rangka memperingatti HUT Kemerdekaan RI ke-73.
Pawai tersebut menjadi viral di media sosial karena salah satu peserta TK
tampak mengenakan cadar dan jubah sambil memegang senjata mainan.
Penampilan ini terkesan mirip dengan ciri kelompok radikal seperti HTI dan
kelompok pembangkang lainnya. Meskipun demikian, guru TK tersebut
menjelaskan bahwa busana yang dikenakan, termasuk penutup wajah,
dimaksudkan untuk menggambarkan perjuangan Rasulullah di masa lalu dan
bertujuan untuk meningkatkan keimanan. Dari peristiwa tersebut, dapat dilihat
bagaimana pendidikan di Indonesia, khususnya di tingkat sekolah dasar, mulai
rawan terhadap potensi tumbuh dan berkembangnya paham radikalisme.?

Aksi lain yang sangat ekstrim di Indonesia seperti bom bunuh diri di

beberapa titik di Surabaya yakni gereja dan kantor polisi, pembakaran gereja

2 Hafizh Idri Purbajati, “Peran Guru Dalam Membangun Moderasi Beragama di Sekolah,”
ALASIFA: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 02 (2020): 182-94.

3 Irwan Fathurrochman and Abu Muslim, “Menangkal Radikalisme Dengan Penguatan
Pendidikan Karakter Nasionalisme Melalui Amaliyah Aswaja di SD Islamiyah Magetan,”
QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama 13, no. 2 (2021): hlm. 802,
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v13i2.1071.



di Aceh Singkil serta pengeboman di Paris Perancis, penyerangan markas besar
polisi Republik Indonesia (Mabes Polri), dan lain sebainya. Beragam tindakan
tersebut seperti yang terjadi di Surabaya disebabkan salah satunya karena
adanya pemahaman yang keliru mengenai doktrin agama. Hal ini tentu menjadi
suatu yang harus ditangani sejak dini.*

Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh CISFORM UIN Suna
Kalijaga bekerja sama dengan UIN Syarif Hidayatullah, tahun 2018.
Ditemukan sebanyak 41,6% mahasiswa PAI memandang pemerintah Indonesia
sebagai thaghut (sesat dan tidak sesuai dengan Islam). 36,5% mahasiswa
beranggapan bahwa Islam hanya dapat ditegakkan melalui sistem khilafah.
27,4% mahasiswa menyatakan pembenaran penggunaan kekerasan dalam
membela agama. Pada level dosen, 14,2% setuju pendirian negara Islam dan
16,5% membenarkan kekerasan atas nama agama.®

Hasil survei Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat UIN Jakarta di
tahun 2017 didapati ada 34,3% responden setuju bahwa jihad adalah aksi
melawan non-muslim. Sedangkan tindakan kekerasaan agama bersumber salah

satunya oleh intoleransi dan dapat berubah menjadi terorisme sebagai bentuk

paling akhir. Potret ini dapat dilihat dengan berbagai unggahan media sosial

4 Sindhunanta, Dilema Usaha Manusia Rasional Teori Kritis Sekolah Frankfurt (Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama, 2019).

5 Muhammad Wildan et al., Menanam Benih Di Ladang Tandus: Potret Sistem Produksi Guru
Agama Islam Di Indonesia (Yogyakarta: Center for the Study of Islam and Social Transformation
(CISForm) UIN Sunan Kalijaga bekerja sama dengan PPIM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018),
hlm. 77-83.



munculnya isu tentang ajakan indonesia menerapkan sistem negara Islam atau
khilafah dan menerapkan regulasi Islam secara keras di dalamnya.®

Konsep moderasi beragama beserta nilai-nilai yang terkandung di
dalamnya perlu ditanamkan sejak usia dini, terutama pada peserta didik sekolah
dasar. Upaya ini bertujuan membentuk generasi yang memiliki intelektualitas
yang sehat sekaligus bersikap moderat dalam merespons munculnya ideologi
radikal maupun praktik ekstremisme keagamaan di tengah masyarakat yang
majemuk. Apabila proses penanaman nilai ini diabaikan, peserta didik akan
lebih rentan terpengaruh oleh paham-paham yang menyimpang sehingga
berpotensi mengancam persatuan dan kesatuan bangsa.’

Radikalisme yang muncul dalam bentuk terorisme yang
mengatasnamakan agama membuktikan bahwa intoleransi dapat mengancam
keberagaman atau pluralitas di Indonesia. Dalam konteks pluralisme agama di
tanah air, gejala radikalisme akibat intoleransi masih sangat rentan terjadi
hingga kini.® Sikap intoleran inilah yang banyak memunculkan konflik dan
perilaku terorisme. Sikap tersebut sangat penting untuk dihindarkan sejak dini

utamanya bagi generasi muda, karena posisi mereka memiliki rasa ingin tahu

® Muhammad Syafiq, “Fanatisme Agama dan Intoleransi Pada Pengguna Media Sosial,”
Character : Jurnal Penelitian Psikologi 9, no. 3 (2022): 3649,
https://doi.org/https://doi.org/10.26740/cjpp.v9i3.46146.

" Windila Santoso and Betty Mauli Rosa Bustam, “Upaya Guru PAI Dalam Menanamkan
Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Sekolah Dasar,” PARAMUROBI: Jurnal Pendidikan Agama
Islam 7, no. 2 (2024): hlm. 101, https://doi.org/DOI:
https://doi.org/10.32699/paramurobi.v7i2.7636.

8 Bartolomeus Samho, “Urgensi ‘Moderasi Beragama’ Mencegah Radikalisme Di Indonesia”
02, no. 01 (2022): hlm. 99.



yang tinggi serta masih menentukan arah jati dirinya. Salah satu jalan yang
dinilai tepat dengan sikap tersebut ialah dengan menanamkan sikap moderasi
beragama.®

Moderasi  beragama  merupakan upaya pemerintah  untuk
menanggulangi radikalisme dan intoleransi yang memicu konflik sosial.*®
Dalam bahasa Arab, istilah moderasi dimaknai wasath atau wasathiyah
sebagaimana tawassuth yang bermakna tengah-tengah, i #idal yang berarti adil,
serta fawazun yang mengacu pada keseimbangan. Dalam bahasa latin,
moderasi berasal dari kata moderatio yang berarti kesederhanaan, yakni tidak
berlebihan maupun kekurangan, serta dapat diartikan sebagai pengendalian
diri. Berdasarkan Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), moderasi dijelaskan
melalui dua makna, yaitu upaya mengurangi kekerasan dan menghindari
tindakan ekstrem.'*

Menurut Lukman Hakim Saifudin, moderasi beragama adalah
sperilaku atau sikap memahami dan mengamalkan doktrin agama dengan
seimbang guna menghindari perilaku ekstrim atau berlebihan dalam

pelaksanaannya. Sedangkan menurut Nasaruddin Umar, moderasi beragama

® Mohamad Yudiyanto Rinda Fauzian, Hadiat, Peri Ramdani, “Penguatan Moderasi
Beragama Berbasis Kearifan Lokal Dalam Upaya Membentuk Sikap Moderat Siswa Madrasah” 6,
no. 1 (2021): 1-14.

10 Sonny Eli Zaluchu, Priyantoro Widodo, and Agus Kriswanto, “Conceptual Reconstruction
of Religious Moderation in the Indonesian Context Based on Previous Research: Bibliometric
Analysis,” Social Sciences & Humanities Open 11, no. 101552 (2025): hlm. 1, https://doi.org/
10.1016/j.ssah0.2025.101552.

1 Ahmad Suja’i et al., Pembinaan Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan Islam
(Jakarta: Publica Indonesia Utama, 2024), him. 70.



adalah  sikap untuk hidup berdampingan dalam keberagaman agama dan
sosial-politik. Selain itu, adanya gagasan dasar dari moderasi beragama adalah
mencari sebuah kesamaan, bukan mempertajam perbedaan®’. Pengenalan serta
penanaman gagasan moderasi & nilai-nilai yang terkandung di dalamnya
perlu dibiasakan diri sejak usia dini, terutama pada siswa-siswi SD guna
menciptakan generasi yang sehat secara intelektual dan moderat. Maka, jika ini
tidak dilaksanakan, anak-anak ini mudah terpengaruh, yang berdampak
negatif terhadap persatuan bangsa Indonesia, juga terhadap pertumbuhan
karakter mereka sebagai generasi penerus bangsa.*

Negara memiliki tanggung jawab strategis dalam menjamin rasa aman
bagi masyarakat untuk memeluk dan menjalankan ajaran agama sesuai dengan
keyakinannya masing-masing. Dalam perspektif Islam, di tengah keragaman
agama, pandangan hidup, dan ideologi yang berkembang, Islam dipandang
memiliki kemampuan kuat dalam merespons tantangan zaman. Pandangan ini
didasarkan pada karakter Islam yang bersifat universal dan komprehensif.
Kedua karakter tersebut menjadi keistimewaan Islam dan tercermin dalam
prinsip moderasi yang menekankan keseimbangan serta sikap tidak berlebihan

dalam kehidupan beragama.**

12 The Drafting Team of the Indonesia Ministry of Religious Affairs, Religious Moderation,
I (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI), 2020), hlm. 8-10.

18 Zulkipli Lessy et al., “Implementasi Moderasi Beragama Di Lingkungan Sekolah Dasar
‘Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam’ Vol. 3. No. 2 Juli 2022, 137 — 148,” Paedagogie: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Islam 3, no. 02 (2022): 13748, http://e-
jurnal.staimuttaqien.ac.id/index.php/paedagogie/article/view/761.

4 A A. Cherniaieva, “Implementasi Program Moderasi Beragama Yang Dicanangkan Oleh
Kementerian Agama Kabupaten Banyumas Di Lingkungan Sekolah,” International Journal of



Moderasi beragama tidak dimaknai sebagai upaya mencampuradukkan
kebenaran atau menghapus identitas keagamaan masing-masing, tetapi
merupakan sikap beragama yang menempatkan prinsip secara proporsional
dalam menyikapi perbedaan, keberagaman, maupun penetapan hukum suatu
persoalan. Moderasi beragama menekankan pentingnya pengakuan terhadap
hak sesama warga negara yang memiliki keyakinan berbeda serta
penghormatan atas keberadaannya dalam kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara. Dalam konteks kehidupan sosial, sikap moderat
berarti berpandangan seimbang, tidak berlebihan, serta menjunjung tinggi
toleransi dan inklusivitas untuk meredam potensi konflik di tengah pluralitas
agama, budaya, dan keyakinan yang ada di masyarakat. Sebagai
konsekuensinya, moderasi beragama berfungsi tidak hanya sebagai prinsip
teoritis, tetapi juga sebagai landasan praktis dalam pendidikan, khususnya di
lingkungan peserta didik, untuk membentuk perilaku yang menyeimbangkan
komitmen keyakinan dengan penghormatan atas perbedaan, sehingga dapat
menciptakan keterbukaan, keharmonisan, dan kohesi sosial.*®

Peserta didik yang berada pada tahap perkembangan usia cenderung
memiliki kemampuan menyerap pengetahuan lebih cepat dibandingkan

individu yang lebih dewasa. Penerapan moderasi beragama sejak usia dini

Endocrinology  (Ukraine) 16, mno. 4 (2021): 327-32, https://doi.org/10.22141/2224-
0721.16.4.2020.208486.

15 Salsabila Nur Imatul Adzillah and Muh. Wasith Achadi, “Model Pendidikan Moderasi
Beragama Berbasis Transformative Learning Di MAN 1 Yogyakarta: Strategi Adaptif Dalam
Konteks Era Post-Truth,” Sunan Kalijaga International Journal on Islamic Educational Research
(SKIJIER) 8, no. 2 (2024): him. 191-192., https://doi.org/10.14421/skijier.2024.82.06.



dapat memperkuat internalisasi nilai-nilai yang selaras dengan ajaran agama.
Nilai-nilai tersebut akan tetap melekat dalam diri individu seiring
bertambahnya usia dan proses bersosialisasi di masyarakat. Selain itu,
moderasi beragama juga bertujuan untuk menanamkan sikap saling
menghargai dan menghormati perbedaan, khususnya antar peserta didik,
sebelum mereka berperan aktif dalam kehidupan bermasyarakat. Internalisasi
moderasi beragama merupakan bagian dari upaya penguatan pendidikan
karakter yang berlandaskan nilai-nilai utama, yaitu religius, nasionalis,
mandiri, gotong royong, dan integritas. Nilai-nilai religius dan nasionalisme
menjadi fokus utama dalam proses internalisasi tersebut.*®

Di era globalisasi yang semakin meningkat ini, urgensi moderasi
beragama dalam konteks pendidikan menjadi sangat penting.!’ Peran tenaga
pendidik khususnya guru agama sangat diperlukan karena mempunyai tangung
jawab yang besar supaya mampu mencerdaskan anak bangsa. Terlebih lagi
tugas guru agama adalah mengajar, mendidik, serta mengarahkan ke jalan yang
lebih baik dari segi jasmani maupun rohani. Peran yang dimiliki guru sangatlah
berpengaruh terhadah perubahan peserta didik, baik dari segi pemahaman dan

perilaku.”®* Penanaman moderasi beragama bagi siswa sekolah dasar yaitu

16 Aisyah Hanan and Acep Rahmat, “Internalisasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan
Agama Islam,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2022): 62, https://doi.org/
10.52434/jpai.v1i2.2691.

17 Kamaruddin Hasan and Hamdan Juhannis, “Religious Education and Moderation: A
Bibliometric Analysis,” Cogent Education 11, no. 1 (2024): 2,
https://doi.org/https://doi.org/10.1080/2331186X.2023.2292885.

18 Syarnubi et al., “Peran Guru Pendidikan Agama Islam Dalam Menanamkan Nilai-Nilai
Moderasi Beragama,” in In International Education Conference (IEC) FITK, vol. 1,2023, 112—-117.



ditujukan untuk menciptakan generasi sehat secara intelektual dan moderat di
dalam menyikapi berbagai gagasan radikalisme di masa yang akan datang. Hal
itu dikarenakan masyarakat Indonesia majemuk baik dari sisi agama dan
budaya. Di samping itu pada dasarnya, sikap toleran dan moderasi dalam
beragama pada kalangan pelajar sulit terwujud manakala diajarkan dengan
proses indoktrinasi, kemudian secara normatif dan tekstual saja. Oleh sebab itu,
perlu implementasi secara jelas penanaman moderasi beragama agar dapat
terlaksana dengan baik.*

Sejalan dengan hal ini sekolah dasar menjadi jenjang yang sangat
krusial karena di usia inilah anak mulai dikenalkan pada konsep keilmuan
dasar, termasuk nilai-nilai agama. Penelitian ini dilakukan dengan fokus pada
tiga lembaga pendidikan dasar, yaitu SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI
Sunan Pandanaran, yang masing-masing memiliki karakteristik keberagamaan
yang berbeda dan unik. SD Budi Utama berkarakter inklusif, meskipun
mayoritas peserta didik beragama Islam, keberadaan pendidik dan tenaga
kependidikan non-Muslim mendorong interaksi lintas iman SDN Sinduadi 2
mayoritas peserta didik beragama Islam, dengan siswa non-Islam sebagai
minoritas. MI Sunan Pandanaran merupakan lembaga pendidikan Islam yang

seluruh siswanya beragama Islam.” Berdasarkan observasi peneliti di Sekolah

19 Susana Aditiya Wangsanata, “Penanaman Moderasi Beragama Bagi Siswa Sekolah Dasar
Menuju Indonesia Bebas Criminal Terrorism Pada Tahun 2045,” Jurnal Kediklatan Balai Diklat
Keagamaan Jakarta 3, no. 2 (2022): 243-262.

20 Hasil observasi dan wawancara tenaga pendidik dari SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2,
dan MI Sunan Pandanaran



10

Dasar dan Madrasah Ibtidaiyah tersebut senantiasa mengedepankan sikap
moderat. Sikap ini berupa menjung tinggi keimanan dan ketakwaan kepasa
Tuhan, tolong menolong kepada sesama teman, berperilaku sopan dan santun,
gotong royong, membiasakan ucapan terima kasih dan juga maaf, serta turut
serta berpartisipasi dalam kegiatan keagamaann dengan tertib.

Berkaca dari penelitian yang tedahulu yang ditulis oleh M.A Hermawan
yang mana dikatakan bahwa peningkatan aksi radikal telah menyebar di bidang
pendidikan pada zaman ini, terutama yaitu di sekolah. Pertumbuhan secara
menyeluruh dan cepat perlu dicegah, dalam ranah pendidikan Islam, tindakan
yang harus dilakukan adalah melalui konsep-konsep yang berupa internalisasi
nilai-nilai moderasi Islam di sekolah. Berangkat dari latar belakang
permasalahan dan penelitian terdahulu peneliti ingin menggali secara
mendalam mengenai internalisasi nilai moderasi agama yang dilakukan pihak
sekolah khususnya sekolah dasar, karena pendidikan dasar adalah tahap awal
dalam membentuk pola pikir dan sikap anak didik terhadap keberagaman, yang
pada akhirnya akan mempengaruhi bagaimana mereka berinteraksi dan

bersikap dalam masyarakat yang majemuk.

B. Rumusan Masalah
1. Apa core values (nilai-nilai inti) moderasi beragama yang mendasari dalam
internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di Sekolah Dasar Yogyakarta

(SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran)?



11

Bagaimana proses pelaksanaan internalisasi nilai-nilai moderasi beragama
sesuai core values (nilai-nilai inti) di Sekolah Dasar Yogyakarta (SD Budi
Utama, SD Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran)?

Bagaimana perbandingan dampak keberhasilan dari internalisasi nilai-nilai
moderasi beragama pada siswa dan siswi Sekolah Dasar Yogyakarta (SD

Budi Utama, SD Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran)?

C. Tujuan Penelitian

1.

Mengetahui core values (nilai-nilai inti) moderasi beragama yang
mendasari dalam internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di Sekolah
Dasar Yogyakarta (SD Budi Utama, SD Sinduadi 2, dan MI Sunan
Pandanaran).

Mendeskripsikan proses pelaksanaan internalisasi nilai-nilai moderasi
beragama di Sekolah Dasar Yogyakarta (SD Budi Utama, SD Sinduadi 2,
dan MI Sunan Pandanaran).

Mengetahui perbandingan dampak keberhasilan dari internalisasi nilai-
nilai moderasi beragama pada siswa dan siswi Sekolah Dasar Yogyakarta

(SD Budi Utama, SD Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran).

D. Manfaat Penelitian

l.

Manfaat secara Teoritis
a. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya literatur akademik

mengenai strategi pengajaran yang berfokus pada moderasi beragama.



12

Mahasiswa, khususnya di bidang Pendidikan Agama Islam (PAI), akan
mendapatkan pemahaman teoritis yang mendalam tentang bagaimana
moderasi beragama dapat diterapkan di lingkungan sekolah
multikultural. Penelitian ini juga dapat menjadi referensi bagi
pengembangan materi kuliah terkait pendidikan multikultural dan
moderasi beragama.

b. Penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi teoritis dalam
mengembangkan kurikulum berbasis moderasi beragama. Selain itu
untuk meningkatkan pembelajaran dan penelitian terkait moderasi
beragama, serta memperkaya perspektif dalam mengajarkan mata
kuliah pendidikan agama dan pluralisme.

2. Manfaat secara Praktis

a. Bagi Mahasiswa: Penelitian ini memberikan wawasan praktis kepada
mahasiswa, terutama yang akan menjadi guru, mengenai strategi
konkret yang dapat diterapkan dalam menanamkan moderasi beragama
di sekolah. Mahasiswa dapat memanfaatkan hasil penelitian ini untuk
mengembangkan keterampilan dalam mengajarkan nilai-nilai moderasi
beragama dan membangun kerukunan lintas iman di lingkungan
pendidikan.

b. Bagi Dosen dapat menggunakan hasil penelitian ini untuk menyusun
modul atau program pelatihan bagi calon guru dan guru yang sudah
mengajar, khususnya dalam upaya meningkatkan keterampilan

pengajaran terkait moderasi beragama. Selain itu, dosen juga dapat



13

memanfaatkan temuan ini sebagai bahan pengajaran untuk mendorong
sikap moderasi beragama di kalangan mahasiswa

c. Bagi institusi pendidikan Islam, penelitian ini dapat dimanfaatkan
untuk menyusun modul atau program pelatihan bagi calon guru dan
guru yang sudah mengajar, khususnya dalam upaya meningkatkan
keterampilan pengajaran terkait moderasi beragama. Selain itu, dosen
juga dapat memanfaatkan temuan ini sebagai bahan pengajaran untuk

mendorong sikap moderasi beragama di kalangan mahasiswa.

E. Kajian Penelitian yang Relevan

1.

Penelitian Disertasi yang ditulis oleh (Deni Suryanto yang berjudul
“Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Pada Kurikulum Pendidikan
Agama Islam di Perguruan Tinggi Kota Dumai”) yang mana hasilnya
perguruan tinggi di Dumai rentan terhadap paham radikal karena nilai
moderasi beragama belum terinternalisasi dengan baik. Pola yang ada
masith berfokus pada aspek kognitif-afektif, belum menyentuh
psikomotorik. Faktor utama meliputi kurikulum, dosen, fasilitas,
lingkungan, dan latar belakang mahasiswa. Efektivitas internalisasi
membutuhkan kesamaan persepsi dan pendekatan integratif. Perbedaan
penelitian tersebut dengan penelitian ini adalah penelitian tersebut berfokus
pada internalisasi kurikulum yang terdapat di jenjang Perguruan Tinggi,
sedangkan penelitian ini berfokus terhadap komparasi tentang internalisasi

nilai-nilai moderasi agama pada jenjang Sekolah Dasar (SD). Sedangkan



14

persamaannyaa adalah keduanya membahas mengenai internalisasi
moderasi beragama dalam ranah pendidikan.

. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah yang ditulis oleh Hilmin, Dwi Noviana,
dan Eka Yanuarti dengan judul “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama Dalam Kurikulum Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam”.
Penelitian menunjukkan adanya korelasi yang kuat dan saling mendukung
antara nilai-nilai moderasi beragama dengan internalisasi kurikulum
Merdeka pada pendidikan Agama Islam. Desain kurikulum Merdeka untuk
pendidikan Agama Islam merupakan bagian yang penting untuk
memperkuat moderasi beragama dalam masyarakat. Prinsip-prinsip yang
terkandung dalam kurikulum Merdeka sangat sejalan dengan nilai-nilai
pemikiran moderasi beragama. Oleh karena itu, kurikulum Merdeka dalam
pendidikan Agama Islam memerlukan dasar pemikiran yang moderat dan
kontekstual. Persamaan dengan penelitian Hilmin terletak pada
pembahasan internalisasi nilai-nilai Islam, namun perbedaannya adalah
penelitian ini melakukan komparasi pada jenjang sekolah dasar, sementara
penelitian Hilmin hanya fokus pada internalisasi dalam kurikulum merdeka
belajar.

. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah yang ditulis oleh M. A. Hermawan
dengan judul “Nilai Moderasi Islam dan Internalisasinya di Sekolah”, hasil
penelitian ini mengidentifikasi dua aspek yang perlu mendapatkan
perhatian dalam proses internalisasi nilai moderasi Islam di lembaga

pendidikan, dengan Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai dasar



15

pengembangannya. Kedua aspek tersebut adalah kurikulum formal
(tertulis) dan kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). Kurikulum
formal tentu menjadi fokus utama dalam internalisasi nilai tersebut.
Namun, mengandalkan kurikulum formal saja tidaklah cukup, mengingat
adanya potensi penyimpangan dan kelemahan di dalamnya. Oleh karena
itu, lembaga pendidikan perlu memperkuatnya dengan membangun
konteks sosial dan budaya sekolah melalui kurikulum tersembunyi. Apabila
kedua elemen ini dapat dijalankan secara bersamaan dan terintegrasi, maka
strategi penyebaran dan internalisasi nilai moderasi Islam kepada peserta
didik akan lebih efektif. Dengan demikian, pendekatan ini dapat membatasi
dan mengurangi penyebaran serta pengembangan pemahaman Islam yang
eksklusif, radikal, dan intoleran. Persamaan penelitian Hermawan dengan
penelitian ini yakni keduanya sama-sama mengkaji tentang moderasi
agama, sedangkan perbedaannya hanya di instistusi pendidikan tertentu
adapun peneliti juga berfokus pada internalisasi nilai moderasi Islam serta
lokasi yang digunakan peneliti beberapa lembaga jenjang sekolah dasar.

. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah yang dilakukan oleh Achmad Yusril
Ihsan dan Nasywa Amalia dengan judul “Internalisasi Nilai-Nilai Agama
Islam Dalam Menumbuhkanmoderasi Beragama Di SMAN 1 Sleman”.
Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa strategi yang diterapkan oleh
sekolah dalam memperkuat nilai-nilai Pendidikan Agama Islam bagi siswa
Muslim dapat membantu membentuk sikap moderasi beragama. Proses

internalisasi nilai-nilai tersebut dilakukan melalui pembelajaran,



16

pengembangan, kegiatan ekstrakurikuler, kokurikuler, serta pembiasaan.
Keberagaman yang ada di SMAN 1 Sleman tercermin dalam sikap saling
menerima perbedaan, menghargai satu sama lain, serta memberikan hak
yang setara bagi setiap individu untuk menjalankan ajaran agama masing-
masing. Persamaan penelitian Ahmad Yusril dengan penelitian ini sama-
sama mengkaji tentang internalisasi nilai-nilai agama islam guna
menamkan moderasi beragama. Sedangkan perbedaannya hanya berfokus
pada satu lembaga pendidikan yakni SMAN 1 Sleman, adapun peneliti
pada 3 lembaga pendidikan yakni di jenjang sekolah dasar.
. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah yang ditulis oleh Apri Wardana Ritonga
“Konsep Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Bagi Generasi
Milenial Berbasis Al-Qur’an”. Hasil penelitian menyatakan bahwa kajian
ini memperlihatkan bahwa konsep moderasi beragama dalam Al-Qur’an
dikembangkan melalui empat aspek, yaitu pesan adil, bersikap
pertengahan, menjadi umat terbaik dan berwawasan keilmuan yang
luas. Penelitian ini menyatakan pentingnya menerapkan sikap
moderasi di tengah kemajemukan untuk terwujudnya kedamaian
antar umat beragama. Melihat pembahasan ini yang hanya
menggambarkan nilai-nilai  moderasi dalam Al-Qur’an, maka perlu
dilakukan penelitian lanjutan mengenai pesan moderasi beragama dalam
media sosial, dimana generasi milenial sebagai konsumen terbesar.
Persamaan penelitian Apri Wardana Ritonga dengan penelitian ini,

keduanya sama-sama membahas terkait nilai-nilai dasar moderasi seperti



17

keadilan, keseimbangan, dan keterbukaan. Perbedaannya penelitian
Ritonga bersifat normatif-teologis dan tidak bersentuhan dengan dinamika
pendidikan formal. Sedangkan penelitian ini bersifat empiris-terapan,
dengan pengamatan langsung terhadap bagaimana nilai-nilai tersebut
dihidupkan dalam sistem pendidikan dasar yang nyata dan berbeda secara
sosiologis.

. Penelitian dari Artikel Jurnal [lmiah yang ditulis oleh Sabarudin, Mahmud
Arif, Zainudin, Akhyak, Mirna Guswenti, dan Rafidah Binti Abdullah
(2025). Berjudul “Developing Moderate Islamic Education: Special
Reference to Al-Daghasyi’s Thought and Its Contextualization in
Indonesia” membahas pengembangan pendidikan Islam moderat melalui
analisis pemikiran Al-Daghasyi dan kontekstualisasinya di Indonesia.
Penelitian tersebut menekankan aspek konseptual dan filosofis mengenai
pentingnya moderasi dalam pendidikan Islam. Adapun persamaan dengan
penelitian ini terletak pada kesamaan tema, yaitu moderasi beragama dalam
konteks pendidikan. Namun demikian, penelitian Sabarudin dan Mahmud
Arif dkk, bersifat kajian kepustakaan dan belum menyentuh aspek
implementatif di satuan pendidikan secara empiris. Berbeda dengan
penelitian tersebut, penelitian ini berfokus pada proses internalisasi nilai-
nilai moderasi beragama pada peserta didik sekolah dasar melalui studi
lapangan di lingkungan pendidikan yang multikultural dan lintas iman.

Dengan demikian, penelitian ini melengkapi penelitian sebelumnya dengan



18

menghadirkan dimensi praktis dan kontekstual dari penerapan moderasi
beragama di pendidikan dasar.

. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah, yang ditulis oleh Alexandra Charlie,
Quinn Galbraith, dan Ben White (2020), berjudul “Religion as a Source of
Tolerance and Intolerance: Exploring the Dichotomy” membahas peran
agama sebagai sumber yang bersifat ambivalen, yakni mampu melahirkan
toleransi sekaligus intoleransi dalam kehidupan sosial. Melalui penelitian
kualitatif terhadap individu religius di Inggris, ditemukan bahwa ajaran
agama dan interaksi lintas iman dapat menumbuhkan sikap toleran melalui
nilai kasih, penghormatan, keteladanan, serta dialog yang membangun
saling pengertian, namun pada saat yang sama agama juga berpotensi
memunculkan intoleransi akibat perbedaan tafsir internal, konflik
antarumat beragama, ketegangan dalam keluarga dan komunitas, serta
tekanan masyarakat sekuler yang kurang menerima ekspresi keagamaan.
Penelitian in1 memiliki persamaan dengan penelitian penulis dalam hal
fokus pada toleransi beragama sebagai nilai yang perlu diinternalisasi serta
pentingnya komunikasi dan relasi sosial dalam membentuk sikap moderat,
namun berbeda dari sisi konteks dan fokus kajian. Jika artikel ini
menitikberatkan pada pengalaman subjektif individu religius dalam
kehidupan sosial secara umum, maka penelitian penulis berfokus pada
konteks pendidikan, khususnya proses dan strategi internalisasi nilai
moderasi beragama di sekolah serta dampaknya terhadap pembentukan

sikap kognitif, afektif, dan perilaku peserta didik.



19

8. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah Sulistyowati, Nurul Hikmah, Fitriah,
dan Makherus Sholeh berjudul “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di
SD Negeri 1 Sidorejo Kabupaten Kotawaringin Barat” menunjukkan
bahwa internalisasi nilai moderasi beragama dilakukan melalui kegiatan
rutin sekolah, seperti Jum’at beramal yang menanamkan nilai tasamuh,
i tidal, dan musawah; budaya 5S yang menekankan musawah; apel Senin
yang membiasakan nilai tasamuh, itidal, musawah, dan syura; serta
pembelajaran PAI yang menginternalisasikan nilai tawazun, tasamuh,
i’tidal, musawah, dan syura. Persamaan penelitian Sulistyowati dkk,
dengan penelitian ini yakni sama-sama meneliti tentang internalisasi nilai
modrasi agama pada jenjang Sekolah Dasar.

Perbedaan penelitian Sulistyowati dkk, dengan penelitian ini terletak
pada: pertama, dari sisi cakupan, penelitian ini tidak terbatas pada satu
sekolah, melainkan membandingkan 3 lembaga dengan latar berbeda: SD
Budi Utama (sekolah multikultural dengan siswa dari berbagai agama),
SDN Sinduadi 2 (sekolah negeri dengan mayoritas muslim tetapi tetap
menampilkan inklusivitas), dan MI Sunan Pandanaran (madrasah berbasis
Islam dengan kultur keagamaan yang kuat). Kedua, dari aspek pendekatan
metodologis, penelitian ini tidak hanya kualitatif-deskriptif, melainkan
juga komparatif, sehingga dapat mengungkap persamaan dan perbedaan
strategi internalisasi antar sekolah. Ketiga, dari segi kedalaman analisis,
penelitian ini tidak hanya menyoroti kegiatan rutin sebagaimana penelitian

Sulistyowati dkk., tetapi juga menelaah core values, proses, faktor



20

pendukung dan penghambat, serta perbandingan dampak keberhasilan

internalisasi nilai moderasi beragama terhadap siswa.

F. Landasan Teori
1. Internalisai Nilai

a. Definisi Internalisasi Nilai

Internalisasi yaitu suatu proses mendalam di mana seseorang
menghayati serta menyerap nilai, ajaran, atau doktrin hingga nilai tersebut
tidak lagi terasa asing atau berasal dari luar dirinya. Dalam proses ini, nilai-
nilai eksternal yang awalnya datang dari lingkungan sosial, budaya, atau
pendidikan perlahan-lahan menjadi bagian tak terpisahkan dari kesadaran
individu. Nilai tersebut tidak hanya dipahami secara kognitif, melainkan
juga diyakini kebenarannya dan diimplementasikan secara nyata dalam
tindakan serta sikap sehari-hari.*

Pada hakikatnya, proses internalisasi telah berlangsung sejak
seseorang dilahirkan ke dunia. Proses ini berkembang melalui interaksi
sosial dan praktik pendidikan yang berperan sebagai medium pembentukan
kepribadian. Esensi dari internalisasi terletak pada proses menanamkan
seperangkat nilai yang menjadi bagian tak terpisahkan daris diri manusia,

membentuk cara berpikir, merasa, dan bertindak. Untuk mendapatkan

21 Kasim Yahiji, Zohra Yasin, and Lukman Arsyad, “Internalisasi Moderasi Beragama Dalam
Pengembangan Kurikulum Merdeka di SMPN 8 Satap Telaga Biru,” Jurnal Insipiratif Pendidikan
2, no. 2 (2020): 33646, https://doi.org/https://doi.org/10.24252/ip.v12i2.38719.



21

pemahaman yang lebih komprehensif, berikut beberapa definisi
internalisasi menurut pandangan para ahli:??

a. Chabib Thoha mengemukakan bahwa internalisasi merupakan metode
dalam pendidikan nilai yang bertujuan agar peserta didik memiliki
nilai-nilai yang tertanam kuat dalam karakter dan juga
kepribadiannya.?

b. Peter L. Berger, menjelaskan internalisasi yaitu upaya penghayatan
terhadap suatu makna, peristiwa atau kenyataan, yang kemudian
diinternalkan menjadi bagian dari kerangka berpikir dan kesadaran
seseorang.?

c. Kama Abdul Hakam dan Encep Syarief Nurdin, internalisasi dipahami
sebagai mekanisme peralihan nilai dari ruang sosial eksternal menuju
ruang batin internal, baik pada individu maupun kelompok, sehingga
nilai tersebut menjadi bagian dari sistem keyakinan dan perilaku.?

d. Zakiah Daradjat, berpandangan bahwa internalisasi nilai merupakan
proses yang berjalan secara bertahap dalam diri siswa, khususnya

pada segi batinnya. Proses ini berlangsung ketika siswa mulai

22 Nurkholis, Internalisasi Nilai Pendidikan Islam Pada Anak Terlantar, ed. Eti Nurhavati
Ahmad Asmuni, Dedi Djubaedi (Lombok: Penerbit P41, 2023), him. 34-35.

23 Chabib Thoha, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), him.
93.

24 Peter L. Berger, Langit Suci: Agama Sebagai Realitas Sosial (Jakarta: LP3ES, 1991), him.
21.

%5 Kama Abdul Hakam and Encep Syarief Nurdin, Metode Internalisasi Nilai-Nilai Untuk
Memodifikasi Perilaku Berkarakter (Bandung: Maulana Media Grafika, 2016), hlm. 5-6.



22

menangkap makna dari nilai-nilai yang ada dalam ajaran suatu agama,
bukan hanya memahami secara teoritis, namun juga menyadari
pentingnya nilai tersebut dalam kehidupan mereka. Ketika kesadaran
tersebut tumbuh, perlahan menjadi bagian dari prinsip hidup siswa
yang mana akan menjadi pedoman dalam bersikap, berperilaku, dan
juga membuat keputusan moral sehari-hari.?®

Menurut Thomas Lickona, internalisasi nilai merupakan proses
pendidikan karakter yang melibatkan keteladanan guru sebagai
otoritas moral, pembiasaan perilaku baik, serta pengembangan hati
nurani peserta didik, sehingga mereka tidak hanya memahami nilai
kebaikan, tetapi juga mencintai dan mewujudkannya dalam tindakan
nya‘[a27

Secara etimologis, istilah nilai berasal dari kata Latin valere yang

berarti berguna, berdaya, atau kuat, dan dalam bahasa Inggris dikenal

sebagai value. Secara terminologis, nilai dipahami dalam beberapa makna:

harkat, yakni kualitas yang membuat sesuatu dianggap bermanfaat atau

diinginkan; keistimewaan, yaitu sesuatu yang dihargai dan dipandang

sebagai kebaikan; serta dalam ilmu ekonomi, nilai berkaitan dengan

% 7akiah Daradjat, Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2004),

hlm. 202-204.

2" Thomas Lickona, Educating for Character: Mendidik Untuk Membentuk Karakter, trans.
Juma Wadu Wamaungu (Jakarta: Bumi Aksara, 2013), him. 60-61.



23

kegunaan dan nilai tukar benda-benda material. Lawan dari nilai positif
adalah hal yang tidak bernilai atau bernilai negatif.?®

Menurut Hakam, nilai dapat dipahami sebagai seperangkat
keyakinan umum yang dimiliki seseorang dan dijadikan landasan dalam
menentukan pilihan tindakan maupun tujuan yang ingin diraih. Dengan
demikian, nilai berperan sebagai acuan penting dalam proses pengambilan
keputusan individu.?® Menurut Mulyana, nilai termasuk acuan sekaligus
keyakinan yang memengaruhi seseorang dalam menentukan pilihannya.
Dengan kata lain, nilai dapat dipahami sebagai keyakinan individu
mengenai bagaimana ia seharusnya bertingkah laku supaya selaras dengan
tujuan yang ingin dicapainya, serta menjadi pedoman yang menuntun
dalam menjalani kehidupan sehari-hari.*

Sehingga, internalisasi nilai merupakan proses ketika individu
menghayati dan menyerap nilai dari lingkungan sosial, budaya,
pendidikan, maupun agama hingga menjadi bagian dari kesadaran dan
kepribadiannya. Nilai tersebut tidak hanya dipahami, tetapi juga diyakini
serta diwujudkan dalam sikap dan tindakan, sehingga membentuk karakter

dan menjadi pedoman dalam kehidupan sehari-hari.

38 Saifullah Idris, Internalisasi Nilai Dalam Pendidikan (Konsep Dan Kerangka Dalam
Pendidikan Islam) (Yogyakarta: Darussalam Publishing, 2017), hlm. 17-18.

2 Kama Abdul Hakam, Pendidikan Nilai (Bandung: MKDU Press, 2000), hlm. 43.

30 Rohmat Mulyana, Mengartikulasikan Pendidikan Nilai (Jakarta: Alfabeta, 2004), hlm. 11.



24

b. Tahap Proses Internalisasi Nilai
Proses internalisasi nilai dalam pendidikan berlangsung secara bertahap
dan melibatkan interaksi yang berkembang antara pendidik dan peserta
didik. Terdapat tiga tahapan utama dalam proses ini yang sekaligus
merefleksikan perjalanan pembentukan kepribadian anak.
a. Tahap Transformasi Nilai
Tahap awal ini, peran utama pendidik adalah menyampaikan
nilai-nilai yang dianggap baik dan kurang baik secara informatif.
Penyampaian tersebut umumnya dilakukan secara verbal
melalui komunikasi satu arah.
b. Tahap Transaksi Nilai
Proses kemudian berkembang ke tahap transaksi, di mana
terjadi komunikasi dua arah antara pendidik dan peserta didik.
Dalam tahapan ini, pendidik tidak hanya menyampaikan
informasi, tetapi juga melibatkan diri secara langsung melalui
teladan dan tindakan nyata.
c. Tahap Transinternalisasi
Tahap yang paling dalam adalah ketika nilai-nilai tersebut
benar-benar menyatu dengan diri peserta didik. Pada titik ini,
yang dilihat dari seorang pendidik bukan lagi sebatas perilaku
lahiriah, tetapi juga sikap batin dan integritas kepribadiannya.
Peserta didik merespons bukan sekadar karena perintah atau

contoh fisik, melainkan karena mereka benar-benar meyakini



25

dan menghayati nilai tersebut.®® Adapun proses ini
mencerminkan perpindahan nilai dari luar ke dalam diri
seseorang yang terjadi secara perlahan dan mendalam.3?
Dengan melihat ketiga tahap ini, dapat dipahami bahwa
internalisasi nilai merupakan proses sentral dalam pembentukan
kepribadian manusia. Proses ini tidak bisa instan, karena harus
mengikuti irama perkembangan psikologis dan moral peserta didik.
Internalisasi tidak sekadar mentransfer informasi, tetapi merupakan
pembentukan makna, pemahaman, dan kesadaran yang menjalar ke

dalam cara individu berpikir dan bertindak.

c. Strategi Internalisasi Nilai

Strategi dalam menginternalisasikan nilai-nilai keagamaan di
lingkungan pendidikan dapat dilakukan melalui 3 pendekatan utama,
yaitu sebgai berikut:

1. Power strategy, yaitu strategi pembudayaan nilai agama
dengan memantfaatkan otoritas atau kekuasaan institusional. Dalam hal
ini, kepala sekolah atau pimpinan madrasah memiliki peran dominan
dalam mengarahkan, mengontrol, serta memengaruhi perubahan

perilaku warga sekolah. Strategi ini biasanya dijalankan melalui

31 Muhaimin, Strategi Belajar Mengajar, 1 (Surabaya: CV Citra Media, 1996), hlm. 153.

32 Muhlishotin, Personality Development of Islamic Students, ed. Misbahul Munir, Cet. I
(Sumatra Barat: CV Azka Pustaka, 2023), him. 13-14.



26

mekanisme perintah, larangan, serta sistem penghargaan dan sanksi
(reward and punishment).

2. Persuasive strategy, yakni strategi yang berorientasi pada
pembentukan opini, pandangan, dan kesadaran kolektif warga sekolah
terhadap pentingnya nilai-nilai agama. Pendekatan ini dilaksanakan
melalui kegiatan pembiasaan, keteladanan, dan komunikasi persuasif
yang dilakukan secara halus, dengan memberikan alasan rasional serta
prospek positif yang dapat menumbuhkan keyakinan dan penerimaan
masyarakat sekolah terhadap nilai yang diinternalisasikan.

3. Normative re-educative strategy, Yyaitu strategi yang
berupaya mentransformasikan norma sosial melalui proses pendidikan,
dengan cara mengganti pola pikir dan paradigma lama masyarakat
sekolah menjadi cara pandang baru yang lebih sesuai dengan nilai-nilai
keagamaan.®
d. Model Internalisasi Nilai

1. Model struktural

Yaitu internalisasi moderasi beragama dilakukan melalui aturan dan
tata tertib sekolah yang membentuk citra positif serta membiasakan

sikap disiplin dan toleran

33 Muhaimin, Pemikiran Dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam (Jakarta:
Rajawali Pers 2008), hlm. 136.



27

2. Model formal
Model formal bermakna, penanaman nilai moderasi berlandaskan
ajaran agama yang menekankan pembentukan karakter spiritual
untuk kehidupan akhirat

3. Model mekanik
Model ini dapat dipahami bahwa moderasi ditanamkan melalui
rutinitas dan pembiasaan nilai moral-spiritual yang berfokus pada
aspek afektif peserta didik.

4. Model organik
Yakni nilai moderasi tumbuh secara alami melalui keteladanan,
dialog, dan interaksi sosial yang mencerminkan sikap moderat

dalam kehidupan sehari-hari.**

e. Tujuan Internalisasi Nilai
Proses internalisasi nilai memiliki 3 tujuan utama, yakni:
1. Mengetahui (knowing)

Tujuan pertama adalah memastikan peserta didik memahami
suatu konsep secara intelektual. Dalam konteks pendidikan agama,
misalnya, siswa diajak mengenal makna salat, syarat dan rukunnya,
tata cara pelaksanaannya, serta hal-hal yang membatalkannya.

Untuk mencapai pemahaman ini, guru bisa memanfaatkan berbagai

34 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam
Di Sekolah, edisi ke-4 (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008), him. 306.



28

pendekatan seperti diskusi, tanya jawab, atau pemberian tugas.
Pemahaman siswa kemudian dapat diukur melalui ujian atau
pekerjaan rumah. Jika hasilnya memuaskan, maka aspek ini dapat
dikatakan berhasil tercapai.

2. Mampu mengamalkan (doing)

Setelah siswa memahami konsep, langkah berikutnya adalah
membantu mereka mengaplikasikannya dalam tindakan nyata.
Masih dalam contoh salat, guru bisa mempraktikkan gerakan salat
secara langsung di depan siswa, atau menayangkan video panduan
salat. Keberhasilan pada tahap ini dapat diukur melalui ujian
praktik yang menilai sejauh mana siswa mampu melaksanakan
salat dengan benar.

3. Menjadikan nilai bagian dari kepribadian (being)

Tahapan tertinggi dari internalisasi adalah ketika nilai yang
telah dipahami dan dipraktikkan menjadi bagian yang menyatu
dengan karakter siswa. Seperti ibadah tidak lagi dilakukan semata-
mata karena ada penilaian guru atau kewajiban formal, tetapi
karena tumbuh dari kesadaran pribadi.*

Hal ini senada seperti dalam perspektif pendidikan karakter,
Lickona menjelaskan bahwa nilai akan terinternalisasi secara efektif

apabila peserta didik melalui tiga tahapan utama, yakni pemahaman nilai,

%5 Ahmad Tafsir, Filsafat Pendidikan Islam, Integrasi Jasmani, Rohani, Dan Kalbu
Memanusiakan Manusia (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006), hlm. 229.



29

penghayatan nilai, dan perwujudan nilai dalam tindakan nyata. Tahapan-
tahapan tersebut menegaskan bahwa internalisasi nilai tidak hanya
berorientasi pada penguasaan pengetahuan normatif, tetapi juga
menuntut keterlibatan emosional serta pembiasaan perilaku, sehingga
nilai yang ditanamkan mampu membentuk karakter peserta didik secara

konsisten dan berkelanjutan.®

f. Tantangan
1) Faktor Pendukung Internalisasi Nilai Moderasi Agama
a) Pemahaman Agama yang Baik

Pemahaman agama yang mendalam menjadi salah satu
faktor penting dalam memperkuat pelaksanaan moderasi
beragama di lingkungan madrasah. Salah satu cara yang dapat
ditempuh adalah dengan menyiapkan kurikulum yang memuat
materi keberagamaan secara kontekstual. Kurikulum yang
berbasis moderasi beragama diharapkan mampu menjadi
penopang bagi guru dalam menghadapi persoalan pendidikan,
agama, maupun budaya. Dengan demikian, peserta didik akan

memiliki wawasan yang lebih luas, mampu memahami,

3 Thomas Lickona, Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik Siswa Menjadi Pintar
Dan Baik (Bandung: Nusa Media, 2018), him. 28.



30

menerima, dan menghargai perbedaan pendapat, serta

menumbuhkan sikap toleransi.?’

b) Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Dalam proses penguatan moderasi beragama, peran guru
Pendidikan Agama Islam (PAI) sangatlah sentral. Guru PAI
berperan sebagai nahkoda yang menanamkan nilai-nilai
keagamaan, sikap toleransi, serta penghormatan terhadap
sesama, baik yang seagama maupun berbeda agama. Melalui
pembelajaran agama Islam yang berlandaskan al-Qur’an dan
Hadis, guru diharapkan mampu membimbing siswa agar
berjalan di jalan yang benar.
¢) Pembentukan Kelas Pancasila
Indonesia yang kaya akan keragaman suku, ras, bahasa, dan
agama memerlukan kelas pancasila di sekolah atau madrasah.
Kelas ini menanamkan sikap saling menghargai perbedaan
sekaligus melatih peserta didik menerapkan nilai-nilai pncasila

dalam interaksi sosial sehari-hari.®®

3" Fauzul Iman, Menyoal Moderasi Islam (Moderasi Beragama Dari Indonesia Untuk Dunia)
(Yogyakarta: LKiS, 2019), hlm. 392.

38 M. Zainal Anwar et al., Membangun Karakter Moderat (Modul Penguatan Nilai - Nilai
Moderasi Beragama Pada Madrasah MTs - MA) (Surakarta: Direktorat KSKK Madrasah, Ditjend
Pendidikan Islam, Kementrian Agama Republik Indonesia, 2019), hlm. 25-38.



31

d) Dukungan dari Manajemen Sekolah

Kebijakan kepala sekolah memiliki peran strategis dalam
penguatan moderasi beragama. Setiap keputusan yang diambil
sebaiknya bersifat inklusif dan bebas dari sikap diskriminatif
terhadap kelompok atau agama mana pun, sehingga tercipta
iklim sekolah yang adil, setara, dan harmonis.*

Monitoring terhadap Peserta Didik

Guru di sekolah perlu melakukan pengawasan secara rutin
terhadap aktivitas siswa, baik di dalam maupun di luar sekolah.
Kegiatan seperti kegiatan remaja masjid maupun
ekstrakurikuler lainnya perlu mendapatkan perhatian agar
tuyjuan pendidikan tetap terarah serta sejalan dengan
pembentukan karakter moderat.

Organisasi dan Kegiatan Pendidikan

Kegiatan organisasi di sekolah dapat menjadi wadah untuk
menumbuhkan sikap moderat. Salah satu contohnya adalah
melalui kegiatan diskusi yang mendorong kerja sama,

keterbukaan, dan juga terhadap pendapat orang lain.*

% Buhori Muslim, Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Buku Ajar Al-Qur’an Hadits Di
Madrasah Aliyah (Aceh: Bandar Publishing, 2022), hlm. 77.

40 Amin Maghfuri, “Peran Lembaga Pendidikan Dalam Pengarusutamaan Islam Moderat
Sebagai Upaya Melawan Paham Konservatif-Radikal,” Tadris: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2
(2019): him. 256-257., https://doi.org/https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i2.2713.



32

g) Materi tentang Moderasi Beragama
Penguatan nilai moderasi beragama dapat dioptimalkan
oleh guru melalui integrasi materi pembelajaran dengan
konteks interaksi sosial. Konten pembelajaran sebaiknya
dihubungkan dengan praktik ukhuwah yang terefleksi dalam
kehidupan masyarakat, schingga peserta didik mampu
menganalisis, membandingkan, dan mengekstraksi

pembelajaran dari dinamika keberagamaan di lingkungannya.*

2) Faktor Penghambat internalisasi Nilai Moderasi Beragama
a) Lingkungan yang Kurang Kondusif

Lingkungan di luar sekolah berpengaruh besar terhadap
pembentukan sikap moderasi beragama peserta didik. Interaksi
mereka dengan guru dan teman sebaya di sekolah memang
menanamkan nilai moderasi, tetapi pengaruh luar kerap lebih
dominan dan mudah diinternalisasi. Akibatnya, gaya hidup
siswa sering mengikuti pola masyarakat yang tidak selalu

sejalan dengan prinsip moderasi beragama.**

4 Kasinyo Harto and Tastin, “Pengembangan Pembelajaran PAI Berwawasan Islam
Wasthiyyah: Upaya Membangun Sikap Moderasi Beragama Peserta Didik,” At Ta’lim 18, no. 1
(2019): him. 104, https://doi.org/10.29300/attalim.v18i1.1280.

4 Rustono Farady Marta et al., Pendidikan Karakter: Membangun Generasi Emas
(Yogyakarta: CV Andi Offset, 2024), hlm. 55-56.



33

b) Pengaruh Media Sosial
Ketergantungan peserta didik terhadap gawai, terutama
telepon seluler, semakin tinggi. Pemanfaatan media sosial
memungkinkan mereka mengakses berbagai informasi tanpa
batasan ruang dan waktu. Apabila kondisi ini tidak diawasi,
maka berpotensi menimbulkan pengaruh yang merugikan

terhadap pembentukan perilaku peserta didik.*

2. Pendidikan Nilai
a. Definisi Pendidikan Nilai

Memasuki abad ke-21, sekolah dituntut untuk secara serius
menegaskan komitmen terhadap pendidikan moral dan pembinaan
karakter. Tuntutan ini kian mendesak seiring meningkatnya berbagai
bentuk kekerasan di kalangan generasi muda serta melemahnya
kepedulian terhadap nilai-nilai kemanusiaan dan tanggung jawab
sosial. Kondisi tersebut merefleksikan adanya krisis moral yang
memerlukan penguatan dimensi spiritual dan etis dalam pendidikan.
Jika sebelumnya reformasi sekolah lebih berorientasi pada capaian

akademik, kini semakin disadari bahwa pengembangan karakter

4 Mochammad Irfan Achfandhy, Khoirurrijal, and Budi Ariyanto, Kontestatsi Wacana
Moderasi Beragama Di Media Sosial (Malang: PT Literasi Nusantara Abadi Grup, 2023), hlm. 1-2.



34

merupakan aspek yang sama penting dan tidak dapat dipisahkan dari
tujuan pendidikan.*

Menurut Lickona, seseorang yang berkarakter baik bukan sekadar
tahu apa yang benar, tetapi juga menghendaki yang benar dan
melaksanakannya secara konsisten, baik dalam cara berpikir maupun
dalam tindakan nyata, sehingga hal-hal baik menjadi bagian dari
kebiasaan hidup yang mengarahkan kehidupan moral seseorang. Untuk
menjelaskan komponen karakter yang baik, Lickona membaginya ke
dalam tiga ranah utama: 1) Pengetahuan moral (moral knowing)
mencakup kemampuan individu untuk menyadari nilai moral,
memahami berbagai nilai dan perspektif, berpikir secara moral,
membuat keputusan etis, serta mengenal dirinya sendiri sebagai agen
moral. 2) Perasaan moral (moral feeling) meliputi aspek hati seperti hati
nurani, rasa harga diri, empati terhadap sesama, kecintaan pada hal-hal
baik, kemampuan mengendalikan dorongan diri, dan sikap rendah hati.
3) Tindakan moral (moral action) adalah kemampuan dan keinginan
untuk mewujudkan pengetahuan dan perasaan moral tersebut dalam
perilaku nyata, yang terbentuk melalui kompetensi moral, kemauan

untuk bertindak benar, dan kebiasaan baik yang terlatih. Ketiga

4 Thomas Lickona, Mendidik Untuk Membentuk Karakter: Bagaimana Sekolah Dapat
Memberikan Pendidikan Tentang Sikap Hormat Dan Bertanggung Jawab, ed. Uyu Wahyudin, trans.
Juma Abdu Wamaungo (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), hlm. 31.



35

komponen ini saling berkaitan dalam membentuk karakter yang dapat
diandalkan dan etis.*

Istilah “pendidikan nilai” juga dapat digunakan secara bergantian
dengan “pendidikan karakter” atau “pendidikan yang baik”. Ini adalah
suatu sistem pembelajaran di mana peserta didik belajar dari guru
mereka dan menerapkan apa yang telah mereka pelajari sehingga
mereka dapat menjalani kehidupan yang lebih baik di dunia, di mana
agama tidak menjadi tolok ukur, dan orang justru lebih menghargai
kekuatan karakter seseorang.* Maka, pndidikan nilai merupakan proses
terencana untuk menanamkan kebenaran, kebaikan, dan keindahan guna

membentuk pribadi berkarakter dan bertanggung jawab.

b. Tujuan Pendidikan Nilai
1. Brian V. Hill menyatakan bahwa pendidikan nilai mendorong siswa
agar bisa memahami, merasakan, dan menjalankan nilai-nilai sesuai
ajaran agama yang dianut, norma masyarakat sekitar, serta nilai
moral yang berlaku secara umum, hingga nilai tersebut menjadi

bagian dari kepribadiannya.*’

% Thomas Lickona, Character Matters: Persoalan Karakter Bagaimana Membantu Anak
Mengembangkan Penilaian Yang Baik, Integritas, Dan Kebajikan Penting Lainnya., trans. Juma
Abdu Wamaungo and Jean Antunes Rudolf Zien (Jakarta: PT Bumi Aksara, 2015), hlm. 280-282.

4 Pratima Mishra et al., Value Education And National Education Policy 2020 (Bhopal: AG
Publishing House (AGPH Books), 2023), hlm. 72.

47 Brian Victor Hill, Values Education in Australian Schools (Hawthorn: ACER (Australian
Council for Educational Research), 1991), him. 80.



36

2. Paul Suparno menerangkan bahwa tujuan pendidikan nilai adalah
membentuk manusia yang memiliki budi pekerti baik.*

3. Mulyana berpandangan bahwa tujuan pendidikan nilai adalah
membantu peserta didik mengenal, memahami, dan membiasakan
diri dengan nilai-nilai penting, sehingga terbentuk perilaku baik
dalam kehidupan sehari-hari melalui bimbingan dan teladan
pendidik.*

Dari berbagai pandangan para ahli itu, dapat dipahami bahwa
tujuan utama pendidikan nilai adalah membentuk pribadi yang
berkarakter baik. Pendidikan nilai tidak hanya menekankan pada
aspek pengetahuan tentang nilai, tetapi juga pada penghayatan dan
pembiasaan dalam kehidupan nyata. Melalui bimbingan dan
keteladanan pendidik, peserta didik diharapkan mampu
mengintegrasikan nilai-nilai agama, norma masyarakat, serta moral
universal ke dalam sikap dan perilaku sehari-hari, sehingga nilai
tersebut menjadi bagian dari kepribadian mereka. Selaras dengan
pandangan tersebut.

Lickona menekankan bahwa pendidik memiliki posisi
strategis sebagai moral agent yang tidak hanya bertugas

menyampaikan  nilai  secara  konseptual, tetapi  juga

4 Paul Suparno, Pendidikan Budi Pekerti Di Sekolah: Suatu Tinjauan Umum (Yogyakarta:
Kanisius, 2002), hlm. 75.

4 Mulyana, Mengartikulasikan Pendidikan Nilai, hlm. 119.



37

menghadirkannya melalui keteladanan nyata dalam praktik
pendidikan. Dalam perspektif pendidikan Islam, peran ini
diwujudkan oleh guru atau kiai sebagai uswah hasanah yang secara
konsisten membimbing, menanamkan, dan membiasakan peserta
didik untuk berperilaku sesuai dengan nilai-nilai akhlaq al-kartmah.
Oleh karena itu, pendidikan nilai tidak dapat dipahami sebatas
proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai proses internalisasi
yang berkelanjutan melalui pembiasaan perilaku moral hingga
membentuk karakter yang relatif menetap. Lickona juga
menegaskan bahwa keberhasilan pembentukan karakter sangat
ditentukan oleh keteladanan pendidik, terciptanya lingkungan moral
yang kondusif, serta adanya praktik sosial yang mendukung

internalisasi nilai.*

3. Moderasi Beragama
a. Definisi Moderasi Beragama

Moderasi merupakan istilah yang lekat dengan perilaku menjauhi
sikap berlebihan maupun keterlaluan. Secara etimologis, istilah ini
berasal dari bahasa latin moderatio, yang mengandung makna
“keseimbangan, tidak berlebih, serta tidak berkekurangan.” Selain itu,
moderatio juga dapat dimaknai sebagai kemampuan mengendalikan

diri agar terhindar dari sikap ekstrem, baik dalam bentuk kelebihan

%0 Thomas Lickona, Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik Siswa Menjadi Pintar
Dan Baik, hlm. 45-46.



38

maupun kekurangan.®® Terdapat beberapa pemaparan para ahli
mengenai moderasi beragama, meliputi M. Quraish Shihab baginya
moderasi dalam beragama berarti hiidup secara seimbang, antara
keyakinan kepada Tuhan, urusan dunia, dan hubungan dengan sesama
manusia.

Islam menekankan Tuhan itu satu dan menolak penyembahan
berlebihan terhadap hal lain. Hidup moderat berarti tidak terjebak
pada harta dan kesenangan dunia, tetapi juga tidak terlalu
mengabaikan realitas dunia demi spiritual semata. Dunia dan akhirat
saling terkait semakin bijak seseorang menjalani hidup di dunia
dengan cara yang benar, semakin besar peluangnya untuk meraih
kebahagiaan di akhirat.>

Tim Kementrian Agama RI berpendapat bahwa Moderasi
beragama adalah pendekatan menjalankan ajaran agama secara
seimbang dan proporsional. Dengan menerapkan prinsip ini,
seseorang bersikap tidak ekstrem maupun berlebihan dalam praktik
keagamaan. Individu yang mengamalkan prinsip tersebut disebut

sebagai pribadi yang moderat.>?

51 Muchlis M. Hanafi et al., Tafsir Tematik Moderasi Agama (Jakarta: Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur’an, 2022), hlm. 7.

52 M. Quraish Shihab, Islam Yang Saya Anut: Dasar-Dasar Ajaran Islam (Tangerang: Lentera
Hati, 2019), him. 109.

53 Tim Penyusun Kementrian Agama RI, Tanya Jawab Moderasi Beragama (Jakarta Pusat:
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), him. 2.



39

Menurut Mahmud Arif, Wasathiyah secara etimologi diambil
dari kata "wasath", istilah al-wasath mengandung makna yang saling
berkaitan, yaitu keadilan, keutamaan, kebaikan, serta sikap berada di
posisi tengah yang seimbang di antara dua kecenderungan yang
berlawanan.® M. Hashim Kamali, wasatiyyah berpadanan dengan
tawassut (jalan tengah), i tidal (keseimbangan), tawazun (harmoni),
dan igtisad (kesederhanaan). Moderasi dimaknai sebagai sikap adil,
yakni menempuh posisi tengah di antara dua kutub yang ekstrem.
Sebaliknya, wasatiyyah bertentangan dengan tatarruf, yang merujuk
pada sikap berlebihan, radikal, atau ekstrem.>*

Jadi, dari pandangan tersebut dapat dipahami bahwa
moderasi beragama termasuk sikap menjalankan ajaran agama secara
adil, seimbang, dan proporsional, sehingga tidak terjebak pada sikap
ekstrem. Prinsip ini menuntun seseorang untuk senantiasa bijak dalam
menata hubungan dengan Tuhan, manusia, dan juga kehidupan dunia,

supaya tercapai sebuah kedamaian.

5 Mahmud Arif, Moderasi Islam Dan Kebebasan Beragama Perspektif Mohamed Yatim &
Thaha Jabir Al-Alwani (Sleman: DEEPUBLISH DIGITAL, 2020), him. 11.

% Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur anic
Principle of Wasatiyyah (New York: Oxford University Press, 2015), hlm. 9.



40

b. Nilai-Nilai Moderasi Beragama
1) Tawasuth (mengambil jalan tengah)

Tawasuth berarti bersikap moderat,*® seimbang dengan
memilih jalan tengah di antara dua kutub ekstrem dalam kehidupan
tidak condong pada sikap keras dan kaku seperti kaum
fundamentalis, namun juga tidak terjerumus dalam kebebasan tanpa
batas seperti yang dianut oleh paham liberalisme.>’ Nilai ini
mengajarkan umat Islam untuk adil dalam menjalani hak dan
kewajiban, urusan dunia dan akhirat, ibadah ritual dan sosial, serta
antara keyakinan dan ilmu.>®

2) Tawazun (Berkeseimbangan)

Tawazun atau yang juga dikenal dengan keseimbangan
dalam segala aspek kehidupan, mencakup pula keselarasan dalam
memanfaatkan dalil ‘agli yaitu dalil yang bersumber dari penalaran
rasional dan dalil naqli yaitu dalil yang bersumber dari Al-Qur’an

dan Hadis.”® Keseimbangan atau tawazun mencerminkan sikap

% Nur Arifuddin et al., Trasformative Islamic Education Model for Against Radicalism and
Terrorism, Print 1 (Lamongan: Academia Publication, 2024), him. 76.

" Muhammad Thobhir, Taufik Siradj, and Nur Arfiyah Febriani, Konsep Tawassuth, Tawazun,
Dan Tasamuh (Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama Republik
Indonesia, 2019), hlm. 21.

% Aksin Wijaya, Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik
Percikan Pemikiran Para Dosen Penggerak Moerasi Beragama Di Indonesia, Cet. 1 (Yogyakarta:
IRCiSoD, 2024), him. 175.

% Soeleiman Fadeli, Antologi NU: Sejarah, Istilah, Amaliah, Uswah, Volume (Surabaya:
Khalista, 2007), hlm. 53.



3)

4)

41

moderasi (tawasuth) yang menempatkan diri pada posisi tengah.
Sikap ini berpijak pada komitmen terhadap nilai keadilan,
kemanusiaan, dan kesetaraan, tanpa berarti mengabaikan pendirian
atau pandangan pribadi.®

I’tidal (Lurus dan Tegas/ Proporsional)

Istilah i 7idal berasal dari bahasa Arab, yaitu kata ‘adil yang
berarti “sama”. Dalam KBBI, adil diartikan sebagai: (1) tidak berat
sebelah atau tidak memihak, (2) berpihak pada kebenaran, dan (3)
tidak bertindak sewenang-wenang. Dengan kata lain, sikap adil
berarti bertindak sesuai dengan yang semestinya, tanpa merugikan
atau menindas pihak mana pun.®
Tasamuh (Toleransi)

Kata ini berasal dari akar kata samhan yang bermakna
“mudah” atau “memberi kemudahan”. Mu jam Maqayis al-Lughah
menjelaskan bahwa secara harfiah, tasamuh berarti kemudahan atau
memudahkan. Dalam ajaran Islam, toleransi tidak berlaku pada
ranah teologis. Ibadah tetap harus dilaksanakan sesuai tata cara dan

di tempat ibadah masing-masing agama. Toleransi hanya dapat

60 Thohir, Siradj, and Febriani, Konsep Tawassuth, Tawazun, Dan Tasamuh, hlm. 34.

61 Departemen Agama R, Moderasi Islam (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran,

2012), him. 23.



5)

6)

7

42

diterapkan pada ranah sosial, seperti kerja sama dalam urusan
kemanusiaan dan kehidupan bermasyarakat.®
Musawah (Egaliter)

Musawah, yang secara bahasa berarti “persamaan,” dalam
konteks istilah merujuk pada sikap egaliter dan penghormatan
terhadap setiap manusia sebagai ciptaan Allah SWT. Konsep ini
menegaskan bahwa seluruh manusia memiliki martabat dan
kedudukan yang setara, tanpa membedakan latar belakang atau
perbedaan dari beragam segi.*

Syura’ (Musyawarah)

Istilah syiira secara bahasa berasal dari akar kata syawara
yang bermakna memberi nasihat, berdiskusi, atau mengajukan
pendapat. Makna simbolis ini menunjukkan bahwa syira bukan
sekadar diskusi, melainkan upaya kolektif untuk "menyaring" dan
memilih pendapat terbaik dari beragam sudut pandang yang ada.®
Ishlah (Perbaikan/ Reformasi)

Secara bahasa, ishlah berarti perbuatan baik dan terpuji, serta
usaha meluruskan kekeliruan agar kembali pada tujuan yang benar.

Dalam konteks istilah, ishlah mencerminkan upaya membawa

62 Thohir, Siradj, and Febriani, Konsep Tawassuth, Tawazun, Dan Tasamuh, hlm. 34-35.

83 Adam Hasyim, Moderasi Beragama Dalam Dinamika Organisasi Kemahasiswaan Ekstra
Kampus (Indramayu: CV. Adanu Abimata, 2025), him. 22-23.

64 Khalil Abdul Karim, Syari’ah Sejarah Perkelahian Dan Pemaknaan, Cet 1 (Yogyakarta:
LKiS, 2003), him. 139-140.



43

manusia keluar dari keadaan gelap menuju kehidupan yang lebih
bermakna.®
8) Aulawiyah (Mendahulukan yang Prioritas/ Kepeloporan)
Aulawiyah adalah prinsip menempatkan segala sesuatu
sesuai urutan prioritasnya secara adil dan proporsional, baik dari
segi hukum, nilai, maupun pelaksanaannya. Singkatnya, sesuatu
yang seharusnya diutamakan harus ditempatkan di depan, dan yang
seharusnya diakhirkan harus berada di belakang, sesuai dengan
skala prioritas yang benar.*
9) Tathawwur wa Ibtikar (Dinamis dan Kreatif/ Inovatif)
Tathawwur wa Ibtikar merujuk pada sikap kreatif serta
keterbukaan terhadap perubahan demi kemaslahatan dan kemajuan
umat. Konsep ini menekankan pentingnya sifat dinamis, yakni
semangat bergerak dan beradaptasi sesuai perkembangan zaman.
Sikap dinamis mendorong individu untuk terus berupaya
meningkatkan kualitas diri dan tetap konsisten pada nilai-nilai

kebaikan.®’

8 Nor Mubin, Saeful Anam, and Ahmad Aqil Muzakka, Pembelajaran PAI Berwawasan
Moderasi Beragama Dengan Pendekatan STEM, ed. Ahmad Aqil Muzakka, Cet. 1 (Lamongan:
Academia Publication, 2023), hilm. 35-36.

% Ahmad Suryadi, Membangun Spirit Moderasi Beragama Di Madrasah, ed. Resa Awahita,
Cet 1 (Sukabumi: CV Jejak, 2024), him. 77.

67 Akhmad Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di
Perguruan Tinggi (Jempong Baru, Mataram: UIN Mataram Press, 2021), hlm. 167-168.



44

10) Tahaddur (Berkeadaban)
Tahaddur berarti upaya membangun karakter mulia, akhlak
terpuji, identitas yang kokoh, dan integritas sebagai umat terbaik
yang bermanfaat bagi kemanusiaan serta peradaban. Konsep ini

berkaitan erat dengan makna beradab, yang berakar dari kata adab.%®

c¢. Indikator Moderasi Beragama

Sebagaimana dinyatakan oleh Kementerian Agama Republik
Indonesia (Kemenag RI) pada tahun 2019, bahwa Kemenag RI
merumuskan 4 indikator yang dapat menjadi pendekatan untuk
mengidentifikasi paham maupun sikap social keberagamaan moderat
dalam kehidupan di Indonesia, yaitu: komitmen kebangsaan/ Tanah
Air, toleransi, anti-radikalisme, akomodatif terhadap kebudayaan
lokal.®® Penjelaskan mengenai point-point di atas ialah sebagai
berikut:

1) Komitmen terhadap kebangsaan adalah komitmen terhadap

kebangsaan merupakan wujud kesetiaan seseorang pada konsensus dasar
negara, terutama penerimaan Pancasila sebagai ideologi nasional.
Komitmen ini mencakup sikap terhadap ideologi yang bertentangan dengan
Pancasila, penerimaan terhadap UUD 1945 serta peraturan perundangan,

dan semangat nasionalisme. Secara keseluruhan, komitmen kebangsaan

88 Syahri, him. 140.

% Tim Penyusun Kementerian Agama R1, Moderasi Beragama, Cet. 1 (Jakarta Pusat: Badan
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), hlm. 43.



45

adalah tanggung jawab untuk berkontribusi bagi kemajuan bangsa dengan

menempatkan kepentingan nasional di atas segalanya.”®

2) Adapun toleransi, adalah sikap menghargai perbedaan yang
menjadi dasar utama demokrasi. Demokrasi dapat berjalan bila
masyarakat mampu menahan pendapat pribadi dan menghormati
pandangan orang lain.

3) Anti radikalisme, dalam moderasi beragama adalah upaya
menolak ideologi yang ingin mengubah sistem sosial dan politik
dengan kekerasan atas nama agama.

4) Praktik beragama yang akomodatif terhadap budaya lokal
menunjukkan penerimaan terhadap tradisi setempat selama tidak
bertentangan dengan ajaran dasar agama. Orang moderat cenderung
terbuka dan fleksibel dalam beragama, sedangkan kelompok yang
menolak budaya lokal menganggapnya dapat mengganggu kemurnian
ajaran.”

d. Urgensi Moderasi Beragama
Pertama, agama hadir untuk menjaga martabat dan hak hidup
manusia serta membawa kedamaian. Namun, praktik keagamaan yang
ekstrem sering mengabaikan nilai kemanusiaan dan memanfaatkan

agama untuk kepentingan pribadi atau politik. Karena itu, moderasi

0 Tim Ganesha Operation, Pasti Bisa Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan
(Bandung: Duta, 2019), 29.

"I Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, hlm. 44-46.



46

beragama diperlukan agar ajaran tetap berfungsi melindungi dan
memuliakan manusia.

Kedua, seiring perkembangan zaman dan keragaman umat
manusia, ajaran agama menghadapi tantangan baru. Tafsir terhadap
teks-teks agama menjadi beragam, dan sebagian pihak menafsirkannya
sesuai kepentingan atau fanatisme tertentu hingga memicu konflik.
Kondisi ini menegaskan pentingnya moderasi beragama untuk menjaga
peradaban dan menghindari pertentangan atas nama agama.

Ketiga, bagi Indonesia yang majemuk, moderasi beragama
berperan penting dalam menjaga persatuan dan harmoni. Pancasila
mempersatukan keragaman tanpa menjadikan Indonesia sebagai negara
agama. Sikap moderat menolak kekerasan, kebencian, dan radikalisme,
serta menekankan keseimbangan dalam kehidupan pribadi, sosial, dan
antarumat. Prinsip jalan tengah ini bersifat universal dan penting bagi
perdamaian nasional maupun global.”?

. Sistematika Pembahasan
Untuk mempermudah penulisan penelitian, maka sistematika
pembahasan dalam penelitian ini ialah sebagai berikut:
BAB I menjelaskan latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan
dan kegunaan penelitian, kajian penelitian yang relevan, landasan teori, dan

sistematika pembahasan.

2 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, him. 9-12.



47

BAB Il membahas tentang metode penelitian, meliputi pendekatan dan
jenis penelitian, tempat penelitian, sumber data penelitian, subjek dan objek
penelitian, teknik pengumpulan data, uji keabsahan data, teknik analisis
data.

BAB III mengenai gambaran umum lokasi penelitian, yang di dalamnya
mencakup sejarah, visi-misi dan tujuan, data guru, dan data siswa dan siswi

BAB IV meliputi pembahasan yang membahas mengenai core values
(nilai-nilai inti) moderasi beragama, proses internalisasi nilai-nilai moderasi
beragama, perbandingan dampak keberhasilan internalisasi nilai-nilai
moderasi beragama.

BAB V penutup, berisi simpulan penelitian dan saran.

H. Kerangka Berfikir

Internalisasi Nilai-Nilai
Moderasi Beragama

l

Core Values

UNANTKALHAG

Pelaksanaan Internalisasi Strategi Internalisasi Pendukung dan
Nilai-Nilai Moderasi Nilai-Nilai Moderasi Penghambat
\ 4
Perbandingan Dampak

Keberhasilan




BAB YV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Merujuk pada hasil penelitian dan pembahasan yang telah disajikan,

kesimpulan penelitian ini adalah sebagai berikut:

1.

Core values moderasi beragama di SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2,
dan MI Sunan Pandanaran berpijak pada nilai inti yang berbeda tapi
saling melengkapi dalam membentuk pendidikan yang inklusif. SD
Budi Utama menekankan nilai toleransi, keseimbangan, dan
kemanusiaan untuk mendukung interaksi harmonis di tengah
keragaman agama dan budaya warganya. SDN Sinduadi 2
menggunakan nilai kemanusiaan, toleransi, serta keberbudayaan,
melalui pembiasaan sikap sopan, penghargaan terhadap perbedaan, dan
pelestarian tradisi lokal sebagai bagian dari identitas bersama. Adapun
MI Sunan Pandanaran dengan prinsip fawasuth, tasamuh, dan tawazun
sebagai ciri khas pendidikan pesantren dan nasional.
Proses pelaksanaan internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di tiga
sekolah dasar dilakukan melalui jalur intrakurikular, kokurikular, dan
ekstrakurikular. SD Budi Utama mengintegrasikan nilai moderasi
melalui pembelajaran Pancasila dan Pendidikan Agama, serta
pembiasaan seperti Greetings, Circle Time, Monday Zero Waste,
Composting, perayaan keagamaan, dan Charity Care, serta diperkuat
dengan ekstrakurikuler seni, olahraga, dan klub minat. SDN Sinduadi

2 menerapkan internalisasi melalui pembelajaran agama, pembiasaan

194



195

budaya 5S, apel pagi, literasi, kegiatan ibadah berjama’ah, Jum’at
berbagi, serta ekstrakurikuler karawitan, pramuka, dan seni. MI Sunan
Pandanaran menguatkan nilai moderasi melalui pelajaran Pancasila
dan mata pelajaran Agama Islam, pembiasaan budaya 7S, kegiatan
literasi, serta kegiatan dan peringatan hari besar Islam, dan juga
didukung oleh ekstrakurikuler seperti hadrah, marching band,
membatik, tari, tilawah, dan kaligrafi. Dalam proses internalisasi
nilai-nilai moderasi beragama, ketiga sekolah menerapkan tiga
strategi, yaitu power strategy, normative re-educative, dan persuasive
strategy. Proses ini didukung oleh beberapa faktor pendukung, yaitu
dukungan manajemen sekolah, organisasi serta kegiatan sekolah, dan
khusus di MI Sunan Pandanaran diperkuat oleh pembelajaran Agama
Islam. Tetapi, terdapat sejumlah faktor penghambat. Hambatan
tersebut mencakup lingkungan yang kurang kondusif, yang terjadi di
SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran, serta
pengaruh media sosial yang menjadi tantangan khusus di SDN
Sinduadi 2 dan MI Sunan Pandanaran.

Perbandingan menunjukkan bahwa ketiga sekolah memiliki
persamaan pada keberhasilan internalisasi nilai moderasi beragama di
ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik. Siswa sama-sama
memahami toleransi dan mampu membedakan sikap moderat dan
ekstrem, menunjukkan sikap saling menghormati, serta

mewujudkannya dalam perilaku kerja sama dan penghindaran konflik.



196

Adapun perbedaannya terletak pada fokus penguatan dan konteks

pembiasaan nilai, yakni SD Budi Utama menekankan keberagaman

agama dan budaya melalui interaksi inklusif, SDN Sinduadi 2

menekankan keadilan dan penghargaan pendapat melalui budaya

disiplin dan sopan santun, sedangkan MI Sunan Pandanaran
menekankan akhlak universal melalui pembiasaan komunikasi santun
dan kehati-hatian dalam bersikap.
B. Kritik dan Saran
1. Kritik

a. Pemahaman konseptual guru mengenai moderasi beragama belum
sepenuhnya komprehensif. Sebagian guru masih memaknai
moderasi sebatas sikap toleransi dan kerukunan, tanpa
mengaitkannya secara eksplisit dengan prinsip-prinsip wasathiyah
seperti tawasuth, tawazun, tasamuh, dan i‘tidal. Akibatnya,
internalisasi nilai belum terstruktur secara sistematis dalam
perencanaan pembelajaran.

b. Strategi internalisasi yang diterapkan lebih banyak bertumpu pada
keteladanan personal dan budaya sekolah, namun belum
sepenuhnya terintegrasi dalam perangkat pembelajaran secara
terencana.  Nilai  moderasi  belum  secara  konsisten
diinternalisasikan melalui tujuan pembelajaran, materi, metode,
dan evaluasi, sehingga proses pembentukan sikap moderat siswa

masih bersifat implisit dan tidak terukur.



197

c. Terdapat variasi kompetensi guru dalam mengelola keberagaman
peserta didik. Guru yang belum mendapatkan pelatihan khusus
moderasi beragama cenderung kesulitan mengaitkan nilai-nilai
tersebut dengan konteks konkret kehidupan siswa, terutama dalam
menghadapi perbedaan latar belakang agama, budaya, dan pola
pikir.

2. Saran

a. Bagi Kepala Sekolah, yaitu memperluas ruang interaksi lintas
agama melalui kegiatan kolaboratif, terutama bagi sekolah
homogen, sechingga siswa tetap memiliki pengalaman autentik
berinteraksi dengan keberagaman.

b. Bagi Guru, yakni penguatan kompetensi guru terkait moderasi
beragama penting dilakukan melalui pelatihan rutin, berbasis
kebutuhan sekolah masing-masing.

c. Bagi Pemerintah dan Pemangku Kebijakan Pendidikan, yakni
menyediakan modul, panduan pesmbelajaran, serta pelatihan guru
yang berfokus pada moderasi beragama berbasis praktik baik dan
hasil penelitian empiris.

d. Penelitian selanjutnya dapat menggunakan pendekatan kuantitatif
untuk memperoleh data yang lebih terukur mengenai tingkat
internalisasi moderasi beragama. Selain itu, mixed methods juga
dapat diterapkan agar temuan kuantitatif dan kualitatif saling

melengkapi, sehingga memberikan gambaran yang lebih utuh.



198

DAFTAR PUSTAKA

Abiyyah Naufal Maula. Pendidikan Moderasi Beragama. Lombok Tengah: Pusat
Pengembangan Pendidikan dan Penelitian Indonesia, 2023.

Adam Hasyim. Moderasi Beragama Dalam Dinamika Organisasi Kemahasiswaan
Ekstra Kampus. Indramayu: CV. Adanu Abimata, 2025.

Ahmad Suryadi. Membangun Spirit Moderasi Beragama Di Madrasah. Edited by
Resa Awahita. Cet 1. Sukabumi: CV Jejak, 2024.

Ahmad Tafsir. Filsafat Pendidikan Islam, Integrasi Jasmani, Rohani, Dan Kalbu
Memanusiakan Manusia. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006.

. Ilmu Pendidikan Dalam Prespektif Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya,
2007.

Aisyah Hanan, and Acep Rahmat. “Internalisasi Moderasi Beragama Dalam
Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2022):
55-66. https://doi.org/https://doi.org/10.52434/jpai.v1i2.2691.

Aksin Wijaya. Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik
Percikan Pemikiran Para Dosen Penggerak Moerasi Beragama Di Indonesia.
Cet. 1. Yogyakarta: IRCiSoD, 2024.

Alek, and Raswan. Democratic and Moderate Values in Multicultural, Multiethnic,
and Multilingual Classrooms: Foreign Language Educators in Indonesian
Islamic Higher Education. Banyumas: Wawasan [lmu, 2024.

Anwar, M. Zainal, M. Endy Saputro, Hamdan Maghribi, Nur Kafid, Khairul Imam,
Abraham Zakky Zulhazmi, Alfin Miftahul Khairi, and Nur Rohman.
Membangun Karakter Moderat (Modul Penguatan Nilai - Nilai Moderasi
Beragama Pada Madrasah MTs - MA). Surakarta: Direktorat KSKK
Madrasah, Ditjend Pendidikan Islam, Kementrian Agama Republik Indonesia,
2019.

Arifuddin, Nur, A. Samsul Ma’arif, Evi Nurus Suroiyah, Asrofik, and Ahmad
Nurcholis. Trasformative Islamic Education Model for Against Radicalism
and Terrorism. Print 1. Lamongan: Academia Publication, 2024.

Berger, Peter L. Langit Suci: Agama Sebagai Realitas Sosial. Jakarta: LP3ES, 1991.

Brian Victor Hill. Values Education in Australian Schools. Hawthorn: ACER
(Australian Council for Educational Research), 1991.

Buhori Muslim. Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Buku Ajar Al-Qur’an
Hadits Di Madrasah Aliyah. Aceh: Bandar Publishing, 2022.



199

Changiz, Tahereh, Zahra Amouzeshi, Arash Najimi, and Peyman Adibi. “A
Narrative Review of Psychomotor Abilities in Medical Sciences: Definition,

Categorization, Tests, and Training.” Journal of Education and Health
Promotion 10, no. 193 (2021). https://doi.org/10.4103/jehp.jehp 859 20.

Cherniaieva, A.A. “Implementasi Program Moderasi Beragama Yang Dicanangkan
Oleh Kementerian Agama Kabupaten Banyumas Di Lingkungan Sekolah.”
International Journal of Endocrinology (Ukraine) 16, no. 4 (2021): 327-32.
https://doi.org/10.22141/2224-0721.16.4.2020.208486.

Creswell, John W., and J. David Creswell. Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches. Thousand Oaks, Callifornia: SAGE Publications, 2018.

Dedy Mulyana. Metodologi Penelitian Kualitatif (Paradigma Baru Ilmu
Komunikasi Dan Ilmu Sosial Lainnya). Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004.

Departemen Agama RI. Moderasi Islam. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Quran, 2012.

Fathurrochman, Irwan, and Abu Muslim. “Menangkal Radikalisme Dengan
Penguatan Pendidikan Karakter Nasionalisme Melalui Amaliyah Aswaja Di
SD Islamiyah Magetan.” QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan
Agama 13, no. 2 (2021): 801-18.
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v13i2.1071.

Fauzul Iman. Menyoal Moderasi Islam (Moderasi Beragama Dari Indonesia Untuk
Dunia). Yogyakarta: LKiS, 2019.

Feinberg, Walter, and Jonas F. Soltis. School and Society. 4th ed. New York:
Teachers College Press, 2004.

Hakam, Kama Abdul, and Encep Syarief Nurdin. Metode Internalisasi Nilai-Nilai
Untuk Memodifikasi Perilaku Berkarakter. Bandung: Maulana Media Grafika,
2016.

Harto, Kasinyo, and Tastin. “Pengembangan Pembelajaran PAI Berwawasan Islam
Wasthiyyah: Upaya Membangun Sikap Moderasi Beragama Peserta Didik.”
At Ta’lim 18, no. 1 (2019). https://doi.org/10.29300/attalim.v18i1.1280.

Hasan, Kamaruddin, and Hamdan Juhannis. “Religious Education and Moderation:
A Bibliometric Analysis.” Cogent Education 11, no. 1 (2024).
https://doi.org/https://doi.org/10.1080/2331186X.2023.2292885.

Holzemer, Stephen Paul, and Marilyn B. Klainberg. Community Health Nursing:
An Alliance for Health. Burlington, Massachusetts: Jones & Bartlett Learning,
LLC, 2014.

Humas MI Sunan Pandanaran. “MI Sunan Pandanaran.” Sunanpandanaran.com.



200

Accessed June 28, 2025. https://sunanpandanaran.com/mi-sunan-pandanaran/.

Humas Pondok Pesantren Al-Hikmah 2. “Pondok Pesantren Sunan Pandanaran
Yogyayakarta.” Accessed June 28, 2025. https://alhikmahdua.net/pondok-
pesantren-sunan-pandanaran-jogjakarta/.

Humas SD Budi Utama. “Profil SD Budi Utama.” Accessed September 6, 2025.
https://budiutama-jogja.sch.id/profil?level=sd&lang=id.

. “Sekolah Nasional 3 Bahasa Budi Utama.” Accessed July 3, 2025.
https://www.budiutama-jogja.sch.id/?lang=.

——— “Tentang Kami.” Accessed October 4, 2025. https://budiutama-
jogja.sch.id/about?lang=id.

Kama Abdul Hakam. Pendidikan Nilai. Bandung: MKDU Press, 2000.

Kartyka Nababan, and Meida Esterlina Marpaung. Metode Penelitian Kualitatif
Bidang Pendidikan: Konsep Dan Aplikasi. Sukoharjo: Tahta Media Group,
2024.

Kasim Yahiji, Zohra Yasin, and Lukman Arsyad. “Internalisasi Moderasi Beragama
Dalam Pengembangan Kurikulum Merdeka Di SMPN 8 Satap Telaga Biru.”
Jurnal — Insipiratif  Pendidikan 2, no. 2  (2020): 336-46.
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/ip.v12i2.38719.

Kawuwung, Femmy Roosje, and Ferny Margo Tumbel. Manajemen Sekolah.
Yogyakarta: Selat Media Patners, 2025.

Khalil Abdul Karim. Syari’ah Sejarah Perkelahian Dan Pemaknaan. Cet 1.
Yogyakarta: LKiS, 2003.

Komalasari, Dewi, and Ahmad Aldi. “Kolaborasi Sekolah, Keluarga, Dan
Masyarakat Dalam Menanamkan Moderasi Beragama Pada SiswaSekolah
Menengah Pertama Di Indonesia.” Jurnal Illmu Pendidikan Islam 1, no. 4
(2025). https://doi.org/10.65094/zj6f12.

Kunandar. Guru Profesional: Implementasi Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan
(KTSP) Dan Sukses Dalam Sertifikasi Guru. Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2008.

Lessy, Zulkipli, Anisa Widiawati, Daffa Alif, Umar Himawan, Fikri
Alfiyaturrahmah, and Khairiah Salsabila. “Implementasi Moderasi Beragama
Di Lingkungan Sekolah Dasar ‘Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam’ Vol. 3. No.
2 Juli 2022, 137 — 148.” Paedagogie: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 3,
no. 02 (2022): 137-48. http://e-
jurnal.staimuttaqgien.ac.id/index.php/paedagogie/article/view/761.



201

Lestari, Julita. “Pluralisme Agama Di Indonesia (Tantangan Dan Peluang Bagi
Keutuhan Bangsa).” Al-Adyan. Journal of Religious Studies 1, no. 1 (2020):
29-38. https://doi.org/https://doi.org/10.21580/wa.v6i1.4913.

Lexy J. Moleong. Metode Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007.

M. Quraish Shihab. Islam Yang Saya Anut: Dasar-Dasar Ajaran Islam. Tangerang:
Lentera Hati, 2019.

Maghfuri, Amin. “Peran Lembaga Pendidikan Dalam Pengarusutamaan Islam
Moderat Sebagai Upaya Melawan Paham Konservatif-Radikal.” Tadris:
Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2019).
https://doi.org/https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i2.2713.

Mahmud Arif. Moderasi Islam Dan Kebebasan Beragama Perspektif Mohamed
Yatim & Thaha Jabir Al-Alwani. Sleman: DEEPUBLISH DIGITAL, 2020.

Majid, Abdul. Analisis Data Penelitian Kualitatif. 1. Makasar: Penerbit Aksara
Timur, 2017.

Marta, Rustono Farady, Jeanne Francoise, Enggar Pribadi, Irma Maria Dulame,
Ratnawati Susanto, Amin Silalahi, Norbertus Tri Suswanto Saptadi, et al.
Pendidikan Karakter: Membangun Generasi Emas. Yogyakarta: CV Andi
Offset, 2024.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldana. Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook. 3rd ed. Thousand Oaks, Callifornia: SAGE
Publications, 2014.

Mishra, Pratima, Sachin J. Shastri, Midhun Moorthi C, and Sarveshwar Kasarla.
Value Education And National Education Policy 2020. Bhopal: AG Publishing
House (AGPH Books), 2023.

Mochammad Irfan Achfandhy, Khoirurrijal, and Budi Ariyanto. Kontestatsi
Wacana Moderasi Beragama Di Media Sosial. Malang: PT Literasi Nusantara
Abadi Grup, 2023.

Mohammad Hashim Kamali. The Middle Path of Moderation in Islam: The
Qur’anic Principle of Wasatiyyah. New York: Oxford University Press, 2015.

Muchlis M. Hanafi, Rosihon Anwar Abdul Ghofur Maimoen, M. Darwis Hude, Ali
Nurdin, A. Husnul Hakim, and Abas Mansur Tamam. Tafsir Tematik Moderasi
Agama. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2022.

Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan
Agama Islam Di Sekolah. Edisi ke-4. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008.

. Pemikiran Dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam. Jakarta:



202

Rajawali Press, 2008.

. Strategi Belajar Mengajar. 1. Surabaya: CV Citra Media, 1996.

Muhammad Quraish Shihab. Wasathiyyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi
Beragama. Tangerang: Lentera Hati, 2019.

Muhammad Wildan, Abdur Rozaki, Ahmad Muttaqin, Ahmad Salehudin, Alimatul
Qibtiyali, Fatimah Husein., Rachmad Hidayat, Sekar Ayu Aryani, and
Sukiman. Menanam Benih Di Ladang Tandus: Potret Sistem Produksi Guru
Agama Islam Di Indonesia. Yogyakarta: Center for the Study of Islam and
Social Transformation (CISForm) UIN Sunan Kalijaga bekerja sama dengan
PPIM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019.

Muhammad, Yani. “Konsep Dasar Karakteristik Kepemimpinan Dalam Pendidikan
Islam.” AL-HIKMAH : Jurnal Pendidikan Dan Pendidikan Agama Islam 3, no.
2 (2021): 157-69.
https://ejournal.uniks.ac.id/index.php/Alhikmah/article/view/1668.

Muhlishotin. Personality Development of Islamic Students. Edited by Misbahul
Munir. Cet. II. Sumatra Barat: CV Azka Pustaka, 2023.

Mulyana, Asep, Cory Vidiati, Pri Agung Danarahmanto, Alfiyah Agussalim, Wiwin
Apriani, Fiansi, Fitra, et al. Metode Penelitian Kualitatif. Edited by
Lathifaturahmah and Erlangga. Cet. I. Bandung: Widina Media Utama, 2024.

Mulyana, Rohmat. Mengartikulasikan Pendidikan Nilai. Jakarta: Alfabeta, 2004.

Nabila Azzahra. “Pondok Pesantren Di Ngaglik Sleman, Nomor 3 Punya Cabang
Hingga Pelosok Negeri.” iNews Yogya. Accessed June 28, 2025.
https://yogya.inews.id/berita/pondok-pesantren/2.

Nor Mubin, Saeful Anam, and Ahmad Aqil Muzakka. Pembelajaran PAI
Berwawasan Moderasi Beragama Dengan Pendekatan STEM. Edited by
Ahmad Aqil Muzakka. Cet. 1. Lamongan: Academia Publication, 2023.

Nunung Suryana Jamin. Pengembangan Afektif Anak Usia Dini. Sukabumi: CV
Jejak, anggota IKAPI, 2020.

Nurkholis. Internalisasi Nilai Pendidikan Islam Pada Anak Terlantar. Edited by Eti
Nurhavati Ahmad Asmuni, Dedi Djubaedi. Lombok: Penerbit P41, 2023.

Nurmayani. Optimalisasi Kurikulum Meningkatkan Mutu Lulusan (Studi
Implementasi Kebijakan Kurikulum Di Pesantren). Medan: UMSUPRESS,
2024.

Pangestuti, Puji, Nadlifah, Hanifatunnisa M. Agung Rokhimawan, Sihono, and
Adhelia Shelyn Lesvinanda. “Analysis of Teaching Materials and Learning



203

Methods for the Professionalism and Leadership Course in the Implementation
of Religious Moderation in Islamic Early Chilhood Education Study Program,
State Islamic University Sunan Kalijaga Yogyakarta.” EJEST: Electronic
Journal of Education, Social Economic and Tecnology 6, no. 1 (225AD).
https://doi.org/10.33122/ejeset.v6il.717.

Paul Suparno. Pendidikan Budi Pekerti Di Sekolah: Suatu Tinjauan Umum.
Yogyakarta: Kanisius, 2002.

Prasetiya, Beny, Tobroni, Yus Mochammad Cholily, and Khozin. Metode
Pendidikan Karakter Religius Paling Efektif Di Sekolah. Malang: Academia
Publication, 2021.

Purbajati, Hafizh Idri. “Peran Guru Dalam Membangun Moderasi Beragama Di
Sekolah.” ALASIFA: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 02 (2020): 182-94.

Pusat Data dan Teknologi Informasi Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan
Republik Indonesia. “Data Referensi MI Sunan Pandanaran.” Accessed July 3,
2025. https://referensi.data.kemdikbud.go.id/tabs.php?npsn=60714129.

Ricceur, Paul, Norberto Bobbio, Vaclav Havel, Jeanne Hersch, Bernard Williams,
Octavio Paz, Ghislain Waterlot, et al. Tolerance between Intolerance and the
Intolerable. Oxford: Berghahn Books, 1996.

Rinda Fauzian, Hadiat, Peri Ramdani, Mohamad Yudiyanto. “Penguatan Moderasi
Beragama Berbasis Kearifan Lokal Dalam Upaya Membentuk Sikap Moderat
Siswa Madrasah” 6, no. 1 (2021): 1-14.

Rusdiyanto, and Ahmad Nur Mahfuda. “Penanaman Nilai Moderasi Beragama
Pada Siswa Sekolah Dasar Melalui Ekstrakurikuler.” 7ARLIM : Jurnal
Pendidikan Agama Islam 8, no. 2 (2025).
https://doi.org/10.32528/tarlim.v812.3247.

Saifullah Idris. Internalisasi Nilai Dalam Pendidikan (Konsep Dan Kerangka
Dalam Pendidikan Islam). Yogyakarta: Darussalam Publishing, 2017.

Salsabila Nur Imatul Adzillah, and Muh. Wasith Achadi. “Model Pendidikan
Moderasi Beragama Berbasis Transformative Learning Di MAN 1
Yogyakarta: Strategi Adaptif Dalam Konteks Era Post-Truth.” Sunan Kalijaga
International Journal on Islamic Educational Research (SKIJIER) 8, no. 2
(2024). https://doi.org/10.14421/skijier.2024.82.06.

Samho, Bartolomeus. “Urgensi ‘Moderasi Beragama’ Mencegah Radikalisme Di
Indonesia” 02, no. 01 (2022): 90-111.

Santoso, Windila, and Betty Mauli Rosa Bustam. “Upaya Guru PAI Dalam
Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Sekolah Dasar.”
PARAMUROBI: Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 2 (2024).



204

https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.32699/paramurobi.v7i2.7636.

Sindhunanta. Dilema Usaha Manusia Rasional Teori Kritis Sekolah Frankfurt.
Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2019.

Soeleiman Fadeli. Antologi NU: Sejarah, Istilah, Amaliah, Uswah, Volume.
Surabaya: Khalista, 2007.

Sudirjo, Encep, and Muhammad Nur Alif. Komunikasi Dan Interaksi Sosial Anak.
Bandung: CV Salam Insan Mulia, 2021.

Sugitanata, Arif, Universitas Islam, Negeri Sunan, Kalijaga Yogyakarta, Lusia Nia
Kurnianti, Universitas Islam, Negeri Sunan, and Kalijaga Yogyakarta. “Fikih
Moderasi Beragama Perspektif Yudian Wahyudi.” At-Ta’awun: Jurnal
Mu’ammalah Dan Hukum Islam 2, no. 2 (2023): 143—-64.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D. Bandung: PT
Alfabeta, 2016.

. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R&D. Bandung: Alfabeta,
2012.

Suja’i, Ahmad, A.Muwahid Muhammad, Abdurrahman, and Muammar Zulfiqri.
Pembinaan Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan Islam. Jakarta:
Publica Indonesia Utama, 2024.

Suryani, Lilis, Elida H.S., Harlina, Dede Apriani, Ike Setiowati, Yeny, Titin
Supriatin, et al. Media Pembelajaran Digital Untuk Anak Usia Dini. Sleman:
DEEPUBLISH DIGITAL, 2023.

Syafiq, Muhammad. “Fanatisme Agama Dan Intoleransi Pada Pengguna Media
Sosial.” Character : Jurnal Penelitian Psikologi 9, no. 3 (2022): 36-49.
https://doi.org/https://doi.org/10.26740/cjpp.v9i3.46146.

Syahri, Akhmad. Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran
Di Perguruan Tinggi. Jempong Baru, Mataram: UIN Mataram Press, 2021.

Syaiful Bahri Djamarah. Pola Komunikasi Orang Tua & Anak Dalam Keluarga
(Sebuah Perspektif Pendidikan Islam). Jakarta: PT Rineka Cipta, 2004.

Syarnubi, Muhammad Fauzi, Baldi Anggara, Septia Fahiroh, Annisa Naratu Mulya,
Desti Ramelia, Yumi Oktarima, and Iflah Ulvya. “Peran Guru Pendidikan
Agama Islam Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama.” In In
International Education Conference (IEC) FITK, 1:112—17, 2023.

Taufiq, Firmanda, and Ayu Maulida Alkholid. “Peran Kementerian Agama Dalam
Mempromosikan Moderasi Beragama Di Era Digital.” Jurnal Ilmu Dakwah
41, no. 2 (2021). https://doi.org/10.21580/jid.v41.2.9364.



205

The Drafting Team of the Indonesia Ministry of Religious Affairs. Religious
Moderation. 1. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI),
2020.

Thoha, Chabib. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2006.

Thohir, Muhammad, Taufik Siradj, and Nur Arfiyah Febriani. Konsep Tawassuth,
Tawazun, Dan Tasamuh. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam
Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019.

Thomas Lickona. Character Matters: Persoalan Karakter Bagaimana Membantu
Anak Mengembangkan Penilaian Yang Baik, Integritas, Dan Kebajikan
Penting Lainnya. Translated by Juma Abdu Wamaungo and Jean Antunes
Rudolf Zien. Jakarta: PT Bumi Aksara, 2015.

. Educating for Character: How QOur Schools Can Teach Respect and
Responsibility. New York: Bantam Books, 1991.

. Educating for Character: Mendidik Untuk Membentuk Karakter.
Translated by Juma Wadu Wamaungu. Jakarta: Bumi Aksara, 2013.

—— . Mendidikan Untuk Membentuk Karakter: Bagaimana Sekolah Dapat
Memberikan Pendidikan Tentang Sikap Hormat Dan Bertanggung Jawab.
Edited by Uyu Wahyudin. Translated by Juma Abdu Wamaungo. Jakarta:
Bumi Aksara, 2012.

. Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik Siswa Menjadi Pintar
Dan Baik. Bandung: Nusa Media, 2018.

Tim BAN-PDM. “Data Akreditasi Satuan Pendidikan.” Accessed August 11, 2025.
https://ban-pdm.id/satuanpendidikan/20400971.

Tim Dapodik. “Profil SDN Sinduadi 2.” Accessed October 6, 2025.
https://sekolah.data.kemendikdasmen.go.id/index.php/chome/profil/6066765
c-2ef5-e011-a285-a7774903b07e.

Tim Ganesha Operation. Pasti Bisa Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan.
Bandung: Duta, 2019.

Tim Penyempurnaan Terjemahan al-Quran. Al-Qur’an Dan Terjemahannya.
Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, 2019.

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Cet. 1. Jakarta Pusat:
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019.

Tim Penyusun Kementrian Agama RI. Tanya Jawab Moderasi Beragama. Jakarta
Pusat: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019.



206

Uno, Hamzah B., and Nurdin Mohamad. Belajar Dengan Pendekatan PAILKEM:
Pembelajaran Aktif, Inovatif, Lingkungan, Kreatif, Efektif, Menarik. Jakarta:
Bumi Aksara, 2011.

Upagade, Vijay, and Arvind Shende. Research Metodology. New Delhi: S. Chand
& Company Pvt. Ltd, 2013.

Wangsanata, Susana Aditiya. “PENANAMAN MODERASI BERAGAMA BAGI
SISWA SEKOLAH DASAR MENUJU INDONESIA BEBAS CRIMINAL
TERRORISM PADA TAHUN 2045.” Jurnal Kediklatan Balai Diklat
Keagamaan Jakarta 3, no. 2 (2022): 243-62.

Zakiah Daradjat. Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam. Jakarta: Bumi Aksara,
2004.

Zaluchu, Sonny Eli, Priyantoro Widodo, and Agus Kriswanto. “Conceptual
Reconstruction of Religious Moderation in the Indonesian Context Based on
Previous Research: Bibliometric Analysis.” Social Sciences & Humanities
Open 11, no. 101552 (2025).
https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.ssah0.2025.101552.

Zuchri Abdussamad. Metode Penelitian Kualitatif. Edited by Patta Rapanna. I.
Makasar: CV. syakir Media Press, 2021.

Zuhairi Misrawi. Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: Moderasi, Keutamaan, Dan
Kebangsaan. Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010.



	HALAMAN JUDUL
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	SURAT KETERANGAN BERJILBAB
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	DAFTAR LAMPIRAN
	BAB IPENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Penelitian yang Relevan
	F. Landasan Teori
	G. Sistematika Pembahasan
	H. Kerangka Berfikir

	BAB VPENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Kritik dan Saran

	DAFTAR PUSTAKA

