
INTERNALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA 

BAGI PESERTA DIDIK DI SEKOLAH DASAR 

 (Studi Komparasi di SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan  

MI Sunan Pandanaran Yogyakarta) 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

Oleh: Puji Pangestuti 

NIM: 23204012023 

 

HALAMAN JUDUL 

TESIS 

 

Diajukan kepada Program Magister (S2)  

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan  

UIN Sunan Kalijaga untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna  

Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M.Pd)  

Program Studi Pendidikan Agama Islam 

 

YOGYAKARTA 

2025



ii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

 

 

  



iii 

 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

   



iv 

 

SURAT KETERANGAN BERJILBAB 

 

 

 

 

  



v 

 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR

 



vi 

 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

 

  



vii 

 

MOTTO 

 

حْسهانَِّ باِلْعهدْلَِّ يهأمُْرَُّ الٰلّهَّ اِن َّ الِْْ  وه

“Sesungguhnya Allah memerintahkan berbuat adil dan kebajikan” 

 (Q.S. An-Nahl [16]: 90)1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
1 Tim Penyempurnaan Terjemahan al-Quran, Al-Qur’an Dan Terjemahannya (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, 2019). Hlm. 97. 



viii 

 

PERSEMBAHAN 

 

Karya ini Penulis persembahkan kepada Almamater tercinta, 

Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan 

UIN Sunan Kalijaga 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ix 

 

ABSTRAK 

Puji Pangestuti, NIM 23204012023. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama Bagi Peserta Didik di Sekolah Dasar  (Studi Komparasi di SD Budi 

Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran Yogyakarta)”. Tesis. Program 

Magister Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga. 

Indonesia yang majemuk menghadapi peningkatan intoleransi dan 

radikalisme yang mulai memasuki lingkungan pendidikan dasar. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa peserta didik berada pada posisi rentan karena belum memiliki 

fondasi keberagamaan yang memadai. Internalisasi nilai moderasi beragama 

menjadi kebutuhan mendesak untuk mencegah penyimpangan pemahaman 

keagamaan serta membentuk karakter yang toleran dan inklusif. Tiga sekolah 

dengan karakteristik keberagamaan berbeda. SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan 

MI Sunan Pandanaran menunjukkan praktik internalisasi yang beragam, sehingga 

penting dikaji core values, proses internalisasi, dan perbandingan dampak 

keberhasilannya dalam membentuk sikap moderat pada peserta didik. 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian lapangan dengan pendekatan 

kualitatif dan komparatif, yang menggunakan data primer dari tiga lembaga SD 

Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran, serta data sekunder 

berupa dokumen resmi masing-masing lembaga. Data dikumpulkan melalui 

observasi, wawancara, dan dokumentasi, kemudian diuji keabsahannya melalui uji 

kredibilitas, transferabilitas, dependabilitas, dan konfirmabilitas. Analisis data 

dilakukan secara bertahap melalui reduksi data, penyajian data, serta verifikasi. 

Hasilnya, core values moderasi beragama di SD Budi Utama yakni 

toleransi, keseimbangan, dan kemanusiaan. SDN Sinduadi 2 menggunakan nilai 

kemanusiaan, toleransi, serta keberbudayaan. Adapun MI Sunan Pandanaran 

tawāsuth, tasāmuh, dan tawāzun. Proses pelaksanaan internalisasi nilai-nilai 

moderasi beragama di ketiga sekolah dasar diimplemenntasikan melalui: kegiatan 

intrakurikuler, kokurikuler, dan ekstrakurikuler. Adapun strategi tiga sekolah 

tersebut meliputi: power strategy, normative re-educative, dan persuasive strategy. 

Proses tersebut didukung oleh manajemen sekolah yang responsif, organisasi dan 

kegiatan sekolah yang kondusif, serta khusus di MI Sunan Pandanara penguatan 

melalui pembelajaran Agama Islam. Namun, implementasi masih menghadapi 

hambatan berupa lingkungan yang kurang mendukung di ketiga sekolah, serta 

pengaruh media sosial yang menjadi tantangan khusus bagi SDN Sinduadi 2 dan 

MI Sunan Pandanaran. Perbandingan, dari ketiga sekolah siswa memahami 

toleransi, mampu membedakan sikap moderat dan ekstrem, menunjukkan sikap 

saling menghormati, serta menerapkannya dalam kerja sama dan penghindaran 

konflik. Perbedaannya terletak pada fokus penguatan nilai: SD Budi Utama 

menekankan keberagaman melalui interaksi inklusif, SDN Sinduadi 2 menekankan 

keadilan dan penghargaan pendapat melalui budaya disiplin, sedangkan MI Sunan 

Pandanaran menekankan akhlak universal melalui pembiasaan komunikasi santun. 

Variasi ini mencerminkan perbedaan pendekatan sesuai kultur masing-masing 

sekolah, bukan perbedaan tingkat keberhasilan. 

Kata Kunci: Internalisasi, Nilai-Nilai, Moderasi Beragama, Sekolah Dasar, 

Madrasah Ibtidaiyah. 



x 

 

ABSTRACT 

Puji Pangestuti, Student ID Number 23204012023. “Internalization of Moderate 

Religious Values for Students in Elementary Schools (A Comparative Study at SD 

Budi Utama, SDN Sinduadi 2, and MI Sunan Pandanaran Yogyakarta)”. Thesis. 

Master's Program, Faculty of Tarbiyah and Teacher Training, UIN Sunan Kalijaga. 

Indonesia's diverse society is facing an increase in intolerance and 

radicalism, which is beginning to enter the primary education environment. This 

phenomenon shows that students are in a vulnerable position because they do not 

yet have an adequate foundation of religious diversity. The internalization of 

moderate religious values is an urgent need to prevent misguided religious 

understanding and to shape tolerant and inclusive characters. Three schools with 

different religious characteristics, namely SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, and 

MI Sunan Pandanaran, demonstrate diverse internalization practices. Therefore, it 

is important to examine the core values, internalization processes, and compare 

their impact on fostering moderate attitude in students 

This research is a field study with a qualitative and comparative approach, 

using primary data from three institutions, namely SD Budi Utama, SDN Sinduadi 

2, and MI Sunan Pandanaran, as well as secondary data in the form of official 

documents from each institution. Data was collected through observation, 

interviews, and documentation, then tested for validity through credibility, 

transferability, dependability, and confirmability tests. Data analysis was carried 

out in stages through data reduction, data presentation, and verification. 

Core values of religious moderation at SD Budi Utama consist of tolerance, 

balance, and humanity. SDN Sinduadi 2 adopts the values of humanity, tolerance, 

and cultural awareness. MI Sunan Pandanaran emphasizes tawāsuth, tasāmuh, and 

tawāzun. The implementation of religious moderation values in the three 

elementary schools is carried out through intracurricular, cocurricular, and 

extracurricular activities. The strategies applied include power strategy, normative 

re-educative strategy, and persuasive strategy. This process is supported by 

responsive school management, conducive school organizations and activities, and, 

specifically at MI Sunan Pandanaran, reinforcement through Islamic Religious 

Education. The implementation still encounters obstacles in the form of 

unsupportive environments in all three schools, as well as the influence of social 

media, which poses a particular challenge for SDN Sinduadi 2 and MI Sunan 

Pandanaran. Comparatively, students from all three schools understand tolerance, 

are able to distinguish between moderate and extreme attitudes, demonstrate 

mutual respect, and apply it in cooperation and conflict avoidance. The differences 

lie in the focus of value reinforcement: Budi Utama Elementary School emphasizes 

diversity through inclusive interactions, Sinduadi 2 Elementary School emphasizes 

fairness and respect for opinions through a culture of discipline, while Sunan 

Pandanaran Elementary School emphasizes universal morals through the habit of 

polite communication. These variations reflect differences in approach according 

to the culture of each school, not differences in level of success. 

Keywords: Internalization, Values, Religious Moderation, Elementary School, 

Islamic Elementary School. 



xi 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Transliterasi kata-kata Arab yang dipakai dalam penyusunan tesis ini 

berpedoman pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor: 158/1987 dan 0543b/U/1987, tanggal 22 

Januari 1988. 

A. Konsonan Tunggal 

Arab Nama Latin Keterangan 

 -alif tidak dilam ا

bangkan 

tidak dilambangkan 

 ba’ b be ب

 ta’ t te ت

 ṡa’ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 jim j je ج

 ḥa ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 kha kh ka dan ha خ

 dal d de د

 żal ż zet (dengan titik di atas) ذ

 ra’ r er ر

 zai z zet ز

 sin s es س

 syin sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 ṭa’ ṭ te (dengan titik di bawah) ط



xii 

 

 ẓa’ ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ‘ koma terbalik di atas‘ ع 

 gain g ge غ 

 fa’ f ef ف

 qaf q qi ق 

 kaf k ka ك

 lam l el ل

 mim m em م

 nun n en ن

 wawu w we و

 ha’ h h ه 

 hamzah ‘ apostrof ء

 ya’ y ye ي

 

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap  

 ditulis muta‘aqqidīn متعقدين 

 ditulis ‘iddah عدة

C. Ta’ Marbutah  

1. Bila dimatikan ditulis h 

 ditulis              hibah               هبة

 ditulis             َّjizyah             جزية



xiii 

 

(ketentuan ini tidak diperlakukan terhadap kata-kata Arab yang sudah 

terserap ke dalam bahasa Indonesia, seperti kata shalat, zakat, dan 

sebagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya). 

Bila diikuti oleh kata sandang “al” serta bacaan kedua itu terpisah, maka 

ditulis dengan “h”. 

 ’ditulis            َّkarāmah al-auliyā      كرامة الأولياء 

2. Bila ta’ marbutah hidup atau dengan harkat fathah, kasrah, ḍammah, 

ditulis dengan tanda t. 

الفطر ةزكا      ditulis            zakāt al-fiṭri 

D. Vokal Pendek 

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

 __َ__ fathah a a 

 __ِ__ kasrah i i 

 __ُ__ ḍammah u u 

 

E. Vokal Panjang:  

fathah + alif  ditulis   ā  

جاهلية        ditulis   jāhiliyyah 

fathah + ya’ mati  ditulis   ā  

 ditulis   yas’ā   يسعى  

kasrah + ya’ mati  ditulis   ī  

كريمَّ     ditulis   karīm 



xiv 

 

dammah + wawu mati  ditulis   ū  

فروضَّ        ditulis   furūd 

F. Vokal Rangkap 

fathah + yā’ mati   ditulis   ai 

 ditulis   bainakum       بينكم

fathah + wawu mati  ditulis   au 

 ditulis   qaulun         قول

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan Apostrof 

أأنتمَّ     ditulis    a’antum 

أعدتَّ    ditulis    u’iddat 

شكرتم لئن      ditulis    la’in syakartum 

H. Kata Sandang Alif + Lām 

1. Bila diikuti Huruf Qamariyyah 

  ditulis   al-Qur’ān     القران

 ditulis   al-qiyās    القياس

2. Bila diikuti oleh Huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggandakan huruf 

syamsiyyah yang mengikutinya, serta menghilangkan huruf l (el)-nya. 

 ’ditulis   as-samā   السماء

الشمس     ditulis   asy-syams 



xv 

 

I. Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat  

 ditulis     żawī al-furūḍ   ذوي الفروض 

السنة أهل          ditulis    ahl as-sunnah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xvi 

 

KATA PENGANTAR 

 

          Alhamdulillāhirabbil ‘ālamīn. Segala puji dan syukur penulis panjatkan 

kehadirat Allah SWT. atas limpahan rahmat, karunia, dan hidayah-Nya, 

sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul “Internalisasi Nilai-

Nilai Moderasi Beragama bagi Peserta Didik di Sekolah Dasar (Studi 

Komparasi di SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran 

Yogyakarta)” dengan baik dan lancar. Salawat serta salam semoga senantiasa 

tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, beserta keluarga, sahabat, dan seluruh 

umatnya, dengan harapan penulis memperoleh syafaat beliau di akhirat kelak. 

        Penulisan tesis ini merupakan salah satu syarat untuk memperoleh gelar 

Magister dalam bidang Pendidikan Agama Islam pada Program Magister 

Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Penulis 

menyadari bahwa penyusunan tesis ini tidak dapat terselesaikan tanpa adanya 

bantuan, bimbingan, motivasi, dan dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena 

itu, pada kesempatan ini penulis menyampaikan apresiasi dan rasa terima kasih 

yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof. Noorhaidi Hasan S.Ag., M.A., M.Phil,. Ph.D selaku Rektor UIN 

Sunan Kalijaga, atas kesempatan menuntut ilmu di lingkungan akademik 

yang kondusif dan inspiratif. 

2. Prof. Dr. Sigit Purnama, S.Pd.I., M.Pd selaku Dekan Fakultas Ilmu 

Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang telah 

memberikan dukungan penelitian dan fasilitas untuk kelancaran 

penyusunan tesis ini. 

3. Dr. Hj. Dwi Ratnasari, S.Ag., M.Ag selaku Ketua Program Studi Magister 

Pendidikan Agama Islam, dan Dr Adhi Setiawan, M.Pd, selaku Sekretaris 

yang telah memberikan arahan kepada penulis. 

4. Dr Muqowim, S.Ag., M.Ag selaku Dosen Pembimbing Akademik atas 

dukungan dan perhatian akademik yang sangat berarti. 



xvii 

 

5. Prof. Dr. H. Mahmud Arif, M.Ag selaku Dosen Pembimbing Tesis, yang 

dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan ketegasan telah membimbing, 

mengoreksi, dan mengarahkan penulis hingga tesis ini terselesaikan. 

6. Seluruh Dosen dan Tenaga Kependidikan Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 

Keguruan UIN Sunan Kalijaga, atas layanan akademik yang diberikan. 

7. Para Narasumber yang telah bersedia meluangkan waktu untuk 

berpartisipasi dalam penelitian serta memberikan informasi yang sangat 

penting bagi penyusunan tesis ini. 

8. Keluarga besar dan teman-teman, yang terus memberikan do’a, dukungan, 

dan semangat tanpa henti selama penulis menempuh studi. 

       Semoga Allah SWT. membalas seluruh kebaikan dan bantuan yang telah 

diberikan oleh berbagai pihak dengan pahala yang berlipat ganda. Penulis 

berharap tesis ini dapat memberikan kontribusi akademik dan manfaat praktis 

bagi pengembangan kajian Pendidikan Agama Islam, khususnya dalam upaya 

internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di lingkungan pendidikan dasar. 

 

Yogyakarta, 14 Desember 2025 

  

                                                                                   (Puji Pangestuti, S.Ag) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xviii 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL .............................................................................................. i 

PERNYATAAN KEASLIAN ................................................................................ ii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI .................................................................. iii 

SURAT KETERANGAN BERJILBAB ............................................................. iv 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR ........................................................................ v 

MOTTO ............................................................................................................... vii 

PERSEMBAHAN ............................................................................................... viii 

ABSTRAK ............................................................................................................ ix 

ABSTRACT ............................................................................................................ x 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... xi 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... xvi 

DAFTAR ISI ..................................................................................................... xviii 

DAFTAR TABEL ............................................................................................... xxi 

DAFTAR GAMBAR ......................................................................................... xxii 

DAFTAR LAMPIRAN .................................................................................... xxiii 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ...................................................................................... 10 

C. Tujuan Penelitian......................................................................................... 11 

D. Manfaat Penelitian ...................................................................................... 11 

E. Kajian Penelitian yang Relevan ................................................................. 13 

F. Landasan Teori ........................................................................................... 20 

G. Sistematika Pembahasan ............................................................................ 46 

     H.     Kerangka Berfikir.......................................................................................47 

BAB II METODE PENELITIAN ...................................................................... 48 

A. Jenis Penelitian ........................................................................................... 48 

B. Pendekatan Penelitian ................................................................................ 48 

C. Tempat Penelitian ....................................................................................... 50 

D. Sumber Data ............................................................................................... 50 



xix 

 

E. Subjek dan Objek ....................................................................................... 51 

F. Teknik Pengumpulan Data ......................................................................... 53 

G. Uji Keabsahan Data.................................................................................... 55 

H. Teknik Analisis Data .................................................................................. 60 

BAB III GAMBARAN UMUM LOKASI PENELITIAN ............................... 64 

A. Sekolah Dasar (SD) Budi Utama ............................................................... 64 

1. Sejarah SD Budi Utama ........................................................................ 64 

2. Profil Umum SD Budi Utama .............................................................. 65 

B. Sekolah Dasar Negeri (SDN) Sinduadi 2 ................................................... 76 

1. Sejarah Berdirinya SDN Sinduadi 2 ..................................................... 76 

2. Profil Umum SDN Sinduadi 2 .............................................................. 78 

C. Madrasah Ibtidaiyah (MI) Sunan Pandanaran............................................ 85 

1. Sejarah Berdirinya MI Sunan Pandanaran............................................ 85 

2. Profil Umum MI Sunan Pandanaran .................................................... 87 

BAB IV PEMBAHASAN PENELITIAN .......................................................... 94 

A. Core Values (Nilai-Nilai Inti) Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

di Sekolah Dasar ........................................................................................ 94 

1. SD Budi Utama ..................................................................................... 94 

2. SDN Sinduadi 2 .................................................................................... 98 

3. MI Sunan Pandanaran ......................................................................... 101 

B. Proses Pelaksanaan Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama di 

Sekolah Dasar .......................................................................................... 106 

1. Pelaksanaan Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama ................ 106 

a. SD Budi Utama .............................................................................. 106 

b. SDN Sinduadi 2 .............................................................................. 115 

c. MI Sunan Pandanaran .................................................................... 124 

2. Strategi Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama ........................ 129 

a. SD Budi Utama ............................................................................... 129 

b. SDN Sinduadi 2 .............................................................................. 132 

c. MI Sunan Pandanaran ..................................................................... 135 

3. Fakor Pendukung dan Penghambat Internalisasi Nilai Moderasi .......... 139 



xx 

 

a. Faktor Pendukung ........................................................................... 139 

1) SD Budi Utama .......................................................................... 139 

2) SDN Sinduadi 2 ......................................................................... 143 

3) MI Sunan Pandanaran ................................................................ 147 

b. Faktor Penghambat Internalisasi Nilai Moderasi Beragama .......... 151 

1) SD Budi Utama .......................................................................... 151 

2) SDN Sinduadi 2 ......................................................................... 155 

3) MI Sunan Pandanaran ................................................................ 159 

C. Perbandingan Dampak Keberhasilan Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama di Sekolah Dasar .................................................................... 163 

1. SD Budi Utama ................................................................................... 163 

a. Kognitif .......................................................................................... 163 

b. Afektif ............................................................................................ 167 

c. Psikomotorik .................................................................................. 169 

2. SDN Sinduadi 2 .................................................................................. 172 

a. Kognitif .......................................................................................... 172 

b. Afektif ............................................................................................ 175 

c. Psikomotorik .................................................................................. 178 

3. MI Sunan Pandanaran ......................................................................... 180 

a. Kognitif .......................................................................................... 180 

b. Afektif ............................................................................................ 182 

c. Psikomotorik .................................................................................. 184 

BAB V PENUTUP ............................................................................................. 194 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 194 

B. Kritik dan Saran ....................................................................................... 196 

DAFTAR PUSTAKA......................................................................................... 198 

LAMPIRAN-LAMPIRAN ............................................................................... 207 

 

 

 

 



xxi 

 

DAFTAR TABEL 

  

Tabel 1.1 Data Guru dan Jabatan di SD Budi Utama ....................................69 

Tabel 1.2 Data guru dan jabatan di SDN Sinduadi 2 .....................................80 

Tabel 1.3 Data guru dan jabatan di MI Sunan Pandanaran ............................89 

Tabel 2.1 Materi Pembahasan PAI dan Budi Pekerti SDN Sinduadi 2 ..........187 

Tabel 2.2 Perbandingan Dampak Keberhasilan .............................................189 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xxii 

 

DAFTAR GAMBAR 

  

Gambar 1.1 SD Budi Utama ..............................................................................56 

Gambar 1.2 Data Jumlah Murid  SD Budi Utama .............................................73 

Gambar 1.3 SDN Sinduadi 2 .............................................................................92 

Gambar 2.1 Data Agama Siswa SDN Sinduadi 2 ..............................................77 

Gambar 2.2 MI Sunan Pandanaran ....................................................................83 

Gambar 2.3 Data Jumlah Murid MI Sunan Pandanaran ....................................85 

Gambar 3.1 Pembelajaran PAI di SD Budi Utama ............................................92 

Gambar 3.2 Pelaksanaan Composting SD Budi Utama .....................................107 

Gambar 3.3 Ekstrakurikuler Biola SD Budi Utama ..........................................109 

Gambar 4.1 Pembelajaran PAI di SDN Sinduadi 2 ...........................................111 

Gambar 4.2 Materi PAI dan Budi Pekerti SDN Sinduadi 2 ...............................115 

Gambar 4.3 Pembiasaan 5S di SDN Sinduadi 2 ................................................118 

Gambar 5.1 Ekstrakurikuler Pramuka di SDN Sinduadi 2 ................................120 

Gambar 5.2 Pembelajaran di MI Sunan Pandanaran .........................................122 

Gambar 5.3 Pelaksanaan 7S MI Sunan Pandanaran ..........................................124 

Gambar 6.1 Ekstrakurikuler Pramuka di MI Sunan Pandanaran .......................128 

 

 

 

 

 

 

 

  



xxiii 

 

DAFTAR LAMPIRAN 

 

Lampiran 1 Surat Izin Penelitian .......................................................................207 

Lampiran 2 Pedoman Wawancara .....................................................................210 

Lampiran 3 Pedoman Observasi ........................................................................255 

Lampiran 4 Dokumentasi Penelitian .................................................................261 

Lampiran 5 Daftar Riwayat Hidup ....................................................................266 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

lndonesia adalah bangsa yang majemuk, salah satu sisi kemajemukan 

bangsa Indonesia adalah adanya keragaman agama yang dianut dan diyakini 

oleh pemeluknya. Terdapat keragaman agama, meliputi Islam, Kristen-Katolik, 

Kristen -Protestan, Hindu, Buddha, Konghucu, bahkan Yahudi. Kondisi sosial-

keagamaan yang plural tersebut sejatinya telah disadari oleh para pendiri 

bangsa sejak awal pembentukan negara. Mereka memandang bahwa keyakinan 

beragama adalah hak fundamental setiap warga negara yang wajib dilindungi 

dan dijamin oleh negara. Prinsip ini kemudian dilembagakan secara 

konstitusional dalam Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 

1945 Pasal 29 ayat (1) dan ayat (2), yang menegaskan bahwa negara 

berlandaskan pada Ketuhanan Yang Maha Esa serta menjamin kebebasan untuk 

memeluk agama dan menjalankan ibadah sesuai dengan agama dan 

kepercayaannya.1  

Realitas yang berkembang di Indonesia menunjukkan bahwa kehidupan 

masyarakat semakin dihadapkan pada berbagai persoalan yang kompleks. 

Hampir seluruh aspek kehidupan, baik keagamaan, pendidikan, sosial, politik, 

ekonomi, maupun aspek lainnya, tidak terlepas dari dinamika dan tantangan 

tersendiri. Dalam kehidupan beragama, persoalan seperti intoleransi serta 

 
1 Julita Lestari, “Pluralisme Agama di Indonesia (Tantangan Dan Peluang Bagi Keutuhan 

Bangsa),” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 1, no. 1 (2020): hlm. 1-4, 

https://doi.org/https://doi.org/10.21580/wa.v6i1.4913. 



2 

 

 

terganggunya keharmonisan dan kerukunan antarumat beragama menjadi 

fenomena yang kerap muncul dan sulit dihindari dalam kehidupan 

bermasyarakat. Fenomena perkelahian, tawuran pelajar, dan tindakan 

kenakalan remaja lainnya serta aktivitas yang mengarah pada ekstremisme 

menjadi semakin marak.2 

Kemunculan penanaman radikalisme dalam dunia pendidikan juga 

terlihat di Probolinggo. Kota ini mengadakan pawai karnaval untuk anak 

PAUD dan TK dalam rangka memperingati HUT Kemerdekaan RI ke-73. 

Pawai tersebut menjadi viral di media sosial karena salah satu peserta TK 

tampak mengenakan cadar dan jubah sambil memegang senjata mainan. 

Penampilan ini terkesan mirip dengan ciri kelompok radikal seperti HTI dan 

kelompok pembangkang lainnya. Meskipun demikian, guru TK tersebut 

menjelaskan bahwa busana yang dikenakan, termasuk penutup wajah, 

dimaksudkan untuk menggambarkan perjuangan Rasulullah di masa lalu dan 

bertujuan untuk meningkatkan keimanan. Dari peristiwa tersebut, dapat dilihat 

bagaimana pendidikan di Indonesia, khususnya di tingkat sekolah dasar, mulai 

rawan terhadap potensi tumbuh dan berkembangnya paham radikalisme.3 

Aksi lain yang sangat ekstrim di Indonesia seperti bom bunuh diri di 

beberapa titik di Surabaya yakni gereja dan kantor polisi, pembakaran gereja 

 
2 Hafizh Idri Purbajati, “Peran Guru Dalam Membangun Moderasi Beragama di Sekolah,” 

ALASIFA: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 02 (2020): 182–94. 

3 Irwan Fathurrochman and Abu Muslim, “Menangkal Radikalisme Dengan Penguatan 

Pendidikan Karakter Nasionalisme Melalui Amaliyah Aswaja di SD Islamiyah Magetan,” 

QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama 13, no. 2 (2021): hlm. 802, 

https://doi.org/10.37680/qalamuna.v13i2.1071. 



3 

 

 

di Aceh Singkil serta pengeboman di Paris Perancis, penyerangan markas besar 

polisi Republik Indonesia (Mabes Polri), dan lain sebainya.  Beragam tindakan 

tersebut seperti yang terjadi di Surabaya disebabkan salah satunya karena 

adanya pemahaman yang keliru mengenai doktrin agama. Hal ini tentu menjadi 

suatu yang harus ditangani sejak dini.4 

Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh CISFORM UIN Suna 

Kalijaga bekerja sama dengan UIN Syarif Hidayatullah, tahun 2018. 

Ditemukan sebanyak 41,6% mahasiswa PAI memandang pemerintah Indonesia 

sebagai thaghut (sesat dan tidak sesuai dengan Islam). 36,5% mahasiswa 

beranggapan bahwa Islam hanya dapat ditegakkan melalui sistem khilafah. 

27,4% mahasiswa menyatakan pembenaran penggunaan kekerasan dalam 

membela agama. Pada level dosen, 14,2% setuju pendirian negara Islam dan 

16,5% membenarkan kekerasan atas nama agama.5  

Hasil survei Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat UIN Jakarta di 

tahun 2017 didapati ada 34,3% responden setuju bahwa jihad adalah aksi 

melawan non-muslim. Sedangkan tindakan kekerasaan agama bersumber salah 

satunya oleh intoleransi dan dapat berubah menjadi terorisme sebagai bentuk 

paling akhir. Potret ini dapat dilihat dengan berbagai unggahan media sosial 

 
4 Sindhunanta, Dilema Usaha Manusia Rasional Teori Kritis Sekolah Frankfurt (Jakarta: PT 

Gramedia Pustaka Utama, 2019). 

5 Muhammad Wildan et al., Menanam Benih Di Ladang Tandus: Potret Sistem Produksi Guru 

Agama Islam Di Indonesia (Yogyakarta: Center for the Study of Islam and Social Transformation 

(CISForm) UIN Sunan Kalijaga bekerja sama dengan PPIM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018), 

hlm. 77-83. 



4 

 

 

munculnya isu tentang ajakan indonesia menerapkan sistem negara Islam atau 

khilafah dan menerapkan regulasi Islam secara keras di dalamnya.6 

Konsep moderasi beragama beserta nilai-nilai yang terkandung di 

dalamnya perlu ditanamkan sejak usia dini, terutama pada peserta didik sekolah 

dasar. Upaya ini bertujuan membentuk generasi yang memiliki intelektualitas 

yang sehat sekaligus bersikap moderat dalam merespons munculnya ideologi 

radikal maupun praktik ekstremisme keagamaan di tengah masyarakat yang 

majemuk. Apabila proses penanaman nilai ini diabaikan, peserta didik akan 

lebih rentan terpengaruh oleh paham-paham yang menyimpang sehingga 

berpotensi mengancam persatuan dan kesatuan bangsa.7 

Radikalisme yang muncul dalam bentuk terorisme yang 

mengatasnamakan agama membuktikan bahwa intoleransi dapat mengancam 

keberagaman atau pluralitas di Indonesia. Dalam konteks pluralisme agama di 

tanah air, gejala radikalisme akibat intoleransi masih sangat rentan terjadi 

hingga kini.8 Sikap intoleran inilah yang banyak memunculkan konflik dan 

perilaku terorisme. Sikap tersebut sangat penting untuk dihindarkan sejak dini 

utamanya bagi generasi muda, karena posisi mereka memiliki rasa ingin tahu 

 
6 Muhammad Syafiq, “Fanatisme Agama dan Intoleransi Pada Pengguna Media Sosial,” 

Character : Jurnal Penelitian Psikologi 9, no. 3 (2022): 36–49, 

https://doi.org/https://doi.org/10.26740/cjpp.v9i3.46146. 

7 Windila Santoso and Betty Mauli Rosa Bustam, “Upaya Guru PAI Dalam Menanamkan 

Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Sekolah Dasar,” PARAMUROBI: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 7, no. 2 (2024): hlm. 101, https://doi.org/DOI: 

https://doi.org/10.32699/paramurobi.v7i2.7636. 

8 Bartolomeus Samho, “Urgensi ‘Moderasi Beragama’ Mencegah Radikalisme Di Indonesia” 

02, no. 01 (2022): hlm. 99. 



5 

 

 

yang tinggi serta masih menentukan arah jati dirinya. Salah satu jalan yang 

dinilai tepat dengan sikap tersebut ialah dengan menanamkan sikap moderasi 

beragama.9  

Moderasi beragama merupakan upaya pemerintah untuk 

menanggulangi radikalisme dan intoleransi yang memicu konflik sosial.10 

Dalam bahasa Arab, istilah moderasi dimaknai wasath atau wasathiyah 

sebagaimana tawassuth yang bermakna tengah-tengah, i’tidal yang berarti adil, 

serta tawazun yang mengacu pada keseimbangan. Dalam bahasa latin, 

moderasi berasal dari kata moderatio yang berarti kesederhanaan, yakni tidak 

berlebihan maupun kekurangan, serta dapat diartikan sebagai pengendalian 

diri. Berdasarkan Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), moderasi dijelaskan 

melalui dua makna, yaitu upaya mengurangi kekerasan dan menghindari 

tindakan ekstrem.11 

 Menurut  Lukman  Hakim  Saifudin,  moderasi  beragama  adalah  

sperilaku  atau sikap memahami  dan mengamalkan doktrin agama dengan 

seimbang guna menghindari  perilaku  ekstrim  atau  berlebihan  dalam  

pelaksanaannya. Sedangkan menurut Nasaruddin Umar, moderasi beragama 

 
9 Mohamad Yudiyanto Rinda Fauzian, Hadiat, Peri Ramdani, “Penguatan Moderasi 

Beragama Berbasis Kearifan Lokal Dalam Upaya Membentuk Sikap Moderat Siswa Madrasah” 6, 

no. 1 (2021): 1–14. 

10 Sonny Eli Zaluchu, Priyantoro Widodo, and Agus Kriswanto, “Conceptual Reconstruction 

of Religious Moderation in the Indonesian Context Based on Previous Research: Bibliometric 

Analysis,” Social Sciences & Humanities Open 11, no. 101552 (2025): hlm. 1, https://doi.org/ 

10.1016/j.ssaho.2025.101552. 

11 Ahmad Suja’i et al., Pembinaan Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan Islam 

(Jakarta: Publica Indonesia Utama, 2024), hlm. 70. 



6 

 

 

adalah   sikap untuk hidup berdampingan dalam keberagaman agama dan 

sosial-politik. Selain itu, adanya gagasan dasar dari moderasi beragama adalah 

mencari sebuah kesamaan, bukan mempertajam perbedaan12. Pengenalan serta 

penanaman gagasan moderasi & nilai-nilai  yang  terkandung  di  dalamnya 

perlu dibiasakan  diri  sejak  usia  dini, terutama pada  siswa-siswi  SD  guna 

menciptakan generasi yang sehat secara intelektual dan moderat. Maka, jika ini 

tidak dilaksanakan,  anak-anak ini mudah terpengaruh,  yang  berdampak  

negatif  terhadap persatuan  bangsa  Indonesia, juga  terhadap pertumbuhan 

karakter mereka  sebagai generasi penerus bangsa.13 

Negara memiliki tanggung jawab strategis dalam menjamin rasa aman 

bagi masyarakat untuk memeluk dan menjalankan ajaran agama sesuai dengan 

keyakinannya masing-masing. Dalam perspektif Islam, di tengah keragaman 

agama, pandangan hidup, dan ideologi yang berkembang, Islam dipandang 

memiliki kemampuan kuat dalam merespons tantangan zaman. Pandangan ini 

didasarkan pada karakter Islam yang bersifat universal dan komprehensif. 

Kedua karakter tersebut menjadi keistimewaan Islam dan tercermin dalam 

prinsip moderasi yang menekankan keseimbangan serta sikap tidak berlebihan 

dalam kehidupan beragama.14 

 
12 The Drafting Team of the Indonesia Ministry of Religious Affairs, Religious Moderation, 

I (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI), 2020), hlm. 8-10. 

13 Zulkipli Lessy et al., “Implementasi Moderasi Beragama Di Lingkungan Sekolah Dasar 

‘Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam’ Vol. 3. No. 2 Juli 2022, 137 – 148,” Paedagogie: Jurnal 

Pendidikan Dan Studi Islam 3, no. 02 (2022): 137–48, http://e-

jurnal.staimuttaqien.ac.id/index.php/paedagogie/article/view/761. 

14 A.A. Cherniaieva, “Implementasi Program Moderasi Beragama Yang Dicanangkan Oleh 

Kementerian Agama Kabupaten Banyumas Di Lingkungan Sekolah,” International Journal of 



7 

 

 

Moderasi beragama tidak dimaknai sebagai upaya mencampuradukkan 

kebenaran atau menghapus identitas keagamaan masing-masing, tetapi 

merupakan sikap beragama yang menempatkan prinsip secara proporsional 

dalam menyikapi perbedaan, keberagaman, maupun penetapan hukum suatu 

persoalan. Moderasi beragama menekankan pentingnya pengakuan terhadap 

hak sesama warga negara yang memiliki keyakinan berbeda serta 

penghormatan atas keberadaannya dalam kehidupan bermasyarakat, 

berbangsa, dan bernegara. Dalam konteks kehidupan sosial, sikap moderat 

berarti berpandangan seimbang, tidak berlebihan, serta menjunjung tinggi 

toleransi dan inklusivitas untuk meredam potensi konflik di tengah pluralitas 

agama, budaya, dan keyakinan yang ada di masyarakat. Sebagai 

konsekuensinya, moderasi beragama berfungsi tidak hanya sebagai prinsip 

teoritis, tetapi juga sebagai landasan praktis dalam pendidikan, khususnya di 

lingkungan peserta didik, untuk membentuk perilaku yang menyeimbangkan 

komitmen keyakinan dengan penghormatan atas perbedaan, sehingga dapat 

menciptakan keterbukaan, keharmonisan, dan kohesi sosial.15 

Peserta didik yang berada pada tahap perkembangan usia cenderung 

memiliki kemampuan menyerap pengetahuan lebih cepat dibandingkan 

individu yang lebih dewasa. Penerapan moderasi beragama sejak usia dini 

 
Endocrinology (Ukraine) 16, no. 4 (2021): 327–32, https://doi.org/10.22141/2224-

0721.16.4.2020.208486. 

15 Salsabila Nur Imatul Adzillah and Muh. Wasith Achadi, “Model Pendidikan Moderasi 

Beragama Berbasis Transformative Learning Di MAN 1 Yogyakarta: Strategi Adaptif Dalam 

Konteks Era Post-Truth,” Sunan Kalijaga International Journal on Islamic Educational Research 

(SKIJIER) 8, no. 2 (2024): hlm. 191-192., https://doi.org/10.14421/skijier.2024.82.06. 



8 

 

 

dapat memperkuat internalisasi nilai-nilai yang selaras dengan ajaran agama. 

Nilai-nilai tersebut akan tetap melekat dalam diri individu seiring 

bertambahnya usia dan proses bersosialisasi di masyarakat. Selain itu, 

moderasi beragama juga bertujuan untuk menanamkan sikap saling 

menghargai dan menghormati perbedaan, khususnya antar peserta didik, 

sebelum mereka berperan aktif dalam kehidupan bermasyarakat. Internalisasi 

moderasi beragama merupakan bagian dari upaya penguatan pendidikan 

karakter yang berlandaskan nilai-nilai utama, yaitu religius, nasionalis, 

mandiri, gotong royong, dan integritas. Nilai-nilai religius dan nasionalisme 

menjadi fokus utama dalam proses internalisasi tersebut.16 

Di era globalisasi yang semakin meningkat ini, urgensi moderasi 

beragama dalam konteks pendidikan menjadi sangat penting.17 Peran tenaga 

pendidik khususnya guru agama sangat diperlukan karena mempunyai tangung 

jawab yang besar supaya mampu mencerdaskan anak bangsa. Terlebih lagi 

tugas guru agama adalah mengajar, mendidik, serta mengarahkan ke jalan yang 

lebih baik dari segi jasmani maupun rohani. Peran yang dimiliki guru sangatlah 

berpengaruh terhadah perubahan peserta didik, baik dari segi pemahaman dan 

perilaku.18 Penanaman moderasi beragama bagi siswa sekolah dasar yaitu 

 
16 Aisyah Hanan and Acep Rahmat, “Internalisasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan 

Agama Islam,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2022): 62, https://doi.org/ 

10.52434/jpai.v1i2.2691. 

17 Kamaruddin Hasan and Hamdan Juhannis, “Religious Education and Moderation: A 

Bibliometric Analysis,” Cogent Education 11, no. 1 (2024): 2, 

https://doi.org/https://doi.org/10.1080/2331186X.2023.2292885. 

18 Syarnubi et al., “Peran Guru Pendidikan Agama Islam Dalam Menanamkan Nilai-Nilai 

Moderasi Beragama,” in In International Education Conference (IEC) FITK, vol. 1, 2023, 112–117. 



9 

 

 

ditujukan untuk menciptakan generasi sehat secara intelektual dan moderat di 

dalam menyikapi berbagai gagasan radikalisme di masa yang akan datang. Hal 

itu dikarenakan masyarakat Indonesia majemuk baik dari sisi agama dan 

budaya. Di samping itu pada dasarnya, sikap toleran dan moderasi dalam 

beragama pada kalangan pelajar sulit terwujud manakala diajarkan dengan 

proses indoktrinasi, kemudian secara normatif dan tekstual saja. Oleh sebab itu, 

perlu implementasi secara jelas penanaman moderasi beragama agar dapat 

terlaksana dengan baik.19 

Sejalan dengan hal ini sekolah dasar menjadi jenjang yang sangat 

krusial karena di usia inilah anak mulai dikenalkan pada konsep keilmuan 

dasar, termasuk nilai-nilai agama. Penelitian ini dilakukan dengan fokus pada 

tiga lembaga pendidikan dasar, yaitu SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI 

Sunan Pandanaran, yang masing-masing memiliki karakteristik keberagamaan 

yang berbeda dan unik. SD Budi Utama berkarakter inklusif, meskipun 

mayoritas peserta didik beragama Islam, keberadaan pendidik dan tenaga 

kependidikan non-Muslim mendorong interaksi lintas iman SDN Sinduadi 2 

mayoritas peserta didik beragama Islam, dengan siswa non-Islam sebagai 

minoritas. MI Sunan Pandanaran merupakan lembaga pendidikan Islam yang 

seluruh siswanya beragama Islam.20 Berdasarkan observasi peneliti di Sekolah 

 
19 Susana Aditiya Wangsanata, “Penanaman Moderasi Beragama Bagi Siswa Sekolah Dasar 

Menuju Indonesia Bebas Criminal Terrorism Pada Tahun 2045,” Jurnal Kediklatan Balai Diklat 

Keagamaan Jakarta 3, no. 2 (2022): 243–262. 

20 Hasil observasi dan wawancara tenaga pendidik dari SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, 

dan MI Sunan Pandanaran 



10 

 

 

Dasar dan Madrasah Ibtidaiyah tersebut senantiasa mengedepankan sikap 

moderat. Sikap ini berupa menjung tinggi keimanan dan ketakwaan kepasa 

Tuhan, tolong menolong kepada sesama teman, berperilaku sopan dan santun, 

gotong royong, membiasakan ucapan terima kasih dan juga maaf, serta turut 

serta berpartisipasi dalam kegiatan keagamaann dengan tertib.  

Berkaca dari penelitian yang tedahulu yang ditulis oleh M.A Hermawan 

yang mana dikatakan bahwa peningkatan aksi radikal telah menyebar di bidang 

pendidikan pada zaman ini, terutama yaitu di sekolah. Pertumbuhan secara 

menyeluruh dan cepat perlu dicegah, dalam ranah pendidikan Islam, tindakan 

yang harus dilakukan adalah melalui konsep-konsep yang berupa internalisasi 

nilai-nilai moderasi Islam di sekolah. Berangkat dari latar belakang 

permasalahan dan penelitian terdahulu peneliti ingin menggali secara 

mendalam mengenai internalisasi nilai moderasi agama yang dilakukan pihak 

sekolah khususnya sekolah dasar, karena pendidikan dasar adalah tahap awal 

dalam membentuk pola pikir dan sikap anak didik terhadap keberagaman, yang 

pada akhirnya akan mempengaruhi bagaimana mereka berinteraksi dan 

bersikap dalam masyarakat yang majemuk. 

 

B. Rumusan Masalah 

1. Apa core values (nilai-nilai inti) moderasi beragama yang mendasari dalam 

internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di Sekolah Dasar Yogyakarta 

(SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran)? 



11 

 

 

2. Bagaimana proses pelaksanaan internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 

sesuai core values (nilai-nilai inti) di Sekolah Dasar Yogyakarta (SD Budi 

Utama, SD Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran)? 

3. Bagaimana perbandingan dampak keberhasilan dari internalisasi nilai-nilai 

moderasi beragama pada siswa dan siswi Sekolah Dasar Yogyakarta (SD 

Budi Utama, SD Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran)? 

 

C. Tujuan Penelitian 

1. Mengetahui core values (nilai-nilai inti) moderasi beragama yang 

mendasari dalam internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di Sekolah 

Dasar Yogyakarta (SD Budi Utama, SD Sinduadi 2, dan MI Sunan 

Pandanaran). 

2. Mendeskripsikan proses pelaksanaan internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama di Sekolah Dasar Yogyakarta (SD Budi Utama, SD Sinduadi 2, 

dan MI Sunan Pandanaran). 

3. Mengetahui perbandingan dampak keberhasilan dari internalisasi nilai-

nilai moderasi beragama pada siswa dan siswi Sekolah Dasar Yogyakarta 

(SD Budi Utama, SD Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran). 

 

D. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat secara Teoritis 

a. Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya literatur akademik 

mengenai strategi pengajaran yang berfokus pada moderasi beragama. 



12 

 

 

Mahasiswa, khususnya di bidang Pendidikan Agama Islam (PAI), akan 

mendapatkan pemahaman teoritis yang mendalam tentang bagaimana 

moderasi beragama dapat diterapkan di lingkungan sekolah 

multikultural. Penelitian ini juga dapat menjadi referensi bagi 

pengembangan materi kuliah terkait pendidikan multikultural dan 

moderasi beragama. 

b. Penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi teoritis dalam 

mengembangkan kurikulum berbasis moderasi beragama. Selain itu 

untuk meningkatkan pembelajaran dan penelitian terkait moderasi 

beragama, serta memperkaya perspektif dalam mengajarkan mata 

kuliah pendidikan agama dan pluralisme. 

2. Manfaat secara Praktis 

a. Bagi Mahasiswa: Penelitian ini memberikan wawasan praktis kepada 

mahasiswa, terutama yang akan menjadi guru, mengenai strategi 

konkret yang dapat diterapkan dalam menanamkan moderasi beragama 

di sekolah. Mahasiswa dapat memanfaatkan hasil penelitian ini untuk 

mengembangkan keterampilan dalam mengajarkan nilai-nilai moderasi 

beragama dan membangun kerukunan lintas iman di lingkungan 

pendidikan. 

b. Bagi Dosen dapat menggunakan hasil penelitian ini untuk menyusun 

modul atau program pelatihan bagi calon guru dan guru yang sudah 

mengajar, khususnya dalam upaya meningkatkan keterampilan 

pengajaran terkait moderasi beragama. Selain itu, dosen juga dapat 



13 

 

 

memanfaatkan temuan ini sebagai bahan pengajaran untuk mendorong 

sikap moderasi beragama di kalangan mahasiswa 

c. Bagi institusi pendidikan Islam, penelitian ini dapat dimanfaatkan 

untuk menyusun modul atau program pelatihan bagi calon guru dan 

guru yang sudah mengajar, khususnya dalam upaya meningkatkan 

keterampilan pengajaran terkait moderasi beragama. Selain itu, dosen 

juga dapat memanfaatkan temuan ini sebagai bahan pengajaran untuk 

mendorong sikap moderasi beragama di kalangan mahasiswa. 

 

E. Kajian Penelitian yang Relevan 

1. Penelitian Disertasi yang ditulis oleh (Deni Suryanto yang berjudul 

“Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Pada Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam di Perguruan Tinggi Kota Dumai”) yang mana hasilnya 

perguruan tinggi di Dumai rentan terhadap paham radikal karena nilai 

moderasi beragama belum terinternalisasi dengan baik. Pola yang ada 

masih berfokus pada aspek kognitif-afektif, belum menyentuh 

psikomotorik. Faktor utama meliputi kurikulum, dosen, fasilitas, 

lingkungan, dan latar belakang mahasiswa. Efektivitas internalisasi 

membutuhkan kesamaan persepsi dan pendekatan integratif. Perbedaan 

penelitian tersebut dengan penelitian ini adalah penelitian tersebut berfokus 

pada internalisasi kurikulum yang terdapat di jenjang Perguruan Tinggi, 

sedangkan penelitian ini berfokus terhadap komparasi tentang internalisasi 

nilai-nilai moderasi agama pada jenjang Sekolah Dasar (SD). Sedangkan 



14 

 

 

persamaannyaa adalah keduanya membahas mengenai internalisasi 

moderasi beragama dalam ranah pendidikan.  

2. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah yang ditulis oleh Hilmin, Dwi Noviana, 

dan Eka Yanuarti dengan judul “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama Dalam Kurikulum Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam”. 

Penelitian menunjukkan adanya korelasi yang kuat dan saling mendukung 

antara nilai-nilai moderasi beragama dengan internalisasi kurikulum 

Merdeka pada pendidikan Agama Islam. Desain kurikulum Merdeka untuk 

pendidikan Agama Islam merupakan bagian yang penting untuk 

memperkuat moderasi beragama dalam masyarakat. Prinsip-prinsip yang 

terkandung dalam kurikulum Merdeka sangat sejalan dengan nilai-nilai 

pemikiran moderasi beragama. Oleh karena itu, kurikulum Merdeka dalam 

pendidikan Agama Islam memerlukan dasar pemikiran yang moderat dan 

kontekstual. Persamaan dengan penelitian Hilmin terletak pada 

pembahasan internalisasi nilai-nilai Islam, namun perbedaannya adalah 

penelitian ini melakukan komparasi pada jenjang sekolah dasar, sementara 

penelitian Hilmin hanya fokus pada internalisasi dalam kurikulum merdeka 

belajar. 

3. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah yang ditulis oleh M. A. Hermawan 

dengan judul “Nilai Moderasi Islam dan Internalisasinya di Sekolah”, hasil 

penelitian ini mengidentifikasi dua aspek yang perlu mendapatkan 

perhatian dalam proses internalisasi nilai moderasi Islam di lembaga 

pendidikan, dengan Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai dasar 



15 

 

 

pengembangannya. Kedua aspek tersebut adalah kurikulum formal 

(tertulis) dan kurikulum tersembunyi (hidden curriculum). Kurikulum 

formal tentu menjadi fokus utama dalam internalisasi nilai tersebut. 

Namun, mengandalkan kurikulum formal saja tidaklah cukup, mengingat 

adanya potensi penyimpangan dan kelemahan di dalamnya. Oleh karena 

itu, lembaga pendidikan perlu memperkuatnya dengan membangun 

konteks sosial dan budaya sekolah melalui kurikulum tersembunyi. Apabila 

kedua elemen ini dapat dijalankan secara bersamaan dan terintegrasi, maka 

strategi penyebaran dan internalisasi nilai moderasi Islam kepada peserta 

didik akan lebih efektif. Dengan demikian, pendekatan ini dapat membatasi 

dan mengurangi penyebaran serta pengembangan pemahaman Islam yang 

eksklusif, radikal, dan intoleran. Persamaan penelitian Hermawan dengan 

penelitian ini yakni keduanya sama-sama mengkaji tentang moderasi 

agama, sedangkan perbedaannya hanya di instistusi pendidikan tertentu 

adapun peneliti juga berfokus pada internalisasi nilai moderasi Islam serta 

lokasi yang digunakan peneliti beberapa lembaga jenjang sekolah dasar.  

4. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah yang dilakukan oleh Achmad Yusril 

Ihsan dan Nasywa Amalia dengan judul “Internalisasi Nilai-Nilai Agama 

Islam Dalam Menumbuhkanmoderasi Beragama Di SMAN 1 Sleman”. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa strategi yang diterapkan oleh 

sekolah dalam memperkuat nilai-nilai Pendidikan Agama Islam bagi siswa 

Muslim dapat membantu membentuk sikap moderasi beragama. Proses 

internalisasi nilai-nilai tersebut dilakukan melalui pembelajaran, 



16 

 

 

pengembangan, kegiatan ekstrakurikuler, kokurikuler, serta pembiasaan. 

Keberagaman yang ada di SMAN 1 Sleman tercermin dalam sikap saling 

menerima perbedaan, menghargai satu sama lain, serta memberikan hak 

yang setara bagi setiap individu untuk menjalankan ajaran agama masing-

masing. Persamaan penelitian Ahmad Yusril dengan penelitian ini sama-

sama mengkaji tentang internalisasi nilai-nilai agama islam guna 

menamkan moderasi beragama. Sedangkan perbedaannya hanya berfokus 

pada satu lembaga pendidikan yakni SMAN 1 Sleman, adapun peneliti 

pada 3 lembaga pendidikan yakni di jenjang sekolah dasar. 

5. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah yang ditulis oleh Apri Wardana Ritonga 

“Konsep Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Bagi Generasi 

Milenial Berbasis Al-Qur’an”. Hasil penelitian menyatakan bahwa kajian 

ini  memperlihatkan   bahwa  konsep  moderasi beragama  dalam  Al-Qur’an 

dikembangkan melalui empat aspek, yaitu pesan adil, bersikap 

pertengahan,  menjadi  umat  terbaik  dan  berwawasan  keilmuan  yang  

luas.  Penelitian  ini menyatakan   pentingnya   menerapkan   sikap   

moderasi   di   tengah   kemajemukan   untuk terwujudnya   kedamaian   

antar   umat   beragama.   Melihat   pembahasan   ini   yang   hanya 

menggambarkan  nilai-nilai  moderasi  dalam  Al-Qur’an, maka perlu 

dilakukan penelitian lanjutan mengenai pesan moderasi beragama dalam 

media sosial, dimana generasi milenial sebagai konsumen terbesar.  

Persamaan penelitian Apri Wardana Ritonga dengan penelitian ini, 

keduanya sama-sama membahas terkait nilai-nilai dasar moderasi seperti 



17 

 

 

keadilan, keseimbangan, dan keterbukaan. Perbedaannya penelitian 

Ritonga bersifat normatif-teologis dan tidak bersentuhan dengan dinamika 

pendidikan formal. Sedangkan penelitian ini bersifat empiris-terapan, 

dengan pengamatan langsung terhadap bagaimana nilai-nilai tersebut 

dihidupkan dalam sistem pendidikan dasar yang nyata dan berbeda secara 

sosiologis. 

6. Penelitian dari Artikel Jurnal Ilmiah yang ditulis oleh Sabarudin, Mahmud 

Arif, Zainudin, Akhyak, Mirna Guswenti, dan Rafidah Binti Abdullah 

(2025). Berjudul “Developing Moderate Islamic Education: Special 

Reference to Al-Daghasyi’s Thought and Its Contextualization in 

Indonesia” membahas pengembangan pendidikan Islam moderat melalui 

analisis pemikiran Al-Daghasyi dan kontekstualisasinya di Indonesia. 

Penelitian tersebut menekankan aspek konseptual dan filosofis mengenai 

pentingnya moderasi dalam pendidikan Islam. Adapun persamaan dengan 

penelitian ini terletak pada kesamaan tema, yaitu moderasi beragama dalam 

konteks pendidikan. Namun demikian, penelitian Sabarudin dan Mahmud 

Arif dkk, bersifat kajian kepustakaan dan belum menyentuh aspek 

implementatif di satuan pendidikan secara empiris. Berbeda dengan 

penelitian tersebut, penelitian ini berfokus pada proses internalisasi nilai-

nilai moderasi beragama pada peserta didik sekolah dasar melalui studi 

lapangan di lingkungan pendidikan yang multikultural dan lintas iman. 

Dengan demikian, penelitian ini melengkapi penelitian sebelumnya dengan 



18 

 

 

menghadirkan dimensi praktis dan kontekstual dari penerapan moderasi 

beragama di pendidikan dasar. 

7. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah, yang ditulis oleh Alexandra Charlie, 

Quinn Galbraith, dan Ben White (2020), berjudul “Religion as a Source of 

Tolerance and Intolerance: Exploring the Dichotomy” membahas peran 

agama sebagai sumber yang bersifat ambivalen, yakni mampu melahirkan 

toleransi sekaligus intoleransi dalam kehidupan sosial. Melalui penelitian 

kualitatif terhadap individu religius di Inggris, ditemukan bahwa ajaran 

agama dan interaksi lintas iman dapat menumbuhkan sikap toleran melalui 

nilai kasih, penghormatan, keteladanan, serta dialog yang membangun 

saling pengertian, namun pada saat yang sama agama juga berpotensi 

memunculkan intoleransi akibat perbedaan tafsir internal, konflik 

antarumat beragama, ketegangan dalam keluarga dan komunitas, serta 

tekanan masyarakat sekuler yang kurang menerima ekspresi keagamaan. 

Penelitian ini memiliki persamaan dengan penelitian penulis dalam hal 

fokus pada toleransi beragama sebagai nilai yang perlu diinternalisasi serta 

pentingnya komunikasi dan relasi sosial dalam membentuk sikap moderat, 

namun berbeda dari sisi konteks dan fokus kajian. Jika artikel ini 

menitikberatkan pada pengalaman subjektif individu religius dalam 

kehidupan sosial secara umum, maka penelitian penulis berfokus pada 

konteks pendidikan, khususnya proses dan strategi internalisasi nilai 

moderasi beragama di sekolah serta dampaknya terhadap pembentukan 

sikap kognitif, afektif, dan perilaku peserta didik. 



19 

 

 

8. Penelitian dari artikel jurnal ilmiah Sulistyowati, Nurul Hikmah, Fitriah, 

dan Makherus Sholeh berjudul “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di 

SD Negeri 1 Sidorejo Kabupaten Kotawaringin Barat” menunjukkan 

bahwa internalisasi nilai moderasi beragama dilakukan melalui kegiatan 

rutin sekolah, seperti Jum’at beramal yang menanamkan nilai tasamuh, 

i’tidal, dan musawah; budaya 5S yang menekankan musawah; apel Senin 

yang membiasakan nilai tasamuh, i’tidal, musawah, dan syura; serta 

pembelajaran PAI yang menginternalisasikan nilai tawazun, tasamuh, 

i’tidal, musawah, dan syura. Persamaan penelitian Sulistyowati dkk, 

dengan penelitian ini yakni sama-sama meneliti tentang internalisasi nilai 

modrasi agama pada jenjang Sekolah Dasar.  

Perbedaan penelitian Sulistyowati dkk, dengan penelitian ini terletak 

pada: pertama, dari sisi cakupan, penelitian ini tidak terbatas pada satu 

sekolah, melainkan membandingkan 3 lembaga dengan latar berbeda: SD 

Budi Utama (sekolah multikultural dengan siswa dari berbagai agama), 

SDN Sinduadi 2 (sekolah negeri dengan mayoritas muslim tetapi tetap 

menampilkan inklusivitas), dan MI Sunan Pandanaran (madrasah berbasis 

Islam dengan kultur keagamaan yang kuat). Kedua, dari aspek pendekatan 

metodologis, penelitian ini tidak hanya kualitatif-deskriptif, melainkan 

juga komparatif, sehingga dapat mengungkap persamaan dan perbedaan 

strategi internalisasi antar sekolah. Ketiga, dari segi kedalaman analisis, 

penelitian ini tidak hanya menyoroti kegiatan rutin sebagaimana penelitian 

Sulistyowati dkk., tetapi juga menelaah core values, proses, faktor 



20 

 

 

pendukung dan penghambat, serta perbandingan dampak keberhasilan 

internalisasi nilai moderasi beragama terhadap siswa. 

 

F. Landasan Teori 

1. Internalisai Nilai 

a. Definisi Internalisasi Nilai 

Internalisasi yaitu suatu proses mendalam di mana seseorang 

menghayati serta menyerap nilai, ajaran, atau doktrin hingga nilai tersebut 

tidak lagi terasa asing atau berasal dari luar dirinya. Dalam proses ini, nilai-

nilai eksternal yang awalnya datang dari lingkungan sosial, budaya, atau 

pendidikan perlahan-lahan menjadi bagian tak terpisahkan dari kesadaran 

individu. Nilai tersebut tidak hanya dipahami secara kognitif, melainkan 

juga diyakini kebenarannya dan diimplementasikan secara nyata dalam 

tindakan serta sikap sehari-hari.21 

Pada hakikatnya, proses internalisasi telah berlangsung sejak 

seseorang dilahirkan ke dunia. Proses ini berkembang melalui interaksi 

sosial dan praktik pendidikan yang berperan sebagai medium pembentukan 

kepribadian. Esensi dari internalisasi terletak pada proses menanamkan 

seperangkat nilai yang menjadi bagian tak terpisahkan daris diri manusia, 

membentuk cara berpikir, merasa, dan bertindak. Untuk mendapatkan 

 
21 Kasim Yahiji, Zohra Yasin, and Lukman Arsyad, “Internalisasi Moderasi Beragama Dalam 

Pengembangan Kurikulum Merdeka di SMPN 8 Satap Telaga Biru,” Jurnal Insipiratif Pendidikan 

2, no. 2 (2020): 336–46, https://doi.org/https://doi.org/10.24252/ip.v12i2.38719. 



21 

 

 

pemahaman yang lebih komprehensif, berikut beberapa definisi 

internalisasi menurut pandangan para ahli:22 

a. Chabib Thoha mengemukakan bahwa internalisasi merupakan metode 

dalam pendidikan nilai yang bertujuan agar peserta didik memiliki 

nilai-nilai yang tertanam kuat dalam karakter dan juga 

kepribadiannya.23 

b. Peter L. Berger, menjelaskan internalisasi yaitu upaya penghayatan 

terhadap suatu makna, peristiwa atau kenyataan, yang kemudian 

diinternalkan menjadi bagian dari kerangka berpikir dan kesadaran 

seseorang.24 

c. Kama Abdul Hakam dan Encep Syarief Nurdin, internalisasi dipahami 

sebagai mekanisme peralihan nilai dari ruang sosial eksternal menuju 

ruang batin internal, baik pada individu maupun kelompok, sehingga 

nilai tersebut menjadi bagian dari sistem keyakinan dan perilaku.25 

d. Zakiah Daradjat, berpandangan bahwa internalisasi nilai merupakan 

proses yang berjalan secara bertahap dalam diri siswa, khususnya 

pada segi batinnya. Proses ini berlangsung ketika siswa mulai 

 
22 Nurkholis, Internalisasi Nilai Pendidikan Islam Pada Anak Terlantar, ed. Eti Nurhavati 

Ahmad Asmuni, Dedi Djubaedi (Lombok: Penerbit P4I, 2023), hlm. 34-35. 

23 Chabib Thoha, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), hlm. 

93. 

24 Peter L. Berger, Langit Suci: Agama Sebagai Realitas Sosial (Jakarta: LP3ES, 1991), hlm. 

21. 

25 Kama Abdul Hakam and Encep Syarief Nurdin, Metode Internalisasi Nilai-Nilai Untuk 

Memodifikasi Perilaku Berkarakter (Bandung: Maulana Media Grafika, 2016), hlm. 5-6. 



22 

 

 

menangkap makna dari nilai-nilai yang ada dalam ajaran suatu agama, 

bukan hanya memahami secara teoritis, namun juga menyadari 

pentingnya nilai tersebut dalam kehidupan mereka. Ketika kesadaran 

tersebut tumbuh, perlahan menjadi bagian dari prinsip hidup siswa 

yang mana akan menjadi pedoman dalam bersikap, berperilaku, dan 

juga membuat keputusan moral sehari-hari.26 

e. Menurut Thomas Lickona, internalisasi nilai merupakan proses 

pendidikan karakter yang melibatkan keteladanan guru sebagai 

otoritas moral, pembiasaan perilaku baik, serta pengembangan hati 

nurani peserta didik, sehingga mereka tidak hanya memahami nilai 

kebaikan, tetapi juga mencintai dan mewujudkannya dalam tindakan 

nyata27 

Secara etimologis, istilah nilai berasal dari kata Latin valere yang 

berarti berguna, berdaya, atau kuat, dan dalam bahasa Inggris dikenal 

sebagai value. Secara terminologis, nilai dipahami dalam beberapa makna: 

harkat, yakni kualitas yang membuat sesuatu dianggap bermanfaat atau 

diinginkan; keistimewaan, yaitu sesuatu yang dihargai dan dipandang 

sebagai kebaikan; serta dalam ilmu ekonomi, nilai berkaitan dengan 

 
26 Zakiah Daradjat, Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2004), 

hlm. 202-204. 

27 Thomas Lickona, Educating for Character: Mendidik Untuk Membentuk Karakter, trans. 

Juma Wadu Wamaungu (Jakarta: Bumi Aksara, 2013), hlm. 60-61. 



23 

 

 

kegunaan dan nilai tukar benda-benda material. Lawan dari nilai positif 

adalah hal yang tidak bernilai atau bernilai negatif.28 

Menurut Hakam, nilai dapat dipahami sebagai seperangkat 

keyakinan umum yang dimiliki seseorang dan dijadikan landasan dalam 

menentukan pilihan tindakan maupun tujuan yang ingin diraih. Dengan 

demikian, nilai berperan sebagai acuan penting dalam proses pengambilan 

keputusan individu.29 Menurut Mulyana, nilai termasuk  acuan sekaligus 

keyakinan yang memengaruhi seseorang dalam menentukan pilihannya. 

Dengan kata lain, nilai dapat dipahami sebagai keyakinan individu 

mengenai bagaimana ia seharusnya bertingkah laku supaya selaras dengan 

tujuan yang ingin dicapainya, serta menjadi pedoman yang menuntun 

dalam menjalani kehidupan sehari-hari.30  

Sehingga, internalisasi nilai merupakan proses ketika individu 

menghayati dan menyerap nilai dari lingkungan sosial, budaya, 

pendidikan, maupun agama hingga menjadi bagian dari kesadaran dan 

kepribadiannya. Nilai tersebut tidak hanya dipahami, tetapi juga diyakini 

serta diwujudkan dalam sikap dan tindakan, sehingga membentuk karakter 

dan menjadi pedoman dalam kehidupan sehari-hari.  

 

 
28 Saifullah Idris, Internalisasi Nilai Dalam Pendidikan (Konsep Dan Kerangka Dalam 

Pendidikan Islam) (Yogyakarta: Darussalam Publishing, 2017), hlm. 17-18. 

29 Kama Abdul Hakam, Pendidikan Nilai (Bandung: MKDU Press, 2000), hlm. 43. 

30 Rohmat Mulyana, Mengartikulasikan Pendidikan Nilai (Jakarta: Alfabeta, 2004), hlm. 11. 



24 

 

 

b. Tahap Proses Internalisasi Nilai 

Proses internalisasi nilai dalam pendidikan berlangsung secara bertahap 

dan melibatkan interaksi yang berkembang antara pendidik dan peserta 

didik. Terdapat tiga tahapan utama dalam proses ini yang sekaligus 

merefleksikan perjalanan pembentukan kepribadian anak. 

a. Tahap Transformasi Nilai 

Tahap awal ini, peran utama pendidik adalah menyampaikan 

nilai-nilai yang dianggap baik dan kurang baik secara informatif. 

Penyampaian tersebut umumnya dilakukan secara verbal 

melalui komunikasi satu arah. 

b. Tahap Transaksi Nilai 

Proses kemudian berkembang ke tahap transaksi, di mana 

terjadi komunikasi dua arah antara pendidik dan peserta didik. 

Dalam tahapan ini, pendidik tidak hanya menyampaikan 

informasi, tetapi juga melibatkan diri secara langsung melalui 

teladan dan tindakan nyata.  

c. Tahap Transinternalisasi 

Tahap yang paling dalam adalah ketika nilai-nilai tersebut 

benar-benar menyatu dengan diri peserta didik. Pada titik ini, 

yang dilihat dari seorang pendidik bukan lagi sebatas perilaku 

lahiriah, tetapi juga sikap batin dan integritas kepribadiannya. 

Peserta didik merespons bukan sekadar karena perintah atau 

contoh fisik, melainkan karena mereka benar-benar meyakini 



25 

 

 

dan menghayati nilai tersebut.31 Adapun proses ini 

mencerminkan perpindahan nilai dari luar ke dalam diri 

seseorang yang terjadi secara perlahan dan mendalam.32 

      Dengan melihat ketiga tahap ini, dapat dipahami bahwa 

internalisasi nilai merupakan proses sentral dalam pembentukan 

kepribadian manusia. Proses ini tidak bisa instan, karena harus 

mengikuti irama perkembangan psikologis dan moral peserta didik. 

Internalisasi tidak sekadar mentransfer informasi, tetapi merupakan 

pembentukan makna, pemahaman, dan kesadaran yang menjalar ke 

dalam cara individu berpikir dan bertindak. 

 

c. Strategi Internalisasi Nilai 

Strategi dalam menginternalisasikan nilai-nilai keagamaan di 

lingkungan pendidikan dapat dilakukan melalui 3 pendekatan utama, 

yaitu sebgai berikut: 

1.  Power strategy, yaitu strategi pembudayaan nilai agama 

dengan memanfaatkan otoritas atau kekuasaan institusional. Dalam hal 

ini, kepala sekolah atau pimpinan madrasah memiliki peran dominan 

dalam mengarahkan, mengontrol, serta memengaruhi perubahan 

perilaku warga sekolah. Strategi ini biasanya dijalankan melalui 

 
31 Muhaimin, Strategi Belajar Mengajar, I (Surabaya: CV Citra Media, 1996), hlm. 153. 

32 Muhlishotin, Personality Development of Islamic Students, ed. Misbahul Munir, Cet. II 

(Sumatra Barat: CV Azka Pustaka, 2023), hlm. 13-14. 



26 

 

 

mekanisme perintah, larangan, serta sistem penghargaan dan sanksi 

(reward and punishment). 

2. Persuasive strategy, yakni strategi yang berorientasi pada 

pembentukan opini, pandangan, dan kesadaran kolektif warga sekolah 

terhadap pentingnya nilai-nilai agama. Pendekatan ini dilaksanakan 

melalui kegiatan pembiasaan, keteladanan, dan komunikasi persuasif 

yang dilakukan secara halus, dengan memberikan alasan rasional serta 

prospek positif yang dapat menumbuhkan keyakinan dan penerimaan 

masyarakat sekolah terhadap nilai yang diinternalisasikan. 

3. Normative re-educative strategy, yaitu strategi yang 

berupaya mentransformasikan norma sosial melalui proses pendidikan, 

dengan cara mengganti pola pikir dan paradigma lama masyarakat 

sekolah menjadi cara pandang baru yang lebih sesuai dengan nilai-nilai 

keagamaan.33 

d. Model Internalisasi Nilai 

1. Model struktural 

Yaitu internalisasi moderasi beragama dilakukan melalui aturan dan 

tata tertib sekolah yang membentuk citra positif serta membiasakan 

sikap disiplin dan toleran 

 

 

 
33 Muhaimin, Pemikiran Dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam (Jakarta: 

Rajawali Pers 2008), hlm. 136. 



27 

 

 

2. Model formal 

Model formal bermakna, penanaman nilai moderasi berlandaskan 

ajaran agama yang menekankan pembentukan karakter spiritual 

untuk kehidupan akhirat  

3. Model mekanik 

Model ini dapat dipahami bahwa moderasi ditanamkan melalui 

rutinitas dan pembiasaan nilai moral-spiritual yang berfokus pada 

aspek afektif peserta didik. 

4. Model organik 

Yakni nilai moderasi tumbuh secara alami melalui keteladanan, 

dialog, dan interaksi sosial yang mencerminkan sikap moderat 

dalam kehidupan sehari-hari.34 

 

e. Tujuan Internalisasi Nilai 

Proses internalisasi nilai memiliki 3 tujuan utama, yakni: 

1. Mengetahui (knowing) 

Tujuan pertama adalah memastikan peserta didik memahami 

suatu konsep secara intelektual. Dalam konteks pendidikan agama, 

misalnya, siswa diajak mengenal makna salat, syarat dan rukunnya, 

tata cara pelaksanaannya, serta hal-hal yang membatalkannya. 

Untuk mencapai pemahaman ini, guru bisa memanfaatkan berbagai 

 
34 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam 

Di Sekolah, edisi ke-4 (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008), hlm. 306. 



28 

 

 

pendekatan seperti diskusi, tanya jawab, atau pemberian tugas. 

Pemahaman siswa kemudian dapat diukur melalui ujian atau 

pekerjaan rumah. Jika hasilnya memuaskan, maka aspek ini dapat 

dikatakan berhasil tercapai. 

2. Mampu mengamalkan (doing) 

Setelah siswa memahami konsep, langkah berikutnya adalah 

membantu mereka mengaplikasikannya dalam tindakan nyata. 

Masih dalam contoh salat, guru bisa mempraktikkan gerakan salat 

secara langsung di depan siswa, atau menayangkan video panduan 

salat. Keberhasilan pada tahap ini dapat diukur melalui ujian 

praktik yang menilai sejauh mana siswa mampu melaksanakan 

salat dengan benar. 

3. Menjadikan nilai bagian dari kepribadian (being) 

Tahapan tertinggi dari internalisasi adalah ketika nilai yang 

telah dipahami dan dipraktikkan menjadi bagian yang menyatu 

dengan karakter siswa. Seperti ibadah tidak lagi dilakukan semata-

mata karena ada penilaian guru atau kewajiban formal, tetapi 

karena tumbuh dari kesadaran pribadi.35 

Hal ini senada seperti dalam perspektif pendidikan karakter, 

Lickona menjelaskan bahwa nilai akan terinternalisasi secara efektif 

apabila peserta didik melalui tiga tahapan utama, yakni pemahaman nilai, 

 
35 Ahmad Tafsir, Filsafat Pendidikan Islam, Integrasi Jasmani, Rohani, Dan Kalbu 

Memanusiakan Manusia (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006), hlm. 229. 



29 

 

 

penghayatan nilai, dan perwujudan nilai dalam tindakan nyata. Tahapan-

tahapan tersebut menegaskan bahwa internalisasi nilai tidak hanya 

berorientasi pada penguasaan pengetahuan normatif, tetapi juga 

menuntut keterlibatan emosional serta pembiasaan perilaku, sehingga 

nilai yang ditanamkan mampu membentuk karakter peserta didik secara 

konsisten dan berkelanjutan.36 

 

f. Tantangan 

1) Faktor Pendukung Internalisasi Nilai Moderasi Agama 

a) Pemahaman Agama yang Baik 

Pemahaman agama yang mendalam menjadi salah satu 

faktor penting dalam memperkuat pelaksanaan moderasi 

beragama di lingkungan madrasah. Salah satu cara yang dapat 

ditempuh adalah dengan menyiapkan kurikulum yang memuat 

materi keberagamaan secara kontekstual. Kurikulum yang 

berbasis moderasi beragama diharapkan mampu menjadi 

penopang bagi guru dalam menghadapi persoalan pendidikan, 

agama, maupun budaya. Dengan demikian, peserta didik akan 

memiliki wawasan yang lebih luas, mampu memahami, 

 
36 Thomas Lickona, Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik Siswa Menjadi Pintar 

Dan Baik (Bandung: Nusa Media, 2018), hlm. 28. 



30 

 

 

menerima, dan menghargai perbedaan pendapat, serta 

menumbuhkan sikap toleransi.37 

 

b) Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Dalam proses penguatan moderasi beragama, peran guru 

Pendidikan Agama Islam (PAI) sangatlah sentral. Guru PAI 

berperan sebagai nahkoda yang menanamkan nilai-nilai 

keagamaan, sikap toleransi, serta penghormatan terhadap 

sesama, baik yang seagama maupun berbeda agama. Melalui 

pembelajaran agama Islam yang berlandaskan al-Qur’an dan 

Hadis, guru diharapkan mampu membimbing siswa agar 

berjalan di jalan yang benar. 

c) Pembentukan Kelas Pancasila 

Indonesia yang kaya akan keragaman suku, ras, bahasa, dan 

agama memerlukan kelas pancasila di sekolah atau madrasah. 

Kelas ini menanamkan sikap saling menghargai perbedaan 

sekaligus melatih peserta didik menerapkan nilai-nilai pncasila 

dalam interaksi sosial sehari-hari.38 

 

 
37 Fauzul Iman, Menyoal Moderasi Islam (Moderasi Beragama Dari Indonesia Untuk Dunia) 

(Yogyakarta: LKiS, 2019), hlm. 392. 

38 M. Zainal Anwar et al., Membangun Karakter Moderat (Modul Penguatan Nilai - Nilai 

Moderasi Beragama Pada Madrasah MTs - MA) (Surakarta: Direktorat KSKK Madrasah, Ditjend 

Pendidikan Islam, Kementrian Agama Republik Indonesia, 2019), hlm. 25-38. 



31 

 

 

d) Dukungan dari Manajemen Sekolah 

Kebijakan kepala sekolah memiliki peran strategis dalam 

penguatan moderasi beragama. Setiap keputusan yang diambil 

sebaiknya bersifat inklusif dan bebas dari sikap diskriminatif 

terhadap kelompok atau agama mana pun, sehingga tercipta 

iklim sekolah yang adil, setara, dan harmonis.39 

e) Monitoring terhadap Peserta Didik 

Guru di sekolah perlu melakukan pengawasan secara rutin 

terhadap aktivitas siswa, baik di dalam maupun di luar sekolah. 

Kegiatan seperti kegiatan remaja masjid maupun 

ekstrakurikuler lainnya perlu mendapatkan perhatian agar 

tujuan pendidikan tetap terarah serta sejalan dengan 

pembentukan karakter moderat. 

f) Organisasi dan Kegiatan Pendidikan  

Kegiatan organisasi di sekolah dapat menjadi wadah untuk 

menumbuhkan sikap moderat. Salah satu contohnya adalah 

melalui kegiatan diskusi yang mendorong kerja sama, 

keterbukaan, dan juga terhadap pendapat orang lain.40 

 

 
39 Buhori Muslim, Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Buku Ajar Al-Qur’an Hadits Di 

Madrasah Aliyah (Aceh: Bandar Publishing, 2022), hlm. 77. 

40 Amin Maghfuri, “Peran Lembaga Pendidikan Dalam Pengarusutamaan Islam Moderat 

Sebagai Upaya Melawan Paham Konservatif-Radikal,” Tadris: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 

(2019): hlm. 256-257., https://doi.org/https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i2.2713. 



32 

 

 

g) Materi tentang Moderasi Beragama 

Penguatan nilai moderasi beragama dapat dioptimalkan 

oleh guru melalui integrasi materi pembelajaran dengan 

konteks interaksi sosial. Konten pembelajaran sebaiknya 

dihubungkan dengan praktik ukhuwah yang terefleksi dalam 

kehidupan masyarakat, sehingga peserta didik mampu 

menganalisis, membandingkan, dan mengekstraksi 

pembelajaran dari dinamika keberagamaan di lingkungannya.41 

 

2) Faktor Penghambat internalisasi Nilai Moderasi Beragama 

a) Lingkungan yang Kurang Kondusif 

Lingkungan di luar sekolah berpengaruh besar terhadap 

pembentukan sikap moderasi beragama peserta didik. Interaksi 

mereka dengan guru dan teman sebaya di sekolah memang 

menanamkan nilai moderasi, tetapi pengaruh luar kerap lebih 

dominan dan mudah diinternalisasi. Akibatnya, gaya hidup 

siswa sering mengikuti pola masyarakat yang tidak selalu 

sejalan dengan prinsip moderasi beragama.42 

 

 
41 Kasinyo Harto and Tastin, “Pengembangan Pembelajaran PAI Berwawasan Islam 

Wasthiyyah: Upaya Membangun Sikap Moderasi Beragama Peserta Didik,” At Ta’lim 18, no. 1 

(2019): hlm. 104, https://doi.org/10.29300/attalim.v18i1.1280. 

42 Rustono Farady Marta et al., Pendidikan Karakter: Membangun Generasi Emas 

(Yogyakarta: CV Andi Offset, 2024), hlm. 55-56. 



33 

 

 

b)  Pengaruh Media Sosial 

Ketergantungan peserta didik terhadap gawai, terutama 

telepon seluler, semakin tinggi. Pemanfaatan media sosial 

memungkinkan mereka mengakses berbagai informasi tanpa 

batasan ruang dan waktu. Apabila kondisi ini tidak diawasi, 

maka berpotensi menimbulkan pengaruh yang merugikan 

terhadap pembentukan perilaku peserta didik.43 

 

2. Pendidikan Nilai 

a. Definisi Pendidikan Nilai 

Memasuki abad ke-21, sekolah dituntut untuk secara serius 

menegaskan komitmen terhadap pendidikan moral dan pembinaan 

karakter. Tuntutan ini kian mendesak seiring meningkatnya berbagai 

bentuk kekerasan di kalangan generasi muda serta melemahnya 

kepedulian terhadap nilai-nilai kemanusiaan dan tanggung jawab 

sosial. Kondisi tersebut merefleksikan adanya krisis moral yang 

memerlukan penguatan dimensi spiritual dan etis dalam pendidikan. 

Jika sebelumnya reformasi sekolah lebih berorientasi pada capaian 

akademik, kini semakin disadari bahwa pengembangan karakter 

 
43 Mochammad Irfan Achfandhy, Khoirurrijal, and Budi Ariyanto, Kontestatsi Wacana 

Moderasi Beragama Di Media Sosial (Malang: PT Literasi Nusantara Abadi Grup, 2023), hlm. 1-2. 



34 

 

 

merupakan aspek yang sama penting dan tidak dapat dipisahkan dari 

tujuan pendidikan.44 

Menurut Lickona, seseorang yang berkarakter baik bukan sekadar 

tahu apa yang benar, tetapi juga menghendaki yang benar dan 

melaksanakannya secara konsisten, baik dalam cara berpikir maupun 

dalam tindakan nyata, sehingga hal-hal baik menjadi bagian dari 

kebiasaan hidup yang mengarahkan kehidupan moral seseorang. Untuk 

menjelaskan komponen karakter yang baik, Lickona membaginya ke 

dalam tiga ranah utama: 1) Pengetahuan moral (moral knowing) 

mencakup kemampuan individu untuk menyadari nilai moral, 

memahami berbagai nilai dan perspektif, berpikir secara moral, 

membuat keputusan etis, serta mengenal dirinya sendiri sebagai agen 

moral. 2) Perasaan moral (moral feeling) meliputi aspek hati seperti hati 

nurani, rasa harga diri, empati terhadap sesama, kecintaan pada hal-hal 

baik, kemampuan mengendalikan dorongan diri, dan sikap rendah hati. 

3) Tindakan moral (moral action) adalah kemampuan dan keinginan 

untuk mewujudkan pengetahuan dan perasaan moral tersebut dalam 

perilaku nyata, yang terbentuk melalui kompetensi moral, kemauan 

untuk bertindak benar, dan kebiasaan baik yang terlatih. Ketiga 

 
44 Thomas Lickona, Mendidik Untuk Membentuk Karakter: Bagaimana Sekolah Dapat 

Memberikan Pendidikan Tentang Sikap Hormat Dan Bertanggung Jawab, ed. Uyu Wahyudin, trans. 

Juma Abdu Wamaungo (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), hlm. 31. 



35 

 

 

komponen ini saling berkaitan dalam membentuk karakter yang dapat 

diandalkan dan etis.45 

Istilah “pendidikan nilai” juga dapat digunakan secara bergantian 

dengan “pendidikan karakter” atau “pendidikan yang baik”. Ini adalah 

suatu sistem pembelajaran di mana peserta didik belajar dari guru 

mereka dan menerapkan apa yang telah mereka pelajari sehingga 

mereka dapat menjalani kehidupan yang lebih baik di dunia, di mana 

agama tidak menjadi tolok ukur, dan orang justru lebih menghargai 

kekuatan karakter seseorang.46 Maka, pndidikan nilai merupakan proses 

terencana untuk menanamkan kebenaran, kebaikan, dan keindahan guna 

membentuk pribadi berkarakter dan bertanggung jawab. 

 

b. Tujuan Pendidikan Nilai 

1. Brian V. Hill menyatakan bahwa pendidikan nilai mendorong siswa 

agar bisa memahami, merasakan, dan menjalankan nilai-nilai sesuai 

ajaran agama yang dianut, norma masyarakat sekitar, serta nilai 

moral yang berlaku secara umum, hingga nilai tersebut menjadi 

bagian dari kepribadiannya.47 

 
45 Thomas Lickona, Character Matters: Persoalan Karakter Bagaimana Membantu Anak 

Mengembangkan Penilaian Yang Baik, Integritas, Dan Kebajikan Penting Lainnya., trans. Juma 

Abdu Wamaungo and Jean Antunes Rudolf Zien (Jakarta: PT Bumi Aksara, 2015), hlm. 280-282. 

46 Pratima Mishra et al., Value Education And National Education Policy 2020 (Bhopal: AG 

Publishing House (AGPH Books), 2023), hlm. 72. 

47 Brian Victor Hill, Values Education in Australian Schools (Hawthorn: ACER (Australian 

Council for Educational Research), 1991), hlm. 80. 



36 

 

 

2. Paul Suparno menerangkan bahwa tujuan pendidikan nilai adalah 

membentuk manusia yang memiliki budi pekerti baik.48 

3. Mulyana berpandangan bahwa tujuan pendidikan nilai adalah 

membantu peserta didik mengenal, memahami, dan membiasakan 

diri dengan nilai-nilai penting, sehingga terbentuk perilaku baik 

dalam kehidupan sehari-hari melalui bimbingan dan teladan 

pendidik.49 

Dari berbagai pandangan para ahli itu, dapat dipahami bahwa 

tujuan utama pendidikan nilai adalah membentuk pribadi yang 

berkarakter baik. Pendidikan nilai tidak hanya menekankan pada 

aspek pengetahuan tentang nilai, tetapi juga pada penghayatan dan 

pembiasaan dalam kehidupan nyata. Melalui bimbingan dan 

keteladanan pendidik, peserta didik diharapkan mampu 

mengintegrasikan nilai-nilai agama, norma masyarakat, serta moral 

universal ke dalam sikap dan perilaku sehari-hari, sehingga nilai 

tersebut menjadi bagian dari kepribadian mereka. Selaras dengan 

pandangan tersebut. 

Lickona menekankan bahwa pendidik memiliki posisi 

strategis sebagai moral agent yang tidak hanya bertugas 

menyampaikan nilai secara konseptual, tetapi juga 

 
48 Paul Suparno, Pendidikan Budi Pekerti Di Sekolah: Suatu Tinjauan Umum (Yogyakarta: 

Kanisius, 2002), hlm. 75. 

49 Mulyana, Mengartikulasikan Pendidikan Nilai, hlm. 119. 



37 

 

 

menghadirkannya melalui keteladanan nyata dalam praktik 

pendidikan. Dalam perspektif pendidikan Islam, peran ini 

diwujudkan oleh guru atau kiai sebagai uswah ḥasanah yang secara 

konsisten membimbing, menanamkan, dan membiasakan peserta 

didik untuk berperilaku sesuai dengan nilai-nilai akhlāq al-karīmah. 

Oleh karena itu, pendidikan nilai tidak dapat dipahami sebatas 

proses transfer pengetahuan, melainkan sebagai proses internalisasi 

yang berkelanjutan melalui pembiasaan perilaku moral hingga 

membentuk karakter yang relatif menetap. Lickona juga 

menegaskan bahwa keberhasilan pembentukan karakter sangat 

ditentukan oleh keteladanan pendidik, terciptanya lingkungan moral 

yang kondusif, serta adanya praktik sosial yang mendukung 

internalisasi nilai.50  

3. Moderasi Beragama 

a. Definisi Moderasi Beragama 

     Moderasi merupakan istilah yang lekat dengan perilaku menjauhi 

sikap berlebihan maupun keterlaluan. Secara etimologis, istilah ini 

berasal dari bahasa latin moderatio, yang mengandung makna 

“keseimbangan, tidak berlebih, serta tidak berkekurangan.” Selain itu, 

moderatio juga dapat dimaknai sebagai kemampuan mengendalikan 

diri agar terhindar dari sikap ekstrem, baik dalam bentuk kelebihan 

 
50 Thomas Lickona, Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik Siswa Menjadi Pintar 

Dan Baik, hlm. 45-46. 



38 

 

 

maupun kekurangan.51 Terdapat beberapa pemaparan para ahli 

mengenai moderasi beragama, meliputi M. Quraish Shihab baginya 

moderasi dalam beragama berarti hiidup secara seimbang, antara 

keyakinan kepada Tuhan, urusan dunia, dan hubungan dengan sesama 

manusia.  

        Islam menekankan Tuhan itu satu dan menolak penyembahan 

berlebihan terhadap hal lain. Hidup moderat berarti tidak terjebak 

pada harta dan kesenangan dunia, tetapi juga tidak terlalu 

mengabaikan realitas dunia demi spiritual semata. Dunia dan akhirat 

saling terkait semakin bijak seseorang menjalani hidup di dunia 

dengan cara yang benar, semakin besar peluangnya untuk meraih 

kebahagiaan di akhirat.52 

Tim Kementrian Agama RI berpendapat bahwa Moderasi 

beragama adalah pendekatan menjalankan ajaran agama secara 

seimbang dan proporsional. Dengan menerapkan prinsip ini, 

seseorang bersikap tidak ekstrem maupun berlebihan dalam praktik 

keagamaan. Individu yang mengamalkan prinsip tersebut disebut 

sebagai pribadi yang moderat.53 

 
51 Muchlis M. Hanafi et al., Tafsir Tematik Moderasi Agama (Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an, 2022), hlm. 7. 

52 M. Quraish Shihab, Islam Yang Saya Anut: Dasar-Dasar Ajaran Islam (Tangerang: Lentera 

Hati, 2019), hlm. 109. 

53 Tim Penyusun Kementrian Agama RI, Tanya Jawab Moderasi Beragama (Jakarta Pusat: 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), hlm. 2. 



39 

 

 

Menurut Mahmud Arif, Wasathiyah secara etimologi diambil 

dari kata "wasath", istilah al-wasath mengandung makna yang saling 

berkaitan, yaitu keadilan, keutamaan, kebaikan, serta sikap berada di 

posisi tengah yang seimbang di antara dua kecenderungan yang 

berlawanan.54 M. Hashim Kamali, wasatiyyah berpadanan dengan 

tawassuṭ (jalan tengah), iʿtidāl (keseimbangan), tawāzun (harmoni), 

dan iqtiṣād (kesederhanaan). Moderasi dimaknai sebagai sikap adil, 

yakni menempuh posisi tengah di antara dua kutub yang ekstrem. 

Sebaliknya, wasatiyyah bertentangan dengan tatarruf, yang merujuk 

pada sikap berlebihan, radikal, atau ekstrem.55  

Jadi, dari pandangan tersebut dapat dipahami bahwa 

moderasi beragama termasuk sikap menjalankan ajaran agama secara 

adil, seimbang, dan proporsional, sehingga tidak terjebak pada sikap 

ekstrem. Prinsip ini menuntun seseorang untuk senantiasa bijak dalam 

menata hubungan dengan Tuhan, manusia, dan juga kehidupan dunia, 

supaya tercapai sebuah kedamaian. 

 

 

 

 

 
54 Mahmud Arif, Moderasi Islam Dan Kebebasan Beragama Perspektif Mohamed Yatim & 

Thaha Jabir Al-Alwani (Sleman: DEEPUBLISH DIGITAL, 2020), hlm. 11. 

55 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur’anic 

Principle of Wasatiyyah (New York: Oxford University Press, 2015), hlm. 9. 



40 

 

 

b. Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

1) Tawasuth (mengambil jalan tengah) 

Tawasuth berarti bersikap moderat,56 seimbang dengan 

memilih jalan tengah di antara dua kutub ekstrem dalam kehidupan 

tidak condong pada sikap keras dan kaku seperti kaum 

fundamentalis, namun juga tidak terjerumus dalam kebebasan tanpa 

batas seperti yang dianut oleh paham liberalisme.57 Nilai ini 

mengajarkan umat Islam untuk adil dalam menjalani hak dan 

kewajiban, urusan dunia dan akhirat, ibadah ritual dan sosial, serta 

antara keyakinan dan ilmu.58  

2) Tawazun (Berkeseimbangan) 

Tawazun atau yang juga dikenal dengan keseimbangan 

dalam segala aspek kehidupan, mencakup pula keselarasan dalam 

memanfaatkan dalil ‘aqli yaitu dalil yang bersumber dari penalaran 

rasional dan dalil naqli yaitu dalil yang bersumber dari Al-Qur’an 

dan Hadis.59 Keseimbangan atau tawazun mencerminkan sikap 

 
56 Nur Arifuddin et al., Trasformative Islamic Education Model for Against Radicalism and 

Terrorism, Print 1 (Lamongan: Academia Publication, 2024), hlm. 76. 

57 Muhammad Thohir, Taufik Siradj, and Nur Arfiyah Febriani, Konsep Tawassuth, Tawazun, 

Dan Tasamuh (Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama Republik 

Indonesia, 2019), hlm. 21. 

58 Aksin Wijaya, Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik 

Percikan Pemikiran Para Dosen Penggerak Moerasi Beragama Di Indonesia, Cet. 1 (Yogyakarta: 

IRCiSoD, 2024), hlm. 175. 

59 Soeleiman Fadeli, Antologi NU: Sejarah, Istilah, Amaliah, Uswah, Volume (Surabaya: 

Khalista, 2007), hlm. 53. 



41 

 

 

moderasi (tawasuth) yang menempatkan diri pada posisi tengah. 

Sikap ini berpijak pada komitmen terhadap nilai keadilan, 

kemanusiaan, dan kesetaraan, tanpa berarti mengabaikan pendirian 

atau pandangan pribadi.60 

3) I’tidal (Lurus dan Tegas/ Proporsional) 

Istilah i’tidal berasal dari bahasa Arab, yaitu kata ‘adil yang 

berarti “sama”. Dalam KBBI, adil diartikan sebagai: (1) tidak berat 

sebelah atau tidak memihak, (2) berpihak pada kebenaran, dan (3) 

tidak bertindak sewenang-wenang. Dengan kata lain, sikap adil 

berarti bertindak sesuai dengan yang semestinya, tanpa merugikan 

atau menindas pihak mana pun.61 

4) Tasamuh (Toleransi) 

Kata ini berasal dari akar kata samhan yang bermakna 

“mudah” atau “memberi kemudahan”. Mu‘jam Maqayis al-Lughah 

menjelaskan bahwa secara harfiah, tasamuh berarti kemudahan atau 

memudahkan. Dalam ajaran Islam, toleransi tidak berlaku pada 

ranah teologis. Ibadah tetap harus dilaksanakan sesuai tata cara dan 

di tempat ibadah masing-masing agama. Toleransi hanya dapat 

 
60 Thohir, Siradj, and Febriani, Konsep Tawassuth, Tawazun, Dan Tasamuh, hlm. 34. 

61 Departemen Agama RI, Moderasi Islam (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran, 

2012), hlm. 23. 



42 

 

 

diterapkan pada ranah sosial, seperti kerja sama dalam urusan 

kemanusiaan dan kehidupan bermasyarakat.62 

5) Musawah (Egaliter) 

Musawah, yang secara bahasa berarti “persamaan,” dalam 

konteks istilah merujuk pada sikap egaliter dan penghormatan 

terhadap setiap manusia sebagai ciptaan Allah SWT. Konsep ini 

menegaskan bahwa seluruh manusia memiliki martabat dan 

kedudukan yang setara, tanpa membedakan latar belakang atau 

perbedaan dari beragam segi.63 

6) Syura’ (Musyawarah) 

Istilah syūrā secara bahasa berasal dari akar kata syawara 

yang bermakna memberi nasihat, berdiskusi, atau mengajukan 

pendapat. Makna simbolis ini menunjukkan bahwa syūrā bukan 

sekadar diskusi, melainkan upaya kolektif untuk "menyaring" dan 

memilih pendapat terbaik dari beragam sudut pandang yang ada.64 

7) Ishlah (Perbaikan/ Reformasi) 

Secara bahasa, ishlah berarti perbuatan baik dan terpuji, serta 

usaha meluruskan kekeliruan agar kembali pada tujuan yang benar. 

Dalam konteks istilah, ishlah mencerminkan upaya membawa 

 
62 Thohir, Siradj, and Febriani, Konsep Tawassuth, Tawazun, Dan Tasamuh, hlm. 34-35. 

63 Adam Hasyim, Moderasi Beragama Dalam Dinamika Organisasi Kemahasiswaan Ekstra 

Kampus (Indramayu: CV. Adanu Abimata, 2025), hlm. 22-23. 

64 Khalil Abdul Karim, Syari’ah Sejarah Perkelahian Dan Pemaknaan, Cet 1 (Yogyakarta: 

LKiS, 2003), hlm. 139-140. 



43 

 

 

manusia keluar dari keadaan gelap menuju kehidupan yang lebih 

bermakna.65 

8) Aulawiyah (Mendahulukan yang Prioritas/ Kepeloporan) 

Aulawiyah adalah prinsip menempatkan segala sesuatu 

sesuai urutan prioritasnya secara adil dan proporsional, baik dari 

segi hukum, nilai, maupun pelaksanaannya. Singkatnya, sesuatu 

yang seharusnya diutamakan harus ditempatkan di depan, dan yang 

seharusnya diakhirkan harus berada di belakang, sesuai dengan 

skala prioritas yang benar.66 

9) Tathawwur wa Ibtikar (Dinamis dan Kreatif/ Inovatif) 

Tathawwur wa Ibtikar merujuk pada sikap kreatif serta 

keterbukaan terhadap perubahan demi kemaslahatan dan kemajuan 

umat. Konsep ini menekankan pentingnya sifat dinamis, yakni 

semangat bergerak dan beradaptasi sesuai perkembangan zaman. 

Sikap dinamis mendorong individu untuk terus berupaya 

meningkatkan kualitas diri dan tetap konsisten pada nilai-nilai 

kebaikan.67 

 

 
65 Nor Mubin, Saeful Anam, and Ahmad Aqil Muzakka, Pembelajaran PAI Berwawasan 

Moderasi Beragama Dengan Pendekatan STEM, ed. Ahmad Aqil Muzakka, Cet. 1 (Lamongan: 

Academia Publication, 2023), hlm. 35-36. 

66 Ahmad Suryadi, Membangun Spirit Moderasi Beragama Di Madrasah, ed. Resa Awahita, 

Cet 1 (Sukabumi: CV Jejak, 2024), hlm. 77. 

67 Akhmad Syahri, Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran Di 

Perguruan Tinggi (Jempong Baru, Mataram: UIN Mataram Press, 2021), hlm. 167-168. 



44 

 

 

10) Tahaddur (Berkeadaban) 

Tahaddur berarti upaya membangun karakter mulia, akhlak 

terpuji, identitas yang kokoh, dan integritas sebagai umat terbaik 

yang bermanfaat bagi kemanusiaan serta peradaban. Konsep ini 

berkaitan erat dengan makna beradab, yang berakar dari kata adab.68 

 

c. Indikator Moderasi Beragama 

Sebagaimana dinyatakan oleh Kementerian Agama Republik 

Indonesia (Kemenag RI) pada tahun 2019, bahwa Kemenag RI 

merumuskan 4 indikator yang dapat menjadi pendekatan untuk 

mengidentifikasi paham maupun sikap social keberagamaan moderat 

dalam kehidupan di Indonesia, yaitu: komitmen kebangsaan/ Tanah 

Air, toleransi, anti-radikalisme, akomodatif terhadap kebudayaan 

lokal.69 Penjelaskan mengenai point-point di atas ialah sebagai 

berikut: 

1) Komitmen terhadap kebangsaan adalah komitmen terhadap 

kebangsaan merupakan wujud kesetiaan seseorang pada konsensus dasar 

negara, terutama penerimaan Pancasila sebagai ideologi nasional. 

Komitmen ini mencakup sikap terhadap ideologi yang bertentangan dengan 

Pancasila, penerimaan terhadap UUD 1945 serta peraturan perundangan, 

dan semangat nasionalisme. Secara keseluruhan, komitmen kebangsaan 

 
68 Syahri, hlm. 140. 

69 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Cet. I (Jakarta Pusat: Badan 

Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), hlm. 43. 



45 

 

 

adalah tanggung jawab untuk berkontribusi bagi kemajuan bangsa dengan 

menempatkan kepentingan nasional di atas segalanya.70 

2) Adapun toleransi, adalah sikap menghargai perbedaan yang 

menjadi dasar utama demokrasi. Demokrasi dapat berjalan bila 

masyarakat mampu menahan pendapat pribadi dan menghormati 

pandangan orang lain.  

3) Anti radikalisme, dalam moderasi beragama adalah upaya 

menolak ideologi yang ingin mengubah sistem sosial dan politik 

dengan kekerasan atas nama agama.  

4) Praktik beragama yang akomodatif terhadap budaya lokal 

menunjukkan penerimaan terhadap tradisi setempat selama tidak 

bertentangan dengan ajaran dasar agama. Orang moderat cenderung 

terbuka dan fleksibel dalam beragama, sedangkan kelompok yang 

menolak budaya lokal menganggapnya dapat mengganggu kemurnian 

ajaran.71 

d. Urgensi Moderasi Beragama 

Pertama, agama hadir untuk menjaga martabat dan hak hidup 

manusia serta membawa kedamaian. Namun, praktik keagamaan yang 

ekstrem sering mengabaikan nilai kemanusiaan dan memanfaatkan 

agama untuk kepentingan pribadi atau politik. Karena itu, moderasi 

 
70 Tim Ganesha Operation, Pasti Bisa Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan 

(Bandung: Duta, 2019), 29. 

71 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, hlm. 44-46. 



46 

 

 

beragama diperlukan agar ajaran tetap berfungsi melindungi dan 

memuliakan manusia. 

Kedua, seiring perkembangan zaman dan keragaman umat 

manusia, ajaran agama menghadapi tantangan baru. Tafsir terhadap 

teks-teks agama menjadi beragam, dan sebagian pihak menafsirkannya 

sesuai kepentingan atau fanatisme tertentu hingga memicu konflik. 

Kondisi ini menegaskan pentingnya moderasi beragama untuk menjaga 

peradaban dan menghindari pertentangan atas nama agama. 

Ketiga, bagi Indonesia yang majemuk, moderasi beragama 

berperan penting dalam menjaga persatuan dan harmoni. Pancasila 

mempersatukan keragaman tanpa menjadikan Indonesia sebagai negara 

agama. Sikap moderat menolak kekerasan, kebencian, dan radikalisme, 

serta menekankan keseimbangan dalam kehidupan pribadi, sosial, dan 

antarumat. Prinsip jalan tengah ini bersifat universal dan penting bagi 

perdamaian nasional maupun global.72 

G. Sistematika Pembahasan 

Untuk mempermudah penulisan penelitian, maka sistematika 

pembahasan dalam penelitian ini ialah sebagai berikut: 

BAB I menjelaskan latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan 

dan kegunaan penelitian, kajian penelitian yang relevan, landasan teori, dan 

sistematika pembahasan. 

 
72 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, hlm. 9-12. 



47 

 

 

BAB II membahas tentang metode penelitian, meliputi pendekatan dan 

jenis penelitian, tempat penelitian, sumber data penelitian, subjek dan objek 

penelitian, teknik pengumpulan data, uji keabsahan data, teknik analisis 

data. 

BAB III mengenai gambaran umum lokasi penelitian, yang di dalamnya 

mencakup sejarah, visi-misi dan tujuan, data guru, dan data siswa dan siswi 

BAB IV meliputi pembahasan yang membahas mengenai core values 

(nilai-nilai inti) moderasi beragama, proses internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama, perbandingan dampak keberhasilan internalisasi nilai-nilai 

moderasi beragama. 

BAB V penutup, berisi simpulan penelitian dan saran. 

H. Kerangka Berfikir 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Internalisasi Nilai-Nilai 

Moderasi Beragama 

Core Values 

Strategi Internalisasi 

Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama 

Pelaksanaan Internalisasi 

Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama 

Pendukung dan 

Penghambat 

Perbandingan Dampak 

Keberhasilan 

Internalisasi 



 

194 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Merujuk pada hasil penelitian dan pembahasan yang telah disajikan, 

kesimpulan penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Core values moderasi beragama di SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, 

dan MI Sunan Pandanaran berpijak pada nilai inti yang berbeda tapi 

saling melengkapi dalam membentuk pendidikan yang inklusif. SD 

Budi Utama menekankan nilai toleransi, keseimbangan, dan 

kemanusiaan untuk mendukung interaksi harmonis di tengah 

keragaman agama dan budaya warganya. SDN Sinduadi 2 

menggunakan nilai kemanusiaan, toleransi, serta keberbudayaan, 

melalui pembiasaan sikap sopan, penghargaan terhadap perbedaan, dan 

pelestarian tradisi lokal sebagai bagian dari identitas bersama. Adapun 

MI Sunan Pandanaran dengan prinsip tawāsuth, tasāmuh, dan tawāzun 

sebagai ciri khas pendidikan pesantren dan nasional. 

2. Proses pelaksanaan internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di tiga 

sekolah dasar dilakukan melalui jalur intrakurikular, kokurikular, dan 

ekstrakurikular. SD Budi Utama mengintegrasikan nilai moderasi 

melalui pembelajaran Pancasila dan Pendidikan Agama, serta 

pembiasaan seperti Greetings, Circle Time, Monday Zero Waste, 

Composting, perayaan keagamaan, dan Charity Care, serta diperkuat 

dengan ekstrakurikuler seni, olahraga, dan klub minat. SDN Sinduadi 

2 menerapkan internalisasi melalui pembelajaran agama, pembiasaan 



195 

 

 

budaya 5S, apel pagi, literasi, kegiatan ibadah berjama’ah, Jum’at 

berbagi, serta ekstrakurikuler karawitan, pramuka, dan seni. MI Sunan 

Pandanaran menguatkan nilai moderasi melalui pelajaran Pancasila 

dan mata pelajaran Agama Islam, pembiasaan budaya 7S, kegiatan 

literasi, serta kegiatan dan peringatan hari besar Islam, dan juga 

didukung oleh ekstrakurikuler seperti hadrah, marching band, 

membatik, tari, tilawah, dan kaligrafi. Dalam proses internalisasi 

nilai-nilai moderasi beragama, ketiga sekolah menerapkan tiga 

strategi, yaitu power strategy, normative re-educative, dan persuasive 

strategy. Proses ini didukung oleh beberapa faktor pendukung, yaitu 

dukungan manajemen sekolah, organisasi serta kegiatan sekolah, dan 

khusus di MI Sunan Pandanaran diperkuat oleh pembelajaran Agama 

Islam. Tetapi, terdapat sejumlah faktor penghambat. Hambatan 

tersebut mencakup lingkungan yang kurang kondusif, yang terjadi di 

SD Budi Utama, SDN Sinduadi 2, dan MI Sunan Pandanaran, serta 

pengaruh media sosial yang menjadi tantangan khusus di SDN 

Sinduadi 2 dan MI Sunan Pandanaran. 

3. Perbandingan menunjukkan bahwa ketiga sekolah memiliki 

persamaan pada keberhasilan internalisasi nilai moderasi beragama di 

ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik. Siswa sama-sama 

memahami toleransi dan mampu membedakan sikap moderat dan 

ekstrem, menunjukkan sikap saling menghormati, serta 

mewujudkannya dalam perilaku kerja sama dan penghindaran konflik. 



196 

 

 

Adapun perbedaannya terletak pada fokus penguatan dan konteks 

pembiasaan nilai, yakni SD Budi Utama menekankan keberagaman 

agama dan budaya melalui interaksi inklusif, SDN Sinduadi 2 

menekankan keadilan dan penghargaan pendapat melalui budaya 

disiplin dan sopan santun, sedangkan MI Sunan Pandanaran 

menekankan akhlak universal melalui pembiasaan komunikasi santun 

dan kehati-hatian dalam bersikap. 

B. Kritik dan Saran 

1. Kritik 

a. Pemahaman konseptual guru mengenai moderasi beragama belum 

sepenuhnya komprehensif. Sebagian guru masih memaknai 

moderasi sebatas sikap toleransi dan kerukunan, tanpa 

mengaitkannya secara eksplisit dengan prinsip-prinsip wasathiyah 

seperti tawasuth, tawazun, tasamuh, dan i‘tidal. Akibatnya, 

internalisasi nilai belum terstruktur secara sistematis dalam 

perencanaan pembelajaran. 

b. Strategi internalisasi yang diterapkan lebih banyak bertumpu pada 

keteladanan personal dan budaya sekolah, namun belum 

sepenuhnya terintegrasi dalam perangkat pembelajaran secara 

terencana. Nilai moderasi belum secara konsisten 

diinternalisasikan melalui tujuan pembelajaran, materi, metode, 

dan evaluasi, sehingga proses pembentukan sikap moderat siswa 

masih bersifat implisit dan tidak terukur. 



197 

 

 

c. Terdapat variasi kompetensi guru dalam mengelola keberagaman 

peserta didik. Guru yang belum mendapatkan pelatihan khusus 

moderasi beragama cenderung kesulitan mengaitkan nilai-nilai 

tersebut dengan konteks konkret kehidupan siswa, terutama dalam 

menghadapi perbedaan latar belakang agama, budaya, dan pola 

pikir.  

2. Saran 

a. Bagi Kepala Sekolah, yaitu memperluas ruang interaksi lintas 

agama melalui kegiatan kolaboratif, terutama bagi sekolah 

homogen, sehingga siswa tetap memiliki pengalaman autentik 

berinteraksi dengan keberagaman. 

b. Bagi Guru, yakni penguatan kompetensi guru terkait moderasi 

beragama penting dilakukan melalui pelatihan rutin, berbasis 

kebutuhan sekolah masing-masing. 

c. Bagi Pemerintah dan Pemangku Kebijakan Pendidikan, yakni 

menyediakan modul, panduan pesmbelajaran, serta pelatihan guru 

yang berfokus pada moderasi beragama berbasis praktik baik dan 

hasil penelitian empiris. 

d. Penelitian selanjutnya dapat menggunakan pendekatan kuantitatif 

untuk memperoleh data yang lebih terukur mengenai tingkat 

internalisasi moderasi beragama. Selain itu, mixed methods juga 

dapat diterapkan agar temuan kuantitatif dan kualitatif saling 

melengkapi, sehingga memberikan gambaran yang lebih utuh. 



198 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 Abiyyah Naufal Maula. Pendidikan Moderasi Beragama. Lombok Tengah: Pusat 

Pengembangan Pendidikan dan Penelitian Indonesia, 2023. 

Adam Hasyim. Moderasi Beragama Dalam Dinamika Organisasi Kemahasiswaan 

Ekstra Kampus. Indramayu: CV. Adanu Abimata, 2025. 

Ahmad Suryadi. Membangun Spirit Moderasi Beragama Di Madrasah. Edited by 

Resa Awahita. Cet 1. Sukabumi: CV Jejak, 2024. 

Ahmad Tafsir. Filsafat Pendidikan Islam, Integrasi Jasmani, Rohani, Dan Kalbu 

Memanusiakan Manusia. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006. 

———. Ilmu Pendidikan Dalam Prespektif Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2007. 

Aisyah Hanan, and Acep Rahmat. “Internalisasi Moderasi Beragama Dalam 

Pendidikan Agama Islam.” Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2022): 

55–66. https://doi.org/https://doi.org/10.52434/jpai.v1i2.2691. 

Aksin Wijaya. Moderasi Beragama Dan Pergulatan Wacana Dalam Ruang Publik 

Percikan Pemikiran Para Dosen Penggerak Moerasi Beragama Di Indonesia. 

Cet. 1. Yogyakarta: IRCiSoD, 2024. 

Alek, and Raswan. Democratic and Moderate Values in Multicultural, Multiethnic, 

and Multilingual Classrooms: Foreign Language Educators in Indonesian 

Islamic Higher Education. Banyumas: Wawasan Ilmu, 2024. 

Anwar, M. Zainal, M. Endy Saputro, Hamdan Maghribi, Nur Kafid, Khairul Imam, 

Abraham Zakky Zulhazmi, Alfin Miftahul Khairi, and Nur Rohman. 

Membangun Karakter Moderat (Modul Penguatan Nilai - Nilai Moderasi 

Beragama Pada Madrasah MTs - MA). Surakarta: Direktorat KSKK 

Madrasah, Ditjend Pendidikan Islam, Kementrian Agama Republik Indonesia, 

2019. 

Arifuddin, Nur, A. Samsul Ma’arif, Evi Nurus Suroiyah, Asrofik, and Ahmad 

Nurcholis. Trasformative Islamic Education Model for Against Radicalism 

and Terrorism. Print 1. Lamongan: Academia Publication, 2024. 

Berger, Peter L. Langit Suci: Agama Sebagai Realitas Sosial. Jakarta: LP3ES, 1991. 

Brian Victor Hill. Values Education in Australian Schools. Hawthorn: ACER 

(Australian Council for Educational Research), 1991. 

Buhori Muslim. Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam Buku Ajar Al-Qur’an 

Hadits Di Madrasah Aliyah. Aceh: Bandar Publishing, 2022. 



199 

 

 

Changiz, Tahereh, Zahra Amouzeshi, Arash Najimi, and Peyman Adibi. “A 

Narrative Review of Psychomotor Abilities in Medical Sciences: Definition, 

Categorization, Tests, and Training.” Journal of Education and Health 

Promotion 10, no. 193 (2021). https://doi.org/10.4103/jehp.jehp_859_20. 

Cherniaieva, A.A. “Implementasi Program Moderasi Beragama Yang Dicanangkan 

Oleh Kementerian Agama Kabupaten Banyumas Di Lingkungan Sekolah.” 

International Journal of Endocrinology (Ukraine) 16, no. 4 (2021): 327–32. 

https://doi.org/10.22141/2224-0721.16.4.2020.208486. 

Creswell, John W., and J. David Creswell. Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Methods Approaches. Thousand Oaks, Callifornia: SAGE Publications, 2018. 

Dedy Mulyana. Metodologi Penelitian Kualitatif (Paradigma Baru Ilmu 

Komunikasi Dan Ilmu Sosial Lainnya). Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004. 

Departemen Agama RI. Moderasi Islam. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-

Quran, 2012. 

Fathurrochman, Irwan, and Abu Muslim. “Menangkal Radikalisme Dengan 

Penguatan Pendidikan Karakter Nasionalisme Melalui Amaliyah Aswaja Di 

SD Islamiyah Magetan.” QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan 

Agama 13, no. 2 (2021): 801–18. 

https://doi.org/10.37680/qalamuna.v13i2.1071. 

Fauzul Iman. Menyoal Moderasi Islam (Moderasi Beragama Dari Indonesia Untuk 

Dunia). Yogyakarta: LKiS, 2019. 

Feinberg, Walter, and Jonas F. Soltis. School and Society. 4th ed. New York: 

Teachers College Press, 2004. 

Hakam, Kama Abdul, and Encep Syarief Nurdin. Metode Internalisasi Nilai-Nilai 

Untuk Memodifikasi Perilaku Berkarakter. Bandung: Maulana Media Grafika, 

2016. 

Harto, Kasinyo, and Tastin. “Pengembangan Pembelajaran PAI Berwawasan Islam 

Wasthiyyah: Upaya Membangun Sikap Moderasi Beragama Peserta Didik.” 

At Ta’lim 18, no. 1 (2019). https://doi.org/10.29300/attalim.v18i1.1280. 

Hasan, Kamaruddin, and Hamdan Juhannis. “Religious Education and Moderation: 

A Bibliometric Analysis.” Cogent Education 11, no. 1 (2024). 

https://doi.org/https://doi.org/10.1080/2331186X.2023.2292885. 

Holzemer, Stephen Paul, and Marilyn B. Klainberg. Community Health Nursing: 

An Alliance for Health. Burlington, Massachusetts: Jones & Bartlett Learning, 

LLC, 2014. 

Humas MI Sunan Pandanaran. “MI Sunan Pandanaran.” Sunanpandanaran.com. 



200 

 

 

Accessed June 28, 2025. https://sunanpandanaran.com/mi-sunan-pandanaran/. 

Humas Pondok Pesantren Al-Hikmah 2. “Pondok Pesantren Sunan Pandanaran 

Yogyayakarta.” Accessed June 28, 2025. https://alhikmahdua.net/pondok-

pesantren-sunan-pandanaran-jogjakarta/. 

Humas SD Budi Utama. “Profil SD Budi Utama.” Accessed September 6, 2025. 

https://budiutama-jogja.sch.id/profil?level=sd&lang=id. 

———. “Sekolah Nasional 3 Bahasa Budi Utama.” Accessed July 3, 2025. 

https://www.budiutama-jogja.sch.id/?lang=. 

———. “Tentang Kami.” Accessed October 4, 2025. https://budiutama-

jogja.sch.id/about?lang=id. 

Kama Abdul Hakam. Pendidikan Nilai. Bandung: MKDU Press, 2000. 

Kartyka Nababan, and Meida Esterlina Marpaung. Metode Penelitian Kualitatif 

Bidang Pendidikan: Konsep Dan Aplikasi. Sukoharjo: Tahta Media Group, 

2024. 

Kasim Yahiji, Zohra Yasin, and Lukman Arsyad. “Internalisasi Moderasi Beragama 

Dalam Pengembangan Kurikulum Merdeka Di SMPN 8 Satap Telaga Biru.” 

Jurnal Insipiratif Pendidikan 2, no. 2 (2020): 336–46. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24252/ip.v12i2.38719. 

Kawuwung, Femmy Roosje, and Ferny Margo Tumbel. Manajemen Sekolah. 

Yogyakarta: Selat Media Patners, 2025. 

Khalil Abdul Karim. Syari’ah Sejarah Perkelahian Dan Pemaknaan. Cet 1. 

Yogyakarta: LKiS, 2003. 

Komalasari, Dewi, and Ahmad Aldi. “Kolaborasi Sekolah, Keluarga, Dan 

Masyarakat Dalam Menanamkan Moderasi Beragama Pada SiswaSekolah 

Menengah Pertama Di Indonesia.” Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 1, no. 4 

(2025). https://doi.org/10.65094/zj6f12. 

Kunandar. Guru Profesional: Implementasi Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan 

(KTSP) Dan Sukses Dalam Sertifikasi Guru. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2008. 

Lessy, Zulkipli, Anisa Widiawati, Daffa Alif, Umar Himawan, Fikri 

Alfiyaturrahmah, and Khairiah Salsabila. “Implementasi Moderasi Beragama 

Di Lingkungan Sekolah Dasar ‘Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam’ Vol. 3. No. 

2 Juli 2022, 137 – 148.” Paedagogie: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 3, 

no. 02 (2022): 137–48. http://e-

jurnal.staimuttaqien.ac.id/index.php/paedagogie/article/view/761. 



201 

 

 

Lestari, Julita. “Pluralisme Agama Di Indonesia (Tantangan Dan Peluang Bagi 

Keutuhan Bangsa).” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 1, no. 1 (2020): 

29–38. https://doi.org/https://doi.org/10.21580/wa.v6i1.4913. 

Lexy J. Moleong. Metode Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007. 

M. Quraish Shihab. Islam Yang Saya Anut: Dasar-Dasar Ajaran Islam. Tangerang: 

Lentera Hati, 2019. 

Maghfuri, Amin. “Peran Lembaga Pendidikan Dalam Pengarusutamaan Islam 

Moderat Sebagai Upaya Melawan Paham Konservatif-Radikal.” Tadris: 

Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2019). 

https://doi.org/https://doi.org/10.19105/tjpi.v14i2.2713. 

Mahmud Arif. Moderasi Islam Dan Kebebasan Beragama Perspektif Mohamed 

Yatim & Thaha Jabir Al-Alwani. Sleman: DEEPUBLISH DIGITAL, 2020. 

Majid, Abdul. Analisis Data Penelitian Kualitatif. I. Makasar: Penerbit Aksara 

Timur, 2017. 

Marta, Rustono Farady, Jeanne Francoise, Enggar Pribadi, Irma Maria Dulame, 

Ratnawati Susanto, Amin Silalahi, Norbertus Tri Suswanto Saptadi, et al. 

Pendidikan Karakter: Membangun Generasi Emas. Yogyakarta: CV Andi 

Offset, 2024. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldana. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. 3rd ed. Thousand Oaks, Callifornia: SAGE 

Publications, 2014. 

Mishra, Pratima, Sachin J. Shastri, Midhun Moorthi C, and Sarveshwar Kasarla. 

Value Education And National Education Policy 2020. Bhopal: AG Publishing 

House (AGPH Books), 2023. 

Mochammad Irfan Achfandhy, Khoirurrijal, and Budi Ariyanto. Kontestatsi 

Wacana Moderasi Beragama Di Media Sosial. Malang: PT Literasi Nusantara 

Abadi Grup, 2023. 

Mohammad Hashim Kamali. The Middle Path of Moderation in Islam: The 

Qur’anic Principle of Wasatiyyah. New York: Oxford University Press, 2015. 

Muchlis M. Hanafi, Rosihon Anwar Abdul Ghofur Maimoen, M. Darwis Hude, Ali 

Nurdin, A. Husnul Hakim, and Abas Mansur Tamam. Tafsir Tematik Moderasi 

Agama. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2022. 

Muhaimin. Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan 

Agama Islam Di Sekolah. Edisi ke-4. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008. 

———. Pemikiran Dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam. Jakarta: 



202 

 

 

Rajawali Press, 2008. 

———. Strategi Belajar Mengajar. I. Surabaya: CV Citra Media, 1996. 

Muhammad Quraish Shihab. Wasathiyyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi 

Beragama. Tangerang: Lentera Hati, 2019. 

Muhammad Wildan, Abdur Rozaki, Ahmad Muttaqin, Ahmad Salehudin, Alimatul 

Qibtiyalı, Fatimah Husein., Rachmad Hidayat, Sekar Ayu Aryani, and 

Sukiman. Menanam Benih Di Ladang Tandus: Potret Sistem Produksi Guru 

Agama Islam Di Indonesia. Yogyakarta: Center for the Study of Islam and 

Social Transformation (CISForm) UIN Sunan Kalijaga bekerja sama dengan 

PPIM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019. 

Muhammad, Yani. “Konsep Dasar Karakteristik Kepemimpinan Dalam Pendidikan 

Islam.” AL-HIKMAH : Jurnal Pendidikan Dan Pendidikan Agama Islam 3, no. 

2 (2021): 157–69. 

https://ejournal.uniks.ac.id/index.php/Alhikmah/article/view/1668. 

Muhlishotin. Personality Development of Islamic Students. Edited by Misbahul 

Munir. Cet. II. Sumatra Barat: CV Azka Pustaka, 2023. 

Mulyana, Asep, Cory Vidiati, Pri Agung Danarahmanto, Alfiyah Agussalim, Wiwin 

Apriani, Fiansi, Fitra, et al. Metode Penelitian Kualitatif. Edited by 

Lathifaturahmah and Erlangga. Cet. I. Bandung: Widina Media Utama, 2024. 

Mulyana, Rohmat. Mengartikulasikan Pendidikan Nilai. Jakarta: Alfabeta, 2004. 

Nabila Azzahra. “Pondok Pesantren Di Ngaglik Sleman, Nomor 3 Punya Cabang 

Hingga Pelosok Negeri.” iNews Yogya. Accessed June 28, 2025. 

https://yogya.inews.id/berita/pondok-pesantren/2. 

Nor Mubin, Saeful Anam, and Ahmad Aqil Muzakka. Pembelajaran PAI 

Berwawasan Moderasi Beragama Dengan Pendekatan STEM. Edited by 

Ahmad Aqil Muzakka. Cet. 1. Lamongan: Academia Publication, 2023. 

Nunung Suryana Jamin. Pengembangan Afektif Anak Usia Dini. Sukabumi: CV 

Jejak, anggota IKAPI, 2020. 

Nurkholis. Internalisasi Nilai Pendidikan Islam Pada Anak Terlantar. Edited by Eti 

Nurhavati Ahmad Asmuni, Dedi Djubaedi. Lombok: Penerbit P4I, 2023. 

Nurmayani. Optimalisasi Kurikulum Meningkatkan Mutu Lulusan (Studi 

Implementasi Kebijakan Kurikulum Di Pesantren). Medan: UMSUPRESS, 

2024. 

Pangestuti, Puji, Nadlifah, Hanifatunnisa M. Agung Rokhimawan, Sihono, and 

Adhelia Shelyn Lesvinanda. “Analysis of Teaching Materials and Learning 



203 

 

 

Methods for the Professionalism and Leadership Course in the Implementation 

of Religious Moderation in Islamic Early Chilhood Education Study Program, 

State Islamic University Sunan Kalijaga Yogyakarta.” EJEST: Electronic 

Journal of Education, Social Economic and Tecnology 6, no. 1 (225AD). 

https://doi.org/10.33122/ejeset.v6i1.717. 

Paul Suparno. Pendidikan Budi Pekerti Di Sekolah: Suatu Tinjauan Umum. 

Yogyakarta: Kanisius, 2002. 

Prasetiya, Beny, Tobroni, Yus Mochammad Cholily, and Khozin. Metode 

Pendidikan Karakter Religius Paling Efektif Di Sekolah. Malang: Academia 

Publication, 2021. 

Purbajati, Hafizh Idri. “Peran Guru Dalam Membangun Moderasi Beragama Di 

Sekolah.” ALASIFA: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 02 (2020): 182–94. 

Pusat Data dan Teknologi Informasi Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia. “Data Referensi MI Sunan Pandanaran.” Accessed July 3, 

2025. https://referensi.data.kemdikbud.go.id/tabs.php?npsn=60714129. 

Ricœur, Paul, Norberto Bobbio, Václav Havel, Jeanne Hersch, Bernard Williams, 

Octavio Paz, Ghislain Waterlot, et al. Tolerance between Intolerance and the 

Intolerable. Oxford: Berghahn Books, 1996. 

Rinda Fauzian, Hadiat, Peri Ramdani, Mohamad Yudiyanto. “Penguatan Moderasi 

Beragama Berbasis Kearifan Lokal Dalam Upaya Membentuk Sikap Moderat 

Siswa Madrasah” 6, no. 1 (2021): 1–14. 

Rusdiyanto, and Ahmad Nur Mahfuda. “Penanaman Nilai Moderasi Beragama 

Pada Siswa Sekolah Dasar Melalui Ekstrakurikuler.” TARLIM : Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 8, no. 2 (2025). 

https://doi.org/10.32528/tarlim.v8i2.3247. 

Saifullah Idris. Internalisasi Nilai Dalam Pendidikan (Konsep Dan Kerangka 

Dalam Pendidikan Islam). Yogyakarta: Darussalam Publishing, 2017. 

Salsabila Nur Imatul Adzillah, and Muh. Wasith Achadi. “Model Pendidikan 

Moderasi Beragama Berbasis Transformative Learning Di MAN 1 

Yogyakarta: Strategi Adaptif Dalam Konteks Era Post-Truth.” Sunan Kalijaga 

International Journal on Islamic Educational Research (SKIJIER) 8, no. 2 

(2024). https://doi.org/10.14421/skijier.2024.82.06. 

Samho, Bartolomeus. “Urgensi ‘Moderasi Beragama’ Mencegah Radikalisme Di 

Indonesia” 02, no. 01 (2022): 90–111. 

Santoso, Windila, and Betty Mauli Rosa Bustam. “Upaya Guru PAI Dalam 

Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Sekolah Dasar.” 

PARAMUROBI: Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 2 (2024). 



204 

 

 

https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.32699/paramurobi.v7i2.7636. 

Sindhunanta. Dilema Usaha Manusia Rasional Teori Kritis Sekolah Frankfurt. 

Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2019. 

Soeleiman Fadeli. Antologi NU: Sejarah, Istilah, Amaliah, Uswah, Volume. 

Surabaya: Khalista, 2007. 

Sudirjo, Encep, and Muhammad Nur Alif. Komunikasi Dan Interaksi Sosial Anak. 

Bandung: CV Salam Insan Mulia, 2021. 

Sugitanata, Arif, Universitas Islam, Negeri Sunan, Kalijaga Yogyakarta, Lusia Nia 

Kurnianti, Universitas Islam, Negeri Sunan, and Kalijaga Yogyakarta. “Fikih 

Moderasi Beragama Perspektif Yudian Wahyudi.” At-Ta’awun: Jurnal 

Mu’ammalah Dan Hukum Islam 2, no. 2 (2023): 143–64. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D. Bandung: PT 

Alfabeta, 2016. 

———. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R&D. Bandung: Alfabeta, 

2012. 

Suja’i, Ahmad, A.Muwahid Muhammad, Abdurrahman, and Muammar Zulfiqri. 

Pembinaan Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan Islam. Jakarta: 

Publica Indonesia Utama, 2024. 

Suryani, Lilis, Elida H.S., Harlina, Dede Apriani, Ike Setiowati, Yeny, Titin 

Supriatin, et al. Media Pembelajaran Digital Untuk Anak Usia Dini. Sleman: 

DEEPUBLISH DIGITAL, 2023. 

Syafiq, Muhammad. “Fanatisme Agama Dan Intoleransi Pada Pengguna Media 

Sosial.” Character : Jurnal Penelitian Psikologi 9, no. 3 (2022): 36–49. 

https://doi.org/https://doi.org/10.26740/cjpp.v9i3.46146. 

Syahri, Akhmad. Moderasi Islam: Konsep Dan Aplikasinya Dalam Pembelajaran 

Di Perguruan Tinggi. Jempong Baru, Mataram: UIN Mataram Press, 2021. 

Syaiful Bahri Djamarah. Pola Komunikasi Orang Tua & Anak Dalam Keluarga 

(Sebuah Perspektif Pendidikan Islam). Jakarta: PT Rineka Cipta, 2004. 

Syarnubi, Muhammad Fauzi, Baldi Anggara, Septia Fahiroh, Annisa Naratu Mulya, 

Desti Ramelia, Yumi Oktarima, and Iflah Ulvya. “Peran Guru Pendidikan 

Agama Islam Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama.” In In 

International Education Conference (IEC) FITK, 1:112–17, 2023. 

Taufiq, Firmanda, and Ayu Maulida Alkholid. “Peran Kementerian Agama Dalam 

Mempromosikan Moderasi Beragama Di Era Digital.” Jurnal Ilmu Dakwah 

41, no. 2 (2021). https://doi.org/10.21580/jid.v41.2.9364. 



205 

 

 

The Drafting Team of the Indonesia Ministry of Religious Affairs. Religious 

Moderation. I. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI), 

2020. 

Thoha, Chabib. Kapita Selekta Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2006. 

Thohir, Muhammad, Taufik Siradj, and Nur Arfiyah Febriani. Konsep Tawassuth, 

Tawazun, Dan Tasamuh. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam 

Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019. 

Thomas Lickona. Character Matters: Persoalan Karakter Bagaimana Membantu 

Anak Mengembangkan Penilaian Yang Baik, Integritas, Dan Kebajikan 

Penting Lainnya. Translated by Juma Abdu Wamaungo and Jean Antunes 

Rudolf Zien. Jakarta: PT Bumi Aksara, 2015. 

———. Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. New York: Bantam Books, 1991. 

———. Educating for Character: Mendidik Untuk Membentuk Karakter. 

Translated by Juma Wadu Wamaungu. Jakarta: Bumi Aksara, 2013. 

———. Mendidikan Untuk Membentuk Karakter: Bagaimana Sekolah Dapat 

Memberikan Pendidikan Tentang Sikap Hormat Dan Bertanggung Jawab. 

Edited by Uyu Wahyudin. Translated by Juma Abdu Wamaungo. Jakarta: 

Bumi Aksara, 2012. 

———. Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik Siswa Menjadi Pintar 

Dan Baik. Bandung: Nusa Media, 2018. 

Tim BAN-PDM. “Data Akreditasi Satuan Pendidikan.” Accessed August 11, 2025. 

https://ban-pdm.id/satuanpendidikan/20400971. 

Tim Dapodik. “Profil SDN Sinduadi 2.” Accessed October 6, 2025. 

https://sekolah.data.kemendikdasmen.go.id/index.php/chome/profil/6066765

c-2ef5-e011-a285-a7774903b07e. 

Tim Ganesha Operation. Pasti Bisa Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan. 

Bandung: Duta, 2019. 

Tim Penyempurnaan Terjemahan al-Quran. Al-Qur’an Dan Terjemahannya. 

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, 2019. 

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Cet. I. Jakarta Pusat: 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 

Tim Penyusun Kementrian Agama RI. Tanya Jawab Moderasi Beragama. Jakarta 

Pusat: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 



206 

 

 

Uno, Hamzah B., and Nurdin Mohamad. Belajar Dengan Pendekatan PAILKEM: 

Pembelajaran Aktif, Inovatif, Lingkungan, Kreatif, Efektif, Menarik. Jakarta: 

Bumi Aksara, 2011. 

Upagade, Vijay, and Arvind Shende. Research Metodology. New Delhi: S. Chand 

& Company Pvt. Ltd, 2013. 

Wangsanata, Susana Aditiya. “PENANAMAN MODERASI BERAGAMA BAGI 

SISWA SEKOLAH DASAR MENUJU INDONESIA BEBAS CRIMINAL 

TERRORISM PADA TAHUN 2045.” Jurnal Kediklatan Balai Diklat 

Keagamaan Jakarta 3, no. 2 (2022): 243–62. 

Zakiah Daradjat. Metodik Khusus Pengajaran Agama Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 

2004. 

Zaluchu, Sonny Eli, Priyantoro Widodo, and Agus Kriswanto. “Conceptual 

Reconstruction of Religious Moderation in the Indonesian Context Based on 

Previous Research: Bibliometric Analysis.” Social Sciences & Humanities 

Open 11, no. 101552 (2025). 

https://doi.org/https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2025.101552. 

Zuchri Abdussamad. Metode Penelitian Kualitatif. Edited by Patta Rapanna. I. 

Makasar: CV. syakir Media Press, 2021. 

Zuhairi Misrawi. Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari: Moderasi, Keutamaan, Dan 

Kebangsaan. Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010. 

 

  


	HALAMAN JUDUL
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	SURAT KETERANGAN BERJILBAB
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	DAFTAR GAMBAR
	DAFTAR LAMPIRAN
	BAB IPENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian
	E. Kajian Penelitian yang Relevan
	F. Landasan Teori
	G. Sistematika Pembahasan
	H. Kerangka Berfikir

	BAB VPENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Kritik dan Saran

	DAFTAR PUSTAKA

