
 

 

KONSTRUKSI MAKNA DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN DI 

INDONESIA 

Telaah Pemikiran M. Quraish Shihab dan Sahiron Syamsuddin  

 

 

 

 

 

 

 
Oleh:  

Restu Amelia  

NIM: 21200012038 

 

 

 

 

TESIS  

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh  

Gelar Master of Arts (M.A.) 

Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies  

Konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an  

 

 

 

 

YOGYAKARTA 

2026



 

ii 

 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR 

 



 

iii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 



 

iv 

 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

v 

 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

 

 



 

vi 

 

MOTTO  

 

Failure happens only when you give up on yourself 

 



 

vii 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Tesis ini saya persembahkan untuk diri saya sendiri, 

serta kepada semua orang yang dengan tulus mendukung penulis. 

 

 



 

viii 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji bagaimana posisi makna dipahami dan dikonstruksi 

dalam penafsiran Al-Qur’an kontemporer di Indonesia, khususnya di tengah 

ketegangan antara tuntutan menjaga otoritas teks dan kebutuhan menghadirkan tafsir 

yang relevan dengan perubahan sosial. Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa 

perbedaan penafsiran Al-Qur’an tidak semata-mata berkaitan dengan perbedaan 

metode atau pendekatan, tetapi juga berhubungan dengan asumsi epistemologis 

mengenai bagaimana makna diposisikan dan dilegitimasi dalam praktik penafsiran. 

Oleh karena itu, penelitian ini mengkaji penafsiran Al-Qur’an melalui kerangka 

konstruksi makna dengan menelaah pemikiran M. Quraish Shihab dan Sahiron 

Syamsuddin sebagai dua tokoh tafsir kontemporer Indonesia. 
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan dengan pendekatan kualitatif-

analitis. Data diperoleh dari karya-karya utama kedua tokoh sebagai sumber primer, 

serta literatur sekunder yang relevan dengan kajian tafsir dan hermeneutika Al-Qur’an. 

Analisis dilakukan dengan menelusuri konsep makna, strategi konstruksi makna, 

penerimaan terhadap pluralitas makna, serta batas-batas penafsiran yang ditetapkan 

oleh masing-masing tokoh. Kerangka ini digunakan untuk menjelaskan bagaimana 

perbedaan konstruksi makna tidak hanya bersifat teoretis, tetapi berimplikasi langsung 

pada produk penafsiran yang dihasilkan. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan penafsiran antara M. Quraish 

Shihab dan Sahiron Syamsuddin berakar pada perbedaan posisi makna yang mereka 

ambil dalam memahami Al-Qur’an. Quraish memosisikan makna sebagai entitas yang 

berakar pada struktur linguistik wahyu dan kesinambungan tradisi tafsir, sehingga 

analisis linguistik berfungsi sebagai fondasi utama dalam konstruksi makna. Posisi 

tersebut melahirkan kecenderungan hermeneutik yang bersifat reproduktif, karena 

penafsiran diarahkan untuk menjaga stabilitas makna dan membatasi perluasan 

kontekstual. Akibatnya,  hasil penafsiran Quraish relatif restriktif dalam menerima 

perubahan makna, sebagaimana tampak dalam pandangannya yang tetap menempatkan 

laki-laki sebagai pemimpin keluarga dan membatasi kepemimpinan non-Muslim. 

Sebaliknya, Sahiron memandang makna secara berlapis melalui pembedaan antara al-

ma‘nā dan al-maghzā, dengan menjadikan pesan moral universal sebagai orientasi 

utama penafsiran. Posisi ini melahirkan kecenderungan hermeneutik yang produktif. 

Penafsiran tidak berhenti pada reproduksi makna literal, tetapi membuka ruang 

kontekstualisasi yang lebih luas. Kecenderungan ini tampak dalam penerimaannya 

terhadap kemungkinan kepemimpinan perempuan dan non-Muslim. Dengan demikian, 

penelitian ini menegaskan bahwa konstruksi makna menjadi faktor kunci yang 

menentukan arah, batas, dan produk penafsiran kedua tokoh.  
 
 

Kata Kunci: Konstruksi makna; Tafsir Al-Qur’an kontemporer; M. Quraish Shihab; 

Sahiron Syamsuddin. 



 

ix 

 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Pedoman Transliterasi Arab-Latin ini merujuk pada SKB Menteri Agama dan 

dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI, tertanggal 22 Januari 1988 No:  158/1987 

dan 0543b/U/1987. 

I. Konsonan Tunggal 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T T ت

 ṡa ṡ es titik di atas ث

 Jim J Je ج

 ḥa ḥ ha titik di bawah ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Zal Ż zet titik di atas ذ

 Ra R Er ر 

 Zai Z Zet ز 

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 ṣad ṣ es titik di bawah ص

 ḍad ḍ de titik di bawah ض

 ṭa ṭ te titik di bawah ط

 ẓa ẓ zet titik dibawah ظ

 Ain ‘ koma terbalik (di atas) ع



 

x 

 

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N N ن

 Wawu W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ’ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

II. Konsonan Rangkap karena Syaddah Ditulis Rangkap 

 

 متعقدّين 

 عدّة

Ditulis 

Ditulis 

Muta`aqqidīn 

`iddah 

 

III. Ta Marbutah di akhir kata 

1. Bila dimatikan ditulis h 

 هبة 

 جزية 

Ditulis 

Ditulis 

Hibbah 

Jizyah 

 

(Ketentuan ini tidak diperlakukan terhadap kata-kata Arab yang sudah terserap ke 

dalam bahasa Indonesia, seperti shalat, zakat, dan sebagainya, kecuali bila dikehendaki 

lafal aslinya). 

Bila diikuti dengan kata sandang "al" serta bacaan kedua itu terpisah, maka ditulis 

dengan h. 

 Ditulis karāmah al-auliyā كرامه الأولياء 



 

xi 

 

 

2. Bila ta marbutah hidup atau dengan harkat, fathah, kasrah, dan dammah ditulis t. 

 Ditulis zakātul fiṭri زكاةالفطر 

 

IV. Vokal Pendek 

 

 

kasrah 

fathah 

dammah 

Ditulis 

ditulis 

ditulis 

I 

a 

u 

 

V. Vokal Panjang 

fathah + alif 

 جاهلية

fathah + ya mati 

 يسعى

kasrah + ya mati 

 كريم

dammah + wawu mati 

 فروض

Ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

A 

jāhiliyyah 

a 

yas'ā 

i 

karīm 

u 

furūḍ 

 

VI. Vokal Rangkap 

fathah + ya' mati 

 بينكم 

fathah + wawu mati 

 قول

Ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

Ai 

bainakum 

au 

qaul 

 

VII. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan Apostrof 

 أأنتم

 أعدت 

 لئن شكرتم 

Ditulis 

ditulis 

ditulis 

a'antum 

u'iddat 

la'in syakartum 

 



 

xii 

 

VIII. Kata Sandang Alif + Lam 

a. Bila diikuti huruf Qamariyah 

 القرأن

 القياس

Ditulis 

Ditulis 

al-Qur'ān 

al-Qiyās 

 

b. Bila diikuti huruf Syamsiyah tetap ditulis dengan huruf (el)-nya. 

 السماء

 الشمس 

Ditulis 

Ditulis 

al-samā 

al-syams 

 

 

IX. Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat 

 ذوي الفروض 

 أهل السنة

Ditulis 

Ditulis 

żawi al-furūḍ 

ahl as-sunnah 

 

X. Pengecualian 

Sistem transliterasi ini tidak berlaku pada: 

a. Bahasa Arab yang umum atau lazim terdapat dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, misalnya: al-Qur’an, hadis, zakat dan mazhab. 

b. Penulisan judul buku yang menggunakan kata Arab, namun sudah 

dilatinkan oleh penerbit, seperti judul buku Al-Hijab 

c. Penulisan nama pengarang yang menggunakan nama bahasa Arab, tapi 

berasal dari negara yang menggunakan huruf latin, misalnya Muhammad, 

Ahmad, Syakur, Soleh. 

d. Nama Penerbit di Indonesia yang menggunakan kata Arab, misalnya Toko 

Haramain, Yanbu’. 

 

 

 

 

 



 

xiii 

 

 

 

KATA PENGANTAR  

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas rahmat dan karunia-Nya, 

sehingga tesis ini dapat diselesaikan. Tesis ini disusun sebagai salah satu syarat untuk 

memperoleh gelar Magister pada Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies, 

Konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta. 

Dalam proses penyusunan tesis ini, penulis memperoleh banyak bantuan, 

bimbingan, serta dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan penuh rasa 

hormat dan terima kasih, penulis menyampaikan apresiasi yang setinggi-tingginya 

kepada: 

1. Prof. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

2. Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A., selaku Direktur Pascasarjana 

sekaligus pembimbing penulis. Terima kasih atas kesediaan meluangkan waktu 

untuk membimbing penulis di tengah kesibukan menjalankan amanah sebagai 

Direktur. Terima kasih telah tetap menerima penulis meskipun menghadap 

bimbingan di waktu yang tidak ideal dan nyaris melewati batas akhir studi. 

Terima kasih juga atas pelajaran berharga tentang pentingnya menghargai 



 

xiv 

 

proses, bersabar, dan tidak bersikap terlalu keras terhadap diri sendiri. 

3. Najib Kailani, Ph.D., selaku Ketua Program Studi Interdisciplinary Islamic 

Studies, serta Dr. Subi Nur Isnaini selaku Sekretaris Program Studi 

Interdisciplinary Islamic Studies. Terima kasih telah menunjukkan kepedulian 

dan dukungan kepada penulis, bahkan pada masa-masa sulit dan menjelang 

akhir studi. 

4. Dr. Subi Nur Isnaini, selaku pembimbing akademik penulis. Terima kasih atas 

perhatian dan kepedulian yang diberikan kepada penulis, khususnya dengan 

senantiasa menanyakan dan memantau perkembangan penulisan tesis. 

5. Dr. Phil. Munirul Ikhwan. Terima kasih atas inspirasi yang diberikan melalui 

karya-karya akademik dan proses pembelajaran di kelas yang telah membuka 

wawasan penulis. Secara personal, beliau merupakan salah satu figur akademik 

yang sangat menginspirasi penulis dalam perjalanan studi hermeneutika Al-

Qur’an. 

6. Dr. Phil. Fadhli Lukman. Terima kasih atas dukungan dan keyakinan yang 

diberikan kepada penulis bahwa tesis ini dapat diselesaikan, serta atas perhatian 

yang ditunjukkan dengan menanyakan perkembangan penulisan tesis. Karya-

karya akademik beliau juga menjadi salah satu sumber inspirasi penting bagi 

penulis. Selain itu, penulis berterima kasih atas kesediaan beliau menjadi teman 

diskusi yang memperkaya cara pandang penulis. Penulis juga mengucapkan 

terima kasih kepada Kak Mila, atas kebaikan hati dan kesediaannya 

memberikan akses untuk membaca buku-buku di perpustakaan Pak Fadhli.  



 

xv 

 

7. Seluruh dosen pengampu Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies, 

khususnya pada Konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an, yang telah membekali 

penulis dengan wawasan keilmuan dan kerangka berpikir kritis selama masa 

perkuliahan. 

8. Bapak Budi dan Ibu Erni, terima kasih atas doa, dukungan moral, kepercayaan, 

dan peran sebagai donatur utama penulis selama masa studi. 

9. Pak Sahiron dan Bu Zuhroul, terima kasih telah menjadi orang tua kedua 

penulis di perantauan dan senantiasa mendukung penulis untuk terus 

berkembang. 

10. Sahabat, rekan seperjuangan, serta seluruh pihak yang tidak dapat disebutkan 

satu per satu, yang telah memberikan dukungan secara langsung maupun tidak 

langsung, khususnya rekan seperjuangan HQ Genap 2021; Kak Icha, Mba 

Rahma, Robby, Nopal, dan Faza. Terima kasih juga kepada rekan seperjuangan  

di Grhatama, Arini  yang selalu bersama dari pukul 08.00 am sampai 10.00 pm 

untuk menyelesaikan tesis. Kepada Wiwin yang menjadi teman merenungkan 

kehidupan, terima kasih sudah membersamai penulis pada masa penyelesaian 

tesis.  Kepada Cho, terima kasih sudah menemani penulis di saat penulis tidak 

punya cukup keberanian untuk menghadap pembimbing dan mendengarkan 

semua keluh kesah penulis yang insekyur ini. Kepada mba Yolla dan Rani, 

terima kasih sudah memahami kondisi penulis dan selalu memberi dukungan di 

saat penulis butuh diyakinkan berulang kali.  



 

xvi 

 

11. Diri sendiri,  terima kasih  telah memilih untuk tidak menyerah meskipun 

keadaan sering kali terasa memaksa untuk berhenti. Di tengah masa sulit yang 

penuh luka dan pengalaman traumatis sepanjang tahun ini, penulis tetap 

berusaha bertahan, melangkah pelan, dan menyelesaikan apa yang telah 

dimulai, meskipun sering berada dalam keadaan frustrasi dan dipenuhi 

ketakutan.  

Penulis menyadari bahwa tesis ini merupakan bagian dari proses belajar dan 

dialog keilmuan yang terus berkembang; oleh karena itu, kritik dan saran yang 

membangun diharapkan untuk pengembangan penelitian selanjutnya, dan semoga tesis 

ini dapat memberikan manfaat bagi pengembangan keilmuan serta kajian Al-Qur’an 

dan hermeneutika. 

 

Yogyakarta, 24 Desember 2025 

Penulis, 

 

 
      Restu Amelia 

NIM. 21200012038 

 

 

 

 

 

 



 

xvii 

 

DAFTAR ISI 

   

HALAMAN JUDUL .................................................................................................... i 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR .............................................................................. ii 

PERNYATAAN KEASLIAN .................................................................................... iii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ....................................................................... iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING .................................................................................. v 

MOTTO ...................................................................................................................... vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN ............................................................................... vii 

ABSTRAK ................................................................................................................ viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ..................................................... ix 

KATA PENGANTAR .............................................................................................. xiii 

DAFTAR ISI ............................................................................................................ xvii 

BAB I ............................................................................................................................ 1 

PENDAHULUAN ........................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang .................................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ............................................................................................. 7 

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian ................................................................... 7 

D. Kajian Pustaka ................................................................................................... 9 

E. Kerangka Teoritis ............................................................................................ 13 

F. Metode Penelitian ........................................................................................... 16 

G. Sistematika Pembahasan ................................................................................. 18 

BAB II ........................................................................................................................ 20 

KONSTRUKSI MAKNA DALAM HERMENEUTIKA AL-QUR’AN ............... 20 

A. Perkembangan Posisi Makna dalam Tradisi Tafsir ............................................ 20 

B. Melampaui Dikotomi Obyektivis dan Subyektivis dalam Hermeneutika Al-

Qur’an ..................................................................................................................... 27 

C. Konstruksi Makna dan Unsur-Unsurnya ............................................................ 34 

D. Ketegangan Makna  dalam Tafsir Al-Qur’an Kontemporer di Indonesia .......... 42 



 

xviii 

 

BAB III ....................................................................................................................... 49 

KONSTRUKSI MAKNA DAN BATAS PENAFSIRAN AL-QUR’AN 

MENURUT M. QURAISH SHIHAB DAN SAHIRON SYAMSUDDIN ............. 49 

A. Biografi Intelektual ............................................................................................ 49 

1.  M. Quraish Shihab ......................................................................................... 49 

2.  Sahiron Syamsuddin ...................................................................................... 52 

B. Konsep Makna .................................................................................................... 56 

1. Konsep Makna menurut Quraish .................................................................... 56 

2. Konsep Makna menurut Sahiron ..................................................................... 60 

3. Analisis Awal: Perbedaan Konsep Makna ...................................................... 63 

C. Penerimaan terhadap Pluralitas Makna .............................................................. 66 

D. Strategi  Konstruksi Makna ................................................................................ 74 

1. Strategi Konstruksi Makna Quraish ................................................................ 74 

2. Strategi Konstruksi Makna Sahiron ................................................................ 77 

E.  Otoritas dan Batas-batas Penafsiran yang Sah................................................... 81 

BAB IV ....................................................................................................................... 90 

IMPLIKASI KONSTRUKSI MAKNA TERHADAP PRODUK PENAFSIRAN 

AL-QUR’AN .............................................................................................................. 90 

A. Kepemimpinan Perempuan Q.S. Al-Nisa’ : 34 .................................................. 90 

1. Penafsiran Quraish .......................................................................................... 92 

2. Penafsiran Sahiron .......................................................................................... 95 

3. Analisis Perbandingan ..................................................................................... 98 

B. Pluralisme dalam Q.S. Al-Maidah: 51 ............................................................. 101 

1. Penafsiran Quraish ........................................................................................ 103 

2. Penafsiran Sahiron ........................................................................................ 106 

3. Analisis Perbandingan ................................................................................... 109 

BAB V ....................................................................................................................... 113 

PENUTUP ................................................................................................................ 113 

A. Kesimpulan ...................................................................................................... 113 

B. Saran ................................................................................................................. 114 

DAFTAR PUSTAKA .............................................................................................. 116 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................................... 125 

 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang  

Perbedaan konteks pewahyuan Al-Qur’an  dengan konteks sekarang 

meniscayakan perlunya formulasi pendekatan baru dalam  menafsirkan Al-Qur’an. 

Al-Qur’an diturunkan dalam konteks masyarakat Arab yang memiliki struktur 

sosial, budaya, dan worldview yang sangat berbeda dengan konteks sekarang.  Oleh 

karena itu, sering kali pendekatan tekstual yang diwariskan oleh tradisi tafsir klasik 

belum cukup memadai untuk menjawab kompleksitas persoalan kontemporer.1 

Persoalan seperti kesetaraan gender, HAM, dan pluralitas beragama menuntut teks 

keagamaan untuk dibaca secara kontekstual dan transformatif.2 Dengan demikian, 

pemikiran ulang terhadap pendekatan dalam penafsiran Al-Qur’an yang lebih 

kontekstual menjadi sebuah keniscayaan, seiring dengan kebutuhan untuk 

menghadirkan makna yang relevan dengan dinamika zaman.  

Kesadaran akan pentingnya kontekstualisasi ini melahirkan tafsir modern-

kontemporer yang berpijak pada paradigma bahwa Al-Qur’an seharusnya menjadi 

pedoman reformasi sosial.3 Implikasi dari paradigma ini adalah bahwa penafsiran 

 
1 Izza Rohman, “The pursuit of new interpretive approaches to the Qurʾān in contemporary 

Indonesia,” dalam The Qurʾān in the Malay–Indonesian World Context and interpretation, ed. oleh 

Majid Daneshgar, Peter G. Riddell, dan Andrew Rippin (London dan New York: Routledge, Taylor & 

Francis Group, 2016), 87. 
2 Abdullah Saeed, Interpreting the Qurʼān: Towards a Contemporary Approach (Taylor & 

Francis, 2006), 2. 
3 Johanna Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive 

Communities, Themes in Qurʼānic Studies (Equinox Publishing Ltd, 2018), 125. 



  2 

 

 

 

yang lahir harus bisa menjadi instrumen etis untuk membangun masyarakat yang 

adil, setara, dan humanis. Dalam kerangka ini, banyak mufasir kontemporer yang 

menekankan pentingnya nilai-nilai universal Al-Qur’an seperti keadilan, kasih 

sayang, dan kemaslahatan sebagai orientasi utama dalam penafsiran.4 Namun, 

orientasi ini pada gilirannya mengalami ketegangan dengan tradisi tafsir klasik5 

yang dianggap lebih mapan dan otoritatif  selama berabad-abad.6 

Ketegangan antara pendekatan baru dan tradisi tafsir klasik tidak hanya 

bersifat metodologis, tetapi juga menyentuh dimensi otoritas dalam menafsirkan Al-

Qur’an.7 Para pembela tradisi tafsir seringkali menganggap pendekatan baru bisa 

mengaburkan makna asli Al-Qur’an dan berpotensi merusak otentitas wahyu.8 

 
4 Mufasir kontemporer seperti Fazlur Rahman, Abdullah Saeed dan Amina Wadud 

menempatkan nilai-nilai universal sebagai landasan utama penafsiran. Rahman menyikap nilai-nilai 

universal Al-Qur’an atau yang disebutnya dengan ‘ratio legis’ menggunakan double movement, yaitu 

menelusuri konteks historis pewahyuan, kemudian mengekstrasi tujuan moralnya untuk diterapkan 

secara kontekstual pada kehidupan modern. Saeed menempatkan nilai-nilai seperti keadilan, 

kemanusiaan, dan kebebasan dalam kategori fundamental values yang harus menjadi pijakan dalam 

memahami Al-Qur’an secara kontekstual. Sementara itu, bagi Amina wadud, Al-Qur’an mengandung 

nilai-nilai keadilan dan kasih sayang yang harus dilepaskan dari bias patriarki. Ia menawarkan 

pembacaan ulang Al-Qur’an berdasarkan pengalaman perempuan, sebagai respons atas dominasi 

perspektif laki-laki dalam konstruksi pengetahuan Islam. Lihat Fazlur Raḥmān, Islam & Modernity: 

Transformation of an Intellectual Tradition, cet. 8. (Universitybof Chicago Press, 2002), 6; Amina 

Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective (Oxford 

University Press, 1999), 3; Saeed, Interpreting the Qurʼān, 133. 
5 Pendekatan tekstual merupakan pendekatan yang dominan dalam tradisi tafsir Al-Qur’an, 

terutama dalam penafsiran ayat-ayat hukum. Namun, karena terlalu fokus kepada makna literal teks, 

pendekatan ini gagal menangkap pesan inti Al-Qur’an secara menyeluruh. Akibatnya, pendekatan 

tersebut dinilai tidak mampu merespons persoalan-persoalan kontemporer secara relevan. Abdullah 

Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach (Routledge, 2013), 

3. 
6 Georges Tamer, ed., Handbook of Quranic Hermeneutics: vol. 4: Quranic Hermeneutics in 

the 19th and 20th century, De Gruyter Handbook (De Gruyter, 2023), IX. 
7 Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today, 5. 
8Fahruddin Faiz, Hermeneutika Al-Qur’an: Tema-tema Kontroversial (Yogyakarta: Kalimedia, 

2015), 34. 



  3 

 

 

 

Sementara itu, para pembaru melihat bahwa mempertahankan pendekatan lama 

tanpa membuka ruang bagi reinterpretasi akan menjauhkan Al-Qur’an dari peran 

aktifnya dalam membimbing kehidupan manusia modern-kontemporer.9 

Ketegangan ini terus mewarnai diskursus tafsir kontemporer.  

Dalam diskursus tafsir kontemporer, ketegangan antara pembaruan dan 

penjagaan tradisi pada akhirnya melahirkan kebuntuan epistemologis. Jika 

penafsiran hanya menekankan obyektivitas teks, maka ia berisiko untuk terjebak 

pada rigiditas dan kehilangan daya jawab terhadap persoalan aktual. Sebaliknya, 

jika terlalu memberi ruang pada subyektivitas penafsir, maka otoritas tafsir dapat 

dipertanyakan karena dianggap terlalu relatif dan bergantung kepada sudut pandang 

individual. Dikotomi obyektif-subyektif dalam hermeneutika tidak sepenuhnya 

memadai untuk menyelesaikan persoalan tersebut. Ada tuntutan untuk 

menghasilkan tafsir yang otoritatif sekaligus mampu menjawab realitas 

kontemporer. 

Dalam konteks Indonesia, diskursus ini berkembang seiring dengan maraknya 

pendekatan kontekstual10 yang merespons problem sosial-keagamaan secara 

langsung. Menurut Izza Rohman, munculnya pendekatan kontekstual didorong oleh 

 
9 Lihat Rahman, Islam & Modernity, 1–12; Wadud, Qur’an and Woman, 1–14. 
10Istilah pendekatan kontekstual dalam penelitian ini digunakan dalam arti umum, yaitu 

pendekatan yang mempertimbangkan konteks pewahyuan dan konteks kekinian. Dengan pengertian ini, 

pendekatan kontekstual tidak mengacu pada pendekatan tertentu, tetapi menjadi istilah payung bagi 

berbagai pendekatan yang berupaya mengkontekstualisasikan pesan Al-Qur’an dengan kebutuhan 

zaman. Definisi ini sejalan dengan penjelasan Abdullah Saeed bahwa “the contextualist approach reads 

the Qur’an in light of the historical context of its revelation and subsequent interpretation”. Saeed, 

Reading the Qur’an in the Twenty-First Century, 3. 



  4 

 

 

 

dua persepsi terhadap realitas: pertama, realitas telah berubah sehingga 

membutuhkan pembacaan baru terhadap teks; kedua, realitas perlu diubah melalui 

tafsir yang transformatif.11 Hal ini melahirkan spektrum pendekatan yang luas-dari 

tafsir tematik, tafsir transformatif hingga penggunaan hermeneutika dalam 

penafsiran Al-Qur’an.  

Perdebatan mengenai hermeneutika12 mendapatkan perhatian yang besar pada 

era 2000-an dan menjadi salah satu diskursus penting dalam wacana intelektual 

Islam Indonesia. Fokus perdebatannya adalah apakah upaya kontekstualisasi 

membutuhkan teori hermeneutika atau Ulumul Qur’an sudah cukup kompatibel 

untuk menjawab kebutuhan zaman.13 Posisi, kompatibilitas, dan signifikansi 

hermeneutika dipertanyakan. Para pendukung pengadopsian hermeneutika 

berpendapat bahwa pendekatan klasik tidak mengarah pada kontekstualisasi, 

 
11 Rohman, “The pursuit of new interpretive approaches to the Qurʾān in contemporary 

Indonesia,” 84. 
12 Kata hermeneutika berasal dari bahasa Yunani hermeneuein yang memiliki makna luas, 

meliputi mengungkapkan (to say), menjelaskan (to explain), menerjemahkan (to translate), dan 

menafsirkan (to interpret). Richard E. Palmer, Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, 

Dilthey, Heidegger, and Gadamer, 2. printing, Nortwestern University Studies in Phenomenology & 

Existential Philosophy (Northwestern University Press, 1972), 12; Menurut Ben Vedder dalam bukunya 

Was ist Hermeneutik?, yang dikutip oleh Sahiron Syamsuddin, hermeneutika memiliki definisi yang 

beragam dan bertingkat: aktivitas penafsiran (hermeneuse), metode penafsiran (hermeneutik), 

hermeneutika filosofis (philosophische Hermeneutik), dan filsafat hermeneutis (hermeneutische 

Philosophie). Dalam konteks Indonesia, perdebatan yang paling sering muncul berkisar pada 

hermeneutika sebagai metode penafsiran Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan 

Ulumul Qur’an (Nawasea Press, 2017), 15–19. 
13 Rahman mencatat bahwa kritik terhadap penggunaan hermeneutika dalam Studi Qur’an pada 

mulanya dilontarkan oleh para mahasiswa dan dosen Indonesia yang pernah belajar dan mengajar di 

ISTAC Kuala Lumpur, seperti Adian Husaini dan Zarkasyi. Argumen mereka adalah bahwa 

hermeneutika asing dalam tradisi Islam dan tidak cocok dalam studi Islam, serta hermeneutika adalah 

bagian dari “hegemoni sekularisme dan liberalisme” Barat. Yusuf Rahman, “Indonesian Muslim 

Responses to Non-Muslim Approaches to Qur’anic Studies,” dalam New Trends in Qur Anic Studies 

Text, Context, and Interpretation, Mun’im Sirry (ed.), (Atlanta, GA: Lockwood Press, 2019), 57. 



  5 

 

 

 

sementara para penolaknya meyakini bahwa Ulumul Qur’an sudah cukup memadai 

untuk menjawab persoalan kontemporer tanpa perlu menggunakan bantuan 

hermeneutika.14 Lebih jauh, salah satu alasan penolakan hermeneutika yang 

menonjol adalah kebenaran dalam hermeneutika bersifat relatif, subyektif, bahkan 

nihilistik, sehingga membuka ruang luas bagi subyektivitas penafsir. Namun, 

berpihak sepenuhnya pada subyektivitas penafsir juga tidak mampu mengatasi 

ketegangan epistemologis dalam penafsiran Al-Qur’an, sebab perlu ditegaskan 

kembali bahwa yang dibutuhkan adalah tafsir yang tetap otoritatif sekaligus relevan 

dengan realitas kontemporer.  

Berdasarkan uraian tersebut, problem utama penelitian ini terletak pada 

bagaimana posisi makna dipahami dalam penafsiran Al-Qur’an kontemporer, 

khususnya dalam konteks Indonesia, di tengah ketegangan antara tuntutan menjaga 

kesetiaan terhadap teks dan kebutuhan menghadirkan penafsiran yang relevan 

dengan perubahan zaman. Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa perbedaan 

penafsiran Al-Qur’an tidak hanya berkaitan dengan perbedaan metode, pendekatan, 

atau tipologi penafsiran, tetapi juga berkaitan dengan bagaimana makna diposisikan 

secara epistemologis dalam kerangka penafsiran.  Dikotomi obyektivis-subyektivis 

yang kerap digunakan dalam kajian tafsir juga belum sepenuhnya mampu 

menjelaskan kompleksitas praktik penafsiran yang pada kenyataannya berlangsung 

secara lebih dinamis dan tidak semata-mata ditentukan oleh pilihan metode. Oleh 

 
14 Faiz, Hermeneutika Al-Qur’an: Tema-tema Kontroversial, 34. 



  6 

 

 

 

karena itu, penelitian ini berupaya membaca penafsiran Al-Qur’an kontemporer 

melalui kerangka konstruksi makna, dengan menelaah pemikiran M. Quraish 

Shihab dan Sahiron Syamsuddin, guna memahami bagaimana perbedaan konstruksi 

makna berimplikasi terhadap arah, batas, dan produk penafsiran mereka. 

Pemilihan  M. Quraish Shihab dan Sahiron Syamsuddin15 sebagai objek kajian 

dalam penelitian ini didasarkan pada pertimbangan bahwa keduanya merupakan 

mufasir16 kontemporer Indonesia yang berpengaruh dan sama-sama berkiprah 

sebagai akademisi di lingkungan Universitas Islam Negeri, namun dibentuk oleh 

tradisi keilmuan yang berbeda. Quraish menempuh pendidikan tingginya di 

Universitas al-Azhar Kairo pada masa ketika institusi tersebut mengembangkan 

gagasan reformasi Islam moderat yang berupa merespons tantangan modernitas 

tanpa memutus kesinambungan dengan tradisi klasik, sehingga meskipun ia 

menaruh perhatian besar pada artikulasi pesan-pesan Al-Qur’an bagi masyarakat 

Muslim kontemporer, penafsirannya tetap berpijak pada khazanah ʿUlūm Al-Qurʾān 

 
15 Selanjutnya, dalam penelitian ini M. Quraish Shihab akan disebut sebagai Quraish, 

sedangkan Sahiron Syamsuddin akan disebut sebagai Sahiron. Penggunaan penyebutan tersebut 

dimaksudkan untuk menjaga konsistensi dan kejelasan penulisan, sekaligus mengikuti konvensi 

akademik yang lebih umum digunakan, di mana Sahiron Syamsuddin lebih dikenal dan sering dirujuk 

dengan nama Sahiron dalam literatur ilmiah. 
16 Perlu dicatat bahwa penyebutan Sahiron sebagai mufasir dalam penelitian ini tidak menafikan 

adanya perbedaan pandangan di kalangan akademisi. Sebagian kalangan lebih cenderung memosisikan 

Sahiron sebagai seorang pemikir kontemporer atau teoritikus, mengingat kontribusinya yang signifikan 

dalam pengembangan kerangka metodologis tafsir kontemporer. Namun demikian, penelitian ini 

memandang Sahiron layak disebut sebagai penafsir, karena selain mengajukan teori penafsiran, ia juga 

menghasilkan produk penafsiran pada sejumlah ayat dan tema tertentu, meskipun tidak mencakup 

penafsiran atas seluruh Al-Qur’an. Dengan demikian, penggunaan istilah mufasir dalam konteks 

penelitian ini merujuk pada pelaku praktik penafsiran Al-Qur’an, baik dalam bentuk perumusan 

metodologi maupun penerapan penafsiran terhadap teks Al-Qur’an secara konkret.  



  7 

 

 

 

sebagai rujukan utama.17 Sebaliknya, Sahiron menempuh pendidikan doktoralnya 

di Jerman dan berkembang dalam tradisi keilmuan yang lebih intens berdialog 

dengan teori hermeneutika dan metodologi ilmu-ilmu humaniora modern, sehingga 

kerangka metodologis penafsirannya tidak berhenti pada perangkat ʿUlūm Al-

Qurʾān klasik, melainkan memanfaatkan teori hermeneutika sebagai alat bantu 

dalam membaca teks.  

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana konsep makna M. Quraish Shihab dan Sahiron Syamsuddin?  

2. Bagaimana konstruksi makna dalam penafsiran mereka memengaruhi arah dan 

batas penafsiran?  

3. Apa implikasi perbedaan konstruksi makna terhadap produk penafsiran M. 

Quraish Shihab dan Sahiron Syamsuddin? 

C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis konsep dan 

konstruksi makna dalam penafsiran Al-Qur’an yang dikembangkan oleh Quraish 

dan Sahiron. Penelitian ini secara khusus berupaya mengkaji asumsi dasar kedua 

tokoh dalam memahami makna Al-Qur’an, baik yang menekankan stabilitas 

makna teks maupun yang membuka ruang aktualisasi makna dalam konteks 

kekinian. Melalui analisis tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan 

 
17 Munirul Ikhwan, “An Indonesian Initiative to Make the Qur’an Down to Earth: Muhammad 

Quraish Shihab and His School of Exegesis” (Disertasi, Universitas Berlin, 2015), 30. 



  8 

 

 

 

bagaimana perbedaan konstruksi makna memengaruhi arah dan batas penafsiran 

mereka, terutama dalam merespons ketegangan antara pemeliharaan tradisi dan 

tuntutan pembaruan tafsir. Dengan demikian, penelitian ini diarahkan untuk 

memahami implikasi konstruksi makna terhadap produk penafsiran mereka. 

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi 

kajian tafsir dan hermeneutika Al-Qur’an di Indonesia dengan menawarkan 

analisis komparatif mengenai konstruksi makna sebagai faktor yang memengaruhi 

produk penafsiran. Dengan menempatkan konsep dan konstruksi makna sebagai 

variable analitis utama, penelitian ini berupaya memperkaya diskursus mengenai 

relasi antara obyektivitas teks dan subyektivitas penafsir dalam studi tafsir Al-

Qur’an, tanpa terjebak dalam dikotomi yang kaku dan reduksionis. Secara praktis, 

penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi akademisi, mahasiswa, dan 

peneliti yang tertarik pada studi tafsir Al-Qur’an kontemporer, khususnya dalam 

memahami bagaimana asumsi dasar penafsir berimplikasi terhadap hasil 

penafsiran dalam merespons isu-isu sosial keagamaan aktual. Selain itu, penelitian 

ini juga diharapkan dapat memperluas wawasan masyarakat yang lebih luas 

mengenai dinamika penafsiran Al-Qur’an di Indonesia, sehingga tafsir Al-Qur’an 

dapat dipahami sebagai praktik intelektual yang hidup, kontekstual, dan tetap 

berakar pada otoritas wahyu.  



  9 

 

 

 

D. Kajian Pustaka 

Secara umum, kajian akademik mengenai Quraish menunjukkan cakupan 

yang sangat luas, mulai dari pembahasan metodologi penafsiran hingga analisis 

terhadap pandangannya mengenai isu-isu kontemporer. Luasnya spektrum kajian 

tersebut tidak terlepas dari fakta bahwa Quraish telah menghasilkan karya tafsir Al-

Qur’an yang lengkap mencakup 30 juz melalui Tafsir Al-Mishbah. Karya ini 

menjadi rujukan penting dalam studi tafsir kontemporer di Indonesia, karena 

memungkinkan para peneliti untuk menelusuri respons penafsiran Quraish terhadap 

beragam persoalan kekinian secara komprehensif. Dalam lima tahun terakhir, 

misalnya, sejumlah penelitian mengkaji pemikiran Quraish terkait isu perempuan, , 

pendidikan18, serta pandangannya yang moderat dan sering dikaitkan dengan 

wacana moderasi beragama.19 Selain melalui Tafsir Al-Mishbah, produktivitas 

 
18 Lihat Sangputri Sidik dkk., “Konsep Pendidikan Keadilan Gender di Dalam Sistem 

Pendidikan Indonesia,” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 6, no. 4 (2023): 2845–59, 

https://doi.org/10.54371/jiip.v6i4.1949; Pebri Azhari dan Sriyono Fauzi, “Metode Pendidikan dalam 

Surat An-Nahl Ayat 125 Perspektif Tafsir Al Mishbah,” ANWARUL 4, no. 1 (2024): 246–57, 

https://doi.org/10.58578/anwarul.v4i1.2476; Syamsu Nahar dkk., “Nilai Pendidikan Karakter Kerja 

Keras Menurut Al-Qur’an: Kajian Tafsir Al-Misbah dan Al-Wasith,” FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan 

dan Manajemen Islam 12, no. 01 (2023), https://doi.org/10.32806/jf.v12i01.6787; Yunita Yunita, “From 

Reading the Qur’an to Learning Arabic Language,” SUHUF 16, no. 1 (2023): 225–40, 

https://doi.org/10.22548/shf.v16i1.864. 

19 Misal Muhammad Syawal Rosyid Darman, “Konsep Washatiyah Islam Perspektif Quraish 

Shihab (Telaah Kritik Nalar Islam Mohammed Arkoun),” Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 2, no. 2 (2022): 147–; Sagnofa Nabila Ainiya Putri dan Muhammad Endy Fadlullah, “Wasathiyah 

(Moderasi Beragama) dalam Perspektif Quraish Shihab,” INCARE, International Journal of Educational 

Resources 3, no. 1 (2022): 066–080, https://doi.org/10.59689/incare.v3i1.390; Siswoyo Aris Munandar 

dan Saifuddin Amin, “Contemporary Interpretation of Religious Moderation in the Qur’an: Thought 

Analysis Quraish Shihab and Its Relevance in the Indonesian Context,” QiST: Journal of Quran and 

Tafseer Studies 2, no. 3 (2023): 290–309, https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448; Nabila Khalida An 

Nadhrah dkk., “Moderasi Beragama Menurut Yusuf Al-Qardhawi, Quraish Shihab, dan Salman Al-



  10 

 

 

 

Quraish dalam menulis berbagai karya tentang Al-Qur’an dan tafsir turut 

memperkuat posisinya sebagai salah satu mufasir paling berpengaruh di Indonesia.  

Sejumlah kajian yang relevan dengan penelitian ini secara khusus menyoroti 

metode penafsiran Quraish.  Atik Wartini20, misalnya,  mengkaji corak penafsiran  

Quraish dalam Tafsir Al-Misbah dan mengklasifikasikannya sebagai tafsir dengan 

kecenderungan quasi-obyektivis modernis. Kajian tersebut menunjukkan bahwa 

Quraish menggunakan pendekatan multidisipliner yang meliputi asbāb al-nuzūl, 

munāsabah, analisis kebahasaan, serta pendekatan sosial-historis. Meskipun 

demikian, kajian ini bersifat deskriptif dan belum menguraikan secara mendalam 

asumsi dasar Quraish tentang relasi antara teks, konteks, dan penafsir dalam proses 

konstruksi makna. 

Kajian yang lebih komprehensif dilakukan oleh Munirul Ikhwan melalui 

disertasinya yang membahas proyek intelektual dan kultural “membumikan Al-

Qur’an” sebagai strategi Quraish dalam menjadikan Islam kompatibel dengan 

konteks modern Indonesia.21 Disertasi ini hadir sebagai kritik terhadap studi-studi 

sebelumnya yang cenderung parsial, baik yang hanya menyoroti metode penafsiran, 

pandangan teologis dan hukum, maupun respons Quraish terhadap isu-isu tertentu. 

 
Farisi,” Living Islam: Journal of Islamic Discourses 6, no. 1 (2023), 

https://doi.org/10.14421/lijid.v6i1.4365. 

20 Atik Wartini, Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, 11, no. 1 (2014): 

109–26. 
21  Munirul Ikhwan, “An Indonesian Initiative to Make the Qur’an Down-to-Earth: Muhammad Quraish 

Shihab and His School of Exegesis” (Disertasi, Universität Berlin, 2015). 



  11 

 

 

 

Dengan demikian, disertasi tersebut berhasil memberikan gambaran yang lebih luas 

dan menyeluruh mengenai pemikiran Quraish. Namun, kajian tersebut belum secara 

khusus diarahkan untuk menelaah posisi makna sebagai problem epistemologis 

dalam penafsiran Quraish, sehingga membuka ruang bagi penelitian ini untuk 

mengkaji aspek tersebut secara lebih spesifik. 

Sementara itu, Robby berupaya merumuskan bangunan epistemologi tafsir 

wasati dengan menjadikan pemikiran Quraish sebagai pijakan utamanya.22 Kendati 

demikian, kajian ini juga belum secara eksplisit mengkaji asumsi dasar Quraish 

terhadap konsep makna dan bagaimana asumsi tersebut memengaruhi arah serta 

batas hasil penafsirannya. Namun demikian, kajian tersebut belum secara khusus 

diarahkan untuk menelaah asumsi epistemologis Quraish mengenai posisi makna 

dan bagaimana asumsi tersebut berimplikasi terhadap arah, batas, serta produk 

penafsiran. Dengan demikian, kajian-kajian terdahulu menunjukkan bahwa 

meskipun pemikiran Quraish telah banyak dikaji dari berbagai sudut pandang, 

analisis yang secara spesifik memfokuskan pada konstruksi makna sebagai 

kerangka baca epistemologis terhadap produk penafsiran masih relatif terbatas. 

Kajian akademik mengenai Sahiron pada umumnya berfokus pada 

penerapan pendekatan Ma‘nā–cum–Maghzā yang digagasnya. Sejak terbitnya buku 

Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an serta orasi ilmiahnya dalam 

pengukuhan guru besar, pendekatan ini menjadi salah satu rujukan penting dalam 

 
22  Robby Hidayatul Ilmi, “Tafsir Wasati: M. Quraish Shihab dan Usaha Mengartikulasikan 

Ajaran Islam dalam Masyarakat Multikultural” (Tesis, UIN Sunan Kalijaga, 2024). 



  12 

 

 

 

studi tafsir kontemporer, khususnya di lingkungan UIN Sunan Kalijaga. Banyak 

karya mahasiswa maupun peneliti menggunakan pendekatan ini untuk menafsirkan 

berbagai isu aktual, seperti kesetaraan gender, pluralisme keagamaan, dan hak asasi 

manusia. Namun demikian, mayoritas penelitian tersebut bersifat aplikatif,23 yakni 

menyoroti bagaimana pendekatan tersebut digunakan dalam penafsiran ayat-ayat 

tertentu, tanpa mengkaji secara mendalam asumsi dasar sahiron mengenai konsep 

makna dan konstruksi makna dalam proses penafsiran. 

Salah  kajian penting yang berkaitan dengan pemikiran Sahiron adalah 

disertasi Muttaqin24 yang berjudul Hermeneutika Pancasila. Disertasi ini berupaya 

merumuskan paradigma penafsiran kontekstual Al-Qur’an dengan menjadikan 

Pancasila sebagai kerangka dalam konteks Indonesia. Dalam kajian tersebut, 

pemikiran Sahiron dielaborasi secara mendalam sebagai salah satu pijakan 

metodologis, meskipun Sahiron sendiri tidak dijadikan sebagai fokus utama 

penelitian. Oleh karena itu, aspek konseptual terkait asumsi dasar Sahiron terkait 

 
23 Misal Amirotussolihah Amirotussolihah dkk., “Larangan Hate Comment di Media Sosial 

Kontekstualisasi Q.S. An-Nisa’: 148 (Tinjauan Analisis Ma’na-Cum-Maghza),” Islamika : Jurnal Ilmu-

Ilmu Keislaman 22, no. 01 (2022): 114–29, https://doi.org/10.32939/islamika.v22i01.1143; Fahri 

Muhaimin Fabrori, “Interperasi Kata Qātilū dalam Q.S. Al-Taubah (9): 29 Studi Analisis Kajian Ma‘nā 

cum Maghzā Sahiron Syamsuddin,” REVELATIA Jurnal Ilmu al-Qur`an dan Tafsir 4, no. 1 (2023): 67–

82, https://doi.org/10.19105/revelatia.v4i1.8208; Umi Wasilatul Firdausiyah, “Urgensi Ma’na-Cum-

Maghza di Era Kontemporer: Studi Penafsiran Sahiron Syamsuddin atas Q 5: 51,” Contemporary Quran 

1, no. 1 (2021): 29, https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-04; Aty Munshihah, “Penafsiran QS. Al-Hijr 

[15]: 6–11 Perspektif Ma’na-Cum-Maghza” (UIN Sunan Kalijaga, 2023); Winceh Herlena dan Muh 

muads Hasri, “Tafsir QS . An-Nur : 32 Tentang Anjuran Menikah ( Studi Analisis Hermeneutika Ma’na 

Cum Maghza ),” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 14, no. 2 (2020): 1–16. 
24 Ahmad Muttaqin, “Hermeneutika Pancasila: Paradigma Penafsiran Al-Qur’an Konteks 

Indonesia” (Disertasi, UIN Sunan Kalijaga, 2021). 



  13 

 

 

 

makna Al-Qur’an dan implikasinya terhadap hasil penafsiran belum menjadi 

perhatian utama dalam kajian ini.  

Meskipun pemikiran M. Quraish Shihab dan Sahiron Syamsuddin telah 

banyak dikaji dalam studi tafsir Al-Qur’an kontemporer di Indonesia, penelitian-

penelitian terdahulu umumnya membahas masing-masing tokoh secara terpisah 

dengan fokus pada metode, pendekatan, atau isu-isu penafsiran tertentu. Hingga 

kini, masih relatif terbatas kajian yang secara khusus membandingkan pemikiran 

kedua tokoh tersebut dengan menjadikan konstruksi makna sebagai kerangka 

analitis utama. Berangkat dari celah tersebut, penelitian ini membaca penafsiran 

Quraish Shihab dan Sahiron Syamsuddin secara komparatif melalui kerangka 

konstruksi makna untuk memahami bagaimana perbedaan posisi makna 

berimplikasi terhadap arah, batas, dan produk penafsiran yang dihasilkan. Melalui 

pendekatan ini, penelitian ini berupaya menunjukkan variasi praktik penafsiran Al-

Qur’an kontemporer di Indonesia yang tetap menjaga otoritas teks sekaligus 

responsif terhadap tantangan zaman. 

E. Kerangka Teoritis 

Epistemologi secara umum dipahami sebagai kajian filosofis mengenai sifat, 

sumber, dan validitas pengetahuan (epistemology comprises the systematic study of 

the nature, sources, and validity of knowledge).25 Dalam penelitian ini, epistemologi 

 
25 Milton D. Hunnex, Chronological and Thematic Charts of Philosophies and Philosophers, 

Academie books (Zondervan, 1987), 3. 



  14 

 

 

 

tidak digunakan dalam pengertian umum sebagai teori pengetahuan, melainkan 

secara lebih spesifik sebagai epistemologi makna, yakni kerangka untuk menelaah 

bagaimana makna dipahami, diposisikan, dan dikonstruksi dalam proses penafsiran 

untuk menunjukkan bahwa dalam diskursus tafsir kontemporer, perbedaan 

penafsiran tidak hanya ditentukan oleh perbedaan metode atau pendekatan, 

melainkan juga oleh asumsi epistemologis mengenai bagaimana makna Al-Qur’an 

dipahami dan dilegitimasi dalam relasi antara teks, penafsir, dan konteks. Oleh 

karena itu, epistemologi berfungsi sebagai alat analisis untuk membaca bangunan 

pemikiran M. Quraish Shihab dan Sahiron Syamsuddin, khususnya dalam melihat 

bagaimana asumsi mereka tentang makna berimplikasi terhadap arah, batas, dan 

produk penafsiran mereka.  

Untuk membaca lebih jauh implikasi konstruksi makna tersebut pada produk 

penafsiran mereka, penelitian ini juga memanfaatkan kategori hermeneutika 

reproduktif dan produktif sebagai perangkat bantu analisis. Hermeneutika 

reproduktif, yang dalam literatur hermeneutika sering dikaitan dengan orientasi 

autor-centered hermeneutics, merujuk pada kecenderungan yang menempatkan 

maksud pengarang sebagai pusat makna.26 Salah satu tokoh penting yang 

merepresentasikan kecenderungan ini adalah Friedrich Schleiermacher. 

Schleiermacher memandang penafsiran sebagai usaha memahami maksud 

pengarang melalui dua jalur, yakni gramatikal dan psikologis. Tujuan penafsiran, 

 
26 Grant R. Osborne, The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to Biblical 

Interpretation (INTERVARSITY PRESS, 1991), 626. 



  15 

 

 

 

menurutnya adalah merekonstruksi makna sebagaimana dimaksudkan oleh 

pengarang dalam konteks asalnya.27 Dalam kerangka hermeneutika reproduktif, 

tujuan penafsiran adalah mereproduksi makna sebagaimana dimaksudkan dalam 

konteks asal teks, sehingga penafsiran diarahkan untuk menjaga kesinambungan dan 

stabilitas makna. Penafsir dalam kecenderungan ini berperan sebagai mediator yang 

menyampaikan kembali makna teks ke dalam konteks pembaca, dengan tingkat 

transformasi makna yang relatif terbatas.   

Sebaliknya, hermeneutika produktif, yang sering diasosiasikan dengan 

orientasi reader-centered hermeneutics28, menempatkan peran penafsir sebagai 

unsur yang tidak terpisahkan dalam proses pemaknaan. Kecenderungan ini 

berangkat dari kesadaran bahwa pembaca tidak sepenuhnya netral dalam memahami 

teks. Hans Georg Gadamer melalui konsep fusion of horizons, menegaskan bahwa 

pemahaman selalu merupakan hasil pertemuan antara horizon teks dan horizon 

pembaca.29 Tradisi, pra-pemahaman, dan konteks historis pembaca menjadi bagian 

yang tidak terpisahkan dari proses penafsiran. Dalam kerangka ini, makna tidak 

sekedar direproduksi, tetapi dihadirkan kembali melalui dialog antara teks dan 

pembaca, sehingga makna tidak hanya disampaikan ulang, tetapi dikembangkan 

secara produktif dalam relasinya dengan situasi pembacaan masa kini. Oleh karena 

itu, hermeneutika reproduktif dan produktif digunakan dalam penelitian ini sebagai 

 
27 Palmer, Hermeneutics, 86. 
28 Osborne, The Hermeneutical Spiral, 627. 
29 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, diterjemahkan oleh Joel Weinsheimer dan 

Donald G. Marshall (Continuum, 2004), 311–18. 



  16 

 

 

 

kerangka analitis untuk membaca perbedaan orientasi penafsiran: reproduksi makna 

menunjukkan kecenderungan penafsiran yang menjaga kesinambungan makna teks, 

sementara produksi makna menunjukkan kecenderungan penafsiran yang memberi 

perhatian lebih besar pada perubahan konteks penafsir sehingga memungkinkan 

lahirnya pemaknaan baru.  

F. Metode Penelitian  

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif. Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian 

diarahkan untuk memahami dan menganalisis secara mendalam konsep dan 

konstruksi makna dalam penafsiran Al-Qur’an yang dikembangkan oleh Quraish 

dan Sahiron. Melalui pendekatan kualitatif, penelitian ini berupaya menelusuri 

asumsi dasar kedua tokoh dalam memahami makna Al-Qur’an, serta menjelaskan 

bagaimana perbedaan konstruksi makna tersebut memengaruhi arah, batas, dan 

produk penafsiran mereka dalam merespons persoalan-persoalan kontemporer di 

Indonesia. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sumber 

sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya utama Quraish dan Sahiron yang 

berkaitan langsung dengan penafsiran Al-Qur’an dan metodologi tafsir. Karya-

karya tersebut antara lain:  Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’I atas Pelbagai 



  17 

 

 

 

Persoalan Umat30, Kaidah Tafsir31, Tafsir Al-Mishbah32, Hermeneutika dan 

Pengembangan Ulumul Qur’an33, Pendekatan Ma’na cum Maghza atas Al-

Qur’an34, Pidato pengukuhan guru besar35, dan lainnya. Sumber sekunder 

mencakup artikel jurnal, tesis, disertasi, serta literatur akademik lainnya yang 

membahas pemikiran kedua tokoh tersebut, hermeneutika Al-Qur’an, tafsir 

kontekstual, kontekstualisasi tafsir di Indonesia, serta diskursus mengenai 

subyektivitas dan obyektivitas dalam penafsiran.  

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, inventarisasi dan seleksi 

literatur primer maupun sekunder yang relevan dengan fokus penelitian. 

Penelusuran dilakukan melalui database akademik seperti Google Scholar, 

Mendeley Search, open.knowledgemaps, JSTOR, DOAJ, dan repositori perguruan 

tinggi. Literatur yang dipilih adalah yang secara langsung maupun tidak langsung 

membahas pandangan kedua tokoh mengenai relasi teks, konteks, dan penafsir, serta 

implikasinya terhadap praktik penafsiran Al-Qur’an. 

 
30 M.Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, 

vol. 13 (Mizan Media Utama, 1996). 
31 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, Cetakan III (Lentera Hati, 2015). 
32 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, vol. 6 

(Lentera Hati, 2018). 
33 Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. 
34 Syamsuddin, Pendekatan Ma’nā-cum-Maghzā atas Al-Qur’an dan Hadis: Menjawab 

Problematika Sosial Keagamaan di Era Kontemporer, (Ladang Kata, 2020). 
35 Syamsuddin, “Pendekatan Ma‘na-cum-Maghza atas Al-Qur’an: Paradigma, Prinsip, dan 

Metode Penafsiran,” 2022. 



  18 

 

 

 

G. Sistematika Pembahasan  

Bab pertama merupakan bab pendahuluan yang memberikan gambaran 

umum mengenai penelitian ini. Bab ini mencakup latar belakang yang menjelaskan 

problem akademik yang melandasi penelitian, rumusan masalah yang memuat 

pertanyaan penelitian yang akan dijawab, tujuan dan signifikansi penelitian baik 

secara teoritis maupun praktis, kajian pustaka yang memetakan penelitian-

penelitian terdahulu sekaligus menunjukkan celah penelitian, kerangka teoritis 

yang digunakan sebagai landasan berpikir, metode penelitian, serta sistematika 

pembahasan tesis secara keseluruhan.  

Bab kedua menguraikan kerangka teoritis penelitian dengan menelusuri 

perkembangan pemahaman makna dari tradisi tafsir Al-Qur’an, mulai dari tafsir 

bi al-ma’tsūr yang menekankan otoritas periwayatan, tafsir bi al-ra’y yang 

membuka ruang peran akal, hingga tafsir modern-kontemporer yang menaruh 

perhatian pada kontekstualisasi. Bab ini juga membahas diskursus hermeneutika 

Al-Qur’an terkait perdebatan mengenai konsep makna serta keterbatasan dikotomi 

obyektif-subyektif dalam menjelaskan praktik penafsiran. Pada bagian akhir, bab 

ini menegaskan penggunaan konstruksi makna sebagai lensa analitis untuk 

membaca praktik penafsiran Al-Qur’an kontemporer. 

Bab ketiga merupakan inti penelitian yang menganalisis secara kritis 

konsep dan konstruksi makna dalam penafsiran Al-Qur’an yang dikembangkan 

oleh Quraish dan Sahiron. Bab ini secara khusus membahas asumsi dasar kedua 



  19 

 

 

 

tokoh dalam memahami makna Al-Qur’an serta relasi antara teks, penafsir, dan 

konteks yang melandasi praktik penafsiran mereka. Melalui analisis ini, bab ketiga 

menjawab rumusan masalah pertama dan kedua dengan menunjukkan bagaimana 

perbedaan konstruksi makna memengaruhi arah dan batas penafsiran yang 

dihasilkan oleh masing-masing tokoh.  

Bab keempat membahas implikasi perbedaan konstruksi makna terhadap 

produk penafsiran kedua tokoh tersebut. Analisis dalam bab ini diarahkan untuk 

menelusuri bagaimana konstruksi makna yang dikembangkan oleh Quraish dan 

Sahiron membentuk kecenderungan hermeneutik yang bersifat reproduktif atau 

produktif, serta bagaimana kecenderungan tersebut memengaruhi produk 

penafsiran mereka dalam merespons isu-isu kontemporer, seperti pluralisme dan 

kepemimpinan perempuan.  

Bab kelima merupakan bab penutup yang berisi kesimpulan dan saran. Bab 

ini merangkum temuan utama penelitian mengenai konstruksi makna dalam 

penafsiran Al-Qur’an Quraish dan Sahiron, serta menegaskan perbedaan 

kecenderungan penafsiran yang bersifat reproduktif dan produktif. Selain itu, bab 

ini juga memuat saran bagi penelitian selanjutnya yang relevan dengan kajian tafsir 

dan hermeneutika Al-Qur’an.  

 



113 

 

BAB V 

PENUTUP  

A. Kesimpulan  

Penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan penafsiran Al-Qur’an 

kontemporer tidak cukup dijelaskan hanya pada level metode, pendekatan, atau 

dikotomi obyektivis–subyektivis, melainkan perlu ditelusuri lebih jauh pada 

bagaimana makna diposisikan dan dikonstruksi secara epistemologis oleh penafsir. 

Melalui kajian terhadap pemikiran M. Quraish Shihab dan Sahiron Syamsuddin, 

penelitian ini menegaskan bahwa posisi makna memiliki peran sentral dalam 

menentukan arah, batas, dan legitimasi penafsiran. Quraish memandang makna Al-

Qur’an sebagai entitas yang berakar kuat pada struktur linguistik wahyu dan tradisi 

tafsir, sehingga keterbukaan makna diakui secara terbatas demi menjaga stabilitas dan 

otoritas teks. Sebaliknya, Sahiron memandang makna Al-Qur’an secara berlapis 

melalui pembedaan antara al-ma‘nā dan al-maghzā, dengan menegaskan bahwa yang 

bersifat universal bukanlah makna literal, melainkan pesan moral wahyu yang dapat 

terus diaktualisasikan sesuai konteks. Dalam kerangka ini, batas penafsiran tidak 

ditentukan semata-mata oleh literalitas teks, tetapi oleh kesesuaiannya dengan tujuan 

etis Al-Qur’an sebagai rahmah dan kemaslahatan. 

Perbedaan konstruksi makna yang dikembangkan oleh M. Quraish Shihab dan 

Sahiron Syamsuddin berimplikasi langsung pada produk penafsiran yang mereka 

hasilkan. Quraish menunjukkan kecenderungan hermeneutik yang reproduktif, yakni 



  114 

 

 

 

menjaga kesinambungan struktur makna teks dan tradisi tafsir, sehingga penafsirannya 

bersifat relatif restriktif dalam menerima perubahan makna, sebagaimana tampak 

dalam pandangannya yang tetap menempatkan laki-laki sebagai pemimpin keluarga 

serta membatasi kepemimpinan non-Muslim. Sebaliknya, Sahiron menampilkan 

kecenderungan hermeneutik yang produktif dengan mengembangkan makna ayat 

melalui orientasi maghzā atau pesan moral utama Al-Qur’an, sehingga membuka 

kemungkinan kepemimpinan perempuan dalam ranah keluarga dan kepemimpinan 

non-Muslim yang didasarkan pada kapasitas. Dengan demikian, penelitian ini 

menegaskan bahwa konstruksi makna merupakan variabel kunci yang membentuk arah 

dan batas penafsiran dalam merespons isu-isu sosial-keagamaan pada konteks 

Indonesia kontemporer. 

B. Saran 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu dicatat. Pertama, 

kajian ini memfokuskan analisis hanya pada dua tokoh, yaitu M. Quraish Shihab dan 

Sahiron Syamsuddin, sehingga tidak sepenuhnya merepresentasikan keseluruhan 

spektrum penafsiran Al-Qur’an kontemporer di Indonesia. Kedua, analisis implikasi 

konstruksi makna dibatasi pada beberapa isu tematik tertentu, sehingga belum 

menjangkau seluruh bidang kehidupan sosial-keagamaan yang juga dipengaruhi oleh 

penafsiran Al-Qur’an.  



  115 

 

 

 

Berdasarkan keterbatasan tersebut, penelitian selanjutnya dapat memperluas 

cakupan kajian dengan melibatkan lebih banyak mufasir atau corak tafsir Al-Qur’an di 

Indonesia untuk memperoleh gambaran yang lebih komprehensif mengenai variasi 

konstruksi makna. Kajian lanjutan juga dapat difokuskan pada bagaimana konsep 

pewahyuan dan asumsi epistemologis seorang mufasir memengaruhi hasil 

penafsirannya. Dengan demikian, penelitian selanjutnya diharapkan dapat 

memperkaya pemahaman tentang dinamika penafsiran Al-Qur’an kontemporer, baik 

pada level teoritis maupun praksis. 

 



  116 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

al-Ṭabarī, Abū Ja’far Muḥammad bin Jarīr. Jāmi’ al-Bayān ’an Ta’wīl Ay al-Qur’ān. 

Disunting oleh ’Abdullāh bin ’Abdul Muḥsin al-Turkī. Vol. 1. Hajar, t.t. 

 

 

Abū Zayd, Nasr Ḥāmid. Isykāliyyāt al-Qirā’ah wa Āliyāt al-Ta’wīl. Al-Markaz al-

Thaqāfī al-‘Arabī, 2014. 

 

 

———. Naqd al-Khiṭāb al-Dīnī. Sīnā li al-Nasyr, 1994. 

 

Akbar, Ali. Contemporary Perspectives on Revelation and Qur’anic Hermeneutics: An 

Analysis of Four Discourses. Edinburgh University Press, 2019. 

https://doi.org/10.1515/9781474456180. 

 

 

Amal, Taufik Adnan, dan Syamsu Rizal Panggabean. Tafsir Kontekstual al-Quran. 

Mizan, 1989. 

 

 

Amelia, Restu. “Metodologi Penafsiran Kontemporer Di Indonesia (Studi Komparatif 

Pemikiran Sahiron Syamsuddin dan Abdul Mustaqim.” UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2021. 

 

 

 Amirotussolihah, Siti Falihatul Muslihah, A. M. Ismatulloh, dan Ahmad Fahrur Rozi. 

“Larangan Hate Comment di Media Sosial Kontekstualisasi Q.S. An-Nisa’: 148 

(Tinjauan Analisis Ma’na-Cum-Maghza).” Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Keislaman, 2022.  

 

 

Azhari, Pebri, dan Sriyono Fauzi. “Metode Pendidikan dalam Surat An-Nahl Ayat 125 

Perspektif Tafsir Al Mishbah.” ANWARUL 4, no. 1 (2024): 246–57. 

https://doi.org/10.58578/anwarul.v4i1.2476. 

 

 

Barlas, Asma. Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of 

the Qur’an. University of Texas Press, 2019. 

 



  117 

 

 

 

Basri, A. Said Hasan, dan Ruly Ningsih. Ensiklopedia Karya Ulama Nusantara. Mata 

Kata Inspirasi, 2021. 

 

Çelik, Yusuf. Critical Hermeneutics: Contemporary Philosophical Perspectives in 

Turkey on the Understanding and Interpretation of the Qur’an. Texts and 

Studies on the Qur’an. Brill, 2023. 

 

 

Darman, Muhammad Syawal Rosyid. “Konsep Washatiyah Islam Perspektif Quraish 

Shihab (Telaah Kritik Nalar Islam Mohammed Arkoun).” Al Muhafidz: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 2, no. 2 (2022): 147–59. 

https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v2i2.42. 

 

 

Duderija, Adis. “Pre Modern and Critical Progressive Methodologies of Interpretation 

of the Qur’an and the Sunnah.” JOURNAL OF QUR’AN AND HADITH 

STUDIES 1, no. 2 (2012): 181–95. https://doi.org/10.15408/quhas.v1i2.1323. 

 

 

Esack, Farid. Qur’an, Liberation & Pluralism: An Islamic Perspective of Interreligious 

Solidarity against Oppression. Oneworld, 2002. 

 

 

Fabrori, Fahri Muhaimin. “Interperasi Kata Qātilū dalam Q.S. Al-Taubah (9): 29 Studi 

Analisis Kajian Ma‘nā cum Maghzā Sahiron Syamsuddin.” REVELATIA 

Jurnal Ilmu al-Qur`an dan Tafsir 4, no. 1 (2023): 67–82. 

https://doi.org/10.19105/revelatia.v4i1.8208. 

 

 

Faiz. Hermeneutika Al-Qur’an: Tema-Tema Kontroversial. Kalimedia, 2015. 

 

 

Firdausiyah, Umi Wasilatul. “Urgensi Ma’na-Cum-Maghza di Era Kontemporer: Studi 

Penafsiran Sahiron Syamsuddin atas Q 5: 51.” Contemporary Quran 1, no. 1 

(2021): 29. https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-04. 

 

 

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. Diterjemahkan oleh Joel Weinsheimer dan 

Donald G. Marshall. The Bloomsbury Revelations Series. Bloomsbury, 2013. 

 

 



  118 

 

 

 

Gracia, Jorge J. E. A Theory of Textuality: The Logic and Epistemology. State 

University of New York Press, 1995. 

 

 

Herlena, Winceh, dan Muh Muads Hasri. “Tafsir QS. An-Nur: 32 Tentang Anjuran 

Menikah (Studi Analisis Hermeneutika Ma’na Cum Maghza).” Al-Dzikra: 

Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 14, no. 2 (2020): 1–16. 

 

 

Hirsch, Eric Donald. Validity in interpretation. Yale university press, 1967. 

 

 

Husaini, Adian, dan Abdurrahman al-Baghdadi. Hermeneutika & Tafsir al-Qur’an. 

Gema Insani, 2007. 

 

 

Ichwan, Moch. Nur. “A New Horizon in Qur’anic Hermeneutics: Nasr Hamid Abu 

Zayd’s Contribution to Critical Qur’anic Scholarship.” Leiden University, 

1999. 

 

 

Ikhwan, Munirul. “An Indonesian Initiative to Make the Qur’an Down-to-Earth: 

Muhammad Quraish Shihab and His School of Exegesis.” Universitas  Berlin, 

2015. 

 

 

———. “Muhammad Quraish Shihab.” Dalam Contemporary Qurʾānic Hermeneutics, 

disunting oleh Georges Tamer. De Gruyter, 7 April 2025. 

https://doi.org/10.1515/9783111320069. 

 

 

Ilmi, Robby Hidayatul. “Tafsir Wasati: M. Quraish Shihab dan Usaha 

Mengartikulasikan Ajaran Islam dalam Masyarakat Multikultural.” Tesis, UIN 

Sunan Kalijaga, 2024. 

 

 

Kaṡīr, ‘Imād al-Dīn Abū al-Fidā’ Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Kaṡīr ibn. Tafsīr al-Qur’ān al-

‘Aẓīm. Vol. 4. Dār al-Fikr, t.t. 

 

 



  119 

 

 

 

Khalida An Nadhrah, Nabila, Casram, dan Wawan Hernawan. “Moderasi Beragama 

Menurut Yusuf Al-Qardhawi, Quraish Shihab, dan Salman Al-Farisi.” Living 

Islam: Journal of Islamic Discourses 6, no. 1 (2023). 

https://doi.org/10.14421/lijid.v6i1.4365. 

 

 

Kodir, Faqihuddin Abdul. Qirā’ah Mubādalah. Cetakan IV. IRCiSoD, 2021. 

 

 

Lohanda, Mona. “The Tragedy of Basuki Tjahaja Purnama.” Dalam Religious 

Pluralism in Indonesia, oleh Mona Lohanda. Cornell University Press, 2021. 

https://doi.org/10.7591/cornell/9781501760433.003.0006. 

 

 

Munandar, Siswoyo Aris, dan Saifuddin Amin. “Contemporary Interpretation of 

Religious Moderation in the Qur’an: Thought Analysis Quraish Shihab and Its 

Relevance in the Indonesian Context.” QIST: Journal of Quran and Tafseer 

Studies 2, no. 3 (2023): 290–309. https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448. 

 

 

Mustaqim, Abdul. Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an: Studi Aliran-aliran Tafsir dari 

Periode Klasik, Pertengahan hingga Modern Kontemporer. Idea Press, 2016. 

 

 

Muttaqin, Ahmad. “Hermeneutika Pancasila: Paradigma Penafsiran Al-Qur’an 

Konteks Indonesia.” UIN Sunan Kalijaga, 2021. 

 

 

Nahar, Syamsu, Budiman Budiman, dan Dewi Maya Sari. “Nilai Pendidikan Karakter 

Kerja Keras Menurut Al-Qur’an: Kajian Tafsir Al-Misbah dan Al-Wasith.” 

FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam 12, no. 01 (2023). 

https://doi.org/10.32806/jf.v12i01.6787. 

 

 

Osborne, Grant R. The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to 

Biblical Interpretation. Intervarsity Press, 1991. 

 

Palmer, Richard E. Hermeneutics: Interpretation Theory in Schleiermacher, Dilthey, 

Heidegger, and Gadamer. 2. Nortwestern University Studies in 

Phenomenology & Existential Philosophy. Northwestern University Press, 

1972. 



  120 

 

 

 

 

 

Pink, Johanna. Muslim Qurʼānic Interpretation Today: Media, Genealogies and 

Interpretive Communities. Themes in Qurʼānic studies. Equinox Publishing 

Ltd, 2018. 

 

 

———. “Tradition and Ideology in Contemporary Sunnite Qur’ānic Exegesis: 

Qur’ānic Commentaries from the Arab World, Turkey and Indonesia and their 

Interpretation of Q 5:51.” Die Welt des Islams 50, no. 1 (2010): 3–59. 

https://doi.org/10.1163/157006010X489801. 

 

 

Putri, Sagnofa Nabila Ainiya, dan Muhammad Endy Fadlullah. “Wasathiyah 

(Moderasi Beragama) Dalam Perspektif Quraish Shihab.” INCARE, 

International Journal of Educational Resources 3, no. 1 (2022): 066–080. 

https://doi.org/10.59689/incare.v3i1.390. 

 

 

al-Qaṭṭān, Mannā. Mabāḥits fī ʿUlūm Al-Qurʾān. Maktabah Wahbah, 1997. 

 

al-Qurṭubī, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad ibn Aḥmad. al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. 

Vol. 6. Mu’assasah al-Risālah, 2006. 

 

 

Raḥmān, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 8. 

impr. Publications of the Center for Middle Eastern Studies 15. Univ. of 

Chicago Press, 2002. 

 

 

———. Major Themes of the Qur’ān. 2. The University of Chicago Press, 2009. 

Rahman, Yusuf. “Indonesian Muslim Responses to Non-Muslim Approaches to 

Qur’anic Studies.” dalam New Trends in Qur anic Studies Text, Context, and 

Interpretation, disunting oleh Mun’im Sirry. Lockwood Press, 2019. 

 

 

Rajafi, Ahmad. Nalar fiqh Muhammad Quraish Shihab. Cetakan pertama. Istana 

Publishing, 2014. 

 

 



  121 

 

 

 

al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. Mafātiḥ al-Ghaib. Vol. 10. Dār al-Fikr, t.t. 

 

Ricoeur, Paul. Interpretation Theory:  Discourse and the Surplus of Meaning. The 

Texas Christian University Press, 1976. 

 

 

Riḍā, Muḥammad Rasyīd. Tafsīr al-Qur’ān al-Ḥakīm (Tafsīr al-Manār). Dār al-Manār, 

1947. 

 

 

Rohman, Izza. “Tafsir Al-Qur’an bi Al-Qur’an: Sectarian Tendencies in al-

Tabataba’i’s Al-Mizan and Al-Shanqiti’s Adwa al-Bayan.” UIN Syarif 

Hidayatullah, 2016. 

 

 

———. “The pursuit of new interpretive approaches to the Qurʾān in contemporary 

Indonesia.” Dalam The Qurʾān in the Malay–Indonesian World Context and 

interpretation, disunting oleh Majid Daneshgar, Peter G. Riddell, dan Andrew 

Rippin. Routledge, Taylor & Francis Group, 2016. 

 

 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qurʼān: Towards a Contemporary Approach. Taylor 

& Francis, 2006. 

 

 

———. “Introduction: the Qur’an, Interpretation and the Indonesian Context.” Dalam 

Approaches to the Qur’an in contemporary Indonesia, disunting oleh Abdullah 

Saeed. Qur’anic Studies Series. Oxford University Press, 2005. 

 

 

———. Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach. 

Routledge, 2013. 

 

 

Saleh, Walid A. The formation of the classical tafsīr tradition: the Qurʼān commentary 

of al-Thaʻlabī (d. 427/1035) by Walid A. Saleh. Texts and studies on the Qurʼān, 

v. 1. Brill, 2004. 

Scharbrodt, Oliver. “Muḥammad ʿAbduh.” dalam Handbook of Qurʾānic 

Hermeneutics, disunting oleh Georges Tamer. De Gruyter, 2023. 

https://doi.org/10.1515/9783110582284-005. 

 



  122 

 

 

 

 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan 

Umat. Vol. 13. Mizan Media Utama, 1996. 

 

 

 ———. Membumikan al-Quran: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Mizan, 2013. 

 

 

———. Al-Maidah 51: Satu Firman Beragam Penafsiran. Lentera Hati, 2019. 

 

———. Metodologi Tafsir Al-Qur’an: dari Tematik hingga Maqashidi. Lentera Hati, 

2025. 

 

 

———. Perempuan. Lentera Hati, 2022. 

 

———. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Vol. 3. Lentera 

Hati, 2000. 

 

 

———. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Vol. 6. Lentera 

Hati, 2018. 

 

 

———. Tafsir Bayani: Paradigma Bahasa dalam Kosakata Al-Qur’an. Lentera Hati, 

2024. 

 

 

———. Kaidah Tafsir: Cetakan III. Lentera Hati, 2015. 

 

Sidik, Sangputri, Funco Tanipu, Nuryati Solapari, Mohammad Syahru Assabana, dan 

Rahmania Rahman. “Konsep Pendidikan Keadilan Gender di Dalam Sistem 

Pendidikan Indonesia.” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 6, no. 4 (2023): 

2845–59. https://doi.org/10.54371/jiip.v6i4.1949. 

 

 

Syamsuddin, Sahiron. “A Peaceful Message beyond the Permission of Warfare (jihād): 

An Interpretation of Qur’an 22: 39-40.” Dalam (Un)Common Sounds: Songs of 



  123 

 

 

 

Peace and Reconciliation among Muslims and Christians, disunting oleh 

Roberta Rose King, Sooi Ling Tan, William A. Dyrness, dan Najeeba Syeed-

Miller. Art for faith’s sake. Cascade Books, 2014. 

 

———. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Nawasea Press, 2017. 

 

———. Pendekatan Ma’nā-cum-Maghzā atas Al-Qur’an dan Hadis: Menjawab 

Problematika Sosial Keagamaan di Era Kontemporer. Cetakan pertama. 

Ladang Kata, 2020. 

 

 

———. Al-Qur’an dan Pembinaan Karakter Umat. Ladang Kata, 2020. 

 

———. Die Koranhermeneutik Muhammad Sahrurs und ihre Beurteilung aus der 

Sicht muslimischer Autoren: eine kritische Untersuchung. Ergon-Verlag, 2009. 

 

 

———. “Ma’na-cum-maghza Approach to the Qur’an: Interpretation of Q. 5:51.” 

Advances in Social Science, Education and Humanities Research Vol. 137 

(2018): 131–36. 

 

———. “Ma‘na-cum-Maghza Approach to the Qur’an: Interpretation of Q. 5:51.” 

dipresentasikan pada International Conference on Qur’an and Hadith Studies 

(ICQHS 2017), Jakarta, Indonesia. Proceedings of the International 

Conference on Qur’an and Hadith Studies (ICQHS 2017), Atlantis Press, 2018. 

https://doi.org/10.2991/icqhs-17.2018.21. 

 

 

———. “Pendekatan Ma'na-cum-Maghza atas Al-Qur’an: Paradigma, Prinsip, dan 

Metode Penafsiran.” Pidato Pengukuhan Guru Besar Dalam Bidang Ilmu 

Tafsir UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022. 

 

 

———. “Pendekatan Ma‘nā-cum-Maghzā: Paradigma, Prinsip, dan Metode 

Penafsiran.” Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir di Nusantara 8, no. 2 (2022). 

 

 

Tamer, Georges. “Introduction.” dalam Contemporary Qurʾānic Hermeneutics, 

disunting oleh Georges Tamer. De Gruyter, 7 April 2025. 

https://doi.org/10.1515/9783111320069. 



  124 

 

 

 

 

 

Tamer, Georges. “Introduction.” dalam Handbook of Quranic Hermeneutics: vol. 4: 

Quranic Hermeneutics in the 19th and 20th Century, disunting oleh Georges 

Tamer. De Gruyter Handbook. De Gruyter, 2023. 

 

 

Tamer, Georges. “Introduction.” dalam Qurʾānic Hermeneutics from the 13th to the 

19th Century, disunting oleh Georges Tamer. De Gruyter, 21 Oktober 2024. 

https://doi.org/10.1515/9783111320083. 

 

 

Tatar, Burhanettin. Interpretation and the problem of the intention of the author: H.-

G. Gadamer vs. E.D. Hirsch. Cultural Heritage and Contemporary change, v. 

5. Council for Research in Values and Philosophy, 1998. 

 

 

Wadud, Amina. Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s 

Perspective. Oxford University Press, 1999. 

 

 

Wartini, Atik. Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah. 11, no. 1 

(2014): 109–26. 

 

 

Wibowo, Safruddin Edi. “Kontroversi Penerapan Hermeneutika dalam Studi al-Qur’an 

di Indonesia.” Disertasi, Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2017. 

 

 

Wielandt, Rotraud. “Exegesis of the Qur’an: Early modern and contemporary.” dalam 

Encyclopaedia of the Qurʼān, disunting oleh Jane Dammen McAuliffe. Brill, 

2002. 

 

 

Yunita, Yunita. “From Reading the Qur’an to Learning Arabic Language.” SUHUF 16, 

no. 1 (2023): 225–40. https://doi.org/10.22548/shf.v16i1.864. 

 

 


	HALAMAN JUDUL
	PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Signifikansi Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teoritis
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V
	PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



