
TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-DISCOURSE: 

Hermeneutika HAMKA dalam Rezim Pengetahuan Orde Lama 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Ahmad Avif Okjilshipia 

NIM: 22200012002 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Master of Arts (M.A.) 

Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies 

Konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an 

 

 

Yogyakarta 

2026 



KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA

PASCASARJANA
Jl. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 519709 Fax. (0274) 557978 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-94/Un.02/DPPs/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul : TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-DISCOURSE: Hermeneutika HAMKA
dalam Rezim Pengetahuan Orde Lama

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : AHMAD AVIF OKJILSHIPIA, S.Ag.
Nomor Induk Mahasiswa : 22200012002
Telah diujikan pada : Selasa, 13 Januari 2026
Nilai ujian Tugas Akhir : A

dinyatakan telah diterima oleh Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

Valid ID: 69722b1514d32

0Ketua Sidang/Penguji I

0Dr. Akmal Ihsan
0SIGNED

Valid ID: 696dfbd7b9a67

0Penguji II

0Dr. Munirul Ikhwan
0SIGNED

Valid ID: 6973158ac9983

0Penguji III

0Dr. Phil. Mu'ammar Zayn Qadafy, M.Hum.
0SIGNED

Valid ID: 697321f509680

0Yogyakarta, 13 Januari 2026
0UIN Sunan Kalijaga
0Direktur Pascasarjana
0 
0Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A.
0SIGNED

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

1/1 23/01/2026

http://www.tcpdf.org


i 

 

 

  



ii 

 

 

  



iii 

 

 

 

  



iv 

 

ABSTRAK 

 

Tesis ini menganalisis Tafsir Al-Azhar karya HAMKA sebagai praktik 

produksi pengetahuan yang beroperasi dalam konfigurasi kuasa dan rezim 

pengetahuan negara pada masa Demokrasi Terpimpin (1959–1966). Berangkat dari 

kritik terhadap kecenderungan kajian tafsir sebelumnya yang membaca Tafsir Al-

Azhar terutama sebagai karya moral-etis, modernis, atau metodologis, penelitian ini 

mengajukan pembacaan alternatif dengan menempatkan tafsir tersebut sebagai 

counter-discourse terhadap upaya negara Orde Lama memonopoli horizon 

kebenaran publik melalui proyek ideologis Nasakom dan Manipol/USDEK. Fokus 

utama penelitian ini bukan pada validitas teologis tafsir, melainkan pada bagaimana 

teks keagamaan berfungsi sebagai wacana yang dinegosiasikan, diproduksi, dan 

dijalankan dalam relasi kuasa tertentu. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan genealogis–wacana Michel 

Foucault dengan metode kualitatif-interpretatif. Kerangka teoritis yang digunakan 

mencakup konsep diskursus, rezim pengetahuan, genealogi, dan counter-discourse 

untuk menelusuri hubungan antara teks tafsir, subjektivitas penafsir, dan 

mekanisme pengendalian wacana negara. Data utama penelitian adalah Tafsir Al-

Azhar, yang dilengkapi dengan karya-karya non-tafsir HAMKA serta literatur 

historis dan teoretis mengenai politik Orde Lama dan relasi agama–negara. Analisis 

dilakukan melalui identifikasi pernyataan kunci, pemetaan genealogis terhadap 

pengalaman sosial-politik HAMKA, penyandingan wacana tafsir dengan wacana 

resmi negara, serta penentuan fungsi diskursif teks dalam medan kuasa yang 

membingkainya. 

Tesis ini mengembangkan argumen bahwa Tafsir Al-Azhar tidak dapat 

dipahami secara memadai jika dilepaskan dari konteks rezim pengetahuan Orde 

Lama. Tafsir ini beroperasi sebagai counter-discourse yang tidak tampil sebagai 

oposisi politik eksplisit, tetapi mengintervensi klaim negara atas kebenaran melalui 

strategi diskursif yang bersifat etis dan epistemik. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa kritik HAMKA terhadap penyalahgunaan kekuasaan, penegasan tanggung 

jawab moral individu, dan pemindahan sumber legitimasi kebenaran dari negara 

kepada Tuhan berfungsi sebagai mekanisme delegitimasi simbolik terhadap 

hegemoni epistemik negara. 

Temuan utama penelitian ini mencakup tiga poin. Pertama, Orde Lama 

dipahami bukan sekadar sebagai rezim politik, melainkan sebagai rezim 

pengetahuan yang mengatur kemungkinan produksi dan legitimasi wacana publik, 

termasuk wacana keagamaan. Kedua, subjektivitas hermeneutis HAMKA 

terbentuk melalui proses genealogis yang melibatkan jaringan reformisme Islam, 

pengalaman organisasi, pembungkaman media, dan penahanan politik, yang secara 

langsung memengaruhi orientasi tafsirnya. Ketiga, Tafsir Al-Azhar berfungsi 



v 

 

sebagai praktik produksi pengetahuan alternatif yang bekerja dari dalam batas-batas 

pengawasan negara, tetapi tidak sepenuhnya tunduk pada logika ideologisnya. 

Dengan demikian, tesis ini berkontribusi pada pengembangan studi tafsir Al-Qur’an 

dengan menunjukkan bahwa tafsir dapat dianalisis sebagai praktik diskursif yang 

berkelindan dengan relasi kuasa dan pembentukan subjektivitas. Pendekatan 

genealogis–wacana yang digunakan dalam penelitian ini membuka kemungkinan 

metodologis baru bagi kajian tafsir, politik Islam, dan sejarah intelektual Islam 

Indonesia, khususnya dalam membaca hubungan antara agama, pengetahuan, dan 

kekuasaan negara. 

 

Kata kunci: HAMKA, Tafsir Al-Azhar, rezim pengetahuan, counter-discourse, 

orde lama. 

 

  



vi 

 

MOTTO 

 

 

 

 

 

 خَيْركُُمر مَنر تَ عَلَّمَ الرقُررآنَ وَعَلَّمَهُ 
“Sebaik-baik di antara kalian adalah yang mempelajari al-Qur’an dan 

mengajarkannya” 
 

ُ النَّاسِ أنَ رفَعُهُمر للِنَّاسِ   خَيْر
“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia lainnya” 

 

Aku yakin, mempelajari al-Qur’an membuat seseorang menjadi lebih mengerti 
bagaimana menjadi manusia yang baik, 

bukan membuat seseorang merasa lebih baik dari manusia lainnya.  



vii 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teruntuk semua manusia yang kusayangi, khususnya Papa, Mama, Kak Novta serta 
Ayuk, Redho, 

dan Teman Hidupku; Diana.  

  



viii 

 

KATA PENGANTAR 

 

 Assalamualaikum Wr. Wb. Segala puji bagi Allah, Tuhan yang mengajarkan 

manusia dengan segala kemurahan hati-Nya. Salawat dan salam tercurah pada 

Muhammad (s.a.w.), Nabi yang menyampaikan wahyu, yang menjadi contoh untuk 

menjadi sebaik-baik manusia. 

 Perkulihan yang berlangsung sejak awal 2022, hingga penelitian yang tuntas 

pada akhir 2025 adalah proses yang dilalui berkat bantuan, dukungan, dan doa dari 

segenap pihak yang tak memungkinkan untuk disebutkan satu persatu. Pihak-pihak 

yang memiliki andil besar bagi penulis di antaranya: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

2. Direktur Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

3. Ketua dan Sekretaris Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta  

4. Dr. Munirul Ikhwan, sebagai Dosen Penasihat Akademik, yang juga 

merupakan Dosen Pembimbing dalam segenap proses penelitian dan penulisan 

tugas akhir. Bagi penulis, beliau adalah mentor akademik yang berperan besar 

dalam pembentukan cara pandang, sikap kritis, hingga minat penelitian dan 

karir di  dunia akademik. 

5. Seluruh dosen pengampu mata kuliah pada program Interdisciplinary Islamic 

Studies yang membagikan pengetahuan dan pengalamannya di dalam 

perkuliahan-perkuliahan pada konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an. 

6. Segenap guru yang mengajar, membimbing, dan memberi inspirasi, sedari 

penulis kecil hingga dewasa. 

7. Keluarga di Kedaton Bandar Lampung, Bapak Dr. Septuri M.Ag., Ibu 

Yulianah, Kakakku Ahmad Novta Sebad Linaci M.Pd. serta Ayuk Laila, dan 

Adikku Ahmad Redho Qurrota A’yun S.Pd. 

8. Mardiana Pungki, S.Hum., yang telah menemani dari waktu ke waktu, yang 

membantu penulis melewati banyak kesulitan, yang bersedia untuk terus 



ix 

 

menyaksikan ‘proses’ penulis dari sisi yang paling dekat. Terima kasih atas 

kehadirannya sejak 2018. 

9. Keluarga di Manisrenggo. Bapak Mujiyono, Ibu Kustiyantini, dan Mas Irfan 

Ramadani yang dengan kelapangan hatinya menerima seorang perantau dari 

Lampung untuk menjadi bagian dari keluarga kecil mereka. 

10. Seluruh keluarga di Lampung Barat, Palembang, Pesawaran, hingga 

Tangerang, yang menyaksikan dan mendukung tumbuh kembang penulis, 

sejak sekolah diantar Papa hingga merantau di Yogyakarta. 

11. Teman-teman seangkatan di konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an yang 

sebagian besar telah lulus lebih dahulu. Diskusi dan interaksi kita di kelas 

banyak berpengaruh dalam kerangka pemikiran penulis. 

12. Teman-teman dan murid-murid penulis di Kinderstation School, khususnya di 

TK Jakal yang banyak memberi dukungan. Ungkapan seperti “semoga lancar 

penelitiannya!”, “sukses ya ujiannya, Mr. Okjil!” bukan sekedar kata-kata. 

Bagi penulis ungkapan-ungkapan itu mengandung energi yang sangat 

membantu dan membangun. 

13. Teman-teman di Komunitas Standupindo Jogja yang dengan tulus banyak 

berbagi tawa dan canda dalam setiap obrolan. 

14. Seluruh pihak yang tidak disebut satu per satu, yang tentu juga memiliki 

banyak andil dalam hidup penulis. Terima kasih banyak. 

Kata pengantar ini ditutup dengan harapan semoga Tesis yang dalam 

prosesnya melibatkan banyak pihak ini bermanfaat bagi segenap pembaca. Penulis 

sadar bahwa tulisan ini masih menyisakan celah-celah yang membuatnya masih 

jauh dari kategori karya yang baik. Terima kasih atas segala penghargaan, kritik, 

saran, dan masukan dari para pembaca di kemudian hari. Sampai jumpa pada karya 

berikutnya. Wassalamualaikum Wr. Wb. 

Yogyakarta, 17 Januari 2025 

Penulis, 

 

 

 

Ahmad Avif Okjilshipia 



x 

 

DAFTAR ISI 

 

PERNYATAAN KEASLIAN ........................................................................ i 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ........................................................... ii 

NOTA DINAS PEMBIMBING ..................................................................... iii 

ABSTRAK ...................................................................................................... iv 

MOTTO .......................................................................................................... vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN .................................................................... vii 

KATA PENGANTAR .................................................................................... viii 

DAFTAR ISI ................................................................................................... x 

BAB I:  .............................................................................................................  

PENDAHULUAN ........................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah............................................................................ 1 

B. Batasan dan Rumusan Masalah................................................................. 9 

C. Tujuan dan Signifikansi ............................................................................ 10 

D. Tinjauan Pustaka ....................................................................................... 13 

E. Kerangka Teoritis ...................................................................................... 20 

F. Metode Penelitian ..................................................................................... 25 

G. Sistematika Pembahasan ........................................................................... 27 

BAB II: ............................................................................................................   

HAMKA DALAM JARINGAN WACANA DAN KEKUASAAAN ......... 31 

A. Akar Pembentukan Intelektual HAMKA .................................................. 34 

B. Jejaring Sosial dan Aktivisme HAMKA ................................................... 40 

C. Dari Pengalaman Politik ke Tafsir ............................................................ 44 

BAB III: ..........................................................................................................  

REZIM PENGETAHUAN ORDE LAMA: STRUKTUR DAN KONDISI 

EPISTEMIKNYA .......................................................................................... 49 

A. Arsitektur Rezim Pengetahuan Orde Lama .............................................. 52 

B. Mekanisme Pengendalian Wacana Keagamaan dan Politik ..................... 57 

C. Posisi HAMKA dalam Struktur Kuasa ..................................................... 61 

D. Celah-Celah Epistemik dalam Rezim Pengetahuan Orde Lama ............... 65 



xi 

 

BAB IV: ...........................................................................................................  

TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-DISCOURSE ....................... 73 

A. Tafsir Al-Azhar dalam Rezim Pengetahuan Orde Lama ........................... 75 

1. Melampaui Kategori “Kontra Revolusi” ........................................... 76 

2. Independensi Material dalam Produksi Tafsir ................................... 79 

3. Paradoks: Kemunculan Tafsir dari Dalam Penjara ............................ 84 

B. Produksi Wacana Tandingan dalam Tafsir Al-Azhar ................................ 89 

1. Kedaulatan Ilahi vs Absolutisme Pengetahuan Negara ..................... 90 

2. Transparansi Kebenaran vs Kooptasi Pengetahuan Negara ............... 95 

3. Kritik dan Delegitimasi Moral terhadap Kolaborator Kekuasaaan .... 102 

C. Sintesis: Tafsir sebagai Counter-Discourse .............................................. 108 

BAB V: ...........................................................................................................  

PENUTUP ...................................................................................................... 112 

A. Kesimpulan ............................................................................................... 112 

B. Saran.......................................................................................................... 115 

DAFTAR PUSTAKA .................................................................................... 118 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Tafsir Al-Azhar disusun dalam konteks ketika negara di bawah Presiden 

Sukarno berupaya membangun suatu horizon ideologis tunggal melalui 

Nasakom dan Manipol/USDEK.1 Pada masa Demokrasi Terpimpin (1959–

1965), negara tidak hanya memperketat kontrol politik, tetapi juga membentuk 

tatanan pengetahuan yang mengatur siapa yang berhak berbicara, apa yang 

dapat dikatakan, dan bagaimana kebenaran harus dipahami di ruang publik.2 

Dalam lanskap seperti ini, produksi wacana keagamaan berada dalam orbit 

pengawasan negara dan semakin dipersempit ruang artikulasinya bagi aktor 

atau organisasi yang tidak sesuai dengan garis ideologi resmi. Keadaan tersebut 

membentuk medan epistemik tempat Tafsir Al-Azhar ditulis sekaligus 

menandai batas-batas yang harus dinegosiasikan oleh HAMKA sebagai 

penulisnya. 

 
1 Manipol/USDEK merupakan paket ideologi negara yang ditetapkan Presiden Sukarno 

pada 1959 melalui pidatonya Penemuan Kembali Revolusi Kita, dan kemudian disahkan MPRS 

sebagai dasar politik negara. Manipol (Manifesto Politik) dirumuskan sebagai garis besar haluan 

negara, sedangkan USDEK—akronim dari UUD 1945, Sosialisme Indonesia, Demokrasi 

Terpimpin, Ekonomi Terpimpin, dan Kepribadian Indonesia—menjadi lima prinsip yang wajib 

diikuti seluruh institusi politik. Para sejarawan seperti Herbert Feith dan Rex Mortimer menegaskan 

bahwa Manipol/USDEK berfungsi sebagai ideologi resmi yang mengatur batas wacana politik, 

memaksa setiap organisasi untuk menyesuaikan diri, dan membenarkan pembatasan terhadap 

kelompok yang dianggap tidak sejalan, termasuk Masyumi dan arus Islam modernis. Lihat Herbert 

Feith, The Decline of Constitutional Democracy in Indonesia (Ithaca: Cornell University Press, 

1962), 518–520; Rex Mortimer, Indonesian Communism under Sukarno: Ideology and Politics, 

1959–1965 (Ithaca: Cornell University Press, 1974), 67–70. 
2 Krishna Sen dan David T. Hill, Media, Culture and Politics in Indonesia (Jakarta: 

Equinox Publishing, 2006), 34–37. 



2 

 

Konsolidasi ideologi negara melalui Nasakom dan Manipol/USDEK 

dapat dibaca sebagai pembentukan rezim pengetahuan, yakni konfigurasi 

diskursif dan institusional yang mengatur kemungkinan produksi, sirkulasi, dan 

pengakuan pengetahuan dalam ruang publik.3 Melalui perangkat ini, negara 

tidak terutama berfungsi sebagai penentu kebenaran, melainkan sebagai 

pengelola medan epistemik yang menentukan apa yang dapat dipikirkan dan 

diucapkan secara sah, bagaimana persoalan politik dapat dirumuskan, serta 

posisi subjek mana yang diakui sebagai otoritatif. Rezim ini beroperasi melalui 

mekanisme klasifikasi ideologis, normalisasi bahasa politik, dan pengaturan 

institusional yang memaksa organisasi-organisasi kemasyarakatan—termasuk 

kelompok Islam modernis—untuk menyesuaikan diri dengan horizon wacana 

negara. Dengan demikian, kekuasaan negara tidak hanya dimanifestasikan 

dalam kontrol politik, tetapi juga dalam upaya memusatkan produksi 

pengetahuan agar selaras dengan konfigurasi ideologis yang ditetapkannya.4 

Kelompok Islam modernis yang memiliki kedekatan historis dengan 

Masyumi merupakan salah satu aktor yang terdampak paling signifikan. Kritik 

 
3 Dalam tesis ini, istilah rezim pengetahuan digunakan sebagai konsep operasional yang 

mengintegrasikan beberapa istilah kunci Foucauldian yang bekerja pada level berbeda. Discourse 

dipahami sebagai praktik ujaran yang memproduksi objek, subjek, dan makna; sementara relasi 

power/knowledge menjelaskan bahwa produksi pengetahuan selalu terikat pada relasi kuasa. Pada 

level struktural, régime de savoir menunjuk pada aturan dan kondisi kemungkinan yang menentukan 

jenis pengetahuan apa yang dapat diproduksi dan dipikirkan, sedangkan régime de vérité merujuk 

pada mekanisme institusional dan normatif yang menetapkan pengetahuan mana yang diakui 

sebagai benar dan sah. Istilah rezim pengetahuan dalam tesis ini tidak dimaksudkan sebagai padanan 

tunggal salah satu istilah tersebut, melainkan sebagai konsep payung untuk menunjuk konfigurasi 

diskursif–institusional konkret di mana negara mengelola produksi, sirkulasi, dan legitimasi 

pengetahuan dalam ruang publik. Dengan pengertian ini, rezim pengetahuan menegaskan 

bagaimana kuasa bekerja bukan terutama melalui represi langsung, melainkan melalui normalisasi 

cara mengetahui, sekaligus menjelaskan mengapa Tafsir Al-Azhar dapat dibaca sebagai counter-

discourse yang beroperasi di luar logika epistemik negara. 
4 Michel Foucault, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings, 1972–

1977, ed. Colin Gordon (New York: Pantheon Books, 1980), 109–133. 



3 

 

mereka terhadap komunisme, keberatan terhadap kebijakan politik Sukarno, 

serta orientasi keagamaan yang berbeda sering dibaca sebagai sikap oposisi. 

Pembubaran Masyumi pada tahun 1960 dan pengawasan ketat terhadap tokoh-

tokohnya menunjukkan bagaimana negara berusaha menghilangkan pusat 

otoritas pengetahuan keagamaan yang dianggap berpotensi mengganggu narasi 

resmi.5 Tindakan-tindakan tersebut bukan hanya bentuk represi politik, tetapi 

juga intervensi epistemik untuk melemahkan kanal-kanal produksi wacana 

alternatif. 

Dalam konteks ini, proses penulisan Tafsir Al-Azhar perlu dilihat 

sebagai bagian dari dinamika kuasa yang membingkai ruang ekspresi 

keagamaan pada masa Demokrasi Terpimpin. Tafsir tersebut tidak dapat dibaca 

sebagai respons spontan terhadap kondisi politik, tetapi sebagai teks yang lahir 

di tengah struktur pengetahuan yang berupaya menutup kemungkinan bagi 

artikulasi nilai-nilai moral dan keagamaan yang tidak selaras dengan proyek 

ideologis negara. Dengan demikian, konteks ini menyediakan landasan penting 

untuk menganalisis bagaimana sebuah karya keagamaan beroperasi, bertahan, 

atau bahkan menawarkan horizon etis alternatif di dalam rezim pengetahuan 

yang menuntut keseragaman wacana. 

Penggunaan konsep counter-discourse dari Michel Foucault dalam 

penelitian ini berfungsi sebagai perangkat analitis untuk menelaah bagaimana 

 
5 Pembubaran Masyumi merupakan bagian dari upaya negara membungkam oposisi Islam 

modernis. Sukarno menuduh Masyumi terlibat dalam PRRI, meskipun banyak anggotanya tidak 

terlibat langsung. Lihat Deliar Noer, Partai Islam di Pentas Nasional (Jakarta: Pustaka LP3ES, 

2000), 265–270; serta Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca: 

Cornell Modern Indonesia Project, 1994), 43–45. 



4 

 

Tafsir Al-Azhar memproduksi bentuk-bentuk pengetahuan yang tidak 

sepenuhnya dapat diserap ke dalam kerangka ideologi negara.6 Penekanan 

HAMKA terhadap tanggung jawab moral individu, bahaya penyalahgunaan 

kekuasaan, serta kebebasan berpikir dapat dibaca sebagai artikulasi etis yang 

memiliki relevansi langsung dengan kondisi epistemik masa itu. Unsur-unsur 

tersebut tidak diasumsikan sebagai representasi resistensi politis, tetapi 

diposisikan sebagai indikator adanya gesekan antara horizon pengetahuan yang 

dibangun negara dan horizon etis yang diekspresikan melalui tafsir. 

Pembredelan Panji Masyarakat pada tahun 1960 memperlihatkan 

bagaimana negara mengintervensi media sebagai apparatus produksi 

kebenaran.7 Melalui tindakan ini, negara memutus kanal wacana Islam 

modernis yang selama ini menjadi ruang artikulasi bagi gagasan moral dan 

sosial keagamaan. Bersamaan dengan pembubaran Masyumi,8 tindakan 

tersebut memperjelas bahwa negara berupaya menata ulang lanskap epistemik 

dengan menyingkirkan institusi-institusi yang berpotensi menghadirkan otoritas 

 
6 Konsep counter-discourse dalam Foucault merujuk pada wacana yang muncul dari 

kelompok yang ditindas atau dibungkam, sebagai respons terhadap dominasi wacana resmi. Dalam 

kasus HAMKA, tafsir menjadi medium untuk memproduksi kebenaran alternatif terhadap 

kebenaran yang dipaksakan melalui ideologi negara. Lihat Michel Foucault, Society Must Be 

Defended (New York: Picador, 2003), 7–10; bandingkan dengan Herman Westerink, “Thinking 

Spirituality Differently: Michel Foucault on Spiritual Self-Practices, Counter-Conducts, and Power–

Knowledge Constellations,” Religions 10, no. 2 (2019): 1–12. 
7 Pembredelan Panji Masyarakat dilakukan oleh pemerintah pada Januari 1960 setelah 

memuat artikel berjudul “Kisah Tuan Dirman”, yang ditafsirkan pemerintah sebagai kritik 

terselubung terhadap Sukarno. Pembredelan ini menandai intensifikasi kontrol negara terhadap 

media Islam. Lihat James R. Rush, Hamka’s Great Story: A Master Writer’s Vision of Islam for 

Modern Indonesia (Singapore: ISEAS–Yusof Ishak Institute, 2016), 244–246; lihat juga Howard M. 

Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca, NY: Cornell Modern Indonesia 

Project, 1994), 45–47. 
8 Noer, Partai Islam di Pentas Nasional, 265–270; bandingkan dengan John D. Legge, 

Sukarno: A Political Biography (New York: Praeger, 1972), 324–329. 



5 

 

pengetahuan alternatif. Pada titik inilah posisi HAMKA semakin berada dalam 

orbit pengawasan negara. 

Penahanan HAMKA pada tahun 1964, yang dilakukan tanpa proses 

peradilan formal, merupakan bagian dari mekanisme negara untuk mengisolasi 

tokoh yang dianggap tidak sejalan dengan arah ideologi resmi.9 Penjara dalam 

kerangka Foucauldian bukan hanya institusi yang membatasi tubuh, tetapi juga 

apparatus yang berupaya mengendalikan kondisi produksi pengetahuan. 

Namun, sebagaimana ditunjukkan banyak studi, ruang isolasi dapat 

memunculkan intensifikasi refleksi dan penulisan.10 Dalam kasus HAMKA, 

penjara justru menjadi lokasi penyusunan lanjutan Tafsir Al-Azhar, sehingga 

pengalaman ini berfungsi sebagai kondisi historis yang turut membentuk 

orientasi epistemik karya tersebut. 

Tema-tema seperti moralitas, tanggung jawab individu, dan kritik 

terhadap penyalahgunaan kekuasaan yang menonjol dalam tafsir HAMKA 

tidak dapat dilepaskan dari dinamika pengetahuan yang mengitarinya. Elemen-

elemen tersebut bukan sekadar ekspresi moral, melainkan bentuk artikulasi etis 

yang lahir dari relasi antara subjek dan struktur kuasa yang berupaya mengatur 

horizon kebenaran publik. Sebagaimana ditegaskan Foucault, praktik etis dapat 

 
9 Penahanan HAMKA dilakukan pada tahun 1964 dengan tuduhan subversif yang tidak 

pernah dibuktikan di pengadilan. Penolakannya terhadap komunisme serta kritiknya terhadap 

kebijakan politik negara membuat ia diawasi lama oleh aparat keamanan sebelum akhirnya 

dipenjarakan. Lihat Rush, Hamka’s Great Story, 248–250; lihat juga Azyumardi Azra, Islam 

Substantif (Bandung: Mizan, 2000), 164–165. 
10 Tentang penjara sebagai situs represi yang secara paradoks melahirkan produksi 

intelektual, lihat Michel Foucault, Discipline and Punish: The Birth of the Prison, trans. Alan 

Sheridan (New York: Vintage Books, 1995), 23–30; lihat analisis konteks penulisan tafsir HAMKA 

dalam Khairudin Aljunied, Hamka and Islam: Cosmopolitan Reform in the Malay World (Ithaca, 

NY: Cornell University Press, 2018), 84–89. 



6 

 

berfungsi sebagai medan counter-conduct yang memungkinkan subjek 

mengartikulasikan kebenarannya di dalam, tetapi tidak sepenuhnya ditentukan 

oleh, rezim pengetahuan Negara.11 Dalam konteks HAMKA, orientasi moral ini 

memperlihatkan bagaimana teks keagamaan dapat bergerak sebagai wacana 

alternatif tanpa harus mengambil posisi oposisi politik secara langsung, 

sebagaimana juga ditunjukkan oleh pembacaan Aljunied terhadap transformasi 

etis dalam karya-karyanya.12 

Kajian akademik sebelumnya lebih banyak menempatkan Tafsir Al-

Azhar dalam kerangka moral-etis, modernisme, atau metodologi penafsiran. 

Karya Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an, 

misalnya, menyoroti fungsi tafsir ini dalam memperkuat rasionalitas 

keagamaan masyarakat modern.13 Studi Mun’im Sirry, disertasi Wan Sabri Wan 

Yusof, serta analisis Milhan Yusuf juga menekankan karakter reformis dan 

pembaruan metodologis dalam tafsir.14 Meskipun penting, kajian-kajian 

tersebut belum menelaah secara sistematis bagaimana struktur kuasa dan 

konfigurasi pengetahuan Orde Lama membingkai proses produksi dan orientasi 

wacana dalam Tafsir Al-Azhar. 

 
11 Foucault, Power/Knowledge, 131–133. 
12 Khairudin Aljunied, Hamka and Islam, 145–150 
13 Howard M. Federspiel membahas posisi Tafsir Al-Azhar sebagai literatur Islam populer 

yang memiliki pengaruh luas tanpa menempatkannya dalam konteks politik Orde Lama. Lihat 

Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an, 55–60. 
14 Lihat Mun’im Sirry, “What’s Modern about Modern Tafsir? A Closer Look at Hamka’s 

Tafsir Al-Azhar,” dalam The Qur’an in the Malay-Indonesian World: Context and Interpretation, 

ed. Majid Daneshgar, Peter G. Riddell, dan Andrew Rippin (New York: Routledge, 2016), 198–211. 

Untuk kajian klasik, lihat Wan Sabri Wan Yusof, Hamka’s Tafsir Al-Azhar: Qur’anic Exegesis as a 

Mirror of Social Change (PhD diss., Temple University, 1997); Milhan Yusuf, Hamka’s Method of 

Interpreting the Legal Verses of the Qur’an (MA thesis, McGill University, 1995). 



7 

 

Sejauh ini, pembacaan mengenai hubungan antara konteks politik Orde 

Lama dan struktur wacana tafsir masih terbatas. Kajian Khairudin Aljunied, 

misalnya, menyinggung pengaruh pengalaman politik HAMKA terhadap 

orientasi etis tafsir, tetapi belum diarahkan pada analisis mendalam mengenai 

relasi antara teks dan rezim pengetahuan negara.15 Kekosongan ini 

menunjukkan adanya kebutuhan metodologis untuk membaca Tafsir Al-Azhar 

melalui pendekatan yang memperhitungkan bukan hanya isi moral dan metode 

penafsiran, tetapi juga kondisi epistemik yang memungkinkan kemunculannya. 

Dalam konteks inilah pendekatan genealogis-wacana dari Michel 

Foucault menjadi relevan,16 karena memungkinkan analisis yang menelusuri 

bagaimana teks keagamaan diproduksi, dibentuk, dan dijalankan dalam relasi 

kuasa. Studi ini memosisikan Tafsir Al-Azhar sebagai teks yang dibentuk oleh 

ketegangan antara subjektivitas penafsir dan mekanisme politik-epistemik 

negara pada masa Demokrasi Terpimpin.17 Perspektif ini memungkinkan 

penelitian menggabungkan dimensi historis, politik, dan epistemik untuk 

memahami orientasi wacana yang muncul dalam tafsir. 

Tafsir Al-Azhar tidak dapat dipahami secara memadai jika diperlakukan 

hanya sebagai penafsiran spiritual atas ayat-ayat Al-Qur’an. Ia merupakan 

 
15 Khairudin Aljunied menekankan peran pengalaman historis dan jaringan transnasional 

dalam membentuk pemikiran HAMKA, namun tidak menempatkan Tafsir Al-Azhar secara eksplisit 

sebagai wacana tandingan terhadap negara. Lihat Aljunied, Hamka and Islam, 82–90. 
16 Metode genealogis—berbasis pada konsep power/knowledge, counter-conduct, dan 

subjectivation—memberikan perangkat analitis untuk mengungkap bagaimana teks keagamaan 

berfungsi dalam medan pertarungan kuasa. Untuk pemaparan metodologis, lihat Michel Foucault, 

The Archaeology of Knowledge (New York: Pantheon, 1972), 3–12; serta Foucault, Society Must Be 

Defended, 5–11. 
17 Argumen ini juga didukung oleh karya Herman Westerink yang menunjukkan bagaimana 

praktik keagamaan tertentu menjadi bentuk counter-conduct terhadap rezim kuasa. Lihat Westerink, 

“Thinking Spirituality Differently,” 4–9. 



8 

 

produk dari kondisi historis ketika negara berupaya mengarahkan produksi 

wacana publik melalui mekanisme ideologis seperti Nasakom dan pembatasan 

terhadap kelompok Islam modernis. Dalam kerangka power/knowledge 

Foucault, setiap produksi pengetahuan berada dalam jaringan institusional dan 

relasi kuasa tertentu.18 Dengan demikian, analisis terhadap tafsir harus 

memperhitungkan bagaimana konfigurasi kuasa negara Orde Lama turut 

membentuk horizon wacana yang muncul di dalamnya. 

Pengalaman HAMKA dalam berbagai arena—organisasi modernis, 

dunia politik nasional, pembredelan media, hingga penahanan—menjadi bagian 

dari formasi subjektivitas yang relevan bagi pemahaman orientasi 

penafsirannya.19 Subjek dalam pandangan Foucault merupakan hasil negosiasi 

historis, bukan entitas otonom. Karena itu, proses subjectivation HAMKA perlu 

dibaca sebagai rangkaian interaksi antara pengalaman historis dan struktur 

kuasa yang melingkupinya, yang pada gilirannya mempengaruhi horizon 

hermeneutis dalam Tafsir Al-Azhar.20 

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini menempatkan Tafsir Al-

Azhar sebagai teks yang beroperasi pada tiga lapis analisis: (1) produksi 

pengetahuan—bagaimana tafsir turut membentuk horizon kebenaran alternatif 

di tengah rezim pengetahuan negara; (2) subjektivitas penulis—bagaimana 

 
18 Konsep power/knowledge menjelaskan bahwa produksi kebenaran tidak pernah terpisah 

dari relasi kuasa. Dalam konteks ini, tafsir menjadi sarana untuk membentuk horizon kebenaran 

yang tidak berada di bawah kontrol negara. Lihat Foucault, Power/Knowledge, 109–133. 
19 Subjektivitas HAMKA merupakan hasil dari proses historis yang melibatkan 

pengalaman organisasi, konflik ideologis, dan represi negara. Lihat Aljunied, Hamka and Islam, 70–

94; Rush, Hamka’s Great Story, 236–260. 
20 Michel Foucault, “The Subject and Power,” in Michel Foucault: Beyond Structuralism 

and Hermeneutics, ed. Hubert L. Dreyfus and Paul Rabinow (Chicago: University of Chicago Press, 

1983), 208–212. 



9 

 

pengalaman historis HAMKA membentuk posisi epistemiknya; dan (3) dimensi 

etis—bagaimana kritik terhadap penyalahgunaan kekuasaan berfungsi sebagai 

artikulasi nilai dalam situasi pembatasan wacana. Pendekatan ini tidak 

mengasumsikan bentuk resistensi tertentu sejak awal, tetapi menyediakan 

kerangka analitis untuk menelaah bagaimana teks keagamaan beroperasi dalam 

relasi dengan struktur kuasa yang mengitarinya 

 

B. Batasan Dan Rumusan Masalah 

Penelitian ini dibatasi pada analisis Tafsir Al-Azhar sebagai praktik 

diskursif yang beroperasi dalam konteks politik dan epistemik Demokrasi 

Terpimpin. Fokus penelitian tidak diarahkan pada keseluruhan isi tafsir atau 

kajian teologis-komparatif, tetapi pada bagian-bagian yang mengandung 

operasi wacana terkait produksi kebenaran, pembentukan subjek, dan kritik 

terhadap struktur kuasa. 

Elemen biografis HAMKA hanya digunakan sejauh relevan untuk 

menjelaskan posisi epistemiknya sebagai penafsir, bukan sebagai rekonstruksi 

biografi kronologis. Penelitian ini juga tidak membahas keseluruhan perjalanan 

pemikiran HAMKA dalam bidang-bidang lain seperti tasawuf, sastra, atau 

sosial-politik, kecuali ketika aspek tersebut memiliki keterkaitan langsung 

dengan konfigurasi wacana yang termanifestasi dalam Tafsir Al-Azhar. 

Batasan temporal ditetapkan pada periode 1959–1966, mencakup fase 

konsolidasi ideologis negara, pembatasan ruang wacana publik, dan masa 

penahanan HAMKA. Pendekatan ini dipilih untuk menjaga konsistensi analitis 



10 

 

dalam memahami bagaimana teks keagamaan diproduksi, diposisikan, dan 

berfungsi dalam situasi ketika negara mengelola wacana secara intensif. 

Secara keseluruhan, batasan-batasan tersebut dirumuskan agar 

penelitian tetap terarah pada tujuan utama: mengkaji Tafsir Al-Azhar sebagai 

teks yang bekerja melalui mekanisme wacana tertentu dalam relasinya dengan 

struktur kuasa negara, tanpa melebar menjadi kajian tematik, biografis, atau 

historis yang tidak terkait dengan fokus analitis penelitian. Berikut adalah 

beberapa pertanyaan yang dijawab melalui penulisan penelitian ini: 

1. Bagaimana Tafsir Al-Azhar membangun wacana alternatif di tengah upaya 

negara mengontrol rezim pengetahuan? 

2. Strategi diskursif apa yang digunakan HAMKA dalam mengartikulasikan 

kritik terhadap mekanisme kuasa yang membatasi ruang produksi wacana? 

3. Bagaimana pengalaman dan posisi sosial-politik HAMKA memengaruhi 

orientasi hermeneutis dan bentuk kritik yang muncul dalam Tafsir Al-

Azhar? 

 

C. Tujuan Dan Signifikansi 

Penelitian ini bertujuan memberikan pemahaman yang lebih tajam 

mengenai posisi Tafsir Al-Azhar dalam pertarungan wacana pada masa 

Demokrasi Terpimpin, dengan menekankan keterkaitannya dengan relasi 

kuasa, pembentukan subjek, serta perubahan struktur pengetahuan. Karena itu, 

penelitian ini tidak hanya membaca tafsir sebagai karya keagamaan, tetapi 

sebagai intervensi epistemik yang bekerja di dalam—dan terhadap—



11 

 

mekanisme pengendalian wacana negara. Secara khusus, tujuan penelitian ini 

adalah: 

1. Menjelaskan bagaimana Tafsir Al-Azhar menawarkan bentuk kebenaran 

yang berbeda dari narasi resmi negara pada masa Demokrasi Terpimpin, 

sehingga dapat dipahami sebagai counter-discourse. 

2. Menguraikan cara HAMKA menyampaikan kritik terhadap mekanisme 

pengendalian wacana negara—melalui ajaran moral, peringatan terhadap 

penyalahgunaan kekuasaan, serta penegasan kebebasan berpikir—dalam 

penafsirannya atas ayat-ayat Al-Qur’an. 

3. Menganalisis bagaimana pengalaman hidup, jaringan intelektual, dan 

situasi politik yang dialami HAMKA membentuk cara ia membaca Al-

Qur’an dan mengarahkan substansi kritik epistemik dalam Tafsir Al-Azhar. 

Tujuan-tujuan ini menegaskan bahwa Tafsir Al-Azhar bukan sekadar 

teks keagamaan normatif, melainkan ruang diskursif tempat negosiasi antara 

subjek dan struktur kuasa berlangsung. Melalui pendekatan genealogis, 

penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa tafsir dapat berfungsi sebagai situs 

resistensi, sebagai media pembentukan subjek, dan sebagai instrumen produksi 

kebenaran alternatif ketika negara berupaya memonopoli horizon wacana 

publik.  

1. Signifikansi Teoretis 

Penelitian ini menawarkan kontribusi teoretis dengan menerapkan kerangka 

genealogis Michel Foucault dalam studi tafsir Al-Qur’an—pendekatan yang 

masih jarang dijalankan dalam kajian tafsir Nusantara. Dengan demikian, 



12 

 

penelitian ini memperluas tradisi studi hermeneutika Al-Qur’an dengan 

menunjukkan bagaimana tafsir dapat dianalisis sebagai praktik produksi 

pengetahuan yang berkelindan dengan relasi kuasa, bukan hanya sebagai 

penjabaran normatif terhadap teks suci. 

2. Signifikansi Historis-Intelektual 

Studi ini memperkaya kajian tentang HAMKA dengan menempatkan Tafsir 

Al-Azhar secara eksplisit dalam konteks sejarah politik Orde Lama: 

pembubaran Masyumi, pembredelan Panji Masyarakat, represi negara 

terhadap ulama modernis, dan pengalaman penjara 1964–1966. Perspektif 

ini memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana 

kondisi politik dan represi epistemik membentuk orientasi wacana dalam 

tafsir tersebut. 

3. Signifikansi Akademik-Metodologis 

Penelitian ini mengembangkan model analisis integratif yang memadukan 

hermeneutika, teori wacana, dan metode genealogis. Pendekatan ini dapat 

direplikasi dalam penelitian teks keagamaan lain untuk menelusuri 

bagaimana subjek, teks, dan kuasa saling membentuk. Dengan demikian, 

penelitian ini memberikan dasar metodologis baru bagi studi tafsir, politik 

Islam, dan kajian wacana Asia Tenggara. 

4. Signifikansi Praktis-Reflektif 

Dengan menunjukkan bagaimana Tafsir Al-Azhar memuat kritik moral dan 

etis terhadap penyalahgunaan kekuasaan, penelitian ini menampilkan peran 

teks keagamaan sebagai sumber daya intelektual dan etis untuk membaca 



13 

 

ulang persoalan politik dan sosial kontemporer. Temuan ini menawarkan 

dasar refleksi bagi masyarakat Muslim Indonesia mengenai pentingnya 

kemandirian moral dan kewaspadaan terhadap dominasi wacana negara. 

 

D. Tinjauan Pustaka 

Howard M. Federspiel, dalam karyanya yang sangat berpengaruh 

Popular Indonesian Literature of the Qur’an, menempatkan Tafsir Al-Azhar 

sebagai salah satu puncak perkembangan literatur keislaman modern Indonesia 

yang secara eksplisit ditujukan kepada publik luas. Federspiel memfokuskan 

analisisnya pada bagaimana HAMKA menyajikan tafsir dalam gaya bahasa 

komunikatif, moralistik, dan mudah diakses, sehingga berhasil menjadi 

jembatan antara ajaran Al-Qur’an dan masyarakat Muslim urban yang sedang 

mengalami transformasi sosial pada pertengahan abad ke-20. Oleh karenanya, 

ia melihat Tafsir Al-Azhar terutama sebagai karya pendidikan agama dan 

dakwah, bukan sebagai teks politik atau intervensi wacana.21 

Karya Azyumardi Azra, seperti The Origins of Islamic Reformism in 

Southeast Asia, memberikan fondasi esensial untuk memahami posisi 

genealogis HAMKA dalam arus reformisme Islam global. Azra menekankan 

konsep connected histories, menunjukkan bahwa HAMKA adalah pewaris dari 

 
21 Meskipun Federspiel mencatat konteks sosial-politik yang melingkupi kehidupan 

HAMKA, ia tidak menafsirkan tafsir ini dalam kerangka produksi kebenaran atau pertarungan 

kuasa. Kontribusinya bersifat deskriptif—yakni menjelaskan karakter populer dan etika publik dari 

tafsir—tetapi tidak menyajikan pembacaan teoretis tentang bagaimana Al-Azhar beroperasi sebagai 

counter-discourse terhadap hegemoni negara Orde Lama. Dalam kerangka penelitian ini, karya 

Federspiel menjadi fondasi sejarah yang penting untuk memahami perkembangan tafsir populer; 

namun, ia tidak menangkap dimensi resistensi epistemik yang menjadi fokus utama kajian 

genealogis Foucauldian. Lihat Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an, 44–47. 



14 

 

jaringan intelektual transnasional yang menghubungkan Minangkabau dengan 

pusat pembaruan di Timur Tengah, terutama melalui transmisi pemikiran 

Muhammad Abduh dan Rasyid Rida. Azra berhasil menempatkan HAMKA 

sebagai produk dari tradisi reformisme Minangkabau sejak generasi Haji Rasul, 

yang menekankan rasionalitas, pemurnian akidah, dan etika modernis22 

Disertasi Wan Sabri Wan Yusof, Hamka’s Tafsir Al-Azhar: Qur’anic 

Exegesis as a Mirror of Social Change, adalah salah satu kajian akademik 

paling substansial dan mendalam mengenai Tafsir Al-Azhar. Wan Sabri 

menelaah tafsir ini dengan menekankan bagaimana HAMKA merespons 

dinamika sosial Indonesia melalui interpretasi Qur'an, terutama terkait 

moralitas, perubahan sosial, dan isu-isu kemasyarakatan modern. 

Pendekatannya bersifat historis-sosiologis, berfokus pada bagaimana tafsir 

mencerminkan perubahan budaya dan sosial di Indonesia pada abad ke-20.23 

 
22 Kerangka genealogis Azra krusial untuk menempatkan HAMKA dalam tradisi 

reformisme, meskipun begitu ia tidak mengembangkan pembacaan Tafsir Al-Azhar sebagai teks 

politik atau intervensi dalam rezim kebenaran negara. Analisis Azra berhenti pada level transmisi 

ide dan transformasi tradisi, bukan pada cara tafsir diproduksi dalam kondisi represi atau digunakan 

sebagai praktik wacana tandingan. Dengan demikian, kontribusi Azra memperkuat konteks 

genealogis awal bagi penelitian ini, tetapi tidak menyentuh dimensi counter-discourse yang menjadi 

fokus utama kajian ini. Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: 

Networks of Malay-Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth 

Centuries (Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2004), 150–155; lihat juga Azyumardi Azra, 

“The Transmission of al-Manar’s Reformism to the Malay-Indonesian World: The Cases of al-Imam 

and al-Munir,” Studia Islamika 6, no. 3 (1999): 75–79. 
23 Meskipun Wan Sabri mencatat konteks ketegangan politik saat penulisan, ia tetap 

membaca Al-Azhar sebagai representasi sosial, bukan sebagai teks yang berfungsi dalam 

pertarungan wacana dengan negara. Ia tidak menggunakan teori Michel Foucault, tidak menyingkap 

relasi kuasa yang memproduksi tafsir, dan tidak melihat penjara sebagai situs pembentukan subjek 

penafsir. Dengan demikian, kontribusinya sangat penting untuk memetakan dimensi sosial tafsir, 

tetapi tidak menangkap potensi Al-Azhar sebagai counter-discourse yang lahir dari kondisi represi 

politik. Lihat Wan Sabri Wan Yusof, Hamka’s Tafsir Al-Azhar: Qur’anic Exegesis as a Mirror of 

Social Change (PhD diss., Temple University, 1997) 



15 

 

Kajian Milhan Yusuf dalam tesisnya Hamka’s Method of Interpreting 

the Legal Verses of the Qur’an merupakan penelitian yang paling teknis dalam 

menelaah metodologi tafsir HAMKA, khususnya terkait ayat-ayat hukum. 

Milhan menelusuri bagaimana HAMKA memadukan pendekatan rasional, 

moral-etis, dan prinsip-prinsip umum syariah dalam membaca ayat hukum, 

serta adaptasinya terhadap metode tafsir klasik ke dalam kerangka modernisme 

Indonesia. Fokus utama penelitian ini adalah struktur metodologis Al-Azhar: 

sumber rujukan HAMKA, penggunaan ma'tsur dan ra'yi, integrasi konteks 

sosial, serta kecenderungan ijtihad-nya.24 

Karel Steenbrink, dalam artikelnya “Qur’an Interpretation of Hamzah 

Fansuri (ca. 1600) and Hamka (1908–1982): A Comparison,” memetakan posisi 

HAMKA dalam sejarah panjang tradisi tafsir Nusantara. Steenbrink 

menunjukkan bahwa Tafsir Al-Azhar menandai pergeseran epistemik dari corak 

sufistik-esoteris (diwakili Hamzah Fansuri) menuju penafsiran modernis yang 

rasional, moral, dan berorientasi pada kehidupan publik. Ia melihat HAMKA 

sebagai representasi gelombang pembaruan Islam yang menekankan etika 

sosial dan modernitas, menolak pendekatan batiniah yang spekulatif.¹ 

 
24 Meskipun komprehensif dalam menjelaskan teknik hermeneutika hukum, Milhan tidak 

membaca tafsir sebagai produk relasi kuasa atau sebagai intervensi terhadap rezim politik. Tafsir 

bagi Milhan adalah karya ilmiah-hukum, bukan wacana yang beroperasi melawan hegemoni negara. 

Ia tidak menggunakan teori diskursus, tidak menghubungkan pengalaman penjara HAMKA dengan 

bentuk penafsirannya, dan tidak menempatkan Al-Azhar dalam kerangka counter-discourse. Dengan 

demikian, karya Milhan penting untuk memahami logika metodologis tafsir, tetapi tidak menyentuh 

dimensi politik epistemik yang menjadi fokus penelitian ini. Lihat Milhan Yusuf, Hamka’s Method 

of Interpreting the Legal Verses of the Qur’an (MA thesis, McGill University, 1995). 



16 

 

Kontribusi Steenbrink terletak pada pemetaan historis-komparatif yang 

menempatkan HAMKA dalam evolusi intelektual Islam Nusantara.25 

Khairudin Aljunied, melalui monograf pentingnya Hamka and Islam: 

Cosmopolitan Reform in the Malay World, memberikan pembacaan paling 

teoretis dan progresif atas figur HAMKA dalam lanskap intelektual dunia 

Melayu. Aljunied menafsirkan HAMKA sebagai reformis kosmopolitan yang 

bergerak melampaui batas lokal, menggabungkan rasionalisme, spiritualitas 

tasawuf modern, dan komitmen etis terhadap masyarakat. Ia berhasil 

menempatkan HAMKA dalam jejaring transnasional, memperlihatkan 

bagaimana pengalaman hidup, perjumpaan gagasan global, dan dinamika 

politik Indonesia membentuk orientasi pemikirannya.26 

Mun’im Sirry, dalam artikelnya “What’s Modern about Modern Tafsir? 

A Closer Look at Hamka’s Tafsir Al-Azhar,” menyajikan pembacaan kritis 

terhadap klaim “kemodernan” Tafsir Al-Azhar. Sirry berargumen bahwa 

modernitas tafsir HAMKA tidak terletak pada metode historis-kritis (seperti 

 
25 Meskipun demikian, analisisnya bersifat literer-historis dan tidak menggunakan teori 

wacana, teori kuasa, atau pendekatan genealogis. Steenbrink tidak menyingkap bagaimana Tafsir 

Al-Azhar diproduksi dalam situasi represi, bagaimana tafsir berfungsi sebagai praktik produksi 

kebenaran, atau bagaimana HAMKA berposisi dalam pertarungan wacana dengan negara Orde 

Lama. Akibatnya, meskipun kajian ini memperjelas transformasi intelektual, ia tidak memasuki 

dimensi politik epistemik yang menjadi fokus utama penelitian ini. Lihat Karel Steenbrink, “Qur’an 

Interpretation of Hamzah Fansuri (ca. 1600) and Hamka (1908–1982): A Comparison,” Studia 

Islamika 2, no. 2 (1995): 73–95. 
26 Meskipun Aljunied lebih teoretis daripada para sarjana sebelumnya, analisisnya tidak 

berfokus pada Tafsir Al-Azhar sebagai teks yang diproduksi dari dalam kondisi represi dan tidak 

memosisikan tafsir tersebut sebagai counter-discourse terhadap hegemoni negara Orde Lama. Ia 

menggunakan teori kosmopolitanisme dan tradisi Islam untuk membaca subjektivitas HAMKA, 

bukan teori wacana atau genealogi Foucauldian. Aljunied hanya menyinggung penjara HAMKA 

dan ketegangan politik secara kontekstual, tetapi tidak mengembangkan tafsir sebagai praktik 

parrhesia atau produksi kebenaran tandingan. Dengan demikian, karya Aljunied memberikan 

kontribusi besar dalam memetakan horizon intelektual dan etika reformis HAMKA, namun tidak 

memasuki ranah politik epistemik yang menjadi inti penelitian ini. Lihat Aljunied, Hamka and 

Islam. 



17 

 

studi Qur'an modern di Barat atau Timur Tengah), melainkan pada penggunaan 

bahasa Indonesia yang komunikatif, penekanan pada moralitas publik, dan 

kemampuannya menjembatani tradisi Islam dengan persoalan sosial 

kontemporer. Sirry membaca HAMKA sebagai modernis yang lebih 

mengedepankan pembentukan etika masyarakat daripada inovasi metodologis 

radikal.27 

 Di lingkup lokal Indonesia, Korpus kajian mengenai HAMKA dan 

Tafsir Al-Azhar sangat luas, meliputi artikel jurnal, skripsi, tesis, disertasi, dan 

buku-buku populer. Namun, literatur ini secara dominan berporos pada tiga 

tema besar: (1) biografi dan ketokohan HAMKA sebagai ulama modernis; (2) 

analisis moral, etika sosial, dan pesan dakwah dalam Tafsir Al-Azhar; dan (3) 

perbandingan metodologi tafsir HAMKA dengan mufasir lain, terutama dalam 

kerangka tradisional-modernis. Sebagian penelitian juga menyoroti upaya 

vernacularization pesan Al-Qur’an melalui penggunaan bahasa Indonesia baku.  

Meskipun kontribusi kajian-kajian ini esensial dalam memetakan aspek 

moral, sosial, dan literer tafsir, mayoritas darinya tidak menggunakan kerangka 

teori wacana, tidak membaca tafsir dalam konteks relasi kuasa, dan tidak 

memasukkan pengalaman penjara 1964–1966 sebagai faktor pembentukan 

subjektivitas penafsir. Literatur Indonesia cenderung normatif—memuliakan 

 
27 Sirry tidak membawa Al-Azhar ke dalam kerangka wacana dan kekuasaan; ia tidak 

membahas penjara 1964–1966 sebagai situs produksi tafsir, tidak menyingkap tafsir sebagai 

intervensi terhadap rezim kebenaran negara, dan tidak menggunakan teori Foucauldian dalam 

membaca relasi subjek-pengetahuan-kuasa. Akibatnya, meskipun tulisan Sirry memperkaya 

perdebatan tentang karakter modernisme HAMKA, ia tetap berada dalam kerangka normatif 

modernisme dan belum menyentuh dimensi counter-discourse yang menjadi pusat penelitian ini. 

Lihat Sirry, “What’s Modern about Modern Tafsir?,” 198–211. 

 



18 

 

kekayaan tafsir HAMKA tanpa menanyakan bagaimana tafsir itu diproduksi, 

dalam kondisi kuasa apa ia ditulis, dan fungsi strategis apa yang ia mainkan 

dalam pertarungan ideologis pada masa Orde Lama. Dengan demikian, 

meskipun korpus penelitian Indonesia memperluas pemahaman tentang 

karakter moral dan metodologis HAMKA, ia belum menyentuh dimensi politik 

epistemik, counter-discourse, maupun analisis genealogis yang menjadi fokus 

utama penelitian ini.28 

Dari keseluruhan kajian yang telah dipetakan—mulai dari Howard M. 

Federspiel yang menekankan karakter populer Tafsir Al-Azhar, Azyumardi 

Azra yang menggarisbawahi akar genealogis reformisme Islam, hingga studi-

studi lain yang menyoroti aspek sosiologis dan yuridis-metodologis (Milhan 

Yusuf), historis-komparatif (Steenbrink), maupun modernisme normatif dan 

kosmopolitan (Aljunied dan Mun’im Sirry)—dapat disimpulkan bahwa Tafsir 

Al-Azhar pada umumnya dipahami sebagai produk pemikiran keagamaan, 

 
28 Baca dan bandingkan literatur, di antaranya Eduwar, Pemahaman Toleransi Hamka 

dalam Tafsir Al-Azhar (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2023); Maulidi, Konstruksi 

Perempuan dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka (Tesis Magister, UIN Sunan Ampel Surabaya, 

2015); Asep Dadan Suganda, Metode Penafsiran Teks al-Qur’an Buya Hamka dan Quraish Shihab 

(Skripsi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2010); “Vernakularisasi dalam Tafsir Al-Azhar” 

(Skripsi, UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2024); Nadya Syafa Chairunnisa, 

“Hedonisme dalam al-Qur’an” (Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024); Nor Aini, “Tafsir 

Al-Azhar Karya Hamka: Kajian Pendekatan Adabi Ijtima’i” (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2019); Yuyun Affandi, Azzah Luqinatul Husna, dan Mohammed Saad Alhuwaymil, 

“Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir Al-Qur’an di Indonesia,” Islamic Communication 

Journal 9, no. 1 (June 2024): 95–110; Bukhori Abdul Shomad et al., “Implications of Hamka’s 

Thoughts in Tafsir Al-Azhar on the Standpoint of Islamic Social Organization vis-à-vis the State,” 

Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 14, no. 1 (June 2024): 91–116; Munawan, “A 

Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir al-Qur’an: Studi Tafsir Al-Azhar Karya Hamka,” 

Tajdid 25, no. 2 (2018); Anwar Mujahidin, “Tafsir Alquran dan Praktik Politik Umat Islam 

Indonesia Perspektif Tafsir Al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah,” Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir 

Hadith 7, no. 2 (2017): 375–395; Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar Karya Buya 

Hamka,” El-’Umdah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 1 (2018); Ahmad Levi Fachrul Avivy 

et al., “Isra’iliyyat in Interpretive Literature of Indonesia: A Comparison between Tafsir Marah 

Labid and Tafsir Al-Azhar,” Mediterranean Journal of Social Sciences 6, no. 3 (2015): 401–407. 



19 

 

ekspresi etika modernis, atau respons normatif terhadap perubahan sosial. 

Dalam keseluruhan literatur yang berhasil ditelusuri oleh peneliti, belum 

ditemukan penelitian yang secara eksplisit membaca Tafsir Al-Azhar sebagai 

praktik produksi pengetahuan yang beroperasi dalam relasinya dengan 

konfigurasi ideologis dan epistemik negara Orde Lama. 

Secara metodologis, kajian-kajian terdahulu yang tersedia belum secara 

sistematis mengaitkan proses penafsiran dengan relasi kuasa yang 

membentuknya. Pengalaman pemenjaraan HAMKA pada periode 1964–1966 

umumnya diperlakukan sebagai latar biografis atau konteks historis, dan belum 

dianalisis sebagai arena kuasa yang secara aktif membentuk struktur 

subjektivitas penafsir dan horizon hermeneutikanya. Selain itu, dalam 

penelusuran peneliti, belum ditemukan kajian yang menggunakan pendekatan 

genealogis untuk menjelaskan bagaimana pengalaman politik personal tersebut 

berfungsi sebagai kondisi kemungkinan bagi artikulasi tafsir tertentu, ataupun 

yang menganalisis Tafsir Al-Azhar sebagai praktik diskursif yang berhadapan 

dengan kerangka epistemik negara seperti Nasakom dan Manipol/USDEK. 

Berangkat dari kondisi tersebut, penelitian ini mengambil posisi analitis 

dengan menawarkan pembacaan Tafsir Al-Azhar sebagai praktik diskursif yang 

beroperasi dalam medan relasi kuasa tertentu. Tafsir dipahami sebagai bentuk 

artikulasi pengetahuan yang tidak terlepas dari kondisi historis dan politik 

pembentukannya, serta sebagai ruang di mana subjektivitas penafsir 

dinegosiasikan. Dengan menggunakan pendekatan genealogis dan analisis 

wacana, penelitian ini dimaksudkan untuk melengkapi kajian-kajian yang telah 



20 

 

ada dengan menyoroti dimensi epistemik dan politis tafsir yang, sejauh 

penelusuran peneliti, belum menjadi fokus utama dalam literatur yang tersedia. 

 

E. Kerangka Teoritis 

Kerangka teoretis penelitian ini dibangun dengan memanfaatkan 

sejumlah konsep kunci dalam pemikiran Michel Foucault, terutama konsep 

diskursus, rezim pengetahuan, genealogi, dan counter-discourse. Konsep-

konsep tersebut tidak digunakan untuk membangun penilaian normatif terhadap 

Tafsir Al-Azhar, melainkan sebagai perangkat analitis untuk menelaah 

bagaimana teks tafsir tersebut diproduksi, beroperasi, dan memperoleh 

maknanya dalam konfigurasi kuasa dan pengetahuan Indonesia pada masa 

Demokrasi Terpimpin.29 Dengan demikian, bagian ini tidak dimaksudkan 

sebagai pemaparan menyeluruh atas teori Foucault, melainkan sebagai 

perumusan kerangka konseptual yang relevan untuk membaca relasi antara teks 

tafsir, subjek penafsir, dan struktur kuasa negara yang membingkai 

kemunculannya. 

Konsep diskursus, sebagaimana dirumuskan oleh Michel Foucault, 

digunakan sebagai landasan awal untuk memahami bahwa bahasa tidak bersifat 

netral, melainkan bekerja sebagai seperangkat praktik yang mengatur apa yang 

dapat dikatakan, siapa yang berhak berbicara, serta dalam kondisi apa suatu 

pernyataan dapat diterima sebagai benar. Dalam pengertian Foucault, diskursus 

tidak terbatas pada teks atau ujaran, tetapi mencakup institusi, mekanisme 

 
29 Foucault, Power/Knowledge, 131–133. 



21 

 

sosial, dan aturan implisit yang menopang produksi dan sirkulasi makna.30 

Kerangka diskursus ini sejalan dengan pandangan Norman Fairclough, yang 

menekankan bahwa bahasa merupakan praktik sosial yang selalu terikat pada 

relasi kuasa.31 Dengan kerangka tersebut, penelitian ini dapat membedakan dan 

membandingkan bahasa negara, bahasa ideologi revolusi, dan bahasa 

keagamaan sebagai sistem wacana yang hidup dalam medan yang sama, tetapi 

beroperasi dengan logika legitimasi dan otoritas yang berbeda. 

Berangkat dari pemahaman diskursus tersebut, konsep rezim 

pengetahuan yang dikembangkan oleh Michel Foucault digunakan untuk 

menjelaskan bagaimana negara Orde Lama tidak hanya mengatur tindakan 

politik, tetapi juga membentuk tatanan pengetahuan yang menentukan apa yang 

dianggap sebagai kebenaran publik. Dalam kerangka Foucault, rezim 

pengetahuan merujuk pada keseluruhan mekanisme—ideologis, institusional, 

dan diskursif—yang mengatur produksi, legitimasi, dan distribusi kebenaran 

dalam masyarakat.32 Dalam konteks Demokrasi Terpimpin, analisis historis 

Herbert Feith menunjukkan bahwa proyek ideologis seperti Nasakom dan 

Manipol/USDEK berfungsi sebagai kerangka epistemik tunggal yang 

memusatkan otoritas kebenaran pada negara.33 Melalui praktik sensor, 

pembubaran organisasi, kontrol pendidikan, dan normalisasi bahasa revolusi—

 
30 Michel Foucault, The Archaeology of Knowledge, trans. A. M. Sheridan Smith (London: 

Routledge, 2013), 38–49. 
31 Norman Fairclough, Discourse and Social Change (Cambridge: Polity Press, 1992), 63–

72 
32 Foucault, Power/Knowledge, 109–133. 
33 Herbert Feith, The Decline of Constitutional Democracy in Indonesia (Singapore: 

Equinox Publishing, 2006), 530–556. 



22 

 

sebagaimana juga dianalisis oleh Krishna Sen dan David T. Hill serta Ariel 

Heryanto—negara membangun tatanan pengetahuan yang membatasi 

kemungkinan munculnya wacana alternatif.34 Dengan konsep ini, Orde Lama 

diposisikan bukan semata sebagai rezim politik, melainkan sebagai rezim 

pengetahuan yang berpretensi mengendalikan horizon kebenaran publik. 

Konsep genealogi, sebagaimana dikembangkan oleh Michel Foucault, 

digunakan secara terbatas untuk membaca pembentukan subjektivitas penafsir, 

bukan sebagai metode utama analisis teks. Dalam perspektif genealogis 

Foucault, subjek tidak dipahami sebagai entitas otonom dan stabil, melainkan 

sebagai hasil dari proses historis yang bersifat kontingen, diskontinu, dan 

dibentuk oleh relasi kuasa.35 Melalui kerangka ini, posisi HAMKA sebagai 

penafsir dibaca sebagai produk interaksi antara latar pendidikan, jaringan 

intelektual, keterlibatan organisasi, pengalaman politik, serta tekanan dan 

pembatasan yang dialaminya. Pendekatan ini sejalan dengan pembacaan 

Khairudin Aljunied, yang menempatkan HAMKA sebagai intelektual Muslim 

yang terbentuk melalui negosiasi antara tradisi keislaman, jaringan 

kosmopolitan, dan dinamika kekuasaan negara.36 Genealogi memungkinkan 

penelitian ini menjelaskan bagaimana pengalaman-pengalaman tersebut 

membentuk horizon hermeneutis HAMKA, tanpa mereduksinya menjadi 

penjelasan psikologis atau biografi linear. 

 
34 Sen dan Hill, Media, Culture and Politics in Indonesia (Melbourne: Oxford University 

Press, 2000), 13–45; Ariel Heryanto, Challenging Authoritarianism in Southeast Asia: Comparing 

Indonesia and Malaysia (London: Routledge, 2003), 27–56. 
35 Foucault, Discipline and Punish, 27–31. 
36 Aljunied, Hamka and Islam, 3–18, 145–167. 



23 

 

Berdasarkan fondasi tersebut, konsep counter-discourse dalam 

pemikiran Michel Foucault menjadi kerangka analisis utama dalam penelitian 

ini. Counter-discourse tidak dipahami sebagai perlawanan politik yang bersifat 

frontal, melainkan sebagai praktik wacana yang bekerja dari dalam batas-batas 

rezim pengetahuan, tetapi tidak sepenuhnya tunduk padanya.37 Dalam 

pengertian ini, counter-discourse muncul melalui strategi penafsiran, 

pengaturan ulang makna, dan pemindahan sumber otoritas kebenaran. 

Kerangka ini memungkinkan pembacaan Tafsir Al-Azhar sebagai teks 

keagamaan yang beroperasi di dalam ruang yang diawasi negara, namun 

memanfaatkan celah-celah epistemik yang tidak sepenuhnya dapat dikontrol 

oleh mekanisme ideologis dan sensor negara—sebuah pola yang juga 

ditegaskan dalam kajian media dan wacana oleh Sen dan Hill.38 

Dengan menggunakan konsep counter-discourse, penelitian ini tidak 

mengasumsikan sejak awal bahwa Tafsir Al-Azhar merupakan bentuk oposisi 

politik eksplisit terhadap negara. Sebaliknya, tafsir dipahami sebagai praktik 

diskursif yang secara gradual mengintervensi klaim negara atas kebenaran, 

misalnya melalui pemindahan sumber legitimasi moral, penegasan otonomi 

etika keagamaan, serta pelemahan monopoli negara dalam menafsirkan sejarah 

dan arah kehidupan kolektif—sejalan dengan kerangka analisis wacana kritis 

yang dikembangkan oleh Ruth Wodak dan Michael Meyer.39 

 
37 Foucault, Power/Knowledge, 100–102. 
38 Sen dan Hill, Media, Culture and Politics in Indonesia, 42–68. 
39 Ruth Wodak dan Michael Meyer, Methods of Critical Discourse Analysis (London: Sage 

Publications, 2001), 9–33. 



24 

 

Secara keseluruhan, kerangka teoretis ini membentuk satu kesatuan 

analitis yang saling terkait: konsep diskursus Foucault dan Fairclough 

menjelaskan struktur ujaran dan batas-batas makna; konsep rezim pengetahuan 

Foucault, yang diperkuat oleh analisis historis Feith, Sen dan Hill, serta 

Heryanto, memetakan mekanisme pengendalian kebenaran oleh negara; 

genealogi Foucault dan pembacaan Aljunied menerangkan pembentukan posisi 

penafsir; sementara konsep counter-discourse menyediakan alat utama untuk 

membaca bagaimana Tafsir Al-Azhar berfungsi sebagai wacana alternatif di 

tengah dominasi epistemik negara. Dengan jalinan ini, Tafsir Al-Azhar dapat 

dipahami sebagai teks yang beroperasi dalam medan kuasa tertentu—bukan 

sebagai karya netral, tetapi juga tidak direduksi menjadi propaganda atau 

perlawanan politik langsung—melainkan sebagai praktik produksi pengetahuan 

yang lahir dari relasi kompleks antara teks, subjek, dan struktur kuasa. 

 

F. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-interpretatif dengan 

pendekatan Genealogi-Wacana Michel Foucault sebagai perangkat analitis 

utama. Pilihan metodologis ini sejalan dengan tujuan penelitian untuk 

memahami Tafsir Al-Azhar bukan hanya sebagai teks keagamaan, tetapi sebagai 

praktik produksi wacana yang beroperasi di dalam struktur kuasa Indonesia 

pada masa Orde Lama. Sebagai studi kualitatif, fokus utamanya adalah 

menafsirkan jaringan makna, proses pembentukan subjek, dan kondisi historis 

yang memungkinkan munculnya counter-discourse di tengah hegemoni negara. 



25 

 

Pendekatan genealogis dipilih karena efektif dalam mengungkap 

ketidakterputusan (discontinuities), pergeseran posisi subjek, dan mekanisme 

kuasa-pengetahuan yang membentuk struktur hermeneutika HAMKA.40 

1. Sumber Data 

a. Sumber Primer: Objek utama adalah Tafsir Al-Azhar karya HAMKA. 

Data primer dilengkapi dengan karya-karya non-tafsir HAMKA (seperti 

Kenang-Kenangan Hidup, Revolusi Ideologi, Ghirah dan Tantangan 

Terhadap Islam, Falsafah Hidup, dan Keadilan Sosial dalam Islam) 

yang digunakan untuk menelusuri pembentukan rasionalitas, etika, dan 

horizon intelektual yang menopang penafsirannya. 

b. Sumber Sekunder: Meliputi kajian akademik mengenai HAMKA, 

politik Orde Lama (1950–1965), sejarah tafsir Indonesia, teori kuasa-

pengetahuan Foucault, serta studi kritis tentang relasi negara–ulama. 

Literatur sekunder ini berfungsi untuk menempatkan Tafsir Al-Azhar 

dalam medan wacana yang lebih luas dan untuk membangun pembacaan 

genealogis yang kokoh.41 

2. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan 

(library research) dengan prosedur sistematis: pembacaan intensif terhadap 

teks tafsir, penandaan tematik, ekstraksi pernyataan kunci, kategorisasi 

 
40 Michel Foucault, “Nietzsche, Genealogy, History,” dalam Language, Counter-Memory, 

Practice, ed. Donald F. Bouchard (Ithaca: Cornell University Press, 1977), 139–164. 
41 Sebagai contoh sumber sekunder, lihat Federspiel, Popular Indonesian Literature of the 

Qur’an; Mortimer, Indonesian Communism under Sukarno; George McT. Kahin, Nationalism and 

Revolution in Indonesia (Ithaca: Cornell University Press, 1952). 



26 

 

terminologi, dan identifikasi motif diskursif yang berulang. Prosedur ini 

disandingkan dengan penelusuran historis terhadap peristiwa politik yang 

secara langsung mengiringi produksi tafsir—meliputi pembubaran 

Masyumi, pembredelan Panji Masyarakat, kriminalisasi ulama modernis, 

hingga penahanan HAMKA pada 1964—untuk memahami kondisi 

produksi wacana yang melingkupi penulisan Tafsir Al-Azhar. 

3. Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan dalam empat tahapan yang saling berkaitan 

dan mengacu pada prinsip genealogis-wacana Foucault: 

a. Identifikasi Pernyataan Kunci (Statement): Dilakukan identifikasi 

bentuk-bentuk ujaran dalam Tafsir Al-Azhar yang merepresentasikan 

sikap HAMKA terhadap isu kekuasaan, kebebasan berpikir, 

otoritarianisme, moralitas publik, dan relasi agama–negara. Tahap ini 

mengikuti prinsip arkeologi wacana Foucault yang fokus pada aturan 

pembentukan pernyataan.42 

b. Pemetaan Genealogis: Setiap statement dipetakan ke dalam konteks 

historis produksi tafsir, termasuk intensifikasi represi politik negara 

pada 1959–1965. Posisi penjara sebagai dispositif yang memaksa subjek 

melakukan rekonstruksi diri menjadi bagian integral dari pembacaan 

ini.43 

 
42 Michel Foucault, The Archaeology of Knowledge, trans. A. M. Sheridan Smith (London: 

Routledge, 2002), 54–61. 
43 Foucault, Discipline and Punish, 22–23. 



27 

 

c. Penyandingan Wacana: Dilakukan penyandingan sistematis antara 

pernyataan tafsir dan wacana resmi negara—misalnya Nasakom, 

Manipol-USDEK, konsep “Demokrasi Terpimpin,” dan retorika 

kepemimpinan Sukarno—untuk melihat bagaimana kedua blok wacana 

saling menegasikan atau bersinggungan.44 

d. Penentuan Fungsi Diskursif: Penelitian menentukan fungsi diskursif 

setiap pernyataan, yakni apakah ia bekerja sebagai discourse yang 

memperkuat formasi tertentu, atau sebagai counter-discourse yang 

secara strategis mengganggu struktur kebenaran yang dipaksakan 

Negara. 

Dengan demikian, metode penelitian ini disusun secara terintegrasi 

untuk menyingkap bukan hanya isi Tafsir Al-Azhar, tetapi juga kondisi kuasa 

yang memungkinkan tafsir tersebut muncul, struktur epistemik yang 

dikerjakannya, serta efek-efek etis dan politis yang dihasilkan oleh wacana 

HAMKA dalam lanskap intelektual Indonesia modern. Kerangka ini 

memungkinkan penelitian menjelaskan bagaimana sebuah karya tafsir dapat 

berfungsi sebagai intervensi epistemik pada masa ketika negara berusaha 

memonopoli kebenaran dan membungkam wacana keagamaan alternatif. 

 

G. Sistematika Pembahasan 

Tesis ini disusun dalam lima bab yang saling berkaitan untuk 

menganalisis Tafsir Al-Azhar sebagai praktik produksi pengetahuan yang lahir 

 
44 Foucault, Power/Knowledge, 109–133. 



28 

 

dan beroperasi dalam konteks rezim pengetahuan Orde Lama. Struktur 

penulisan dirancang mengikuti logika analisis genealogis–wacana, dengan 

menempatkan tafsir dalam relasi dinamis antara pembentukan subjek penafsir, 

struktur kuasa negara, dan pertarungan wacana keagamaan di Indonesia 

modern. 

Bab I (Pendahuluan) memaparkan landasan konseptual dan metodologis 

penelitian. Bab ini mencakup latar belakang masalah, batasan dan rumusan 

masalah, tujuan dan signifikansi penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teoretis, 

metode penelitian, serta sistematika pembahasan. Bab ini berfungsi untuk 

menjelaskan posisi penelitian dan alasan mengapa Tafsir Al-Azhar perlu dibaca 

tidak semata sebagai karya tafsir normatif, melainkan sebagai teks yang 

diproduksi dalam konteks pengaturan wacana dan produksi kebenaran oleh 

negara pada masa Demokrasi Terpimpin. 

Bab II membahas biografi wacana HAMKA, dengan fokus pada formasi 

diskursif dan pembentukan subjektivitas keilmuannya. Bab ini menggunakan 

kerangka genealogis untuk membaca biografi bukan sebagai narasi kronologis, 

melainkan sebagai medan wacana yang dibentuk oleh praktik, institusi, dan 

relasi kuasa. Pembahasan meliputi benturan rezim epistemik dalam lingkungan 

awal HAMKA, pengalaman keluarga dan pendidikan, pilihan jalur otodidak, 

mobilitas intelektual ke Jawa dan Mekkah, serta peran jejaring organisasi 

seperti Muhammadiyah, Masyumi, dan media Panji Masyarakat. Bab ini juga 

menelaah pengalaman represi negara—termasuk pembubaran organisasi dan 

penahanan—sebagai momen penting dalam transformasi subjektivitas 



29 

 

hermeneutika HAMKA. Dengan demikian, Bab II memetakan bagaimana 

otoritas penafsiran HAMKA terbentuk melalui negosiasi antara tradisi, institusi 

modernis, jejaring transnasional, dan tekanan politik. 

Bab III menganalisis Orde Lama sebagai rezim pengetahuan. Fokus 

utama bab ini adalah bagaimana negara pada masa Demokrasi Terpimpin 

membangun tatanan kebenaran ideologis melalui Nasakom, Manipol/USDEK, 

klasifikasi politik “revolusioner–kontra-revolusi”, sensor media, pengendalian 

pendidikan, serta penataan wacana keagamaan. Bab ini menunjukkan bahwa 

kekuasaan negara bekerja tidak hanya secara represif, tetapi juga secara 

epistemik, dengan mengatur siapa yang boleh berbicara, apa yang dapat 

dikatakan, dan dalam kerangka apa kebenaran dapat diakui. Melalui studi kasus 

HAMKA—mulai dari kooptasi, pembungkaman, hingga penahanan—Bab III 

menjelaskan bagaimana mekanisme kuasa negara mengubah lokasi dan bentuk 

produksi wacana, sekaligus membuka celah epistemik yang memungkinkan 

bertahannya wacana non-negara. 

Bab IV merupakan bagian analisis utama yang membahas Tafsir Al-

Azhar sebagai counter-discourse. Bab ini mengkaji bagaimana tafsir berfungsi 

sebagai praktik diskursif yang lahir di dalam rezim pengetahuan Orde Lama, 

tetapi tidak sepenuhnya tunduk pada mekanisme kontrol negara. Analisis 

difokuskan pada posisi material dan epistemik tafsir, peran penjara sebagai 

ruang pemindahan wacana dari ranah publik ke privat, serta tiga poros resistensi 

epistemik utama: pemindahan kedaulatan sejarah dari negara kepada Tuhan, 

pemulihan transparansi kebenaran melawan kooptasi pengetahuan, dan 



30 

 

delegitimasi moral terhadap kolaborator kekuasaan. Melalui pembacaan dekat 

atas ayat-ayat kunci, Bab IV menunjukkan bagaimana tafsir bekerja sebagai 

produksi pengetahuan alternatif yang menantang monopoli negara atas 

kebenaran, tanpa tampil sebagai oposisi politik eksplisit. 

Bab V (Kesimpulan) merangkum temuan-temuan utama penelitian 

mengenai relasi antara tafsir, subjektivitas penafsir, dan rezim pengetahuan 

negara. Bab ini menegaskan kontribusi teoretis penelitian dalam memperluas 

kajian tafsir Al-Qur’an melalui pendekatan genealogis–wacana, serta 

menunjukkan implikasi metodologisnya bagi studi pemikiran Islam Indonesia 

dan analisis hubungan antara agama, pengetahuan, dan kekuasaan. Bab ini juga 

mengajukan refleksi dan kemungkinan arah penelitian lanjutan.  



112 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir Al-Azhar tidak dapat direduksi 

menjadi karya tafsir normatif yang berdiri di luar sejarah, melainkan harus 

dipahami sebagai praktik produksi pengetahuan yang beroperasi di dalam 

konfigurasi kekuasaan tertentu. Tafsir ini lahir dan bekerja dalam rezim 

pengetahuan Orde Lama pada masa Demokrasi Terpimpin, suatu tatanan 

epistemik yang tidak hanya mengatur tindakan politik dan institusi negara, 

tetapi juga menetapkan kondisi kemungkinan bagi kebenaran: apa yang boleh 

diketahui, siapa yang berhak berbicara, dan melalui bahasa apa suatu 

pernyataan dapat beredar sebagai pengetahuan yang sah. Dalam konteks 

tersebut, Tafsir Al-Azhar hadir bukan sebagai respons teologis yang netral, 

melainkan sebagai intervensi epistemik terhadap klaim negara atas monopoli 

kebenaran, sejarah, dan legitimasi moral. 

Dengan menggunakan pendekatan genealogis Michel Foucault, 

penelitian ini menunjukkan bahwa rezim pengetahuan Orde Lama bekerja 

melalui mekanisme normalisasi, klasifikasi ideologis, dan pengendalian medan 

ujaran, terutama melalui doktrin Manipol/USDEK, sintesis Nasakom, sensor 

media, serta birokratisasi agama. Namun, pembacaan genealogis juga 

memperlihatkan batas internal rezim tersebut. Rigiditas ideologi negara, 

ambivalensi ruang keagamaan, fokus pengawasan pada media publik, serta 



113 

 

ketidakmampuan negara menjangkau genre diskursif non-periodik dan ruang 

privat menciptakan retakan-retakan epistemik yang tidak dapat ditutup oleh 

mekanisme kekuasaan. Retakan inilah yang menyediakan kondisi material dan 

epistemik bagi keberlangsungan produksi pengetahuan non-negara, di mana 

Tafsir Al-Azhar mengambil posisinya. 

Temuan utama penelitian ini adalah bahwa Tafsir Al-Azhar berfungsi 

sebagai counter-discourse terhadap rezim pengetahuan Orde Lama, bukan 

melalui oposisi politik langsung atau kritik administratif terhadap negara, 

melainkan melalui rekonstruksi tatanan epistemik itu sendiri. Tafsir HAMKA 

mengoperasikan resistensi pada tingkat yang lebih fundamental: ia 

memindahkan pusat kebenaran dari negara kepada kedaulatan ilahi, dari 

ideologi revolusioner kepada etika Qur’ani, dan dari legitimasi politik kepada 

integritas moral. Dalam proses ini, tafsir tidak menolak kekuasaan secara 

frontal, tetapi merongrong klaim epistemiknya—yakni klaim negara untuk 

mendefinisikan sejarah, moralitas publik, dan batas kebenaran. 

Penelitian ini mengidentifikasi tiga mekanisme resistensi epistemik 

yang konsisten dalam Tafsir Al-Azhar. Pertama, epistemic displacement, yaitu 

pemindahan locus sejarah dari konstruksi ideologis negara ke dalam hukum 

ilahi, yang secara sistematis menggugurkan mitos teleologi politik dan klaim 

negara sebagai pengendali arah sejarah. Kedua, discursive autonomy, yakni 

produksi ujaran moral–teologis yang tidak dapat dipetakan ke dalam kategori 

“revolusioner/kontra-revolusioner,” sehingga beroperasi di luar jangkauan 

sensor dan normalisasi negara. Ketiga, moral counter-legitimation, yaitu 



114 

 

pembongkaran kredibilitas epistemik para kolaborator kekuasaan—ulama dan 

intelektual negara—melalui pemulihan standar etik ulama independen sebagai 

waratsah al-anbiyā’. Ketiga mekanisme ini bekerja secara simultan untuk 

merusak fondasi pengetahuan yang menopang legitimasi rezim, tanpa harus 

mengartikulasikan oposisi politik eksplisit. 

Lebih jauh, penelitian ini menunjukkan bahwa Tafsir Al-Azhar tidak 

hanya menghasilkan wacana tandingan, tetapi juga membentuk subjektivitas 

hermeneutis alternatif. Tafsir HAMKA memproduksi subjek beriman yang 

tidak tunduk pada politik ketakutan, tekanan mayoritas, atau klasifikasi 

ideologis negara. Subjek ini dibentuk melalui internalisasi etika Qur’ani yang 

menempatkan kejujuran epistemik, keberanian moral, dan ketaatan spiritual di 

atas loyalitas politik. Dalam kerangka Foucauldian, proses ini dapat dipahami 

sebagai counter-subjectivation, yakni pembentukan subjek yang menolak 

model subjek patuh dan terdisiplin yang diproduksi oleh rezim pengetahuan 

negara. 

Dengan demikian, Tafsir Al-Azhar harus diposisikan sebagai institusi 

produksi pengetahuan non-negara, sebuah domain epistemik yang mampu 

menghasilkan makna, horizon moral, dan orientasi historis secara mandiri, 

terlepas dari otoritas politik yang sedang berkuasa. Tafsir ini menunjukkan 

bahwa kekuasaan, betapapun represif dan terinstitusionalisasi, tidak pernah 

sepenuhnya menutup kemungkinan berpikir dan berbicara. Dalam konteks 

Demokrasi Terpimpin, Tafsir Al-Azhar menjadi arsip epistemik yang merekam 

sekaligus menantang rezim pengetahuan negara, dan dengan demikian 



115 

 

memberikan kontribusi penting bagi pemahaman relasi antara tafsir, kekuasaan, 

dan produksi pengetahuan dalam sejarah intelektual Islam Indonesia. 

 

B. Saran 

Berdasarkan temuan dan implikasi teoretis penelitian ini, beberapa arah 

pengembangan kajian dapat diajukan sebagai agenda intelektual lanjutan, 

bukan sekadar rekomendasi administratif. 

Pertama, penelitian ini membuka kebutuhan mendesak untuk 

mengintegrasikan studi tafsir Al-Qur’an dengan analisis kekuasaan dan rezim 

pengetahuan. Selama ini, kajian tafsir di Indonesia cenderung bergerak dalam 

dua kutub yang terpisah: pendekatan normatif-teologis yang memusatkan 

perhatian pada makna ayat, dan pendekatan historis-deskriptif yang berhenti 

pada konteks sosial penafsir. Penelitian ini menunjukkan bahwa kedua 

pendekatan tersebut belum memadai untuk menjelaskan bagaimana tafsir 

bekerja sebagai praktik produksi pengetahuan. Oleh karena itu, penelitian 

lanjutan perlu secara sistematis mengembangkan metodologi tafsir kritis yang 

membaca teks keagamaan sebagai praktik diskursif yang beroperasi dalam 

medan kuasa tertentu, tanpa mereduksinya menjadi propaganda politik ataupun 

doktrin normatif ahistoris. 

Kedua, temuan mengenai Tafsir Al-Azhar sebagai counter-discourse 

menuntut perluasan objek kajian ke karya-karya keagamaan lain yang lahir 

dalam situasi represi politik. Kajian komparatif terhadap tafsir, fatwa, risalah 

keagamaan, atau tulisan ulama pada masa Orde Lama, Orde Baru, maupun 



116 

 

periode otoritarian di dunia Muslim akan memungkinkan pemetaan pola-pola 

resistensi epistemik yang lebih luas. Perbandingan semacam ini penting untuk 

membedakan antara resistensi yang bersifat sporadis dan resistensi yang 

terstruktur secara epistemik, serta untuk menguji sejauh mana temuan penelitian 

ini memiliki daya jelajah teoretis di luar kasus HAMKA. 

Ketiga, penelitian ini menyarankan perlunya pergeseran fokus dari 

produksi teks ke proses resepsi dan sirkulasi wacana. Tesis ini menempatkan 

tafsir sebagai praktik produksi pengetahuan, tetapi belum secara mendalam 

menelaah bagaimana tafsir tersebut dibaca, ditafsirkan ulang, dan digunakan 

oleh komunitas pembacanya dalam berbagai konteks historis. Studi resepsi akan 

memperlihatkan bagaimana counter-discourse tidak hanya dibentuk oleh 

penulis teks, tetapi juga dinegosiasikan oleh pembaca dalam ruang sosial yang 

berbeda. Pendekatan ini akan memperkaya analisis tentang bagaimana tafsir 

berfungsi sebagai sumber pembentukan kesadaran moral dan politik umat. 

Keempat, dari sisi teoretis, penelitian ini membuka ruang dialog yang 

lebih intens antara pemikiran Michel Foucault dan teori-teori lain dalam studi 

Islam kontemporer, khususnya pemikiran Antonio Gramsci, Talal Asad, serta 

kajian postkolonial. Integrasi lintas-teori ini penting untuk menghindari 

reduksionisme, baik yang mengabsolutkan kekuasaan negara maupun yang 

mengidealisasi otonomi agama. Pengembangan kerangka teoretis semacam ini 

akan memperkuat posisi studi Islam Indonesia dalam percakapan global 

mengenai relasi agama, pengetahuan, dan kekuasaan. 



117 

 

Kelima, secara metodologis, penelitian ini mendorong agar kajian Islam 

Indonesia meninggalkan asumsi bahwa teks keagamaan selalu berada di luar 

politik, sekaligus menghindari anggapan sebaliknya bahwa teks keagamaan 

hanyalah instrumen politik. Pendekatan genealogis yang digunakan dalam 

penelitian ini menunjukkan bahwa tafsir dapat berfungsi sebagai ruang 

epistemik yang otonom secara relatif—tidak sepenuhnya bebas dari kuasa, 

tetapi juga tidak sepenuhnya tunduk padanya. Kesadaran metodologis ini 

penting untuk membangun studi Islam yang lebih reflektif, kritis, dan sensitif 

terhadap kompleksitas sejarah. 

Akhirnya, penelitian ini menyarankan agar Tafsir Al-Azhar tidak hanya 

dibaca sebagai warisan intelektual HAMKA, tetapi sebagai arsip epistemik 

yang merekam dinamika relasi antara agama dan kekuasaan di Indonesia. 

Membaca tafsir sebagai arsip semacam ini memungkinkan penelitian-penelitian 

selanjutnya untuk menggali kembali peran teks keagamaan dalam membentuk 

ruang kebenaran alternatif, terutama dalam situasi di mana negara berupaya 

memonopoli produksi pengetahuan. Dengan demikian, kajian terhadap tafsir 

tidak berhenti pada kepentingan filologis atau teologis, tetapi berkontribusi 

langsung pada pemahaman kritis tentang sejarah intelektual dan politik 

Indonesia. 

  



118 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Buku 

Abdullah, Taufik. Gerakan Kaum Muda di Sumatera Barat. Jakarta: LP3ES, 1985. 

Aljunied, Khairudin. Hamka and Islam: Cosmopolitan Reform in the Malay World. 

Ithaca, NY: Cornell University Press, 2018. 

Asad, Talal. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in 

Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1993. 

Azra, Azyumardi. Islam in the Indonesian World: An Account of Institutional 

Formation. Bandung: Mizan, 2006. 

______. Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 1999. 

______. Islam Substantif. Bandung: Mizan, 2000. 

______. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 

XVIII. Jakarta: Kencana, 2004. 

______. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-

Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth 

Centuries. Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2004. 

Barton, Greg. Gus Dur: The Authorized Biography. Jakarta: Equinox Publishing, 

2002. 

Chakrabarty, Dipesh. Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical 

Difference. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2000. 

Dabashi, Hamid. Post-Orientalism: Knowledge and Power in Time of Terror. New 

Brunswick: Transaction Publishers, 2009. 

Daya, Burhanuddin. Gerakan Pembaruan Pemikiran Islam: Kasus Sumatera 

Thawalib. Jakarta: Rajawali, 1990. 

Dobbin, Christine. Islamic Revivalism in a Changing Peasant Economy: Central 

Sumatra, 1784–1847. London: Curzon Press, 1983. 

Eribon, Didier. Michel Foucault. Cambridge: Harvard University Press, 1991. 

Federspiel, Howard M. Popular Indonesian Literature of the Qur’an. Ithaca, NY: 

Cornell Modern Indonesia Project, 1994. 



119 

 

Feith, Herbert. The Decline of Constitutional Democracy in Indonesia. Singapore: 

Equinox Publishing, 2006. 

Fealy, Greg, dan M.C. Ricklefs, eds. Religion and Practical Politics in Indonesia. 

Singapore: ISEAS, 1996. 

Foucault, Michel. The Archaeology of Knowledge. Diterjemahkan oleh A. M. 

Sheridan Smith. London: Routledge, 2013. 

______. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Diterjemahkan oleh Alan 

Sheridan. New York: Vintage Books, 1995. 

______. Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings, 1972–1977. 

Diedit oleh Colin Gordon. New York: Pantheon, 1980. 

______. Society Must Be Defended. New York: Picador, 2003. 

Gramsci, Antonio. Selections from the Prison Notebooks. New York: International 

Publishers, 1971. 

Hamka. Keadilan Sosial dalam Islam. Jakarta: Gema Insani, 2000. 

______. Kedudukan Wanita dalam Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 

______. Kenang-Kenangan Hidup. Jakarta: Bulan Bintang, 1974. 

______. Kenang-kenangan Hidup. Vol. 1. Depok: Gema Insani, 2020. 

______. Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982. 

______. Tasawuf Modern. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990. 

Hamka, Rusydi. Ayah... Kisah Hidup Buya Hamka. Jakarta: Gema Insani, 1999. 

Heryanto, Ariel. Challenging Authoritarianism in Southeast Asia: Comparing 

Indonesia and Malaysia. London: Routledge, 2003. 

Kahin, George McT. Nationalism and Revolution in Indonesia. Ithaca: Cornell 

University Press, 1952. 

Legge, John D. Sukarno: A Political Biography. New York: Praeger, 1972. 

Mortimer, Rex. Indonesian Communism under Sukarno: Ideology and Politics, 

1959–1965. Ithaca: Cornell University Press, 1974. 

Nakamura, Mitsuo. The Crescent Arises over the Banyan Tree: A Study of the 

Muhammadiyah Movement in an Indonesian Town. Singapore: ISEAS 

Publishing, 2012. 

Noer, Deliar. Partai Islam di Pentas Nasional. Jakarta: Pustaka LP3ES, 2000. 



120 

 

Noer, Deliar. The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900–1942. Kuala 

Lumpur: Oxford University Press, 1973. 

Rush, James R. Hamka’s Great Story: A Master Writer’s Vision of Islam for 

Modern Indonesia. Singapore: ISEAS–Yusof Ishak Institute, 2016. 

Sen, Krishna, dan David T. Hill. Media, Culture and Politics in Indonesia. 

Melbourne: Oxford University Press, 2000. 

Thohir, Ajid. Gerakan Modern Islam di Indonesia. Jakarta: Rajawali Press, 2001. 

Turmudi, Endang. Islam and the State in Indonesia. Singapore: ISEAS, 1996. 

Wodak, Ruth, dan Michael Meyer. Methods of Critical Discourse Analysis. 

London: Sage Publications, 2001. 

 

Artikel Jurnal dan Artikel Buku 

Avivy, Ahmad Levi Fachrul, et al. “Isra’iliyyat in Interpretive Literature of 

Indonesia: A Comparison between Tafsir Marah Labid and Tafsir Al-

Azhar.” Mediterranean Journal of Social Sciences 6, no. 3 (2015): 401–407. 

Benjamin, Walter. On the Concept of History (1940). Dalam Selected Writings, 

Volume 4: 1938–1940, diedit oleh Howard Eiland dan Michael W. Jennings, 

389–400. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003. 

Bukhori Abdul Shomad, et al. “Implications of Hamka’s Thoughts in Tafsir Al-

Azhar on the Standpoint of Islamic Social Organization vis-à-vis the State.” 

Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 14, no. 1 (Juni 2024): 

91–116. 

Evers, Hans-Dieter. “Nusantara: History of a Concept.” Journal of the Malaysian 

Branch of the Royal Asiatic Society 89, no. 1 (2016): 3–14. 

Foucault, Michel. “Nietzsche, Genealogy, History.” Dalam Language, Counter-

Memory, Practice, diedit oleh Donald F. Bouchard, 139–164. Ithaca: 

Cornell University Press, 1977. 

______. “The Subject and Power.” Critical Inquiry 8, no. 4 (1982): 777–795. 

______. “The Subject and Power.” Dalam Michel Foucault: Beyond Structuralism 

and Hermeneutics, diedit oleh Hubert L. Dreyfus dan Paul Rabinow, 208–

212. Chicago: University of Chicago Press, 1983. 



121 

 

______. “Technologies of the Self.” Dalam Technologies of the Self: A Seminar 

with Michel Foucault, diedit oleh Luther H. Martin et al., 16–49. Amherst: 

University of Massachusetts Press, 1988. 

Harmonedi. “Perguruan Thawalib Padang Panjang In The Perspective of 

Educational History 1912 – 1926.” Jurnal Penelitian Sejarah dan Budaya 

Vol. 6, No 1 (Mei 2020): 33–54. 

Hidayati. “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar Karya Buya Hamka.” El-

’Umdah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 1 (2018). 

Mujahidin, Anwar. “Tafsir Alquran dan Praktik Politik Umat Islam Indonesia 

Perspektif Tafsir Al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah.” Mutawatir: Jurnal 

Keilmuan Tafsir Hadith 7, no. 2 (2017): 375–395. 

Saar, Martin. “Genealogy and Subjectivity.” European Journal of Philosophy 10, 

no. 2 (2002): 231–245. 

Shofa I. K., dan Chairinisa P. E. “Polygamy in Minangkabau Tafsir: A Comparative 

Study of the Thoughts of Sulaiman Ar-Rasuli and Buya Hamka.” 

Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 11, no. 2 (2023): 223–245. 

Sirry, Mun’im. “What’s Modern about Modern Tafsir? A Closer Look at Hamka’s 

Tafsir Al-Azhar.” Dalam The Qur’an in the Malay-Indonesian World: 

Context and Interpretation, diedit oleh Majid Daneshgar, Peter G. Riddell, 

dan Andrew Rippin, 198–211. New York: Routledge, 2016. 

Steenbrink, Karel. “Qur’an Interpretation of Hamzah Fansuri (ca. 1600) and Hamka 

(1908–1982): A Comparison.” Studia Islamika 2, no. 2 (1995): 73–95. 

Taylor, Chloë. “Foucault and Familial Power.” Hypatia 27, no. 1 (2012). 

Westerink, Herman. “Thinking Spirituality Differently: Michel Foucault on 

Spiritual Self-Practices, Counter-Conducts, and Power–Knowledge 

Constellations.” Religions 10, no. 2 (2019): 1–12. 

Yuyun Affandi, Azzah Luqinatul Husna, dan Mohammed Saad Alhuwaymil. 

“Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir Al-Qur’an di Indonesia.” 

Islamic Communication Journal 9, no. 1 (Juni 2024): 95–110. 

 



122 

 

Disertasi, Tesis, Skripsi dan Sumber Daring 

Chairunnisa, Nadya Syafa. “Hedonisme dalam al-Qur’an (Studi Analisis Tafsir Al-

Azhar dengan Hermeneutika Paul Ricoeur).” Skripsi, UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2024. 

Eduwar. Pemahaman Toleransi Hamka dalam Tafsir Al-Azhar. Tesis Magister, 

Institut PTIQ Jakarta, 2023. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia. S.v. “nusantara.” Diakses 25 September 2025. 

https://kbbi.web.id/nusantara. 

Maulidi. Konstruksi Perempuan dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka (Studi atas 

Penafsiran Teks-teks Gender). Tesis Magister, UIN Sunan Ampel 

Surabaya, 2015. 

Munawan. “A Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir al-Qur’an: Studi 

Tafsir Al-Azhar Karya Hamka.” Tajdid 25, no. 2 (2018). 

Nor Aini. “Tafsir Al-Azhar Karya Hamka: Kajian Pendekatan Adabi Ijtima’i.” 

Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019. 

Suganda, Asep Dadan. Metode Penafsiran Teks al-Qur’an Buya Hamka dan 

Quraish Shihab. Skripsi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2010. 

Wan Yusof, Wan Sabri. Hamka’s Tafsir Al-Azhar: Qur’anic Exegesis as a Mirror 

of Social Change. PhD diss., Temple University, 1997. 

“Vernakularisasi dalam Tafsir Al-Azhar (Studi Analisis Ayat-ayat Amar Ma‘rūf 

Nahi Munkar).” Skripsi, Prodi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, UIN Prof. K.H. 

Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2024. 

Yusuf, Milhan. Hamka’s Method of Interpreting the Legal Verses of the Qur’an. 

MA thesis, McGill University, 1995. 

 

https://kbbi.web.id/nusantara

	Halaman Judul
	Halaman Pengesahan
	Pernyataan Keaslian
	Pernyataan Bebas Plagiasi
	Nota Dinas Pembimbing
	Abstrak
	Motto
	Halaman Persembahan
	Kata Pengantar
	Daftar Isi
	BAB I: PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Batasan dan Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Signifikansi
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Kerangka Teoritis
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V: PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran


