TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-DISCOURSE:
Hermeneutika HAMKA dalam Rezim Pengetahuan Orde Lama

Oleh:
Ahmad Avif Okjilshipia
NIM: 22200012002

TESIS
Diajukan kepada Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh
Gelar Master of Arts (M.A.)
Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies
Konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an

Yogyakarta
2026



KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA

D D PASCASARJANA
I J1. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 519709 Fax. (0274) 557978 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-94/Un.02/DPPs/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul :TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-DISCOURSE: Hermeneutika HAMKA
dalam Rezim Pengetahuan Orde Lama

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : AHMAD AVIF OKJILSHIPIA, S.Ag.
Nomor Induk Mahasiswa : 22200012002

Telah diujikan pada : Selasa, 13 Januari 2026

Nilai ujian Tugas Akhir CA

dinyatakan telah diterima oleh Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

2 ’i Ketua Sidang/Penguji I

Ve
ey
LA

% Dr. Akmal Thsan
it SIGNED

%  Dr. Phil. Mu'ammar Zayn Qadafy, M.Hum.

Dr. Munirul Ikhwan v
i SIGNED

¥ SIGNED

5 UIN Sunan Kalijaga
3 ¢ Direktur Pascasarjana

Prof. Dr. Moch. Nur Ichwan, S.Ag., M.A.

poni et SIGNED
Valid ID: 697321£509680

11 23/01/2026


http://www.tcpdf.org

PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawabh ini:

Nama : Ahmad Avif Okjilshipia

NIM 22200012002

Jenjang : Magister

Program Studi : Interdisciplinary Islamic Studies
Konsentrasi : Hermeneutika Al-Qur'an

Menyatakan bahwa naskah tesis berjudul “TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-
DISCOURSE: Hermeneutika HAMKA dan Rezim Pengetahuan Orde Lama”, yang saya
ajukan secara keseluruhan adalah hasil dari penelitian/karya ilmiah yang saya tulis sendiri,

kecuali pada bagian-bagian kutipan asli yang dirujuk sumbernya.

Demikian pernyataan ini saya buat dengan sebenar-benarnya.

Yogyakarta, 22 Desember 2025

.. Yang menyatakan,

LT

(l- L

73
3
=
£
=1
2
=
S
g

VJDFANX211478631 z
- Alimad Avif Okjilshipia
NIM: 22200012002




PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Ahmad Avif Okjilshipia

NIM 122200012002

Jenjang : Magister

Program Studi : Interdisciplinary Islamic Studies
Konsentrasi : Hermeneutika Al-Qur'an

Menyatakan bahwa naskah tesis berjudul “TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-
DISCOURSE: Hermeneutika HAMKA dan Rezim Pengetahuan Orde Lama” secara
keseluruhan saya tulis sendiri dan benar-benar bebas dari plagiasi. Apabila di kemudian
hari ternyata dibuktikan bahwa karya ini tidak orisinal (mengandung plagiasi), maka

saya siap untuk ditindak sesuai dengan ketentuan hukum yang berlaku.

Demikian pernyataan ini saya buat dengan sebenar-benarnya.

Yogyakarta, 22 Desember 2025

__ Yang menyatakan,

'\-) m |

NIM: 22200012002



NOTA DINAS PEMBIMBING

Kepada Yth..
Direktur Program Pascasarjana

UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta

Assalamu'alaikum wr. wh.

Setelah melakukan bimbingan, arahan, dan koreksi terhadap penulisan tesis yang
berjudul: “TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-DISCOURSE: Hermeneutika
HAMKA dan Rezim Pengetahuan Orde Lama”, yang ditulis oleh:

Nama : Ahmad Avif Okjilshipia

NIM 122200012002

Jenjang : Magister

Program Studi : Interdisciplinary Islamic Studies
Konsentrasi : Hermeneutika Al-Qur'an

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Program

Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam rangka memperoleh gelar Master
of Arts (M.A.)

Wassalamu'alaikum wr. wb.

Yogyakarta, 22 Desember 2025

Pembimbing,

“MuniretTkhwan, M.A.



ABSTRAK

Tesis ini menganalisis Tafsir Al-Azhar karya HAMKA sebagai praktik
produksi pengetahuan yang beroperasi dalam konfigurasi kuasa dan rezim
pengetahuan negara pada masa Demokrasi Terpimpin (1959-1966). Berangkat dari
kritik terhadap kecenderungan kajian tafsir sebelumnya yang membaca Tafsir Al-
Azhar terutama sebagai karya moral-etis, modernis, atau metodologis, penelitian ini
mengajukan pembacaan alternatif dengan menempatkan tafsir tersebut sebagai
counter-discourse terhadap upaya negara Orde Lama memonopoli horizon
kebenaran publik melalui proyek ideologis Nasakom dan Manipol/USDEK. Fokus
utama penelitian ini bukan pada validitas teologis tafsir, melainkan pada bagaimana
teks keagamaan berfungsi sebagai wacana yang dinegosiasikan, diproduksi, dan
dijalankan dalam relasi kuasa tertentu.

Penelitian ini menggunakan pendekatan genealogis—wacana Michel
Foucault dengan metode kualitatif-interpretatif. Kerangka teoritis yang digunakan
mencakup konsep diskursus, rezim pengetahuan, genealogi, dan counter-discourse
untuk menelusuri hubungan antara teks tafsir, subjektivitas penafsir, dan
mekanisme pengendalian wacana negara. Data utama penelitian adalah Tafsir Al-
Azhar, yang dilengkapi dengan karya-karya non-tafsir HAMKA serta literatur
historis dan teoretis mengenai politik Orde Lama dan relasi agama—negara. Analisis
dilakukan melalui identifikasi pernyataan kunci, pemetaan genealogis terhadap
pengalaman sosial-politik HAMKA, penyandingan wacana tafsir dengan wacana
resmi negara, serta penentuan fungsi diskursif teks dalam medan kuasa yang
membingkainya.

Tesis ini mengembangkan argumen bahwa Tafsir Al-Azhar tidak dapat
dipahami secara memadai jika dilepaskan dari konteks rezim pengetahuan Orde
Lama. Tafsir ini beroperasi sebagai counter-discourse yang tidak tampil sebagai
oposisi politik eksplisit, tetapi mengintervensi klaim negara atas kebenaran melalui
strategi diskursif yang bersifat etis dan epistemik. Penelitian ini menunjukkan
bahwa kritik HAMKA terhadap penyalahgunaan kekuasaan, penegasan tanggung
jawab moral individu, dan pemindahan sumber legitimasi kebenaran dari negara
kepada Tuhan berfungsi sebagai mekanisme delegitimasi simbolik terhadap
hegemoni epistemik negara.

Temuan utama penelitian ini mencakup tiga poin. Pertama, Orde Lama
dipahami bukan sekadar sebagai rezim politik, melainkan sebagai rezim
pengetahuan yang mengatur kemungkinan produksi dan legitimasi wacana publik,
termasuk wacana keagamaan. Kedua, subjektivitas hermeneutis HAMKA
terbentuk melalui proses genealogis yang melibatkan jaringan reformisme Islam,
pengalaman organisasi, pembungkaman media, dan penahanan politik, yang secara
langsung memengaruhi orientasi tafsirnya. Ketiga, Tafsir Al-Azhar berfungsi



sebagai praktik produksi pengetahuan alternatif yang bekerja dari dalam batas-batas
pengawasan negara, tetapi tidak sepenuhnya tunduk pada logika ideologisnya.
Dengan demikian, tesis ini berkontribusi pada pengembangan studi tafsir Al-Qur’an
dengan menunjukkan bahwa tafsir dapat dianalisis sebagai praktik diskursif yang
berkelindan dengan relasi kuasa dan pembentukan subjektivitas. Pendekatan
genealogis—wacana yang digunakan dalam penelitian ini membuka kemungkinan
metodologis baru bagi kajian tafsir, politik Islam, dan sejarah intelektual Islam
Indonesia, khususnya dalam membaca hubungan antara agama, pengetahuan, dan
kekuasaan negara.

Kata kunci: HAMKA, Tafsir Al-Azhar, rezim pengetahuan, counter-discourse,
orde lama.



MOTTO

[

daley OTA 4185 02 35s
“Sebaik-baik di antara kalian adalah yang mempelajari al-Qur’an dan

mengajarkannya”

204

gﬂw 6.@.}&4._;\ qw\ J}.}'

“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia lainnya”

Aku yakin, mempelajari al-Qur’an membuat seseorang menjadi lebih mengerti
bagaimana menjadi manusia yang baik,

bukan membuat seseorang merasa lebih baik dari manusia lainnya.

Vi



HALAMAN PERSEMBAHAN

Teruntuk semua manusia yang kusayangi, khususnya Papa, Mama, Kak Novta serta
Ayuk, Redho,
dan Teman Hidupku; Diana.

vii



KATA PENGANTAR

Assalamualaikum Wr. Wb. Segala puji bagi Allah, Tuhan yang mengajarkan

manusia dengan segala kemurahan hati-Nya. Salawat dan salam tercurah pada

Muhammad (s.a.w.), Nabi yang menyampaikan wahyu, yang menjadi contoh untuk

menjadi sebaik-baik manusia.

Perkulihan yang berlangsung sejak awal 2022, hingga penelitian yang tuntas

pada akhir 2025 adalah proses yang dilalui berkat bantuan, dukungan, dan doa dari

segenap pihak yang tak memungkinkan untuk disebutkan satu persatu. Pihak-pihak

yang memiliki andil besar bagi penulis di antaranya:

1.
2.
3.

Rektor Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Direktur Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta.
Ketua dan Sekretaris Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta

Dr. Munirul Ikhwan, sebagai Dosen Penasihat Akademik, yang juga
merupakan Dosen Pembimbing dalam segenap proses penelitian dan penulisan
tugas akhir. Bagi penulis, beliau adalah mentor akademik yang berperan besar
dalam pembentukan cara pandang, sikap kritis, hingga minat penelitian dan
karir di dunia akademik.

Seluruh dosen pengampu mata kuliah pada program Interdisciplinary Islamic
Studies yang membagikan pengetahuan dan pengalamannya di dalam
perkuliahan-perkuliahan pada konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an.

Segenap guru yang mengajar, membimbing, dan memberi inspirasi, sedari
penulis kecil hingga dewasa.

Keluarga di Kedaton Bandar Lampung, Bapak Dr. Septuri M.Ag., lbu
Yulianah, Kakakku Ahmad Novta Sebad Linaci M.Pd. serta Ayuk Laila, dan
Adikku Ahmad Redho Qurrota A’yun S.Pd.

Mardiana Pungki, S.Hum., yang telah menemani dari waktu ke waktu, yang

membantu penulis melewati banyak kesulitan, yang bersedia untuk terus

viii



10.

11.

12.

13.

14.

menyaksikan ‘proses’ penulis dari sisi yang paling dekat. Terima kasih atas
kehadirannya sejak 2018.

Keluarga di Manisrenggo. Bapak Mujiyono, Ibu Kustiyantini, dan Mas Irfan
Ramadani yang dengan kelapangan hatinya menerima seorang perantau dari
Lampung untuk menjadi bagian dari keluarga kecil mereka.

Seluruh keluarga di Lampung Barat, Palembang, Pesawaran, hingga
Tangerang, yang menyaksikan dan mendukung tumbuh kembang penulis,
sejak sekolah diantar Papa hingga merantau di Yogyakarta.

Teman-teman seangkatan di konsentrasi Hermeneutika Al-Qur’an yang
sebagian besar telah lulus lebih dahulu. Diskusi dan interaksi kita di kelas
banyak berpengaruh dalam kerangka pemikiran penulis.

Teman-teman dan murid-murid penulis di Kinderstation School, khususnya di
TK Jakal yang banyak memberi dukungan. Ungkapan seperti “semoga lancar
penelitiannya!”, “sukses ya ujiannya, Mr. OKkjil!” bukan sekedar kata-kata.
Bagi penulis ungkapan-ungkapan itu mengandung energi yang sangat
membantu dan membangun.

Teman-teman di Komunitas Standupindo Jogja yang dengan tulus banyak
berbagi tawa dan canda dalam setiap obrolan.

Seluruh pihak yang tidak disebut satu per satu, yang tentu juga memiliki
banyak andil dalam hidup penulis. Terima kasih banyak.

Kata pengantar ini ditutup dengan harapan semoga Tesis yang dalam

prosesnya melibatkan banyak pihak ini bermanfaat bagi segenap pembaca. Penulis

sadar bahwa tulisan ini masih menyisakan celah-celah yang membuatnya masih

jauh dari kategori karya yang baik. Terima kasih atas segala penghargaan, kritik,

saran, dan masukan dari para pembaca di kemudian hari. Sampai jumpa pada karya

berikutnya. Wassalamualaikum Wr. Wb.

Yogyakarta, 17 Januari 2025
Penulis,

Ahmad Avif Okjilshipia



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN ...ttt [
PERNYATAAN BEBAS PLAGIASH ..ot I
NOTA DINAS PEMBIMBING........ccccoiie e ii
ABSTRAK e v
IMOTTO ettt Vi
HALAMAN PERSEMBAHAN ...t Vil
KATA PENGANTAR ..ttt Viil
Dl I o 1 RS X
BAB L2 e
PENDAHULUAN. ...t 1
A. Latar Belakang Masalah...........ccccooeiiiiiiiiiiiiinec e 1
B. Batasan dan Rumusan Masalah.............ccccoviiiiiininninceens 9
C. Tujuan dan SIgNIfIKaNST .........ccoeiiiiiiiic e 10
D. TiNJAUAN PUSEAKA .....ccuveitiiiiiiieiiie sttt sttt nes 13
E. Kerangka TeOMITIS. ........coiiriiieiieieitesie sttt e 20
F. Metode PENEIITIAN ...........cooiiiiiiiiiiie et 25
G. Sistematika Pembahnasan...........ccooeiiiiniiiinii e 27
B A Il
HAMKA DALAM JARINGAN WACANA DAN KEKUASAAAN ......... 31
A. Akar Pembentukan Intelektual HAMKAL...........ccciiiiiiininiiiiseenn 34
B. Jejaring Sosial dan Aktivisme HAMKA..........ccccoii et 40
C. Dari Pengalaman Politik ke TafSir ..o, 44
BAB I J.... 8.2 . L 2. L. MmN AN LA
REZIM PENGETAHUAN ORDE LAMA: STRUKTUR DAN KONDISI
EPISTEMIKINY A Lottt 49
A. Arsitektur Rezim Pengetahuan Orde Lama ........cccccooeviiiiiiiniiinicee, 52
B. Mekanisme Pengendalian Wacana Keagamaan dan Politik ..................... 57
C. Posisi HAMKA dalam Struktur Kuasa...........cccoeeeeenieeresiieneennseeneeneenns 61
D. Celah-Celah Epistemik dalam Rezim Pengetahuan Orde Lama............... 65



BAB IV s

TAFSIR AL-AZHAR SEBAGAI COUNTER-DISCOURSE .........ccccoveunee. 73
A. Tafsir Al-Azhar dalam Rezim Pengetahuan Orde Lama............c..ccccenee. 75
1. Melampaui Kategori “Kontra Revolusi” ........c.ccocvvviiiniiiiniiiiennn, 76
2. Independensi Material dalam Produksi TafSir.........c.ccccoevvivinninnnn, 79
3. Paradoks: Kemunculan Tafsir dari Dalam Penjara..............ccccovevnnee. 84
B. Produksi Wacana Tandingan dalam Tafsir Al-Azhar..............cccccccovennnne. 89
1. Kedaulatan Ilahi vs Absolutisme Pengetahuan Negara..................... 90
2. Transparansi Kebenaran vs Kooptasi Pengetahuan Negara............... 95

3. Kiritik dan Delegitimasi Moral terhadap Kolaborator Kekuasaaan.... 102

C. Sintesis: Tafsir sebagai Counter-DiSCOUrSE........ccvvvivereiiieieerieeieieennenn, 108
B A B Vi ————————————

PENUTUPR ...ttt et e e e e e e e s nnnee s 112
AL KESIMPUIAN ..ot nre s 112
B SAIAN... .o 115
DAFTAR PUSTAKA . ..ottt snaa e nnae e nn e aaeeanae e 118

Xi



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Tafsir Al-Azhar disusun dalam konteks ketika negara di bawah Presiden
Sukarno berupaya membangun suatu horizon ideologis tunggal melalui
Nasakom dan Manipol/USDEK.! Pada masa Demokrasi Terpimpin (1959—
1965), negara tidak hanya memperketat kontrol politik, tetapi juga membentuk
tatanan pengetahuan yang mengatur siapa yang berhak berbicara, apa yang
dapat dikatakan, dan bagaimana kebenaran harus dipahami di ruang publik.?
Dalam lanskap seperti ini, produksi wacana keagamaan berada dalam orbit
pengawasan negara dan semakin dipersempit ruang artikulasinya bagi aktor
atau organisasi yang tidak sesuai dengan garis ideologi resmi. Keadaan tersebut
membentuk medan epistemik tempat Tafsir Al-Azhar ditulis sekaligus
menandai batas-batas yang harus dinegosiasikan oleh HAMKA sebagai

penulisnya.

1 Manipol/USDEK merupakan paket ideologi negara yang ditetapkan Presiden Sukarno
pada 1959 melalui pidatonya Penemuan Kembali Revolusi Kita, dan kemudian disahkan MPRS
sebagai dasar politik negara. Manipol (Manifesto Politik) dirumuskan sebagai garis besar haluan
negara, sedangkan USDEK-—akronim dari UUD 1945, Sosialisme Indonesia, Demokrasi
Terpimpin, Ekonomi Terpimpin, dan Kepribadian Indonesia—menjadi lima prinsip yang wajib
diikuti seluruh institusi politik. Para sejarawan seperti Herbert Feith dan Rex Mortimer menegaskan
bahwa Manipol/USDEK berfungsi sebagai ideologi resmi yang mengatur batas wacana politik,
memaksa setiap organisasi untuk menyesuaikan diri, dan membenarkan pembatasan terhadap
kelompok yang dianggap tidak sejalan, termasuk Masyumi dan arus Islam modernis. Lihat Herbert
Feith, The Decline of Constitutional Democracy in Indonesia (Ithaca: Cornell University Press,
1962), 518-520; Rex Mortimer, Indonesian Communism under Sukarno: Ideology and Politics,
1959-1965 (Ithaca: Cornell University Press, 1974), 67—70.

2 Krishna Sen dan David T. Hill, Media, Culture and Politics in Indonesia (Jakarta:
Equinox Publishing, 2006), 34-37.



Konsolidasi ideologi negara melalui Nasakom dan Manipol/USDEK
dapat dibaca sebagai pembentukan rezim pengetahuan, yakni konfigurasi
diskursif dan institusional yang mengatur kemungkinan produksi, sirkulasi, dan
pengakuan pengetahuan dalam ruang publik.® Melalui perangkat ini, negara
tidak terutama berfungsi sebagai penentu kebenaran, melainkan sebagai
pengelola medan epistemik yang menentukan apa yang dapat dipikirkan dan
diucapkan secara sah, bagaimana persoalan politik dapat dirumuskan, serta
posisi subjek mana yang diakui sebagai otoritatif. Rezim ini beroperasi melalui
mekanisme klasifikasi ideologis, normalisasi bahasa politik, dan pengaturan
institusional yang memaksa organisasi-organisasi kemasyarakatan—termasuk
kelompok Islam modernis—untuk menyesuaikan diri dengan horizon wacana
negara. Dengan demikian, kekuasaan negara tidak hanya dimanifestasikan
dalam kontrol politik, tetapi juga dalam upaya memusatkan produksi
pengetahuan agar selaras dengan konfigurasi ideologis yang ditetapkannya.*

Kelompok Islam modernis yang memiliki kedekatan historis dengan

Masyumi merupakan salah satu aktor yang terdampak paling signifikan. Kritik

% Dalam tesis ini, istilah rezim pengetahuan digunakan sebagai konsep operasional yang
mengintegrasikan beberapa istilah kunci Foucauldian yang bekerja pada level berbeda. Discourse
dipahami sebagai praktik ujaran yang memproduksi objek, subjek, dan makna; sementara relasi
power/knowledge menjelaskan bahwa produksi pengetahuan selalu terikat pada relasi kuasa. Pada
level struktural, régime de savoir menunjuk pada aturan dan kondisi kemungkinan yang menentukan
jenis pengetahuan apa yang dapat diproduksi dan dipikirkan, sedangkan régime de vérité merujuk
pada mekanisme institusional dan normatif yang menetapkan pengetahuan mana yang diakui
sebagai benar dan sah. Istilah rezim pengetahuan dalam tesis ini tidak dimaksudkan sebagai padanan
tunggal salah satu istilah tersebut, melainkan sebagai konsep payung untuk menunjuk konfigurasi
diskursif-institusional konkret di mana negara mengelola produksi, sirkulasi, dan legitimasi
pengetahuan dalam ruang publik. Dengan pengertian ini, rezim pengetahuan menegaskan
bagaimana kuasa bekerja bukan terutama melalui represi langsung, melainkan melalui normalisasi
cara mengetahui, sekaligus menjelaskan mengapa Tafsir Al-Azhar dapat dibaca sebagai counter-
discourse yang beroperasi di luar logika epistemik negara.

4 Michel Foucault, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings, 1972—
1977, ed. Colin Gordon (New York: Pantheon Books, 1980), 109-133.



mereka terhadap komunisme, keberatan terhadap kebijakan politik Sukarno,
serta orientasi keagamaan yang berbeda sering dibaca sebagai sikap oposisi.
Pembubaran Masyumi pada tahun 1960 dan pengawasan ketat terhadap tokoh-
tokohnya menunjukkan bagaimana negara berusaha menghilangkan pusat
otoritas pengetahuan keagamaan yang dianggap berpotensi mengganggu narasi
resmi.® Tindakan-tindakan tersebut bukan hanya bentuk represi politik, tetapi
juga intervensi epistemik untuk melemahkan kanal-kanal produksi wacana
alternatif.

Dalam konteks ini, proses penulisan Tafsir Al-Azhar perlu dilihat
sebagai bagian dari dinamika kuasa yang membingkai ruang ekspresi
keagamaan pada masa Demokrasi Terpimpin. Tafsir tersebut tidak dapat dibaca
sebagai respons spontan terhadap kondisi politik, tetapi sebagai teks yang lahir
di tengah struktur pengetahuan yang berupaya menutup kemungkinan bagi
artikulasi nilai-nilai moral dan keagamaan yang tidak selaras dengan proyek
ideologis negara. Dengan demikian, konteks ini menyediakan landasan penting
untuk menganalisis bagaimana sebuah karya keagamaan beroperasi, bertahan,
atau bahkan menawarkan horizon etis alternatif di dalam rezim pengetahuan
yang menuntut keseragaman wacana.

Penggunaan konsep counter-discourse dari Michel Foucault dalam

penelitian ini berfungsi sebagai perangkat analitis untuk menelaah bagaimana

5> Pembubaran Masyumi merupakan bagian dari upaya negara membungkam oposisi Islam
modernis. Sukarno menuduh Masyumi terlibat dalam PRRI, meskipun banyak anggotanya tidak
terlibat langsung. Lihat Deliar Noer, Partai Islam di Pentas Nasional (Jakarta: Pustaka LP3ES,
2000), 265-270; serta Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca:
Cornell Modern Indonesia Project, 1994), 43-45.



Tafsir Al-Azhar memproduksi bentuk-bentuk pengetahuan yang tidak
sepenuhnya dapat diserap ke dalam kerangka ideologi negara.® Penekanan
HAMKA terhadap tanggung jawab moral individu, bahaya penyalahgunaan
kekuasaan, serta kebebasan berpikir dapat dibaca sebagai artikulasi etis yang
memiliki relevansi langsung dengan kondisi epistemik masa itu. Unsur-unsur
tersebut tidak diasumsikan sebagai representasi resistensi politis, tetapi
diposisikan sebagai indikator adanya gesekan antara horizon pengetahuan yang
dibangun negara dan horizon etis yang diekspresikan melalui tafsir.
Pembredelan Panji Masyarakat pada tahun 1960 memperlihatkan
bagaimana negara mengintervensi media sebagai apparatus produksi
kebenaran.” Melalui tindakan ini, negara memutus kanal wacana Islam
modernis yang selama ini menjadi ruang artikulasi bagi gagasan moral dan
sosial keagamaan. Bersamaan dengan pembubaran Masyumi,® tindakan
tersebut memperjelas bahwa negara berupaya menata ulang lanskap epistemik

dengan menyingkirkan institusi-institusi yang berpotensi menghadirkan otoritas

® Konsep counter-discourse dalam Foucault merujuk pada wacana yang muncul dari
kelompok yang ditindas atau dibungkam, sebagai respons terhadap dominasi wacana resmi. Dalam
kasus HAMKA, tafsir menjadi medium untuk memproduksi kebenaran alternatif terhadap
kebenaran yang dipaksakan melalui ideologi negara. Lihat Michel Foucault, Society Must Be
Defended (New York: Picador, 2003), 7-10; bandingkan dengan Herman Westerink, “Thinking
Spirituality Differently: Michel Foucault on Spiritual Self-Practices, Counter-Conducts, and Power—
Knowledge Constellations,” Religions 10, no. 2 (2019): 1-12.

" Pembredelan Panji Masyarakat dilakukan oleh pemerintah pada Januari 1960 setelah
memuat artikel berjudul “Kisah Tuan Dirman”, yang ditafsirkan pemerintah sebagai kritik
terselubung terhadap Sukarno. Pembredelan ini menandai intensifikasi kontrol negara terhadap
media Islam. Lihat James R. Rush, Hamka’s Great Story: A Master Writer’s Vision of Islam for
Modern Indonesia (Singapore: ISEAS-Y usof Ishak Institute, 2016), 244-246; lihat juga Howard M.
Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca, NY: Cornell Modern Indonesia
Project, 1994), 45-47.

8 Noer, Partai Islam di Pentas Nasional, 265-270; bandingkan dengan John D. Legge,
Sukarno: A Political Biography (New York: Praeger, 1972), 324-329.



pengetahuan alternatif. Pada titik inilah posisi HAMKA semakin berada dalam
orbit pengawasan negara.

Penahanan HAMKA pada tahun 1964, yang dilakukan tanpa proses
peradilan formal, merupakan bagian dari mekanisme negara untuk mengisolasi
tokoh yang dianggap tidak sejalan dengan arah ideologi resmi.® Penjara dalam
kerangka Foucauldian bukan hanya institusi yang membatasi tubuh, tetapi juga
apparatus yang berupaya mengendalikan kondisi produksi pengetahuan.
Namun, sebagaimana ditunjukkan banyak studi, ruang isolasi dapat
memunculkan intensifikasi refleksi dan penulisan.'® Dalam kasus HAMKA,
penjara justru menjadi lokasi penyusunan lanjutan Tafsir Al-Azhar, sehingga
pengalaman ini berfungsi sebagai kondisi historis yang turut membentuk
orientasi epistemik karya tersebut.

Tema-tema seperti moralitas, tanggung jawab individu, dan Kkritik
terhadap penyalahgunaan kekuasaan yang menonjol dalam tafsir HAMKA
tidak dapat dilepaskan dari dinamika pengetahuan yang mengitarinya. Elemen-
elemen tersebut bukan sekadar ekspresi moral, melainkan bentuk artikulasi etis
yang lahir dari relasi antara subjek dan struktur kuasa yang berupaya mengatur

horizon kebenaran publik. Sebagaimana ditegaskan Foucault, praktik etis dapat

° Penahanan HAMKA dilakukan pada tahun 1964 dengan tuduhan subversif yang tidak
pernah dibuktikan di pengadilan. Penolakannya terhadap komunisme serta kritiknya terhadap
kebijakan politik negara membuat ia diawasi lama oleh aparat keamanan sebelum akhirnya
dipenjarakan. Lihat Rush, Hamka’s Great Story, 248-250; lihat juga Azyumardi Azra, Islam
Substantif (Bandung: Mizan, 2000), 164-165.

10 Tentang penjara sebagai situs represi yang secara paradoks melahirkan produksi
intelektual, lihat Michel Foucault, Discipline and Punish: The Birth of the Prison, trans. Alan
Sheridan (New York: Vintage Books, 1995), 23-30; lihat analisis konteks penulisan tafsir HAMKA
dalam Khairudin Aljunied, Hamka and Islam: Cosmopolitan Reform in the Malay World (lthaca,
NY: Cornell University Press, 2018), 84-89.



berfungsi sebagai medan counter-conduct yang memungkinkan subjek
mengartikulasikan kebenarannya di dalam, tetapi tidak sepenuhnya ditentukan
oleh, rezim pengetahuan Negara.'! Dalam konteks HAMKA, orientasi moral ini
memperlihatkan bagaimana teks keagamaan dapat bergerak sebagai wacana
alternatif tanpa harus mengambil posisi oposisi politik secara langsung,
sebagaimana juga ditunjukkan oleh pembacaan Aljunied terhadap transformasi
etis dalam karya-karyanya.*?

Kajian akademik sebelumnya lebih banyak menempatkan Tafsir Al-
Azhar dalam kerangka moral-etis, modernisme, atau metodologi penafsiran.
Karya Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an,
misalnya, menyoroti fungsi tafsir ini dalam memperkuat rasionalitas
keagamaan masyarakat modern.*2 Studi Mun’im Sirry, disertasi Wan Sabri Wan
Yusof, serta analisis Milhan Yusuf juga menekankan karakter reformis dan
pembaruan metodologis dalam tafsir.?* Meskipun penting, kajian-kajian
tersebut belum menelaah secara sistematis bagaimana struktur kuasa dan
konfigurasi pengetahuan Orde Lama membingkai proses produksi dan orientasi

wacana dalam Tafsir Al-Azhar.

1 Foucault, Power/Knowledge, 131-133.

12 Khairudin Aljunied, Hamka and Islam, 145-150

13 Howard M. Federspiel membahas posisi Tafsir Al-Azhar sebagai literatur Islam populer
yang memiliki pengaruh luas tanpa menempatkannya dalam konteks politik Orde Lama. Lihat
Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an, 55-60.

141 ihat Mun’im Sirry, “What’s Modern about Modern Tafsir? A Closer Look at Hamka’s
Tafsir Al-Azhar,” dalam The Qur’an in the Malay-Indonesian World: Context and Interpretation,
ed. Majid Daneshgar, Peter G. Riddell, dan Andrew Rippin (New York: Routledge, 2016), 198-211.
Untuk kajian klasik, lihat Wan Sabri Wan Yusof, Hamka s Tafsir Al-Azhar: Qur’anic Exegesis as a
Mirror of Social Change (PhD diss., Temple University, 1997); Milhan Yusuf, Hamka’s Method of
Interpreting the Legal Verses of the Qur’an (MA thesis, McGill University, 1995).



Sejauh ini, pembacaan mengenai hubungan antara konteks politik Orde
Lama dan struktur wacana tafsir masih terbatas. Kajian Khairudin Aljunied,
misalnya, menyinggung pengaruh pengalaman politik HAMKA terhadap
orientasi etis tafsir, tetapi belum diarahkan pada analisis mendalam mengenai
relasi antara teks dan rezim pengetahuan negara.’® Kekosongan ini
menunjukkan adanya kebutuhan metodologis untuk membaca Tafsir Al-Azhar
melalui pendekatan yang memperhitungkan bukan hanya isi moral dan metode
penafsiran, tetapi juga kondisi epistemik yang memungkinkan kemunculannya.

Dalam konteks inilah pendekatan genealogis-wacana dari Michel
Foucault menjadi relevan,'® karena memungkinkan analisis yang menelusuri
bagaimana teks keagamaan diproduksi, dibentuk, dan dijalankan dalam relasi
kuasa. Studi ini memosisikan Tafsir Al-Azhar sebagai teks yang dibentuk oleh
ketegangan antara subjektivitas penafsir dan mekanisme politik-epistemik
negara pada masa Demokrasi Terpimpin.t’ Perspektif ini memungkinkan
penelitian menggabungkan dimensi historis, politik, dan epistemik untuk
memahami orientasi wacana yang muncul dalam tafsir.

Tafsir Al-Azhar tidak dapat dipahami secara memadai jika diperlakukan

hanya sebagai penafsiran spiritual atas ayat-ayat Al-Qur’an. Ia merupakan

15 Khairudin Aljunied menekankan peran pengalaman historis dan jaringan transnasional
dalam membentuk pemikiran HAMKA, namun tidak menempatkan Tafsir Al-Azhar secara eksplisit
sebagai wacana tandingan terhadap negara. Lihat Aljunied, Hamka and Islam, 82-90.

16 Metode genealogis—berbasis pada konsep power/knowledge, counter-conduct, dan
subjectivation—memberikan perangkat analitis untuk mengungkap bagaimana teks keagamaan
berfungsi dalam medan pertarungan kuasa. Untuk pemaparan metodologis, lihat Michel Foucault,
The Archaeology of Knowledge (New York: Pantheon, 1972), 3-12; serta Foucault, Society Must Be
Defended, 5-11.

17 Argumen ini juga didukung oleh karya Herman Westerink yang menunjukkan bagaimana
praktik keagamaan tertentu menjadi bentuk counter-conduct terhadap rezim kuasa. Lihat Westerink,
“Thinking Spirituality Differently,” 4-9.



produk dari kondisi historis ketika negara berupaya mengarahkan produksi
wacana publik melalui mekanisme ideologis seperti Nasakom dan pembatasan
terhadap kelompok Islam modernis. Dalam kerangka power/knowledge
Foucault, setiap produksi pengetahuan berada dalam jaringan institusional dan
relasi kuasa tertentu.'® Dengan demikian, analisis terhadap tafsir harus
memperhitungkan bagaimana konfigurasi kuasa negara Orde Lama turut
membentuk horizon wacana yang muncul di dalamnya.

Pengalaman HAMKA dalam berbagai arena—organisasi modernis,
dunia politik nasional, pembredelan media, hingga penahanan—menjadi bagian
dari formasi subjektivitas yang relevan bagi pemahaman orientasi
penafsirannya.’® Subjek dalam pandangan Foucault merupakan hasil negosiasi
historis, bukan entitas otonom. Karena itu, proses subjectivation HAMKA perlu
dibaca sebagai rangkaian interaksi antara pengalaman historis dan struktur
kuasa yang melingkupinya, yang pada gilirannya mempengaruhi horizon
hermeneutis dalam Tafsir Al-Azhar.?

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini menempatkan Tafsir Al-
Azhar sebagai teks yang beroperasi pada tiga lapis analisis: (1) produksi
pengetahuan—bagaimana tafsir turut membentuk horizon kebenaran alternatif

di tengah rezim pengetahuan negara; (2) subjektivitas penulis—bagaimana

18 Konsep power/knowledge menjelaskan bahwa produksi kebenaran tidak pernah terpisah
dari relasi kuasa. Dalam konteks ini, tafsir menjadi sarana untuk membentuk horizon kebenaran
yang tidak berada di bawah kontrol negara. Lihat Foucault, Power/Knowledge, 109-133.

19 Subjektivitas HAMKA merupakan hasil dari proses historis yang melibatkan
pengalaman organisasi, konflik ideologis, dan represi negara. Lihat Aljunied, Hamka and Islam, 70—
94; Rush, Hamka’s Great Story, 236-260.

20 Michel Foucault, “The Subject and Power,” in Michel Foucault: Beyond Structuralism
and Hermeneutics, ed. Hubert L. Dreyfus and Paul Rabinow (Chicago: University of Chicago Press,
1983), 208-212.



pengalaman historis HAMKA membentuk posisi epistemiknya; dan (3) dimensi
etis—bagaimana kritik terhadap penyalahgunaan kekuasaan berfungsi sebagai
artikulasi nilai dalam situasi pembatasan wacana. Pendekatan ini tidak
mengasumsikan bentuk resistensi tertentu sejak awal, tetapi menyediakan
kerangka analitis untuk menelaah bagaimana teks keagamaan beroperasi dalam

relasi dengan struktur kuasa yang mengitarinya

. Batasan Dan Rumusan Masalah

Penelitian ini dibatasi pada analisis Tafsir Al-Azhar sebagai praktik
diskursif yang beroperasi dalam konteks politik dan epistemik Demokrasi
Terpimpin. Fokus penelitian tidak diarahkan pada keseluruhan isi tafsir atau
kajian teologis-komparatif, tetapi pada bagian-bagian yang mengandung
operasi wacana terkait produksi kebenaran, pembentukan subjek, dan kritik
terhadap struktur kuasa.

Elemen biografis HAMKA hanya digunakan sejauh relevan untuk
menjelaskan posisi epistemiknya sebagai penafsir, bukan sebagai rekonstruksi
biografi kronologis. Penelitian ini juga tidak membahas keseluruhan perjalanan
pemikiran HAMKA dalam bidang-bidang lain seperti tasawuf, sastra, atau
sosial-politik, kecuali ketika aspek tersebut memiliki keterkaitan langsung
dengan konfigurasi wacana yang termanifestasi dalam Tafsir Al-Azhar.

Batasan temporal ditetapkan pada periode 1959-1966, mencakup fase
konsolidasi ideologis negara, pembatasan ruang wacana publik, dan masa

penahanan HAMKA. Pendekatan ini dipilih untuk menjaga konsistensi analitis



10

dalam memahami bagaimana teks keagamaan diproduksi, diposisikan, dan
berfungsi dalam situasi ketika negara mengelola wacana secara intensif.
Secara keseluruhan, batasan-batasan tersebut dirumuskan agar
penelitian tetap terarah pada tujuan utama: mengkaji Tafsir Al-Azhar sebagai
teks yang bekerja melalui mekanisme wacana tertentu dalam relasinya dengan
struktur kuasa negara, tanpa melebar menjadi kajian tematik, biografis, atau
historis yang tidak terkait dengan fokus analitis penelitian. Berikut adalah
beberapa pertanyaan yang dijawab melalui penulisan penelitian ini:
1. Bagaimana Tafsir Al-Azhar membangun wacana alternatif di tengah upaya
negara mengontrol rezim pengetahuan?
2. Strategi diskursif apa yang digunakan HAMKA dalam mengartikulasikan
kritik terhadap mekanisme kuasa yang membatasi ruang produksi wacana?
3. Bagaimana pengalaman dan posisi sosial-politik HAMKA memengaruhi
orientasi hermeneutis dan bentuk kritik yang muncul dalam Tafsir Al-

Azhar?

. Tujuan Dan Signifikansi

Penelitian ini bertujuan memberikan pemahaman yang lebih tajam
mengenai posisi Tafsir Al-Azhar dalam pertarungan wacana pada masa
Demokrasi Terpimpin, dengan menekankan keterkaitannya dengan relasi
kuasa, pembentukan subjek, serta perubahan struktur pengetahuan. Karena itu,
penelitian ini tidak hanya membaca tafsir sebagai karya keagamaan, tetapi

sebagai intervensi epistemik yang bekerja di dalam—dan terhadap—



11

mekanisme pengendalian wacana negara. Secara khusus, tujuan penelitian ini

adalah:

1.

Menjelaskan bagaimana Tafsir Al-Azhar menawarkan bentuk kebenaran
yang berbeda dari narasi resmi negara pada masa Demokrasi Terpimpin,
sehingga dapat dipahami sebagai counter-discourse.

Menguraikan cara HAMKA menyampaikan kritik terhadap mekanisme
pengendalian wacana negara—melalui ajaran moral, peringatan terhadap
penyalahgunaan kekuasaan, serta penegasan kebebasan berpikir—dalam
penafsirannya atas ayat-ayat Al-Qur’an.

Menganalisis bagaimana pengalaman hidup, jaringan intelektual, dan
situasi politik yang dialami HAMKA membentuk cara ia membaca Al-
Qur’an dan mengarahkan substansi kritik epistemik dalam Tafsir Al-Azhar.

Tujuan-tujuan ini menegaskan bahwa Tafsir Al-Azhar bukan sekadar

teks keagamaan normatif, melainkan ruang diskursif tempat negosiasi antara

subjek dan struktur kuasa berlangsung. Melalui pendekatan genealogis,

penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa tafsir dapat berfungsi sebagai situs

resistensi, sebagai media pembentukan subjek, dan sebagai instrumen produksi

kebenaran alternatif ketika negara berupaya memonopoli horizon wacana

publik.

1.

Signifikansi Teoretis
Penelitian ini menawarkan kontribusi teoretis dengan menerapkan kerangka
genealogis Michel Foucault dalam studi tafsir Al-Qur’an—pendekatan yang

masih jarang dijalankan dalam kajian tafsir Nusantara. Dengan demikian,



12

penelitian ini memperluas tradisi studi hermeneutika Al-Qur’an dengan
menunjukkan bagaimana tafsir dapat dianalisis sebagai praktik produksi
pengetahuan yang berkelindan dengan relasi kuasa, bukan hanya sebagai
penjabaran normatif terhadap teks suci.

. Signifikansi Historis-Intelektual

Studi ini memperkaya kajian tentang HAMKA dengan menempatkan Tafsir
Al-Azhar secara eksplisit dalam konteks sejarah politik Orde Lama:
pembubaran Masyumi, pembredelan Panji Masyarakat, represi negara
terhadap ulama modernis, dan pengalaman penjara 1964-1966. Perspektif
ini memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana
kondisi politik dan represi epistemik membentuk orientasi wacana dalam
tafsir tersebut.

. Signifikansi Akademik-Metodologis

Penelitian ini mengembangkan model analisis integratif yang memadukan
hermeneutika, teori wacana, dan metode genealogis. Pendekatan ini dapat
direplikasi dalam penelitian teks keagamaan lain untuk menelusuri
bagaimana subjek, teks, dan kuasa saling membentuk. Dengan demikian,
penelitian ini memberikan dasar metodologis baru bagi studi tafsir, politik
Islam, dan kajian wacana Asia Tenggara.

. Signifikansi Praktis-Reflektif

Dengan menunjukkan bagaimana Tafsir Al-Azhar memuat kritik moral dan
etis terhadap penyalahgunaan kekuasaan, penelitian ini menampilkan peran

teks keagamaan sebagai sumber daya intelektual dan etis untuk membaca



13

ulang persoalan politik dan sosial kontemporer. Temuan ini menawarkan
dasar refleksi bagi masyarakat Muslim Indonesia mengenai pentingnya

kemandirian moral dan kewaspadaan terhadap dominasi wacana negara.

D. Tinjauan Pustaka

Howard M. Federspiel, dalam karyanya yang sangat berpengaruh
Popular Indonesian Literature of the Qur’an, menempatkan Tafsir Al-Azhar
sebagai salah satu puncak perkembangan literatur keislaman modern Indonesia
yang secara eksplisit ditujukan kepada publik luas. Federspiel memfokuskan
analisisnya pada bagaimana HAMKA menyajikan tafsir dalam gaya bahasa
komunikatif, moralistik, dan mudah diakses, sehingga berhasil menjadi
jembatan antara ajaran Al-Qur’an dan masyarakat Muslim urban yang sedang
mengalami transformasi sosial pada pertengahan abad ke-20. Oleh karenanya,
ia melihat Tafsir Al-Azhar terutama sebagai karya pendidikan agama dan
dakwah, bukan sebagai teks politik atau intervensi wacana.?

Karya Azyumardi Azra, seperti The Origins of Islamic Reformism in
Southeast Asia, memberikan fondasi esensial untuk memahami posisi
genealogis HAMKA dalam arus reformisme Islam global. Azra menekankan

konsep connected histories, menunjukkan bahwa HAMKA adalah pewaris dari

2L Meskipun Federspiel mencatat konteks sosial-politik yang melingkupi kehidupan
HAMKA, ia tidak menafsirkan tafsir ini dalam kerangka produksi kebenaran atau pertarungan
kuasa. Kontribusinya bersifat deskriptif—yakni menjelaskan karakter populer dan etika publik dari
tafsir—tetapi tidak menyajikan pembacaan teoretis tentang bagaimana Al-Azhar beroperasi sebagai
counter-discourse terhadap hegemoni negara Orde Lama. Dalam kerangka penelitian ini, karya
Federspiel menjadi fondasi sejarah yang penting untuk memahami perkembangan tafsir populer;
namun, ia tidak menangkap dimensi resistensi epistemik yang menjadi fokus utama kajian
genealogis Foucauldian. Lihat Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an, 44—47.



14

jaringan intelektual transnasional yang menghubungkan Minangkabau dengan
pusat pembaruan di Timur Tengah, terutama melalui transmisi pemikiran
Muhammad Abduh dan Rasyid Rida. Azra berhasil menempatkan HAMKA
sebagai produk dari tradisi reformisme Minangkabau sejak generasi Haji Rasul,
yang menekankan rasionalitas, pemurnian akidah, dan etika modernis??
Disertasi Wan Sabri Wan Yusof, Hamka’s Tafsir Al-Azhar: Qur’anic
Exegesis as a Mirror of Social Change, adalah salah satu kajian akademik
paling substansial dan mendalam mengenai Tafsir Al-Azhar. Wan Sabri
menelaah tafsir ini dengan menekankan bagaimana HAMKA merespons
dinamika sosial Indonesia melalui interpretasi Qur'an, terutama terkait
moralitas, perubahan sosial, dan isu-isu kemasyarakatan modern.
Pendekatannya bersifat historis-sosiologis, berfokus pada bagaimana tafsir

mencerminkan perubahan budaya dan sosial di Indonesia pada abad ke-20.%

22 Kerangka genealogis Azra krusial untuk menempatkan HAMKA dalam tradisi
reformisme, meskipun begitu ia tidak mengembangkan pembacaan Tafsir Al-Azhar sebagai teks
politik atau intervensi dalam rezim kebenaran negara. Analisis Azra berhenti pada level transmisi
ide dan transformasi tradisi, bukan pada cara tafsir diproduksi dalam kondisi represi atau digunakan
sebagai praktik wacana tandingan. Dengan demikian, kontribusi Azra memperkuat konteks
genealogis awal bagi penelitian ini, tetapi tidak menyentuh dimensi counter-discourse yang menjadi
fokus utama kajian ini. Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia:
Networks of Malay-Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth
Centuries (Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2004), 150-155; lihat juga Azyumardi Azra,
“The Transmission of al-Manar’s Reformism to the Malay-Indonesian World: The Cases of al-Imam
and al-Munir,” Studia Islamika 6, no. 3 (1999): 75-79.

23 Meskipun Wan Sabri mencatat konteks ketegangan politik saat penulisan, ia tetap
membaca Al-Azhar sebagai representasi sosial, bukan sebagai teks yang berfungsi dalam
pertarungan wacana dengan negara. la tidak menggunakan teori Michel Foucault, tidak menyingkap
relasi kuasa yang memproduksi tafsir, dan tidak melihat penjara sebagai situs pembentukan subjek
penafsir. Dengan demikian, kontribusinya sangat penting untuk memetakan dimensi sosial tafsir,
tetapi tidak menangkap potensi Al-Azhar sebagai counter-discourse yang lahir dari kondisi represi
politik. Lihat Wan Sabri Wan Yusof, Hamka’s Tafsir Al-Azhar: Qur’anic Exegesis as a Mirror of
Social Change (PhD diss., Temple University, 1997)



15

Kajian Milhan Yusuf dalam tesisnya Hamka's Method of Interpreting
the Legal Verses of the Qur ’‘an merupakan penelitian yang paling teknis dalam
menelaah metodologi tafsir HAMKA, khususnya terkait ayat-ayat hukum.
Milhan menelusuri bagaimana HAMKA memadukan pendekatan rasional,
moral-etis, dan prinsip-prinsip umum syariah dalam membaca ayat hukum,
serta adaptasinya terhadap metode tafsir klasik ke dalam kerangka modernisme
Indonesia. Fokus utama penelitian ini adalah struktur metodologis Al-Azhar:
sumber rujukan HAMKA, penggunaan ma'tsur dan ra'yi, integrasi konteks
sosial, serta kecenderungan ijtihad-nya.?*

Karel Steenbrink, dalam artikelnya “Qur’an Interpretation of Hamzah
Fansuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): A Comparison,” memetakan posisi
HAMKA dalam sejarah panjang tradisi tafsir Nusantara. Steenbrink
menunjukkan bahwa Tafsir Al-Azhar menandai pergeseran epistemik dari corak
sufistik-esoteris (diwakili Hamzah Fansuri) menuju penafsiran modernis yang
rasional, moral, dan berorientasi pada kehidupan publik. 1a melihat HAMKA
sebagai representasi gelombang pembaruan Islam yang menekankan etika

sosial dan modernitas, menolak pendekatan batiniah yang spekulatif.

24 Meskipun komprehensif dalam menjelaskan teknik hermeneutika hukum, Milhan tidak
membaca tafsir sebagai produk relasi kuasa atau sebagai intervensi terhadap rezim politik. Tafsir
bagi Milhan adalah karya ilmiah-hukum, bukan wacana yang beroperasi melawan hegemoni negara.
la tidak menggunakan teori diskursus, tidak menghubungkan pengalaman penjara HAMKA dengan
bentuk penafsirannya, dan tidak menempatkan Al-Azhar dalam kerangka counter-discourse. Dengan
demikian, karya Milhan penting untuk memahami logika metodologis tafsir, tetapi tidak menyentuh
dimensi politik epistemik yang menjadi fokus penelitian ini. Lihat Milhan Yusuf, Hamka’s Method
of Interpreting the Legal Verses of the Qur’an (MA thesis, McGill University, 1995).



16

Kontribusi Steenbrink terletak pada pemetaan historis-komparatif yang
menempatkan HAMKA dalam evolusi intelektual Islam Nusantara.?®

Khairudin Aljunied, melalui monograf pentingnya Hamka and Islam:
Cosmopolitan Reform in the Malay World, memberikan pembacaan paling
teoretis dan progresif atas figur HAMKA dalam lanskap intelektual dunia
Melayu. Aljunied menafsirkan HAMKA sebagai reformis kosmopolitan yang
bergerak melampaui batas lokal, menggabungkan rasionalisme, spiritualitas
tasawuf modern, dan komitmen etis terhadap masyarakat. la berhasil
menempatkan HAMKA dalam jejaring transnasional, memperlihatkan
bagaimana pengalaman hidup, perjumpaan gagasan global, dan dinamika
politik Indonesia membentuk orientasi pemikirannya.?

Mun’im Sirry, dalam artikelnya “What’s Modern about Modern Tafsir?
A Closer Look at Hamka’s Tafsir Al-Azhar,” menyajikan pembacaan Kkritis
terhadap klaim ‘“kemodernan” Tafsir Al-Azhar. Sirry berargumen bahwa

modernitas tafsir HAMKA tidak terletak pada metode historis-kritis (seperti

25 Meskipun demikian, analisisnya bersifat literer-historis dan tidak menggunakan teori
wacana, teori kuasa, atau pendekatan genealogis. Steenbrink tidak menyingkap bagaimana Tafsir
Al-Azhar diproduksi dalam situasi represi, bagaimana tafsir berfungsi sebagai praktik produksi
kebenaran, atau bagaimana HAMKA berposisi dalam pertarungan wacana dengan negara Orde
Lama. Akibatnya, meskipun kajian ini memperjelas transformasi intelektual, ia tidak memasuki
dimensi politik epistemik yang menjadi fokus utama penelitian ini. Lihat Karel Steenbrink, “Qur’an
Interpretation of Hamzah Fansuri (ca. 1600) and Hamka (1908-1982): A Comparison,” Studia
Islamika 2, no. 2 (1995): 73-95.

%6 Meskipun Aljunied lebih teoretis daripada para sarjana sebelumnya, analisisnya tidak
berfokus pada Tafsir Al-Azhar sebagai teks yang diproduksi dari dalam kondisi represi dan tidak
memosisikan tafsir tersebut sebagai counter-discourse terhadap hegemoni negara Orde Lama. la
menggunakan teori kosmopolitanisme dan tradisi Islam untuk membaca subjektivitas HAMKA,
bukan teori wacana atau genealogi Foucauldian. Aljunied hanya menyinggung penjara HAMKA
dan ketegangan politik secara kontekstual, tetapi tidak mengembangkan tafsir sebagai praktik
parrhesia atau produksi kebenaran tandingan. Dengan demikian, karya Aljunied memberikan
kontribusi besar dalam memetakan horizon intelektual dan etika reformis HAMKA, namun tidak
memasuki ranah politik epistemik yang menjadi inti penelitian ini. Lihat Aljunied, Hamka and
Islam.



17

studi Qur'an modern di Barat atau Timur Tengah), melainkan pada penggunaan
bahasa Indonesia yang komunikatif, penekanan pada moralitas publik, dan
kemampuannya menjembatani tradisi Islam dengan persoalan sosial
kontemporer. Sirry membaca HAMKA sebagai modernis yang lebih
mengedepankan pembentukan etika masyarakat daripada inovasi metodologis
radikal.?”

Di lingkup lokal Indonesia, Korpus kajian mengenai HAMKA dan
Tafsir Al-Azhar sangat luas, meliputi artikel jurnal, skripsi, tesis, disertasi, dan
buku-buku populer. Namun, literatur ini secara dominan berporos pada tiga
tema besar: (1) biografi dan ketokohan HAMKA sebagai ulama modernis; (2)
analisis moral, etika sosial, dan pesan dakwah dalam Tafsir Al-Azhar; dan (3)
perbandingan metodologi tafsir HAMKA dengan mufasir lain, terutama dalam
kerangka tradisional-modernis. Sebagian penelitian juga menyoroti upaya
vernacularization pesan Al-Qur’an melalui penggunaan bahasa Indonesia baku.

Meskipun kontribusi kajian-kajian ini esensial dalam memetakan aspek
moral, sosial, dan literer tafsir, mayoritas darinya tidak menggunakan kerangka
teori wacana, tidak membaca tafsir dalam konteks relasi kuasa, dan tidak
memasukkan pengalaman penjara 1964-1966 sebagai faktor pembentukan

subjektivitas penafsir. Literatur Indonesia cenderung normatif—memuliakan

27 Sirry tidak membawa Al-Azhar ke dalam kerangka wacana dan kekuasaan; ia tidak
membahas penjara 1964-1966 sebagai situs produksi tafsir, tidak menyingkap tafsir sebagai
intervensi terhadap rezim kebenaran negara, dan tidak menggunakan teori Foucauldian dalam
membaca relasi subjek-pengetahuan-kuasa. Akibatnya, meskipun tulisan Sirry memperkaya
perdebatan tentang karakter modernisme HAMKA, ia tetap berada dalam kerangka normatif
modernisme dan belum menyentuh dimensi counter-discourse yang menjadi pusat penelitian ini.
Lihat Sirry, “What’s Modern about Modern Tafsir?,” 198-211.



18

kekayaan tafsir HAMKA tanpa menanyakan bagaimana tafsir itu diproduksi,
dalam kondisi kuasa apa ia ditulis, dan fungsi strategis apa yang ia mainkan
dalam pertarungan ideologis pada masa Orde Lama. Dengan demikian,
meskipun korpus penelitian Indonesia memperluas pemahaman tentang
karakter moral dan metodologis HAMKA, ia belum menyentuh dimensi politik
epistemik, counter-discourse, maupun analisis genealogis yang menjadi fokus
utama penelitian ini.?®

Dari keseluruhan kajian yang telah dipetakan—mulai dari Howard M.
Federspiel yang menekankan karakter populer Tafsir Al-Azhar, Azyumardi
Azra yang menggarisbawahi akar genealogis reformisme Islam, hingga studi-
studi lain yang menyoroti aspek sosiologis dan yuridis-metodologis (Milhan
Yusuf), historis-komparatif (Steenbrink), maupun modernisme normatif dan
kosmopolitan (Aljunied dan Mun’im Sirry)—dapat disimpulkan bahwa Tafsir

Al-Azhar pada umumnya dipahami sebagai produk pemikiran keagamaan,

28 Baca dan bandingkan literatur, di antaranya Eduwar, Pemahaman Toleransi Hamka
dalam Tafsir Al-Azhar (Tesis Magister, Institut PTIQ Jakarta, 2023); Maulidi, Konstruksi
Perempuan dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka (Tesis Magister, UIN Sunan Ampel Surabaya,
2015); Asep Dadan Suganda, Metode Penafsiran Teks al-Qur’an Buya Hamka dan Quraish Shihab
(Skripsi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2010); “Vernakularisasi dalam Tafsir Al-Azhar”
(Skripsi, UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2024); Nadya Syafa Chairunnisa,
“Hedonisme dalam al-Qur’an” (Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024); Nor Aini, “Tafsir
Al-Azhar Karya Hamka: Kajian Pendekatan Adabi Ijtima’i” (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2019); Yuyun Affandi, Azzah Luginatul Husna, dan Mohammed Saad Alhuwaymil,
“Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir Al-Qur’an di Indonesia,” Islamic Communication
Journal 9, no. 1 (June 2024): 95-110; Bukhori Abdul Shomad et al., “Implications of Hamka’s
Thoughts in Tafsir Al-Azhar on the Standpoint of Islamic Social Organization vis-a-vis the State,”
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 14, no. 1 (June 2024): 91-116; Munawan, “A
Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir al-Qur’an: Studi Tafsir Al-Azhar Karya Hamka,”
Tajdid 25, no. 2 (2018); Anwar Mujahidin, “Tafsir Alquran dan Praktik Politik Umat Islam
Indonesia Perspektif Tafsir Al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah,” Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir
Hadith 7, no. 2 (2017): 375-395; Hidayati, “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar Karya Buya
Hamka,” El-"Umdah.: Jurnal llmu al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 1 (2018); Ahmad Levi Fachrul Avivy
et al., “Isra’iliyyat in Interpretive Literature of Indonesia: A Comparison between Tafsir Marah
Labid and Tafsir Al-Azhar,” Mediterranean Journal of Social Sciences 6, no. 3 (2015): 401-407.



19

ekspresi etika modernis, atau respons normatif terhadap perubahan sosial.
Dalam keseluruhan literatur yang berhasil ditelusuri oleh peneliti, belum
ditemukan penelitian yang secara eksplisit membaca Tafsir Al-Azhar sebagai
praktik produksi pengetahuan yang beroperasi dalam relasinya dengan
konfigurasi ideologis dan epistemik negara Orde Lama.

Secara metodologis, kajian-kajian terdahulu yang tersedia belum secara
sistematis mengaitkan proses penafsiran dengan relasi kuasa yang
membentuknya. Pengalaman pemenjaraan HAMKA pada periode 1964-1966
umumnya diperlakukan sebagai latar biografis atau konteks historis, dan belum
dianalisis sebagai arena kuasa yang secara aktif membentuk struktur
subjektivitas penafsir dan horizon hermeneutikanya. Selain itu, dalam
penelusuran peneliti, belum ditemukan kajian yang menggunakan pendekatan
genealogis untuk menjelaskan bagaimana pengalaman politik personal tersebut
berfungsi sebagai kondisi kemungkinan bagi artikulasi tafsir tertentu, ataupun
yang menganalisis Tafsir Al-Azhar sebagai praktik diskursif yang berhadapan
dengan kerangka epistemik negara seperti Nasakom dan Manipol/USDEK.

Berangkat dari kondisi tersebut, penelitian ini mengambil posisi analitis
dengan menawarkan pembacaan Tafsir Al-Azhar sebagai praktik diskursif yang
beroperasi dalam medan relasi kuasa tertentu. Tafsir dipahami sebagai bentuk
artikulasi pengetahuan yang tidak terlepas dari kondisi historis dan politik
pembentukannya, serta sebagai ruang di mana subjektivitas penafsir
dinegosiasikan. Dengan menggunakan pendekatan genealogis dan analisis

wacana, penelitian ini dimaksudkan untuk melengkapi kajian-kajian yang telah



20

ada dengan menyoroti dimensi epistemik dan politis tafsir yang, sejauh

penelusuran peneliti, belum menjadi fokus utama dalam literatur yang tersedia.

. Kerangka Teoritis

Kerangka teoretis penelitian ini dibangun dengan memanfaatkan
sejumlah konsep kunci dalam pemikiran Michel Foucault, terutama konsep
diskursus, rezim pengetahuan, genealogi, dan counter-discourse. Konsep-
konsep tersebut tidak digunakan untuk membangun penilaian normatif terhadap
Tafsir Al-Azhar, melainkan sebagai perangkat analitis untuk menelaah
bagaimana teks tafsir tersebut diproduksi, beroperasi, dan memperoleh
maknanya dalam konfigurasi kuasa dan pengetahuan Indonesia pada masa
Demokrasi Terpimpin.?® Dengan demikian, bagian ini tidak dimaksudkan
sebagai pemaparan menyeluruh atas teori Foucault, melainkan sebagai
perumusan kerangka konseptual yang relevan untuk membaca relasi antara teks
tafsir, subjek penafsir, dan struktur kuasa negara yang membingkai
kemunculannya.

Konsep diskursus, sebagaimana dirumuskan oleh Michel Foucault,
digunakan sebagai landasan awal untuk memahami bahwa bahasa tidak bersifat
netral, melainkan bekerja sebagai seperangkat praktik yang mengatur apa yang
dapat dikatakan, siapa yang berhak berbicara, serta dalam kondisi apa suatu
pernyataan dapat diterima sebagai benar. Dalam pengertian Foucault, diskursus

tidak terbatas pada teks atau ujaran, tetapi mencakup institusi, mekanisme

29 Foucault, Power/Knowledge, 131-133.



21

sosial, dan aturan implisit yang menopang produksi dan sirkulasi makna.*
Kerangka diskursus ini sejalan dengan pandangan Norman Fairclough, yang
menekankan bahwa bahasa merupakan praktik sosial yang selalu terikat pada
relasi kuasa.®* Dengan kerangka tersebut, penelitian ini dapat membedakan dan
membandingkan bahasa negara, bahasa ideologi revolusi, dan bahasa
keagamaan sebagai sistem wacana yang hidup dalam medan yang sama, tetapi
beroperasi dengan logika legitimasi dan otoritas yang berbeda.

Berangkat dari pemahaman diskursus tersebut, konsep rezim
pengetahuan yang dikembangkan oleh Michel Foucault digunakan untuk
menjelaskan bagaimana negara Orde Lama tidak hanya mengatur tindakan
politik, tetapi juga membentuk tatanan pengetahuan yang menentukan apa yang
dianggap sebagai kebenaran publik. Dalam kerangka Foucault, rezim
pengetahuan merujuk pada keseluruhan mekanisme—ideologis, institusional,
dan diskursif—yang mengatur produksi, legitimasi, dan distribusi kebenaran
dalam masyarakat.>> Dalam konteks Demokrasi Terpimpin, analisis historis
Herbert Feith menunjukkan bahwa proyek ideologis seperti Nasakom dan
Manipol/USDEK berfungsi sebagai kerangka epistemik tunggal yang
memusatkan otoritas kebenaran pada negara.®®* Melalui praktik sensor,

pembubaran organisasi, kontrol pendidikan, dan normalisasi bahasa revolusi—

30 Michel Foucault, The Archaeology of Knowledge, trans. A. M. Sheridan Smith (London:
Routledge, 2013), 38-49.

31 Norman Fairclough, Discourse and Social Change (Cambridge: Polity Press, 1992), 63—
72

32 Foucault, Power/Knowledge, 109-133.

33 Herbert Feith, The Decline of Constitutional Democracy in Indonesia (Singapore:
Equinox Publishing, 2006), 530-556.



22

sebagaimana juga dianalisis oleh Krishna Sen dan David T. Hill serta Ariel
Heryanto—negara membangun tatanan pengetahuan yang membatasi
kemungkinan munculnya wacana alternatif.>* Dengan konsep ini, Orde Lama
diposisikan bukan semata sebagai rezim politik, melainkan sebagai rezim
pengetahuan yang berpretensi mengendalikan horizon kebenaran publik.
Konsep genealogi, sebagaimana dikembangkan oleh Michel Foucault,
digunakan secara terbatas untuk membaca pembentukan subjektivitas penafsir,
bukan sebagai metode utama analisis teks. Dalam perspektif genealogis
Foucault, subjek tidak dipahami sebagai entitas otonom dan stabil, melainkan
sebagai hasil dari proses historis yang bersifat kontingen, diskontinu, dan
dibentuk oleh relasi kuasa.®® Melalui kerangka ini, posisi HAMKA sebagai
penafsir dibaca sebagai produk interaksi antara latar pendidikan, jaringan
intelektual, keterlibatan organisasi, pengalaman politik, serta tekanan dan
pembatasan yang dialaminya. Pendekatan ini sejalan dengan pembacaan
Khairudin Aljunied, yang menempatkan HAMKA sebagai intelektual Muslim
yang terbentuk melalui negosiasi antara tradisi keislaman, jaringan
kosmopolitan, dan dinamika kekuasaan negara.*® Genealogi memungkinkan
penelitian ini menjelaskan bagaimana pengalaman-pengalaman tersebut
membentuk horizon hermeneutis HAMKA, tanpa mereduksinya menjadi

penjelasan psikologis atau biografi linear.

34 Sen dan Hill, Media, Culture and Politics in Indonesia (Melbourne: Oxford University
Press, 2000), 13-45; Ariel Heryanto, Challenging Authoritarianism in Southeast Asia: Comparing
Indonesia and Malaysia (London: Routledge, 2003), 27-56.

% Foucault, Discipline and Punish, 27-31.

3 Aljunied, Hamka and Islam, 3-18, 145-167.



23

Berdasarkan fondasi tersebut, konsep counter-discourse dalam
pemikiran Michel Foucault menjadi kerangka analisis utama dalam penelitian
ini. Counter-discourse tidak dipahami sebagai perlawanan politik yang bersifat
frontal, melainkan sebagai praktik wacana yang bekerja dari dalam batas-batas
rezim pengetahuan, tetapi tidak sepenuhnya tunduk padanya.®” Dalam
pengertian ini, counter-discourse muncul melalui strategi penafsiran,
pengaturan ulang makna, dan pemindahan sumber otoritas kebenaran.
Kerangka ini memungkinkan pembacaan Tafsir Al-Azhar sebagai teks
keagamaan yang beroperasi di dalam ruang yang diawasi negara, namun
memanfaatkan celah-celah epistemik yang tidak sepenuhnya dapat dikontrol
olen mekanisme ideologis dan sensor negara—sebuah pola yang juga
ditegaskan dalam kajian media dan wacana oleh Sen dan Hill.®

Dengan menggunakan konsep counter-discourse, penelitian ini tidak
mengasumsikan sejak awal bahwa Tafsir Al-Azhar merupakan bentuk oposisi
politik eksplisit terhadap negara. Sebaliknya, tafsir dipahami sebagai praktik
diskursif yang secara gradual mengintervensi klaim negara atas kebenaran,
misalnya melalui pemindahan sumber legitimasi moral, penegasan otonomi
etika keagamaan, serta pelemahan monopoli negara dalam menafsirkan sejarah
dan arah kehidupan kolektif—sejalan dengan kerangka analisis wacana kritis

yang dikembangkan oleh Ruth Wodak dan Michael Meyer.3°

37 Foucault, Power/Knowledge, 100-102.

3 Sen dan Hill, Media, Culture and Politics in Indonesia, 42-68.

%9 Ruth Wodak dan Michael Meyer, Methods of Critical Discourse Analysis (London: Sage
Publications, 2001), 9-33.



24

Secara keseluruhan, kerangka teoretis ini membentuk satu kesatuan
analitis yang saling terkait: konsep diskursus Foucault dan Fairclough
menjelaskan struktur ujaran dan batas-batas makna; konsep rezim pengetahuan
Foucault, yang diperkuat oleh analisis historis Feith, Sen dan Hill, serta
Heryanto, memetakan mekanisme pengendalian kebenaran oleh negara;
genealogi Foucault dan pembacaan Aljunied menerangkan pembentukan posisi
penafsir; sementara konsep counter-discourse menyediakan alat utama untuk
membaca bagaimana Tafsir Al-Azhar berfungsi sebagai wacana alternatif di
tengah dominasi epistemik negara. Dengan jalinan ini, Tafsir Al-Azhar dapat
dipahami sebagai teks yang beroperasi dalam medan kuasa tertentu—bukan
sebagai karya netral, tetapi juga tidak direduksi menjadi propaganda atau
perlawanan politik langsung—melainkan sebagai praktik produksi pengetahuan

yang lahir dari relasi kompleks antara teks, subjek, dan struktur kuasa.

. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-interpretatif dengan
pendekatan Genealogi-Wacana Michel Foucault sebagai perangkat analitis
utama. Pilihan metodologis ini sejalan dengan tujuan penelitian untuk
memahami Tafsir Al-Azhar bukan hanya sebagai teks keagamaan, tetapi sebagai
praktik produksi wacana yang beroperasi di dalam struktur kuasa Indonesia
pada masa Orde Lama. Sebagai studi kualitatif, fokus utamanya adalah
menafsirkan jaringan makna, proses pembentukan subjek, dan kondisi historis

yang memungkinkan munculnya counter-discourse di tengah hegemoni negara.



25

Pendekatan genealogis dipilih karena efektif dalam mengungkap
ketidakterputusan (discontinuities), pergeseran posisi subjek, dan mekanisme
kuasa-pengetahuan yang membentuk struktur hermeneutika HAMKA .4

1. Sumber Data

a. Sumber Primer: Objek utama adalah Tafsir Al-Azhar karya HAMKA.
Data primer dilengkapi dengan karya-karya non-tafsir HAMKA (seperti
Kenang-Kenangan Hidup, Revolusi Ideologi, Ghirah dan Tantangan
Terhadap Islam, Falsafah Hidup, dan Keadilan Sosial dalam Islam)
yang digunakan untuk menelusuri pembentukan rasionalitas, etika, dan
horizon intelektual yang menopang penafsirannya.

b. Sumber Sekunder: Meliputi kajian akademik mengenai HAMKA,
politik Orde Lama (1950-1965), sejarah tafsir Indonesia, teori kuasa-
pengetahuan Foucault, serta studi kritis tentang relasi negara—ulama.
Literatur sekunder ini berfungsi untuk menempatkan Tafsir Al-Azhar
dalam medan wacana yang lebih luas dan untuk membangun pembacaan
genealogis yang kokoh.*

2. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan
(library research) dengan prosedur sistematis: pembacaan intensif terhadap

teks tafsir, penandaan tematik, ekstraksi pernyataan kunci, kategorisasi

40 Michel Foucault, “Nietzsche, Genealogy, History,” dalam Language, Counter-Memory,
Practice, ed. Donald F. Bouchard (lthaca: Cornell University Press, 1977), 139-164.

41 Sebagai contoh sumber sekunder, lihat Federspiel, Popular Indonesian Literature of the
Qur’an; Mortimer, Indonesian Communism under Sukarno; George McT. Kahin, Nationalism and
Revolution in Indonesia (Ithaca: Cornell University Press, 1952).



26

terminologi, dan identifikasi motif diskursif yang berulang. Prosedur ini

disandingkan dengan penelusuran historis terhadap peristiwa politik yang

secara langsung mengiringi produksi tafsi—meliputi pembubaran

Masyumi, pembredelan Panji Masyarakat, kriminalisasi ulama modernis,

hingga penahanan HAMKA pada 1964—untuk memahami kondisi

produksi wacana yang melingkupi penulisan Tafsir Al-Azhar.
3. Teknik Analisis Data
Analisis data dilakukan dalam empat tahapan yang saling berkaitan
dan mengacu pada prinsip genealogis-wacana Foucault:

a. ldentifikasi Pernyataan Kunci (Statement): Dilakukan identifikasi
bentuk-bentuk ujaran dalam Tafsir Al-Azhar yang merepresentasikan
sikap HAMKA terhadap isu kekuasaan, kebebasan berpikir,
otoritarianisme, moralitas publik, dan relasi agama—negara. Tahap ini
mengikuti prinsip arkeologi wacana Foucault yang fokus pada aturan
pembentukan pernyataan.*?

b. Pemetaan Genealogis: Setiap statement dipetakan ke dalam konteks
historis produksi tafsir, termasuk intensifikasi represi politik negara
pada 1959-1965. Posisi penjara sebagai dispositif yang memaksa subjek
melakukan rekonstruksi diri menjadi bagian integral dari pembacaan

ini.*3

42 Michel Foucault, The Archaeology of Knowledge, trans. A. M. Sheridan Smith (London:
Routledge, 2002), 54-61.
43 Foucault, Discipline and Punish, 22-23.



27

c. Penyandingan Wacana: Dilakukan penyandingan sistematis antara
pernyataan tafsir dan wacana resmi negara—misalnya Nasakom,
Manipol-USDEK, konsep “Demokrasi Terpimpin,” dan retorika
kepemimpinan Sukarno—untuk melihat bagaimana kedua blok wacana
saling menegasikan atau bersinggungan.*

d. Penentuan Fungsi Diskursif: Penelitian menentukan fungsi diskursif
setiap pernyataan, yakni apakah ia bekerja sebagai discourse yang
memperkuat formasi tertentu, atau sebagai counter-discourse yang
secara strategis mengganggu struktur kebenaran yang dipaksakan
Negara.

Dengan demikian, metode penelitian ini disusun secara terintegrasi
untuk menyingkap bukan hanya isi Tafsir Al-Azhar, tetapi juga kondisi kuasa
yang memungkinkan tafsir tersebut muncul, struktur epistemik yang
dikerjakannya, serta efek-efek etis dan politis yang dihasilkan oleh wacana
HAMKA dalam lanskap intelektual Indonesia modern. Kerangka ini
memungkinkan penelitian menjelaskan bagaimana sebuah karya tafsir dapat
berfungsi sebagai intervensi epistemik pada masa ketika negara berusaha

memonopoli kebenaran dan membungkam wacana keagamaan alternatif.

. Sistematika Pembahasan
Tesis ini disusun dalam lima bab yang saling berkaitan untuk

menganalisis Tafsir Al-Azhar sebagai praktik produksi pengetahuan yang lahir

4 Foucault, Power/Knowledge, 109-133.



28

dan beroperasi dalam konteks rezim pengetahuan Orde Lama. Struktur
penulisan dirancang mengikuti logika analisis genealogis—wacana, dengan
menempatkan tafsir dalam relasi dinamis antara pembentukan subjek penafsir,
struktur kuasa negara, dan pertarungan wacana keagamaan di Indonesia
modern.

Bab I (Pendahuluan) memaparkan landasan konseptual dan metodologis
penelitian. Bab ini mencakup latar belakang masalah, batasan dan rumusan
masalah, tujuan dan signifikansi penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teoretis,
metode penelitian, serta sistematika pembahasan. Bab ini berfungsi untuk
menjelaskan posisi penelitian dan alasan mengapa Tafsir Al-Azhar perlu dibaca
tidak semata sebagai karya tafsir normatif, melainkan sebagai teks yang
diproduksi dalam konteks pengaturan wacana dan produksi kebenaran oleh
negara pada masa Demokrasi Terpimpin.

Bab Il membahas biografi wacana HAMKA, dengan fokus pada formasi
diskursif dan pembentukan subjektivitas keilmuannya. Bab ini menggunakan
kerangka genealogis untuk membaca biografi bukan sebagai narasi kronologis,
melainkan sebagai medan wacana yang dibentuk oleh praktik, institusi, dan
relasi kuasa. Pembahasan meliputi benturan rezim epistemik dalam lingkungan
awal HAMKA, pengalaman keluarga dan pendidikan, pilihan jalur otodidak,
mobilitas intelektual ke Jawa dan Mekkah, serta peran jejaring organisasi
seperti Muhammadiyah, Masyumi, dan media Panji Masyarakat. Bab ini juga
menelaah pengalaman represi negara—termasuk pembubaran organisasi dan

penahanan—sebagai momen penting dalam transformasi subjektivitas



29

hermeneutika HAMKA. Dengan demikian, Bab Il memetakan bagaimana
otoritas penafsiran HAMKA terbentuk melalui negosiasi antara tradisi, institusi
modernis, jejaring transnasional, dan tekanan politik.

Bab 11l menganalisis Orde Lama sebagai rezim pengetahuan. Fokus
utama bab ini adalah bagaimana negara pada masa Demokrasi Terpimpin
membangun tatanan kebenaran ideologis melalui Nasakom, Manipol/USDEK,
klasifikasi politik “revolusioner—kontra-revolusi”, sensor media, pengendalian
pendidikan, serta penataan wacana keagamaan. Bab ini menunjukkan bahwa
kekuasaan negara bekerja tidak hanya secara represif, tetapi juga secara
epistemik, dengan mengatur siapa yang boleh berbicara, apa yang dapat
dikatakan, dan dalam kerangka apa kebenaran dapat diakui. Melalui studi kasus
HAMKA—mulai dari kooptasi, pembungkaman, hingga penahanan——Bab 111
menjelaskan bagaimana mekanisme kuasa negara mengubah lokasi dan bentuk
produksi wacana, sekaligus membuka celah epistemik yang memungkinkan
bertahannya wacana non-negara.

Bab IV merupakan bagian analisis utama yang membahas Tafsir Al-
Azhar sebagai counter-discourse. Bab ini mengkaji bagaimana tafsir berfungsi
sebagai praktik diskursif yang lahir di dalam rezim pengetahuan Orde Lama,
tetapi tidak sepenuhnya tunduk pada mekanisme kontrol negara. Analisis
difokuskan pada posisi material dan epistemik tafsir, peran penjara sebagai
ruang pemindahan wacana dari ranah publik ke privat, serta tiga poros resistensi
epistemik utama: pemindahan kedaulatan sejarah dari negara kepada Tuhan,

pemulihan transparansi kebenaran melawan kooptasi pengetahuan, dan



30

delegitimasi moral terhadap kolaborator kekuasaan. Melalui pembacaan dekat
atas ayat-ayat kunci, Bab IV menunjukkan bagaimana tafsir bekerja sebagai
produksi pengetahuan alternatif yang menantang monopoli negara atas
kebenaran, tanpa tampil sebagai oposisi politik eksplisit.

Bab V (Kesimpulan) merangkum temuan-temuan utama penelitian
mengenai relasi antara tafsir, subjektivitas penafsir, dan rezim pengetahuan
negara. Bab ini menegaskan kontribusi teoretis penelitian dalam memperluas
kajian tafsir Al-Qur’an melalui pendekatan genealogis—wacana, serta
menunjukkan implikasi metodologisnya bagi studi pemikiran Islam Indonesia
dan analisis hubungan antara agama, pengetahuan, dan kekuasaan. Bab ini juga

mengajukan refleksi dan kemungkinan arah penelitian lanjutan.



BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa Tafsir Al-Azhar tidak dapat direduksi
menjadi karya tafsir normatif yang berdiri di luar sejarah, melainkan harus
dipahami sebagai praktik produksi pengetahuan yang beroperasi di dalam
konfigurasi kekuasaan tertentu. Tafsir ini lahir dan bekerja dalam rezim
pengetahuan Orde Lama pada masa Demokrasi Terpimpin, suatu tatanan
epistemik yang tidak hanya mengatur tindakan politik dan institusi negara,
tetapi juga menetapkan kondisi kemungkinan bagi kebenaran: apa yang boleh
diketahui, siapa yang berhak berbicara, dan melalui bahasa apa suatu
pernyataan dapat beredar sebagai pengetahuan yang sah. Dalam konteks
tersebut, Tafsir Al-Azhar hadir bukan sebagai respons teologis yang netral,
melainkan sebagai intervensi epistemik terhadap klaim negara atas monopoli
kebenaran, sejarah, dan legitimasi moral.

Dengan menggunakan pendekatan genealogis Michel Foucault,
penelitian ini menunjukkan bahwa rezim pengetahuan Orde Lama bekerja
melalui mekanisme normalisasi, klasifikasi ideologis, dan pengendalian medan
ujaran, terutama melalui doktrin Manipol/USDEK, sintesis Nasakom, sensor
media, serta birokratisasi agama. Namun, pembacaan genealogis juga
memperlihatkan batas internal rezim tersebut. Rigiditas ideologi negara,

ambivalensi ruang keagamaan, fokus pengawasan pada media publik, serta

112



113

ketidakmampuan negara menjangkau genre diskursif non-periodik dan ruang
privat menciptakan retakan-retakan epistemik yang tidak dapat ditutup oleh
mekanisme kekuasaan. Retakan inilah yang menyediakan kondisi material dan
epistemik bagi keberlangsungan produksi pengetahuan non-negara, di mana
Tafsir Al-Azhar mengambil posisinya.

Temuan utama penelitian ini adalah bahwa Tafsir Al-Azhar berfungsi
sebagai counter-discourse terhadap rezim pengetahuan Orde Lama, bukan
melalui oposisi politik langsung atau kritik administratif terhadap negara,
melainkan melalui rekonstruksi tatanan epistemik itu sendiri. Tafsir HAMKA
mengoperasikan resistensi pada tingkat yang lebih fundamental: ia
memindahkan pusat kebenaran dari negara kepada kedaulatan ilahi, dari
ideologi revolusioner kepada etika Qur’ani, dan dari legitimasi politik kepada
integritas moral. Dalam proses ini, tafsir tidak menolak kekuasaan secara
frontal, tetapi merongrong klaim epistemiknya—yakni klaim negara untuk
mendefinisikan sejarah, moralitas publik, dan batas kebenaran.

Penelitian ini mengidentifikasi tiga mekanisme resistensi epistemik
yang konsisten dalam Tafsir Al-Azhar. Pertama, epistemic displacement, yaitu
pemindahan locus sejarah dari konstruksi ideologis negara ke dalam hukum
ilahi, yang secara sistematis menggugurkan mitos teleologi politik dan klaim
negara sebagai pengendali arah sejarah. Kedua, discursive autonomy, yakni
produksi ujaran moral-teologis yang tidak dapat dipetakan ke dalam kategori
“revolusioner/kontra-revolusioner,” sehingga beroperasi di luar jangkauan

sensor dan normalisasi negara. Ketiga, moral counter-legitimation, yaitu



114

pembongkaran kredibilitas epistemik para kolaborator kekuasaan—ulama dan
intelektual negara—melalui pemulihan standar etik ulama independen sebagai
waratsah al-anbiya’. Ketiga mekanisme ini bekerja secara simultan untuk
merusak fondasi pengetahuan yang menopang legitimasi rezim, tanpa harus
mengartikulasikan oposisi politik eksplisit.

Lebih jauh, penelitian ini menunjukkan bahwa Tafsir Al-Azhar tidak
hanya menghasilkan wacana tandingan, tetapi juga membentuk subjektivitas
hermeneutis alternatif. Tafsir HAMKA memproduksi subjek beriman yang
tidak tunduk pada politik ketakutan, tekanan mayoritas, atau Kklasifikasi
ideologis negara. Subjek ini dibentuk melalui internalisasi etika Qur’ani yang
menempatkan kejujuran epistemik, keberanian moral, dan ketaatan spiritual di
atas loyalitas politik. Dalam kerangka Foucauldian, proses ini dapat dipahami
sebagai counter-subjectivation, yakni pembentukan subjek yang menolak
model subjek patuh dan terdisiplin yang diproduksi oleh rezim pengetahuan
negara.

Dengan demikian, Tafsir Al-Azhar harus diposisikan sebagai institusi
produksi pengetahuan non-negara, sebuah domain epistemik yang mampu
menghasilkan makna, horizon moral, dan orientasi historis secara mandiri,
terlepas dari otoritas politik yang sedang berkuasa. Tafsir ini menunjukkan
bahwa kekuasaan, betapapun represif dan terinstitusionalisasi, tidak pernah
sepenuhnya menutup kemungkinan berpikir dan berbicara. Dalam konteks
Demokrasi Terpimpin, Tafsir Al-Azhar menjadi arsip epistemik yang merekam

sekaligus menantang rezim pengetahuan negara, dan dengan demikian



115

memberikan kontribusi penting bagi pemahaman relasi antara tafsir, kekuasaan,

dan produksi pengetahuan dalam sejarah intelektual Islam Indonesia.

. Saran

Berdasarkan temuan dan implikasi teoretis penelitian ini, beberapa arah
pengembangan kajian dapat diajukan sebagai agenda intelektual lanjutan,
bukan sekadar rekomendasi administratif.

Pertama, penelitian ini membuka kebutuhan mendesak untuk
mengintegrasikan studi tafsir Al-Qur’an dengan analisis kekuasaan dan rezim
pengetahuan. Selama ini, kajian tafsir di Indonesia cenderung bergerak dalam
dua kutub yang terpisah: pendekatan normatif-teologis yang memusatkan
perhatian pada makna ayat, dan pendekatan historis-deskriptif yang berhenti
pada konteks sosial penafsir. Penelitian ini menunjukkan bahwa kedua
pendekatan tersebut belum memadai untuk menjelaskan bagaimana tafsir
bekerja sebagai praktik produksi pengetahuan. Oleh karena itu, penelitian
lanjutan perlu secara sistematis mengembangkan metodologi tafsir kritis yang
membaca teks keagamaan sebagai praktik diskursif yang beroperasi dalam
medan kuasa tertentu, tanpa mereduksinya menjadi propaganda politik ataupun
doktrin normatif ahistoris.

Kedua, temuan mengenai Tafsir Al-Azhar sebagai counter-discourse
menuntut perluasan objek kajian ke karya-karya keagamaan lain yang lahir
dalam situasi represi politik. Kajian komparatif terhadap tafsir, fatwa, risalah

keagamaan, atau tulisan ulama pada masa Orde Lama, Orde Baru, maupun



116

periode otoritarian di dunia Muslim akan memungkinkan pemetaan pola-pola
resistensi epistemik yang lebih luas. Perbandingan semacam ini penting untuk
membedakan antara resistensi yang bersifat sporadis dan resistensi yang
terstruktur secara epistemik, serta untuk menguji sejauh mana temuan penelitian
ini memiliki daya jelajah teoretis di luar kasus HAMKA.

Ketiga, penelitian ini menyarankan perlunya pergeseran fokus dari
produksi teks ke proses resepsi dan sirkulasi wacana. Tesis ini menempatkan
tafsir sebagai praktik produksi pengetahuan, tetapi belum secara mendalam
menelaah bagaimana tafsir tersebut dibaca, ditafsirkan ulang, dan digunakan
oleh komunitas pembacanya dalam berbagai konteks historis. Studi resepsi akan
memperlihatkan bagaimana counter-discourse tidak hanya dibentuk oleh
penulis teks, tetapi juga dinegosiasikan oleh pembaca dalam ruang sosial yang
berbeda. Pendekatan ini akan memperkaya analisis tentang bagaimana tafsir
berfungsi sebagai sumber pembentukan kesadaran moral dan politik umat.

Keempat, dari sisi teoretis, penelitian ini membuka ruang dialog yang
lebih intens antara pemikiran Michel Foucault dan teori-teori lain dalam studi
Islam kontemporer, khususnya pemikiran Antonio Gramsci, Talal Asad, serta
kajian postkolonial. Integrasi lintas-teori ini penting untuk menghindari
reduksionisme, baik yang mengabsolutkan kekuasaan negara maupun yang
mengidealisasi otonomi agama. Pengembangan kerangka teoretis semacam ini
akan memperkuat posisi studi Islam Indonesia dalam percakapan global

mengenai relasi agama, pengetahuan, dan kekuasaan.



117

Kelima, secara metodologis, penelitian ini mendorong agar kajian Islam
Indonesia meninggalkan asumsi bahwa teks keagamaan selalu berada di luar
politik, sekaligus menghindari anggapan sebaliknya bahwa teks keagamaan
hanyalah instrumen politik. Pendekatan genealogis yang digunakan dalam
penelitian ini menunjukkan bahwa tafsir dapat berfungsi sebagai ruang
epistemik yang otonom secara relatif—tidak sepenuhnya bebas dari kuasa,
tetapi juga tidak sepenuhnya tunduk padanya. Kesadaran metodologis ini
penting untuk membangun studi Islam yang lebih reflektif, kritis, dan sensitif
terhadap kompleksitas sejarah.

Akhirnya, penelitian ini menyarankan agar Tafsir Al-Azhar tidak hanya
dibaca sebagai warisan intelektual HAMKA, tetapi sebagai arsip epistemik
yang merekam dinamika relasi antara agama dan kekuasaan di Indonesia.
Membaca tafsir sebagai arsip semacam ini memungkinkan penelitian-penelitian
selanjutnya untuk menggali kembali peran teks keagamaan dalam membentuk
ruang kebenaran alternatif, terutama dalam situasi di mana negara berupaya
memonopoli produksi pengetahuan. Dengan demikian, kajian terhadap tafsir
tidak berhenti pada kepentingan filologis atau teologis, tetapi berkontribusi
langsung pada pemahaman kritis tentang sejarah intelektual dan politik

Indonesia.



118

DAFTAR PUSTAKA

Buku

Abdullah, Taufik. Gerakan Kaum Muda di Sumatera Barat. Jakarta: LP3ES, 1985.

Aljunied, Khairudin. Hamka and Islam: Cosmopolitan Reform in the Malay World.
Ithaca, NY: Cornell University Press, 2018.

Asad, Talal. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1993.

Azra, Azyumardi. Islam in the Indonesian World: An Account of Institutional
Formation. Bandung: Mizan, 2006.

. Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 1999.

__ . lslam Substantif. Bandung: Mizan, 2000.

. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan
XVIII. Jakarta: Kencana, 2004.

_______.The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth
Centuries. Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2004.

Barton, Greg. Gus Dur: The Authorized Biography. Jakarta: Equinox Publishing,
2002.

Chakrabarty, Dipesh. Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical
Difference. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2000.

Dabashi, Hamid. Post-Orientalism: Knowledge and Power in Time of Terror. New
Brunswick: Transaction Publishers, 2009.

Daya, Burhanuddin. Gerakan Pembaruan Pemikiran Islam: Kasus Sumatera
Thawalib. Jakarta: Rajawali, 1990.

Dobbin, Christine. Islamic Revivalism in a Changing Peasant Economy: Central
Sumatra, 1784-1847. London: Curzon Press, 1983.

Eribon, Didier. Michel Foucault. Cambridge: Harvard University Press, 1991.

Federspiel, Howard M. Popular Indonesian Literature of the Qur’an. Ithaca, NY:

Cornell Modern Indonesia Project, 1994,



119

Feith, Herbert. The Decline of Constitutional Democracy in Indonesia. Singapore:
Equinox Publishing, 2006.

Fealy, Greg, dan M.C. Ricklefs, eds. Religion and Practical Politics in Indonesia.
Singapore: ISEAS, 1996.

Foucault, Michel. The Archaeology of Knowledge. Diterjemahkan oleh A. M.
Sheridan Smith. London: Routledge, 2013.

. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Diterjemahkan oleh Alan
Sheridan. New York: Vintage Books, 1995.

. Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings, 1972-1977.
Diedit oleh Colin Gordon. New York: Pantheon, 1980.

. Society Must Be Defended. New York: Picador, 2003.

Gramsci, Antonio. Selections from the Prison Notebooks. New York: International
Publishers, 1971.

Hamka. Keadilan Sosial dalam Islam. Jakarta: Gema Insani, 2000.

. Kedudukan Wanita dalam Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

. Kenang-Kenangan Hidup. Jakarta: Bulan Bintang, 1974.

. Kenang-kenangan Hidup. Vol. 1. Depok: Gema Insani, 2020.

____ . Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982.

. Tasawuf Modern. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990.

Hamka, Rusydi. Ayah... Kisah Hidup Buya Hamka. Jakarta: Gema Insani, 1999.

Heryanto, Ariel. Challenging Authoritarianism in Southeast Asia: Comparing
Indonesia and Malaysia. London: Routledge, 2003.

Kahin, George McT. Nationalism and Revolution in Indonesia. Ithaca: Cornell
University Press, 1952,

Legge, John D. Sukarno: A Political Biography. New York: Praeger, 1972.

Mortimer, Rex. Indonesian Communism under Sukarno: Ideology and Politics,
1959-1965. Ithaca: Cornell University Press, 1974.

Nakamura, Mitsuo. The Crescent Arises over the Banyan Tree: A Study of the
Muhammadiyah Movement in an Indonesian Town. Singapore: ISEAS
Publishing, 2012.

Noer, Deliar. Partai Islam di Pentas Nasional. Jakarta: Pustaka LP3ES, 2000.



120

Noer, Deliar. The Modernist Muslim Movement in Indonesia, 1900-1942. Kuala
Lumpur: Oxford University Press, 1973.

Rush, James R. Hamka’s Great Story: A Master Writer’s Vision of Islam for
Modern Indonesia. Singapore: ISEAS-Yusof Ishak Institute, 2016.

Sen, Krishna, dan David T. Hill. Media, Culture and Politics in Indonesia.
Melbourne: Oxford University Press, 2000.

Thohir, Ajid. Gerakan Modern Islam di Indonesia. Jakarta: Rajawali Press, 2001.

Turmudi, Endang. Islam and the State in Indonesia. Singapore: ISEAS, 1996.

Wodak, Ruth, dan Michael Meyer. Methods of Critical Discourse Analysis.
London: Sage Publications, 2001.

Artikel Jurnal dan Artikel Buku

Avivy, Ahmad Levi Fachrul, et al. “Isra’iliyyat in Interpretive Literature of
Indonesia: A Comparison between Tafsir Marah Labid and Tafsir Al-
Azhar.” Mediterranean Journal of Social Sciences 6, no. 3 (2015): 401-407.

Benjamin, Walter. On the Concept of History (1940). Dalam Selected Writings,
Volume 4: 1938-1940, diedit oleh Howard Eiland dan Michael W. Jennings,
389-400. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003.

Bukhori Abdul Shomad, et al. “Implications of Hamka’s Thoughts in Tafsir Al-
Azhar on the Standpoint of Islamic Social Organization vis-a-vis the State.”
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 14, no. 1 (Juni 2024):
91-116.

Evers, Hans-Dieter. “Nusantara: History of a Concept.” Journal of the Malaysian
Branch of the Royal Asiatic Society 89, no. 1 (2016): 3-14.

Foucault, Michel. “Nietzsche, Genealogy, History.” Dalam Language, Counter-
Memory, Practice, diedit oleh Donald F. Bouchard, 139-164. Ithaca:
Cornell University Press, 1977.

_______.“The Subject and Power.” Critical Inquiry 8, no. 4 (1982): 777-795.

. “The Subject and Power.” Dalam Michel Foucault: Beyond Structuralism
and Hermeneutics, diedit oleh Hubert L. Dreyfus dan Paul Rabinow, 208—
212. Chicago: University of Chicago Press, 1983.



121

. “Technologies of the Self.” Dalam Technologies of the Self: A Seminar
with Michel Foucault, diedit oleh Luther H. Martin et al., 16-49. Amherst:
University of Massachusetts Press, 1988.

Harmonedi. “Perguruan Thawalib Padang Panjang In The Perspective of
Educational History 1912 — 1926.” Jurnal Penelitian Sejarah dan Budaya
Vol. 6, No 1 (Mei 2020): 33-54.

Hidayati. “Metodologi Tafsir Kontekstual al-Azhar Karya Buya Hamka.” El-
"Umdah: Jurnal llmu al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 1 (2018).

Mujahidin, Anwar. “Tafsir Alquran dan Praktik Politik Umat Islam Indonesia
Perspektif Tafsir Al-Azhar dan Tafsir al-Mishbah.” Mutawatir: Jurnal
Keilmuan Tafsir Hadith 7, no. 2 (2017): 375-395.

Saar, Martin. “Genealogy and Subjectivity.” European Journal of Philosophy 10,
no. 2 (2002): 231-245.

Shofa l. K., dan Chairinisa P. E. “Polygamy in Minangkabau Tafsir: A Comparative
Study of the Thoughts of Sulaiman Ar-Rasuli and Buya Hamka.”
Kontemplasi: Jurnal llmu-limu Ushuluddin 11, no. 2 (2023): 223-245.

Sirry, Mun’im. “What’s Modern about Modern Tafsir? A Closer Look at Hamka’s
Tafsir Al-Azhar.” Dalam The Qur’an in the Malay-Indonesian World:
Context and Interpretation, diedit oleh Majid Daneshgar, Peter G. Riddell,
dan Andrew Rippin, 198-211. New York: Routledge, 2016.

Steenbrink, Karel. “Qur’an Interpretation of Hamzah Fansuri (ca. 1600) and Hamka
(1908-1982): A Comparison.” Studia Islamika 2, no. 2 (1995): 73-95.

Taylor, Chloé. “Foucault and Familial Power.” Hypatia 27, no. 1 (2012).

Westerink, Herman. “Thinking Spirituality Differently: Michel Foucault on
Spiritual ~ Self-Practices, Counter-Conducts, and Power—Knowledge
Constellations.” Religions 10, no. 2 (2019): 1-12.

Yuyun Affandi, Azzah Luginatul Husna, dan Mohammed Saad Alhuwaymil.
“Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir Al-Qur’an di Indonesia.”

Islamic Communication Journal 9, no. 1 (Juni 2024): 95-110.



122

Disertasi, Tesis, Skripsi dan Sumber Daring

Chairunnisa, Nadya Syafa. “Hedonisme dalam al-Qur’an (Studi Analisis Tafsir Al-
Azhar dengan Hermeneutika Paul Ricoeur).” Skripsi, UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2024.

Eduwar. Pemahaman Toleransi Hamka dalam Tafsir Al-Azhar. Tesis Magister,
Institut PTIQ Jakarta, 2023.

Kamus Besar Bahasa Indonesia. S.v. “nusantara.” Diakses 25 September 2025.
https://kbbi.web.id/nusantara.

Maulidi. Konstruksi Perempuan dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka (Studi atas
Penafsiran Teks-teks Gender). Tesis Magister, UIN Sunan Ampel
Surabaya, 2015.

Munawan. “A Critical Discourse Analysis dalam Kajian Tafsir al-Qur’an: Studi
Tafsir Al-Azhar Karya Hamka.” Tajdid 25, no. 2 (2018).

Nor Aini. “Tafsir Al-Azhar Karya Hamka: Kajian Pendekatan Adabi Ijtima’i.”
Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019.

Suganda, Asep Dadan. Metode Penafsiran Teks al-Qur’an Buya Hamka dan
Quraish Shihab. Skripsi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2010.

Wan Yusof, Wan Sabri. Hamka’s Tafsir Al-Azhar: Qur’anic Exegesis as a Mirror
of Social Change. PhD diss., Temple University, 1997.

“Vernakularisasi dalam Tafsir Al-Azhar (Studi Analisis Ayat-ayat Amar Ma‘raf
Nahi Munkar).” Skripsi, Prodi llmu al-Qur’an dan Tafsir, UIN Prof. K.H.
Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2024.

Yusuf, Milhan. Hamka’s Method of Interpreting the Legal Verses of the Qur’an.
MA thesis, McGill University, 1995.


https://kbbi.web.id/nusantara

	Halaman Judul
	Halaman Pengesahan
	Pernyataan Keaslian
	Pernyataan Bebas Plagiasi
	Nota Dinas Pembimbing
	Abstrak
	Motto
	Halaman Persembahan
	Kata Pengantar
	Daftar Isi
	BAB I: PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Batasan dan Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Signifikansi
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Kerangka Teoritis
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V: PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran


