
HUKUM QURBAN SEMBELIHAN AHLI KITAB (STUDI KOMPARATIF 

PEMIKIRAN WAHBAH ZUHAILI DAN QURAISH SHIHAB) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SKRIPSI 

 

 

 

OLEH: 

MUHAMMAD MALIK IBNI RIZAL 

NIM: 19103060076 

 

 

DOSEN PEMBIMBING: 

NURDHIN BAROROH, S.H.I., M. S.I. 

NIP:19800908 201101 1 005 

 

 

PROGRAM STUDI PERBANDINGAN MAZHAB 

FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2025 

DISUSUN DAN DIAJUKAN KEPADA FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA 

UNTUK MEMENUHI SEBAGIAN DARI SYARAT-SYARAT MEMPEROLEH 

GELAR SARJANA STRATA SATU DALAM ILMU HUKUM ISLAM/ILMU HUKUM 



 

ii 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas problematika keabsahan penyembelihan hewan qurban 

oleh ahli kitab dalam konteks masyarakat majemuk. Perdebatan muncul karena Al-

Qur’an di satu sisi membuka ruang kebolehan makanan (ṭa‘ām) ahli kitab melalui 

Q.S. al-Mā’idah [5]: 5, namun di sisi lain qurban merupakan ibadah yang terikat 

syarat, waktu, dan tujuan taqarrub kepada Allah SWT. Oleh sebab itu, penelitian 

ini merumuskan dua fokus kajian, yaitu: (1) bagaimana hukum sembelihan ahli 

kitab dan ibadah qurban menurut Wahbah az-Zuḥailī dan M. Quraish Shihab; serta 

(2) bagaimana analisis metode Qiyās terhadap kasus ahli kitab menyembelih hewan 

untuk peruntukan ibadah qurban. 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan sifat 

deskriptif-analitis dan pendekatan komparatif. Data primer bersumber dari karya 

Wahbah az-Zuḥailī dan M. Quraish Shihab, sedangkan data sekunder diperoleh dari 

literatur fikih dan uṣūl al-fiqh yang relevan. Kerangka teori yang digunakan adalah 

Qiyās, dengan memetakan rukun-rukunnya (al-aṣl, al-far’, ḥukm al-aṣl, dan ‘illat) 

untuk membaca pola istinbāṭ hukum dalam menilai hubungan antara kebolehan 

sembelihan ahli kitab dan validitas ibadah qurban. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kedua tokoh sama-sama menjadikan Q.S. al-

Mā’idah [5]: 5 sebagai pijakan utama dalam membahas sembelihan ahli kitab, 

dengan penekanan bahwa penyembelihan tidak boleh ditujukan untuk selain Allah 

dan tidak boleh disertai penyebutan nama selain Allah. Wahbah az-Zuḥailī 

cenderung memformulasikan ketentuan dalam konstruksi fikih yang lebih tegas dan 

mencatat adanya khilaf mengenai siapa yang berwenang menyembelih qurban, 

termasuk perbedaan pendapat yang mensyaratkan penyembelih harus Muslim dan 

pendapat yang membolehkan ahli kitab melakukan penyembelihan melalui wakālah 

dengan memenuhi syarat tażkiyah. Sementara itu, Quraish Shihab menekankan 

dimensi tauhid dan kehati-hatian (iḥtiyāṭ) dalam qurban sebagai mansak, sehingga 

pelaksanaan paling aman adalah mengutamakan penyembelih Muslim. Secara 

Qiyās, kebolehan sembelihan ahli kitab dapat dijadikan al-aṣl untuk membaca 

kasus qurban apabila ‘illat-nya adalah tażkiyah syar‘iyyah yang bertauhid; namun 

apabila ‘illat qurban dipahami sebagai aspek ta‘abbudī yang menuntut pelaku 

Muslim, maka Qiyās menjadi tidak kuat dan praktik kehati-hatian perlu 

diutamakan. 

Kata kunci: qurban; Ahli Kitab; Qiyās; Wahbah az-Zuḥailī; Quraish Shihab. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iii 

ABSTRACT 

This thesis examines the debated validity of ritual sacrifice (qurban/uḍḥiyah) when 

the slaughter is carried out by People of the Book (Ahl al-Kitāb) in a plural society. 

The issue arises because Q. 5:5 permits the food (ṭa‘ām) of Ahl al-Kitāb, while 

qurban is a devotional rite bound by specific requirements and the intention of 

drawing nearer to Allah. The study addresses two questions: (1) how Wahbah az-

Zuḥailī and M. Quraish Shihab judge Ahl al-Kitāb slaughter and its implications 

for qurban; and (2) how Qiyās may be applied to the case of Ahl al-Kitāb 

slaughtering an animal intended for qurban. 

The research is library-based, descriptive-analytical, and comparative. Primary data 

are drawn from the works of Wahbah az-Zuḥailī and M. Quraish Shihab, supported 

by fiqh and uṣūl al-fiqh literature. Qiyās serves as the analytical framework by 

mapping its pillars (al-aṣl, al-far’, ḥukm al-aṣl, and ‘illah) to reconstruct each 

author’s method of legal reasoning. 

The findings show that both scholars refer to Q. 5:5 as the main textual basis and 

emphasize a strict monotheistic orientation: slaughter must not be devoted to other 

than Allah and must not involve invoking a name other than Allah. Wahbah az-

Zuḥailī tends to present a more explicit juristic formulation and notes juristic 

disagreement regarding who may slaughter a qurban animal, including views 

requiring a Muslim slaughterer and views allowing Ahl al-Kitāb to slaughter 

through delegated agency (wakālah) provided that the conditions of lawful 

slaughter (tażkiyah) are met. Quraish Shihab highlights the devotional-symbolic 

dimension of qurban as a mansak, leading to a cautious preference for a Muslim 

slaughterer to avoid doubtful validity. In Qiyās terms, the permissibility of Ahl al-

Kitāb slaughter can serve as the al-aṣl for the qurban case when the effective cause 

is lawful slaughter grounded in pure monotheism; however, if the ‘illah of qurban 

is understood primarily as a ta‘abbudī requirement that demands a Muslim 

performer, the analogy becomes weak and precaution should prevail. 

Keywords: qurban; Ahl al-Kitāb; Qiyās; Wahbah az-Zuḥailī; Quraish Shihab.



 

iv 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

 

 

 



 

v 

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI 

 

 



 

vi 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 

 

MOTTO 

“Teruslah berjalan, belajar dan berbuat.” 

Karena keberhasilan yang nyata adalah hasil dari kesungguhan dalam berjuang 

dengan proses yang panjang.



 

viii 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

نِ الرَّحِيْمِ   بِسْمِ الل ّٰهِ الرَّحْمّٰ
SKRIPSI INI SAYA PERSEMBAHKAN UNTUK: 

Ibu, Bapak dan Saudara Saudari saya. 

Segenap Bapak/Ibu dosen yang telah mengajarkan saya berbagai bidang 

keilmuan. 

Prodi Perbandingan Mazhab. 

Fakultas Syari’ah dan Hukum. 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 



 

ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Transliterasi adalah pengalihan tulisan dari satu bahasa ke dalam tulisan bahasa 

lain. Dalam skripsi ini transliterasi yang dimaksud adalah pengalihan tulisan Bahasa 

Arab ke Bahasa Latin. Penulisan transliterasi Arab-Latin dalam skripsi ini 

menggunakan transliterasi berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama 

Republik Indonesia dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia 

Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543 b/U/1987. Secara garis besar uraiannya 

adalah sebagai berikut: 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 ba’ B be ب

 ta’ T te ت

 sa’ Ṡ ث
es (dengan titik di 

atas) 

 Jim J je ج

 ha’ Ḥ ح
ha (dengan titik di 

bawah) 

 kha’ Kh ka dan ha خ

 Dal D de د

 Zal Ż ذ
ze (dengan titik di 

atas) 

 ra’ R er ر

 Zai Z zet ز

 Sin S es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Ṣad Ṣ ص
es (dengan titik di 

bawah) 

 Ḍad Ḍ ض
de (dengan titik di 

bawah) 

 ta’ Ṭ ط
te (dengan titik di 

bawah) 

 za’ Ẓ ظ
zet (dengan titik di 

bawah) 



 

x 

 ‘ ain‘ ع
koma terbalik di 

atas 

 Gain G ge غ

 Fa F ef ف

 Qaf Q qi ق

 Kaf K ka ك

 Lam L ‘el ل

 Mim M ‘em م

 Nun N ‘en ن

 Waw W w و

 ha’ H ha ه

 Hamzah ’ apostrof ء

 Ya Y ye ي

 

B. Konsonan Rangkap karena Syaddah 

دةَ ٌ  ditulis muta`addidah مُتعَدَ ِّ

دَّة ٌ  ditulis `iddah عِّ

 

 

  

C. Ta’ Marbutah di akhir kata 

1. Bila dimatikan ditulis h 

 

 

 

 (ketentuan ini tidak diperlakukan bagi kata-kata Arab yang sudah 

terserap dalam bahasa Indonesia, seperti shalat, zakat, dan sebagainya, 

kecuali bila dikehendaki lafal aslinya). 

كْمَة ٌ  ditulis h}ikmah حِّ

لَّة ٌ  ditulis `illah عِّ



 

xi 

2. Bila diikuti dengan kata sandang al serta bacaan kedua itu terpisah, 

maka ditulis dengan h. 

 

 

 

3. Bila ta’ marbu>tah hidup atau dengan harkat, fathah, kasrah, dan 

damah ditulis t atau h. 

 ditulis Zakāh al- fit}ri زَكَاةٌُالْفِّطْرٌِّ

 

D. Vokal Pendek 

َ Fathah ditulis a 

ِ Kasrah ditulis i 

ُ Dammah ditulis u 

 

E. Vokal Panjang 

fathah + alif 

يَّة ٌ لِّ  جَاهِّ
fathah + ya’ mati 

 تنَْسَى
kasrah + ya’ mati 

يْمٌ   كَرِّ

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

a> 

jāhiliyyah 

ā 

Tansā 

ī 

karīm 

ū 

يَاءٌِّ  ’ditulis Karāmah al-Auliyā كَرَامَةٌُالْْوَْلِّ



 

xii 

dammah + wawu mati 

 فرُُوْضٌ 
ditulis 

ditulis 

Furūd 

 

F. Vokal Rangkap 

fathah + ya’ mati 

 بيَْنكَُمٌْ
fathah + wawu mati 

 قَوْلٌ 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ai 

bainakum 

au 

Qaul 

 

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan 

Apostrof 

 أأَنَْتمٌُْ

 لَئِّنٌْشَكَرْتمٌُْ
ditulis 

ditulis 

a’antum 

la’in syakartum 

 

H. Kata Sandang Alif + Lam 

1. Bila diikuti huruf Qomariyah 

 الْقرُْآنٌُ

 الْقِّيَاسٌُ
ditulis 

ditulis 

Al-Qur’an 

al-Qiyās 

 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggandakan huruf 

Syamsiyyah yang mengikutinya, serta menghilangkan huruf 1 (el)-nya. 

 السَّمَاءٌَ

 الشَّمْشٌُ
ditulis 

ditulis 

as-samā’ 

asy-syams 

 

I. Penyusunan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat 

Ditulis menurut penyusunannya. 

ٌ يٌالْفرُُوْضِّ  ذوَِّ

 أهَْلٌُالسُّنَّةٌِّ
ditulis 

ditulis 

żawi al-Furūd 

ahl as-Sunnah 

 



 

xiii 

J. Pengecualian 

Sistem transliterasi ini tidak berlaku pada: 

1. Kosa kata Arab yang lazim dalam Bahasa Indonesia dan terdapat 

dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia, misalnya hadis, lafaz, shalat, 

zakat dan sebagainya. 

2. Judul buku yang menggunakan kata Arab, namun sudah di Latin-

kan oleh penerbit, seperti judul buku, Al-Hijab, Fiqh Mawaris, Fiqh 

Jinayah dan sebagainya. 

3. Nama pengarang yang menggunakan nama Arab, tetapi berasal dari 

negara yang menggunakan huruf Latin, misalnya Quraish Shihab, 

Ahmad Syukri Soleh dan sebagainya. 

Nama penerbit di Indonesia yang menggunakan kata Arab, misalnya Mizan, 

Hidayah, Taufiq, Al-Ma’arif dan sebaginya.



 

xiv 

KATA PENGANTAR 

 بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّ حِيْمِ 

 
مُبَاركًَا فِيهِ كَمَا  االَـْحَمْدُ للَِّهِ رَبِ  الْعَالَمِينَ، حَمْدًا يُـوَافِي نعَِمَهُ وَيكَُافِئُ مَزيِدَهُ، نَحْمَدُهُ حَمْدًا كَثِيراً طيَِ بً 

ُُولهُُ، أَنَّ  وَنَشْهَدُ أَنْ لََ إلِّٰهَ إِلََّ اللَّهُ وَحْدَهُ لََ شَريِكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ  .وَيَـرْضَى يُحِبُّ رَبّـُنَا ََبْدُهُ وَرَ  مُحَمَّدًا 
ََلَى  ََلَيْهِ وَ لََمُهُ  َُ لَهُ رَبُّهُ رَحْمَةً للِْعَالَمِينَ، وَهَادِياً للِنَّاسِ أَجْمَعِينَ، صَلَوَاتُ اللَّهِ وَ َُ لهِِ وَصَحْبِهِ آأرَْ

 أمََّا بَـعْدُ .أَجْمَعِينَ 
 

Segala puji bagi Allah SWT, Tuhan semesta alam, yang telah melimpahkan 

rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan tugas akhir 

berupa skripsi ini dengan judul “Hukum Qurban Ahli Kitab (Studi Komparatif 

Pemikiran Wahbah Zuhaili Dan Quraish Shihab)”. Sholawat dan salam senantiasa 

tercurah kepada Nabi Muhammad SAW, suri teladan sepanjang zaman, beserta 

keluarga, sahabat, dan pengikut beliau hingga akhir masa. 

Skripsi ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar 

Sarjana di jurusan Perbandingan Mazhab, Fakultas Syari’ah dan Hukum 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. Dalam prosesnya, penulis 

menyadari sepenuhnya bahwa pencapaian ini bukan semata-mata hasil jerih payah 

pribadi, tetapi buah dari doa, dukungan, dan bimbingan banyak pihak yang tak 

ternilai. 

Dengan kerendahan hati dan rasa syukur yang mendalam, penulis menyampaikan 

terima kasih dan penghargaan sebesar-besarnya kepada:  

1. Bapak Prof. Noorhaidi  Hasan, S.Ag., MA., M,Phill., Ph.D., selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 



 

xv 

2. Bapak  Prof. Dr. Ali Sodiqin, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Syari’ah dan 

Hukum Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, beserta para 

Wakil Dekan I, II,  dan III beserta staff. 

3. Ibu Vita Fitria, S.Ag., M.Ag., selaku Kepala Prodi Perbandingan Mazhab 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. Terimakasih sudah 

menjadi Kaprodi yang sangat baik bagi mahasiswa jurusan Perbandingan 

Mazhab, penulis mungkin tidak dapat membalas kebaikan ibu secara langsung, 

tetapi semoga Allah membalas kebaikan Ibu dengan berlipat ganda. 

4. Ibu Surur Roiqoh, M.H., selaku Sekretaris Prodi Perbandingan Mazhab 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. Terimakasih Sudah 

membuat kelas pada mata kuliah Mediasi menjadi hidup dan asik. 

5. Bapak Nurdhin Baroroh, S.H.I., M.S.I., selaku Dosen Pembimbing Skripsi dan 

Dosen Pembimbing Akademik penulis. Terima kasih banyak Bapak sudah 

membantu penulis dalam berproses sebagai manusia dan mahasiswa, sehingga 

berujung pada keberhasilan penulis menyelesaikan penelitian ini sebagai 

sebuah  karya  yang terukur dalam tataran akademis. Semoga Allah SWT 

membalas kebaikan Bapak selama mendidik penulis di Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga. 

6. Bapak-Ibu Dosen Fakultas Syari’ah dan Hukum Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga, terkhusus pada Bapak-Ibu Dosen Prodi Perbandingan Mazhab 

yang telah memberikan ilmu selama penulis menempuh pendidikan, sehingga 

akhirnya penulis dapat menyelesaikan pendidikan di Program Studi 

Perbandingan Mazhab. Semoga Allah membalas kerja keras Bapak dan Ibu 



 

xvi 

dalam mendidik anak bangsa di Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 

7. Kedua orang tua tercinta, Umi Hj. Holidah. S.Pd., dan Apa Drs. KH. Iip Sarip 

Bustomi, S.E., M.Si. Sejujurnya tidak ada kata yang tepat untuk dapat 

mendeskripsikan perasaan penulis terhadap semua pengorbanan, usaha dan 

tanggung jawab yang dilakukan kedua orang tua penulis untuk terus 

mendukung penulis dalam kehidupan sebagai mahasiswa dan manusia, tetapi 

dalam hal ini kata terima kasih dan maaf-lah yang mendekati untuk 

mendeskripsikan apa yang dirasakan oleh penulis, untuk disampaikan kepada 

kedua orang yang saya cintai tersebut.  Atas setiap do’a tajam yang dipanjatkan 

dan usaha keras yang dilakukan setiap harinya untuk penulis, terima kasih 

banyak Umi Apa. Semoga Umi dan Apa selalu diselimuti rahmat, keberkahan 

dan ridho Allah SWT. karena tanpa keduanya tidak ada lagi alasan  penulis 

untuk terus berjuang.  Maaf Umi Apa, jika penulis selalu membuat kalian lebih 

bersabar setiap harinya. 

8. Kepada Abang dr. Ibnu Ibni Rizal dan kaka dr. Ghifany juga Abang Restu Eka, 

S.Th.I., dan Kaka Umdatul Banat, S.Ag., M.Pd., dan terakhir kepada adik 

penulis yakni Inabul Banath. Penulis sebagai Adik dan Kaka dari kalian, sangat 

memahami bahwa tidak mudah untuk terus berusaha dan berjuang setiap 

harinya dalam menghadapi tingkah laku penulis, tetapi Terima kasih banyak, 

karena tidak pernah berhenti untuk terus mendukung, berdo’a dan percaya  

sampai detik ini terhadap segala proses yang penulis jalani. Atas segala nasihat 

dan kritik yang diberikan, terima kasih banyak. Semoga Allah SWT selalu 



 

xvii 

menaungi kalian beserta keluarga dengan rahmat, keberkahan dan ridho-Nya. I 

Love you Guyss! 

9. Seluruh keluarga besar Perbandingan Mazhab terkhusus kepada angkatan-19 

yang telah memberikan banyak pengalaman selama perkuliahan berlangsung, 

tanpa mereka nampaknya perkuliahan yang saya jalani  akan biasa-biasa saja, 

terkhusus kepada Rizal Arian, Rizky Bahari, Awan dan uzair. 

10. Ikatan Keluarga Mahasiswa Bekasi (IKAMASI) Yogyakarta yang telah 

memberikan ruang  kreatif, ruang diskusi, dan ruang bertukar pengalaman untuk 

penulis, sebagai bagian dari pengejawantahan prinsip solid di perantauan 

berkarya demi Bekasi. Terkhusus kepada teman-teman penulis diantaranya 

Bang Ibnu, Bang Fauzan, Bang Sukma, Bang Zombi, Mas Rangga, Alfan, Rafli, 

Said, Fadil, Gilang, Brian, Nabila Zahra, Kiki, Erina, Bibeh, Hanum dan 

lainnya. Semoga kalian semua selalu dalam perlindungan Allah swt. 

11. Forum Silaturahmi Mahasiswa Attaqwa (FOSMA) Yogyakarta yang telah 

menjadi rumah yang nyaman untuk kembali bagi penulis setelah jauh 

“melanglang buana”, dan menjadi saudara  non-biologis yang asik nan ciamik. 

Terkhusus kepada Ulin, Farhan Budi, Abdu, Farhan IU, Dwiki, Faisol, Firli, 

Comin, dan lainnya. Semoga kita dapat bertemu kembali di puncak ketenangan 

dan kehidupan disertai rahmat, keberkahan dan ridho Allah swt. 

12. Kepada Pondok Pesantren Fadlun Minalloh (PPFM), terkhusus kepada keluarga 

ndalem Ibu Hj. Nur Nadhifah selaku pengasuh PPFM, Gus Ahmad Faiz 

Abiyoso, S.Ars beserta keluarga, Gus Idham Abdul Ghoni, S.Sos beserta 

keluarga, Gus Ahmad Faishol Abimanyu, Lc beserta keluarga, Dewan al-Quro, 



 

xviii 

Musa’id al-Quro PPFM, Pengurus PPFM dan teman-teman santri sejawat yang 

sudah banyak membantu dan menemani penulis ketika proses pembelajaran 

qiraatil qutub bersamaan dengan penulis menyelesaikan tugas akhir skripsi ini. 

Semoga kebaikan, keikhlasan, keilmuan dan segala hal yang diberikan 

panjenengan sedanten kepada penulis, dibalas oleh Allah swt dengan nikmat, 

rahmat dan kasih sayang-Nya. 

13. Terakhir dan yang paling utama, sembah sujud kepada Dia yang Merajut 

Takdir, Sang Muara dari segala keberhasilan ini. Terima kasih kepada Sang 

Arsitek Semesta, atas setiap embusan kekuatan dan pertolongan yang hadir di 

saat-saat tersulit. Segala puji bagi Zat yang Menggenggam Detak, yang telah 

meminjamkan tinta kesabaran-Nya hingga naskah ini tuntas. Tanpa bimbingan 

dari Cahaya di Atas Cahaya, mustahil bagi nalar hamba yang fakir untuk 

menemukan jalan pulang. Skripsi ini adalah monumen kecil atas 

ketergantungan mutlak hamba kepada Sang Pemilik Alif, pemilik segala 

rencana. Kepada Dia yang Tak Berawal dan Tak Berakhir, terima kasih telah 

mengizinkan hamba menyelesaikan amanah ini dengan indah. 

14. Kepada seluruh pihak yang selalu mendukung dan percaya kepada penulis, yang 

mohon maaf tidak bisa penulis sebutkan satu-persatu, terima kasih. Semoga  

setiap  keabaikan yang kalian berikan mendapat balasan yang berlipat ganda. 

   

 

 



 

xix 

Semoga hasil penulisan ini dapat diterima oleh khalayak umum dan 

bermanfaat bagi para peneliti selanjutnya. Penulis dengan kesadaran penuh 

mengakui bahwa penelitian ini masih jauh dari kata sempurna, oleh karenanya 

penulis sangat terbuka terhadap setiap kritik dan saran yang membangun untuk   

penulisan dan penelitan selanjutnya agar menjadi lebih baik lagi. 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

Yogyakarta, 05 Oktober 2025 

Yang menyatakan, 

 

 

 

 

 

 

Muhammad Malik Ibni Rizal 

NIM:19103060076 



 

xx 

 

DAFTAR ISI 

  

 
ABSTRAK .............................................................................................................. ii 

MOTTO ................................................................................................................ vii 

HALAMAN PERSEMBAHAN .......................................................................... viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................................................... ix 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... xiv 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... xx 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ........................................................................................ 5 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ................................................................. 6 

D. Telaah Pustaka ............................................................................................. 6 

E. Kerangka Teoretik ...................................................................................... 10 

F. Metode Penelitian....................................................................................... 15 

G. Sistematika Pembahasan ............................................................................ 17 

BAB II LANDASAN TEORI ............................................................................... 19 

A. Teori Qiyās ................................................................................................. 19 

1. Pengertian ........................................................................................... 19 

2. Dasar Legalitas Qiyās ......................................................................... 20 

3. Rukun Qiyās ....................................................................................... 21 

4. Syarat ‘illat ......................................................................................... 24 

B. Pembagian Qiyās ........................................................................................ 26 

1. Qiyās Ditinjau dari Kekuatan ‘illat pada Furu’ .................................. 26 

2. Qiyās Ditinjau dari Kejelasan ‘illat Hukum ....................................... 26 

3. Qiyās Ditinjau dari Kesesuaian ‘illat dengan Hukum ........................ 27 

4. Qiyās Ditinjau dari Dijelaskan atau Tidaknya ‘illat ........................... 27 

5. Qiyās Ditinjau dari Metode (Masalik) Penemuan ‘illat...................... 27 



 

xxi 

BAB III GAMBARAN UMUM PEMIKIRAN WAHBAH AZ-ZUHAILI DAN 

QURAISH SHIHAB TENTANG QURBAN SEMBELIHAN AHLI KITAB ..... 29 

A. Pemikiran Wahbah Az- Zuhaili dan Quraish ShihabError! Bookmark not 

defined. 

1. Biografi Wahbah az-Zuhaili dan Quraish ShihabError! Bookmark 

not defined. 

2. Corak pemikiran Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab .......... Error! 

Bookmark not defined. 

B. Konsep ahli kitab dalam pemikiran Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab 

  .................................................................................................................... 29 

1. Ahli kitab dalam pemikiran Wahbah az-Zuhali .................................. 29 

2. Ahli kitab dalam pemikiran Quraish Shihab....................................... 33 

C. Sembelihan ahli kitab dalam pemikiran Wahbah az-Zuhaili dan Quraish 

shihab ................................................................................................................ 37 

1. Hukum sembelihan ahli kitab dalam pemikiran Wahbah az-Zuhaili . 37 

2. Hukum sembelihan ahli kitab dalam pemikiran Quraish Shihab ....... 38 

D. Qurban dalam pemikiran Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab ........... 41 

1. Hukum Qurban dan syarat penyembelihannya menurut Wahbah az-

Zuhaili ........................................................................................................... 41 

2. Hukum Qurban dan syarat penyembelihannya menurut Quraish Shihab 

  ............................................................................................................ 43 

E. Ringkasan temuan pada bab tiga ................................................................ 45 

BAB IV ANALISIS KOMPARATIF DAN ANALISIS QIYĀS TERHADAP 

KASUS AHLI KITAB MENYEMBELIH HEWAN QURBAN ......................... 47 

A. Analisis komparatif hukum sembelihan ahli kitab ..................................... 47 

1. Titik Persamaan .................................................................................. 47 

2. Titik Perbedaan ................................................................................... 48 

3. Akar perbedaan ................................................................................... 49 

B. Analisis komparatif hukum qurban dan syarat penyembelih ..................... 50 

1. Titik persamaan................................................................................... 50 

2. Titik perbedaan ................................................................................... 51 

3. Konsekuensi perbedaan terhadap validitas pelaksanaan qurban ........ 52 

C. Ahli kitab menyembelih hewan untuk ibadah qurban................................ 53 

1. Status kasus ......................................................................................... 53 



 

xxii 

2. Unsur perselisihan............................................................................... 54 

D. Analisis metode Qiyās terhadap kasus ahli kitab menyembelih untuk ibadah 

qurban ................................................................................................................ 55 

1. Penetapan al-asl .................................................................................. 56 

2. Penetapan al-far’................................................................................. 56 

3. Penetapan illah dan uji kesamaan illat ................................................ 56 

4. Hasil Qiyās .......................................................................................... 58 

BAB V PENUTUP ................................................................................................ 60 

A. Kesimpulan .................................................................................................. 60 

B. Saran ............................................................................................................. 62 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 64 

A. Al-Qur’an/’Ulum al-Qur’an/Tafsir ............................................................ 64 

B. Fikih/Ushul Fikih/Hukum Islam ................................................................ 64 

C. Jurnal .......................................................................................................... 64 

D. Skripsi ........................................................................................................ 66 

LAMPIRAN-LAMPIRAN .................................................................................... 68 

 



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Permasalahan mengenai upaya-upaya yang dilakukan untuk memahami 

agama lain menjadi bahan perhatian para peneliti pada sejarah agama, salah 

satunya peneliti Al-Qur’an dan tafsir yang mencoba untuk memahami konsep 

agama lain dalam perspektif Islam seperti agama-agama samawi yang banyak 

disebutkan dalam Al-Qur’an dengan kata ahli kitab dan permasalahannya 

terdapat banyak diperbincangkan dalam Al-Qur’an. Umumnya menjadi 

perdebatan para mufasir adalah seputar makna dan cakupannya mengenai ahli 

kitab.1 

Ahli kitab merupakan salah satu term di dalam Al-Qur’an yang masih 

mendapat perhatian banyak bagi para pengkaji Islam. Hal itu disebabkan 

mereka tidak sepakat dalam memahami maknanya. Akibatnya, tiap pakar akan 

memberikan implikasi hukum yang berbeda di tatanan kehidupan sosial 

masyarakat. Seperti, pemaknaan ahli kitab hari ini dan hukum mengkonsumsi 

dari sembelihan ahli kitab. Kenyataan ini dipertegas dengan adanya ayat dalam 

Al-Qur’an yang menyebutkan bahwa ahli kitab tidak semua sama. 

Al-Qur’an di dalamnya menyebutkan bahwa tidak semua ahli kitab 

sama, berikut beberapa ayat diantaranya: 

 

                                                 
1 Nur Aisyah Fadillah, “Ahli kitab (Studi Komparasi Antara Tafsir Al-Manārr Dan Tafsir Al-

Munīr),” skripsi Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah (2021), hlm. 1. 



2 

 

1. (Q.S. Āl ‘Imrān 3: 113) 

هِ اّٰناَۤءَ الَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُوْ  لُوْنَ اّٰيّٰتِ الل ّٰ مَةٌ يَـّتـْ وَاۤءً ۗ مِنْ اهَْلِ الْكِتّٰبِ امَُّةٌ قاَۤىِٕ َُ  نليَْسُوْا 
2. (Q.S. Al-Baqarah 2: 62). 

هِ وَالْيـَوْمِ الَّْٰخِرِ  يْنَ مَنْ اّٰمَنَ باِلل ّٰ ٕـِ رّٰى وَالصَّابـِ ََمِلَ صَالِحًا فَـلَهُمْ وَ اِنَّ الَّذِيْنَ اّٰمَنُـوْا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا وَالنَّصّٰ
ََلَيْهِمْ وَلََ هُمْ يَحْزَنُـوْنَ  َِنْدَ رَبِ هِمْْۚ وَلََ خَوْفٌ   اَجْرهُُمْ 

Adanya Perbedaan penafsiran terhadap makna dan cakupan ahli kitab 

melahirkan implikasi hukum yang beragam, terutama dalam aspek hubungan 

sosial dan hukum muamalah antara umat Islam dan pemeluk agama lain. Salah 

satu implikasi tersebut berkaitan dengan persoalan hukum makanan dan 

sembelihan yang dilakukan oleh ahli kitab, termasuk dalam konteks ibadah 

qurban. 

Masalah tersebut sering kali terjadi di dalam masyarakat yang majemuk 

tingkat lokal maupun global, terutama bagi umat Islam yang tinggal di daerah 

Indonesia yang mayoritas non-Muslim adalah produk makanan dari sembelihan 

hewan yang dilakukan oleh ahli kitab. 

Permasalahan ini mempunyai banyak perdebatan, diantaranya yang 

menjadi muara perdebatan ini terletak pada beberapa ayat dalam Al-Qur’an: 

1. (Q.S. Al-Mā’idah 5: 5) 

 ....وَطعََامُ الَّذِينَ أوُتوُا الْكِتَابَ حِلٌّ لَّكُمْ وَطعََامُكُمْ حِلٌّ لَّهُمْ 
2. (Q.S. Al-Baqarah 2: 173) 

مَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزيِرِ وَمَآ أهُِلَّ بهِِۦ لغَِيْرِ ٱللَّهِ ۖ فَمَنِ ٱضْطُ  تَةَ وَٱلدَّ ََلَيْكُمُ ٱلْمَيـْ رَ باَغٍ وَلََ إِنَّمَا حَرَّمَ  رَّ غَيـْ
ََلَيْهِ ْۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ   ََادٍ فَلََٓ إِثْمَ 

 

 
 



3 

 

3. (Q.S. Al-Ma’idah 5: 73) 

ثةٍَۘ  وَمَا مِنْ الِّٰهٍ اِلََّٓ الِّٰهٌ وَّاحِدٌ ۗ وَاِنْ لَّمْ  هَ ثاَلِثُ ثَـلّٰ ََمَّا يَـقُوْلُوْنَ ي ـَلَقَدْ كَفَرَ الَّذِيْنَ قاَلُوْٓا اِنَّ الل ّٰ تـَهُوْا  نـْ
ََذَابٌ الَيِْمٌ  هُمْ   ليََمَسَّنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنـْ

Ayat-ayat di atas menegaskan bahwa Al-Qur’an menyebutkan bahwa 

tidak semua ahli kitab berada pada posisi yang sama. Hal ini ditegaskan dalam 

firman Allah SWT pada QS. Āl ‘Imrān [3]: 113 yang menyatakan adanya 

kelompok ahli kitab yang lurus dan beriman, serta QS. Al-Baqarah [2]: 62 yang 

menyebutkan bahwa keselamatan di sisi Allah terkait dengan keimanan dan 

amal saleh. Ayat-ayat tersebut menjadi dasar munculnya perbedaan pandangan 

ulama mengenai siapa saja yang termasuk ahli kitab dan bagaimana status 

keagamaan mereka, khususnya dalam konteks kekinian. Perdebatan ini 

mencakup pertanyaan apakah Yahudi dan Nasrani masa kini masih dapat 

dikategorikan sebagai ahli kitab, serta sejauh mana konsekuensi hukum yang 

timbul dari status tersebut dalam praktik kehidupan umat Islam. 

Persoalan ini menjadi semakin kompleks ketika dikaitkan dengan 

praktik qurban (al-uḍḥiyyah). Qurban dalam Islam bukan sekadar 

penyembelihan hewan untuk konsumsi, melainkan ibadah mahdhah yang 

bertujuan mendekatkan diri kepada Allah SWT dan dilaksanakan pada waktu 

serta dengan syarat-syarat tertentu. Karena qurban merupakan ibadah, maka 

subjek pelaksana, niat, dan tata cara pelaksanaannya menjadi aspek yang sangat 

menentukan keabsahan ibadah tersebut. Oleh sebab itu, hukum qurban tidak 

dapat sepenuhnya disamakan dengan hukum sembelihan pada umumnya. Inilah 

yang kemudian menimbulkan perdebatan: apakah qurban yang dilakukan oleh 



4 

 

ahli kitab sah secara syar‘i, dan apakah daging qurban tersebut halal untuk 

dikonsumsi oleh umat Islam. 

Permasalahan hukum qurban sembelihan ahli kitab memiliki relevansi 

yang tinggi dalam konteks masyarakat multikultural, khususnya di Indonesia. 

Sebagai negara dengan pluralitas agama yang kuat, umat Islam kerap 

berinteraksi dengan pemeluk agama lain, termasuk dalam praktik sosial yang 

berkaitan dengan penyediaan dan distribusi daging. Dalam kondisi tertentu, 

tidak jarang ditemui praktik penyembelihan hewan qurban yang melibatkan 

non-Muslim atau ahli kitab, baik sebagai pelaksana penyembelihan maupun 

sebagai pihak yang berpartisipasi dalam penyediaan hewan qurban. Situasi ini 

menuntut adanya kejelasan hukum agar umat Islam dapat bersikap secara tepat 

tanpa mengabaikan prinsip syariat dan nilai toleransi. 

Di antara ulama kontemporer yang memberikan perhatian serius 

terhadap persoalan hubungan umat Islam dengan ahli kitab adalah Prof. Dr. 

Wahbah bin Mustafa al-Zuhaili dan Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab. 

Wahbah Zuhaili dikenal sebagai ulama fiqh dan tafsir yang memiliki 

pendekatan komparatif dan moderat, serta berupaya mengintegrasikan antara 

dalil naqli dan pertimbangan maqāṣid al-syarī‘ah. Pandangannya banyak 

dijadikan rujukan dalam persoalan hukum kontemporer, termasuk masalah 

sembelihan dan hubungan lintas agama. Sementara itu, Quraish Shihab 

merupakan mufasir Indonesia yang menekankan pendekatan kontekstual dalam 

memahami Al-Qur’an, dengan memperhatikan realitas sosial dan budaya 

masyarakat tempat ajaran Islam dipraktikkan. 



5 

 

Perbedaan latar belakang keilmuan dan pendekatan metodologis antara 

Wahbah Zuhaili dan Quraish Shihab membuka ruang kajian yang menarik 

untuk dikomparasikan, khususnya dalam persoalan hukum qurban sembelihan 

ahli kitab. Studi komparatif terhadap pemikiran kedua tokoh ini diharapkan 

dapat memberikan gambaran yang lebih utuh mengenai landasan dalil, metode 

istinbāṭ hukum, serta orientasi kemaslahatan yang melatarbelakangi pandangan 

mereka. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini memfokuskan kajian pada 

hukum qurban sembelihan ahli kitab menurut perspektif Wahbah Zuhaili dan 

Quraish Shihab. Istilah sembelihan ahli kitab dalam penelitian ini dipahami 

sebagai kerangka fiqhiyah umum yang menjadi dasar untuk menilai secara lebih 

spesifik keabsahan  ibadah qurban ketika seorang penyembelihnya adalah ahli 

kitab serta status kehalalan dagingnya bagi umat Islam. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dan praktis 

dalam menjawab persoalan keagamaan yang dihadapi umat Islam di tengah 

kehidupan masyarakat yang majemuk. Oleh karena itu penelitian ini diberi judul 

“Hukum Qurban Sembelih Ahli Kitab (Studi Komparatif Pemikiran 

Wahbah Az-Zuhaili dan Quraish Shihab). 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana hukum sembelihan ahli kitab dan ibadah qurban menurut 

Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab (studi komparatif)? 

2. Bagaimana analisis metode Qiyās terhadap kasus ahli kitab menyembelih 

hewan untuk peruntukan ibadah qurban? 



6 

 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Adapun tujuan penelitian yang ingin digapai dalam penelitian ini adalah: 

a. Untuk mengetahui dan menganalisis metode istinbāṭ hukum yang 

digunakan oleh Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab melalui Qiyās 

dalam menetapkan keabsahan qurban sembelihan ahli kitab.  

b. Untuk membandingkan persamaan dan perbedaan penggunaan Qiyās 

dalam metode istinbāṭ hukum Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab 

terkait keabsahan qurban sembelihan ahli kitab. 

2. Kegunaan Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan 

hukum Islam, khususnya dalam kajian ushul fiqh dan perbandingan mazhab, 

dengan memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai 

penerapan teori Qiyās dalam persoalan kontemporer. 

D.  Telaah Pustaka 

Telaah pustaka adalah kajian terhadap hasil penelitian atau karya 

kontemporer yang membahas subjek yang sama, baik skripsi, tesis, disertasi 

atau karya akademik lain yang merupakan hasil penelitian. Tujuannya untuk 

mengetahui sejauh mana penelitian yang telah dilakukan terhadap subjek 

pembahasan, dan untuk mengetahui perbedaan penelitian-penelitian yang 

sudah ada dengan penelitian yang akan dilakukan. 2 

                                                 
2 Gugun El-Guyani, dkk., Pedoman Penulisan Skripsi, (UIN Sunan Kalijaga, 2021), hlm. 8. 



7 

 

Pertama, skripsi yang ditulis oleh Lailatul Fitriyani seorang mahasiswi 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel dengan judul skripsi Otoritas Ahl al-

Kitāb Dalam Perspektif M. Quraish Shihab.3 Persamaannya terletak pada fokus 

terhadap tokoh yang sama serta penggunaan sumber utama berupa karya tafsir 

Quraish Shihab. Namun demikian, perbedaan mendasar antara penelitian 

tersebut dan penelitian penulis terletak pada ruang lingkup dan orientasi kajian. 

Skripsi Lailatul Fitriyani menitikberatkan pada persoalan otoritas dan 

kedudukan ahli kitab dalam perspektif tafsir Al-Qur’an secara umum, tanpa 

mengaitkannya dengan implikasi hukum ibadah tertentu. Sementara itu, 

penelitian penulis secara khusus mengarahkan kajian pada implikasi hukum 

dari konsep ahli kitab dalam konteks ibadah qurban, serta menganalisis metode 

istinbāṭ hukum melalui teori Qiyās. Dengan demikian, penelitian penulis tidak 

berhenti pada tataran konseptual-teologis, melainkan bergerak ke ranah fiqh 

ibadah dengan pendekatan ushul fiqh yang lebih spesifik. 

Kedua, skripsi yang ditulis oleh Silakhul Mukminin, seorang 

mahasiswa dari Institut Agama Islam Negeri Ponorogo dengan judul 

Persamaan Dan Perbedaan Antara Materi Qurban Dalam Kitab Al-Udhiyah 

Ahkamuha Wa Fadailuha Karya Ahmad Yasin Asmuni Al-Jaruni Dengan 

Materi Fikih Kelas X Madrasah Aliyah,4 memiliki persamaan dengan 

penelitian penulis pada aspek tema besar, yakni sama-sama berkaitan dengan 

                                                 
3 Lailatul Fitriani, “Otoritas Ahli kitab Dalam Perspektif M. Quraish Shihab.” Skripsi 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, (2019). 
4 Silakhul Mukminin, “Persamaan Dan Perbedaan Antara Materi Qurban Dalam Kitab Al-

Udhiyah Ahkamuha Wa Fadailuha Karya Ahmad Yasin Asmuni Al-Jaruni Dengan Materi Fikih 

Kelas X Madrasah Aliyah.” Skripsi Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, (2018). 



8 

 

qurban. Namun, perbedaan antara keduanya sangat signifikan. Penelitian 

Silakhul Mukminin berorientasi pada kajian komparatif materi pendidikan, 

dengan membandingkan isi kitab fiqh klasik dengan materi ajar fikih di tingkat 

Madrasah Aliyah. Fokus utamanya adalah kesesuaian dan perbedaan konten 

edukatif, bukan pada proses istinbāṭ hukum. Sementara itu, penelitian penulis 

sepenuhnya berada dalam ranah hukum Islam dan ushul fiqh, dengan menelaah 

bagaimana hukum qurban disimpulkan melalui Qiyās, khususnya ketika 

dikaitkan dengan sembelihan ahli kitab. Dengan demikian, penelitian penulis 

memiliki perbedaan baik dari segi objek kajian, pendekatan, maupun tujuan 

penelitian. 

Ketiga, skripsi berjudul Hukum Berqurban Via Online (Studi Kasus 

Lembaga Aksi Cepat Tanggap (ACT) TB. Simatupang Timur Pasar Minggu 

Jakarta Selatan yang ditulis oleh Nina Inayah, seorang mahasiswi jurusan 

Perbandingan Mazhab Universitas Islam Negeri Syarif Hiyatullah Jakarta,5 

memiliki kesamaan dengan penelitian penulis pada aspek pembahasan qurban 

sebagai ibadah yang bersentuhan dengan realitas sosial kontemporer. 

Keduanya sama-sama menempatkan qurban sebagai praktik ibadah yang 

membutuhkan analisis hukum dalam konteks kekinian. Namun, perbedaannya 

terletak pada fokus dan kerangka analisis. Skripsi Nina Inayah menggunakan 

studi kasus lapangan dan menelaah praktik qurban melalui media daring 

dengan pendekatan fiqh mu‘āmalah dan kelembagaan. Sementara itu, 

                                                 
5 Nina Inayah, “Hukum Berqurban Via Online (Studi Kasus Lembaga Aksi Cepat Tanggap 

(ACT) TB. Simatupang Cilandak Timur Pasar Minggu Jakarta Selatan).” Skripsi Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, (2018).  



9 

 

penelitian penulis bersifat normatif-teoretis dengan pendekatan kepustakaan, 

serta menitikberatkan pada metode istinbāṭ hukum melalui Qiyās dalam 

pemikiran dua tokoh. Selain itu, objek masalah penelitian penulis secara 

spesifik adalah qurban sembelihan ahli kitab, bukan mekanisme pelaksanaan 

qurban secara teknis atau kelembagaan. 

Keempat, skripsi dengan judul Ahli Kitab Dalam Al-Qur’an (Perspektif 

Muhammad Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-Manārr), yang ditulis oleh 

Muhammad Daffa seorang mahasiswa Institut Perguruan Tinggi Ilmu Al-

Qur’an,6 memiliki persamaan dengan penelitian penulis pada aspek kajian ahli 

kitab sebagai konsep Al-Qur’an yang problematis dan multidimensional. 

Keduanya sama-sama menempatkan tafsir sebagai pintu masuk untuk 

memahami posisi ahli kitab. Namun, perbedaannya terletak pada arah analisis 

dan tujuan penelitian. Skripsi Muhammad Daffa berfokus pada pemikiran satu 

tokoh mufasir, yakni Muhammad Rasyid Ridha, dengan penekanan pada 

penafsiran konseptual ahli kitab dalam Al-Qur’an. Penelitian tersebut tidak 

mengaitkan pembahasan ahli kitab dengan persoalan hukum ibadah tertentu, 

apalagi dengan analisis metode Qiyās. Sementara itu, penelitian penulis secara 

eksplisit mengaitkan konsep ahli kitab dengan implikasi hukum qurban, serta 

menelaah proses penetapan hukumnya melalui Qiyās dalam kerangka ushul 

fiqh dan studi komparatif dua tokoh kontemporer. 

                                                 
6 Muhammad Daffa, “Ahli Kitab Dalam Al-Qur’an (Perspektif Muhammad Rasyid Ridha 

Dalam Tafsir Al-Manārr),” Skirpsi Institut Perguruan Tinggi Ilmu Al-Qur’an Jakarta, (2022).  



10 

 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa penelitian 

penulis memiliki irisan tema dengan beberapa penelitian terdahulu, baik pada 

aspek ahli kitab maupun qurban. Namun demikian, penelitian penulis memiliki 

kekhasan dan kebaruan (novelty) pada penggabungan dua isu tersebut dalam 

satu kajian, serta pada fokus analisis metodologis menggunakan teori Qiyās 

sebagai satu-satunya kerangka teoritik untuk menilai metode istinbāṭ hukum 

Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab. Hal inilah yang membedakan 

penelitian penulis secara substansial dari penelitian-penelitian sebelumnya. 

E.  Kerangka Teoretik 

Penelitian ini menggunakan teori Qiyās sebagai satu-satunya kerangka 

teoretik dalam menganalisis metode istinbāṭ hukum Wahbah az-Zuhaili dan 

Quraish Shihab terkait keabsahan qurban sembelihan ahli kitab. Adapun poin-

poin utama teori Qiyās yang digunakan dalam penelitian ini adalah sebagai 

berikut: 

1. Pengertian Qiyās 

Qiyās merupakan salah satu metode penetapan hukum syariat Islam 

yang digunakan ketika suatu permasalahan tidak ditemukan ketentuan 

hukumnya secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Secara etimologis, 

Qiyās berarti mengukur atau membandingkan sesuatu dengan yang lain 

untuk mengetahui persamaan di antara keduanya. Makna kebahasaan ini 

menunjukkan bahwa Qiyās bekerja dengan prinsip penyerupaan dan 

perbandingan, yaitu menyamakan suatu perkara dengan perkara lain yang 



11 

 

telah diketahui hukumnya karena adanya kesamaan sifat di antara 

keduanya.7 

2. Dasar Legalitas Qiyās 

Menurut pendapat ashah dalam Lubb al-Uṣūl, Qiyās boleh dan sah 

dijadikan hujjah dalam penetapan hukum syariat, baik dalam persoalan 

syar‘i maupun rasional, dengan beberapa dasar:8 

a. Praktik para sahabat 

Banyak sahabat Nabi SAW melakukan   Qiyās secara berulang 

dan tersebar luas, tanpa adanya pengingkaran dari sahabat lain. Hal ini 

menunjukkan adanya ijma‘ sukūti. 

b. Firman Allah SWT dalam QS. al-Ḥasyr: 2 

Kata i‘tībār dalam ayat tersebut dipahami sebagai perintah 

melakukan Qiyās. “Maka ambillah pelajaran (i‘tībār), wahai orang-

orang yang berakal.” 

3. Rukun Qiyās 

Qiyās hanya sah apabila memenuhi empat rukun utama: 9 

a. Al-Aṣl 

1) Kasus asal yang telah memiliki ketentuan hukum syar‘i. 

2) Hukumnya ditetapkan melalui Al-Qur’an, Sunnah, atau ijma‘, bukan 

melalui Qiyās. 

                                                 
7 Syaikh Abdul Hamid Hakim, Mabādi’ al-Awwaliyyah fi Ushul al-Fiqh, terj. Khairudin 

dan H. Sukanan (Indonesia: Literasi Nusantara, tt), hlm. 26. 
8 Zakariyya al-Anshari, Lubb al-Ushul: Kajian dan Intisari Dua Ushul, (Lirboyo: Santri 

Salaf Press, 2014), hlm. 441-442.  
9 Ibid., hlm. 414 



12 

 

3) Tidak bersifat ta‘abbudi mahdh 

b. Al-far’ 

1) Kasus cabang yang belum memiliki ketentuan hukum secara 

eksplisit dalam nash. 

2) Memiliki kesamaan ‘illat dengan al-aṣl. 

3) Menjadi objek utama ijtihad Qiyāsiy. 

c. Al-’illat 

1) Sifat atau faktor penghubung antara al-aṣl dan al-far’. 

2) Berfungsi sebagai petunjuk keberlakuan hukum, bukan pencipta 

hukum. 

4. Fungsi ‘illat dalam Qiyās 

‘illat dalam Qiyās memiliki beberapa fungsi:10 

a. Menetapkan berlakunya suatu hukum. 

b. Menolak keberlakuan suatu hukum. 

c. Menghilangkan hukum apabila ‘illat tidak lagi terpenuhi. 

d. Menjadi unsur paling sentral dalam validitas Qiyās. 

5. Pembagian Qiyās 

Para ulama ushul fiqih mengklasifikasikan Qiyās ke dalam beberapa 

bentuk berdasarkan sudut pandang tertentu, yaitu sebagai berikut:11 

 

 

                                                 
10 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid 1, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), hlm. 83-84.  
11 Haroen, Nasrun, Ushul Fiqih, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2008), hlm. 95.  



13 

 

a. Qiyās Ditinjau dari Kekuatan ‘illat pada Furu’ 

1) Qiyās Aulawi, yaitu Qiyās yang ‘illat-nya menuntut berlakunya 

hukum, di mana hukum pada furū‘ memiliki kekuatan yang lebih 

utama dibandingkan dengan hukum pada aṣl. 

2) Qiyās Musawi, yaitu Qiyās yang menetapkan kesamaan hukum 

antara aṣl dan furū‘ karena kedua-duanya memiliki ‘illat yang sama 

kuat. 

3) Qiyās Adna, yaitu Qiyās yang ‘illat pada furū‘ memiliki bobot lebih 

rendah dibandingkan dengan ‘illat pada aṣl, seperti sifat 

memabukkan pada minuman keras selain khamr yang tingkatannya 

berada di bawah khamr yang diharamkan secara tegas dalam al-

Qur’an. 

b. Qiyās Ditinjau dari Kejelasan ‘illat Hukum 

1) Qiyās Jaly, yaitu Qiyās yang ‘illat-nya disebutkan secara jelas dalam 

nash bersamaan dengan penetapan hukum aṣl, atau meskipun tidak 

disebutkan secara eksplisit, dapat dipastikan tidak terdapat 

perbedaan yang berpengaruh terhadap hukum antara aṣl dan furū‘. 

2) Qiyās Khafy, yaitu Qiyās yang ‘illat-nya tidak dijelaskan secara 

eksplisit dalam nash, seperti pengqiyasan pembunuhan dengan 

benda berat terhadap pembunuhan dengan benda tajam karena 

memiliki ‘illat yang sama, yakni pembunuhan yang dilakukan 

secara sengaja dan disertai unsur permusuhan. 

 



14 

 

c. Qiyās Ditinjau dari Kesesuaian ‘illat dengan Hukum 

1) Qiyās al-Mu’aththir, yaitu Qiyās yang hubungan antara aṣl dan furū‘ 

ditetapkan melalui nash yang jelas, ijma’, atau karena sifat yang 

secara langsung berpengaruh terhadap penetapan hukum. 

2) Qiyās al-Mula’im, yaitu Qiyās yang ‘illat pada hukum aṣl memiliki 

keserasian dan keharmonisan dengan hukum yang diterapkan pada 

furū‘. 

d. Qiyās Ditinjau dari Dijelaskan atau Tidaknya ‘illat 

1) Qiyās al-Ma’na, yaitu Qiyās yang tidak menjelaskan ‘illat secara 

eksplisit, namun antara aṣl dan furū‘ tidak memiliki perbedaan yang 

relevan, sehingga furū‘ dipandang seakan-akan sama dengan aṣl. 

2) Qiyās al-’illat, yaitu Qiyās yang ‘illat-nya dijelaskan secara jelas 

dan menjadi faktor pendorong dalam penetapan hukum aṣl. 

3) Qiyās al-Dalalah, yaitu Qiyās yang ‘illat-nya tidak secara langsung 

menjadi dasar penetapan hukum, tetapi berfungsi sebagai petunjuk 

terhadap keberadaan ‘illat hukum. 

e. Qiyās Ditinjau dari Metode (Masalik) Penemuan ‘illat 

1) Qiyās al-Ikhalah, yaitu Qiyās yang penetapan ‘illat-nya dilakukan 

melalui ijtihad dengan pendekatan munasabah, yakni 

mempertimbangkan kemaslahatan dan tujuan syariat. 

2) Qiyās al-Syabah, yaitu Qiyās yang menghubungkan aṣl dan furū‘ 

berdasarkan keserupaan sifat semata. 



15 

 

3) Qiyās al-Sibru, yaitu Qiyās yang ‘illat-nya ditetapkan setelah 

melalui penelitian dan pengujian yang mendalam. 

4) Qiyās al-Thard, yaitu Qiyās yang menyatukan aṣl dan furū‘ melalui 

suatu sifat, di mana keberadaan hukum sejalan dengan keberadaan 

sebab dan hilangnya hukum mengikuti hilangnya sebab tersebut. 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research), 

yaitu penelitian yang dilakukan dengan cara menelaah, mengkaji, dan 

menganalisis berbagai sumber tertulis yang relevan dengan permasalahan 

yang diteliti. Penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data lapangan, 

melainkan berfokus pada penelusuran dan analisis data normatif berupa 

karya-karya ilmiah, khususnya kitab tafsir, kitab fiqh, dan literatur ushul fiqh 

yang berkaitan dengan Qiyās, ahli kitab, dan qurban. 

2. Sifat Penelitian 

Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis dan komparatif. Deskriptif 

berarti penelitian ini berupaya memaparkan secara sistematis pandangan 

Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab mengenai qurban sembelihan ahli 

kitab. Analitis berarti data yang telah dipaparkan tersebut dianalisis 

menggunakan teori Qiyās untuk menelusuri proses istinbāṭ hukum masing-

masing tokoh. Komparatif berarti penelitian ini membandingkan persamaan 

dan perbedaan penggunaan Qiyās dalam metode istinbāṭ hukum kedua 

tokoh tersebut. 

 



16 

 

3. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan 

normatif-ushuliy, yaitu pendekatan yang menelaah hukum Islam melalui 

kaidah-kaidah ushul fiqh. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian 

bukan pada praktik sosial, melainkan pada metode penetapan hukum 

(istinbāṭ), khususnya melalui teori Qiyās. 

4. Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua jenis, yaitu: 

a. Sumber Data Primer 

Sumber data primer adalah karya-karya utama yang menjadi 

rujukan langsung dalam penelitian, yaitu:  

1) Karya-karya Wahbah az-Zuhaili Tafsīr al‑Munīr dan Fiqh al‑Islāmī 

wa Adillatuhu, khususnya yang berkaitan dengan sembelihan, qurban, 

dan ahli kitab. 

2) Karya-karya M. Quraish Shihab, terutama kitab Tafsir al‑Miṣbāḥ 

yang memuat penjelasan ayat-ayat tentang ahli kitab, sembelihan, dan 

qurban. 

b. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, skripsi, dan 

literatur pendukung lainnya seperti kitab Lubb al-Uṣūl, Mabādi’ al-

Awwaliyyah fi Uṣūl al-Fiqh dan literature-literatur lainnya yang terkait 

dengan penelitian penulis. 

 



17 

 

5. Teknik Analisis Data 

Data yang telah dikumpulkan dianalisis dengan menggunakan teori 

Qiyās melalui langkah-langkah berikut: 

a. Mengidentifikasi pandangan Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab 

terkait hukum qurban sembelihan ahli kitab. 

b. Menentukan unsur-unsur Qiyās dalam masing-masing pandangan, 

meliputi: 

1) al-aṣl, 

2) al-far’, 

3) hukm al-aṣl, 

4) dan ‘illat. 

c. Menganalisis jenis Qiyās yang digunakan (Qiyās jalī atau khafī, serta 

‘illat manshūshah atau mustanbathah). 

d. Membandingkan perbedaan penggunaan Qiyās dalam metode istinbāṭ 

hukum kedua tokoh. 

e. Menarik kesimpulan hukum berdasarkan hasil analisis komparatif 

tersebut. 

G. Sistematika Pembahasan 

Bab pertama merupakan pendahuluan yang memuat latar belakang masalah, 

rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, telaah pustaka, kerangka teori 

Qiyās, metode penelitian, serta sistematika pembahasan. Bab ini berfungsi 

sebagai landasan awal dan arah penelitian. 

  



18 

 

 

Bab kedua membahas teori Qiyās dalam ushul fiqh sebagai kerangka 

teoretik penelitian. Pembahasan meliputi pengertian Qiyās, dasar legalitas 

Qiyās, rukun-rukun Qiyās, fungsi dan syarat ‘illat, serta pembagian Qiyās yang 

relevan dengan pembahasan hukum qurban sembelihan ahli kitab. Bab ini 

menjadi pisau analisis yang digunakan pada bab selanjutnya. 

Bab ketiga berisi gambaran umum pemikiran Wahbah az-Zuhaili dan M. 

Quraish Shihab terkait konsep ahli kitab, sembelihan, dan qurban. Bab ini 

disusun secara deskriptif tanpa analisis komparatif, dengan tujuan memberikan 

dasar konseptual dan pemetaan awal atas pandangan masing-masing tokoh 

sebagai pijakan analisis pada bab berikutnya. 

Bab keempat merupakan bab analisis yang memuat kajian komparatif 

terhadap metode istinbāṭ hukum Wahbah az-Zuhaili dan Quraish Shihab melalui 

teori Qiyās dalam menetapkan keabsahan qurban sembelihan ahli kitab. Analisis 

difokuskan pada penggunaan unsur-unsur Qiyās, meliputi penentuan al-aṣl, al-

far’, hukm al-aṣl, ‘illat, serta jenis Qiyās yang digunakan oleh masing-masing 

tokoh, sekaligus menyoroti persamaan dan perbedaannya. 

Bab kelima merupakan bab penutup yang hanya berisi kesimpulan dari 

hasil penelitian serta saran-saran yang relevan berdasarkan temuan penelitian, 

baik untuk pengembangan kajian akademik maupun penelitian selanjutnya.



 

60 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1. Berdasarkan pemaparan Bab III dan analisis komparatif pada Bab IV, dapat 

disimpulkan bahwa Wahbah az-Zuḥailī dan M. Quraish Shihab sama-sama 

menjadikan (Q.S. al-Mā’idah 5: 5) sebagai pijakan utama dalam menilai 

kehalalan sembelihan Ahl al-Kitāb bagi kaum Muslim, dengan penekanan 

pada kemurnian tauhid dalam proses penyembelihan. Wahbah az-Zuḥailī 

lebih tegas memformulasikan syarat fikihnya: sembelihan Ahl al-Kitāb 

dapat dihukumi halal sepanjang tidak diniatkan sebagai persembahan bagi 

simbol/ritus keagamaan mereka dan tidak menyebut nama selain Allah; 

apabila disebut nama selain Allah atau ditujukan sebagai persembahan, 

maka statusnya haram. Dalam konteks ibadah qurban, Wahbah az-Zuḥailī 

mencatat adanya dua pandangan: (a) pendapat yang mensyaratkan 

penyembelihnya Muslim (sebagaimana dinukil dari mazhab Mālikī), serta 

(b) pendapat yang membolehkan ahli kitab menyembelih sebagai wakil 

(wakālah) dengan tetap menjaga syarat-syarat tazkiyah dan tauhid. 

Sementara itu, Quraish Shihab tidak menyebutkan secara eksplisit satu 

kategori penyembelih tertentu, tetapi menegaskan bahwa qurban adalah 

mansak/ibadah untuk mendekatkan diri kepada Allah; karena itu, yang 

menjadi titik tekan adalah terpenuhinya prinsip penyembelihan “bi ism 

Allāh” secara murni (tanpa menyertakan nama selain-Nya) dan tidak adanya 

orientasi persembahan kepada selain Allah. Dengan demikian, perbedaan 



61 

 

keduanya tampak pada corak penetapan hukum: Wahbah az-Zuḥailī lebih 

normatif-fikih dengan klasifikasi syarat dan konsekuensi hukum yang 

eksplisit, sedangkan Quraish Shihab lebih interpretatif-kontekstual dengan 

menempatkan tauhid dan makna ibadah qurban sebagai poros penilaian. 

2. Adapun analisis metode Qiyās terhadap kasus ahli kitab menyembelih 

hewan untuk peruntukan ibadah qurban menunjukkan bahwa struktur 

analoginya dapat dipetakan sebagai berikut: al-aṣl ialah kebolehan 

memakan “ṭa‘ām” ahli kitab yang dipahami mencakup sembelihan mereka, 

sebagaimana (Q.S. al-Mā’idah 5: 5); ḥukm al-aṣl ialah halal/ boleh dengan 

pagar ketauhidan (tidak menyebut nama selain Allah dan tidak 

menjadikannya persembahan bagi selain-Nya); al-far’ ialah penyembelihan 

hewan qurban oleh ahli kitab atas nama (wakil dari) seorang Muslim; 

sedangkan ‘illat yang menghubungkan keduanya adalah terpenuhinya 

tazkiyah syar‘iyyah dan terjaganya kemurnian tauhid pada proses 

penyembelihan. Dari konstruksi ini, Qiyās dapat mengarah pada kebolehan 

(minimal pada aspek kehalalan daging) apabila ‘illat tersebut benar-benar 

terwujud. Namun, karena qurban memiliki dimensi ta‘abbudī (ritual ibadah) 

yang lebih kuat dibanding penyembelihan konsumsi biasa, maka perbedaan 

karakter objek (mansak vs konsumsi) berpotensi menjadi fāriq (pembeda 

relevan) yang melemahkan Qiyās apabila qurban dipahami mensyaratkan 

pelaksana ritual (penyembelih) harus Muslim. Dalam penelitian ini, data 

Bab III–IV menunjukkan kecenderungan bahwa Wahbah az-Zuḥailī lebih 

memungkinkan penerapan Qiyās dengan memperluas hukum sembelihan 



62 

 

ahli kitab  dan mengaitkannya dengan prinsip wakālah, sedangkan Quraish 

Shihab lebih berhati-hati karena menekankan qurban sebagai ibadah yang 

menuntut kemurnian niat dan simbol tauhid. Konsekuensinya, hasil Qiyās 

yang paling selaras dengan temuan penelitian adalah: penyembelihan oleh 

ahli kitab dapat dipertimbangkan sah pada level tazkiyah/kehalalan daging 

jika syarat-syarat tauhid terpenuhi, tetapi untuk menjaga kepastian 

keabsahan ibadah qurban (sebagai mansak), posisi yang paling aman secara 

akademik-fikih dalam konteks praktik adalah tetap mengutamakan 

penyembelih Muslim, kecuali terdapat dasar kuat dan kondisi yang 

memastikan terpenuhinya ‘illat sebagaimana dipaparkan. 

B. Saran 

Berdasarkan temuan penelitian ini, masyarakat Muslim dan panitia 

qurban disarankan untuk mengutamakan penyembelih yang beragama Islam 

dalam pelaksanaan ibadah qurban. Rekomendasi ini merupakan bentuk iḥtiyāṭ 

(kehati-hatian) untuk menjaga keabsahan qurban sebagai mansak/ibadah, 

sekaligus menghindari wilayah khilaf yang muncul ketika penyembelihan 

dilakukan oleh ahli kitab. Apabila karena kondisi tertentu keterlibatan ahli kitab 

tidak dapat dihindari, maka perlu ditegaskan posisi penyembelihan sebagai 

wakālah (perwakilan) dan diterapkan pengawasan ketat agar terpenuhi syarat 

tażkiyah syar‘iyyah serta kemurnian tauhid (tidak ada penyebutan nama selain 

Allah dan tidak ada orientasi persembahan kepada selain-Nya). 

Peneliti selanjutnya disarankan mengembangkan kajian ini dengan 

memperluas pendekatan metodologis, misalnya mengombinasikan teori Qiyās 

dengan maqāṣid al-syarī‘ah, sadd al-żarī‘ah, atau kajian fatwa kontemporer, 



63 

 

serta melengkapi penelitian kepustakaan dengan studi lapangan di wilayah 

masyarakat multikultural. Pengembangan tersebut diharapkan dapat 

memperkaya temuan penelitian dan menjembatani antara konstruksi hukum 

normatif dan praktik qurban di tengah dinamika sosial-keagamaan.



 

64 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Al-Qur’an/’Ulum al-Qur’an/Tafsir 

Howard M. Federspiel, Kajian Al-Qur’an Di Indonesia : Dari Mahmud Yunus 

Hingga Quraish Shihab, Bandung: Al-Bayan,1996. 

 

M. Quraish Shihab. Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1992. 

 

Quraish Shihab, Tafsir Al-Miṣbāḥ Jilid 9, Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

 

Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munīr Jilid 3, Jakarta: Gema Insani, 201 

B. Fikih/Ushul Fikih/Hukum Islam 

Abdul Hamid Hakim, Mabādi’ al-Awwaliyyah fī Uṣūl al-Fiqh, terj. Khairudin 

dan H. Sukanan, Indonesia: Literasi Nusantara, t.t. 

 

Haika Ratu, Konsep Qiyas dan Ad Dalil Dalam Istinbath Hukum Ibnu Hazm, 

Palembang: Bening Media Publishing, 2021. 

 

Zakariyya al-Anshari, Lubb al-Ushul: Kajian dan Intisari Dua Ushul, Lirboyo: 

Santri Salaf Press, 2014. 

 

Jalal al-Din al-Mahalli, Al-Badru al-Thali’ fī Ḥallī Jam’i al-Jawāmi’, jilid 2, 

Beirut: Darul Kutub Ilmiyyah, t.t. 

 

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid 1, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997. 

 

Nasrun Haroen, Ushul Fiqih, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2008. 

C. Jurnal 

M. Mabrur, “Moderasi al-Qur’an dan Penafsiran Kontemporer: Analisis 

Pemikiran Wahbah Zuhaili dan Relevansinya dalam Konteks 

Indonesia Modern,” Mumtaz Jurnal Studi Al-Qur’an dan 

Keislaman, vol. 1:2 (2019). 

 



65 

 

M. Hambali, “Sekilas Tentang Tafsir Wahbah Al-Zuhaily,” Al-Bayan Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Hadist, vol. 2:2 (2019). 

 

M. Ashsubli, “Perspektif Hukum Islam terhadap Pencalonan Diri dan 

Kampanye untuk Jabatan Politik,” Juris (Jurnal Ilmiah Syariah), vol. 

15:1 (2017). 

 

U. Shifa dan M. Mutho`am, “Standar Harga dalam Transaksi Jual Beli 

Perspektif Wahbah Az-Zuhaili,” Syariati, vol. 7:2 (2021). 

 

Remiswal, A. Angraini, A. Boti, dan Z. Nazar, “Introduction to Qiyas and 

Maslahah Mursalah and Its Application In The Future,” Yudisia Jurnal 

Pemikiran Hukum dan Hukum Islam, vol. 12:2 (2021). 

 

R. Hidayat, “Poligami Menurut Wahbah Az-Zuhaili dan Muhammad Syahrur,” 

Jurnal Tana Mana, vol. 1:2 (2021). 

 

I. Fajri, H. Basri, dan A. Arisman, “Analisis Pendapat Wahbah al-Zuhaili (w. 

1437 H) tentang Nikah Misyar Persfektif Maqashid al-Syari’ah,” 

Familia Jurnal Hukum Keluarga, vol. 4:1 (2023). 

 

Handriyani, “Metode Tafsir Ayat Da’wah,” Jurnal Da’wah Risalah Merintis 

Da’wah Melanjutkan, vol. 7:2 (2024). 

 

K. Falah dan A. Sulthoni, “Nikmat dalam Surat Al-Kautsar (Studi Tafsir Al 

Munir),” Setyaki Jurnal Studi Keagamaan Islam, vol. 2:3 (2024). 

 

F. Alfa, “Eklektisisme Mahdzab (Talfiq) dalam Perspektif Ushul al Fiqh,” 

Jurnal Ilmiah Ahwal Syakhshiyyah (Jas), vol. 1:2 (2019). 

 

S. Faradilla, “Distribution of Inheritance According To Gender Equality 

Approach (Comparative Study of Tafsir Quraish Shihab and Aminah 

Wadud),” Jurnal Indonesia Sosial Teknologi, vol. 5:4 (2024). 

 

F. Khawash, A. Nurhuda, A. Assajad, dan D. Sinta, “Penafsiran Ayat-Ayat 

Toleransi Dalam Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah Serta 

Implementasinya Terhadap Masyarakat Indonesia,” Al-Fahmu Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, vol. 3:1 (2024). 

 

A. Rohman dan M. Ahsan, “Man’s Relationship with Nature in the Tafsir Al-

Ibriz and Al-Mishbah,” Kontemplasi Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, vol. 

10:2 (2023). 

 

L. Romziana dan N. Rahmaniyah, “Analisis Kritis M. Quraish Shihab terhadap 

Pengulangan Kisah Nabi Musa dalam Al-Qur’an,” Jurnal Islam 

Nusantara, vol. 5:2 (2021). 



66 

 

 

A. Ariyadi, G. Muzainah, A. Setiawan, A. Islamy, dan A. Susilo, “Moderation 

of Homosexual Fiqh in Indonesia: A Study of The Huzaemah Tahido 

Yanggo’s Thought,” Al-Istinbath Jurnal Hukum Islam, vol. 7:2 (2022). 

 

A. Syahrin, “The Polygamy Essence According to Quraish Shihab ‘Reject 

Prejudice, Eliminate Confusion’,” Nurani Jurnal Kajian Syari’ah dan 

Masyarakat, vol. 21:1 (2021). 

 

D. Sadiyah dan A. Assidiqi, “Persoalan Toleransi dan Kebenaran Menjaga 

Agama Islam pada QS. Ali ‘Imran: 18–19,” Al-Manar Jurnal Kajian 

Alquran dan Hadis, vol. 9:1 (2023). 

 

K. Adinda, “Flexing di Instagram: Antara Narsisisme dan Benefit,” Emik 

Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Sosial, vol. 6:1 (2023). 

 

X. Lorens, A. Razzaq, dan K. Imron, “Telaah Pemikiran Quraish Shihab 

dengan Tafsir Al-Misbah Surah Al-Alaq Ayat 1–5 dalam Pendidikan 

Islam di Keluarga,” Jurnal Ilmiah Global Education, vol. 5:3 (2024). 

 

E. Ermagusti, S. Syafrial, dan R. Hadi, “Integrasi Teologi Islam, Sufisme, dan 

Rasionalisme Harun Nasution,” Tajdid Jurnal Ilmu Ushuluddin, vol. 

21:1 (2022). 

 

N. Sagitarius dan T. Suhandi, “Kritis Cendikiawan Muslim terhadap Penafsiran 

Quraish Shihab tentang Jilbab,” Mizan Journal of Islamic Law, vol. 1:1 

(2018). 

 

M. Dahlan, “Paradigma Ijtihad Munawir Sjadzali dalam Reaktualisasi Hukum 

Islam di Indonesia,” At-Turas Jurnal Studi Keislaman, vol. 7:2 (2020). 

D. Skripsi 

Nur Aisyah Fadillah, “Ahli kitab (Studi Komparasi Antara Tafsir Al-Manārr 

Dan Tafsir Al-Munīr),” skripsi Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah (2021). 

 

Lailatul Fitriani, “Otoritas Ahli kitab Dalam Perspektif M. Quraish Shihab.” 

Skripsi Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, (2019). 

 

Silakhul Mukminin, “Persamaan Dan Perbedaan Antara Materi Qurban Dalam 

Kitab Al-Udhiyah Ahkamuha Wa Fadailuha Karya Ahmad Yasin 

Asmuni Al-Jaruni Dengan Materi Fikih Kelas X Madrasah Aliyah.” 

Skripsi Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, (2018). 

 

Nina Inayah, “Hukum Berqurban Via Online (Studi Kasus Lembaga Aksi 

Cepat Tanggap (ACT) TB. Simatupang Cilandak Timur Pasar Minggu 



67 

 

Jakarta Selatan).” Skripsi Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 

Jakarta, (2018). 

 

Muhammad Daffa, “Ahli Kitab Dalam Al-Qur’an (Perspektif Muhammad 

Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-Manārr),” Skirpsi Institut Perguruan 

Tinggi Ilmu Al-Qur’an Jakarta, (2022). 


	ABSTRAK
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
	SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI
	HALAMAN PENGESAHAN
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D.  Telaah Pustaka
	E.  Kerangka Teoretik
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA
	A. Al-Qur’an/’Ulum al-Qur’an/Tafsir
	B. Fikih/Ushul Fikih/Hukum Islam
	C. Jurnal
	D. Skripsi


