
 
 

PERBANDINGAN METODE TAQNĪN 

PERSPEKTIF MUSHTHAFA AZ-ZARQA DAN MUHAMMAD ZAKI 

ABDUL BAR 

  

 

SKRIPSI 

DISUSUN DAN DIAJUKAN KEPADA FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA 

UNTUK MEMENUHI SEBAGIAN DARI SYARAT-SYARAT 

MEMPEROLEH GELAR SARJANA STRATA SATU 

DALAM BIDANG HUKUM ISLAM/ILMU HUKUM 

 

OLEH: 

SABIQ FAWAIZ ALI 

20103060049 

 

PEMBIMBING: 

Prof. Dr. ALI SODIQIN, M.Ag. 

19700912 199803 1 003 

 

PRODI PERBANDINGAN MAZHAB 

FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA 

2026



 

I 

 

ABSTRAK 

Perkembangan taqnīn hukum Islam pada era kontemporer merupakan 

konsekuensi dari tuntutan adaptasi hukum Islam ke dalam format undang-undang 

modern, melihat realitas kebutuhan kontemporer yang semakin kompleks, 

sekaligus tantangan dominasi taqnīn waḍ‘ī, warisan kolonial. Taqnīn hukum Islam 

berkembang sebagai ikhtiar responsif dan normatif untuk merealisasikan 

implementasi hukum Islam, dengan memandang kekayaan ijtihad hukum Islam 

yang plural sebagai pertimbangan epistemologis utama. Situasi inilah yang 

menyebabkan perbedaan sikap ulama terhadap taqnīn tidak hanya berkisar pada 

aspek legalitasnya, tetapi juga menyentuh persoalan metodologis. Dalam konteks 

ini, Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar merupakan dua tokoh 

penting yang sama-sama melegalkan taqnīn, namun berbeda dalam merumuskan 

metode idealnya. Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa perbedaan tersebut 

berkaitan erat dengan orientasi epistemologis masing-masing tokoh: dalam 

menyikapi relasi antara nilai maslahat dalam membaca realitas sosial, pengelolaan 

kekayaan ijtihad hukum Islam, seperti dengan parameter tarjīḥ atau prinsip 

kebermazhaban. 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan 

sifat deskriptif-analitis dan pendekatan komparatif. Data diperoleh dari karya 

primer Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar, serta sumber-sumber 

sekunder yang relevan. Untuk memetakan argumentasi masing-masing tokoh, 

penelitian ini menggunakan Model Argumentasi Stephen E. Toulmin yang meliputi 

unsur claim, evidence, warrant, backing, qualifier, dan rebuttal. Pendekatan ini 

digunakan untuk memetakan argumentasi afirmatif dan refutatif kedua tokoh, 

Dengan pemetaan argumentatif tersebut, analisis komparatif pun dapat dilakukan 

secara lebih sistematis dan akurat. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad 

Zaki Abdul Bar sama-sama mendasarkan metode taqnīn pada prinsip fleksibilitas 

ijtihad serta penolakan terhadap pembakuan hukum Islam secara kaku pada satu 

mazhab. Namun, keduanya berbeda dalam titik tekan metodologisnya. Mushthafa 

az-Zarqa mengembangkan metode taqnīn lintas mazhab melalui mekanisme tarjīḥ 

dengan menjadikan kekuatan dalil, kemaslahatan umum, relevansi kebutuhan 

sosial, kemudahan implementasi, dan keselarasan dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

sebagai pertimbangan. Sebaliknya, Muhammad Zaki Abdul Bar menekankan 

dimensi sosiologis dengan menjadikan kebermazhaban mayoritas sebagai asas 

taqnīn, seraya membuka ruang pengambilan pendapat di luar mazhab dominan 

apabila dinilai lebih maslahat. Secara komparatif, Mushthafa az-Zarqa 

menunjukkan keunggulan pada aspek epistemologis dengan kerangka tarjīḥ yang 

lebih terstruktur, sementara Muhammad Zaki Abdul Bar lebih responsif terhadap 

penerimaan sosial hukum positif, meskipun secara metodologis kurang 

memberikan penguatan sistematis ketika melampaui batas mazhab mayoritas. 

Kata kunci: taqnīn hukum Islam, ijtihad, mazhab 



 

II 

 

ABSTRACT 

The codification (taqnīn) of Islamic law in the contemporary era is a 

practical response to the demand that Islamic legal principles be translated into 

modern statutory forms. This process is driven both by increasingly complex social 

needs and by the lingering influence of waḍ‘ī codification introduced during the 

colonial period. Taqnīn, therefore, emerges as a normative and responsive effort to 

operationalize Islamic law while treating the plurality of ijtihād as a principal 

epistemological resource. Against this backdrop, this study compares the methods 

proposed by two prominent jurists, Mushthafa az-Zarqa and Muhammad Zaki 

Abdul Bar who, although both legitimise taqnīn, articulate distinct methodological 

frameworks. I hypothesize that these differences reflect deeper epistemological 

orientations concerning the role of maṣlaḥah, the management of juristic plurality 

(tarjīḥ), and the normative weight afforded to principle of madhhab adherence. 

This research is a library study with a descriptive-analytic and comparative 

design. Primary texts by az-Zarqa and Abdul Bar and relevant secondary literature 

serve as data. To map and analyse each jurist’s argumentative structure, I employ 

Stephen E. Toulmin’s model (claim, evidence, warrant, backing, qualifier, rebuttal), 

which enables systematic identification of affirmative and critical lines of 

reasoning. 

Findings indicate that both thinkers endorse flexible ijtihād and reject rigid 

single-madhhab codification. Az-Zarqa, however, advances a cross-madhhab 

taqnīn rooted in a structured tarjīḥ framework: weighing evidential strength, public 

interest, social relevance, implementability, and consonance with maqāṣid al-

Sharī‘ah. Abdul Bar privileges sociological considerations, treating majority-

madhhab acceptance as a foundational principle while permitting extramadhhab 

opinions when demonstrably more maqaṣid-oriented (maṣlaḥah). Comparatively, 

az-Zarqa exhibits greater epistemological rigor and systematic support for trans-

madhhab choices; Abdul Bar demonstrates stronger sensitivity to social legitimacy 

but offers less systematic methodological justification when transcending majority 

madhhab norms. This study concludes that effective taqnīn requires an integrated 

methodology that balances structured epistemic mechanisms (tarjīḥ) with 

sociological legitimacy to ensure both doctrinal soundness and societal 

acceptability. 

Keywords: Islamic legal codification (taqnīn), ijtihād, madhhab 



 

III 

 

HALAMAN PERSETUJUAN SKRIPSI 

 



 

IV 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

 



 

V 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 

 



 

VI 

 

MOTTO 

 

 

 إن كنت ناقلا فالصحة أو مدعيا فالدليل 

“Jika anda mengutip (suatu klaim dari orang lain) maka verifikasilah sumbernya 

(bahwa itu memang benar-benar yang diklaim oleh penutur). Jika anda 

memberikan klaim tertentu maka buktikanlah.” 

Sa’id Ramadhan al-Buthi, dalam Kubrā al-Yaqīniyyāt al-Kauniyyah



 

VII 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Pedoman pada transliterasi huruf Arab yang digunakan dalam penyusunan 

skripsi ini berpedoman pada Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan RI nomor: 158/1987 dan 0534b/U/1987. 

A. Konsonan 

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif أ
Tidak 

dilambangkan 
Tidak dilambangkan 

 Ba b  be ب

 Ta t  te ت

 Ṡa ṡ ث
es (dengan titik di 

atas) 

 Jim j Je ج

 Ḥa ḥ ح
ha (dengan titik di 

bawah) 

 Kha kh ka dan ha خ

 Dal d de د

 Żal ż ذ
zet (dengan titik di 

atas) 

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س



VIII 

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ ص
es (dengan titik di 

bawah) 

 Ḍad ḍ ض
de (dengan titik di 

bawah) 

 Ṭa ṭ ط
te (dengan titik di 

bawah) 

 Ẓa ẓ ظ
zet (dengan titik di 

bawah) 

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

B. Vokal  

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 



IX 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau 

harakat, transliterasinya sebagai berikut: 

Tabel 0.2: Tabel Transliterasi Vokal Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ

 

2. Vokal Rangkap 

Tabel 0.3: Tabel Transliterasi Vokal Rangkap 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya ai a dan u يْ.َ..

 Fathah dan wau au a dan u وْ.َ..

 

C. Maddah 

Tabel 0.4: Tabel Transliterasi Maddah 

Huruf 

Arab 
Nama 

Huruf 

Latin 
Nama 

 ا.َ..ى.َ..
Fathah dan alif atau 

ya 
ā a dan garis di atas 

 Kasrah dan ya ī i dan garis di atas ى.ِ..

 Dammah dan wau ū u dan garis di atas و.ُ..



X 

D. Ta’ Marbutah 

Untuk ta’ marbuthah dalam transliterasi Arab latin terdapat dua macam, 

yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, 

transliterasinya adalah “h”. 

Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’ 

marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

E. Syaddah (Tasydid) 

Tulisan Arab yang berupa tasydid dilambangkan dengan sebuah 

tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, 

yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 



 

XI 

 

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur kepada Allah SWT Tuhan semesta alam yang 

menciptakan serta memelihara semua makhluk-Nya. Atas segala rahmat, hidayah, 

dan karunia-Nya, penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan judul 

“Perbandingan Metode Taqnīn Perspektif Mushthafa Az-Zarqa Dan 

Muhammad Zaki Abdul Bar” meskipun dengan penuh keterbatasan dan 

kekurangan, karena hanya Allah lah yang mempunyai sifat kesempurnaan. Tak lupa 

sholawat serta salam selalu terlimpah curahkan kepada junjungan kita, Nabi 

Muhammad SAW beserta seluruh keluarga, sahabat, dan para pengikutnya.  

Setelah melewati berbagai proses dalam penyusunan skripsi ini, penulis ingin 

mengucapkan banyak terima kasih kepada berbagai pihak yang telah memberikan 

dukungan, doa, serta arahan kepada penulis dalam proses penyusunan skripsi ini. 

Terima kasih ini penyusun ucapkan kepada: 

1. Bapak Prof. H. Noorhaidi, M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta. 

2. Bapak Prof. Dr. H. Ali Sodiqin, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Syari’ah dan 

Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta sekaligus selaku Dosen 

Pembimbing Skripsi saya yang telah meluangkan waktunya untuk 

memberikan bimbingan, ide, dan arahan yang luar biasa dalam penyusunan 

skripsi ini. Begitu juga para Wakil Dekan I, II, III beserta para staf. 

3. Ibu Hj. Vita Fitria, S.Ag., M.Ag., selaku Ketua Program Studi Perbandingan 

Mazhab Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

4. Ibu Surur Roiqoh, S.H.I., M.H., selaku Sekretaris Program Studi 



XII 

Perbandingan Mazhab Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 

5. Bapak Dr. Fuad Mustafid, M.Ag., sebagai Dosen Pembimbing Akademik 

yang telah membimbing dan membantu saya selama menjalani perkuliahan 

dari awal semester hingga akhir di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

6. Bapak dan Ibu Dosen Fakultas Syariah dan Hukum khususnya program 

studi Perbandingan Mazhab Fakultas Syariah dan Hukum UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta yang telah memberikan ilmu selama saya menempuh 

pendidikan, hingga akhirnya saya dapat menyelesaikan pendidikan di 

Program Studi Perbandingan Mazhab. 

7. Keluarga tercinta, Bapak, Mamah, dan saudara-saudara saya yang selalu 

memberikan motivasi dan memanjatkan doa untuk penulis sehingga dapat 

menyelesaikan skripsi ini. 

8. Keluarga besar Pondok Pesantren Kotagede Hidayatul Mubtadi-ien 

Yogyakarta, terkhusus Kyai H. Munir Syafaat, Ibu Nyai Hj. Barokah 

Nawawi, Bapak Minanullah, S.Th.I., yang telah membimbing dan mendidik 

penulis, serta rekan-rekan seasrama. 

9. Keluarga besar Forum Bahtsul Masail Pondok Pesantren se-DIY (FBMP 

DIY) yang telah memberikan semangat literasi kitab turāts dan kontemporer 

kepada penulis sehingga dapat melaksanakan penelitian pustaka ini dengan 

cermat dan tepat. 

10. Teman-teman Perbandingan Mazhab, terkhusus Angkatan 2020. Kalian 

semua hebat. teman-teman KKN, serta teman-teman yang pernah mengenal 



XIII 

saya yang tidak bisa saya sebutkan semuanya 

Kepada semua pihak yang disebutkan dan tidak disebutkan satu per satu, 

semoga jasa dan kebaikan dari semua pihak menjadi amalan baik dan dapat balasan 

dari Allah SWT. Skripsi ini masih jauh dari kesempurnaan, oleh karenanya kritik, 

saran, dan masukan sangat penulis harapkan demi perbaikan karya ilmiah ke 

depannya. Akhir kata penulis berharap kepada Allah SWT semoga penyusunan 

skripsi ini dapat bermanfaat khususnya bagi penulis pribadi dan umumnya untuk 

pembaca sekalian, amin. 

 

 

 

 

 

 

Yogyakarta, 28 Desember 2025 

Hormat saya, 

 

  

Sabiq Fawaiz Ali 

NIM: 20103060049 



 

XIV 

 

DAFTAR ISI 

ABSTRAK .......................................................................................................................... I 

ABSTRACT ....................................................................................................................... II 

HALAMAN PERSETUJUAN SKRIPSI ...................................................................... III 

HALAMAN PENGESAHAN ......................................................................................... IV 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN ........................................................................... V 

MOTTO ........................................................................................................................... VI 

PEDOMAN TRANSLITERASI ................................................................................... VII 

KATA PENGANTAR ..................................................................................................... XI 

BAB I PENDAHULUAN .................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang ..................................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ............................................................................................... 7 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ....................................................................... 8 

D. Telaah Pustaka ..................................................................................................... 9 

E. Kerangka Teori .................................................................................................. 12 

F. Metode Penelitian............................................................................................... 15 

G. Sistematika Pembahasan ................................................................................... 17 

BAB II GAMBARAN UMUM TENTANG TĀQNĪN .................................................. 19 

A. Hakikat Taqnīn, Fiqh, dan Taqnīn al-Fiqh ...................................................... 19 

1. Hakikat Tāqnīn ................................................................................................ 19 

2. Hakikat Fikih dan Syariat sebagai Ruang Lingkup Taqnīn ............................. 23 

B. Sejarah Progres Taqnīn ..................................................................................... 26 

1. Sejarah Taqnīn atau Perundang-undangan dengan Format Modern ................ 26 

2. Taqnīn dalam Sejarah Hukum Islam ............................................................... 26 

3. Taqnīn di Era Kontemporer ............................................................................. 32 

C. Legalitas Taqnīn Hukum Islam ........................................................................ 34 



XV 

1. Pandangan Ulama yang Mengharamkan Taqnīn ............................................. 35 

2. Pandangan Ulama yang Menghalalkan Taqnīn ............................................... 37 

BAB III METODE TĀQNĪN PERSPEKTIF MUSTHAFA AZ-ZARQA DAN 

MUHAMMAD ZAKI ABDUL BAR ............................................................................. 42 

A. Biografi Singkat Mushthafa az-Zarqa ............................................................. 42 

B. Metode Tāqnīn Perspektif Mushtafa az-Zarqa ............................................... 45 

C. Biografi Singkat Muhammad Zaki Abdul Bar ............................................... 48 

D. Metode Tāqnīn Perspektif Muhammad Zaki Abdul Bar ............................... 50 

BAB IV PERBANDINGAN METODE TAQNĪN PERSPEKTIF MUSHTHAFA AZ-

ZARQA DAN MUHAMMAD ZAKI ABDUL BAR .................................................... 63 

A. Analisis dan Pengujian Argumentasi Metode Taqnīn Perspektif Mushthafa 

az-Zarqa ....................................................................................................................... 63 

1. Konsep Ideal Tāqnīn Min al-Fiqh al-Islāmī Perspektif Mushthafa az-Zarqa . 63 

2. Argumentasi Afirmatif Metode Taqnīn Perspektif Mushthafa az-Zarqa ......... 64 

3. Argumentasi Refutatif Mushthafa az-Zarqa terhadap pandangan yang Kontra .. 

  ......................................................................................................................... 68 

4. Argumentasi Pendukung Metode Taqnīn Perspektif Mushthafa az-Zarqa ...... 69 

5. Pemetaan Argumentasi Metode Taqnīn Mushthafa az-Zarqa dengan Model 

Argumentasi Toulmin ............................................................................................... 71 

B. Analisis dan Pengujian Argumentasi Taqnīn Perspektif Muhammad Zaki 

Abdul Bar .................................................................................................................... 72 

1. Konsep Ideal Taqnīn menurut Muhammad Zaki Abdul Bar ........................... 72 

2. Argumentasi Refutatif Muhammad Zaki Abdul Bar ....................................... 74 

3. Argumentasi Afirmatif Metode Taqnīn Perspektif Muhammad Zaki Abdul Bar 

  ......................................................................................................................... 76 

4. Pemetaan Argumentasi Muhammad Zaki Abdul Bar dengan Model 

Argumentasi Toulmin ............................................................................................... 81 

C. Analisis Perbandingan Metodologi Taqnīn Perspektif Mushthafa az-Zarqa 

dan Muhammad Zaki Abdul Bar .............................................................................. 83 



XVI 

1. Persamaan: Titik Temu Metodologi Taqnīn Mushthafa az-Zarqa dan 

Muhammad Zaki Abdul Bar ..................................................................................... 84 

2. Perbedaan: Titik Konflik Epistemologis Taqnīn Mushthafa az-Zarqa dan 

Muhammad Zaki Abdul Bar ..................................................................................... 89 

3. Kritik Penulis terhadap Pemikiran Metode Taqnīn Mushthafa az-Zarqa dan 

Muhammad Zaki Abdul Bar ..................................................................................... 91 

BAB V PENUTUP ........................................................................................................... 94 

A. Kesimpulan ......................................................................................................... 94 

B. Saran ................................................................................................................... 95 

DAFTAR PUSTAKA ...................................................................................................... 97 

LAMPIRAN................................................................................................................... 100 



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Pada masa kontemporer ini, progres taqnīn begitu berkembang di berbagai 

negara muslim. Taqnīn yang dimaksud ialah kodifikasi hukum ke dalam bentuk 

pasal-pasal sistematis dan urut sesuai nomornya dengan format undang-undang 

modern yang berisikan hukum-hukum perdata, pidana, dan administrasi.1 Hal ini 

berhulu dari inisiasi taqnīn yang dilakukan oleh Turki Utsmani pada dua abad yang 

lalu. Tepatnya pada tahun 1869 M, lembaga (lajnah) taqnīn di bawah naungan 

Turki Utsmani mengkodifikasikan hukum Islam menjadi kitab undang-undang 

Kerajaan.2 Kitab undang-undang tersebut berisikan pasal-pasal tentang hukum 

perdata yang dominannya diambil dari Fikih Mazhab Hanafi, dan sebagian kecil 

dari mazhab-mazhab lainnya. Setelah Turki Utsmani runtuh, progres taqnīn pun 

direalisasikan kembali secara bertahap oleh berbagai negara muslim seperti Suriah 

dan Mesir.3 

Pada masa perkembangannya, tidak semua ulama kontemporer sepakat atas 

halalnya progres taqnīn ini. Terdapat ulama-ulama yang melarang dibentuk dan 

diberlakukannya taqnīn ini, diantaranya: Shalih Fauzan, Abdullah bin Muhammad 

al-Ghunaiman, Abdul Aziz bin Abdullah ar-Rajihi, dan para pembesar Ulama Saudi 

 
1 Yusuf Al-Qaradhawi, Madkhal Li Dirāsah Al-Syarī’ah Al-Islāmiyah (Kairo - Mesir: 

Maktabah Wahbah, 1990), 278. 
2 Misnan Misnan, “Sejarah Kodifikasi Hukum Islam (Taqnin) Di Negara Islam,” Al-Usrah : 

Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah 9, no. 01 (2021): 72–82, doi:10.30821/al-usrah.v9i01.10400. 
3 Amir bin Isa Al-Lahw, Harakah Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī (al-Madinah International 

University, n.d.), 3–5. 



2 

lainnya.4 Sedangkan ulama yang mendukung dan ikut merumuskan taqnīn ini ialah 

Yusuf al-Qaradhawi, Wahbah az-Zuhaili, Abu Zahrah, Mushthafa Ahmad az-

Zarqa, dan Muhammad Zaki Abdul Bar.5 

Salah satu penyebab perbedaan sikap terhadap legalitas taqnīn ini karena 

perbedaan pandangan terkait dampak dari taqnīn itu sendiri. Taqnīn dipandang 

dapat mengakibatkan adanya pengerucutan kekayaan ijtihad yang melimpah yang 

mengharuskan dipilihnya suatu ijtihad tertentu untuk positivisasi hukum di bawah 

naungan Negara. Sehingga qāḍī atau hakim harus tunduk pada hukum yang tertulis 

dalam kitab undang-undang tersebut yang berakibat ijtihadnya dibatasi.6  

Meskipun demikian, Yusuf al-Qaradhawi berpandangan bahwa dari masa ke 

masa kompetensi berijtihad para qāḍī atau hakim memang menurun. Para qāḍī yang 

dapat mencapai derajat mujtahid pun semakin sedikit. Pada masa sekarang, para 

qāḍī atau hakim hanyalah orang-orang muqallid (yang bertaqlid) pada suatu 

mazhab tertentu yang biasanya mengikuti mazhab yang dominan di negaranya. 

Meski sebenarnya masih ada qāḍī atau hakim yang kompeten dalam tarjīḥ, hanya 

saja teramat langka. Sehingga alih-alih membatasi, adanya taqnīn ini dapat 

memudahkan dan menjadi rujukan bagi para hakim atau qāḍī yang kurang 

kompeten dalam berijtihad.7 Bahkan para intelektual muslim kontemporer 

menegaskan bahwa kendala tidak terealisasinya penerapan Syariat di berbagai 

 
4 Seperti Abdullah bin Abdurrahman al-Bassam, Abdurrahman al-Jibrin, Abdurrahman bin 

Abdullah al-Ajalan. Ibid., 8. 
5 Ibid., 9. 
6 Al-Qaradhawi, Madkhal Li Dirāsah Al-Syarī’ah Al-Islāmiyah, 305. 
7 Ibid., 307. 



3 

negara muslim pasca kemerdekaan justru adalah karena tidak adanya taqnīn itu 

sendiri.8 

Para peneliti dan intelektual muslim melihat adanya ketimpangan atau 

jauhnya undang-undang di berbagai negara-negara muslim dan Negara-negara 

Arab dari ruh Syariat.9 Undang-undang tersebut dominan diadopsi dari sistem 

hukum yang berasal dari Eropa. Atas realita tersebut, para intelektual muslim yang 

melegalkan dan mendukung adanya taqnīn berusaha mengkompromikan konsep 

modern undang-undang Barat dengan berbagai ijtihad ulama fikih yang ada.10  

Ulama-ulama yang melegalkan taqnīn berusaha mencari format terbaik 

perihal metode taqnīn hukum Islam ini. Harapannya taqnīn dapat dijadikan acuan 

dalam merumuskan undang-undang di berbagai negara muslim. Para intelektual 

muslim yang menyetujui taqnīn ini pun berbeda pendapat terkait bagaimana 

menyikapi anugerah Allah SWT berupa kekayaan ijtihad ulama yang melimpah. 

Sehingga para perumus taqnīn pun berbeda pendapat terkait bagaimana metode 

taqnīn yang paling ideal.  

Secara garis besar, terdapat dua metode taqnīn yang diungkapkan oleh para 

ulama yang melegalkan: Pertama, mengikuti ijtihad pada suatu mazhab tertentu 

atau mazhab yang dianut oleh mayoritas masyarakat suatu negara. Kedua, memilih 

 
8 Ibid., 279. 
9 Ibid., 304. 
10 Muhammad Zaki Abdul Bar, Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī: Al-Mabda’ Wa Al-Manhaj Wa 

Al-Tathbīq, 3rd ed. (Qatar: Idārah Ihyā’ at-Turāts al-Islāmī, 1986), 81. 



4 

ijtihad yang dipandang benar (ṣaḥīḥ) dari berbagai mazhab yang ada tanpa terikat 

pada satu mazhab tertentu.11  

Dua di antara ulama yang mengungkapkan demikian ialah Mushthafa az-

Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar. Meski mengungkapkan hal yang sama, 

keduanya memiliki pandangan tersendiri terkait metode taqnīn yang paling ideal 

untuk diterapkan. Mushthafa az-Zarqa (w. 1998 M) berpandangan bahwa metode 

taqnīn yang ideal adalah mentransformasikan hukum Islam menjadi undang-

undang sesuai dengan hasil penelaahan pendapat dari berbagai pendapat ulama 

yang ada, baik dari Ulama Empat Mazhab, para Ṣaḥābah, atau bahkan ulama yang 

mazhabnya tidak terkodifikasi secara sempurna,12 dengan tetap 

mempertimbangkan: Pertama, memilih pendapat yang paling relevan. Kedua, 

memiliki nilai kemaslahatan umum yang paling besar.13 Ketiga, kekuatan hujjah 

atau dalil. Keempat, kemudahan dalam mengimplementasikannya. Kelima, paling 

dekat dengan Maqāshid al-Syarī’ah.14  

Mushthafa az-Zarqa memandang metode taqnīn ini sebagai pendekatan yang 

ideal.15 Menurutnya, agar produk taqnīn dapat memenuhi kebutuhan masyarakat 

secara luas dan bahkan melampaui sistem hukum Barat, diperlukan metode taqnīn 

yang tidak terbatas pada satu mazhab saja.16 Pendekatan lintas mazhab diperlukan 

 
11 Mushthafa Ahmad Az-Zarqa, Al-Madkhal Al-Fiqhī Al-‘Ām, 1st ed. (Damaskus - Syiria: 

Dār al-Qalam, 1998), 313; Abdul Bar, Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī: Al-Mabda’ Wa Al-Manhaj Wa Al-

Tathbīq, 80. 
12 Ulama-ulama yang mazhabnya tidak terkodifikasi secara sempurna diantaranya ialah 

Laits bin Sa’ad, al-Auza’i, Ibn Syubramah, Ibn Abi Laila. Lihat: Az-Zarqa, Al-Madkhal Al-Fiqhī 

Al-‘Ām, 259. 
13 Ibid., 259–60. 
14 Ibid., 314. 
15 Ibid., 262. 
16 Ibid., 299. 



5 

karena terkadang ijtihad ulama dalam satu mazhab terasa sempit atau kurang 

aplikatif, sementara di mazhab lain terdapat keluwesan, keluasan pandangan, dan 

solusi yang lebih sesuai.17  

Pandangan tersebut berbeda dengan pandangan Muhammad Zaki Abdul Bar 

(w. 1999 M). Ia memunculkan pandangan ketiga yang diakui olehnya sebagai 

pandangan moderat dari kedua pandangan sebelumnya. Menurutnya, metode taqnīn 

yang ideal ialah mentransformasikan hukum Islam menjadi undang-undang sesuai 

pendapat mayoritas mazhab yang dianut oleh masyarakat pada negara tertentu. 

Namun tetap dapat mengambil pendapat di luar mazhabnya jika terdapat nilai 

kemaslahatan yang lebih besar.  

Muhammad Zaki Abdul Bar memandang kedua metode tersebut belum ideal. 

Metode pertama, yakni taqnīn yang mengikat pada satu mazhab tertentu dipandang 

terlalu sempit dan kurang aplikatif, bahkan pendapat suatu mazhab terkadang tidak 

disepakati oleh ulama-ulama internal mazhab itu sendiri. Selain itu, adanya realita 

bahwa selalu ada persoalan-persoalan muamalah dan sosial baru yang menuntut 

taqnīn agar tetap berkembang dan relevan.  

Sedangkan metode kedua, yakni taqnīn yang diambil dari berbagai pendapat 

ulama mazhab dipandang terlalu melebar, berpotensi menyebabkan kontradiksi 

(tanāquḍ) hukum ataupun dalil. Bahkan dapat berdampak pada kerancuan 

penafsiran suatu dalil dengan dalil lainnya. Karena itulah Muhammad Zaki Abdul 

Bar menyodorkan pandangan taqnīn yang berbeda.18 

 
17 Ibid., 259. 
18 Abdul Bar, Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī: Al-Mabda’ Wa Al-Manhaj Wa Al-Tathbīq, 80. 



6 

Penelitian ini akan berfokus pada perbandingan metode tāqnīn perspektif 

kedua tokoh, Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar. Keduanya 

memiliki pandangan yang berbeda sebagaimana yang telah dipaparkan. Banyak 

negara muslim kini menghadapi dilema antara menerapkan hukum Islam atau 

sistem hukum Barat. Sehingga taqnīn fikih Islam dapat menjadi sarana penting 

untuk mengintegrasikan hukum Islam dalam format perundang-undangan modern. 

Dalam hipotesa penulis, perbedaan tersebut muncul karena ada permasalahan 

dalam isu prinsip kebermazhaban: antara tetap menganut mazhab tertentu, atau 

melepas secara keseluruhan lalu mengembangkan tarjīḥ sebagai alat analisis hukum 

yang relevan untuk diterapkan pada tāqnīn. Penelitian perbandingan ini sangatlah 

penting untuk dituntaskan. Penulis melihat dan memberikan hipotesa bahwa para 

tokoh pemikir dan perumus metode tāqnīn ini memiliki prinsipnya masing-masing 

yang berhubungan erat dengan teori kebermazhaban. Para tokoh pemikir seperti 

Yusuf al-Qaradhawi,19 Wahbah az-Zuhaili,20 Abdurrazzaq as-Sanhuri,21 Mushthafa 

az-Zarqa,22 dan Muhammad Zaki Abdul Bar23 memang mengusung al-maṣlaḥah 

al-ʿāmmah sebagai pertimbangan. Namun masing-masing “porsi” kemaslahatan 

perspektif mereka berbeda-beda ketika bersentuhan dengan konsep dan prinsip 

 
19 Lihat: Puji Atmarudana, “Positivisasi Hukum Islam Melalui Taqnin Dalam Tata Hukum 

Indonesia (Studi Pendapat Yusuf Al-Qaradhawi)” (Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Darussalam, 

Banda Aceh, 2022). 
20 Lihat: Mustaqim A.R., “Kodifikasi Hukum Islam Melalui Legislasi Hukum (Tāqnīn) 

Menurut Wahbah Al-Zuaḥilī” (Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Darussalam, Banda Aceh, 

2023). 
21 Lihat: Najmuddin Qādir, “’Abd Ar-Razzāq as-Sanhūrī Wa Masyrū’uhu Fī at-Taqnīn,” 

Universitas Islam Negeri Malaysia (Malaysia, 2000); dan Muhammad Husain Muhammad Fayz, 

“Atsar Masyrū’ Al-Sanhūrī Fī Al-Qawānīn Al-’Arabiyah,” Majallah Al-Huqūq Li Al-Buhūts Al-

Qānūniyah Wa Al-Iqtishādiyah, 2014, 13–69. 
22 Az-Zarqa, Al-Madkhal Al-Fiqhī Al-‘Ām. 
23 Abdul Bar, Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī: Al-Mabda’ Wa Al-Manhaj Wa Al-Tathbīq. 



7 

kebermazhaban. Bagaimana prinsip bermazhab atau tidak bermazhab menjadi salah 

satu isu prinsipal yang melatarbelakangi para pemikir dalam merumuskan tāqnīn. 

Terlebih menurut penulis, prinsip tersebut diterapkan oleh pemikir Mushthafa az-

Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar dalam merumuskan metode tāqnīn ini.24 

Penulis memberikan hipotesa bahwa Mushthafa az-Zarqa memberikan 

pandangannya berupa metode taqnīn dilatarbelakangi kecenderungannya atas 

modernisme Islam sehingga pandangannya merupakan representasi dari pemikiran 

modernisme Islam dalam taqnīn. Sedangkan Muhammad Zaki Abdul Bar menganut 

tradisi kebermazhaban moderat, sehingga pandangannya merupakan representasi 

tradisi kebermazhaban moderat dalam taqnīn. 

Penelitian ini mengevaluasi bagaimana pemikiran dan argumentasi 

Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar dalam merumuskan metode 

tāqnīn serta pemikiran mereka dalam menyikapi isu kebermazaban dengan 

pendekatannya masing-masing. 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana metode taqnīn menurut Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki 

Abdul Bar? 

2. Apa argumentasi dari metode taqnīn yang diungkapkan oleh Mushthafa az-

Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar? 

3. Bagaimana komparasi metode taqnīn antara perspektif Mushthafa az-Zarqa 

dan Muhammad Zaki Abdul Bar? 

 
24 Lihat kembali pemaparan argumentasi metode taqnīn kedua tokoh tersebut di atas. 



8 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

a. Pembaca dapat memahami perbedaan metode taqnīn menurut Mushthafa 

az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar. 

b. Pembaca dapat memahami argumentasi yang dibangun oleh Mushthafa az-

Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar terkait metode taqnīn. 

c. Pembaca dapat mengetahui titik pembeda dari pemikiran Mushthafa az-

Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar perihal taqnīn. 

2. Kegunaan Penelitian 

Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kegunaan secara 

luas, baik secara teoritis atau praktis. 

a. Secara Teoritis 

1) Memberikan sumbangsih keilmuan di bidang fikih ketatanegaraan, 

terutama terkait taqnīn dan metodenya. 

2) Memberikan konstribusi keilmuan bagi pengembangan kajian 

Perbandingan Mazhab, terkhusus terkait metode perbandingan mazhab 

dalam konsep taqnīn, baik sebagai bahan ajar, maupun referensi 

akademik di Perguruan Tinggi Islam. 

3) Menjadi teori penelitian dan referensi untuk para peneliti dan pengkaji 

di masa selanjutnya mengenai teori dan metode taqnīn perpektif ulama 

kontemporer. Dalam hal ini, teori tersebut ialah teori yang dikemukakan 

oleh Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar. 

b. Secara Praktis 



9 

1) Menjadi referensi yang memudahkan bagi pemerintah dan perumus 

perundang-undangan dalam mempertimbangkan metode taqnīn yang 

ingin digunakan di Negaranya. 

2) Menjadi salah satu referensi untuk Majelis Ulama Indonesia, Komisi 

Hukum dan Perundang-undangan. 

3) Menjadi rujukan bagi pemerintah dan perumus perundang-undangan 

untuk merumuskan dan menjalankan undang-undang yang sesuai dan 

bersumber dari hukum Islam melalui proses taqnīn. 

D. Telaah Pustaka 

Pada proses penelitian ini, penulis mengawali dengan melakukan telaah 

pustaka dan melacak berbagai penelitian, baik jurnal, skripsi, tesis ataupun karya 

ilmiah lainnya. Tujuannya, supaya memastikan rencana penelitian penulis ini tidak 

memiliki topik spesifik yang sama dengan penelitian sebelumnya. Penulis 

melakukan penelitian yang berfokus pada Perbandingan Metode Taqnīn Perspektif 

Mushthafa Az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar. Pada faktanya, Penulis telah 

menemukan berbagai penelitian-penelitian yang memiliki kedekatan topik dengan 

rencana penelitian penulis. Meski demikian, dapat dipastikan bahwa tidak ada 

penelitian yang kajiannya sama dengan rencana penelitian penulis ini. Lebih 

jelasnya, berikut ini penulis paparkan secara ringkas penelitian-penelitian tersebut 

sesuai kategorinya:  

Pertama, penelitian terkait pemikiran tokoh/ulama tentang taqnīn dan 

metodenya. Sejumlah penelitian telah dilakukan oleh para sarjana perihal taqnīn 

ini. Mustaqim A.R. telah melakukan penelitian dengan judul Kodifikasi Hukum 



10 

Islam Melalui Legislasi Hukum (Taqnīn) menurut Wahbah az-Zuḥailī.25 Pada 

karyanya, ia menjadikan konsep dan metode taqnīn Wahbah az-Zuḥailī sebagai 

objek penelitian. Begitu pun Puji Atmarudana, ia melakukan penelitian Positivisasi 

Hukum Islam melalui Tāqnīn dalam Tata Hukum Indonesia (Studi Pendapat Yusuf 

al-Qaradhawi).26 Objek penelitiannya ialah pemikiran Yusuf al-Qaradhawi terkait 

taqnīn dan menghubungkannya dengan tata hukum Indonesia. Meski membahas 

tentang taqnīn, tokoh yang menjadi objek penelitian yang disebutkan di atas 

berbeda dengan penelitian penulis. Karena tokoh objek penelitian penulis ialah 

Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar.  

Kedua, penelitian tentang legalitas Tāqnīn al-Ahkām. Kajian Tāqnīn al-

Ahkām dari segi kehalalan atau keharamannya juga pernah dikaji setidaknya oleh 

dua sarjana. Salah satunya ialah Ujang Ruhyat Syamsoni. Ia telah melakukan 

penelitian yang berjudul Tāqnīn al-Ahkām (Legislasi Hukum Islam ke dalam 

Hukum Nasional).27 Penelitian tersebut cenderung membahas kebolehan atau 

keharaman taqnīn menurut para ulama, sekaligus perkembangan taqnīn di 

Indonesia. Begitu pun Jaenudin, ia melakukan penelitian dengan judul Pandangan 

Ulama tentang Tāqnīn Aḥkām.28 Fokus kajiannya pun hampir sama, yakni halal-

haram taqnīn pandangan ulama. Pada penelitian keduanya, tidak ditemukan 

bahasan terkait taqnīn secara metodis.  

 
25 Mustaqim A.R., “Kodifikasi Hukum Islam Melalui Legislasi Hukum (Taqnīn) Menurut 

Wahbah Al-Zuḥailī” (Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Darussalam, Banda Aceh, 2023). 
26 Atmarudana, “Positivisasi Hukum Islam Melalui Taqnin Dalam Tata Hukum Indonesia 

(Studi Pendapat Yusuf Al-Qaradhawi).” 
27 Ujang Ruhyat Syamsoni, “Tāqnīn al-Ahkam ( Legislasi Hukum Islam Ke Dalam Hukum 

Nasional ),” Nur El-Islam 2 (2015). 
28 Jaenudin, “Pandangan Ulama Tentang Tāqnīn Ahkam,” ’Adliya 11, no. 1 (2017). 



11 

Ketiga, penelitian terkait pemikiran Muhammad Zaki Abdul Bar. Terdapat 

juga penelitian yang menggunakan pemikiran Muhammad Zaki Abdul Bar terkait 

taqnīn sebagai teori aplikatif pada penelitiannya. Penelitian tersebut milik Sakhowi 

dengan judul Metode Taqnīn Qānūn Jināyah dan Problematika dalam 

Implementasinya di Aceh, Indonesia.29 Tentu penelitian tersebut berbeda dengan 

penelitian penulis. Penulis menjadikan pemikiran Muhammad Zaki Abdul Bar 

sebagai objek penelitian, sedangkan Sakhowi menggunakan pemikiran Muhammad 

Zaki Abdul Bar sebagai kerangka teori aplikatif.  

Keempat, penelitian pemikiran Mushthafa az-Zarqa. Penulis menemukan 

penelitian-penelitian yang terkait dengan pemikiran Mushthafa az-Zarqa. Penelitian 

yang ditemukan penulis tersebut cenderung membahas pada topik-topik 

mu’amalah, seperti penelitian Muhammad Syakur yang berjudul Konstruksi Akad 

Asuransi Syariah Fatwa DSN-MUI dalam Perspektif Hukum Perjanjian Syariah 

Kontemporer Mushthafa az-Zarqa.30 Selain itu, terdapat juga penelitian oleh 

Hasanudin, yakni Kontroversi Hukum Asuransi: Studi tentang Argumentasi 

Mustafa Ahmad al-Zarqa dalam Pembolehan Asuransi.31  

Kelima, penelitian terkait analisis terhadap taqnīn di Indonesia. Dalam topik 

tersebut, terdapat penelitian karya Jailani dan Fakhrurrazi M. Yunus. Judul 

penelitiannya ialah Legislasi Qānūn Hukum Keluarga (Ahwal al-Syakhshiyah) 

 
29 Sakhowi, “Taqnīn Method of Qānūn Jināyah and Problems of Its Implementation in 

Aceh, Indonesia,” JIL: Journal of Islamic Law 2022, doi:10.24260/jil.v3i2.817. 
30 Muhammad Syakur, “Konstruksi Akad Asuransi Syariah Fatwa DSN-MUI Dalam 

Perspektif Hukum Perjanjian Syariah Kontemporer Musthafa Ahmad Az-Zarqa’” (UIN Sunan 

Kalijaga, Yogyakarta, 2018). 
31 Hasanudin, “Kontroversi Hukum Asuransi: Studi Tentang Argumentasi Muṣṭafā Aḥmad 

Al-Zarqā’ Dalam Pembolehan Asuransi,” Al-Manāhij XII, no. 01 (2018). 



12 

(Analisis Metode Penalaran Hukum Islam dalam Proses Tāqnīn di Aceh).32 Pada 

Bab ketiga di penelitiannya, taqnīn dibahas dengan begitu kompleks. Meski 

demikian, tetap tidak terdapat bahasan metode taqnīn dengan pendekatan 

perbandingan mazhab atau menyikapi perbedaan ijtihad ulama. Tim penulis 

penelitian tersebut hanya mengungkapkan bahwa proses taqnīn harus bersumber 

dari al-Qur’an, Sunnah, Qiyas, dan Istihsan.33 

Oleh karena itu, penelitian penulis ini berbeda dengan penelitian sebelumnya. 

Penelitian ini berfokus pada dua tokoh pemikir metode tāqnīn, yakni Mushthafa az-

Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar. Berbeda dengan penelitian Puji 

Atmarudana yang berfokus pada Wahbah az-Zuhaili dan penelitian Mustaqim AR 

yang berfokus pada pemikiran Yusuf al-Qaradhawi. Memang terdapat pemikiran 

Muhammad Zaki Abdul Bar, namun pada penelitian Sakhowi pemikiran tāqnīn 

Muhammad Zaki Abdul digunakan sebagai teori penelitian. Sedangkan pada 

penelitian ini, pemikiran tāqnīn dijadikan sebagai objek penelitian.  

E. Kerangka Teori 

Teori merupakan konsep pemikiran yang bersifat definitif maupun kritis yang 

bertujuan untuk menjelaskan suatu kejadian, peristiwa, atau fakta yang ada. Teori 

juga dapat dipahami sebagai deskripsi terhadap sesuatu yang tersusun dari berbagai 

hipotesis, analisis, proposisi dan variabel yang didapatkan.34 Teori yang digunakan 

penulis pada penelitian ini adalah teori The Uses of Argument yang ditulis dan 

 
32 Jailani dan Fakhrurrazi M. Yunus, “Legislasi Qanun Hukum Keluarga (Ahwal Al-

Syakhshiyah) (Analisis Metode Penalaran Hukum Islam Dalam Proses Taqnin Di Aceh)” (UIN Ar-

Raniry Banda Aceh, 2020). 
33 Ibid., 30. 
34 Samsul, Metode Penelitian (Teori Dan Aplikasi Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Mixed 

Method Serta Research & Development) (Jambi: Pusat Studi Agama & Kemasyarakatan, 2017). 



13 

dicetuskan oleh Stephen Edelston Toulmin. Teori ini diadaptasikan oleh Shidarta 

menjadi alat uji atas kebijakan hukum. Ia mengistilahkannya sebagai Model 

Argumentasi Stephen E. Toulmin.35 

Pada penelitian ini, teori Argumentasi Toulmin berfungsi sebagai pendekatan 

untuk menilai klaim dan argumentasi idealitas metode Taqnīn perspektif Mushthafa 

az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar dengan cara menguji dua arah 

argumentasi serta keterhubungannya dengan klaim tersebut, baik argumentasi 

konfirmatif maupun argumentasi refutatif (sanggahan) terhadap pandangan kontra. 

Singkatnya, Evidence sebagai argumentasi konfirmatif, dan Warrant sebagai 

argumentasi penghubungnya. Sedangkan Rebuttal sebagai argument refutatif yang 

menolak pandangan “lawan” dengan Qualifier sebagai argumentasi yang 

menghubungkannya kepada Claim.  

Teori ini memang pada dasarnya bersifat umum, bukan eksklusif 

diperuntukkan untuk menguji hukum, formulasi hukum, atau sistem hukum 

tertentu. Namun penulis menggunakan dan adaptasikan teori ini untuk menguji 

formulasi hukum (diistilahkan sebagai taqnīn) yang ditawarkan oleh Mushthafa az-

Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar. Penelitian Shidarta yang mengkonsepkan 

Model Argumentasi Toulmin sebagai teori yang menjadi alat ukur pengujian 

terhadap kebijakan hukum menjadi dasar metodologis penulis dalam menerapkan 

teori Model Argumentasi Toulmin terhadap formulasi taqnīn36 yang dirumuskan 

oleh kedua pemikir tersebut. 

 
35 Shidarta Shidarta, “Model Argumentasi Stephen Toulmin Dalam Perumusan Masalah 

Penelitian Hukum,” no. May 2019 (2021): 2. 
36 Teori Model Argumentasi Toulmin diadaptasikan menjadi teori untuk menguji kebijakan 

hukum oleh Sidharta, penulis adapatasikan juga menjadi teori untuk menguji formulasi hukum. 



14 

Struktur argumentasi Toulmin terdiri dari Claim, Evidence, Warrant, 

Backing, Qualifier, dan Rebuttal. Claim merupakan pernyataan pandangan dari 

pemikir itu sendiri. Claim ini dilandaskan pada dua jenis argumentasi: Pertama, 

argumentasi konfirmatif yang disebut sebagai Evidence sebagai bukti-bukti 

tertentu. Sedangkan Warrant merupakan “jaminan” bahwa jika evidence diajukan, 

maka Claim tersebut menjadi “kuat” dan benar. Warrant ini pun harus didukung 

oleh referensi tertentu yang disebut sebagai Backing. Kedua, argumentasi refutatif 

atau yang diistilahkan sebagai Rebuttal, sebagai argumentasi yang mengokohkan 

Claim dengan cara menegasikan pandangan yang kontra. Argumentasi penegasian 

terhadap pandangan kontra tersebut perlu dihubungkan secara terbalik sebagai 

argumentasi yang menguatkan Claim-nya, keterhubungan tersebut diistilahkan 

sebagai Qualifier.37 

Tabel 1.1: Pola Argumentasi Toulmin

 

 
Karena keduanya memiliki kesamaan dalam bidang hukum. Sehingga tidak ada perbedaan yang 

signifikan yang menuntut perubahan konsep teori. 
37 Shidarta, “Model Argumentasi Stephen Toulmin Dalam Perumusan Masalah Penelitian 

Hukum,” 2–5. 

Backing

Warrant

Evidence

Klaim

Qualifier

Rebuttal



15 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research), yakni 

penelitian yang dilakukan dengan cara mengambil dan mengolah data dari 

sumber kepustakaan, seperti buku atau kitab yang relevan dengan objek yang 

diteliti. Objek penelitian ini adalah pemikiran terkait metode taqnīn dari dua 

tokoh ulama kontemporer, yakni Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki 

Abdul Bar. 

2. Sifat Penelitian 

Sifat penelitian ini adalah deskriptif-analisis. Penelitian ini menjelaskan 

terkait metode taqnīn yang ideal menurut Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad 

Zaki Abdul Bar, lalu pemikiran dan argumentasi keduanya dikomparasikan dan 

dianalisis menggunakan data-data yang didapatkan. 

3. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan komparatif. Penggunaan 

pendekatan komparatif dalam penelitian ini digunakan untuk melacak titik 

perbedaan pemikiran metode taqnīn Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki 

Abdul Bar, memetakan argumentasi-argumentasi keduanya sehingga terlihat 

titik pembeda dari keduanya, sekaligus memaparkan pendapat-pendapat ulama 

kontemporer lainnya terkait metode taqnīn ini, terutama yang mendukung 

masing-masing pendapat Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul 

Bar. 

 



16 

4. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penelitian ini, data dikumpulkan melalui penelaahan terhadap 

bahan-bahan pustaka dari sumber primer dan sumber sekunder. 

a. Sumber Primer 

Pada penelitian ini, peneliti menjadikan kitab al-Madkhal al-Fiqhī al-

’Ām karya Mushthafa az-Zarqa, dan Taqnīn al-Fiqh al-Islāmī: al-Mabda’ 

Wa al-Manhaj wa al-Tathbīq karya Muhammad Zaki Abdul Bar sebagai 

sumber primer. 

b. Sumber Sekunder 

Peneliti juga menjadikan sumber sekunder penelitian ini dari kitab 

Juhūd Taqnīn al-Fiqh al-Islāmī, dan al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu karya 

Wahbah az-Zuhaili, Madkhal li Dirāsah al-Syarī’ah al-Islāmiyah karya 

Yusuf al-Qaradhawi, Ḥarakah Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī karya Amir bin 

Isa al-Lahw, dan hasil penelitian lain (jurnal, skripsi, tesis, atau disertasi) 

yang berkaitan dengan metode taqnīn. 38 

5. Analisis Data 

Pasca terkumpulnya data-data, langkah selanjutnya ialah melakukan 

analisis secara kualitatif dengan menggunakan instrumen induktif dan 

komparatif. Peneliti menganalisis metode taqnīn yang dianggap paling ideal 

perspektif dua ulama kontemporer, yakni Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad 

Zaki Abdul Bar. Peneliti juga menganalisis titik pembeda dari kedua pemikiran 

tersebut, bahkan melacak pemikiran-pemikiran serupa dari para ulama 

 
38 Lihat cover dan sebagian isi sumber primer dan sekunder pada Lampiran Sumber. 



17 

kontemporer lainnya yang mendukung masing-masing klaim keidealan metode 

taqnīn perspektif keduanya. 

G. Sistematika Pembahasan 

Dalam perumusan penelitian ini, penelitian terbagi menjadi beberapa bab, 

antara lain: Bab pertama pendahuluan yang terdiri dari latar belakang, rumusan 

masalah, tujuan dan kegunaan penelitian, telaah pustaka, kerangka teori, metode 

penelitian, dan sistematika pembahasan. Pembahasan pada bab ini untuk 

mengantarkan pembaca pada substansi penelitian.  

Bab kedua membahas landasan normatif terkait taqnīn. Pembahasan tidak 

akan luput dari hakikat taqnīn, sejarah taqnīn, argumentasi legalitas taqnīn menurut 

para ulama, baik yang membolehkan, maupun yang melarang.  

Bab ketiga ini berisi berbagai sub bab, yakni metode taqnīn menurut 

Mushthafa az-Zarqa dan argumentasinya, metode taqnīn menurut Muhammad Zaki 

Abdul Bar dan argumentasinya, serta riwayat hidup Mushthfa az-Zarqa dan 

Muhammad Zaki Abdul Bar. Pada sub bab terakhir ini, mengandung pembahasan 

kerangka berpikir dari Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar yang 

berhubungan dengan taqnīn. 

Bab keempat merupakan hasil analisis dan komparasi terhadap objek 

penelitian. Pembahasan disusun secara sistematis dalam dua poin utama: Pertama, 

analisis terhadap pemikiran Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar 

serta prinsip dan argumentasinya terkait metode taqnīn. Penulis memetakannya 

menggunakan teori Pola Argumentasi Toulmin. Kedua, analisis perbandingan 

dengan melacak persamaan dan perbedaan pemikiran dan argumentasi kedua tokoh 



18 

tersebut terkait metode taqnīn, sekaligus kritik penulis terhadap argumentasi 

keduanya. Pada bab ini, pembahasan juga akan dihubungkan dengan pemikiran-

pemikiran tokoh perumus metode taqnīn lainnya. 

Bab kelima merupakan penutup yang berisi kesimpulan dan saran. 

Pembahasan ini merupakan bagian akhir penelitian yang berisi intisari jawaban atas 

masalah yang diteliti.  



 

94 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan analisis komparatif terhadap metode taqnīn perspektif 

Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar, penelitian ini 

menghasilkan tiga kesimpulan inti sebagai berikut: 

Pertama, metode taqnīn menurut Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad 

Zaki Abdul Bar sama-sama berangkat dari prinsip fleksibilitas ijtihad, dengan 

penolakan terhadap pembakuan hukum Islam secara kaku pada satu mazhab. 

Mushthafa az-Zarqa mengembangkan metode Taqnīn Min al-Fiqh al-Islāmī 

melalui mekanisme tarjīḥ lintas mazhab yang berlandaskan, kekuatan dalil, 

kemaslahatan umum, relevan dengan kebutuhan masyarakat, kemudahan 

implementasi, serta keselarasan dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah. Sementara itu, 

Muhammad Zaki Abdul Bar memberikan sentuhan sosiologis dalam 

metodenya dengan menjadikan kebermazhaban mayoritas sebagai asas, serta 

membuka ruang pengambilan pendapat di luar mazhab dominan tersebut 

apabila dinilai lebih maslahat. 

Kedua, argumentasi metodologis kedua tokoh dibangun baik dari 

argumentasi afirmatif maupun argumentasi refutatif (kritik) terhadap 

pendekatan yang berseberangan. Mushthafa az-Zarqa berargumen bahwa 

pembatasan taqnīn pada satu mazhab berpotensi melahirkan kekakuan hukum 

dan menghambat responsivitas terhadap dinamika sosial. Oleh karena itu 

akhirnya Mushthafa az-Zarqa mengembangkan metode taqnīn-nya. Sedangkan 



95 

Muhammad Zaki Abdul Bar menilai taqnīn lintas mazhab yang terlalu luas 

beresiko menimbulkan kontradiksi hukum dan kerancuan dalil, sehingga perlu 

dibatasi melalui pertimbangan keterterimaan sosial berupa norma 

kebermazhaban masyarakat. 

Ketiga, komparasi metode taqnīn menunjukkan perbedaan titik tekan 

antara kekuatan epistemologis dan kepekaan sosiologis. Mushthafa az-Zarqa 

unggul dalam aspek epistemologis dengan menjadikan dalil dan Maqāṣid al-

Syarī‘ah sebagai parameter utama fleksibilitas ijtihad, sekaligus memberikan 

pendekatan sosiologis yang memiliki nilai metodologis dalam tarjīḥ: relevansi 

dengan kebutuhan masyarakat dan nilai kemudahan dalam 

mengimplementasikan. Muhammad Zaki Abdul Bar lebih responsif terhadap 

realitas sosiologis dan potensi penerimaan publik terhadap hukum positif, 

berupa pertimbangan norma kebermazhaban mayoritas. Tetapi secara 

epistemologis kurang kuat ketika melampaui batas mazhab mayoritas karena 

lebih bertumpu pada pertimbangan kemaslahatan tanpa penguatan metodologi 

tarjīḥ yang sistematis. 

B. Saran 

Mengacu kesimpulan di atas, penulis memberikan beberapa rekomendasi 

yang menjadi saran penelitian. 

1. Bagi Pemerintah Indonesia maupun lembaga yang memiliki kompetensi 

dalam merumuskan naskah akademik pada bidang hukum Islam seperti 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) Komisi Hukum dan Perundang-



96 

Undangan, penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan konseptual 

dalam meninjau dan mengevaluasi proses positivisasi hukum Islam. Upaya 

tersebut dapat dilakukan dengan mengadaptasikan metode taqnīn yang 

telah dirumuskan oleh para pemikir hukum Islam kontemporer, di 

antaranya Mushthafa az-Zarqa dan Muhammad Zaki Abdul Bar, dengan 

tetap memperhatikan dinamika sosial masyarakat Indonesia serta 

memperhatikan catatan kritis yang telah diuraikan dalam penelitian ini. 

2. Penelitian ini masih terbatas pada kajian pemikiran Mushthafa az-Zarqa 

dan Muhammad Zaki Abdul Bar pada aspek konseptual dan argumentatif. 

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya dapat diarahkan untuk mengkaji 

contoh penerapan konkret dari gagasan kedua tokoh tersebut. Selain itu, 

penelitian lanjutan juga dapat difokuskan pada hasil kebijakan hukum 

tertentu dengan menganalisis proses formulasi positivisasi hukum Islam 

menggunakan kerangka metodologis Mushthafa az-Zarqa atau 

Muhammad Zaki Abdul Bar sebagaimana telah diuraikan dalam penelitian 

ini. 



 

97 
 

DAFTAR PUSTAKA 

A.R., Mustaqim. “Kodifikasi Hukum Islam Melalui Legislasi Hukum (Tāqnīn) 

Menurut Wahbah Al-Zuaḥilī.” Universitas Islam Negeri Ar-Raniry 

Darussalam, Banda Aceh, 2023. 

Abdul Bar, Muhammad Zaki. Ahkām Al-Mu’āmalāt Al-Māliyyah Fī Al-Madzhab 

Al-Hanafī ('Irdh Mahajī) - Al-’Uqūd. 1st ed. Kairo - Mesir: Dār al-Turāts, 

1997. 

———. Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī: Al-Mabda’ Wa Al-Manhaj Wa Al-Tathbīq. 3rd 

ed. Qatar: Idārah Ihyā’ at-Turāts al-Islāmī, 1986. 

Abdul Halim, Muhammad Yahya. “Tārīkh Harakah At-Taqnīn Fī Ad-Daulah Al-

’Utsmniyah Hattā Tārīkh Shudūr at-Tanzhimāt Al-Khairiyah.” Al-Qānūniyah 

Wa Al-Iqtishādiyah - Universitas Al-Minufiyah 53 (2021). 

Al-`Arābiyyah, Majma` al-Lughah. Al-Mu`jam Al-Wasīth. 4th ed. Mesir: Maktabah 

al-Syurūq al-`Āmmah, 2004. 

Al-Asyqar, Umar Sulaiman. Al-Madkhal Ilā Asy-Syarī’ah Wa Al-Fiqh Al-Islāmī. I. 

Yordania: Dār an-Nafā’is, 2005. 

Al-Badawi, Yusuf Ahmad. Madkhal Al-Fiqh Al-Islāmī Wa Ushūlihi. I. Bahrain: 

Dār al-Hāmid, 2007. 

Al-Baidhawi, Abdullah b. Umar. Minhaj Al-Wushul Ila ’Ilm Al-Ushul. 1st ed. 

Damaskus - Syiria: Resalah Publisher, 2006. 

Al-Khulailah, Yahya Muhammad Iwad. “Taqnin Al-Ahkam Al- Syari’ah Al-

Islamiyyah Baina Al-Nazhariyah Wa Al-Tatbiq Dirasah Muqaranah Li 

Tajribati Bakistan Wa Masyru’ Misra Fi Al-Ta’zhir.” al-Islamiyah al-

’Alamiyah, Pakistan, 2001. 

Al-Lahw, Amir bin Isa. Harakah Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī. al-Madinah 

International University, n.d. 

Al-Qaradhawi, Yusuf. Al-Ijtihād Fī Al-Syarī’ah Al-Islāmiyah. 1st ed. Kairo - Mesir: 

Dār al-Qalam, 1996. 

———. Madkhal Li Dirāsah Al-Syarī’ah Al-Islāmiyah. Kairo - Mesir: Maktabah 

Wahbah, 1990. 

Anwar Bunduq, Wa’il. “Dr. Muhammad Zakī Abd Al-Barr.” Hiwārāt Al-Syarī’ah 

Wa Al-Qānūn. Nisabur, 2025. https://www.hewarat.org/index.php/2023-09-

21-15-44-57/item/959-2025-04-08-14-22-59. 



98 

———. “Wisām Al-Ihtirām (2): Dr. Muhammad Zakī Abd Al-Barr.” Facebook, 

2023. https://www.facebook.com/share/p/1AiKMPUbpj/. 

As-Sarjani, Raghib. “As-Sulthān Sulaimān Al-Qānūnī Wa Ihtimāmuhu Bi Al-

Qāwānīn Wa at-Tasyri’āt.” Islam Story, 2022. 

Asy-Syatsri, Abdurrahman bin Sa’ad. Taqnīn Al-Ahkām Asy-Syar’iyyah: 

Tārīkhuhu Wa Hukmuhu. 1st ed. Riyadh: Dār al-Tauhīd, 2013. 

Atmarudana, Puji. “Positivisasi Hukum Islam Melalui Taqnin Dalam Tata Hukum 

Indonesia (Studi Pendapat Yusuf Al-Qaradhawi).” Universitas Islam Negeri 

Ar-Raniry Darussalam, Banda Aceh, 2022. 

Az-Zarqa, Mushthafa Ahmad. Al-Madkhal Al-Fiqhī Al-‘Ām. 1st ed. Damaskus - 

Syiria: Dār al-Qalam, 1998. 

———. Fatāwā Mushthafā Al-Zarqā. Edited by Majd Ahmad Makki. Kairo - 

Mesir: Dār al-Qalam, 1999. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Al-Fiqh Al-Islāmī Wa Adillatuhu - Terjemah Bahasa 

Indonesia. Bandung: Gema Insani, n.d. 

———. Juhūd Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī. 1st ed. Beirut - Lebanon: Dār al-Fikr, 

2014. 

Effendy, Taufik. “Bahasa Peraturan Perundang-Undangan.” Al-Adl : Jurnal Hukum 

5, no. 10 (2013). doi:10.31602/al-adl.v5i10.192. 

Fadel, Mohammad. “Abd Al-Razzāq Al-Sanhūrī’s Conception of Modern Islamic 

International Law versus the Practice of Muslim States – Islamic Law Blog.” 

Islamic Law Blog, 2019. https://islamiclaw.blog/2019/09/26/ʿabd-al-razzaq-

al-sanhuris-conception-of-modern-islamic-international-law-versus-the-

practice-of-muslim-states/. 

Fayz, Muhammad Husain Muhammad. “Atsar Masyrū’ Al-Sanhūrī Fī Al-Qawānīn 

Al-’Arabiyah.” Majallah Al-Huqūq Li Al-Buhūts Al-Qānūniyah Wa Al-

Iqtishādiyah, 2014, 13–69. 

Hakim, Lutfi Lukman, and Fachri Fachrudin. “Taqnīn Al-Ahkām Dalam Lintas 

Sejarah.” Al Mashlahah : Hukum Islam Dan Pranata Sosial Islam 1 (2008): 

545–56. 

Hariri, Basel Omar. “Mushthafā Az-Zarqā - at-Tārikh as-Sūrī Al-Mu’āshir.” 

Syirian Modern History. Syiria, 2018. 

Hasanudin. “Kontroversi Hukum Asuransi: Studi Tentang Argumentasi Muṣṭafā 

Aḥmad Al-Zarqā’ Dalam Pembolehan Asuransi.” Al-Manāhij XII, no. 01 

(2018). 



99 

Jaenudin. “PANDANGAN ULAMA TENTANG TAQNIN AHKAM.” ’Adliya 11, 

no. 1 (2017). 

Jailani dan Fakhrurrazi M. Yunus. “Legislasi Qanun Hukum Keluarga (Ahwal Al-

Syakhshiyah) (Analisis Metode Penalaran Hukum Islam Dalam Proses Taqnin 

Di Aceh).” UIN Ar-Raniry Banda Aceh, 2020. 

Misnan, Misnan. “Sejarah Kodifikasi Hukum Islam (Taqnin) Di Negara Islam.” Al-

Usrah : Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah 9, no. 01 (2021): 72–82. 

doi:10.30821/al-usrah.v9i01.10400. 

Nashirah, Abu Bakr. “Taqnīn Al-Fiqh Al-Islāmī - Mushthafā Az-Zarqā - 

Anmūdzajan.” Universitas Ahmad Diraia - Adrar, n.d. 

Qādir, Najmuddin. “’Abd Ar-Razzāq as-Sanhūrī Wa Masyrū’uhu Fī at-Taqnīn.” 

Universitas Islam Negeri Malaysia. Malaysia, 2000. 

Sakhowi. “Taqnīn Method of Qānūn Jināyah and Problems of Its Implementation 

in Aceh, Indonesia.” JIL: Journal of Islamic Law, 2022. 

doi:10.24260/jil.v3i2.817. 

Shidarta, Shidarta. “Model Argumentasi Stephen Toulmin Dalam Perumusan 

Masalah Penelitian Hukum,” no. May 2019 (2021). 

Syakur, Muhammad. “Konstruksi Akad Asuransi Syariah Fatwa DSN-MUI Dalam 

Perspektif Hukum Perjanjian Syariah Kontemporer Musthafa Ahmad Az-

Zarqa’.” UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2018. 

Syamsoni, Ujang Ruhyat. “TAQNIN AL-AHKAM ( Legislasi Hukum Islam Ke 

Dalam Hukum Nasional ).” Nur El-Islam 2 (2015). 

Umar, Ahmad Mukhtar. Mu`jam Al-Lughah Al-Mu`āshirah. 1st ed. Kairo - Mesir: 

`Ālam al-Kutub, 2008. 

Yazid, Imam. “Taqnin Al-Ahkam; Sejarah, Keabsahan Dan Tantangan Di 

Indonesia.” Al Maslahah Jurnal Hukum Dan Pranata Sosial Islam 12 (2017): 

193–208. 


	COVER
	ABSTRAK 
	ABSTRACT 
	HALAMAN PERSETUJUAN SKRIPSI 
	HALAMAN PENGESAHAN 
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 
	MOTTO  
	PEDOMAN TRANSLITERASI 
	KATA PENGANTAR 
	DAFTAR ISI 
	BAB I PENDAHULUAN 
	A. Latar Belakang 
	B. Rumusan Masalah 
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 
	D. Telaah Pustaka 
	F. Metode Penelitian 
	E. Kerangka Teori 
	G. Sistematika Pembahasan 

	BAB V PENUTUP 
	A. Kesimpulan 
	B. Saran 

	DAFTAR PUSTAKA 

