


FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM
MENUJU PEMBENTUKAN 

KARAKTER 

 

Prof. Dr. H. Maragustam, M.A.

Pascasarjana  Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan (FITK)
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga 

Yogyakarta



ii

Filsafat Pendidikan Islam
Menuju Pembentukan Karakter

Penulis:

      Prof. Dr. H. Maragustam, M.A.
Cetakan, 2018
16 x 23 cm; xi + 332 hlm.

Penerbit:
Pascasarjana  Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan (FITK)
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta
Jl. Marsda Adisucipto Yogyakarta 55281

ISBN: 978-602-53025-2-7

All Rights reserved. Hak cipta dilindungi undang-undang. 
Dilarang memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini 
dalam bentuk apa pun tanpa ijin tertulis dari penerbit.



Nabi SAW bersabda: ”Janganlah kalian menjadi manusia yang plin 

plan (tuna karakter alias manusia bunglon alias gampang tergoda 

oleh hal-hal negatif) dengan berkata: “saya bersama manusia, jika 

mereka berbuat baik maka saya pun berbuat baik dan jika mereka 

berbuat jelek maka saya pun berbuat jelek”. Akan tetapi jadilah kamu 

yang teguh pendirian dan berkarakter. Jika orang lain berbuat baik, 

kamu pun ikut berbuat baik. Dan jika mereka berbuat jelek, maka 

kamu harus menjauh dari kejelekan itu”. (HR. Tirmidzi).

MOTTO 



iv



v

PENULISAN kata-kata Arab dalam buku ini berpedoman pada 
transliterasi Arab Latin Keputusan bersama Menteri Agama RI 
dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan R.I. Nomor: 158 tahun 
1987 dan Nomor: 0543 b/U/1987

A.	 KONSONAN TUNGGAL

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama

ا
ب
ت
ث
ج
ح
خ
د
ذ
ر
ز
س
ش

Alif 

ba’
ta’
sa’
jim
ha’
kha
dal 
zal 
ra’
zai
sin 

syin

Tidak 
dilambangkan 

b
t
s\

j
h}}

kh
d
z\

r
z
s

sy

Tidak dilambangkan 

be 
te 

es (dengan titik di atas) 
je 

ha (dengan titik di bawah)
ka dan ha 

de 
zet (dengan titik di atas) 

er 
zet 
es 

es dan ye 

PEDOMAN TRANSLITERASI



vi H. Maragustam

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama

ص
ض
ط
ظ
ع
غ
ف
ق
ك
ل
م
ن
و
ه
ء
ي

sad
dad
ta
za

‘ain 
gain 

fa 
qaf 
kaf 
lam 
mim
nun
waw 
ha’

hamzah 
ya

s}

d}}}

t}}
z}

‘
g
f
q
k
l

m
n
w
h
‘
y

es (dengan titik di bawah) 
de (dengan titik di bawah) 
te (dengan titik di bawah) 
zet (dengan titik di bawah) 

koma terbalik di atas 
ge 
ef
qi 
ka
‘el

‘em
‘en 
w 
ha 

apostrof 
ye

B. 	 KONSONAN RANGKAP KARENA SYADDAH DITULIS 
RANGKAP

متعددة
عدة

ditulis
ditulis

muta’addidah
‘iddah

C.	 TA’ MARBUTAH DI AKHIR KATA 

1.	 Bila dimatikan ditulis h

حكمة
علة

ditulis
ditulis

h}ikmah
‘illah



vii

(Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah 
terserap dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat dan se
bagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya). 

2.	 Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua 
itu terpisah, maka ditulis dengan h.

كرامة الاؤلياء
زكا ةالفطر

ditulis
ditulis

kara>mah al-auliya>’ 
zaka>h al-fit}ri

D. 	 VOKAL PENDEK

___
فعل
___
ذكر
___

يذهب

fathah

kasrah

dammah

ditulis
ditulis 
ditulis
ditulis 
ditulis
ditulis

a
fa’ala

i
z\ukira

u
yaz\habu

E.	 VOKAL PANJANG
1

2

3

4

fathah + alif 
جا هلية

fathah + ya’ mati 

تنسى
kasrah + ya’ mati 

كريم
dammah + wawu mati 

فروض

ditulis
ditulis

ditulis
ditulis

ditulis
ditulis

ditulis
ditulis

a>
ja>hiliyyah 

a>
tansa>

i>
kari>m 

u> 
furu>d

Transliterasi



viii H. Maragustam

F.	 VOKAL RANGKAP

1

2

fathah + ya mati 

بينكم
fathah + wawu mati

 قول

ditulis
ditulis

ditulis
ditulis

ai
bainakum

au
qaul

G.	 VOKAL PENDEK YANG BERURUTAN DALAM SATU 
KATA DIPISAHKAN DENGAN APOSTROF

اانتم

اعددت

لئن شكر تم

ditulis

ditulis

ditulis

a’antum

u’iddat 

la’in syakartum

H. 	 KATA SANDANG ALIF + LAM 

Bila diikuti huruf Qamariyyah maupun Syamsiyyah ditulis 
dengan menggunakan huruf “al”

القر ان
القيا س
السماء
الشمس

ditulis

ditulis

ditulis

ditulis

al-Qur’a>n

al-Qiya>s

al-Sama>’

al-Syams

I. PENULISAN KATA-KATA DALAM RANGKAIAN 
KALIMAT

Ditulis menurut penulisannya.

ذوي الفروض
ا هل السنة

ditulis

ditulis

z\awi> al-furu>d}
ahl al-sunnah



ix

بسم الله الرحمن الرحيم

فُسِنَا وَمِنْ عُوذُ بِالِله مِنْ شُروُْرِ أنَـْ غْفِرهُْ وَنـَ نُهُ وَنَسْتـَ  إِنَّ الَْمْدَ للَِّهِ نَْمَدُهُ وَنَسْتَعِيـْ
هْدِ الُله فَلَا مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِيَ لَهُ أَشْهَدُ  سَيِّئَاتِ أَعْمَالنَِا، مَنْ يـَ
دًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ …يرفع الله الذين آمنوا  أَنْ لَا إلَِهَ إِلاَّ الله وأََشْهَدُ أَنَّ مَُمَّ

منكم والذين أوتوا العلم درجات والله بما تعملون خبير أما بعد :
Puji syukur penulis panjatkan kehaderat Allah SWT atas 

rahmat-Nya sehingga dapat terselesaikan buku ini. Shalawat 
teriring salam semoga tercurah kepada junjungan Nabi Besar 
Muhammad SAW  yang membawa manusia dari alam kegelap
an menuju ke alam cahaya terang benderang yakni cahaya iman, 
islam, dan ilmu. Selesainya penulisan buku ini tidak lepas dari 
bantuan berbagai pihak baik moril maupun meteriil, yang dalam 
hal ini tidak dapat disebutkan namanya satu persatu. Oleh karena 
itu pada kesempatan ini, penulis mengucapkan terima kasih ke
pada berbagai pihak yang telah membantu penyelesaian buku 
ini, terutama kepada keluarga yakni ibunda penulis yang selalu 
mendorong dan mendoakan, istri dan anak-anak yang selalu 
mendampingi penulis baik suka maupun duka.

Penulis menyadari sepenuhnya, bahwa karena keterbatasan-
keterbatasan yang ada pada penulis, maka tentu terdapat ke

KATA PENGANTAR 



x H. Maragustam

kurangan dalam karya ini. Penulis juga minta maaf jika sekiranya 
ada kutipan yang kurang atau terlupakan. Hal itu semata-mata 
kekurangan penulis. Untuk itu penulis menerima kritik dan saran 
yang membangun dengan ikhlas demi kesempurnaan buku  ini. 
Akhirnya semoga tulisan ini bermanfaat bagi pembaca pada 
umumnya, dan pemerhati pendidikan Islam pada khususnya. 
Semoga Allah SWT memberi limpahan berkah dan ganjaran ke
pada kita semua, a>mi>n ya> rabba al-’alami>n !

                                                                      Yogyakarta,  2018

                                                                     	 Penulis, 

			   Prof. Dr. H. Maragustam, M.A.
                                                       NIM. 19591001 198703 1 002                      



xi

DAFTAR ISI

Motto 		  ......................................................................... 	 ii
Pedoman Transliterasi........................................................... 	 iii
Kata Pengantar ........................................................................ 	 vii
Daftar Isi		  ......................................................................... 	 ix

BAB	 I	 PENDAHULUAN................................................ 	 1
	 A.	 Latar Belakang ..................................................... 	 1
	 B.	 Metode Penulisan ................................................ 	 6
	 C.	 Sistimatika Buku .................................................. 	 7
BAB	 II	 HAKIKAT FILSAFAT PENDIDIKAN 
		  ISLAM DAN RUANG LINGKUPNYA ......... 	 12
	 A.	 Pengantar .............................................................. 	 12
	 B.	 Dorongan Islam untuk Berfilsafat ..................... 	 13
	 C.	 Hakikat Filsafat .................................................... 	 14
	 D.	 Hakikat Pendidikan Islam (tarbiyah, taklim, 
		  dan takdib)............................................................ 	 17
	 E.	 Pengertian filsafat pendidikan Islam ................ 	 28
	 F.	 Pola kajian pendidikan Islam ............................ 	 30
	 G.	 Hubungan Filsafat dan Pendidikan ................. 	 32
	 H.	 Ruang Lingkup Filsafat Pendidikan Islam....... 	 33
	 I. 	 Intisari ................................................................... 	 34

BAB	 III	 EPISTEMOLOGI DAN AKSIOLOGI:
		  FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM.................. 	 36
	 A.	 Pengantar .............................................................. 	 36



xii H. Maragustam

	 B.	 Karakteristik Islam dalam Perspektif 
		  Filsafat Pendidikan ............................................. 	 37
	 C.	 Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam........... 	 40
	 D.	 Aksiologi Filsafat Pendidikan Islam ................. 	 56
	 E.	 Intisari.................................................................... 	 60

BAB	 IV	 HAKIKAT MANUSIA, MASYARAKAT 
		  MADANI DAN FUNGSI PENDIDIKAN 
		  ISLAM................................................................... 	 62
	 A.	 Pengantar .............................................................. 	 62
	 B.	 Hakikat Manusia dalam Islam .......................... 	 64
	 C.	 Hakikat Masyarakat dalam pendidikan Islam ...	 84
	 D.	 Fungsi Pendidikan Islam dalam Masyarakat 
		  Madani .................................................................. 	 92
	 E.	 Intisari ................................................................... 	 96

BAB	 V	 SUNNATULLAH (HUKUM-HUKUM 
		  KETERATURAN),  DASAR-DASAR 
		  FILSAFAT PENDIDIKAN, DAN 
		  FILSAFAT KEHIDUPAN ................................. 	 97
	 A.	 Pengantar .............................................................. 	 97
	 B.	 Hakikat Sunnatullah ........................................... 	 98
	 C.	 Dasar-Dasar Filsafat Pendidikan Barat 
		  (empirisme, nativisme, konvergensi, dan heriditas) 
		  dalam Perspektif Pendidikan Islam ................... 	 101
	 D.	 Perbedaan Anatara Filsafat Pendidikan Islam 
		  dan Dasar-dasar Filsafat Pendidikan Barat...... 	 113
	 E.	 Filsafat Pendidikan Islam tentang Kehidupan....	 115
	 F. 	 Intisari ................................................................... 	 121

BAB	 VI	 ALIRAN UTAMA FILSAFAT PENDIDIKAN 
		  ISLAM (FPI) ........................................................ 	 122
	 A.	 Pengantar............................................................... 	 122
	 B.	 Kasadaran Manusia dan Implikasinya 
		  Terhadap Paradigma Pendidikan...................... 	 122



xiii

	 C.	 Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI).....	 128
		  1.	 Aliran FPI dalam perspektif Fitrah............ 	 128
		  2. 	 Aliran FPI perpektif filsafat dan 
			   ilmu pendidikan .......................................... 	 137
	 D. 	 Aliran Utama Filsafat Pendidikan Barat (FPB)....	 182
		  1. 	 Progresivisme................................................ 	 182
		  2.	 Esensialisme.................................................. 	 185
	 D.	 Perbedaan Filsafat Pendidikan Barat pada 
		  Umumnya dengan Filsafat Pendidkan Islam... 	 192
	 E.	 Intisari.................................................................... 	 193

BAB	 VII	 ANALISIS FILOSUFIS KOMPONEN 
		  PENDIDIKAN ISLAM....................................... 	 196
	 A.	 Pengantar............................................................... 	 196
	 B.	 Tujuan Pendidikan Islam.................................... 	 197
	 C.	 Hakikat Pendidik ................................................ 	 206
	 D.	 Hakikat Peserta didik.......................................... 	 218
	 E.	 Hakikat Metode Pendidikan Islam.................... 	 227
	 F.	 Hakikat Evaluasi Pendidikan Islam ................. 	 230
	 G.	 Kurikulum Pendidikan Islam ............................ 	 237
	 H.	 Hakikat Lingkungan Pendidikan Islam ........... 	 243
	 I.	 Intisari.................................................................... 	 244

BAB	 VIII	FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM DALAM
		  MEMBENTUK MANUSIA BERKARAKTER	 245
	 A.	 Pengantar .............................................................. 	 245
	 B.	 Hakikat Karakter ................................................. 	 248
	 C. 	 Filsafat Pendidikan Islam Mengukir Karakter.....	 249
	 D. 	 Nilai-nilai Utama Karakter................................. 	 265
	 E. 	 Strategi Pembentukan Karakter ........................ 	 284
	 E. 	 Mengukir Manusia Berkarakter Dimulai 
		  Sejak Usia Dini...................................................... 	 295
	 G. 	 Membentuk Karakter Dimulai dari Pikiran .... 	 298
	 H. 	 Intisari.................................................................... 	 301

Daftar Isi



xiv H. Maragustam

Daftar Pustaka	......................................................................... 	 303
Tentang Penulis....................................................................... 	 317



1

A.	 LATAR BELAKANG 

Apakah pengetahuan ”filsafat pendidikan Islam” itu penting 
dalam proses pendidikan? Pasti jawabannya penting, bahkan 
bagi siapa saja yang terlibat dalam memperdalam pendidikan dan 
keguruan seharusnya mengetahui filsafat pendidikan. Menurut 
H.J.E. Woodridge dan Jhon S. Brubacher filsafat pendidika itu 
penting karena pertama, adanya problem-problem yang timbul 
dari zaman ke zaman yang menjadi perhatian ahlinya masing-
masing. Banyak tulisan yang dihasilkan oleh ahli pikir, dan tidak 
jarang gagasan ahli yang satu mempengaruhi ahli-ahli lain. 
Corak gagasan yang berlandaskan filsafat sering timbul dari ahli-
ahli pikir ini. Hal ini masuk dalam lapangan filsafat pendidik
an. Kedua, dapat diperkirakan bahwa bagi siapa yang mem
pelajari filsafat pendidikan akan mempunyai pandangan yang 
jangkauannya melampawi hal-hal yang diketemukan secara 
eksperimental atau empirik (Imam Barnadib, 1978). Ketiga, dapat 
terpenuhi tuntutan intelektual dan akademik. Hal itu karena ber
filsafat adalah berpikir logis yang runtun, teratur, radikal, me
nyeluruh, objektif dan kritis, maka berfilsafat pendidikan (Islam) 
berarti memiliki kemampuan intelektula dan akademik se
macam itu. Oleh karena itu diharapkan jasa pemikiran filosufis 
dapat mempengaruhi secara signifikan terhadap pembentukan 
karakter bagi pendidik dan peserta didik sesuai dengan tujuan 

BAB I

PENDAHULUAN



2 H. Maragustam

pendidikan nasional. Dengan demikian, mempelajari filsafat pen
didikan (Islam) mengandung jangkauan ke depan yang jauh 
dan mengokohkan jalannya proses pendidikan, apalagi dikait
kan dengan lahirnya umat manusia yang tuna karakter1 sebagai 
akibat dari pengaruh negatif arus budaya global dan filsafat prag
matisme-materialisme. 

Seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan tek
nologi di bidang informasi dan transfortasi, pendidikan Islam 
baik dari segi konsep maupun praktik, menghadapi babak baru 
dan tantangan yang sangat krusial. Dari sisi konsep ternyata pen
didikan Islam masih belum menemukan format dan bentuknya 
yang sesuai dengan nilai-nilai Islam, khususnya filsafat pendi
dikannya. Hal ini karena (1) banyaknya pemikiran para ahli yang 
belum jelas landasan pemikirannya apakah ia bersumber dari 
Islam, filosuf muslim ataukah dari Alquran-Hadis, (2) banyaknya 
para pendidik menghadapi dunia pendidikan dengan cara-cara 
yang pragmatis demi memenuhi kebutuhan hidup yang praktis 
atau bernilai materi-praktis, (3) selama ini para ahli pendidik
an muslim belum mendasarkan pemikiran pendidikannya pada 
kolaborasi yang mendalam antara idealitas normatif yakni Al
quran-Hadis dan realitas objektif. Tetapi pendasarannya pada 
tataran subjetif normatif, kurang diintegrasikan dengan realitas 
objektif-aplikatif di lapangan. Artinya Islam baru ditampilkan 
pada tataran idealitas normatif, belum disintesakan secara nyata 
dengan realitas objektif, serta (4) belum digali dan dikritisi se
cara mendasar tentang pemikiran kependidikan yang dikemu
kakan para filosof muslim seperti Imam al-Ghazali, Ibnu Sina, 
Ikhwanussofa, Syekh Nawawi al-Bantani, Ibnu Khaldun, Ibnu 
Miskawih, Fajlur Rahman, dan lain sebagainya. Pada hal kenya
taan sejarah menunjukkan, bahwa kejayaan Islam tercapai pada 
abad pertengahan (khususnya pada abad 7-14 M) berkaitan juga 
pula dengan kejayaan filsafat pendidikannya. 

1Tuna Karakter ialah jati diri (karakter) seseorang yang jahat-kuat atau jahat-
lemah. 



3Pendahuluan

Ketidak jelasan konsep dan implementasi dari pendidikan 
Islam, membawa akibat kondisi sosial yang tidak menguntung
kan bagi pengukiran nilai-nilai spiritual keagamaan dan falsafah 
bangsa bagi peserta didik. Bahkan berakibat kepada pendidik 
juga. Para pendidik tidak mempunyai filsafat pendidikan (Islam) 
yang jelas sewaktu mereka berinteraksi dengan peserta didik di 
sekolah. 

Diantara yang mempengaruhi patalogi sosial di masyarakat 
Indonesia ialah pengaruh negatif dari perkembangan ilmu pe
ngetahuan dan teknologi (Iptek) dibidang transportasi dan in
formasi yang mengglobal. Memang harus diakui bahwa sisi 
positif dari perkembangan iptek modern ialah memungkinkan 
terciptanya komunikasi bebas lintas benua, lintas negara, lintas 
propinsi dan lintas sudut-sudut di perkotaan dan pedesaan, me
lalui media audio (radio) dan audio visual (televisi, internet, dan 
lain-lain). Hampir tidak ada relung-relung kehidupan yang belum 
tersentuh modernitas, termasuk aspek kehidupan agama. Akibat 
positif dari berbagai media ini, khususnya televisi dan internet, 
adalah dapat dijadikan alat yang sangat ampuh untuk menanam
kan nilai-nilai positif termasuk nilai-nilai spiritual keagamaan 
kepada peserta didik. 

Sedangkan akibat negatif dari perkembangan media sosial 
dan iptek antara lain, pertama dapat merusak tatanan nilai-nilai 
spiritual keagamaan dan falsafat bangsa, karena jiwa seseorang 
dipengaruhi dan dikontrol pola pikir seseorang oleh orang-orang 
yang tidak bertanggungjawab. Karenanya nilai-nilai agama dan 
nilai-nilai luhur bangsa ditinggalkan, terpisah dari kehidupan, 
urusan pribadi, urusan akhirat, dan membebaskan manusia dari 
serba Tuhan. Pengamalan nilai-nilai agama dan nilai-nilai luhur 
bangsa menjadi momok dalam kehidupan dan seolah-olah tidak 
ada kaitan antara tanggungjawab sosial dan tanggungjawab indi
vidual, antara tiga tanggung jawab menjadi tidak integral yakni 
tanggung jawab ketuhanan, kemanusiaan dan ke alaman (hablun 
minallah, hablun minaas, dan hablun minal kaun). 



4 H. Maragustam

Isyarat manusia yang tuna karakter ini telah di sabdakan 
oleh Nabi SAW bahwa ”pada suatu saat akan muncul fitan (fitnah, 
ujian) yang ditandai dengan; manusia yang tidak punya ke
pribadian (plin plan). Waktu subuh masih mukmin, sore harinya 
sudah kafir, sore hari masih mukmin, paginya menjadi kafir. Itu
lah manusia yang menggadaikan nilai-nilai spiritual agamanya 
dengan nilai meteri keduniaan (HR. Muslim).” Apa yang dikata
kan Rasulullah SAW tersebut menunjukkan bahwa sebagian 
besar filsafat hidup manusia ialah filsafat pragmatisme. Inti dari 
filsafat pragmatisme ialah nilai-nilai kegunaan praktislah (bukan 
nilai-nilai transenden yang abstrak) sebagai kriteria kebenaran. 
Dengan kata lain, sesuatu itu dikatakan benar jika sesuatu itu 
mempunyai nilai fungsional praktis dalam kehidupan. Jika tidak 
berguna secara kasat mata-praktis, maka pekerjaaan itu akan 
ditinggalkannya. Jika ini yang menjadi filsafat pendidikan bagi 
pendidik dalam melakukan tugas-tugas profesioanalnya, akan 
berakibat fatal. Apa saja dapat dilakukan guru asalkan berguna 
baginya dalam kehidupan praktis. Tidak peduli, apakah me
langgar nilai-nilai kompetensi profesional, pedagogik, personal, 
sosial dan kepemimpinan maupun tidak. Penyontekan massal, 
penggantian rapot demi lulus UN (ujian nasional), penarikan dana 
dari peserta didik agar lulus UN, adalah contoh-contoh konkrit se
bagai akibat filsafat pragmatisme dan pendidikan tanpa karakter 
tersebut. 

Akibat dari pengaruh arus globalisasi juga terlihat pada ke
cendurungan modernisme itu untuk massifikasi, penyeragaman 
manusia dalam kerangka teknis, sistem industri yang menem
patkan semua orang sebagai mesin atau sekrup dari sebuah 
sistem teknis rasional; sekularisme, yang berarti tidak diakuinya 
lagi adanya ruang nafas buat yang Ilahi, atau dimensi religius 
dalam hidup kita; o‎‎rientasi nilainya yang menomorsatukan instant 
solution, resep jawaban tepat, cepat, langsung (Muji Sutrisno, 1994). 
Persoalannya menjadi lebih kompleks, karena banyak penawar
an menyangkut norma dan nilai. Jika seseorang keliru memilih



5Pendahuluan

nya, ia akan terjerumus pada penalaran humanistik-liberal yang 
terlampau jauh, sehingga orientasi spiritual transendental telah 
terbabat habis dan diganti budaya pragmatis, materialistik, dan 
hedonis.

Kita tau bahwa dunia iptek dan informasi khususnya berba
gai media seperti media internet dan televisi pasti membonceng 
visi, misi, sosial budaya, dan kurikulum tersembunyi (hidden curri
culum) yang terkadang tidak sesuai dengan nilai-nilai spiritual 
keagamaan dan falsafat bangsa. Media tersebut dapat mempe
ngaruhi tatanan nilai-nilai spiritual keagamaan dan nilai-nilai 
luhur bangsa dan mempengaruhi atau mengontrol pola pikir 
seseorang. Karena iptek dan arus informasi yang cepat dan ber
ubah-ubah, akan mempengaruhi terhadap pribadi yang me
nerimanya yakni menjadi tidak stabil atau gampang dipengaruhi 
alias tidak punya karakter terutama bagi seseorang yang lemah 
pendirian dan dangkal agamanya. Informasi yang diterima sese
orang tidak pernah netral. Dalam informasi sudah terkandung 
nilai-nilai, misi, dan pandangan hidup. Menurut Rakhmat, infor
masi selalu merupakan perumusan realitas dari perspektif ter
tentu. Informasi adalah formulasi (Jalaluddin Rakhmat, 1992). 
Artinya berbagai informasi yang diterima, apalagi informasi itu 
telah dikemas sedemikian rupa akan memformulasikan pikiran 
seseorang atau kelompok atau suatu bangsa. 

Sebagai catatan awal bahwa sejak munculnya era televisi di
barengi dengan timbulnya berpuluh-puluh channel dengan me
nawarkan berbagai acara yang menarik dan bervariasi, umat 
Islam hanya berperan sebagai konsumen (maf’ul bih), penonton 
di negaranya sendiri, Barat-lah yang memegang kendali semua 
teknologi modern tak terkecuali televisi. Pengalihan iptek Barat 
menurut Harun Nasution (1987) sebenarnya secara tidak langsung 
berarti pula pengalihan unsur budayanya. Ini artinya sewaktu 
seseorang mengakses media seperti internet, televisi, Hand
phone (HP) atau media sosial (medsos) lainnya mau tidak mau 
ia harus mengikuti term-term bahkan budaya yang ditentukan 



6 H. Maragustam

oleh Barat yang menumpang di media tersebut, yang tidak jarang 
bertentangan atau tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam. Sehingga 
dalam beberapa kasus sering terjadi para ilmuan muslim dan 
muslim pada umumnya, secara sadar atau tidak, tercerabut dari 
akar-akar keislamannya, dan tercerabut dari akar budayanya. De
mikian juga bahwa arus globalisasi membonceng paham liberal
isme2, hedonisme,3 dan sekuralisme4. 

B.	 METODE PENULISAN 
1.	 Pendekatan dan jenis penulisan 

Pendekatan yang digunakan ialah filosufis yang berfungsi 
untuk melakukan analisis isi (content analysis) melalui analisis 
lunguistik dan analisis konsep. Analisis linguistik digunakan agar 
membantu menemukan makna sesungguhnya yang ada di balik 
fakta, sedangkan analisis konsep digunakan sebagai pembantu 
untuk menemukan makna kata-kata yang dipandang pokok atau 
kunci yang memiliki gagasan. 

Adapun jenis tulisan yang digunakan adalah kepustakaan 
(library research) yaitu mendapatkan data dari perpustakaan seperti 
buku, kitab, dan dokumen lainnya. 

2Liberalisme adalah faham freedom of choice (kebebasan memilih) yang meliputi 
freedom of worship (kebebasan dalam hal peribadatan), ownership (kebebasan dalam 
kepemilikan), politics (politik), ekspression (berekspresi) dan lain sebagainya. Liberal
isme ini juga melanda kepada keluarga, sehingga sangat sulit anggota keluarga 
diatur, dibimbing, disuruh beribadah dan lain-lain demi atas nama liberalisme.

3Faham hedonisme adalah kebahagiaan adalah kesenangan. Kesenangan sesaat 
yang dinikmati itulah yang dihargai. Suatu perbuatan disebut baik sejauh dapat 
memberi efek kesenangan dan memberi kenikmatan sesaat. Budaya hidup hedonis 
telah menjadi kultur kaum muda khususnya mereka yang punya dana. Makna 
hidup menjadi pemenuhan libido seksual. Seseorang tidak lagi dapat membedakan 
mana yang nyata dan mana yang tidak; mana yang kebutuhan (need) dan mana 
yang keinginan (want), mana yang benar dan mana yang salah.

4Sekularisme ialah suatu paham yang memisahkan dunia dan akhirat, memi
sahkan kehidupan dunia dan kehidupan agama. Pengamalan agama adalah masalah 
pribadi. Ilmu pengetahuan dan teknologi sudah meningkat posisinya seolah menjadi 
”agama baru” sehingga banyak diantara mereka yang mempertuhankannya. Ilmu 
pengetahuan tanpa agama adalah buta. Tetapi agama tanpa ilmu pengetahuan 
adalah pincang, demikian kata Albert Enstein. 



7Pendahuluan

2.	 Sumber Data 
Penulis mengambil sumber data dari beberapa buku yang 

relevan dengan bahasan tulisan buku ini terutama buku-buku 
filsafat, filsafat pendidikan (Islam), beberapa kitab tafsir, dan lite
ratur lain yang relevan untuk memperkaya pembahasan tulisan 
ini. 

3.	 Metode pengumpulan data
Penulis mengumpulkan data dengan cara dokumentasi. 

Yakni dengan mengumpulkan buku-buku atau kitab-kitab se
bagai bahan bacaan dari berbagai sumber. 

4.	 Metode analisis data
Dalam tulisan ini penulis menggunakan analisis diskriptif 

analitik, yaitu suatu pengambilan kesimpulan terhadap suatu 
objek, berbagai pemikiran, gambaran secara sistematis, faktual 
serta hubungannya dengan fenomena yang dianalisis. Dalam 
analisis diskriptif analitik, penulis memakai piranti analisis isi, 
reflektif (yakni menyimpulkan dengan mondar mandir berpikir 
induksi dan deduksi), komparasi dan analisis model Huberman 
dan Miles yakni koleksi data, reduksi data, desplay data, dan veri
fikasi data. 

C.	 SISTIMATIKA BUKU 

Buku ini mengandung tujuh pokok bahasan. Yang pertama 
berkenaan dengan hakikat filsafat, pendidikan dan filsafat pen
didikan Islam, yang kedua struktur ide pendidikan Islam yakni 
prinsip-prinsip yang menjadi dasar pendangan Islam terhadap 
alam, manusia, masyarakat, ilmu pengetahuan dan kehidupan, 
yang ketiga, aliran-aliran filsafat pendidikan Islam dan Barat, ke 
empat, tujuan pendidikan Islam, ke lima berkenaan dengan pen
didik dan peserta didik, ke enam kurikulum pendidikan Islam, 
ke tujuh filsafat pendidikan pembentukan karakter. 



8 H. Maragustam

Pendidikan Islam pada hakikatnya ialah pengembangan se
mua potensi manusia (seperti unsur akal, unsur rasa-karsa, hati-
spritual, dan unsur-unsur lainnya) dan penataan tingkah lakunya 
berdasarkan nilai-nilai Islam, sehingga memiliki kekuatan spiri
tual keagamaan, pengendalian diri, karakter, kecerdasan, akhlak 
mulia, serta keterampilan yang diperlukan dalam hidup dan ke
hidupannya dengan tujuan agar dapat merealisasikan fungsi 
hidupnya sebagai khalifah di bumi dan sebagai hamba yang terus 
menerus mengabdi kepada-Nya. 

Pendidikan Islam bertujuan mengembangkan dan menyiap
kan segala potensi manusia menjadi cerdas (intelektual, hati, rasa-
karsa, dan terampil) dan menjadikan manusia baik (berkarakter)5 
dalam pengertian seluas-luasnya. Dengan cerdas dan baik ini, 
manusia dapat menjadi khalifah (pemimpin) di bumi dan se
kaligus sebagai hamba yang terus menerus mengabdi kepada-
Nya dalam keadaan apa pun dan di mana pun. Untuk itu maka 
pendidikan Islam sekaligus berfungsi menyiapkan sumber daya 
manusia untuk mampu menghadapi hidup dan kehidupan 
dengan segala kebaikan dan kejahatannya, kenikmatan dan ke
susahannya dalam bingkai nilai-nilai Islam dan falsafah bangsa. 

Term hidup dan kehidupannya dalam pendidikan dimak
sudkan bahwa pendidikan itu sama dengan pengalaman kehi
dupan. Pendidikan adalah kehidupan, dan kehidupan itu sendiri 
adalah pendidikan. Karena setiap orang pada hakikatnya adalah 
”proses menjadi”. Mempercepat ”proses menjadi” itu, tentu harus 
dilalui dengan pendidikan baik yang sengaja maupun tidak se
ngaja. Tanpa demikian, maka seseorang akan menjadi lambat 
”proses menjadi” itu. Pada akhir dari ”proses menjadi” itu ialah 
terbentuknya jati diri manusia yang berkarakter bukan menjadi 
manusia yang tuna karakter. Tidak ada sesuatu yang terjadi dalam 
kehidupan manusia kecuali hal itu adalah pendidikan, sepan
jang sesuatu yang dialami itu disadari dan membawa perubahan 

5Maksud berkarakter ialah jati diri (karakter) manusia yang baik-kuat atau 
baik-lemah. 



9Pendahuluan

dalam diri seseorang. Apakah itu transfer of knowledge (alih ilmu), 
transfer of value (alih nilai), transfer of culture (alih budaya), transfer 
of methodology (alih metode) atau transfer lainnya. Semua itu 
adalah proses pendidikan. 

Manusia dalam pendidikan, menempati posisi sentral, karena 
di samping dipandang sebagai subjek, manusia juga dipandang 
sebagai objek pendidikan itu sendiri. Sebagai subjek manusia 
menentukan corak dan arah pendidikan. Pendidikan diadakan 
adalah untuk manusia, maka wajar kalau manusialah yang me
rekayasa pendidikan itu untuk kemaslahatan dirinya dan ke
manfaatan peradaban. Manusia punya potensi-potensi dan daya 
untuk dikembangkan, dipelihara dan diberdayakan, yang sete
rusnya menjadi makhluk yang berkepribadian dan berkarakter. 
Sedangkan manusia sebagai objek pendidikan, manusia menjadi 
fokus perhatian segala teori dan aktivitas kependidikan. Karena 
manusia itu dalam proses kehidupannya mengalami pertum
buhan dan perkembangan baik fisik maupun mental, maka perlu 
ada bimbingan dan arahan agar sesuai dengan tujuan pendidikan. 

Konsep pendidikan harus mengandalkan pemahaman me
ngenai siapa sesungguhnya manusia itu. Hal ini berarti bahwa 
konsep manusia akan menentukan segala sepak terjang dunia pen
didikan secara fundamental. Konsep pendidikan Islam, misal
nya, tidak akan dapat dipahami sepenuhnya sebelum mema
hami penafsiran Islam tentang konsep pengembangan individu 
sepenuhnya.	  Sejauh mana ketepatan memahami hakikat manu
sia, maka sejauh itu pula proses pendidikan semakin efektif dan 
terarah. Sebaliknya semakin jauh ketepatan memahami siapa 
manusia itu, maka semakin jauh itu pencapaian efektivitas dalam 
proses pendidikan. Oleh karena manusia diciptakan oleh Tuhan, 
maka para ahli pendidikan harus bertanya kepada Tuhan siapa 
manusia itu. Bertanya kepada Tuhan tentu tidak mungkin, maka 
para pendidik harus melihat bagaimana Alquran dan Sunnah ber
bicara tentang hakikat manusia. 



10 H. Maragustam

Manusia dalam kerangka pendidikan, dibentuk oleh faktor 
eksternal (eksogen), internal (endogen), dan hidayah (petunjuk) 
Tuhan sesuai dengan sunnatullah (hukum-hukum keteraturan). 
Faktor eksternal seperti seperti pendidik, orang tua, teman ber
gaul, lingkungan alam geografis dan iklim, lingkungan alam 
sosial, sumber-sumber belajar, dan media. Sedangkan faktor in
ternal ialah potensi bawaan, heriditas dan kebebasan berkehen
dak dan bertindak dalam menghadapi fenomena kehidupan. 
Faktor hidayah yakni Penggerak dari segala gerak dan penyebab 
dari segala sebab. Untuk itu setiap muslim diperintahkan berdoa, 
agar hidayah Tuhan itu menyinari jalan hidup seseorang, karena 
doa dapat merubah nasib ke jalan yang lurus yakni jalan ridha 
Tuhan. 

Pada hakikatnya manusia itu makhluk yang berada diantara 
dua kutub (dualis) yang paradoksal yakni membawa potensi 
yang baik di satu sisi dan membawa potensi jahat di sisi lain; ber
potensi malaikat di satu sisi dan berpotensi syetan di sisi lain; dan 
makhluk yang tak terduga (misterius) di satu sisi dan terduga 
di sisi lain. Dengan hakikat manusia seperti ini, maka pendidik 
harus profesional agar fitrah6 positif dapat dikembangkan dari 
potensialitas menuju aktualitas. 

Dilatar belakangi memahami siapa manusia itu sesungguh
nya dan yang melingkupi manusia, maka buku filsafat pendi
dikan Islam ini di buat. Buku ini dapat menjadi pedoman dalam 
pelaksanaan pendidikan. Paling tidak ada tiga fungsi buku filsa
fat pendidikan (Islam) ini dibuat yakni: 
1.	 Sebagai pedoman, landasan dan arahan kepada proses pe

laksanaan pendidikan yang dibingkai nilai-nilai Islam. Arti
nya praktik pendidikan haruslah ada landasan atau pe
doman yang menjadi pegangan bagi pendidik dan tenaga 
kependidikan dalam menjalankan tugas-tugas profesional

6Fitrah adalah system penciptaan setiap makhluk termasuk makhluk manusia 
yang diberi potensi dasar dan kecenderungan-kecenderungan murni. Potensi dasar 
dan kecenderungan murni itu bisa positif dan bisa pula negative. 



11Pendahuluan

nya. Proses pendidikan, tanpa dilandasi pedoman dan arah
an, maka pendidikan tersebut akan berjalan tanpa arah dan 
kendali. Karena tanpa arah dan kendali, maka pendidikan 
itu akan menabrak sana sini termasuk menabrak nilai-nilai 
ajaran Islam itu sendiri. 

2.	 Melakukan kritik dan koreksi terhadap proses pelaksanaan 
pendidikan. Bila proses pelaksanaan pendidikan sudah me
lenceng dari rambu-rambu (pedoman) yang dibuat, maka 
filsafat pendidikan memberi kritik, koreksi serta feedback 
(masukan) untuk meluruskan dan mengembalikan proses 
pendidikan itu ke jalan yang benar. 

3.	 Melakukan evaluasi terhadap metode dan strategi yang di
lakukan oleh pendidik dan tenaga kependidikan dalam 
proses pendidikan. Artinya bila metode dan strategi yang 
digunakan oleh pendidik dan/atau tenaga kependidikan 
tidak sesuai dengan tujuannya, maka perlu dievaluasi sese
gera mungkin. Seperti pendidik melaksanakan tugas-tugas 
pedagogiknya dengan cara-cara yang yang tidak humanis 
dan tidak pula religius, maka segera harus evaluasi. Karena 
dalam ajaran Islam, menempatkan manusia sebagai subjek 
yang harus dihargai, sebagai manusia yang memiliki ber
bagai potensi, dan sebagai manusia ciptaan yang paling baik 
di muka bumi. Wallahu a’lam bishshawab.



12

A.	 PENGANTAR 

Berbicara tentang filsafat pendidikan (Islam) berarti mema
suki arena pemikiran yang mendasar, sistematik, logis, dan me
nyeluruh tentang pendidikan. Filsafat Pendidikan adalah cabang 
filsafat terapan yang ingin mencari dan menemukan hakikat dari 
sesuatu yang ada (being) berkaitan dengan pendidikan. Landasan 
ontologis menguak tentang objek apa yang di telaah ilmu? Bagai
mana ujud yang hakiki dari objek tersebut? Bagaimana hubungan 
antara objek tadi dengan daya tangkap manusia (seperti berpikir, 
merasa, dan mengindera) yang membuahkan pengetahuan? 

Jika ontologi tersebut dibawa kepada ranah pendidikan 
maka ontologi pendidikan Islam membahas hakikat substansi 
dan pola organisasi pendidikan Islam. Secara ontologis, ontologi 
pendidikan Islam adalah hakikat dari kehidupan manusia sebagai 
makhluk berpikir, merasa, mengindra dan bertindak. Jika manu
sia bukan makluk seperti itu maka tidak terjadi proses pendidik
an. Selanjutnya pendidikan sebagai usaha pengembangan po
tensi-potensi diri manusia, dijadikan sarana untuk mendidik 
dan mengembangkannya. Dengan demikian secara ontologis pe
mahaman terhadap pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan 
dengan Allah selaku Pencipta manusia (peserta didik) yang diberi 
berpotensi dan manusia (pendidik) sebagai pelaku menjaga dan 
pengembang potensi untuk terbentuknya kepribadian muslim 
yang dapat memenuhi hakikat penciptaannya, yakni menjadi 

BAB II

HAKIKAT FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM 
DAN RUANG LINGKUPNYA 



13Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

Pengabdi Allah dan Pengemban amanah khalifah (pemimpin) di 
bumi. 

Filsafat pendidikan (Islam) merupakan bidang filsafat te
rapan yang berfungsi untuk menjawab pertanyaan segala yang 
berkaitan dengan aktivitas pendidikan. Dengan kata lain filsafat 
pendidikan (Islam) merupakan aplikasi suatu analisis filosufis 
terhadap pendidikan. Filsafat pendidikan (Islam) bersumber dari 
filsafat Islam dan filsafat Islam sendiri bersumber dari nilai-nilai 
Islam. Karena filsafat pendidikan Islam merupakan jabaran dari 
filsafat Islam, maka filsafat pendidikan Islam tidak boleh ber
tentangan dengan filsafat Islam. Secara ontologi, filsafat pendi
dikan Islam berusaha mengkaji secara mendalam hakikat pen
didikan, manusia, alam, komponen pendidikan, dan semua unsur 
yang berhubungan dengan pendidikan. Komponen pendidikan 
Islam itu, antara lain, kurikulum (tujuan, materi, metode dan 
evaluasi), dasar, pendidik, peserta didik, strategi dan metode, 
media, heriditas (bawaan dasar dan bakat) dan lingkungan. 

B.	 DORONGAN ISLAM UNTUK BERFILSAFAT 

Di dalam Alquran banyak ayat yang menyuruh agar manusia 
mengetahui hakikat sesuatu, dengan metode penyajian dalilnya 
dan cara mengimaninya. Antara lain dikemukakan: ”Dan Dialah 
menciptakan langit dan bumi dalam enam masa, dan singgasana
Nya atas air, karena Dia hendak menguji, siapakah di antara 
kamu yang paling baik perbuatannya (QS. Hud [11]:7. Manusia 
disuruh agar merenungkan (spekulatif) segala apa yang ada ini 
(makhlukNya). ”Sesungguhnya dalam kejadian langit dan bumi, 
serta pertukaran malam dan siang, ada beberapa pertanda untuk 
mereka yang mempunyai (mempergunakan) akalnya (QS. Ali 
Imran [3]:190). Boleh menggunakan akal secara teratur dan ra
dikal (mendasar) asalkan tetap dalam rambu-rambu ajaran Islam. 
”Tuhan kami tiadalah Engkau jadikan ini dengan percuma 
(dengan tiada mengandung hikmah), Maha Suci Engkau (QS. Ali 



14 H. Maragustam

Imran [3] : 191). Untuk itu Ibnu Sina mengatakan bahwa hikmah 
(filsafat) ialah penyempurnaan jiwa manusia melalui peng
konsepsian hal-ihwal dan penimbangan kebenaran-kebenar
an teoritis dan praktis dalam batas-batas kemampuan manusia 
(C.A. Qadir, 1989). 

Dengan logika normatif (nash) diatas maka berfilsafat dalam 
Islam dianjurkan, sekalipun dalam batas-batas ruang lingkup 
filsafat itu sendiri dalam arti terbatas pada lingkup pengalam
an manusia. Yang tidak terjangkau oleh pengalaman manusia, 
itu bukan bahasan filsafat apalagi filsafat pendidikan (Islam). Di
samping alasan normatif tersebut, berfilsafat khususnya peng
konsepsian filsafat pendidikan (Islam) itu penting agar usaha 
dan proses pendidikan itu tetap mempunyai landasan yang 
kokoh dan mempunyai arah yang jelas. H.G. Sarwar (1990) me
ngatakan bahwa filsafat sangat penting bagi semua cabang ilmu 
pengetahuan dan kemajuan, baik umat manusia maupun seluruh 
ilmu pengetahuan ditopang dengan kemajuan filsafat. Seperti 
halnya hasrat seorang yang menguasai semua tingkah lakunya. 
Suatu peradaban dalam melakukan kerja tanpa petunjuk filsafat 
adalah bagaikan sebuah kapal tanpa kompas. Jalannya pendi
dikan dengan demikian tidak lepas dari filsafat pendidikannya. 
Praktik pendidikan tanpa filsafat akan sulit mencapai tujuan
nya. Sekalipun tercapai, tapi hal itu hanya sementara yang pada 
akhirnya menemui kegagalan. 	

C.	 HAKIKAT FILSAFAT 

Secara etimologis filsafat berarti cinta akan kearifan, ke
bajikan, dan hikmah. Seacara etimologis filsafat berasal dari ba
hasa Yunani yaitu philare, yang berarti cinta, dan sophia yang 
berarti kebajikan. Sophia dalam bahasa Yunani biasanya diter
jemahkan ke dalam bahasa Inggiris berarti ”wisdom” (kearifan, 
kebajikan) dan digabung dengan menjadi philasophia, dari 
”philosophy” diartikan menjadi “cinta kearifan, kebajikan” 



15Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

(Paul Edwars, 1972). Jadi secara etimologi filsafat berarti cinta 
kepada kebajikan, kebijaksanaan, dan kearifan. Harun Nasution 
(1983) menjelaskan bahwa perkataan philosophia berasal dari ba
hasa Yunani yang dipindahkan oleh orang-orang Arab ke dalam 
bahasa mereka dengan disesuaikan menurut kebiasaan susun
an kata-kata Arab, yaitu falsafah. Sebutan falsafah adalah dengan 
menggunakan pola fa’ala, fa’lalah dan fi’lal. Dengan demikian 
jadilah kata benda dari kata kerja tersebut; falsafah dan filsuf. 

Adapun sebutan filsafat yang diucapkan dalam bahasa 
Indonesia itu kemungkinan besar merupakan gabungan dari 
kata Arab falsafah dan bahasa Inggiris philosophy, yaitu di
ambil phil dari bahasa Inggiris dan safah dari bahasa Arab, jadi
lah perkataan filsafat. Menurut Brubacher (1962) dalam buku
nya Modern Philosophies of Education bahwa kesulitan yang kita 
jumpai dalam menggambarkan secara tepat dalam bidang fil
safat dan ilmu pengetahuan dalam pendidikan adalah tidak satu 
tentang asal-usul kata yang kuno. Pada asal-usulnya bahwa 
studi lanjut adalah berfilsafat. Filsafat secara etimologis berasal 
dari perkataan Yunani yaitu filos dan sofia yang memberi penger
tian cinta kearifan atau kebijaksanaan atau belajar. Lebih jauh 
dapat dijelaskan cinta belajar pada umumnya, dalam proses per
tumbuhan ilmu pengetahuan hanya ada di dalam apa yang kita 
sebut sekarang filsafat. Untuk alasan inilah sering dikatakan 
bahwa filsafat menunjukkan sebagai induk atau ratu dari ilmu 
pengetahuan.

Dari berbagai gambaran para ahli tersebut pada prinsipnya 
pengertian filsafat mengandung arti cinta akan hikmah, kearifan, 
kebajikan atau kebijaksanaan. Dari gabungan phil dan safah lahirlah 
kata filsafat dalam bahasa Indonesia. Pengertian filsafat menurut 
istilah, ialah sebagai ilmu yang berusaha memahami semua hal 
yang timbul di dalam keseluruhan lingkup pengalaman manusia. 
Sesuai dengan makna filsafat diatas, berfilsafat berarti berpikir, 
dan melakukan sampai kepada berspekulasi (perenungan), ber
pikir secara sadar, teliti, teratur, mendalam dan menyeluruh 



16 H. Maragustam

(Imam Barnadib, 1982). Harun Nasution (1983) menjelaskan 
bahwa filsafat ialah berpikir menurut tata tertib (logika), dengan 
bebas (tidak terikat pada tradisi, dogma serta agama) dan dengan 
sedalam-dalamnya sehingga sampai ke dasar-dasar persoalan. 
Mukhtar Yahya (1981) menjelaskan bahwa filsafat ialah pemikiran 
yang mendalam, bebas dan teliti yang bertujuan hanya mencari 
hakikat kebenaran tentang alam semesta, alam manusia dan apa 
dibalik alam ini. Berfilsafat berarti kegiatan pikir manusia sebagai 
usaha sadar untuk mengerti segala sesuatu, termasuk dirinya 
sendiri. Dalam kegiatan berpikir mengandung arti usaha sadar, 
sistimatis, bebas, mendalam dan menyeluruh sehingga sampai 
ke akar-akar persoalan. Jadi dalam berpikir secara filsafati bukan 
hanya mengetahui suatu persoalan apa yang nampak di luar dan 
parsial, tetapi harus juga tahu hakikat persoalannya secara me
nyeluruh, sehingga hasil pemikiran tersebut dapat menjadi lan
dasan dan pedoman hidup. 

Dengan terma ”cinta kearifan”, berarti filsafat itu bukanlah 
hikmah itu sendiri tetapi cinta akan hikmah atau kebijaksanaan 
dan berusaha mendapatkannya untuk diamalkan. Hikmah me
ngandung arti kematangan pandangan, kedalaman ilmu, pikiran 
yang mendalam, pemahaman dan pengamatan yang tidak dapat 
dicapai oleh pengetahuan saja. Untuk sampai kepada kearifan 
harus ada ilmu dan pengalaman sehingga seorang filosuf mampu 
mendapatkan hubungan-hubungan dan menemukan implikasi-
implikasi dari setiap fenomena. Dari berbagai pengertian filsafat 
tersebut, maka karakteristik berfilsafat mengandung lima unsur 
yakni (1) menyeluruh, (2) pandangan yang luas, (3) selalu berpikir 
dan merenung, (4) mengetahui penerapan ilmu itu secara tepat 
atau ilmu disertai dengan tindakan yang baik, dan (5) mengetahui 
sampai ke akar persoalan. 

Para filosuf Islam telah berusaha untuk mendapatkan suatu 
sandaran bagi batasan pengertian “hikmah” itu baik dari Alquran-
Sunnah maupun dari kebudayaan Islam. Dari Alquran seperti, 
“barang siapa diberi hikmah, maka ia telah diberi kebaikan yang 



17Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

banyak (QS. Al-Baqarah [2]:269). Dari hadis Nabi SAW “ambillah 
hikmah itu dari manapun datangnya”. Sabdanya lagi : “Hikmah 
itu merupakan benda yang hilang bagi orang mukmin. Maka 
siapa yang menemui barang itu, ia memungutnya di manapun ia 
jumpai.” Dari ayat dan hadis tersebut dapat dijelaskan bahwa se
seorang yang mendapatkan hikmah pasti mengandung unsur (1) 
ilmu yang mendalam dan (2) pengalaman yang cukup. Dengan 
seseorang memiliki dua unsur itu menjadikannya bijaksana dan 
arif. Karena dengan ilmu mendalam dan pengalaman hidup yang 
cukup akan mengerti dan mampu mengambil pelajaran dan 
mempetakan dari setiap fenomena yang terjadi, mampu mem
prediksi apa yang akan terjadi, memberikan solusi dan me
ngerti betul apa implikasi yang ditimbulkan dari fenomena yang 
terjadi, serta memberikan control terhadap prediksi negative yang 
akan terjadi. Menurut al-Maragi (1974), orang yang diberi hikmah 
menjadikannya mampu (1) berkehendak, (2) mampu membeda
kan hakikat kebenaran diantara hal-hal yang diragukan, dan (3) 
berkemampuan membedakan antara keraguan-keraguan (was-
was) dan ilham. Karena dengan bekal potensi-potensi manusia 
yang diberikan dan pemberdayaannya sebenarnya setiap orang 
akan mampu menjangkau hikmah itu sekalipun dalam kualitas 
yang berbeda. 

D.	 HAKIKAT PENDIDIKAN ISLAM (TARBIYAH, TAKLIM, 
DAN TAKDIB)

Hakikat pendidikan Islam dapat dikembangkan dari makna 
tarbiyah, taklim, dan takdib. Tiga kata itulah yang mewakili ba
gaimana hakikat pendidikan Islam. 

1.	 Karakteristik pendidikan Islam dari kata ”tarbiyah” 	
Kata tarbiyah berasal dari tiga kata yaitu1( :) raba>; (2) rabiya; 

dan (3) rabba. Kata raba>-yarbu>, dengan arti nama>-yanmu> yang ber
arti bertambah; tumbuh menjadi besar. Kata rabiya–yarba> dengan 



18 H. Maragustam

wazan khafia-yakhfa> artinya naik, menjadi besar/dewasa, tumbuh, 
berkembang. Kata rabba-yarubbu, dengan arti: as}lah}ahu (memper
baikinya), tawalla> amrahu (mengurusi perkaranya, bertanggung 
jawab atasnya), sa>sahu  (melatih; mengatur; memerintah), qa>ma 
’alaihi (menjaga, mengamati, membantu), ra’a>hu (memelihara, me
mimpin). 

Menurut Syekh Ali, kata rabba memiliki arti yang banyak 
yakni merawat, mendidik, memimpin, mengumpulkan, men
jaga, memperbaiki, mengembangkan dan sebagainya. Menurut 
Daim makna tarbiyah adalah merawat dan memperhatikan per
tumbuhan anak, sehingga anak tersebut tumbuh dengan sem
purna sebagaimana yang lainnya, yaitu sebuah kesempurnaan 
dalam setiap unsur dalam dirinya yakni badan, roh, akal, ke
hendak dan lain sebagainya (Syekh Ali, 2001). Dalam Lisanul 
Arab disebutkan bahwa kata tarbiyah berarti bertambah dan 
berkembang. Ada dua pengertian tarbiyah yaitu (1) menumbuh
kan tiga fungsi yang berkaitan dengan fungsi fisik, fungsi akal 
dan fungsi budi pekerti supaya sampai pada tingkat kesem
purnaan dengan cara pelatihan dan pendidikan; dan (2) suatu 
ilmu yang membahas tentang dasar-dasar pertumbuhan tiga 
fungsi ini, metode-metodenya, dan praktik-praktik yang men
dasar serta tujuan-tujuan penting. Menurut al-Ashfahani dalam 
Mu’jam Alfa>z Alquran bahwa asal kata al-rabb ialah tarbiyah yaitu 
menumbuhkan sesuatu sedikit demi sedikit sampai batas ke
sempurnaan, sehingga al-rabb adalah mas}dar yang dipinjam untuk 
fa>’il (pelaku) (Raghib al-Ashfahani, tth). Sedangkan menurut 
Baidawi dalam Anwa >r al-Tanzi>l wa Asra >r al-Ta’wi>l bahwa asal 
kata al-rabb ialah tarbiyah, yaitu menghantarkan sesuatu hingga 
derajat kesempurnaannya, tahap demi tahap, kemudian Allah 
disifati dengannya sebagai bentuk sifat muba>lagah (lebih/sangat, 
Maha Pendidik). Menurut Darraz bahwa tarbiyah adalah bentuk 
taf’ilah dari raba>, yang berarti bertambah dan berkembang, men
jaga sesuatu dan memeliharanya dengan menambah dan me
ngembangkan serta menguatkan, dan memeganginya di atas 



19Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

jalan kematangan dan kesempurnaan yang sesuai dengan tabiat
nya (Raghib al-Ashfahani, tth). 

Dari berbagai penjelasan diatas, maka dari segi etimologis, 
asal kata tarbiyah yakni (1) raba>; (2) rabiya; dan (3) rabba, men
cakup makna yang sangat luas yakni (1) al-nama> yang berarti ber
tambah, berkembang dan tumbuh menjadi besar sedikit demi 
sedikit, (2) as}lah}ahu yang berarti memperbaiki peserta didik se
kiranya proses perkembangannya menyimpang dari nilai-nilai 
Islam, (3) tawalla> amrahu yang berarti mengurusi perkara peserta 
didik, bertanggung jawab atasnya dan melatihnya, (4) ra’a>hu yang 
berarti memelihara dan memimpin sesuai dengan potensi yang 
dimiliki dan tabiatnya, dan (5) al-tansyi’ah yang berarti mendidik, 
mengasuh, dalam arti materi dan immateri (hati, akal, jiwa, dan pe
rasaannya), yang kesemuanya merupakan aktivitas pendidikan. 

Para ahli pendidik Muslim pada prinsipnya sama dalam 
hal mengutip ayat-ayat yang menjadi dasar pengertian tarbiyah 
al-islamiyah (pendidikan Islam). Al-Nahlawi dalam Ushul al-
Tarbiyah, mengutip QS. Al-Rum (30): 39; Al-Atsari dan Ali Sayyid 
Ahmad dalam Tashfiyahnya mengutip QS. Al-Baqarah (2): 276 
dan al-Rum (30):39; dan al-Raghib al-Ashfahani mengutip QS. 
Al-Hajj (22):5 serta Jalal dalam Min al-Ushulnya mengutip QS. Al-
Isra’ (17): 24 dan Al-Syu’ara (26): 18.

Sebagai contoh, dalam QS. Al-Baqarah (2):276 dijelaskan 
tentang kata riba >:

دَقَات1ِ رْبِ الصَّ  يَْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيـُ
Dari kata ini juga diambil kata riba>. Dalam QS. Al-Rum (30): 

39 disebutkan: 

ربُْوا عِنْدَ اللَّهِ “2 ربْـُواَ فِ أَمْواَلِ النَّاسِ فَلَ يـَ يْتُمْ مِنْ ربًِا ليِـَ وَمَا آتـَ
1(Allah memusnahkan riba (tambahan) dan menyuburkan sedekah).
2(Dan sesuatu riba (tambahan) yang kamu berikan agar dia menambah pada 

harta manusia, maka riba itu tidak menambah pada sisi Allah). 



20 H. Maragustam

Dari berbagai penjelasan tersebut baik dari asal kata tarbiyah 
maupun dari ayat-ayat Alquran, maka karakteristik pendidikan 
Islam dari kata tarbiyah adalah sebagai berikut: 
a. 	 Allah lah pendidik (murabbi) yang sebenarnya bagi seluruh 

sekalian alam termasuk pendidik manusia, karena Dia lah 
Pencipta fitrah yang berisi potensi dasar dan kecenderungan 
murni baik positif maupun negatif. Allah SWT Yang Paling 
Tahu tentang hakikat manusia itu sendiri. 

b. 	 Penumbuhan dan pengembangan secara sempurna semua 
potensi manusia baik materi, seperti fisiknya, maupun im
materi seperti akal, hati, nafs (jiwa, nafsu) dan lain sebagai
nya adalah tanggung jawab manusia sebagai konsekuensi 
dari fungsinya sebagai hamba Tuhan (QS. al-Dzariyat [51]: 
56) dan sebagai khalifah (QS. al-Baqarah, [2]:30) di bumi. 
Karena dengan tugas sebagai hamba dan khalifah itu pulalah 
manusia diberikan berbagai potensinya agar mampu meng
emban amanah tersebut. Karena dengan potensi yang dapat 
dikembangkan itulah manusia berbeda dengan hewan. 

c. 	 Dalam proses pendidikan Islam seharusnya mengambil nilai 
dan prinsip dari Alquran dan Sunnah dan sunnatullah (hu
kum-hukum keteraturan) yang digariskan-Nya sebagai 
medan emperik manusia. 

d. 	 Setiap aktivitas pendidikan mengarah kepada menumbuh
kan, mengembangkan, memperbaiki, memimpin, dan men
jaga setiap unsur dalam diri manusia, baik pendidikan itu 
dilakukan secara terprogram melalui lembaga pendidikan 
(formal, informal, dan nonformal) atau secara natural (alami) 
melalui pengalaman hidup. 

e. 	 Pendidikan khususnya yang terprogram mengharuskan ada
nya rencana yang teratur, sistimatis, bertahap, berkelanjut
an dan fleksibel. Tanpa demikian maka pendidikan itu ber
jalan tertatih-tatih dan tumpang tindih tanpa jelas arahnya. 
Sedangkan pendidikan melalui pengalaman hidup, sese
orang harus mengambil pelajaran setiap fenomena yang di



21Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

temuinya. Karena pengalaman seseorang termasuk guru 
terbaik dalam hidup sepanjang pengalaman itu memberi pe
lajaran bagi dirinya. 

f. 	 Yang menjadi subjek sekaligus objek pendidikan adalah 
manusia. Untuk itu semua aktivitas pendidikan harus meng
iringi dan mengikuti fitrah manusia tanpa merampas hak-
haknya sebagai manusia, sebagai hamba Tuhan dan sebagai 
khalifah (pemimpin) di bumi ini sekaligus. 

g. 	 Kata tarbiyah tidak terbatas pengertiannya yakni pendidik 
sebagai sekadar mengalihkan dan mewariskan ilmu, budaya, 
tradisi, dan nilai kepada peserta didik tetapi juga transfor
matif yakni pendidik ikut bertanggung jawab mengubah 
dan membentuk peserta didiknya menjadi orang baik (ber
karakter). Untuk itu sebagai pendidik muslim, harus dapat 
menjadi teladan bagi peserta didiknya, melakukan apa yang 
ia katakan, sinkrun antara kata dan perbuatan sehingga Allah 
mengangkat derajatnya dunia akhirat. 

2.	 Karakteristik pendidikan Islam dari kata ”taklim”	
Istilah lain yang juga digunakan untuk menunjukkan pendi

dikan Islam adalah kata taklim. Dalam sejarah pendidikan Islam, 
terma mu’allim telah digunakan untuk istilah pendidik. Menurut 
konsep pendidikan Islam, kata taklim lebih luas jangkauannya 
dan lebih umum daripada kata tarbiyah. Hal itu dapat dilihat 
bahwa Rasulullah SAW diutus untuk menjadi mu’allim (pendi
dik). Seperti dalam QS. al-Baqarah [2]:151):

يكُمْ  وَيـُزكَِّ آيَاتِنَا  عَلَيْكُمْ  لُو  تـْ يـَ مِنْكُمْ  رَسُولً  فِيكُمْ  أَرْسَلْنَا  كَمَا 
عْلَمُون3َ  عَلِّمُكُمْ مَا لَْ تَكُونُوا تـَ عَلِّمُكُمْ الْكِتَابَ واَلِْكْمَةَ وَيـُ وَيـُ

3Sebagaimana (Kami telah menyempurnakan nikmat Kami kepadamu). Kami 
telah mengutus kepadamu Rasul di antara kamu yang membacakan ayat-ayat 
Kami kepada kamu dan menyucikan kamu dan mengajarkan (taklim) kepadamu 
Al Kitab dan Al-Hikmah (Al-Sunnah), serta mengajarkan kepada kamu apa yang 
belum kamu ketahui (QS. al-Baqarah [2]:151).



22 H. Maragustam

Menurut Abdul Fatah Jalal (1977) bahwa proses taklim lebih 
luas dibanding dengan proses tarbiyah karena: 

Pertama, ketika mengajarkan membaca Alquran (QS. Al-
Baqarah: 151) kepada kaum muslimin, Rasulullah SAW tidak 
membatasi pada membuat mereka sekadar dapat membaca, me
lainkan membaca dengan perenungan yang berisikan pemaham
an, pengertian, tanggung jawab, penanaman amanah sehingga 
terjadi pembersihan diri (tazkiyah al-nufus) dari segala kotoran, 
menjadikan diri mereka dalam kondisi siap menerima hikmah, 
dan mempelajari segala sesuatu yang belum diketahuinya dan 
yang tidak diketahuinya serta berguna bagi diri mereka. Hikmah 
dalam ayat tersebut tidak dapat dipelajari secara parsial atau se
cara sederhana, melainkan mencakup keseluruhan ilmu secara 
integratif. Karena kata al-hikmah itu sendiri berakar dari kata al-
ihka>m, yang berarti kesungguhan di dalam memperoleh ilmu, 
amal, perkataan, dan/atau di dalam semua itu. Sedangkan kata 
tarbiyah merupakan proses persiapan dan pengasuhan pada 
fase pertama pertumbuhan manusia, atau pada fase bayi dan 
kanak-kanak. Untuk itu penggunaan kata tarbiyah yakni kalimat 
rabbayaani pada QS. Al-Isra’, (17):24 dibawah ini menunjukkan, 
bahwa pendidikan pada fase ini menjadi tanggung jawab ke
luarga. QS. Al-Isra’, (17):24: 

يَانِ   واَخْفِضْ لَُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنْ الرَّحَْةِ وَقُلْ رَّبِّ ارْحَْهُمَا كَمَا ربَـَّ
صَغِيراً 4

Demikian juga kalimat “nurabbika” pada QS. Al-Syu’ara, 
(26):18 menunjukkan bahwa Firaun menyebut-nyebutkan jasa 
baiknya terhadap Musa bahwa dia (Fir’aun) telah mendidiknya 
semasa kecil dan tidak memasukkannya ke dalam golongan 
anak-anak yang dibunuh ketika itu. Firaun juga mengingatkan 

4Artinya: Rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kasih 
sayang dan ucapkanlah: Wahai Tuhanku, kasihilah mereka berdua, sebagaimana 
mereka berdua telah mendidik aku (rabbayani) waktu kecil (QS. Al-Syu’ara [26]:18). 



23Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

Musa, bahwa Musa telah berada dalam naungan keluarganya 
untuk beberapa tahun lamanya. QS. Al-Syu’ara, (26):18: 

ربَِّكَ فِينَا وَليِدًا وَلبَِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُركَِ سِنِيَن  قَالَ أَلَْ نـُ
	 Artinya: Firaun menjawab: “Bukankah kami telah mengasuhmu di 

antara (keluarga) kami, waktu kamu masih kanak-kanak dan kamu tinggal 
bersama kami beberapa tahun dari umurmu.” 

Kedua, kata taklim tidak berhenti hanya kepada pencapaian 
pengetahuan berdasarkan prasangka atau yang lahir dari taklid 
semata-mata, ataupun pengetahuan yang lahir dari dongeng
an khayali dan syahwat atau cerita-cerita dusta, sedangkan kata 
tarbiyah lebih dekat kepada taklid atau imitasi karena pada dasar
nya masa kanak-kanak adalah masa taklid atau imitasi tanpa 
mengetahui dasar argumennya. Hal tersebut terdapat pada QS. 
Al-Baqarah, [2]:78):

عْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّ أَمَانَِّ وَإِنْ هُمْ إِلَّ يَظُنُّون هُمْ أُمِّيُّونَ لَ يـَ وَمِنـْ
	 Artinya: “Dan di antara mereka ada yang buta huruf, tidak mengetahui 

Al Kitab (Taurat), kecuali dongengan bohong belaka dan mereka hanya 
menduga-duga”. 

Ketiga, kata taklim mencakup aspek-aspek pengetahuan dan 
keterampilan yang dibutuhkan seseorang dalam hidupnya serta 
pedoman perilaku yang baik. Sedangkan kata tarbiyah hanya 
sekadar mengetahui yang belum mengerti fungsi pengetahuan 
yang didapatkan itu untuk masa depan, karena mereka masih 
masa-masa awal perkembangannya. Hal tersebut terdapat pada 
QS. Yunus, [10]:5):

عْلَمُونَ لُ الْيَاتِ لِقَوْمٍ يـَ …مَاخَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّ بِالَْقِّ يـُفَصِّ
	 Artinya: ...Allah tidak menciptakan yang demikian itu melainkan dengan 

hak. Dia menjelaskan tanda-tanda (kebesaran-Nya) kepada orang-orang 



24 H. Maragustam

yang mengetahui). Dalam ayat ini mencakup berbagai aspek antara lain; 
ilmu falak yang di dalamnya mencakup teoritis dan praktik. Mencakup 
juga aspek pembuktian bahwa Allah adalah Pencipta. Dengan demikian 
kata taklim mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik dan 
berlangsung sepanjang hayat serta tidak terbatas pada masa bayi dan 
kanak-kanak (pengasuhan), tetapi juga orang dewasa dan masa tua.
 

Sementara itu menurut Abrasyi yang dikutip Maksum (1999), 
bahwa kata taklim hanya merupakan bagian dari tarbiyah karena 
hanya menyangkut domain kognitif. Al-Attas menganggap kata 
taklim lebih dekat kepada pengajaran atau pengalihan ilmu dari 
guru kepada peserta didik, bahkan jangkauan aspek kognitif tidak 
memberikan porsi pengenalan secara mendasar. 

Perbedaan Makna Pendidikan Islam dari kata “tarbiyah dan taklim”
 

TARBIYAH TAKLIM 

Kata tarbiyah lebih fokus pada 
proses persiapan dan pengasuhan 
pada fase pertama pertumbuhan 
yakni fase bayi dan anak-anak 

Sedangkan kata taklim lebih focus 
pada perenungan (pemahaman, 
pengertian, tanggung jawab, pena
naman amanah) pada fase dewasa. 

Pencapaian ilmu pengetahuan ber
dasar pada imitasi dan peniruan 
belaka tanpa mengerti dasar 
argumennya. 

Pencapaian ilmu pengetahuan me
lebihi imitasi atau peniruan atau 
dongengan yakni ilmu pengetahuan 
yang di dapat berdasarkan ilmu se
bagai argumen atau berpikir secara 
mendalam. 

Pengetahuan yang di dapat hanya 
sekadar mengetahui yang belum 
mengerti fungsi pengetahuan itu 
untuk masa sekarang dan masa 
depan, karena mereka masih masa-
masa awal perkembangannya.

Pengetahuan dan keterampilan 
yang di dapat menjadi kebutuhan 
seseorang dalam hidupnya serta 
pedoman perilaku yang baik untuk 
mengatur hidup dan prilakunya di 
masa sekarang dan akan datang. 



25Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

3.	 Karakteristik pendidikan Islam dari kata “takdib”
Attas menawarkan satu istilah lain yang menggambarkan 

pendidikan Islam, dalam keseluruhan esensinya yang funda
mental yakni kata ta’dib. Istilah ini mencakup unsur-unsur pe
ngetahuan (‘ilm), pengajaran (taklim), dan pengasuhan yang baik 
(tarbiyah). Istilah takdib dapat mencakup beberapa aspek yang 
menjadi hakikat pendidikan yang saling berkait, seperti ‘ilm 
(ilmu), ‘adl (keadilan), hikmah (kebajikan), ‘aml (tindakan), haqq (ke
benaran), nat}q (nalar) nafs (jiwa), qalb (hati), ‘aql (akal), mara>tib dan 
derajat (tatanan hirarkis), ayah (simbol), dan adb (adab). Dengan 
mengacu pada kata adab dan kaitan-kaitannya seperti di atas, de
finisi pendidikan bagi al-Attas (1988) ialah:

Sebagai pengenalan dan pengakuan yang secara berangsur-
angsur ditanamkan ke dalam manusia tentang tempat-tempat 
yang tepat dari segala sesuatu di dalam tatanan penciptaan sede
mikian rupa, sehingga hal ini membimbing ke arah pengenalan 
dan pengakuan tempat Tuhan yang tepat di dalam tatanan wujud 
dan kepribadian.

Namun sebenarnya istilah takdib di lihat dari segi semantik
nya lebih dekat kepada pembentukan budi pekerti atau akhlak 
atau karakter saja sehingga martabat manusia menjadi meningkat. 
Dalam pembentukan dan penanaman akhlak mulia peserta didik 
harus dilakukan secara berangsur-angsur, lingkungan yang tepat, 
dan di dalam tatanan penciptaan sedemikian rupa, sehingga hal 
ini membimbing ke arah pengenalan dan pengakuan tempat 
Tuhan yang tepat dan tempat manusia yang tepat di dalam ta
tanan wujud dan kepribadian peserta didik. 

Upaya lain yang ditempuh dalam hal penelusuran istilah 
dan konsep pendidikan Islam ialah dengan melonggarkan hu
bungan antara istilah dengan kandungan maknanya yang asli, 
atau memperluas makna semantiknya. Seperti dicontohkan oleh 
Muktamar al-Taklimiyah al-Islamiyah ke IV yang salah satu re
komendasinya ialah :



26 H. Maragustam

Makna yang lengkap bagi taklim (pendidikan) dalam pan
dangan yang islami ialah apa yang tercakup dalam keseluruh
an istilah al-tarbiyah, al-ta’li>m, dan al-ta’di>b. Makna-makna yang 
terkandung pada seluruh istilah-istilah tersebut, yang berkait
an dengan manusia, masyarakatnya, lingkungannya dan hu
bungannya dengan Allah adalah makna-makna yang saling ber
hubungan dan melengkapi satu sama lain. Semuanya menyusun 
lapangan pendidikan al-ta’li>m dalam Islam, baik yang resmi mau
pun tidak resmi (Maksum, 1999). 

Dari berbagai penelusuran para ahli tentang istilah tarbiyah, 
taklim, dan atau takdib menggambarkan luasnya makna yang 
terkandung dalam pendidikan Islam (tarbiyah al-Islamiyah). Di 
samping itu para ahli pendidikan Islam serius (1) mencari teori-
teori pendidikan dan praktik pendidikan yang sesuai dengan nilai-
nilai Islam, (2) memikirkan keluasan objek lapangan pendidikan 
Islam tidak hanya mencakup ilmu-ilmu keagamaan tetapi juga 
ilmu-ilmu umum, dan keduanya tidak ada dikhotomi, (3) tentang 
pendidikan Islam tidak hanya terbatas pada tahap tertentu, se
perti pendidikan hanya pada waktu masa pertumbuhan tetapi 
pendidikan sampai akhir hayat; dan (4) proses pendidikan tidak 
hanya mengembangkan bagian-bagian tertentu dari unsur-unsur 
manusia tetapi juga seluruh unsur yang ada didalamnya secara 
integral, menyeluruh, dan berkelanjutan.

Dalam buku ini jika disebut pendidikan Islam adalah men
cakup makna tarbiyah, taklim dan takdib. Karena makna-makna 
yang terkandung pada ketiga istilah tersebut, adalah tidak bisa 
dipisahkan antara satu dengan lainnya dan ketiga kata terse
but berkaitan dengan manusia, masyarakat, lingkungan, dan 
Allah s.w.t. Dengan kata lain, makna-makna tersebut saling ber
hubungan dan melengkapi satu sama lain. Semuanya menyusun 
lapangan pendidikan Islam, baik formal, informal maupun non
formal.

Dari uraian diatas, maka pengertian pendidikan Islam tidak 
hanya terbatas pada menumbuhkan, mengembangkan, meme



27Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

lihara, memimpin dan menjaga potensi-potensi peserta didik 
pada masa anak-anak tetapi juga sampai dewasa bahkan sampai 
akhir kehidupan manusia itu sendiri; tidak hanya terbatas pada 
pendidikan informal (keluarga) tetapi juga pendidikan formal 
seperti sekolah dan pendidikan nonformal, seperti kursus-kursus, 
media, pelatihan, bahkan semua perjalanan hidup manusia 
adalah pendidikan; pendidikan tidak hanya terbatas pada pendi
dikan yang bersifat materi seperti jasmani tetapi juga pendidikan 
immateri, seperti akal, hati, rasa, dan spiritualitas keagamaannya; 
dan proses pendidikan tidak terbatas pada transfer (alih) ilmu, 
nilai, budaya dan tradisi tetapi juga transformasi yakni semua 
hasil transfer tersebut dapat menjadi karakter peserta didik. 

Dengan keluasan dan keluesan pengertian pendidikan Islam 
di atas, ternyata sejalan dengan pengertian pendidikan yang ter
dapat dalam UU Sisdiknas nomor 20 tahun 2003 bahwa pendi
dikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan sua
sana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara 
aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuat
an spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, akhlak 
mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, 
bangsa dan Negara. Sejalan dengan itu pula Mortimer J. Adler 
memaknai pendidikan sebagai proses dengan mana semua ke
mampuan manusia (bakat dan kemampuan yang diperoleh) yang 
dapat dipengaruhi pembiasaan dan disempurnnakan dengan ke
biasaan-kebiasaan yang baik melalui sarana yang secara artistik 
dibuat dan dipakai oleh siapapun untuk membantu orang lain atau 
dirinya sendiri mencapai tujuan yang ditetapkan yaitu kebiasaan 
yang baik. Demikian juga sejalan dengan pendapat Al-Abrasyi 
(tth), bahwa pendidikan itu adalah usaha untuk mempersiap
kan seseorang dapat hidup sempurna, hidup bahagia, cinta 
tanah air, kuat jasmaninya, sempurna budi pekertinya, sistimatis 
dalam berpikir, halus jiwanya/perasaannya, profesional dalam 
bekerja, menolong kepada orang lain, bagus ungkapan tulisan dan 
perkataannya, dan bagus bekerja dengan tangannya sendiri. 



28 H. Maragustam

Dari berbagai istilah tarbiyah, taklim dan takdib dan di sin
tesakan dengan pendapat para ahli serta disesuaikan dengan 
nilai-nilai Islam maka dapat didefinisikan pengertian pendi
dikan islam ialah usaha sadar dan terencana dengan cara me
numbuhkembangkan, memperbaiki, memimpin, melatih, meng
asuh peserta didik agar ia secara aktif mengembangkan potensi 
dirinya untuk memiliki kekuatan spritual keagamaan, ilmu pe
ngetahuan, akhlak mulia, dan keterampilan yang diperlukan 
dalam menjalani hidup di dunia dan menuju akhirat sesuai dengan 
nilai-nilai Islam. 

E.	 PENGERTIAN FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM 

Menurut al-Ainain (1980) bahwa filsafat pendidikan ialah 
kegiatan berfikir yang sistimatis yang diambil dari sistem filsafat 
sebagai cara mengatur pendidikan dan menyusunnya, mene
rangkan nilai-nilai dan tujuan-tujuannya yang telah ditetapkan 
untuk dilalui dalam rangka membina praktik pendidikan. Me
nurut al-Najihi (1967) bahwa apabila pendidikan itu merupa
kan lapangan ilmu pengetahuan dan pengalaman kemanusia
an, dan apabila praktik pendidikan merupakan pemberian ilmu 
pengetahuan dan pengalaman kemanusiaan kepada generasi 
berikutnya, maka filsafat pendidikan adalah penerapan pemiki
ran-pemikiran filsafat dan sistem (aliran-aliran) filsafat dalam 
lapangan pengalaman kemanusiaan yang disebut pendidikan. 
Menurut P. Phenix bahwa filsafat pendidikan mengandung pem
bahasan tentang pengertian-pengertian diantara pandangan-pan
dangan yang berlain-lainan mengenai proses pendidikan dalam 
rencana yang lengkap, mengandung pola, penjelasan arti-arti 
yang dipengangi oleh ungkapan-ungkapan pendidikan dan 
memberikan prinsip-prinsip dasar yang dipengangi oleh kepa
haman-kepahaman pendidikan serta menumbuhkan hubungan 
pendidikan itu dengan yang lainnya dalam lapangan kepenting
an umat manusia. Menurut al-Syaibani (1979) bahwa filsafat 



29Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

pendidikan merupakan sejumlah prinsip, kepercayaan, konsep, 
andaian yang telah ditetapkan dalam bentuk yang sempurna, 
berkait satu sama lain, dan berjalan, agar dapat menjadi pedoman 
untuk usaha pendidikan dan proses pendidikan dengan segala 
seginya dan terhadap politik pendidikan dalam suatu negara. 

Sedangkan menurut Hasan Langgulung (2000) bahwa filsafat 
pendidikan Islam ialah sejumlah prinsip, kepercayaan, dan premis 
yang diambil dari ajaran Islam atau sesuai dengan semangat
nya dan mempunyai kepentingan terapan dan bimbingan dalam 
bidang pendidikan.

Dari berbagai definisi yang saling melengkapi tersebut dapat
lah dirumuskan bahwa filsafat pendidikan Islam ialah pemikir
an-pemikiran filosufis yang sistimatis dan radikal, yang diambil 
dari (1) ”sistem filsafa”t (aliran-aliran filsafat), dan/atau (2) yang 
diambil dari ”jawaban filosufis” terhadap masalah pendidikan, 
yang dapat dijadikan pedoman bagi proses pendidikan yang di
dasarkan pada nilai-nilai Islam. Maksud dari ”sistem filsafat” 
disini ialah pemikiran dari para filosuf di bidang pendidikan atau 
aliran tertentu dalam bidang pendidikan, dijadikan pedoman 
untuk memecahkan problematika pendidikan umat Islam, dan 
selanjutnya memberikan arah dan tujuan yang jelas terhadap pe
laksanaan pendidikan Islam. Sebagai contoh, aliran konvergensi 
mengatakan bahwa seseorang dalam pertumbuhan dan perkem
bangannya dipengaruhi oleh faktor hereditas (bawaan dan bakat) 
dan lingkungan. Hukum konvergensi ini dijadikan pedoman 
dan arah dalam praktik pendidikan. Sedangkan maksud ”jawab
an filosufis” ialah banyak kasus bahwa para lulusan pendidikan 
tinggi melakukan korupsi setelah menjadi pemimpin di lembaga 
pemerintahan. Ini harus dicari jawabannnya melalui penelitian 
dengan pendekatan filsafat. Pendekatan filsafat berarti pula se
bagai berpikir menyeluruh, radikal, metodologis, sistimatis dan 
bebas tentang kenapa korupsi itu bisa terjadi. Kenapa lembaga 
pendidikan tinggi belum mampu membuat lulusannya ber
karakter? Maka filsafat pendidikan mengorganisasi, menafsirkan, 



30 H. Maragustam

menjernihkan, dan mengkiritisi segala yang ada di dalam realitas 
pendidikan yang anti korupsi untuk membentuk manusia yang 
berakhlak mulia dan berkarakter. 

Filsafat pendidikan menentukan proses pendidikan suatu 
bangsa, dan menjadi landasan filosufis yang mewarnai dan men
jiwai seluruh kebijakan, pelaksanaan pendidikan dan mengatasi 
problematika pendidikan. Jadi filsafat pendidikan Islam yang 
akan dibangun itu tidak harus dimunculkan dari sumber utama
nya (Alquran-Hadis), pemikir muslim, tetapi juga dari non muslim 
dengan syarat tetap dalam bingkai nilai-nilai Islam. Dengan se
luruh proses pendidikan dibingkai oleh nilai-nilai Islam, maka 
akan jelas perbedaan antara filsafat pendidikan (FI) dan filsafat 
pendidikan Islam (FPI). Perbedaan itu antara lain terletak pada; 
(1) sumber filsafat pendidikan terbatas pada pemikiran rasional 
dan posivistik, sedangkan FPI, tidak hanya pemikiran rasional dan 
posivistik (antroposentris) tetapi juga menjangkau hal-hal yang 
teosentris, (2) kebenaran filsafat pendidikan diukur dengan logis 
tidaknya filsafat itu, sedangkan FPI, disamping logis tidaknya fil
safat itu, juga sesuai tidaknya dengan nilai-nilai Islam. Jika tidak 
sesuai maka filsafat pendidikan itu harus diinterpretasi ulang. 

F.	 POLA KAJIAN PENDIDIKAN ISLAM 

Pendidikan dalam arti luas ialah hidup itu sendiri dan hidup 
itu sendiri ialah pendidikan (life is iducation, and education is life). 
Maka kajian pendidikan secara luas ialah proses hidup dan ke
hidupan manusia itu. Namun pada tulisan ini sifatnya mem
fokuskan saja, di antara pola-pola kajian pendidikan (Islam) adalah 
sebagai berikut: 
1.	 Sosio-Historis: perkembangan historis dunia kependidikan 

Islam, khususnya perubahan-perubahan yang terjadi dalam 
sistem pendidikannnya, kelembagaan, dan bahkan metodo
logi pendidikan Islam dari masa ke masa. Dalam pemba
hasannya minimal mencakup dimana letak perubahannya, 



31Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

mengapa dia berubah, dan bagaimana bentuk-bentuk per
ubahannnya yang terakhir. 

2.	 Pemikiran dan teori pendidikan (Islam). Pembahasan pada 
wilayah ini ialah berusaha mengembangkan konsepsi ke
pendidikan islam secara menyeluruh dengan berititik tolak 
dari sejumlah pandangan dasar Islam mengenai kependi
dikan dari filosuf dan pendidik muslim dan Alquran-Hadis 
dan mengkombinasikannya dengan pemikiran kependidik
an modern. Termasuk dalam hal ini kajian tentang kompo
nen-komponen pendidikan (tujuan, kurikulum, kompetensi 
pendidik, etika peserta didik, dan evaluasi pendidikan), ha_
kikat manusia, alam raya, kehidupan, makhluk lain, Tuhan, 
paradigm ilmu dalam Islam, aliran filsafat pendidikan, dan 
seterusnya yang mempunyai kaitan sedikit banyak dengan 
dunia kependidikan (Islam). 

3.	 Kajian metodologis ialah berusaha mengembangkan hal-
hal yang berkenaan dengan praktek atau pelaksanaan pen
didikan Islam di lapangan yang berkaitan dengan metode 
pendidikan, media pendidikan, pembuatan perencanaan 
pengajaran (lesson plan), prinsip dan metode mengajar, prin
sip evaluasi, rencana persiapan pembelajaran (RPP), Rencana 
Pembelajaran Semester (RPS) dan hal-hal yang berkaitan 
pembelajaran. 

4.	 Politik kependidikan ialah berusaha mengembangkan hal-
hal yang berkenaan dengan kepemimpinan dan kebijakan 
kependidikan Islam, berititik tolak dari sejumlah pandangan 
dasar Islam mengenai kepemimpinan, manajemen, dan ke
bijakan kependidikan dan mengkombinasikannya dengan 
politik kependidikan modern. Termasuk wilayah kajian ini 
ialah peraturan-peraturan, implementasi kebijakan yang ber
kaitan dengan pendidikan Islam, posisi pendidikan Islam 
dalam perundang-undangan pendidikan nasional, kebijak
an pendidikan karakter, dan hal lain yang berkaitan dengan 
manajemen dan kebijakan pendidikan (Islam). 



32 H. Maragustam

G.	 HUBUNGAN FILSAFAT DAN PENDIDIKAN 

Hubungan simbiosis-interaktif ialah hubungan antara satu 
dengan lainnya saling membutuhkan dan saling mempengaruhi-
dialogis tapi tidak menyatu (integratif). Artinya ide-ide filsafat 
tidak ada artinya tanpa dilaksanakan dalam pendidikan. Namun 
jika ide-ide filsafat itu terlalu ideal atau kurang realistic, maka 
praktik pendidikan mengkritisi ide-ide filsafat tersebut. Dengan 
demikian filsafat dan pendidikan merupakan dua sisi mata uang 
yang tidak dapat dipisahkan. Karena filsafat (1) menetapkan 
prinsip dan kaya dengan ide-ide, sedangkan pendidikan ber
usaha melaksanakan prinsip dan ide-ide itu menjadi kenyataan, 
tindakan, dan kepribadian; (2) tujuan pendidikan adalah juga 
tujuan filsafat pendidikan yakni kebijaksanaan dan kebenaran (3); 
jalan yang ditempuh filsafat pendidikan adalah spekulatif dan 
reflektif, kemudian diwujudkan oleh pendidikan dalam prak
tiknya atau pengalaman yang dapat membimbing seseorang ke 
arah kebijaksanaan dan kebenaran hakiki; (4) filsafat pendidikan 
memberi ide-ide terhadap praktik pendidikan dan sebaliknya 
praktik pendidikan dapat menjadi acuan dalam perbaikan dan 
konstruksi kembali ide-ide filsafat pendidikan agar tetap relevan 
dan dapat dilaksanakan dengan menyesuaikan situasi pendi
dikan kini dan yang akan datang; (5) apa yang dicapai dan di
laksanakan pendidikan, tentu sangat tergantung kepada latar 
belakang nilai-nilai filsafat dari suatu bangsa. Sebaliknya ide-ide 
filsafat bangsa itu yang berhubungan dengan pendidikan, tanpa 
dilaksanakan dalam proses dan usaha pendidikan, maka ide-
ide itu hanyalah tinggal ide atau patamorgana, tanpa memberi 
manfaat dan kemajuan bagi suatu bangsa. Oleh karena itu me
rupakan keharusan bagi pendidik, dan tenaga kependidikan 
mengetahui ide-ide filsafat pendidikan, sehingga jalan yang di
tempuh dalam usaha dan proses pendidikan dapat terkontrol 
dan berjalan sesuai dengan pedoman (filsafat pendidikannya). 
Dengan demikian filsafat pendidikan (Islam) sekaligus dapat 



33Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

menjadi kriteria dalam ketercapaian atau tidaknya tujuan pen
didikan. 

H.	 RUANG LINGKUP FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

Dari pengertian tarbiyah, taklim dan takdib, maka para ahli 
memberikan ruang lingkup filsafat pendidikan Islam. Menurut 
Mukhtar Yahya (1981) bahwa ruang lingkup pembahasan filsafat 
pendidikan Islam lebih sempit dari pembahasan filsafat Islam pada 
umumnya. Filsafat Islam di dalam pembahasannya mencakup 
alam semesta, manusia dan di dibalik alam, sedangkan filsafat 
pendidikan Islam hanya membicarakan soal manusia sebagai 
makhluk Allah, pribadi, dan anggota masyarakat. Selanjutnya 
Mukhtar Yahya mengatakan bahwa filsafat pendidikan Islam 
ialah pembahasan tentang manusia, sebagai makhluk Allah, se
bagai pribadi, dan sebagai anggota masyarakat dari segi pen
didikan. Pembahasan itu menghasilkan prinsip-prinsip yang 
bersumber dari ajaran Islam atau sesuai dengan jiwa Islam, yang 
mempunyai nilai untuk diterapkan atau dijadikan pedoman 
dalam melaksanakan pendidikan dan pengajaran.

Dengan demikian sebagai ruang lingkup filsafat pendidikan 
Islam ialah:
1.	 Manusia sebagai sebagai makhluk individu, makhluk social, 

dan makhluk Allah dari sisi pendidikan. Seperti proses ke
jadian manusia, potensi-potensi materi dan immateri ma
nusia, tanggung jawab dan hak manusia sebagai makhluk 
individu, anggota masyarakat, dan sebagai hamba Allah, 
fungsi manusia diciptakan, dan hubungan hereditas, ling
kungan, kebebasan, dan hidayah Tuhan.

2.	 Hal yang berkaitan dengan episemologi seperti, bagaimana 
manusia memperoleh ilmu pengetahuan, apa sumber-sumber 
ilmu pengetahuan itu, apa kriteria kebenaran ilmu penge
tahuan dan praktik pendidikan, apa hal-hal apa yang harus di 
perhatikan agar kita mendapatkan pengetahuan yang benar.



34 H. Maragustam

3.	 Tujuan pendidikan dalam Islam, seperti apa prinsip-prinsip 
tujuan pendidikan Islam itu, apa kriteria-kriterianya, dan apa 
tujuan akhir dari pendidikan. 

4.	 Hakikat alam dari sisi pendidikan. 
5.	 Hakikat lingkungan dari sisi pendidikan. 
6.	 Hakikat kurikulum pendidikan Islam (tujuan, isi/materi, 

metode, dan evaluasi dalam pendidikan Islam). 
7.	 Hal-hal yang berkaitan dengan aksiologi, seperti, pengguna

an ilmu, kaitan antara cara penggunaan ilmu dengan kaidah-
kaidah akhlak, dan penentuan objek yang ditelaah berdasar
kan pilihan-pilihan akhlak dalam pendidikan.

Itulah antara lain ruang lingkup pembahasan filsafat pen
didikan Islam, yang tentunya dapat dikembangkan lebih lanjut 
asalkan masih berkaitan dengan pendidikan dan didasarkan pada 
ajaran Islam. 

I. 	 INTISARI 

Hakikat Pendidikan Islam dalam arti luas adalah kehidup
an dan kehidupan adalah pendidikan Islam. Karena setiap apa 
yang kita alami sengaja atau tidak sengaja, Islam menganjur
kan untuk mengambil hikmah (pembelajaran/lesson-learn) dari 
peristiwa atau pengalaman tersebut. Namun dalam arti sempit 
pendidikan Islam adalah usaha sadar dan terencana dengan cara 
menumbuhkembangkan, memperbaiki, memimpin, melatih, 
mengasuh peserta didik agar ia secara aktif mengembangkan 
potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spritual keagamaan, 
ilmu, akhlak mulia, dan keterampilan yang diperlukan dalam 
menjalani hidup di dunia dan akhirat sesuai dengan nilai-nilai 
Islam. Filsafat pendidikan Islam ialah ialah pemikiran-pemikiran 
filosufis yang sistimatis dan radikal, yang diambil dari (1) sistem 
filsafat (aliran-aliran filsafat), atau (2) jawaban filosufis terhadap 
masalah pendidikan, yang dapat dijadikan pedoman bagi proses 



35Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya

dan praktik pendidikan yang didasarkan ajaran Islam. Dari pe
ngertian ini melahir berbagai pola kajian dalam kependidikan 
(Islam). 

Dalam hal hubungan fillsafat pendidikan dan praktik pen
didikan terdapat hubungan yang sangat erat dan tidak dapat di
pisahkan antara keduanya. Dari perumusan hakikat pendidikan 
Islam, hakikat tarbiyah, taklim dan takdib, maka melahirkan 
ruang lingkup bahasan filsafat pendidikan Islam. Wallahu a’lam 
bishshawab. 



36

A.	 PENGANTAR 
Islam menyatukan tiga hal dalam diri seseorang yakni 

akidah-iman, ilmu, dan amal soleh. Khusunya masalah ilmu, 
pertama kali ayat Alquran turun ialah berkaitan dengan ilmu. 
Filsafat “iqra” menunjukkan hal itu. Kata “iqro’” tidak semata-
mata diartikan sebagai “bacalah” dengan mata kepala, tapi juga 
bisa diartikan sebagai “telitilah”, “dalamilah”, serta “ketahuilah” 
yang tentunya dengan indera, akal dan hati. Demikian juga hal 
yang dibaca itu bukan hanya yang tertulis dalam Alquran dan 
Sunnah tetapi juga membaca hal-hal yang tidak tertulis yakni 
yang tersebar di alam semesta dan dalam diri manusia itu sen
diri. Dorongan untuk menguasai ilmu dan teknologi menjadi se
makin kuat dengan pernyataan Alquran bahwa alam dapat di
tundukkan dan dikuasai manusia dengan syarat ilmu. 

Karena manusia berkewajiban mendapat yang namanya 
“ilmu pengetahuan”, maka Allah memberikannya berbagai po
tensi mengindera, berpikir, dan merasa yang tujuannya tidak 
lain agar manusia berilmu, beriman dan beramal saleh. Begitu 
muliannya orang berilmu, Alquran mengabadikan itu. Peng
abadian itu antara lain (1) Islam mengangkat derajat orang-
orang yang berilmu (QS. Al-Mujadilah: 11). Bahkan pelaksanaan 
ibadah tidak sah dan tidak diterima jika tidak disertai dengan 
ilmu pengetahuan; (2) nilai orang yang berilmu sangat berbeda 
dengan orang yang tidak berilmu (bodoh) (QS. Al-Zumar: 9); (3); 

BAB III

 EPISTEMOLOGI DAN AKSIOLOGI:
FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM



37 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

hamba yang takut kepada Allah ialah ulama (orang-orang yang 
berilmu) (QS. Al-Fathir [35]: 28); dan (4) orang berilmu dan terus 
menerus belajar adalah disebut robbni (Al-Imran 3: 79). 

B.	 KARAKTERISTIK ISLAM DALAM PERSPEKTIF FIL
SAFAT PENDIDIKAN 

Ilmu termasuk filsafat pendidikan (Islam) haruslah dikem
bangkan dari berbagai sumber dan dikaitkan dengan Islam yang 
terdiri dari sistem akidah, sistem akal sehat (ilmu), sistem akhlak, 
dan sistem tasauf. Agama Islam yang sifatnya menyeluruh me
liputi kebaikan dunia dan akhirat dan bersifat universal. Karena 
bersifat universal maka dapat menjadi petunjuk dan pedoman 
kepada seluruh umat manusia yang berbeda-beda bangsa, agama, 
warna kulit, budaya, karakter, dan lingkungannya. Memang Islam 
sungguh-sungguh rahmat bagi seluruh alam (QS. Al-Anbiya (21): 
107). Demikian juga karena Islam bersifat universal, maka dapat 
menampung semua tuntutan kehidupan modern yang masuk 
akal dan mengikuti setiap kemajuan, kebudayaan, peradaban dan 
ekonomi yang betul-betul memenuhi segala keperluan dan tun
tutan baik untuk individu maupun masyarakat. 

Islam dapat menjadi sumber utama dan menjadi dasar nor
matif bagi filsafat umum dan filsafat pendidikan bagi lapangan 
pendidikan. Isyarat sumber dan dasar itu terdapat dalam bebe
rapa ayat dalam Alquran. Seperti QS. Hud [11]:1), ”Alif lam ra, 
(inilah) suatu kitab yang ayat-ayatnya disusun dengan rapi serta 
dijelaskan secara ”terperinci”, yang di diturunkan dari sisi Allah 
Yang Maha Bijaksana lagi Maha Tahu. (QS. Hud [11]:1). Kata 
”terperinci” dapat dimaknai bahwa ayat-ayat Alquran terdiri 
dari beberapa macam, antara lain mengenai ketauhidan, hukum, 
kisah, akhlak, ilmu pengetahuan, janji dan peringatan, pendidik
an dan lain-lain. Allah memberi wahyu kapada RasulNya supaya 
mengeluarkan manusia dari kegelapan, kebingungan menuju ke 



38 H. Maragustam

cahaya (jalan Tuhan). ”Dan sesungguhnya Alquran ini benar-
benar diturunkan oleh Tuhan semesta alam, dia dibawa turun 
oleh al-Ruh al-Amin (Jibril), ke dalam hatimu (Muhammad) agar 
kamu menjadi salah seorang di antara orang-orang yang mem
beri peringatan, dengan bahasa Arab yang jelas (QS.Al-Syua’ra 
(26): 192-195). Sekalipun ini diturunkan ditengah-tengah bangsa 
Arab dan berbahasa Arab, tetapi misinya ditujukan kepada se
luruh umat manusia. 

Berkaitan dengan karakteristik ajaran Islam ini, Yusuf al-
Qardhawi (1983) menjelaskan bahwa karakteristik ajaran Islam itu 
ialah (1) rabba >niyah (ketuhanan), (2) insa >niyah (kemanusiaan), (3) 
syumu>l (universal) untuk semua zaman, tempat dan manusia, (4) 
al-wast}iyyah (pola keseimbangan atau keadilan), (5) al-waqi’iyyah 
(berpijak pada kenyataan objektif manusia), al-wud}u>h (kejelasan), 
dan integrasi antara s}abat (konsisten) dan (6) muru>nah (luwes). 
Dengan karakteristik tersebut ilmu pengetahuan termasuk filsafat 
pendidikan (Islam) dapat dikembangkan. Alquran sebagaimana 
dinyatakan Nabi SAW sendiri di dalam wasiatnya, yang antara 
lain diriwayatkan oleh Ali bin Abi Talib : Peganglah oleh kalian 
Kitab Allah, di dalamnya memuat berita-berita orang-orang se
belum kalian dan sesudah kalian serta ketetapan hukum sesama 
kalian. Ia adalah kata pemutus, bukan main-main. Barang siapa 
mengikuti petunjuk di luar itu, maka sungguh telah disesatkan 
oleh Allah. Dan barang siapa mengajak orang ke jalan ini, berarti 
ia diberi hidayah ke jalan yang lurus.

Berkaitan dengan karakteristik Islam yakni insa>niyah dan al-
waqi’iyyah maka persoalan universalisme Islam dapat dipahami 
secara lebih jelas, termasuk dalam revitalisasi pengembangan fil
safat pendidikan Islam. Alquran memperkenalkan dirinya sebagai 
agama yang sesuai dengan fitrah manusia (QS. Al-Rum [30]:30). 
Fitrah termasuk naluri kemanusian sesuatu yang dimiliki oleh 
setiap orang, maka itu berarti Alquran memperkenalkan dirinya 
sesuai dengan seluruh manusia tanpa kecuali. Karena setiap 



39 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

orang mempunyai naluri kemanusiaan.1 Hanya saja, disisi lain 
ada pula kenyataan perbedaan antara mereka, baik perbedaan 
yang diakibatkan lingkungan sosial-budaya maupun oleh kodrat 
(heriditas atau nativ) masing-masing pribadi manusia. 

Dua kenyataan objektif insa>niyah dan al-waqi’iyyah memberi 
gambaran bahwa Alquran yang bersifat universal yang berpijak 
pada kesamaan yang dimiliki oleh semua manusia dan ada pula 
yang partikular dan kondisional akibat perbedaan kodrat, sosial 
budaya, tempat, dan waktu. Yusuf Qardhawi (1990) menyebut 
ciri ini dengan fleksibilitas. Sepanjang menyangkut persoalan 
yang prinsipal, Islam mempunyai pendirian yang teguh seperti 
akidah iman, tetapi dalam persoalan furu’ (cabang) seperti stra
tegi pendidikan, pengembangan sumber daya insani, Islam justru 
fleksibel dan kontekstual. 

Karakteristik al-waqi’iyyah juga tercermin dari prinsipnya 
yang memberi peluang untuk tidak melaksanakan petunjuk-
petunjuknya, apabila pelaksanaannya mencapai tingkat gang
guan terhadap salah satu aspek maqa>s}id al-syar’i yakni meme
nuhi maksud-maksud syariat untuk (1) memelihara kehormatan 
agama, (2) memelihara jiwa, (3) mencerdaskan akal, (4) menjaga 
kelangsungan keturunan, dan (5) pemeliharaan harta. Prinsip dan 
nilai itu bersifat universal sedang penjabarannya dapat bersifat 
partikular. Islam dalam menghadap perbedaan-perbedaan, lebih 
mementingkan isi dan makna dibandingkan dengan bentuk 
formalnya. Untuk itulah disamping ajaran Alquran dipahami se
cara tekstual, juga harus dikaitkan dengan konteksnya. Dengan 
kata lain Islam datang tidak lepas dari ruang (konteks sosiologis) 
dan waktu (konteks sejarah). Untuk menjawab hal itu para ahli 
Ulumul Qur’an mencoba memahami Alquran dengan berbagai 
metode, seperti metode tematis, hermeneutik, dan lain-lain. 

1Naluri kemanusiaan ialah dorongan hati atau nafsu pembawaan atau insting 
yang menggerakkan untuk berbuat sesuatu tidak dibatasi oleh oleh tempat, waktu, 
dan budaya.



40 H. Maragustam

C.	 EPISTEMOLOGI FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

1.	 Teori tentang kebenaran dalam filsafat pendidikan Islam 
Epistemolgi ialah suatu cabang filsfat yang membahas 

sumber, proses, syarat, batas, validitas dan hakekat pengetahuan, 
dalam hal ini pendidikan Islam. Menurut Brameld (Mohammad 
Noor Syam, 1986) bahwa epistemolgi memberikan kepercayaan 
dan jaminan bagi guru bahwa ia memberikan kebenaran kepada 
murid-muridnya. Landasan epistimologis berusaha menjawab 
bagaimana proses yang memungkinkan di timbanya pengeta
huan yang berupa ilmu? Bagaimana prosedurnya? Hal-hal apa 
yang harus di perhatikan agar kita mendapatkan pengetahuan 
yang benar? Apa yang disebut kebenaran itu sendiri? Apakah 
kriterianya? Cara/tehnik/sarana apa yang membantu kita dalam 
mendapatkan pengetahuan yang berupa ilmu? (Jujun Suria
sumantri, 2010).

Teori kebenaran menurut filsafat antara lain ialah corres
pondence, consistency, pragmatis, dan religious. Kebenaran Corres
pondence yakni persesuaian antara fakta dan situasi nyata. Kebe
naran merupakan persesuaian antara pernyataan dalam pikiran 
dengan situasi lingkungannya. Teori ini paling luas diakui oleh 
realis (Uyoh Sadulloh, 2003). Jika ide atau kesan yang diyati subyek 
(seseorang) sesuai dengan kenyataan, realita obyek, maka se
suatu itu benar. Teori ini didasarkan atas pandangan ontologism 
bahwa dalam semesta ini ada dunia obyektif yang independent, 
yang tak tergantung kepada subyek yang menyadarinya. Karena 
itu masalah kebenaran lebih ditentukan oleh faktor eksternal dan 
bukan faktor inernal. Berdasarkan asas pendangan demikian, 
kebenaran bersifat obyektif. Secara sederhana, kebenaran ialah 
kesan subyek tentang suatu realita, dan perbandingan antara 
kesan dengan realita obyek. Jika keduannya ada persesuaian, 
persamaan maka itu benar. Sebagai contoh, dalam pikiran sese
orang bahwa ibu kota republik Indonesia ialah Jakarta. Ke
nyataannya demikian. Itulah kebenaran correspondency. Jika 



41 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

dalam pikirannya ibu kota RI ialah Medan, maka hal itu tidak 
sesuai dengan kenyataan. 

Teori Consistency ialah mencari kebenaran berdasarkan kon
sistensi (ketetapan/keajekan) antara ide-ide atau kesan-kesan 
tentang suatu realita. Artinya berdasarkan adanya konsistensi 
antara idea atau kesan seseorang dengan orang-orang yang lain 
untuk suatu obyek yang sama, maka ini dipandang sebagai benar. 
Dengan kata lain, sesuatu itu benar sampai seberapa jauh adanya 
konsistensi antara kebenaran yang ditangkap subyek yang satu 
dengan subyek yang lain tentang satu realita (obyek) yang sama 
(Mohammad Noor Syam, 1986). Sebagai contoh, ide (1) bahwa 
setiap manusia pasti mati. Ide (2) Suliyem adalah manusia. Ide (3) 
maka Suliyem pasti mati. Jadi ide pertama, kedua, dan ketiga kon
sisten benarnya. Itulah kebenaran Consistency. 

Teori Pragmatisme ialah sesuatu itu benar hanya jika mereka 
berguna, mampu memecahkan masalah yang ada secara praktis. 
Artinya, sesuatu itu benar, jika mengembalikan pribadi manu
sia di dalam keseimbangan, dalam keadaan tanpa persoalan dan 
kesulitan. Kebenaran suatu pernyataan diukur dengan kriteria 
apakah pernyataan tersebut bersifat fungsional dalam kehidupan 
praktis atau tidak. Suatu teori, pendapat, atau hipotesis dikata
kan benar apabila menghasilkan jalan keluar dalam praktik, atau 
membuahkan hasil yang memuaskan dalam kehidupan praktis. 
Pragmatisme, telah menekankan pada kegunaan sesuatu ide di 
dalam praktik. Jika berguna, maka itu benar. Sebaliknya jika tidak 
berguna, tentu hal itu tidak benar. Dengan demikian kebenaran 
amatlah relative. 

Kebenaran religious ialah kebenaran yang absolut, universal, 
dan mutlak. Manusia bukanlah semata-mata makhluk jasmaniah 
yang ditentukan oleh hukum alam (kausalitas) dan biologis. Ma
nusia adalah pula makhluk rokhaniah dan jasminiah sekaligus. 
Kebenaran tak cukup hanya diukur dengan rasio dan kemau
an individu. Kebenaran pastilah mengatasi rasio dan kemauan 
individu. Kebenaran bersifat obyektif, universal, dan mutlak 



42 H. Maragustam

yang berlaku bagi seluruh umat sekalipun sebagian manusia 
tidak mengetahuinya. Itulah kebenaran religious (Mohammad 
Noor Syam, 1986). Kebenaran religius berasal dari luar diri ma
nusia yakni berasal dari Sang Pencipta. Karena kebenaran yang 
diciptakan oleh manusia selalu dalam perspektif keilmuan, ruang 
dan waktu dan tidak lepas dari kepentingan, sehingga kebenaran 
itu menjadi relative. Sedangkan kebenaran dari Tuhan, tidak ada 
unsur kepentingan. Seperti sekiranya manusia semua baik atau 
jahat di jagad ini tidak akan menambah kekuasaan Tuhan dan 
tidak juga mengurangi kekuasaanNya sedikitpun. Dalam epis
temology filsafat pendidikan (Islam) semua teori kebenaran itu 
dapat saja dipakai sepanjang tidak bertentangan dengan nilai-
nilai Islam yang didukung oleh fakta-fakta empiris dan/atau 
argumentasi rasional. 

2.	 Sumber-sumber filsafat pendidikan (Islam) 
Sebelum mengkaji sumber-sumber pendidikan Islam harus 

lebih dulu menghubungkannya dengan struktur ide dasar pen
didikan Islam. Menurut al-Ainain (1980) bahwa struktur ide itu 
ialah pandangan-pandangan Islam mengenai falsafah al-h}aya>h 
(filsafat hidup) yang digariskan oleh Alquran, yang mencakup: 
Allah dan hubungan manusia dengan Allah, al-kaun (alam se
mesta), al-insa>n (manusia), al-mujtama’ al-muslim (masyarakat 
muslim), al-mujtama’ al-duali (masyarakat nasional) dan al-haya>h 
al-a>khirah (kehidupan akhirat). Struktur ide ini akan dijelaskan 
pada bab struktur ide dasar pendidikan Islam. 

Demikian juga dalam pengolahan sumber filsafat pendi
dikan Islam harus mengaitkan antara high tradition (teks) dan low 
tradition (konteks), mengaitkan teosentris (berpusat pada Tuhan), 
antroposentris (berpusat pada manusia) dan kosmosentris (ber
pusat pada lingkungan alam dan sosial). Dalam tataran high 
tradition (teks) Islam datang untuk membawa rahmat dan ke
bahagian bagi manusia lahir batin, dunia akhirat (QS.al-Baqarah 



43 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

[2]:201) dan menjadi rahmat bagi seluruh alam (QS. al-Anbiya’ 
[21]:107). Dalam hubungan ini Fajlur Rahman (1980) mengatakan, 
bahwa Alquran bukanlah untuk Tuhan tetapi untuk kepenting
an manusia, mempunyai relevansi. 

Untuk menjadikan ajaran Islam eternal, rahmat dan kon
tekstual, mau tidak mau disamping perlu reformulasi-reformasi 
pemahaman terhadap teks juga harus didukung pengkajian low 
tradition (konteks), agar segala aktivitas manusia itu lebih ber
mutu, efektif dan efisien serta bersifat sosiologis. Isyarat ini di
sebutkan dalam Alquran QS. al-Isra’ (17):84.2 Ini mengandung 
makna bahwa ajaran Islam mempunyai karakteristik yang flek
sibel dan lentur serta dapat dikaji dengan berbagai perspektif. 
Untuk itu pemikiran sumber-sumber filsafat pendidikan Islam 
harus ada persenyawaan antara teks dan konteks; teosentris, 
antraposentris, dan kosmosentris; antara berbagai komponen pen
didikan Islam (tujuan, materi-kurikulum, pendidik-peserta didik, 
strategi-metode pembelajaran, evaluasi, orang tua, dan lain-lain). 
Berikut dijelaskan sumber-sumber filsafat pendidikan Islam. 

Pada prinsipnya Ilmu pengetahuan termasuk filsafat pendi
dikan (Islam) di lihat dari sumber asalnya hanya satu yakni Allah 
swt. Karena Dia yang menciptakan segala sesuatu termasuk pe
ngetahuan. Kemudian Tuhan memancarkan ilmu pengetahuan 
itu kepada ayat-ayatNya berupa ayat-ayat (1) Ilahiyah yang ter
cantum dalam Alquran dan Sunnah, (2) ayat-ayat Insaniyah be
rupa potensi-potensi dalam diri manusia, dan (3) ayat-ayat 
kauniyah (kealaman) berupa sunnatullah (hukum keteraturan). 
Menurut Gibb, seorang orientalis Inggiris berpendapat bahwa 
Islam bukan sebuah agama yang semata-mata sebagai agama 
yang dipahami oleh orang-orang dewasa ini, tetapi mencakup 
secara utuh dan paripurna prinsip keagamaan serta memuat se
gala segi aspek kehidupan manusia. Dengan demikian Islam yang 
sumber pokoknya ialah Alquran dan Hadis dapat dijadikan 

2Katakanlah (hai Muhammad), bahwa tiap-tiap orang bekerja menurut tabiat 
(profesinya) (QS. Al-Isra [17]:84). 



44 H. Maragustam

sebagai sumber utama filsafat umum, filsafat pendidikan Islam, 
pembangunan kebudayaan, sosial, ekonomi, dan politik. Karena 
Alquran dan Sunnah menampung tuntutan kehidupan modern 
dan mengikuti setiap kemajuan kebudayaan dan peradaban ma
nusia. 

Jadi Alquran dan Sunnah merupakan sumber asasi bagi 
prinsip dimana ditegakkan filsafat dan teori pendidikan sebab ia 
mengandung potensi yang menyeluruh, fleksibel yang menye
babkannya memuat dan meliputi semua prinsip, nilai baik dan 
berguna bagi kehidupan manusia yang berasal dari sumber-
sumber lain. Alquran jelaslah bukan sebuah karya filsafat, dan 
nabi Islam itupun, baik dalam tindak-tanduk maupun ajaran
nya, tak ada sedikitpun yang bersamaan, dengan Sokrates atau 
Plato. Dia adalah utusan Tuhan yang menyampaikan perintah, 
memperingatkan kembali kebenaran-kebenaran tentang Tuhan 
dalam hubungannya dengan manusia, tentang hidup di dunia 
ini dan hidup selanjutnya, mengutip cerita-cerita lama, men
jalin-jalin antara janji dan ancaman dan memberikan hukum 
Agama yang menjamin keselamatan. Tetapi disamping kebe
naran-kebenaran keagamaan, Alquran juga memuat unsur ke
filsafatan atau sekurang-kurangnya pernyataan-pernyataan yang 
memberikan bahan untuk perenungan. Tentang Tuhan, pencip
taan alam semesta, manusia, takdir, susunan kerajaan Tuhan, di
sebutkannya dengan teliti dan menunjukkan jalan pilihan yang 
ditempuh si ahli pikir ke arah yang terumuskan dengan jelas fil
safat, kalam dan tasauf, dan orang tidak bisa membantah data 
esensial ini tanpa menolak Islam (H.L. Beck dan N.J.G. Kaptein, 
1988).

Berkaitan dengan ayat-atat Ilahiyah antara lain tercantum 
dalam QS. al-Nisa’ (4): 113 (…Dan (juga karena) Allah telah me
nurunkan Kitab dan hikmah kepadamu, dan telah mengajarkan 
kepadamu apa yang belum kamu ketahui); QS. al-Baqarah (2): 
31 (Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-



45 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

benda) seluruhnya,…); QS. Al-Baqarah: 151 (Sebagaimana (Kami 
telah menyempurnakan nikmat Kami kepadamu) Kami telah 
mengutus kepadamu Rasul di antara kamu yang membacakan 
ayat-ayat Kami kepada kamu dan menyucikan kamu dan meng
ajarkan kepadamu Al Kitab dan Al-Hikmah (As Sunnah), serta 
mengajarkan kepada kamu apa yang belum kamu ketahui); QS. 
Al-Baqarah: 238-239; al-Rahman (55): 1-4), dan al-Alaq (96): 3-5. 
Ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa Allah sebagai sumber 
dari segala sumber pengetahuan termasuk filsafat pendidikan 
Islam. 

Berkaitan dengan ayat-ayat insaniyah adalah bersumber dari 
manusia sendiri sebagaimana tersebut dalam QS. al-Maidah 
(5):31, QS. Asy-Syura (42):38, dan Ali Imran (3):159, dan QS. 
al-Maidah (5):31.3 dan hadis Nabi saw “Antum a’lamu bi amri 
dunyakum (Anda lebih tahu tentang urusan duniamu). Ayat-
ayat insaniyah tersebut khususnya QS. al-Maidah (5):31) itu me
nunjukkan bahwa Allah tidak memberikan ilmu kepada Kabil 
bagaimana cara mengubur mayat saudaranya yang bernama 
Habil itu. Tapi karena Kabil melihat contoh seekor burung gagak 
menggali-gali bumi untuk mengubur burang lain yang telah mati, 
maka potensi akal kreatif Kabil muncul sehingga dia mendapat
kan pengetahuan baru yakni cara menguburkan mayat saudara
nya itu. Demikian juga manusia mengindera, berpikir ilmiah dan 
merasa tentang berbagai fenomena alam kemudian dibahas oleh 
berbagai ahli yang disebut dengan musyawarah, diskusi, work
shop, seminar, dan seterusnya akan melahirkan berbagai jenis 
ilmu pengetahuan. 

3Kemudian Allah menyuruh seekor burung gagak menggali-gali di bumi untuk 
memperlihatkan kepadanya (Kabil) bagaimana dia seharusnya menguburkan 
mayit saudaranya. Berkata Kabil: «Aduhai celaka aku, mengapa aku tidak mampu 
berbuat seperti burung gagak ini, lalu aku dapat menguburkan mayit saudaraku 
ini?» Karena itu jadilah dia seorang di antara orang-orang yang menyesal (QS. 
al-Maidah [5]:31.) Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan 
Tuhannya dan mendirikan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan 
musyawarah antara mereka; dan mereka menafkahkan sebagian dari rezeki yang 
Kami berikan kepada mereka) (QS. Asy-Syura [42]:38). 



46 H. Maragustam

Sedangkan berkaitan dengan ayat-ayat kauniyah berupa 
sunnatullah (hukum keteraturan) yang di dalamnya terdapat 
ilmu pengetahuan jika diteliti atau diadakan eksprimen oleh 
ahlinya. Isyarat itu antara lain tersebut dalam QS. Yunus: 5, “Dia-
lah yang menjadikan matahari bersinar dan bulan bercahaya 
dan ditetapkan-Nya manzilah-manzilah (tempat-tempat) bagi 
perjalanan bulan itu, supaya kamu mengetahui bilangan tahun 
dan perhitungan (waktu). Allah tidak menciptakan yang de
mikian itu melainkan dengan hak (Maksudnya: Allah men
jadikan semua yang disebutkan itu bukanlah dengan percuma, 
melainkan dengan penuh hikmah/ilmu pengetahuan). Dia men
jelaskan tanda-tanda (kebesaran-Nya) kepada orang-orang yang 
mengetahui.” Fenomen-fenomena alam tersebut perlu diteliti 
untuk mendapat ilmu pengetahuan tentang system sunnatullah. 

Dari ayat-ayat ilahiyah, insaniyah, dan kauniyah, kamudi
an manusia berpikir, menganalisis, meneliti, dan melakukan 
eksprimen maka melahirkan berbagai cabang ilmu pengetahuan 
termasuk sumber filsafat pendidikan (Islam). Hasil-hasil pemi
kiran, penelitian, dan eksprimen tersebut dikenal dengan waris
an pemikiran Islam. Azra (1999) mengatakan, warisan pemikiran 
Islam, seperti hasil pemikiran para ulama, filosof, cendikiawan 
muslim yang pemikiran mereka merupakan refleksi terhadap 
ajaran-ajaran pokok Islam. Hasil pemikiran tersebut tentu ber
sumber dari Alquran dan Hadis serta perkembangan ilmu pe
ngetahuan. Yusuf Musa (1958) menjelaskan bahwa Alquran me
nyampaikan seruannya kepada semua manusia yang berbeda 
tingkatan berpikir dan kemampuan akalnya, ada yang diarahkan 
ke hati, agar terbuka menerima nasihat, dan ada yang diarah
kan ke akal, agar merenungkan pembahasan logis dan argumen 
(dalil), dan ada pula yang tertuju kepada keduanya, yang memuat 
hakikat yang dengan mudah dapat dipahami oleh semua umat 
manusia, serta ada pula yang diutarakan dalam bentuk perumpa
maan dan analogi.



47 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

Hasil-hasil pemikiran tersebut diatas (ayat-ayat Ilahiyah, 
Insaniyah, dan Kauniyah), lalu dijabarkan oleh al-Syaibani (1978) 
sebagai sumber filsafat pendidikan Islam sebagai berikut: 
a.	 Hasil kajian ilmiah yang betul mengenai watak manusia, 

pertumbuhan jasmani, intelektual, emosi, spiritual, ke
butuhan-kebutuhan dan proses pertumbuhannya yang ber
macam-macam. Begitu juga teori-teori yang dapat diterima 
akal, penemuan-penemuan dalam penyelidikan ilmiah yang 
sah yang berkaitan dengan sifat-sifat, bentuk dan proses per
tumbuhan manusia yang bermacam-macam.

b.	 Nilai-nilai dan tradisi-tradisi sosial yang baik yang menjadi
kan kepada masyarakat warna ke Islaman/keAraban, yang 
tidak menghalangi kemajuan mengikuti semangat zaman dan 
keperluan-keperluan peradaban, sosial, ekonomi dan politik 
bagi masyarakat. 

c.	 Hasil-hasil penyelidikan dan kajian-kajian pendidikan dan 
psikologi yang berkaitan dengan sifat-sifat, proses pendi
dikan, dan tujuan-tujuan pendidikan dan fungsi-fungsinya 
sangat penting. 

d.	 Prinsip-prinsip yang menjadi dasar filsafat politik, ekonomi 
dan sosial yang dilaksanakan oleh negara, perjanjian-per
janjian, prinsip-prinsip organisasi regional dan internasional 
kemana bergabung negara Islam itu, selama perjanjian dan 
prinsip itu sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.

3.	 Pengembangan filsafat pendidikan (Islam)
Pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) jika dilihat dari asal 

usulnya (dengan diinspirasi pendapat Mohammad Noor Syam, 
[1986] dan al-Syaibani, [1979]) dapat dibagi menjadi empat yakni (1) 
pengetahuan filsafat pendidikan Islam yang berasal dari wahyu-
hadis, ilham, dan intuisi (revealed knowledge);4 (2) pengetahuan fil

4Wahyu adalah sebutan bagi sesuatu yang dituangkan dengan cara yang cepat 
dari Allah ke dalam dada/jiwa para Nabi dan RasulNya, disampaikan kepada 
manusia untuk menunjuki dan memperbaiki mereka didalam dunia serta mem



48 H. Maragustam

safat pendidikan (Islam) yang berasal dari akal-rasional (rational 
knowledge) yakni pengetahuan atau kebenaran yang diperoleh 
dengan latihan rasio/akal semata, tidak disertai dengan obser
vasi atau eksprimen terhadap peristiwa-peristiwa faktual. Vali
ditas cara pencarian ilmu melalui akal dibenarkan, karena akal 
diyakni dapat membedakan antara yang benar dan salah dan 
yang baik dan buruk; (3) pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) 
yang berasal dari inderawi-empiris (empirical knowledge) yakni pe
ngetahuan yang diperoleh melalui penginderaan, penglihatan, 
pendengaran, dan sentuhan-sentuhan indera lainnya, sehingga 
seseorang memiliki konsep dunia di sekitarnya. Paradigma pe
ngetahuan empiris eksprimental ialah sains, dimana hipotesis-
hipotesis sains diuji dengan observasi atau dengan eksperimen; 
dan (4) pengetahuan filsafat pendidikan yang berasal dari otoritas 
(authoritative knowledge) yakni pengetahuan yang diterima dari 
yang punya otoritas. Pengetahuan itu benar bukan karena telah 
memvalidasi di luar diri kita, melainkan telah dijamin oleh oto
ritas (suatu sumber yang berwibawa, memiliki wewenang, berhak) 
di lapangan. Seseorang menerima pendapat orang lain, karena ia 
adalah seorang pakar/ahli di bidangnya. 

Sedangkan jika di lihat dari datangnya ilmu karena dipelajari 
atau tidak, ilmu filsafat pendidikan (Islam) dapat dibagi kepada 
tiga. Pertama, pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) dasar/po

bahagiakan mereka diakhirat. Pengetahuan ilham-kasyaf ialah pengetahuan yang 
datang dari Allah dengan penyinaran hati seseorang sehingga nampak jelas bagi
nya ilmu pengetahuan itu. Baik wahyu maupun ilham sama-sama dari Allah, 
hanya kalau wahyu diberikan khusus kepada para nabi dan rasul, sedangkan ilham 
diberikan kepada para wali (kekasih) Allah dan orang-orang saleh. Tentang ilham, 
sebagaimana firman Allah berkenaan dengan Ibu Musa a.s. “Dan Kami ilhamkan 
kepada ibu Musa; “Susuilah dia, dan apabila kamu khawatir terhadapnya maka 
jatuhkanlah dia ke sungai (Nil). Dan janganlah kamu khawatir dan janganlah (pula) 
bersedih hati, karena sesungguhnya Kami akan mengembalikannya kepadamu, dan 
menjadikannya (salah seorang) dari para rasul.” (QS. Al-Qasas [28]:7). Pengetahuan 
intuisi dan perasaaan (intuitive knowledge) yakni pengetahuan yang diperoleh manusia 
dalam dirinya sendiri, pada saat ia menghayati sesuatu, sebagai hasil penghayatan 
pribadi, sebagai hasil ekspresi dari keunikan dan individualitas seseorang tanpa 
memerlukan indera dari luar atau alasan yang diterima akal. Validitas pengetahuan 
intuisi lebih bersifat pribadi. 



49 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

tensi (fithriyah) yakni pengetahuan yang diperoleh manusia karena 
punya potensi berpikir dan kreatif seperti berkenaan dengan pe
ristiwa Kabil dalam menguburkan mayat saudaranya yang ber
nama Habil yang tersebut pada QS. al-Maidah (5):31. Kedua, 
ilmu ladunni/khudhori, yakni ilmu filsafat pendidikan (Islam) 
yang di dapat melalui proses pencerahan ruhaniyah manusia 
dan karenanya kehadiran cahaya Ilahi berupa ilmu menampak 
dalam diri manusia. Dengan sinaran Ilahiy, hati manusia dapat 
membaca dengan jelas dan terserap dalam kesadaran intelek, 
seakan-akan orang memperoleh ilmu dari Tuhan langsung. Se
bagaimana memberikan ilmu langsung kepada Nabi Hidir a.s. 
yang diabadikan pada QS. Al-Kahfi: 655 Ketiga, ilmu filsafat 
pendidikan (Islam) kasbi/khushuli, yakni ialah ilmu yang diper
oleh melalui cara berpikir kreatif, metodik, konsisten, ilmiah, 
dan bertahap melalui proses observasi, riset, eksprimen, dan pe
nemuan. Atau dengan kata lain seseorang memperoleh penge
tahuan filsafat pendidikan (Islam) dengan metode ilmiah. 

Dari tiga sumber jenis ilmu (ayat-ayat ilahiyah, insaniyah, 
dan kauniyah) yang didapat manusia, maka ilmu-ilmu itu tum
buh dan berkembang. Namun semua itu sebasgai titik sentral
nya ialah manusia. Karena manusia mempunyai potensi-potensi 
yang dapat dikembangkan dan diberdayakan. Seperti manusia 
memikirkan, meneliti, melakukan eksprimen tentang ayat-ayat 
Ilahiyah berupa Alquran dan Sunnah melahirkan ilmu-ilmu ke
agamaan, manusia memikirkan, meneliti, melakukan eksprimen 
tentang alam sunnatullah, malahirkan ilmu-ilmu pengetahuan 
alam, dan manusia memikirkan, meneliti, melakukan eksprimen 
terhadap dirinya sendiri dan orang lain melahirkan ilmu-ilmu 
humaniora.

 

5Artinya: Lalu mereka bertemu dengan seorang hamba di antara hamba-hamba 
Kami, yang telah Kami berikan kepadanya rahmat dari sisi Kami, dan yang telah 
Kami ajarkan kepadanya ilmu dari sisi Kami (QS. Al-Kahfi:65).



50 H. Maragustam

4.	 Objek pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) dan alat 
memperolehnya 
Setiap jenis ilmu pasti ada objek material6 dan objek formal

nya7 termasuk filsafat pendidikan (Islam). Maka objek material 
Filsafat Pendidikan (Islam) ialah manusia atau peserta didik 
dengan segala potensinya. Sedangkan objek formalnya ialah se
gala hal yang berkaitan dengan manusia dilihat dari perbuatan 
mendidik atau perspektif pendidikan Islam. Sarana memper
oleh ilmu tentang filsafat pendidikan (Islam) ialah indera untuk 
mengindera, empiris dan eksprimen untuk uji coba, akal untuk 
berpikir logis, hati dan nafs untuk merasa, mendapatkan ilham 
dan Wahyu. Dengan demikian alat-alat memperoleh pengetahuan 
filsafat pendidikan (Islam) sebagai berikut: 
a.	 Indera. Indera ialah alat perasa, seperti untuk mencium, meng

hirup, mendengar, dan merasakan sesuatu secara naluri 
(W.J.S. Poerwadarminta, 2005). Seperti tersebut pada QS. 
al-Isra: 36 (Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu 
tidak mempunyai pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya 
pendengaran, penglihatan dan hati, semuanya itu akan di
minta pertanggungan jawabnya.. 

b.	 Akal. Akal disebutkan dalam bentuk kata kerja dalam Al
quran yang mengacu kepada unsur pemikiran manusia dan 
akal sebagai penopang dan tingang agama. Kata al-lubbu 
adalah akal yang mampu mengetahui dan memahami; akal 
merupakan sumber pengetahuan dan pemahaman yang ter
dapat di dalam otak manusia. Menurut Kamus Besar Bahasa 
Indonesia akal ialah alat berpikir, daya pikir (untuk mengerti 
dan lain sebagainya); pikiran; ingatan: hanya manusia jua 
yang mempunyai (W.J.S. Poerwadarminta, 2005). Dalam QS. 

6Objek material ialah segala sesuatu yang dipelajari dalam kaitannya dengan 
usaha manusia untuk menciptakan kondisi yg memberi peluang berkembangnya 
seluruh potensi manusia dan kepribadian melalui pendidikan Islam. 

7Objek formal filsafat pendidikan (Islam) ialah segala usaha yg rasional, men
dasar, general, dan sisitimatis dalam mengembangkan potensi-potensi dasar manusia 
dan watak atau kecenderungan murninya melalui sudut pandang pendidikan Islam.



51 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

Al-Baqarah: 73 disebutkan: (Lalu Kami berfirman: “Pukul
lah mayit itu dengan sebahagian anggota sapi betina itu!” 
Demikianlah Allah menghidupkan kembali orang-orang 
yang telah mati, dan memperlihatkan padamu tanda-tanda 
kekuasaan-Nya agar kamu berpikir/mengerti). 

c.	 Hati Nurani. Hati Nurani menurut Imam al-Ghazali dalam 
Ihya Ulum al-Din (1875) ia berupa sesuatu yang lat}ifah (halus), 
bersifat rabba>niyah (ketuhanan) dan kerohanian yang ada 
hubungannya dengan jasmani. Hati yang halus itulah ha
kikat manusia yang dapat menangkap segala rasa, menge
tahui dan mengenal segala sesuatu. Dalam Kamus Besar 
Bahasa Indonesia hati adalah sesuatu yang ada di dalam 
tubuh manusia yang dianggap sebagai tempat (pusat) segala 
perasaaan batin dan tempat penyimpanan pengertia-penger
tian (perasaan-perasaan dan lain sebagainya) (W.J.S. Poerwa
darminta, 2005). Oleh karena hati dapat menangkap segara 
rasa, mengenal dan mengenal segala sesuatu, maka hati itu 
melahirkan ilham/intuisi8 dan wahyu. Wahyu bersifat meta
fisik yang bercirikan transendental, lintas empiris, supra 
indrawi, dan supra rasio. Sama halnya dengan ilham. Beda
nya kalau wahyu diberikan kepada Nabi dan Rasul yang 
berfungsi sebagai perintah untuk dilaksanakan, sedangkan 
ilham diberikan kepada manusia pada umumnya dan belum 
tentu harus dilakasanakan. 

5.	 Fungsi pengetahuan filsafat Pendidikan (Islam) 
Ahmad Tafsir (1999) menggambarkan secara umum per

kembangan sains didorong oleh paham humanism. Humanisme 

8Ilham atau intuisi ialah kemampuan untuk mengetahui sesuatu dalam hati 
tanpa melalui proses reasoning atau conscious analyzing, atau bisikan atau isyarat yang 
cepat dalam hati yang lebih mirip kepada dirahasiakan daripada dilahirkan. Seperti firman 
Allah QS. Al-Hajj: 46 ”maka apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, lalu mereka 
mempunyai hati yang dengan itu mereka dapat memahami atau mempunyai telinga 
yang dengan itu mereka dapat mendengar? Karena sesungguhnya bukanlah mata 
itu yang buta, tetapi yang buta, ialah hati yang di dalam dada). Hati lebih sering 
dapat mengetahui sesuatu secara lebih cepat ketimbang nalar manusia.



52 H. Maragustam

ialah filsafat yang mengajarkan bahwa manusia mampu meng
atur dirinya dan alam. Humanisme telah muncul sejak zaman 
Yunani Kuno. Perkembangan setelah humanism adalah rasional
isme. Hal ini terjadi karena tahap humanisme pengetahuan mitos 
tidak dianggap manjur dalam menjawab permasalahan manu
sia. maka diperluakn akal. Inilah awal dari aliran rasionalisme. 
Rasionalisme adalah paham yang mengatakan bahwa akal itu
lah alat pencari dan pengukur pengetahuan. Pengetahuan dicari 
dengan akal. Sebuah penemuan diukur dengan akal untuk me
nentukan benar dan salahnya ternyata rasio juga masih belum 
cukup karena sering terdapat pertentangan yang sama-sam logis. 
Maka pengetahuan pun berlanjut ketahap empirisme. Empir
isme adalah paham filsafat yang mengajarkan bahwa yang benar 
adalah yang logis dan ada bukti empirisnya, masih saja terdapat 
kekurangan dalam empirisme. Empirime hanya sampai pada 
konsep-konsep yang umum, konsep-konsep itu belum operasio
nal, karena belum terukur jadi masih diperlukan alat lain yaitu 
positivime. Positivism mengajarakan bahwa kebenaran itu diper
oleh dengan akal, ada bukti empiris dan pengalaman itu harus 
terukur. Positivisme kemudian melahirkan metode ilmiah dan 
kemudian dirinci dalam bentuk ilmu yaitu metode riset. 

Agama Islam sangat mendorong tentang menuntut ilmu. 
Bahkan kata “iman”dalam Alquran selalu disertai dengan ilmu.9 
Masih banyak ayat lain yang menjelaskan bagaimana penting
nya kedudukan ilmu dalam Islam. Demikian juga hadis seperti: 
“Barangsiapa yang mendatangi masjidku ini, yang dia tidak 

9Seperti QS. QS. Al-Mujadalah: 11, “Allah mengangkat orang-orang yang beriman 
daripada kamu dan orang-orang yang diberi ilmu dengan beberapa derajat”. Allah 
tidak menyukai orang-orang yang bodoh tapi mencintai orang-orang yang berilmu. 
Katakanlah “Apakah sama, orang-orang yang mengetahui dengan orang yang 
tidak mengetahui?” Hanya orang-orang yang berakal sajalah yang bisa mengambil 
pelajaran.” (QS. Al-Zumar: 9). Yang takut kepada Allah adalah orang-orang yang 
berilmu. FirmanNya dalam QS. Fatir 35: 28: “Sesungguhnya yang takut kepada 
Allah diantara hamba hambaNya hanyalah ‘ulama (orang-orang yang berilmu yang 
disertai dengan iman). Dan katakanlah: “Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku ilmu 
pengetahuan.” (Thaha 20: 114). Hendaklah kamu menjadi orang-orang rabbani (orang 
yang sempurna ilmu dan takwanya kepada Allah swt. (Al-Imran 3: 79).



53 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

mendatanginya kecuali untuk kebaikan yang akan dipelajari
nya atau diajarkannya, maka dia sekedudukan dengan mujahid 
di jalan Allah. Dan siapa yang datang untuk maksud selain itu, 
maka dia sekedudukan dengan seseorang yang melihat barang 
perhiasan orang lain.” (HR. Ibnu Majah dari Abu Hurairah). 

Dalam masalah-masalah pendidikan, tidak semuanya dapat 
dipecahkan dengan menggunakan metode ilmiah semata-mata. 
Tetapi yang berhubungan dengan pertanyaan-pertanyaan filo
sufis dalam lapangan pendidikan, memerlukan penanganan 
filosufis atau dapat dijawab dengan mengikuti aliran filsafat ter
tentu sepanjang sejarah. Pandangan, aliran filsafat tertentu ter
sebut akan dapat memperkaya teori-teori pendidikan. Filsafat 
pendidikan dengan demikian merupakan asas normatif bagi 
praktik pendidikan. Imam Barnadib (1998) menjelaskan bahwa 
bantuan filsafat terhadap pendidikan ini, dapat diteruskan untuk 
menjadi teori pendidikan sepanjang telah mengarah pada apa 
dan bagaimana seyogyanya pendidikan itu. Tugas filsafat dan 
pendidikan adalah seiring yaitu sama-sama memajukan hidup 
manusia. Ahli filsafat lebih memperhatikan tugas yang berkaitan 
dengan strategi pembentukan manusia, sedangkan pakar pendi
dikan bertugas lebih memperhatikan pada cara agar strategi itu 
menjadi nyata dalam kehidupan, melalui usaha dan proses pen
didikan. Jhon Dewey (1916) memandang bahwa pendidikan se
bagai suatu proses pembentukan kemampuan dasar yang funda
mental, baik menyangkut intelektual maupun emosional, menuju 
ke arah tabiat manusia dan manusia biasa, maka filsafat dapat juga 
diartikan sebagai teori umum bagi pendidikan. 

Menurut W.H. Kilpatrick, filsafat pendidikan mempunyai 
tugas pokok dalam tiga hal yaitu (1) memberikan kritik terhadap 
asumsi yang dipegangi oleh para pendidik; (2) membantu mem
perjelas tujuan-tujuan pendidikan; (3) melakukan evaluasi secara 
kritis tentang berbagai metode pendidikan yang dipergunakan 
untuk mencapai tujuan-tujuan pendidikan yang telah dipilih 
(Muzayyid Arifin, 1987). 



54 H. Maragustam

Menurut Brameld (1955) bahwa fungsi filsafat pendidikan 
yaitu harus mengarahkan filsafat guna mengatasi berbagai per
soalan pendidikan secara efesien, jelas, dan sistimatis sedapat 
kita bisa. Marilah kita pertimbangkan beberapa sifat yang lebih 
elementer dari ilmu yang amat berpengaruh ini. Bertolak dari 
batasan dan penjelasan kita mengenai filsafat itulah kita akan per
gunakan filsafat itu. Terdapat fungsi filsafat pendidikan melalui 
seluruh buku ini yaitu sebagai alat-alat analisa, kritik, sintesa dan 
evaluasi. Dengan demikian filsafat pendidikan dapat berfungsi (1) 
sebagai analisis dan kritik terhadap teori dan praktik pendidikan; 
(2) fungsi sintesis dimana filsafat pendidikan yang diterapkan 
kadang-kadang setelah diterapkan ternyata kurang efektif atau 
terlalu ideal sehingga perlu disentesakan dengan keberlakuan 
dengan situasi yang dihadapi; dan (3) berfungsi evaluasi yaitu 
filsafat pendidikan itu di jadikan sebagai ukuran atau kriteria ke
berhasilan dalam mencapai tujuan-tujuan pendidikan. 

Menurut al-Najihi (1967) bahwa oleh karena filsafat itu me
rupakan teori umum bagi pendidikan atau pendidikan itu tetap 
berada disamping filsafat dalam praktik, maka filsafat pendi
dikan berfungsi sebagai aktivitas berpikir yang kritis yang ber
kerja pada pengalaman pengajaran agar dapat menguraikan, 
mengkritik, memberikan dasar, kewajiban dan nilai yang harus 
ditegakkan di atas pendidikan, sehingga setelah itu dalam prak
tik pendidikan menjadi terarah, terbimbing dan bagus jalannya. 
Dengan demikian menjadi luaslah teori dan menjadi lebih lengkap. 
Dari berbagai pendapat tersebut dapat dijelaskan bahwa fungsi 
filsafat pendidikan (Islam) terhadap praktik pendidikan adalah 
sebagai berikut:

Pertama: Menjadi teori atau pedoman atau norma umum 
bagi praktik pendidikan, sepanjang filsafat pendidikan tersebut 
mengarah pada apa dan bagaimana seharusnya pendidikan itu 
dilaksanakan. Nilai-nilai Islam umpamanya dapat dijadikan norma 
atau teori umum dalam pembuatan konsep dan praktik pendi
dikan. Sebagai contoh, dalam QS. Al-Nahl (16): 125 disebutkan: 



55 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

”Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan 
pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang 
baik”. Kata ’hikmah’ dan ’pelejaran yang baik’ memberi indikasi 
bagi para pendidik untuk mengembangkannya sehingga dapat 
menjadi teori umum bagi pendidikan Islam. 

Kedua: Sebagai kritik terhadap asumsi (dugaan yang diterima 
sebagai dasar atau landasan berpikir seseorang karena dianggap 
benar) yang dipegangi oleh para pendidik. Sebagai contoh, pen
didik berasumsi bahwa pendidikan tidak bisa merubah karakter 
peserta didik. Pada hal Islam sangat menekankan untuk mem
bentuk manusia menjadi berkarakter islami. Jika tidak demikian, 
apa gunanya Alquran memerintahkan berdakwah dan mendi
dik orang lain ke jalan yang benar. Asumsi ini harus dikritik oleh 
filsafat pendidikan (Islam). Maka sangat tidak benar kalau pen
didik tidak mempunyai filsafat pendidikan sewaktu dia men
jalankan tugas profesinya. 

Ketiga: Sebagai sintesis dimana filsafat pendidikan yang di
terapkan kadang-kadang setelah diterapkan ternyata kurang 
efektif atau terlalu ideal sehingga perlu disintesakan dengan ke
berlakuan dengan situasi yang dihadapi. Harus diakui bahwa 
kadang-kadang filsafat pendidikan itu setelah diterapkan ter
nyata kurang efektif atau terlalu ideal sehingga perlu disente
sakan atau direvisi atau diganti dengan filsafat pendidikan lain 
yang keberlakuannya disesuaikan dengan situasi yang dihadapi 
sepanjang tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam.

Keempat: Sebagai evaluasi terhadap kesenjangan-kesen
jangan dalam proses pendidikan. Seperti kesenjangan antara teori 
dan praktiknya sehingga bila dapat ketidak cocokan, atau kurang 
relevan dengan nilai-nilai Islam, maka dengan segera dapat di
perbaiki. Karena filsafat pendidikan itu berfungsi evaluasi, apa
kah sesuai dengan normanya atau tidak, maka implikasinya ialah 
filsafat pendidikan sekaligus sebagai kriteria keberhasilan dalam 
mencapai tujuan-tujuan pendidikan. 



56 H. Maragustam

D.	 AKSIOLOGI FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM 

Axiologi ialah suatu bidang yang menyelidiki nilai-nilai 
(value). Hakikat nilai ialah ukuran atau pertimbangan untuk 
menghukum atau memilih tindakan dan tujuan tertentu. Me
nurut Mulyana (2004), nilai ialah rujukan dan keyakinan dalam 
menentukan pilihan. Definisi ini dikemukakannya setelah mem
bandingkan definisi yang dikemukan oleh empat tokoh yakni 
Gordon Allport, Kupperman, Hans Jonas dan Brameld. Menurut 
Spranger yang dikutip Mulyana, mengklasifikasikan nilai men
jadi enam yakni Nilai Teoretis, Nilai Ekonomis, Nilai Estetik, 
Nilai Sosial, Nilai Politik, dan Nilai Agama. Nilai Teoretis ialah 
nilai yang melibatkan pertimbangan logis dan rasional dalam 
memikirkan dan membuktikan kebenaran sesuatu. Nilai Teoretis 
memiliki kadar benar salah menurut pertimbangan akal pikiran. 
Nilai Ekonomis ialah nilai terkait dengan pertimbangan nilai yang 
berakar untung rugi, nilai yang lebih mengutamakan kegunaan 
sesuatu bagi kehidupan manusia. Nilai Estetik ialah menempat
kan nilai tertingginya pada bentuk dan keharmonisan, indah dan 
tidak indah, yang lebih mengandalkan penilaian subjektif. Nilai 
Sosial ialah kasih sayang, yang kadar nilai ini bergerak pada 
rentang antara kehidupan yang individualistik dengan altruistik. 
Nilai politik ialah nilai tertingginya adalah kekuasaan dan kadar 
nilainya akan bergerak dari intensitas pengaruh yang rendah 
sampai pada pengaruh yang tinggi (otoriter). Nilai Agama secara 
hakiki sebenarnya nilai ini merupakan nilai yang memiliki dasar 
kebenaran yang paling kuat dibandingkan dengan nilai-nilai 
lainnya. Nilai tertinggi yang harus dicapai adalah kesatuan (unity). 
Kesatuan berarti adanya keselarasan semua unsur kehidupan; 
antara hubungan kepada Tuhan, kepada manusia, dan kepada 
alam, antara kehendak manusia dengan perintah Tuhan, antara 
ucapan dan tindakan, antara akidah, ilmu, dengan perbuatan, dan 
antara akal, hati, dan rasa-karsa. Nilai teoritis, nilai eknomis, nilai 
sosial, nilai estetik dapat saja menjadi pegangan hidup seseorang 



57 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

dalam beraktivitas sepanjang tidak bertentangan atau meme
nuhi hak-hak ketuhanan dan hak-hak kemanusiaan. 

Landasan aksiologi akan menjawab, untuk apa pengetahuan 
yang berupa ilmu itu digunakan? Bagaimana kaitan antara cara 
penggunaan tersebut dengan kaidah-kaidah akhlak atau moral? 
Bagaimana penentuan objek yang ditelaah berdasarkan pilihan-
pilihan akhlak? Bagaimana kaitan antara teknik prosedural yang 
merupakan operasionalisasi metode ilmiah dengan norma-norma 
moral/professional?

Menurut Brameld axiologi ada tiga sasaran nilai yakni: moral 
conduct (tindak moral) melahirkan disiplin khusus ethica; esthetic 
expression (ekspresi keindahan) melahirkan esthetika; dan Socio-
political life, (kehidupan sosia-politik), melahirkan ilmu filsafat 
sosio-politik. Masalah-masalah axiology di atas menjelaskan 
dengan kriteria atau prinsip-prinsip tertentu apakah yang di
anggap baik di dalam tingkah laku manusia. 

Jika pengetahuan filsafat pendidikan Islam dihadapkan 
dengan masalah moral dalam menghadapi akses ilmu, para 
ilmuan terbagi kepada dua golongan; (1) value free (bebas nilai) 
dan (2) value bound (terikat nilai) (Jujun S. Suriasumantri, 2010). 
Bebas nilai ialah menginginkan ilmu harus bersifat netral terha
dap nilai baik secara ontologis maupun secara aksiologis. Bebas 
nilai yakni hanya menggunakan satu pertimbangan nilai yaitu 
nilai kebenaran ilmu dan mengesampingkan pertimbangan nilai 
metafisik yang lain yakni nilai etik, kesusilaan, dan kegunaan
nya akan sampai pada prinsip bahwa ilmu pengetahuan harus 
bebas nilai. Prinsip value free ialah menjadikan kebenaran sebagai 
satu-satunya ukuran dan segala-galanya bagi seluruh kegiatan 
ilmiah, termasuk tujuan penentuan tujuan bagi ilmu pengeta
huan. Sedangkan Value Bound (terikat nilai) yakni disamping 
menggunakan pertimbangan nilai kebenaran sebagai pertim
bangan, tetapi juga pertimbangan nilai metafisik yang lain yakni 
nilai etik, kesusilaan dan kegunaannya akan sampai pada prinsip 
bahwa ilmu pengetahuan terikat (gaut) dengan nilai.



58 H. Maragustam

Sistem nilai dalam filsafat pendidikan Islam ada tiga yakni 
(1) nilai sentral berada pada wilayah titik pusat nilai yang men
jadi sumber pengambilan keputusan pendidikan dan lainnya; (2) 
nilai sekuler ialah nilai sebagai penafsiran nilai sentral berupa 
norma-norma yang berhubungan dengan Tuhan, manusia dan 
lingkungan alam; dan (3) nilai operasional ialah nilai yang ber
ujud dalam lahir dari tindakan sehari-hariyang merupakan 
penjabaran dari nilai sekuler. Gambar berikut ini ialah sistem 
nilai dalam filsafat pendidikan Islam: 

Nilai sentral (inti) pengetahuan filsafat pendidikan Islam 
ialah nilai “tauhid”. Paling tidak ada tiga macam nilai “tauhid” 
yakni (1) uluhiyah,10 (2) tauhid rububiyah,11 dan (3) tauhid al-Asma’ 
wa al-Sifah.12 Nilai «sekuler» pengetahuan filsafat pendidikan 
Islam dapat dijabarkan dengan kualitas (1) hubungan manusia 

10Tauhi Uluhiyah ialah Allah Maha Tunggal yang paling berhak di sembah, di
taati, dan dipatuhi. 

11Tauhid Rububiyah ialah ialah Allah yang Maha Esa itu yang menciptakan, 
mengatur perkara-perkaranya dan yang mendidiknya. 

12Tauhid al-asma’ wa al-shifah ialah tiap-tiap yang berlaku di alam ini bersumber 
dari perbuatan dan pengaturan Allah, dan kepada-Nya setiap kesudahan akhir, dan 
daripada-Nya pula bermula setiap sesuatu.



59 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

dengan Allah ialah hubungan sebagai hamba dan khalifah; (2) 
hubungan sesama manusia ialah hubungan kejujuran (al-shidqu), 
amanah (terpercaya), menepati janji (al-wafa’ bi al-’ahdi), saling 
tolong menolong (ta’awaun), berbuat adil (’adalah) dan berbuat 
yang lebih baik dan paling baik (ihsan); (3) hubungan manusia 
dengan kehidupan ialah hubungan ujian dan labolatorium; dan 
(4) hubungan manusia dengan akhirat ialah hubungan per
tanggung jawaban (mas’uliyah) dan pembalasan (al-jaza’). Sedang
kan «nilai operasional» pengetahuan filsafat pendidikan Islam 
ialah diwujudkan dalam norma-norma tindakan sehari-hari dari 
nilai sekuler yaitu diwujudkan dalam al-wajibat (hal-hal yang 
diwajibkan), al-mandubat (hal-hal yang disunatkan), al-mahrumat 
(hal-hal yang diharamkan), al-makruhaat (hal-hal yang dimakruh
kan) dan al-jaizaat (hal-hal yang diperbolehkan). 

Ada empat tujuan memperoleh ilmu yaitu (1) penghubung 
mendekatkan diri kepada Allah (mencari rida Allah dan ke
bahagiaan akhirat) yang diwujudkan dengan menghamba ke
pada Allah dan menjadi khalifah di bumi; (2) ilmu semata-mata 
untuk ilmu (kegemaran dan hobi), (3) penghubung untuk peroleh 
kesenangan dunia yang terbatas, dan (4) penghubung untuk ke
majuan kebudayaan dan peradaban. Menurut Ali Abdul Azim 
dalam Falsafah Ma’rifahnya 1939 H/ 1973 M), bahwa tujuan mem
peroleh ilmu untuk mendekatkan diri kepada Allah adalah se
bagai tujuan yang paling agung. Artinya seseorang boleh saja 
memperoleh ilmu untuk kegemaran, mendapat materi atau ke
majuan peradaban asalkan dibingkai dan disinari oleh nilai-nilai 
spiritual keagamaan. Ini dapat dimengerti karena tujuan dalam 
pendidikan sangat penting artinya. Tujuan haruslah diletakkan 
sebagai pusat perhatian, tolok ukur keberhasilan suatu proses 
pendidikan, dan memberi nilai (sifat) pada semua kegiatan pen
didikan. Maka demi merealisasikan tujuan-tujuan tersebut, pe
serta didik menata pikiran dan tingkah lakunya. 

Aksiologi penggunaan pengetahuan filsafat pendidikan 
(Islam) pada prinsipnya ada tiga yakni (1) alat penjelas, (2) alat 



60 H. Maragustam

prediksi, dan (3) alat pengontral. Sebagai alat penjelas, artinya 
filsafat pendidikan (Islam) dapat menjelaskan setiap peristiwa 
yang terjadi berkaitan dengan pendidikan, seperti bagaimana 
peristiwanya, dan mengapa hal tersebit bisa terjadi. Sebagai alat 
prediksi, artinya filsafat pendidikan (Islam) dapat memprediksi 
hal apa yang akan terjadi jika melihat fenomena pendidikan yang 
sekarang terjadi. Sedangkan sebagai alat kontrol, artinya filsafat 
pendidikan (Islam) dapat mengarahkan fenomena pendidik
an yang terjadi sekarang ke arah yang positif dan benar sesuai 
dengan pengetahuan filsafat pendidikan (Islam). 

E.	 INTISARI

Objek material pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) yaitu 
manusia (pendidik, dan peserta didik, serta masyarakat) dengan 
segala seginya. Sedangkan objek formalnya ialah segala hal 
yang berkaitan dengan manusia dilihat dari perbuatan mendidik. 
Epistemologi pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) berkaitan 
dengan sumber dari segala sumber ialah Tuhan sendiri. Kemudian 
Tuhan memancarkan ilmu itu kepada ayat-ayatNya berupa ayat-
ayat (1) Ilahiyah (Alquran dan Sunnah) dan (2) ayat-ayat Insaniyah 
(manusia). Berkaitan dengan jenis-jenis pengetahuan filsafat pen
didikan (Islam) ialah (1) pengetahuan wahyu, ilham dan intuisi 
(revealed, ilham and intuitive knowledge); (2) pengetahuan rasional 
(rational knowledge); (3) pengetahuan indera-empiris (empirical 
knowledge); dan (4) pengetahuan otoritas (authoritative knowledge). 
Sarana memperoleh pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) ialah 
indera untuk mengindera, empiris dan eksprimen; akal untuk ber
pikir logis ilmiah; dan hati untuk merasa, untuk dapat ilham dan 
Wahyu. Fungsi filsafat pendidikan terhadap praktik pendidikan 
ialah teori umum atau normative, fungsi kritik, fungsi sintesis 
dan fungsi evaluative. Aksiologi bicara tentang nilai. Hakikat 
nilai ialah ukuran atau pertimbangan untuk menghukum atau 
memilih tindakan dan tujuan tertentu. Banyak macam nilai, 



61 Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam

antara lain nilai teoritis, nilai ekonomis, nilai estetis, nilai social, 
nilai politik dan nilai agama. Sumber nilai dalam Islam ialah 
nilai sentral, nilai sekuler dan nilai operasional. Pada prinsip
nya pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) terikat dengan 
nilai terutama dalam aksiologinya. Tujuan memperoleh penge
tahuan filsafat pendidikan (Islam) yang paling sentral sekaligus 
menaungi tujuan-tujuan lainnya ialah mendekatkan diri kepada 
Allah. Sedangkan kegunaan ilmu pengetahuan filsafat pendi
dikan (Islam) itu ialah alat penjelas, alat prediksi, dan alat pe
ngontrol. Wallahu a’lam bishshawab



62

A.	 PENGANTAR 

Diantara struktur ide pendidikan dalam Islam ialah manu
sia dan masyarakat. Membicarakan manusia tentu tidak pernah 
habis. Jika seseorang merasa tuntas membicarakannya berarti 
sama dengan memperkecil makna dan kandungan kapabilitas 
manusia itu sendiri. Karakteristik manusia tidak akan pernah 
ditangkap secara utuh dan pasti karena banyaknya dimensi dan 
misteri yang dikandungnya. Maka setiap kali seseorang selesai 
memahami dari satu dimensi tentang manusia, maka muncul pula 
dimensi lainnya yang belum ia bahas. Menurut Dr. Alexis Carrel 
(seorang peletak dasar-dasar humaniora di Barat) yang dikutip 
Nata (2001) mengatakan bahwa ”manusia adalah makhluk yang 
misterius, karena derajat keterpisahan manusia dari dirinya ber
banding terbalik dengan perhatiannya yang demikian tinggi 
terhadap dunia yang ada di luar dirinya.” Manusia bukanlah 
problem yang akan habis dipecahkan, melainkan misteri yang 
tidak mungkin disebutkan sifat dan ciri-cirinya secara tuntas dan 
karena itu harus dipahami dan dihayati (Soerjanto Poespowijojo 
dan K.Betends, 1978). Mengkaji manusia dari satu dimensi, akan 
membawa stagnasi pemikiran tentang kapabilitas manusia, se
kaligus menjadikannya sebagai objek yang statis. Bahkan manusia 
sendiri sebagai pribadi terkadang keliru memahami dirinya, baik 
dalam bentuk perasaan superior maupun inferior. 

BAB IV

HAKIKAT MANUSIA, MASYARAKAT MADANI
DAN FUNGSI PENDIDIKAN ISLAM



63Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

Proses pendidikan harus berangkat dari ketepatan mema
hami siapa manusia itu sebenarnya. Manusia mempunyai jati 
diri (watak/bawaan dasar/heriditas) yakni potensi materi yakni 
jasad dan potensi immateri yakni roh atau jiwa, akal (aql), hati 
(qalb), dan rasa-karsa (nafs). Jika seseorang salah dalam mema
hami potensi-potensi tersebut, maka akan keliru pula dalam me
nentukan strategi mendidik manusia. Jika keliru strategi men
didik, maka akan dapat merusak fitrah kesucian manusia. Pada hal 
fitrah kesucian tersebut harus dipertanggungjawabkan kepada 
manusia dan Tuhan. Menurut Harefa (2001) bahwa kesalahan 
atau bahkan dosa terbesar para guru adalah terlalu banyak me
lakukan pengajaran dan pelatihan, namun hampir tidak pernah 
melakukan pendampingan (mentorship) terhadap peserta didik 
untuk mengejar dan mencari jati dirinya sebagai pribadi, anggota 
kelompok, dan sebagai manusia warga masyarakat dunia. Ini arti
nya bahwa pendidikan harus berangkat dari pemahaman lebih 
dulu terhadap jati diri manusia itu sendiri yang menjadi subjek 
dan sekaligus objek pendidikan.

Manusia dalam pendidikan menempati posisi sentral, karena 
manusia di samping dipandang sebagai subjek, ia juga dilihat 
sebagai objek pendidikan itu sendiri (Imam Barnadib. 1988). Se
bagai subjek, manusia menentukan corak dan arah pendidikan, 
manusia khususnya manusia dewasa bertanggung jawab dalam 
menyelenggarakan pendidikan dan secara moral berkewajiban 
atas perkembangan pribadi peserta didik. Sedangkan sebagai 
objek, manusia menjadi fokus perhatian segala teori dan praktik 
pendidikan. Konsep pendidikan harus mengandalkan pema
haman mengenai siapa senyatanya manusia itu. Konsep pendi
dikan Islam misalnya, tidak akan dapat dipahami sepenuhnya 
sebelum memahami penafsiran Islam terhadap siapa sosok dan 
jati diri manusia. Pentingnya memotret manusia sebagai titik 
sentral dari teori dan praktik pedidikan merupakan hal yang 
vital, karena manusia merupakan unsur yang penting dalam 
setiap usaha pendidikan. Maka dari itu, tanpa lebih dulu dijelas



64 H. Maragustam

kan siapa sejatinya manusia itu, proses pendidikan akan meraba-
raba tanpa arah. 

Dengan demikian rumusan pendidikan selalu berawal dari 
konsep tentang manusia dalam berbagai dimensinya, yang me
rupakan refleksi dari pemikiran-pemikiran dinamis dan kreatif. 
Tanpa berorientasi kepada manusia sebagai acuan dasar, maka 
rumusan-rumusan filsafat pendidikan Islam akan mandeg dan 
gamang dan karenanya sulit menghadapi dan mencari solusi 
dalam menghadapi mengantisipasi problem-problem pendidikan.

B.	 HAKIKAT MANUSIA DALAM ISLAM 

Pada hakikatnya manusia terdiri dari dua unsur yang inte
gral yakni jasad (materi) dan ruh (immateri). Dari kedua unsur 
yang tidak dapat dipisahkan itu diberi berbagai potensi, seperti 
indera (pendengaran, penglihatan, penciuman, dan lain-lain), 
akal, hati, dan rasa-karsa. Berikut dijelaskan secara terperinci: 

1.	 Proses Penciptaan Manusia 
Tuhan menciptakan manusia terdiri dari unsur ruh (jiwa, 

nyawa) dan jasad. Proses penciptaannyapun rumit dan penuh 
misteri sebanding dengan jati dirinya yang unik, misteri dan tak 
terduga (gara>ib wa ’aja>ib). Ruh dan jasad, adalah dua unsur yang 
tidak bisa dipisah satu sama lain dan merupakan satu kesatuan 
serta saling menyempurnakan dalam pembentukan manusia. 
Setelah ruh dan jasad bersatu, disebut insan (manusia) sebagai 
keseluruhan baik lahir maupun batin. Ruh tersebut menghidupi 
unsur akal (kekuatan berpikir), hati (kekuatan meyakini), dan 
nafs (kekuatan merasa, mendorong, dan berkarsa), serta jasad 
(fisik). Tujuan pemberian potensi-potensi atau daya-daya tersebut 
agar manusia mampu melatih dan mengembangkannya sehingga 
kelak mampu melaksanakan tugasnya di muka bumi sebagai 
hamba yang beribadah dan sebagai khalifah yang memimpin 
alam semesta. 



65Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

Asal usul manusia terbagi kepada dua yakni (1) Adam se
bagai nenek moyang dan (2) manusia pada umumnya sebagai 
keturunan Adam. Penyebutan asal usul penciptaan Adam be
ragam dalam Alquran. Alquran memakai istilah t}i>n, tura >b, s}als}
a>l seperti fakhkha>r, dan s}als}a>l yang berasal dari hama>’ masnu>n. 
Berikut diuraikan satu persatu yaitu: 

a.	 Kata T}i>n
Kata t}i>n antara lain terdapat pada QS> Al-Mu’minun (23):12; 

Al-Sajadah (32):7; al-An’am (6):2; Al-A’raf (7):12; Al-Saffat (37):11; 
Al-Isra’ (17): 61; Shad (38):71. Pada umumnya para mufassir 
mengartikan kata t}i>n dengan saripati tanah lumpur atau tanah 
liat. Menurut Ibnu Katsir (1966), Ahmad Musthofa (1974), Jamal 
(1952), dan Magnujah (1969) bahwa kata t}i>n berarti bahan pen
ciptaan Adam dari komponen saripati tanah liat. Menurut 
Bahaudin (1981) bahwa t}i>n dalam QS. Al-Sajadah (32):7 adalah 
tanah yakni atom zat air (hydrohenium) dan kata la>zib pada QS. 
Al-S{affat (37):11 adalah zat besi (ferrum). 

b.	 Kata Tura >b 
Kata tura>b antara lain terdapat pada QS. Al-Kahf (18): 37; Al-

Hajj (22):5; Ali Imran (3:59); Al-Rum (30):20; Fatir (35): 11. Menurut 
Nazwar Syamsu (1983) bahwa semua ayat yang mengandung 
kata tura>b berarti saripati tanah. Muhammad Jawwad membagi 
asal usul penciptaan manusia menjadi dua yakni (1) langsung dari 
saripati tanah tanpa perantara yakni Adam dan (2) tidak langsung 
dari tanah seperti menciptakan Bani Adam berasal dari nut }fah 
(mani) dan darah, yang keduanya berasal dari berbagai macam 
makanan. Macam-macam makanan tersebut berkaitan dengan 
air dan tanah. Tanah adalah unsur penting dalam penciptaan ma
nusia. Maka tura>b dan t}i>n pada dasarnya searti yakni esensi materi
nya berasal dari tanah. Dari tanahlah manusia pertama diciptakan 
sebagai nenek moyang manusia. 



66 H. Maragustam

c.	 S}als}a>l seperti fakhkha >r yang berasal dari hama >’ masnu>n
 Kata s}als}a>l terdapat pada QS. Al-Rahman (55):14; Al-Hijr (15): 

26 dan 28 dan 33. Menurut Fachrur Razy (tth), dimaksud dengan 
s}als}a>l ialah tanah kering yang bersuara dan belum di masak. Jika 
s}als}a>l sudah dimasak jadilah dia (fakhha>r) sebagai komponen pen
ciptaan Adam. Sedangkan kata s}als}a>l yang berasal dari hama>’ 
masnu>n, menurut al-Maraghi (1974) ialah tanah kering, keras, 
bersuara, yang dapat diukir, warna hitam yang dapat diubah-
ubah, yang dituangkan dalam cetakan agar menjadi kering. Se
perti barang-barang permata yang dicairkan dan dituangkan 
dalam cetakan. 

d.	 Peniupan ruh 
Setelah pembentukan fisik mendekati sempurna yakni ada

nya persenyawaan antara komponen t}i>n (tanah liat yang berasal 
dari tanah lumpur yang bersih), tura>b (saripati tanah), dan s}als}
a>l seperti fakhkha>r berasal dari hama>’ masnu>n (dari lumpur hitam 
yang dicetak dan diberi bentuk), lalu Allah meniupkan Roh-Nya 
kepada Adam dan sejak itu dia benar-benar manjadi makhluk 
yang sesungguhnya (jasad dan ruh) yang sempurna sehingga para 
malaikat pun diperintahkan oleh Allah agar tunduk dan bersujud 
kepada Adam sebagai sujud penghormatan. 

Mengenai reproduksi manusia pasca Adam pada hakikat
nya juga berasal dari saripati tanah. Karena setiap apa yang 
dikonsumsi manusia berupa sayur-sayuran, buah-buahan, da
ging dan lain sebagainya yang diproduksi secara biologis dalam 
tubuh manusia sampai menjadi spermatozoa, juga berasal dari 
ekstrakta (saripati) tanah. Informasi tentang kejadian manusia 
pasca Adam antara lain disebutkan pada QS. Al-Mu’minun (23): 
12-16; Al-Sajadah (32): 7-9; Al-Hajj (22):5; Al-Qiyamah (75): 37-
39; Al-Insan (76): 2. Dari beberapa ayat tersebut dapat dijelaskan 
tahap-tahap kejadian manusia pasca Adam sebagai berikut: 

Tahap pertama, pada hakikatnya manusia berasal dari sari
pati tanah. Artinya manusia itu berasal dari sperma laki-laki 



67Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

dan darah, keduanya berasal dari makanan. Makanan yang di
konsumsi manusia dapat berupa hewan yang memakan tumbuh-
tumbuhan, dan sayur-sayuran. Tumbuh-tumbuhan merupakan 
proses dari tanah dan air. Tahap kedua, tahap nut}fah (sperma) 
yang bercampur dengan ovum wanita (telur yang sudah masak), 
seperti tersebut pada QS. Al-Insan, (76):2) yang berada dalam 
rahim. Tahap ketiga, tahap ’alaqah (sesuatu yang tergantung 
dalam dinding rahim atau segumpal darah) dalam warna ke
merah-merahan setelah melalui proses dari nut }fah dengan warna 
keputih-putihan. Tahap keempat, mud}gah (segumpal daging). 
Tahap kelima, tulang belulang. Menurut Thanthawi (1350 H) 
bahwa yang dimaksud dengan tulang belulang ialah dari se
potong daging itu Tuhan membedakannya menjadi dua yakni 
(1) pembetuk daging dan (2) pembentuk tulang belulang. Unsur-
unsur pembentuk tulang berproses menjadi tulang belulang. 
Demikian juga pembentuk daging, tetap menjadi daging. Proses 
pembentukan baik daging maupun tulang belulang, berasal dari 
bahan-bahan makanan yang sudah dipersiapkan oleh Allah 
SWT. Tahap keenam, pembalut tulang belulang dengan daging. 
Menurut al-Alusy (1280 H) bahwa yang dimaksud dengan 
”daging pembalut tulang belulang” adalah dua kemungkinan. 
Kemungkinan pertama, pembalut tulang belulang itu berasal 
dari sepotong daging yang sejak awal berproses dari bersatunya 
sperma dan ovum dalam rahim. Kemudian sepotong daging itu 
dibagi dua; sebagian menjadi tulang belulang dan bagian lainnya 
tetap menjadi daging yang berfungsi membalut tulang belulang 
itu. Kemungkinan kedua, pembalut tulang belulang itu adalah 
berasal dari daging lain yang diciptakan Allah untuk itu (bukan 
sepotong daging yang berasal dari bersatunya sperma dan ovum). 
Jika kejadian manusia itu sempurna, maka pada tahap keenam ini 
calon manusia itu telah dilengkapi tulang belulang, daging, urat 
syaraf, otot-otot dan anggoata tubuh lainnya. Namun jika tidak 
sempurna kejadiannya karena berbagai faktor, maka bisa saja 
ada salah satu anggota tubuh calon manusia itu yang cacat atau 



68 H. Maragustam

kurang. Tahap ketujuh, (tahap terakhir) Setelah pembentukan 
fisik mendekati sempurna dalam bentuk janin, Allah meniupkan 
Roh-Nya kepada manusia dan sejak itu dia benar-benar manjadi 
makhluk manusia yang sesungguhnya (jasmani dan roh) yang 
sempurna sehingga para malaikat pun diperintahkan oleh Allah 
agar tunduk dan sujud kepada manusia. Makhluk baru ini dapat 
bergerak, bernafas, bertutur, mendengar, dan melihat dan di
anugerahkan kepadanya keajaiban-keajaiban yang tidak ter
hingga baik lahir maupun batin.1

Dengan tiupan ruh kepada manusia maka terjadilah ge
taran Ilahi. Dengan getaran Ilahi pulalah, maka seluruh sifat-
sifat kesempurnaan Ilahi (Asma ’ul Husna) dipercikkan kepada 
manusia. Dengan percikan itu manusia secara fitrah cenderung 
seperti Tuhan dengan mencontoh Asma’ul Husna Allah sesuai batas-
batas kemanusiaannya dan kemakhlukannya. Seperti percikan 
Al-’Alim (Maha Mengetahui) manusia secara fitrah cenderung 
ingin mengetahui segala sesuatu, percikan Ar-Rabbu (Maha Men
didik dan Memelihara) manusia secara fitrah cenderung mampu 
mendidik dirinya sendiri, keluarganya, dan orang lain, percikan 
Al-’Adl (Maha Adil) manusia secara fitrah cenderung berbuat adil, 
percikan Al-Mulk (Maha Memiliki Kekuasaan), manusia secara 
fitrah cenderung menguasai manusia lainnya dan alam demi 
kesejahteraan umat manusia, percikan Al-Khaliq (Maha Pen
cipta), manusia secara fitrah cenderung memiliki daya kreati
vitas untuk mencipta sesuatu, dan percikan Ar-Rahman Ar Rahim 
(Maha Kasih dan Sayang), manusia secara fitrah cenderung mem
beri kasih sayang kepada dirinya dan orang lain. 	

1Kemudian Dia menyempurnakan dan meniupkan ke dalamnya roh-Nya dan 
Dia menjadikan bagi kamu pendengaran, penglihatan dan kalbu; (tetapi) kamu 
sedikit sekali bersyukur (QS. As-Sajadah:9). Maka apabila aku telah menyem
purnakan kejadiannya, dan telah meniupkan kedalamnya roh-Ku. Maka tunduklah 
kamu kepadanya dengan bersujud (sujud penghormatan) (QS. Al-Hijr: 29). Maka 
apabila telah Kusempurnakan kejadiannya dan Kutiupkan kepadanya roh-Ku; 
Maka hendaklah kamu tersungkur dengan bersujud kepadaNya” (QS. Shaad: 72). 



69Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

2.	 Manusia dalam Alquran dan Perangkat Jati diri Manusia 
Perangkat pembentukan kompleksitas zat insa>niyah (jati diri 

manusia) terdiri dari dimensi materi berupa fisik dan dimensi 
immateri berupa ruh. Ruh menghidupi akal, hati (qalb), dan nafs 
(diri, nafsu) serta fisik (al-jasad). Alquran menggunakan bebe
rapa istilah yang menunjukkan kepada manusia. Seperti basyar 
dan insa>n. Sedangkan perincian dari kompleksitas jati diri ma
nusia ialah kata al-jism, ‘aql, qalb, dan nafs yang kesemuanya di
hidupi oleh roh. 

a.	 Kata insa>n
Manusia jika merujuk kepada kata insa>n, berarti mengacu 

kepada manusia dari aspek mental-spiritualnya. Kata insa>n yang 
bentuk jamaknya (pluralnya) al-na>s dari segi semantik atau ilmu 
tentang akar kata, dapat dilihat dari asal kata (1) anasa yang mem
punyai arti melihat, mengetahui, dan minta izin. Selanjutnya 
kata insa>n juga dilihat dari asalnya (2) nasiya yang berarti lupa. 
Sedangkan kata insa>n jika dilihat dari asal katanya dari al-uns atau 
(3) anisa dapat berarti jinak (Loes Ma’luf, 1987). 

Menurut Musa Asy’ari (1992), bahwa atas dasar insa>n dari 
kata anasa mengandung petunjuk adanya kaitan substansial 
antara manusia dengan kemampuan penalaran. Yakni dengan 
penalarannya itu manusia dapat mengambil pelajaran dari apa 
yang dilihatnya, ia dapat pula mengetahui apa yang benar dan 
apa yang salah, dan terdorong untuk minta izin menggunakan 
sesuatu yang bukan miliknya. Dengan demikian manusia dapat 
dididik baik melalui pendidikan yang disengaja melalui jalur 
formal, informal, dan non formal dan maupun pendidikan yang 
tidak disengaja yakni pendidikan dengan pengalaman hidup. 
Insa>n dari asal kata ”nasiya”, berarti lupa atau salah. Manusia 
mempunyai sifat salah dan lupa. Manusia lupa terhadap sesuatu 
hal, disebabkan ia kehilangan kesadaran terhadap sesuatu. Oleh 
karena itu, dalam kehidupan beragama, orang yang lupa tidak 
dibebani hukum (takli>f al-hukm) atau tidak diminta pertanggung 



70 H. Maragustam

jawaban bila seseorang dalam keadaan tidak menyadari atau lupa 
terhadap apa yang dikatakan atau apa yang dilakukan. 

Menurut Mahmud (2004) yang membuat seseorang layak 
memikul tanggung jawab sebagaimana disepakati ulama ialah 
bila seseorang (1) mencapai batas takli>f (dewasa) baik laki-laki 
maupun perempuan, (2) berakal, yakni mengetahui dan me
nyadari apa yang diperbuat dan dikatakan serta mengetahui 
akibat yang ditimbulkan oleh perbuatan dan perkataan tersebut 
baik bagi dirinya sendiri maupun bagi orang lain, (3) mem
punyai kebebasan dan tidak mendapat paksaan ketika melakukan 
perbuatannya atau ketika mengucapkan sesuatu, dan (4) mem
punyai kemampuan untuk mengutarakan perkataannya atau me
lakukan sesuatu. 

Sebagaimana telah disebutkan bahwa jika kata insa >n ber
asal dari kata ”nasia” menunjukkan bahwa sifat yang melekat 
dalam diri manusia adalah berbuat salah dan lupa. Semua 
manusia pernah berbuat salah dan lupa. Perbedaan seseorang 
dengan yang lainnya bukan terletak pada ”salah dan lupa”. Tetapi 
terletak pada sejauh mana seseorang menyadari kesalahan dan 
kelupaannya, lalu ia berusaha memperbaiki diri terus menerus 
agar menyedikitkan berbuat salah dan lupa atau tidak berbuat 
salah sama sekali sehingga bertambah kualitas hidupnya. Dampak 
pendidikannya ialah seseorang selalu mengasah intelektual dan 
hatinya agar secara terus menerus keluar dari kesalahan me
nuju ke perbaikan kualitas hidup. Dalam bahasa agama disebut 
”bertobat”. Bertobat pada hakikatnya kembali kepada Tuhan 
setelah melakukan kesalahan dan dosa, lalu menyadari keke
liruannya, bertekad tidak mengulangi kesalahannya dan karena
nya meningkat kualitas iman takwa dan hidupnya di masa-masa 
yang akan datang. 

Insa>n dari asal kata ”al-uns” atau ”anisa” berarti jinak. Me
nurut Binti asy-Syati yang tikutip Nata (2001) bahwa atas dasar 
ini, binatang yang jinak seperti kucing dapat disebut binatang 
yang a>nis. Kata al-insa>n dan kata al-ins keduanya dapat berasal 



71Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

dari satu kata ”anisa”. Akan tetapi, dalam Alquran kata al-ins 
selamanya dipakai dalam kaitan dengan kata al-jinn, sehingga al-
jinn dapat diartikan sebagai lawan dari kata anisa. Oleh karena 
itu makhluk jin dapat dikatakan sebagai makhluk yang buas. 
Penyembahan kepada Allah berlaku baik kepada yang sudah 
jinak (manusia) maupun yang masih liar (jin). Dari kata ”anisa” 
ini menunjukkan bahwa manusia pada dasarnya adalah makhluk 
yang jinak (kemampuan beradaptasi), yang berbudaya, dapat 
mendidik dan dididik. Dengan potensi dan berkemampuan ber
adaptasi ini, manusia perlu dididik untuk mempercepat ber
adaptasi dengan lingkungan alam dan sosial budaya dimana dia 
berada dan mempersiapkan diri dengan berbagai ilmu untuk 
mampu beradaptasi di masa yang akan datang. Dengan ilmu yang 
di dapat, kemampuan berdaptasi seseorang akan lebih berdaya 
dan lebih cepat menghadapi gelombang kehidupan. 

b.	 Kata basyar
Manusia jika merujuk kepada kata basyar, berarti mengacu 

kepada manusia dari aspek lahiriahnya. Kata basyar dipakai untuk 
menyebut semua makhluk, baik laki-laki maupun perempuan, 
baik individu maupun kolektif. Kata basyar adalah jamak (plural) 
dari kata basyarah yang berarti permukaan kulit kepala, wajah, 
dan tubuh yang menjadi tempat tumbuhnya rambut. Ibnu Barzah 
mengartikannya sebagai kulit luar. Al-Lais mengartikannya se
bagai permukaan kulit pada wajah dan tubuh manusia. Oleh 
karena itu kata muba>syarah diartikan mula>masah yang artinya per
sentuhan antara kulit laki-laki dan perempuan. Di samping itu 
kata muba>syarah juga diartikan sebagai al-liwat, atau al-jima’ yang 
artinya persetubuhan antara laki-laki dan perempuan. 

Dengan demikian, jika manusia dilihat dari kata basya>rah 
mengacu pada aspek lahiriah (jasmaniyah) yang dapat tumbuh 
secara alami sesuai dengan makanan dan minuman yang dikon
sumsinya. Sedangkan manusia dari pengertian insa>n yang berasal 
dari kata anasa, nasiya, dan anisa mengacu pada dimensi rohani 



72 H. Maragustam

dan mental. Pertumbuan dan perkembangan manusia, baik ma
nusia dengan arti basya>rah maupun insa>n sangat tergantung pada 
gesekan alam (alam nabati dan hewani), dan alam sosial budaya, 
lingkungan dan pendidikan. 

Sedangkan yang menunjukkan perincian kompleksitas jati 
didi manusia ialah kata al-jism, ‘aql, qalb, nafs, dan fitrah. 

a.	 Kata jism
Terma al-jism (tubuh) disebutkan di dalam Alquran hanya 

sebanyak dua kali. Pertama dengan bentuk mufrad (tunggal) 
yaitu ketika berbicara tentang Thalut (QS. al-Baqarah, [2]:247).2 
Kedua, dengan bentuk jamak (plural) yakni ketika berbicara 
tentang orang-orang munafik (QS. al-Munafiqun, [63]: 4).3: Ke
dua ayat ini menunjukkan bahwa jasad termasuk bagian dari jati 
diri manusia. Diakui bahwa kekuatan fisik dapat membantu se
seorang dalam menjalankan tugasnya. Sebaliknya anggota tubuh 
juga dapat menjerumuskan seseorang ke dalam maksiat. Ke
kuatan tubuh sesungguhnya sebagai persyaratan menjalankan 
tugasnya di muka bumi termasuk tugas pendidikan. Pendapat 
sebagian orang yang merendahkan arti penting tubuh, tidak ter
dapat dalam Islam. Alquran menganjurkan manusia supaya 
merawat tubuhnya serta memenuhi kebutuhannya berupa ma
kanan, minuman, dan pakaian (QS. Al-Baqarah, [2]: 57, 60 dan 168). 
Keperkasaan tubuh dan kesempurnaan kekuatannya merupa
kan modal untuk sehat hati dan pikiran. Sebagaimana dalam 
perumpamaan dikatakan bahwa akal yang sehat terdapat dalam 
tubuh yang sehat. 

b.	 Terma al-’aql
Kata ’aql dengan kata jadiannya dimuat dalam Alquran se

banyak 49 kali. Sedangkan kata al-alba>b sebanyak 16 kali. Me
2… Nabi (mereka) berkata: Sesungguhnya Allah telah memilihnya menjadi raja 

kalian dan menganugerahkannya ilmu yang luas dan al-jism (tubuh) yang perkasa....
(QS. Al-Baqrah [2]:247). 

3 Dan apabila engkau melihat mereka, ajsa>m (tubuh-tubuh) mereka menjadikan 
engkau kagum…”(QS. al-Munafiqun, [63]: 4)



73Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

nurut Jalal (1977) kata al-alba>b adalah kata jamak (plural) dari 
kata lubb yang berarti akal. Untuk itu kata lubb tidak ditelusuri 
pengertiannya dalam tulisan ini karena kata tersebut telah di
wakili oleh kata ’aql. Menurut Shihab (1977) kata ’aql (akal) dari 
segi bahasa pada mulanya berarti tali pengikat dan penghalang. 
Alquran menggunakannya bagi ”sesuatu yang mengikat atau 
menghalangi seseorang terjerumus dalam kesalahan atau dosa.” 

Kata ’aql berasal dari kata Arab, yakni al-’aql yang dalam 
bentuk kata benda, berlainan dengan kata al-wahy, tidak terdapat 
dalam Alquran. Menurut Harun Nasution (1986), dalam Alquran 
terdapat bentuk kata kerjanya ’aqalahu dalam 1 ayat, ta’qilu>n 24 
ayat, na’qilu> 1 ayat, ya’qilu>ha 1 ayat dan ya’qilu>n 22 ayat. Kata-kata 
itu datang dalam arti paham dan mengerti.

 Kata-kata yang dijabarkan dari kata ’aql: ’aqalahu, ta’qilu>na, 
na’qilu>, ya’qilu>ha dan ya’qilu>na terdapat dalam Alquran sebanyak 
49 tempat. Sedangkan kata al-alba>b dalam 16 tempat. Menurut 
al-’Aqqad (Jalal, 1977) bahwa al-lubb adalah akal yang mampu 
mengetahui dan memahami; akal merupakan sumber penge
tahuan dan pemahaman yang terdapat di dalam otak manusia, 
sebagaimana yang ditujukan oleh namanya dengan bahasa Arab. 
Demikian juga di dalam Alquran terdapat kata ulin-nuha> yang 
berarti ”orang-orang yang berakal.” Alquran tidak menjelaskan 
secara eksplisit mengenai arti yang menggunakan akar kata ’aql 
atau alba>b atau ulin-nuha>, namun dari konteks ayat-ayat dapat 
dipahami maknanya sebagai berikut:
1) 	 Akal sebagai alat untuk memahami dan menggambarkan 

sesuatu agar seseorang mencapai hakikat yang menuntunnya 
beriman kepada-Nya. Antara lain terdapat dalam QS. Al-
Baqarah, [2]:73.4 

2) 	 Akal dapat menangkap hal-hal yang abstrak. Penggambaran 
dan perumpamaan yang diberikan Alquran untuk menuntun 

4” ... ”Demikianlah Allah menghidupkan kembali orang-orang yang telah 
mati, dan memperlihatkan kepada kalian tanda-tanda kekuasaan-Nya agar kalian 
mengerti.” (QS. Al-Baqarah, [2]:73)



74 H. Maragustam

seseorang memahami dan kemudian mengantarkannya ke
pada keimanan, dapat ditangkap oleh akal. Penyebutan 
silih berganti siang dan malam, bahtera yang berlayar di 
laut membawa apa yang berguna bagi manusia, Dia hidup
kan bumi setelah mati, dinyatakan sebagai bukti-bukti ke
kuasaan dan kebesaran Allah (QS. al-Baqarah [2]:164-165). 
Penggambaran tanda-tanda kebesaran Allah tidak hanya 
menggunakan kata’aql tetapi juga tafakkara (al-An’am [6]:50, 
al-Rum [30]:19-21), alba>b (al-Baqarah [2]:197), naz}ara (al-
Gasyiyah [88]:17), tadabbara (Shad [38]:29) dan lain sebagai
nya, yang kesemuanya itu mengandung makna pengantar 
pemahaman dan penggambaran untuk mencapai hakikat ke
benaran yang pada akhirnya mengantarkan seseorang untuk 
bertakwa dan beriman.

3) 	 Akal berfungsi sebagai dorongan moral, seperti QS. Al-
An’am [6]:151: ... dan janganlah kamu mendekati perbuat
an-perbuatan keji, baik yang nampak atau tersembunyi, 
dan jangan kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah 
dengan sebab yang benar. Demikianlah itu diwasiatkan Tuhan 
kepadamu, semoga kamu memiliki dorongan moral untuk 
meninggalkannya.

4) 	 Akal berfungsi mengambil hikmah dari sesuatu peristiwa. 
Untuk maksud ini biasaanya digunakan kata rusyd. Daya ini 
menggabungkan dua daya yakni (1) daya untuk memahami 
dan menggambarkan sesuatu dan (2) daya dorong moral 
sehingga ia mengandung daya memahami, daya menganli
sis, dan menyimpulkan, serta dorongan moral yang disertai 
dengan kematangan berpikir. Seseorang yang memilki do
rongan moral, boleh jadi tidak memiliki daya nalar yang 
kuat, dan boleh jadi juga seseorang yang memiliki daya pikir 
yang kuat, tidak memiliki dorongan moral, tetapi seseorang 
yang memiliki rusyd,5 maka dia telah menggabungkan kedua 

5Seperti tersebut pada QS. Al-Baqarah (2):186: “Dan apabila hamba-hamba-Ku 
bertanya kepadamu tentang Aku, maka (jawablah) bahwasanya Aku adalah dekat. 



75Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

keistimewaan tersebut. (M.Qurais Shihab, 1977). 
		  Menurut al-Maraghi bahwa kata al-rusyd (yang berakal, 

mengikuti jalan yang benar) lawan kata dari al-fasa>d yakni 
kerusakan. Artinya bahwa segala aktivitas apabila didorong 
oleh roh keimanan, maka pelakunya diharapkan orang yang 
berakal lagi mendapat petunjuk (Maraghi, 1974). Dengan 
demikian orang yang dapat memahmi secara tepat bahwa 
Tuhan itu dekat dengan dirinya adalah orang yang berakal 
karena hal tersebut membutuhkan pemikiran yang kompleks 
dan abstrak. Tuhan bukan sesuatu yang kasat mata dan kon
krit. Di samping itu ia juga mengharapkan secara moral belas 
kasih Tuhan, karenanya dia memohon petunjuk dan perto
longanNya.

5) 	 Akal berfungsi sebagai alat dzikrullah (mengingat kepada 
Allah) dan alat memikirkan ciptaan Allah. Seperti disebutkan 
di atas bahwa kata lubb bentuk pluralnya al-alba>b digunakan 
juga untuk pengertian akal. Seperti tersebut pada QS. Ali Imran 
[3]:190-191.6 Kata ulu> al-ba>b searti dengan akal. Menurut al-
Malikiy bahwa yang dimaksud dengan ulu> alba>b ialah orang 
yang mempunyai akal sempurna (al-Malikiy, tt). Dengan pe
nafsiran yang hampir sama, menurut Ibnu Katsir yang di
maksud dengan ulu> alba>b ialah orang-orang yang akalnya 
sempurna dan bersih yang dengannya dapat menemukan 
berbagai keistimewaan dan keagungan mengenai sesuatu, 
tidak seperti orang yang buta dan dungu yang tidak dapat 
berpikir (Ibnu Katsir, 1991). Dengan demikian fungsi akal 
tidak sekedar berkemampuan memikirkan keteraturan alam 

Aku mengabulkan permohonan orang yang mendoa apabila ia berdoa kepada-
Ku, maka hendaklah mereka itu memenuhi (segala perintah-Ku) dan hendaklah 
mereka beriman kepada-Ku agar mereka selalu yarsyudu >n (dalam kebenaran)”. 

6Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih bergantinya malam 
dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal (ulu> alba>b), yaitu 
orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk atau dalam keada
an berbaring dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya 
berkata): Ya Tuhan kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia, Maha Suci 
Engkau, maka peliharalah kami dari siksa neraka (QS. Ali Imran [3]:190-191).



76 H. Maragustam

semesta ini tetapi juga berkemampuan merenung atau berzikir 
sehingga mengantarkan seseorang kepada kedalaman iman 
kepada Allah.

Dari penjelasan diatas, menunjukkan bahwa akal disebut-
sebut dalam Alquran disertai dengan kedudukannya yang agung 
sambil diingatkan kepada kewajiban menggunakannya. Kebe
radaan akal menjadi penopang tiang agama, dan sebagai tempat 
penyandaran tugas khalifah dan hamba. Untuk itu penyebutan 
akal selalu dalam bentuk kata kerja bukan dalam bentuk kata 
benda. Implikasinya ialah manusia harus selalu aktif mengguna
kannya sesuai dengan pengertian yang ada pada akal itu sendiri. 
Karena itulah orang yang tidak menggunakan akalnya disamakan 
dengan binatang ternak (QS. al-Furqan [25] :43-44; al-Mulk [67]:10 
dan al-Anfal [8]:22).

c.	 Terma al-qalb (hati-spiritual-keimanan)
Dalam Mu’jam al-Mufakhras, kata al-qalb dan al-qulu>b dan 

segala kata jadiannya tidak kurang dari 170 ayat yang tersebar di 
beberapa surah Alquran (Al-Baqi, 1987). Kata al-fu’a>d yang secara 
bahasa berarti al-qalb pula, serta kata s}adr dan s}ud}u>r yang juga 
menunjuk pada kata al-qalb. Menurut M. Quraish Shihab (1977) 
kata qalb terambil dari akar kata yang bermaknanya membalik 
karena seringkali ia berbolak-balik. Kalbu amat berpotensi untuk 
tidak konsisten. Alquran pun menggambarkan demikian, ada 
yang baik, dan ada pula sebaliknya. Kalbu berasal dari bahsa Arab 
yang akar katanya adalah kata kerja qalaba yang artinya membalik. 
Membalikkan yang atas di bawah, atau menjadikan yang dalam di 
luar atau membalikkan senang menjadi susah, cinta menjadi benci, 
yang semuanya itu merupakan esensi dari pengertian kalbu. 

Menurut Imam al-Ghazali dalam Ihya’ nya (1975) bahwa 
kalbu itu mempunyai dua pengertian. Pertama, ia berupa se
gumpal daging yang berbentuk bulat memanjang seperti buah 
sanaubar, yang terletak di pinggir dada sebelah kiri, yaitu se



77Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

gumpal daging yang mempunyai tugas khusus yang di dalam
nya ada rongga yang mengandung darah hitam sebagai sumber 
roh. Kedua, ia berupa sesuatu yang lat}ifah (halus), bersifat 
rabba>niyah (Ketuhanan) dan kerohanian yang ada hubungannya 
dengan jasmani. Kalbu yang halus itulah hakikat manusia yang 
dapat menangkap segala rasa, mengetahui dan mengenal segala 
sesuatu. Louis Ma’luf dalam Munjidnya dan al-Asfahani (tt) me
ngatakan, dinamakan kalbu itu kalbu karena sifatnya bolak balik. 
Kata kalbu dapat juga diartikan dengan fua>d dan ’aql.

Kalbu adalah salah satu gejala dari perangkat hakikat jaati 
diri manusia yang asasi, karena iman bersemayam di kalbu (QS. 
Al-Hajj [22]:32) dan sebagai alat ma’rifah (memperoleh ilmu) (QS. 
Al-Hajj [22]:46 dan al-An’am [6]:25). Kalbu yang sehat bagaikan 
raja (pusat kesadaran moral), memiliki kemampuan membedakan 
yang baik dan yang buruk, dan daya dorong manusia untuk 
memilih hal yang baik dan meninggalkan hal yang buruk. Untuk 
itu Nabi SAW bersabda: 

فْسَكَ ثَلَثَ مَرَّاتٍ الْبُِّ مَا اطْمَأَنَّتْ إلِيَْهِ  فْتِ نـَ لْبَكَ واَسْتـَ فْتِ قـَ اسْتـَ
تَاكَ النَّاسُ  أَفـْ دْرِ وَإِنْ  ردََّدَ فِ الصَّ فْسِ وَتـَ فْسُ واَلِْثُْ مَا حَاكَ فِ النـَّ النـَّ

وْكَ 7 تـَ وأََفـْ
Hati berkemampuan memberikan jawaban kebajikan ketika 

seseorang harus memutuskan sesuatu yang sangat penting jika 
kalbunya selalu dilatih dan diisi dengan hal-hal yang terpuji, se
perti berdzikir, bertobat, dll. Namun sebaliknya jika hatinya diisi 

7Teks hadis tersebut terdapat dalam CD. ROM Mausu’ah al-Hadis al-Syari>f, 
al-Is}da>r al-Awwal 102, Program 6.31, Jami’ al-Huqu>q Mahfuz}ah Shar Libaramij 
al-Hadis, (1991-1996), Ihya> Syirkat Majmuah al-Alamiyah. Hadis tersebut dalam 
kutub al-tis’ah berada pada Musnad Ahmad, bab Musnad al-Syamsiyin, nomor 1733 
dan Sunan al-Darimi, bab Buyu>’ nomor 2421. Menurut pada ahli hadis bahwa 
hadis ini tidak terdapat cacat dalam sanadnya. Hadis tersebut berarti: Minta 
fatwalah kepada kedalaman kalbumu, Nabi mengucapkannya tiga kali. Kebaikan 
itu ialah yang menenteramkan kalbu dan dosa itu ialah sesuatu yang menyusahkan 
kalbu dan kebimbangan di dada. Jika manusia meminta fatwa kepadamu, suruhlah 
dia agar meminta fatwa kepada ke kedalaman kalbu. 



78 H. Maragustam

dengan hal-hal yang negatif, maka pancaran dari hatinya juga 
tentu hal-hal yang negatif. Menurut Fuad Nashori (2003) bahwa 
ada hubungan timbal balik antara hati dan perilaku. Bila sese
orang memiliki hati yang baik maka ia akan cenderung berbuat 
positif lebih besar. 

Dengan demikian hati merupakan tempat bersemayam 
iman, pusat kesadaran moral, alat memperoleh ilmu. Kata nafs 
berbeda dengan hati. Menurut Shihab (1977) bahwa hati menam
pung hal-hal yang disadari oleh pemilik hati, yang berbeda 
dengan nafs karena nafs menampung apa yang berada di bawah 
sadar, dan atau sesuatu yang tidak di ingat lagi. Dari sini dapat 
dipahami mengapa yang dituntut untuk dipertanggung jawab
kan hanya isi hati bukan isi nafs (QS. Al-Baqarah [2]:225), Allah 
lebih mengetahui (dari kamu sendiri) apa yang terdapat dalam 
nafs (diri kamu) (QS. Al-Isra’ [17]:25). Disisi lain bahwa nafs adalah 
sisi dalam manusia, kalbu pun demikian, hanya saja kalbu berada 
dalam satu kotak tersendiri yang berada dalam kotak besar nafs. 

d.	 Terma Nafs
Kata nafs bermacam-macam maknanya. Menurut Quraish 

Shihab (1977), terkadang diartikan sebagai (1) totalitas manusia 
(QS. Al-Maidah [5]:32), (2) menunjuk kepada apa yang terdapat 
dalam diri manusia yakni wadah yang menampung paling tidak 
berupa gagasan dan kemauan yang menghasilkan tingkah laku 
(QS. al-Ra’ad [13]:11), dan (3) menunjuk kepada diri Tuhan (QS. 
Al-An’am, [6]:12). Secara umum kata nafs yang berkaitan dengan 
manusia menunjuk kepada sisi dalam manusia yang berpotensi 
baik dan buruk. 

Sekalipun informasi dari Alquran bahwa nafs berpotensi 
untuk positif dan berpotensi untuk negatif, namun diperoleh pula 
isyarat bahwa pada hakikatnya potensi positif manusia lebih kuat 
dari potensi negatifnya, hanya saja daya tarik keburukan lebih 
kuat daripada daya tarik kebaikan. Karena itu manusia dituntut 
agar memelihara kesucian nafs, dan tidak mengotorinya (QS. 



79Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

Al-Syams [91]:9-10. Allah tidak membebani seseorang melain
kan sesuai dengan kesanggupannya (QS. Al-Baqarah [2]:286. 
Nafs memperoleh ganjaran dari apa yang diusahakannya (laha> 
ma> kasabat), dan memperoleh siksa dari apa yang diusahakannya 
(‘alaiha> ma> iktasabat).

Kata laha> ma> kasabat yang dalam ayat di atas (QS. Al-Baqarah 
[2]:286) menunjuk kepada “mudah” jika seseorang melaksana
kan hal-hal baik sehingga ia memperoleh ganjaran bagi nafs itu, 
dan ‘alaiha> ma> iktasabat adalah patron yang digunakan untuk 
menunjuk kepada hal-hal darurat dan berat untuk melakukan 
perbuatan kejahatan bagi nafs itu. Penyandaran kata iktisabat 
ke syarr (kejahatan) karena nafs itu bawaan dasarnya ialah baik. 
Sedangkan perbuatan jahat merupakan beban dan sesuatu yang 
teragis. Oleh karena kecenderungan kepada kebaikan merupa
kan bawaan dasar manusia, maka seseorang mudah untuk mela
kukannya bahkan terasa enak dan nikmat. Sedangkan perbuatan 
jahat bertentangan dengan bawaan dasar nafs itu dan bukan 
merupakan tuntutan fitrah manusia sehingga terasa sulit, beban, 
dan kepayahan melakukannya. Jadi sekalipun perbuatan jahat itu 
menarik pada pandangan manusia, namun sebenarnya hina disisi 
nafsnya. 

Alquran juga mengisyaratkan bermacam-macam kecen
derungan nafs dan peringkat-peringkatnya yakni nafs al-mut}
mainnah (nafs yang tenang) (QS. Al-Fajr [89]:27), nafs al-waswasah 
yakni jiwa yang selalu was-was dalam memilih berbagai opsi 
dalam hidup, kebaikan atau keburukan, kebenaran atau kesa
lahan, kenikmatan atau kesusahan, dan seterusnya (QS. Qaf 
[50]: 16), nafs al-lawwa>mah yakni jiwa yang tidak pernah merasa 
cukup. Jika seseorang berbuat kebajikan, dalam jiwanya akan 
mengatakan ”kenapa hanya sampai sekian itu, dan jika berbuat 
kejahatan, kenapa hal itu harus terjadi” dan seterusnya (QS. Al-
Qiyamah [75]:3) dan nafs amma>rah bissu>’ yakni jiwa yang selalu 
mendorong berbuat kerusakan dan tidak mengindahkan nilai-nilai 
kemanusiaan dan ketuhanan (QS. Yusuf [12]:53). Dari peringkat-



80 H. Maragustam

peringkat ini maka jelaslah bahwa nafs itu berisi potensi positif 
dan negatif.

e.	 Terma Fitrah
Di antara potensi manusia yang terdapat dalam Alquran 

ialah fitrah. Kata fitrah dan segala bentuk kata jadiannya dalam 
Alquran tertera pada 19 ayat dalam 17 surat. Dari segi bahasa, 
kata fitrah terambil dari akar kata al-fat}r yang bentuk pluralnya 
fit}ar yang dapat berarti cara penciptaan, sifat pembawaan sejak 
lahir, sifat watak manusia, agama dan sunnah. Menurut Hasan, 
fitrah dapat berarti terbelah jika dalam bentuk kata yatafat}t}harna 
(QS. al-Muzammil [73]:18) dan munfat}ir bih (QS. Al-Syura [42]:5), 
atau dapat berarti Islam kalau bentuk katanya fitrah (QS. Al-Rum 
[30]:30), dan dapat juga berarti tidak seimbang kalau bentuk kata
nya al-fut}u>r (QS. al-Mulk [67]:3) (al-Baqi, (1950). Fitrah juga dapat 
berarti pembawaan sejak lahir (al-Ibyari, 1974). Secara umum kata 
fitrah dapat berarti suatu macam atau cara penciptaan (B. Lewos. 
1961). Jika dihubungkan dengan pendapat Shihab (1997) bahwa 
berbicara mengenai fitrah tidak cukup hanya dengan yang ter
tera pada QS. al-Rum [30]:30 tetapi juga ayat-ayat lain yang 
membicarakan tentang potensi manusia walaupun tidak meng
gunakan kata fitrah seperti dalam QS. Ali Imran (3):14. Dengan 
demikian dapat dijelaskan bahwa fitrah secara istilah ialah sistem 
penciptaan atau aturan yang diberi potensi dasar dan kecen
derungan murni yang diciptakan kepada setiap makhluk sejak 
keberadaannya baik ia makhluk manusia ataupun makhluk lain
nya. Diantara fitrah dasar dan kecenderungan murni manusia 
ialah beragama tauhid, kebenaran, keadilan, wanita, harta benda, 
anak dan lain-lain.

 Potensi-potensi manusia sangat kompleks dan keajaiban. 
Hal itu tergambar pada QS. al-Tin (95):4. Allah menciptakan ma
nusia dalam bentuk yang paling baik, baik dari segi potensi materi 
seperti fisiknya maupun potensi immateri seperti daya roh, akal, 
hati, dan nafs. Yang dengan potensi-potensi tersebut, manusia 



81Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

dapat membedakan yang benar dari yang salah, yang baik dari 
yang jelek, menimba ilmu pengetahuan, mewujudkan cita-cita
nya, dan mengelola alam semesta ini.

3. 	 Kedudukan Manusia di Bumi
Dalam berbagai literatur yang membahas mengenai ke

dudukan manusia di bumi ini selalu dihubungkan dengan kon
sep ibadah dan konsep khalifah. Penentuan kedudukan manusia, 
tentu bukan berasal dari manusia, tetapi sungguh-sungguh ber
asal dari Penciptanya. Karena manusia tidak pernah menentu
kan dan diajak berkompromi kapan ia lahir, dimana ia lahir, dari 
rahim siapa ia lahir, dan untuk tugas apa ia lahir. 

Dalam QS. Al-Baqarah (2): 30; Hud (11):61; Maryam (19):93; 
Ali Imran (3):51 bahwa kedudukan manusia diciptakan ialah 
sebagai khalifah dan hamba di bumi. Untuk menjadi seorang 
khalifah, maka Tuhan membekali manusia dengan pengetahuan 
konseptual yakni mengajarkan kepada Adam nama-nama se
mua benda beserta dengan semua bahasa di dunia (QS. al-
Baqarah [2]:31-32). Bahkan dapat dikatakan bahwa manusia se
bagai khalifah adalah manusia sebagai bayang-bayang Tuhan. 
Karena manusia diberi berbagai potensi seperti halnya sifat-sifat 
Tuhan sesuai dengan keterbatasan sifat-sifat kemanusiaan dan 
kemakhlukannya. Langgulung mengatakan bahwa, manusia di
beri potensi atau kemampuan yang berkaitan dengan sifat-sifat 
Tuhan. Sifat-sifat Tuhan itu disebut di dalam Alquran sebagai 
nama-nama yang indah atau asma’ul husna yang berjumlah 99 
nama (Langgulung, 1988). Nama-nama yang indah itu tersebut 
pada QS. Al-Sajadah (32):6-9 dan al-Isra’ (17):36. Hal ini juga di
perkuat oleh sebuah hadis berikut ini yang menurut Imam al-
Qori’ (Ahmad al-Qalani, ed, 1405) yang maknanya saheh sesuai 
dengan QS. Al-Zariyat: 56.

كنت كنزا مخفيا فأحببت ان أعرف فخلقت الخلق فبى عرفونى



82 H. Maragustam

(Aku pada mulanya adalah harta yang tersembunyi, ke
mudian Aku ingin dikenal, maka Kuciptakanlah makhluk dan 
melalui Aku merekapun kenal padaKu). Menurut Harun Nasu
tion (1978), Tuhan ingin dikenal dan untuk dikenal itu Tuhan men
ciptakan makhluk. Ini mengandung arti bahwa Tuhan dengan 
makhluk adalah satu, karena melalui makhluk Tuhan dikenal.

Seorang khalifah sekaligus seorang hamba, manusia mem
punyai tuntutan kodrat alamaiahnya yang harus taat pada 
hukum-hukum Tuhan. konsekuensi etis dari hal ini ialah posisi 
kebebasan kreatif manusia sebagai perwujudan dari khalifah se
lalu terjalin secara bersamaan dengan tuntutan kodratinya seba
gai hamba yang tetap berada dalam lingkup hukum-hukum 
Tuhan. Posisi manusia sebagai khalifah harus dijalankan tanpa 
mengabaikan posisi moral manusia sebagai hamba. Sebagai 
hamba, maka wewenang yang diberikan Tuhan kepada manusia 
sebagai khalifah, tidak mutlak atau terbatas. Seperti seseorang 
tidak boleh membuat kerusakan di bumi, melaksanakan ibadah 
mahdhoh tanpa intervensi akal, dan seterusnya. Ia pasti dibatasi 
oleh hukum-hukum moralitas kemanusiaan, hukum-hukum ke
teraturan (sunnatullah) dan agama, sekalipun pembatasan itu 
bukan kehendak diri manusia. 

Menurut al-Shadr (1993), ada empat aspek dalam kekha
lifahan yaitu (1) otoritas yang mengangkat khalifah yakni Allah, 
yang menunjuk manusia sebagai khalifah-Nya di bumi, (2) kha
lifah itu sendiri yakni manusia, (3) alam atau lingkungan di mana 
manusia berada, dan (4) materi penugasan yang harus dilaksa
nakan oleh sang khalifah itu. Dengan kata lain, bahwa Allah 
menunjuk manusia sebagai khalifah. Lalu diberi bekal berbagai 
potensi dan pengetahuan konseptual, bersamaan dengan itu pula, 
alam jagad raya yang sudah ada sistemnya (sunnatullah) diper
untukkan baginya supaya dimakmurkan dan dikelola dengan 
kebebasan kreatif yang dimilikinya. Pemberian kebebasan kreatif 
ini menjadikan manusia sebagai makhluk punya kuasa, co creator, 



83Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

kemampuan dan kemungkinan untuk menciptakan. Namun 
Tuhan juga memberikan materi penugasan yang berisi aturan-
aturan dan rambu-rambu yang harus dijalankannya. 

Lalu bagaimana hubungan manusia (penerima tugas kha
lifah) dan Tuhan (pemberi tugas khalifah dan hamba)? Bagaimana 
pula hubungan manusia dengan manusia? 

Hubungan antara manusia dengan Khaliq (Pencipta) adalah 
hubungan ’ubu>diyah (penghambaan)8 dan istikhla>f (pengelolaan 
alam semesta). Ibadah tidak hanya terbatas pada ibadah mahd}
ah9 (ibadah vertikal kepada Tuhan) tetapi juga ibadah ghair mahd}
ah10 (ibadah hubungan antara manusia dan hubungan manusia 
dengan alam). Tugas manusia sebagai khalifah termasuk ibadah 
gair mahd}ah sedangkan ibadah mahd}ah termasuk fungsi manusia 
sebagai hamba. Dengan demikian kedudukan manusia dicipta
kan di muka bumi ini ialah menjadi hamba dan sekaligus menjadi 
khalifah. Bahkan jika ibadah diartikan dalam arti yang seluas-luas
nya maka, khalifah bagian integral dari ibadah itu sendiri. 

Persoalannya setiap orang harus menempatkan dirinya 
kapan ia berfungsi sebagai hamba dan kapan sebagai khalifah. 
Dalam hal pelaksanaan ibadah mahd}ah seperti rukun Islam dan 
rukun iman, manusia harus mengikutinya tanpa intervensi akal. 
Namun selain itu (ibadah ghair mahd}ah), manusia menempatkan 
diri sebagai khalifah. Manusia diberi otoritas penuh, untuk me

8Ibadah atau penghambaan dalam pengertian bahasa ialah kama>l al-t}a’ah li 
kama>l al-mah}abbah (kesempurnaan taat bagi kesempurnaan cinta kasih). Sedangkan 
menurut istilah, ibadah ialah nama yang lengkap yang mencakup bagi setiap apa 
yang dicintai oleh Allah dan di ridai-Nya yakni perkataan, perbuatan, pemikiran, 
perasaan baik dalam kehidupan individu dan kehidupan masyarakat, maupun 
dalam seluruh lingkup pemikiran, kemasyarakatan, perekonomian, politik, meliter 
dan lain sebagainya.

9Ibadah mahdhah ialah penghambaan yang murni hanya merupakan hubung 
an antara hamba dengan Allah secara langsung berdasarkan dalil, tata caranya 
sudah ditentukan yang tidak boleh di ubah-ubah, dan asasnya taat apa adanya. 

10Ibadah ghairi mahdhah ialah ibadah yang di samping sebagai hubungan  
hamba dengan Allah juga merupakan hubungan atau interaksi antara hamba 
dengan makhluk lainnya, ibadah tersebut tidak ada larangan dalam agama, tata 
caranya longgar atau bebas, tidak perlu mencontoh sesuai dengan cara Nabi SAW 
yang penting ada maslahah (manfaat) dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai 
agama. 



84 H. Maragustam

lakukan yang terbaik bagi manusia dan alam semesta beserta 
isinya dengan keterbatasan yang telah digariskanNya. 

Sementara itu hubungan antar manusia yang sama-sama 
mendapat tugas khalifah ialah hubungan ta’a>wun (saling me
nolong dan kerjasama), ‘ada>lah (persamaan dan keadilan), dan 
ihsa>n (berbuat sesama yang terbaik dan paling baik) untuk me
wujudkan materi penugasan dari Sang Pencipta. Jika nilai-nilai 
dasar hubungan itu berjalan baik, maka akan menciptakan ta
tanan kehidupan yang bermartabat dan berkemakmuran dalam 
kerangka nilai-nilai spiritual keagamaan. 

C.	 HAKIKAT MASYARAKAT DALAM PENDIDIKAN 
ISLAM 

1.	 Hakikat masyarakat 
Manusia tidak bisa hidup sendirian. Karena dia adalah 

makhluk sosial yang selalu tergantung kepada orang lain. Bayi 
yang lahir tidak akan bisa hidup tanpa bantuan orang lain. Di
samping manusia bergantung kepada manusia lain, juga ka
rakteristik manusia itu ialah berkemampuan menyesuaikan diri 
(adaptability) dengan kondisi lingkungan yang dia hadapi. Ke
mampuan menyesuaikan diri itu dapat dilakukan manusia 
karena ia diberi kemampuan berpikir (kognitif-akal), merasa-
karsa (afektif-nafs), kemampuan meyakini (qalb), dan melaku
kan (psikomotorik-al-jasad). Untuk itu manusia disebut makhluk 
social karena (1) ketergantungannya kepada manusia dan 
makhluk lain, (2) berkemampuan menyesuaikan diri, (3) berke
mampuan berpikir, merasa, meyakni, dan melakukan, dan (4) 
berkebutuhan mengembangkan dan menyempurnakan dirinya 
dengan bantuan orang lain. 

Menurut Plato tidak membedakan antara pengertian Negara 
dan masyarakat. Negara tersusun dari individu-individu dan tidak 
disebutkan kesatuan-kesatuan yang lebih besar. Negara sama 
dengan masyarakat; Menurut Aristoteles membuat perbedaan 



85Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

antara Negara dan masyarakat. Negara adalah kumpulan dari 
unit-unit kemasyarakatan. Masyarakat terdiri dari keluarga-ke
luarga; Sedangkan menurut Comte memperluas analisis-analisis 
masyarakat, dengan menganut suatu pandangan tentang masya
rakat sebagai lebih dari suatu agriget (gerombolan) individu-indi
vidu (Loren Bagus, 2000).

Alquran membahas tentang masyarakat dalam beberapa 
istilah, diantaranya menggunakan istilah al-nas11, Bani Adam,12 
ummah, qaum, qabilah, sya’b, tha’ifah atau jama’ah. Namun 
dari sekian banyak istilah yang digunakan Alquran lebih 
banyak menggunakan istilah ummah. Alquran menyebut kata 
ummah sebanyak 51 kali, sedangkan kata umam sebanyak 13 
kali. Pada tulisan ini lebih memfokuskan pembahasan pada 
kata ummah dengan arti masyarakat karena menurut Ali 
Syari’ati (1989) makna generik ummah memiliki keunggulan. 
Setelah membandingkan dengan istilah qaum, qabilah, sya’b, 
tha’ifah, jamaah dan lain-lain, ia berkesimpulan bahwa 
ummah memiliki keunggulan muatan makna, yakni bermak
na kemanusiaan yang dinamis, bukan entitas beku dan statis. 
Ummah menurutnya berasal dari kata amma artinya ber
maksud (qashada) dan berniat keras (‘azama). Pengertian ini 
memuat tiga makna: “gerakan”, “tujuan” dan “ketetapan hati 
yang sadar. 

Kata ummah (masyarakat) manusia yang dipakai oleh Al
quran tidaklah berasal dari akar kata م  م   t tetapi kata tersebutا 
merupakan pinjaman dari bahasa Ibrani yaitu umma, atau dari 
bahasa Arab yaitu ummata (Gibb and Kramers, 1960). Bagaiamana
pun, kata ummah baik dalam arti apapun mempunyai akar 

11 An-Nas dalam Alquran disebutkan sebanyak 241 kali dan tersebar dalam 
55 surat. Dalam Alquran, kata an-nas menunjukkan pada jenis keturunan nabi 
Adam as. Kata an-Nas menunjuk manusia sebagai makhluk sosial dan kebanyakan 
digambarkan sebagai kelompok manusia tertentu yang sering melakukan mafsadah 
(kerusakan). 

12Bani Adam di sebutkan dalam Alquran sebanyak 9 kali. Adam di dalam 
Alquran mempunyai pengertian manusia dengan keturunannya yang mengandung 
pengertian basyar, insan, dan an-nas.



86 H. Maragustam

kata  م م   ddan dari akar kata imam dan umm. Menurut Jhonا 
Penrince (1971) bahwa kata ummata berarti penduduk, bangsa, 
ras, kelompok, ketentuan, istilah tertentu, waktu dan agama 
tertentu. Muhammad Ismail Ibrahim mengartikannya dengan 
“kelompok manusia, muallim, seseorang yang baik pada semua 
seginya, agama dan waktu (1968). Al-Asfahani (tth.) mengarti
kannya dengan “setiap kelompok yang terhimpun pada mereka 
kesamaan perkara apapun, apakah ia kesamaan agama, waktu, 
tempat, dan apakah perhimpunan itu dengan terpaksa atau
pun sukarela. Sedangkan menurut Hasan Muhammad Musa 
mengartikannya dengan kelompok manusia, seluruh manusia, 
pengikut Muhammad SAW, pengikut rasul, gazirah, agama, 
imam, dan waktu (1966). Dari berbagai pengertian tersebut 
dapat dijelaskan bahwa ummah (masyarakat) adalah kumpulan 
manusia yang saling berinteraksi bersama yang diikat oleh se
suatu (keyakinan atau agama, warisan budaya, lingkungan sosial, 
keluarga, politik, tanah air, perasaan, cita-cita dan lain-lain) dalam 
rangka mencapai tujuan hidup. 

2.	 Ciri-ciri masyarakat ideal dalam Alquran 
Kata yang dianggap mewakili mencirikan masyarakat ideal 

dalam Alquran ialah kata ummah. Jika merujuk kepada Alquran 
bahwa kata ummah terdapat dalam 114 kata yang merujuk 
kepada kata “م م   adalah berarti masyarakat dalam Alquran ” ا 
mempunyai ciri sebagai berikut:
a.	 Adanya ide kesatuan dalam terma ummah. Ummah adalah 

komunitas agamawi secara menyeluruh dan totalitas. Ide ini 
antara lain terdapat pada QS. Al-Baqarah (2): 213; Al-Maidah 
(5): 48; Yunus (10): 19; Huud (11): 21; an Nahl (16): 93; Al-
Anbiyaa’ (21): 92 dan Asy Syuraa (42): 8>. Tuhan menciptakan 
manusia sebagai masyarakat yang satu yang terikat sebagian 
dengan sebagian lainnya. Manusia tidak bisa hidup kecuali 
bermasyarakat yang saling membantu antara sebagian 



87Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

dengan bagian lainnya untuk memenuhi kebutuhan hidup. 
Ketergantungan itu terjadi karena keterbatasan kemampu
an baik yang bersifat rohani (mental) maupun yang bersifat 
jasmani sehingga harus ditolong oleh kekuatan lain. Pada 
awalnya manusia dituntun oleh akalnya dalam memeluk suatu 
keyakinan, membedakan mana yang benar dan salah, mana 
yang baik dan buruk, dan mana yang manfaat dan madorot 
dalam kehidupan. Tetapi karena akal ini ditunggangi dan 
ditarik oleh sayap kebenaran, sayap keinginan (nafsu) dan 
sayap kepentingan, maka membawa problem dan kecemas
an yang krusial dalam kehidupan masyarakat. Untuk itu 
perlu petunjuk Tuhan berupa agama atau ketetapan hukum 
dari Yang Tidak Punya Kepentingan yakni Allah SWT. 
Dengan kata lain adanya berbagai perbedaan keinginan dan 
kepentingan serta perbedaan dalam menentukan kebenaran, 
itulah yang menjadi alasan diturunkannya tasyi (ketetapan 
hukum dari Tuhan). Demikian juga secara fitrah, manusia 
pada mulanya satu dalam hal beragama tauhid (QS. Ar 
Ruum, 30: 30 dan al-A’raf, 7: 172) sekalipun berbeda dalam 
hal syariatnya (pelaksanaannya). Namun karena berbeda 
dalam merumuskan hakikat kebenaran, berbeda dalam ke
pentingan dan berbeda dalam lingkungan yang menyertai
nya, serta faktor-faktor lain maka kelompok manusia pun 
berbeda dalam beragama tauhid. 

b.	 Dalam bermasyarakat (ummah) membutuhkan pemimpin 
atau uswah hasanah atau pedoman dan petunjuk, yang di
jadikan model dalam merealisasikan kewajiban moral re
ligiusnya dan untuk menciptakan tatanan dunia yang etis, 
adil, dan egalitarian. Untuk menjadi pemimpin (imam) ma
syarakat haruslah melalui pendidikan dan pengalaman, dan 
sedangkan imam berupa pedoman atau kitab haruslah datang
nya dari sesuatu yang tidak punya kepentingan yakni Allah 
SWT. Kata ummah yang berarti pemimpin ini dapat ditemui 
dalam Alquran QS. Al-Baqarah, 2: 124; al-Israa’, 17: 71 dan 



88 H. Maragustam

al-Furqaan, 25:74. Sedangkan kata ummah yang berarti 
pedoman atau petunjuk terdapat pada QS. Huud, 17: 46 dan 
al-Ahqaaf, 46: 12. Pada prinsipnya baik kata imam berarti 
pemimpin atau petunjuk, pedoman atau jalan terang tidak 
ada perbedaan yang prinsip karena istilah-istilah tersebut 
menunjuk kepada sesuatu yang menjadi kompas dan 
sumber hidayah bagi umat manusia dalam melaksanakan 
kewajiban-kewajiban moralnya di dunia ini. 

c.	 Ummah (masyarakat) dengan bentuk kata umam, penger
tiannya tidak terbatas pada komunitas atau kelompok, atau 
suku-suku manusia dan jin, tetapi juga termasuk komunitas 
makhluk lain, seperti binatang dan burung. Setiap komunitas 
ummah itu, Allah telah menciptakan setiap ummah mem
punyai fitrah atau karakter tersendiri. Menurut al-Asfahani 
(tth.) bahwa setiap macam ummah itu ada watak atau ka
rakter tersendiri yang telah Allah ciptakan yang tetap se
perti itu. Ummah dengan makna komunitas terdapat pada 
QS. Al-An’aam, 6:38 (menunjuk kepada komunitas binatang 
an burung); al-A’raaf, 7:38 (menunjuk kepada komunitas 
manusia dan jin) dan al-A’raf, 7:160 (menunjuk kepada ko
munitas suku-suku Nabi Musa AS). 

d.	 Setiap ummah (masyarakat) terbatas pada priode tertentu. 
Komunitas manusia menuju kepada tujuan tertentu, se
bagaimana “waktu” menuju kepada waktu tertentu. Dalam 
proses “menuju” ini terkadang belum sampai kepada tu
juannya, sudah berakhir dan musnah sesuai dengan sun
natullah. Menurut Djaka Soetapa, ide waktu tertentu ini 
muncul sehubungan dengan ide kehancuran ummah yang 
disebabkan penghukuman Allah (1991). Ummah (masya
rakat) dengan keterbatasan priodenya dapat dijumpai pada 
QS. Huud, 11:8; Yusuf, 12:45; Yunus, 10:49; Al-Hijr, 15: 4-5; 
al-Mu’minuun, 23:43; dan an Naml, 27: 83. 

e.	 Ummah diartikan sebagai yang ekuivalen dengan agama 
atau millah. Semua agama samawi (langit) pada prinsipnya 



89Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

sama atau satu dalam dasar-dasar kepercayaan dan dasar-
dasar syariat. Semua akidah agama menunjuk kepada “ke
tundukan dan kepatuhan kepada Allah samata”. “Sesung
guhnya (agama tauhid) ini adalah agama kamu semua, 
agama yang satu dan Aku adalah Tuhanmu, maka sembah
lah.” (QS. Al-Anbiyaa’, 21: 92). Kesatuan idiologis berupa 
keyakinan agama samawi ini menjadi pengikat di antara 
ummah masyarakat itu, yang pada akhirnya manah taklif 
(tugas) ini dipikul oleh ummah muslimah. Menurut al-
Tabattaba’i (tth.) agama merupkan keyakinan yang menjadi 
salah atu tali pengikat kesatuan masyarakat (ummah).

f.	 Istilah ummah tertuju kepada pengertian para rasul atau 
ummah muslimah yang mengemban tugas suci yaitu men
ciptakan tujuan-tujuan yang dikehendaki oleh Allah di muka 
bumi. Puncak keberadaan ummah muslimah ini tertuju ke
pada umat Muhammad SAW yang tugasnya bersifat uni
versal dan sepanjang masa. Eksistensi umat Muhammad 
SAW ini dilahirkan untuk menyuruh kepada yang ma’ruf dan 
mencegah dari yang munkar, dan beriman kepada Allah demi 
terciptanya persatuan dan kesatuan ummah yang terpecah-
pecah. Ide ummah muslimah ini paling menonjol pada QS. 
Al-Baqarah, 2: 143 dan 128 dan Ali Imran, 3: 110. Ummah 
muslimah ini sama dengan ummah wasatan (yang adil dan 
umat pilihan). Yakni umat yang adil yang tidak melampaui 
batas baik dalam urusan agama maupun urusan dunia, yang 
menyeimbangkan dan memelihara kemasalahatan material 
dan spiritual, urusan individu dan masyarakat dan urusan 
dunia dan akhirat. Menurut Asyqar dan az Zamakhsyari, 
umat wasatan (tengah/adil) adalah tempat yang di tengah-
tengah, yang berada di antara kedua ujung. Tengah adalah 
pusat keseimbangan dan sekaligus pusat keadilan (Al-Asyqar, 
1994 dan Zamakhsyari, Juz I, 1946). Tengah bukan berarti 
kuantitatif (50%;50%), tetapi dia dapat membentuk formula 
baru yang tidak ke ujung kiri dan tidak pula ke ujung kanan. 



90 H. Maragustam

Seperti halnya sikap “berani” membela kebenaran adalah 
sikap tengah antara sikap “nekat” dan “pengecut”. Sesuatu 
yang tidak di tengah adalah sesuatu yang berat sebelah, 
tidak adil dan pinggir, akan cepat mendapatkan kerusak
an, cacat dan tercela. Sedangkan yang di tengah akan selalu 
terjaga dan terlindungi. Tengah adalah pusat keadilan 
dan keseimbangan. Bahkan menurut Kuntowijoyo (1997), 
bahwa posisi tengah umat Islam tidak sekedar pada tingkat 
konsep, tetapi juga pada tingkat geografis dan sejarah. Se
cara geografis, Islam lahir di Timur Tengah, yang terletak 
antara peradaban barat (Romawi) dan Timur (Persia). Dalam 
sejarah klasik, Islam berhasil menaklukkan bekas jajahan 
Romawi dan Persia, sehingga Islam bisa membentang dari 
Spanyol hingga India. 

Dari berbagai ciri tersebut, Syaibani (1979) memperinci ciri-
ciri masyarakat islam (masyarakat madani) yaitu:
a.	 Masyarakat Islam Wujud diatas Tiang Iman Kepada Allah, 

Para Nabi, Rasul, Kitab Samawi, Hari Akhirat, Hari Ke
bangkitan, Perhitungan dan Pembalasan.

b.	 Masyarakat Islam meletakkan agama pada tempat yang 
tinggi, seperti tercatat dalam QS. An-Nisa:59

c.	 Masyarakat Islam memberi penilaian yang tinggi kepada 
akhlak dan tata susila. Segala kegiatan dan perbuatan insan 
ditundukan kepada prinsip dan kaidah yang diterima se
bagai prinsip insaniah yang jelas.

d.	 Masyarakat Islam memberi perhatian utama kepada ilmu 
sebab ilmu dianggap cara yang terbaik untuk menetapakan 
akidah dan agama.

e.	 Masyarakat Islam menghormati dan menjaga kehormatan 
insan, tidak memandang perbedaan warna kulit, bangsa, 
agama, harta, dan keturunan.

f.	 Keluarga dan kehidupan berkeluarga mendapat perhatian 
besar dalam masyarakat Islam 



91Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

g.	 Masyarakat Islam adalah masyarakat dinamis dan bertekad 
untuk berkembang dan berubah dengan pesat dan terus me
nerus (QS,Al-Ra’ad: 11 & al-Anfaal: 53).

h.	 Kerja mendapat perhatian sungguh-sungguh dalam masya
rakat islam. Ia dianggap neraca untuk menetukan kemanu
siaan insan. Sebagai sumber hal dan kewajiban. Keja meru
pakan hak dan tanggung jawab manusia.

i.	 Nilai dan peranan harta diperhitungkan untuk menjaga ke
hormatan insan dan membantu ummah. Pemilik harta hakiki 
adalah Allah. Sebab manusia memiliki harta kekayaan hanya 
sebagai amanah.

j.	 Kekuatan dan keteguhan yang diatur oleh agama, akhlak 
dan ukuran kebenaran, keadilan, kasih sayang dan ciri-ciri 
insaniah yang luhur dijadikan tujuan. Baik kekuatan moral 
dengan beriman kepada Allah, melengkapi diri atau pun 
kekuatan material dalam bentuk kekuatan ekonomi, ke
majuan ilmu, teknologi, pembangunan, kemajuan social, dan 
sejahtera.

k.	 Masyarakat Islam adalah masyarakat yang terbuka, boleh 
menerima pengaruh yang baik dari masyarakat lain terutama 
dalam bidang ilmu pengetahuan. Ia mnyeru kepada sifat 
saling tolong- menolong baik dalam hubungan luar negri atau 
dalam negri. Bersedia mengambil ilmu-ilmu dari bangsa lain. 
Tetapi dalam proses interaksi itu tidak sampai kehilangan 
identitasnya.

l.	 Masyarakat Islam bersifat insaniah, saling kasih mengasihi, 
ramah tamah, tolong menolong, bantu membantu antara 
satu dengan lainnya.

		  Masyarakat Indonesia adalah masyarakat majemuk dan 
multidimensi. Maka sangat tepat penerapan konsep masya
rakat madani sebagaimana dilakukan Nabi SAW di Madinah 
yang dikenal dengan “Piagam Madinah”. Diantara ciri-ciri 
dikatakan suatu masyarakat itu masyarakat madani (civil 
society) ialah (1) adanya wilayah public yang bebas yakni ruang 



92 H. Maragustam

publik yang bebas sebagai sarana untuk mengemukakan 
pendapat warga masyarakat; (2) penerapan demokrasi dalam 
suatu negara yakni suatu tatanan social politik yang ber
sumber dan dilakukan oleh, dari, dan untuk warga Negara; 
(3) dalam masyarakat itu ada toleransi yakni sikap saling 
menghargai dan menghormati perbedaan pendapat dan 
pandangan; (4) adanya pluralisme yakni pertalian sejati 
kebhinekaan dalam ikatan-ikatan keadaban; (5) keadilan 
sosial yakni adanya keseimbangan dan pembagian yang 
proposional atas hak dan kewajiban setiap warga Negara 
yang mencakup seluruh aspek kehidupan seperti ekonomi, 
politik, ilmu, dan kesempatan; (6) adanya penegakan hukum 
dan kesamaan hukum di semua lapisan masyarakat dengan 
tidak pandang bulu; (7) adanya perlindungan hak-hak mi
noritas dan mayoritas; dan (8) adanya kesetaraan yakni ke
setaraan antara satu dengan yang lain, antara laki-laki dan 
perempuan, dan antara daerah dengan daerah lainnya. 

D.	 FUNGSI PENDIDIKAN ISLAM DALAM MASYARAKAT 
MADANI 

Menciptakan dan memberdayakan masyarakat yang sesuai 
dengan tujuan-tujuan menciptakan manusia di muka bumi 
adalah tujuan dari pendidikan Islam. Tujuan itu ialah menjadi
kan nilai-nilai Islam sebagai bingkai dalam masyarakat ideal. 
Lembaga-lembaga pendidikan sebagai peranan kunci dalam 
mencapai tujuan sosial yang diharapkan. Pemerintah bersama 
anggota masyarakat dan orang tua telah menyediakan anggaran 
pendidikan yang diperlukan untuk kemajuan masyarakat dan 
pembangunan bangsa, untuk mempertahankan nilai-nilai luhur 
yang berasal dari budaya dan nilai-nilai luhur yang berasal dari 
agama. 

Pendidikan dapat diharapkan untuk mengembangkan wa
wasan dan keyakinan peserta didik terhadap agama yang di anut



93Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

nya, ideologi, politik, ekonomi, sosial, budaya dan pertahanan 
keamanan secara tepat dan benar, sehingga membawa kemaju
an pada individu, keluarga, masyarakat dan negara untuk men
capai masyarakat madani yang dijiwai oleh nilai-nilai luhur 
agama dan budaya. Berbicara tentang fungsi dan peranan pen
didikan dalam masyarakat ada bermacam-macam pendapat, 
di bawah ini disajikan tiga pendapat tentang fungsi pendidik
an dalam masyarakat. Fungsi pendidikan dalam masyarakat 
menurut Broom adalah (1) transmisi budaya, (2) meningkatkan 
integrasi sosial atau masyarakat, (3) mengadakan seleksi dan 
alokasi tenaga kerja melalui pendidikan itu sendiri, dan (4) me
ngembangkan kepribadian.13 Menurut Wuradji bahwa pendi
dikan sebagai lembaga konservatif mempunyai fungsi-fungsi 
sebagai berikut: (1) sosialisasi, (2) kontrol sosial, (3) pelestarian 
budaya masyarakat, (4) latihan dan pengembangan tenaga kerja, 
(5) Fungsi seleksi dan alokasi, (6) pendidikan dan perubahan 
sosial, (7) reproduksi budaya, (8) difusi kultural, (9) peningkatan 
sosial, dan (10) modifikasi sosial. Menurut Jeane H. Ballantine me
nyatakan bahwa fungsi pendidikan dalam masyarakat itu sebagai 
berikut: (1) sosialisasi, (2) seleksi, latihan dan alokasi, (3) inovasi 
dan perubahan sosial, (4) pengembangan pribadi dan social. Se
dangkan menurut Meta Spencer dan Alec Inkeles menyatakan 
bahwa fungsi pendidikan dalam masyarakat itu sebagai berikut: 
(1) memindahkan nilai-nilai budaya, (2) nilai-nilai pengajaran, 
(3) peningkatan mobilitas sosial, (4) fungsi stratifikasi, (5) latihan 
jabatan, (6) mengembangkan dan memantapkan hubungan-
hubungan sosial (7) membentuk semangat kebangsaan, (8) pe
ngasuh bayi.14 

Dalam mendidik masyarakat yang dijiwai oleh nilai-nilai spiri
tual keagamaan dan nilai-nilai luhur bangsa harus dimulai dari 

13http://yudi-wiratama.blogspot.com/2014/01/fungsi-pendidikan-
dalammasyarakat.html, diakses tanggal 21 Juli 2018. 

14http://semutuyet.blogspot.com/2012/03/fungsi-dan-peranan-pendidikan-
dalam.html, diakses tanggal 21 Juli 2018. 



94 H. Maragustam

orang perorang atau dari kumpulan beberapa orang. Dari orang 
perorang ini akan menginspirasi dalam membentuk keluarga 
yang bahagia. Dari keluarga bahagia akan memancarkan dan 
membentuk masyarakat madani. Sesuai dengan UU Sisdiknas 
nomor 20 tahun 2003 bahwa pendidikan adalah usaha sadar 
dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses 
pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan 
potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, 
pengendalian diri, kepribadian, akhlak mulia, serta keterampilan 
yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan Negara. Se
bagaimana telah disebutkan pada bab pertama bahwa, pendi
dikan islam ialah usaha sadar dan terencana dengan cara me
numbuhkembangkan, memperbaiki, memimpin, melatih, meng
asuh peserta didik agar ia secara aktif mengembangkan potensi 
dirinya untuk memiliki kekuatan spritual keagamaan, ilmu, 
akhlak mulia, dan keterampilan yang diperlukan dalam men
jalani hidup di dunia dan menuju akhirat sesuai dengan nilai-nilai 
Islam. 

Dari pengertian pendidikan Islam tersebut, maka fungsi pen
didikan Islam dalam masyarakat ialah:

Pertama: Mencerdaskan seluruh potensi (intelektual [akal], 
spiritual-iman [hati-qalab], rasa-karsa [nafs], keterampilan [al-
jasad]) anggota masyarakat sehingga memiliki kekuatan spiritual 
keagamaan, ilmu, akhlak mulia (berkarakter), dan keterampilan 
yang diperlukan dalam menjalani hidup bermasyarakat yang 
kompleks. 

Kedua: Pendidikan berfungsi mewariskan nilai-nilai agama, 
nilai-nilai luhur tradisi-budaya, dan norma-norma luhur sosial 
(transmission of religious values, cultural values and social norms). 
Karena pada hakikatnya pendidikan tidak hanya mentrans
fer ilmu pengetahuan, tetapi juga pempatrian nilai-nilai agama, 
tradisi-budaya dan norma-norma social. Maka di samping pen
didikan mempunyai fungsi untuk mendidik anggota masyarakat 
yang beragam, juga harus mewariskan dan melestanikan nilai-



95Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam

nilai islam dan nilai luhur budaya serta tradisi yang masih layak 
dipertahankan. Jargon yang sering dikumandangkan dalam hal 
ini adalah: “al-Muhafazah ‘ala al-Qadim al-Salih wa al-Akhzu bi al-
Jadid al-Aslah”, yakni memelihara hal-hal yang baik yang telah 
ada sambil mengembangkan nilai-nilai baru yang lebih baik. 

Ketiga: Pendidikan berfungsi sebagai alat kontrol sosial dan 
pelayanan melakukan mekanisme kontrol sosial. Dengan me
mahami dan menghayati fungsi-fungsi sebelumnya secara im
plikatif peserta didik (anggota masyarakat) mempunyai daya 
mengontrol atau menahan atau mengurangi sifat-sifat egoisme, 
kerenggangan sosial, dan disharmoni sosial yang menjadikan 
dirinya bagian integral dari masyarakat, memiliki kesadaran 
dan tanggung jawab sosial. Jadi di samping peserta didik meng
amalkan nilai-nilai islami dan nilai-nilai luhur budaya, juga me
lakukan kontrol sosial di dalam masyarakat.

Keempat: Sebai alat pemersatu dan pengembangan pri
badi dan sosial. Fungsi ini sebagai akibat dari fungsi-fungsi se
belumnya. Oleh karena peserta didik sudah memahami dan 
menghayati nilai-nilai Ilahiyah dan Insaniyah, nilai-nilai luhur 
bangsa, dan nilai-nilai multi cultural, maka pendidikan dapat 
berfungsi sebagai alat pemersatu dan pengembangan pribadi 
dan sosial. Karena dalam dirinya tertanam nilai bahwa jika ada 
anggota masyarakat yang egois, membuat kekacauan, statis ber
arti pula dirinya akan termasuk di dalamnya yang akan merusak 
tatanan sosial yang bermoral dan masyarakat tidak akan maju. 
Untuk itu pendidikan berfungsi untuk mempersatukan nilai-nilai 
dan pandangan hidup berbagai komunitas masyarakat yang 
beraneka ragam menjadi satu pandangan yang dapat diterima se
bagian besar oleh komunitas masyarakat yang dibingkai dengan 
nilai-nilai Ilahiyah, Insaniyah dan Kauniyah. Oleh karena itu dapat 
dikatakan bahwa pendidikan berfungsi sebagai alat pemersatu 
terhadap segala aliran dan pandangan hidup yang dianut oleh 
anggota masyarakat itu sekaligus pendidikan sebagai mobilitas 
sosial. 



96 H. Maragustam

E.	 INTISARI 

Manusia terdiri dari unsur materi yakni fisik, basyar 
dan immateri (insa>n, akal, kalbu, ruh, nafs, firah). Dengan ke
adaannya yang demikian, manusia adalah makhluk yang di
muliakan, makhluk educandum dan educandus, diberi amanah 
takli>f (pembebanan hukum), berfungsi ’ubu>diyah dan khalifah 
(co creator), makhluk mukhayyar (kebebasan memilih), makhluk 
yang bertanggung jawab dan diberi berbagai daya yang penuh 
keajaiban (‘aja>ib) dan misteri (gara>ib) serta diberi peluang untuk 
mencapai kemajuan. Fitrah manusia diberikan potensi dasar 
dan kecenderungan murni baik positif maupun negatif dan 
proses perkembangannya bersifat responsif terhadap dunia luar. 
Potensi-potensi tersebut seperti halnya sifat-sifat Tuhan yang 99 
itu sesuai dengan batas-batas kemanusiaan dan kemakhlukan 
manusia itu. Lingkungan yang buruk merupakan agen eksternal 
mendorong fitrah yang negatif dan melengkapinya. Lingkungan 
yang baik, merupakan agen-agen eksternal yang melengkapi 
fitrah positif. Hubungan antara individu dan sosial saling pe
ngaruh (simbisiosis). Reformasi dan transformasi sosial meru
pakan kewajiban komunal dalam wujud amar makruf dan nahi 
mungkar. Melalu konsep amar makruf dan nahi mungkar akan 
menciptakan sebuah tata sosial yang bermoral sebagai konse
kuensi dari fungsi manusia sebagai ’ubu>diyah dan khalifah (co 
creator) dan manusia sebagai bayang-bayang Tuhan. Dalam men
jalankan tugas-tugas kekhalifahan dan kehambaan, manusia 
tidak mampu berkerja sendirian. Dia butuh ilmu pengetahuan, 
kerjasama dan bantuan orang lain. Dalam kerangka itulah terjadi 
interaksi manusia dalam pendidikan. Maka pendidikan mem
punyai fungsi dan peranan yang signifikan dalam membangun 
dunia dengan tatanan yang religius dan bermoral. Reformasi dan 
transformasi sosial yang dilakukan harus dilandasi oleh akidah 
dan ilmu bukan dengan kebodohan dan taklid. Dengan ilmu 
itu masyarakat dapat dibentuk dengan rasional, bukan dengan 
apriori tetapi apostriori. Wallahu a’lam bishshawab.



97

A.	 PENGANTAR 

Sebelum proses pendidikan dimulai, pelaku pendidikan 
harus lebih dahulu memahami struktur ide pendidikan1 (Islam). 
Karena struktur ide ini akan mempengaruhi terhadap imple
mentasi pendidikan. Kita tahu bahwa pendidikan Islam merupa
kan suatu proses yang berkaitan dengan kegiatan mempersiap
kan dan mengembangkan seluruh potensi peserta didik secara 
optimal baik yang bersifat materi maupun yang immateri, serta 
membentuk pandangannya terhadap dirinya, alam, kehidupan, 
dan masyarakatnya sesuai dengan nilai-nilai Islam dan nilai-
nilai luhur bangsa. Struktur ide itu yang paling penting menurut 
al-Ainain (1980) ialah bagaimana pandangan Islam yang di
interpretasikan oleh ahli pendidik muslim mengenai hakikat 
(1) lingkungan alam baik alam benda maupun alam sosial, (2) 
hakikat manusia, dan (3) hakikat kehidupan. Pemahaman ter
hadap hakikat tiga hal tersebut sangat penting artinya karena 
akan mempengaruhi pendidik dan tenaga kependidikan (tendik) 
sewaktu melaksanakan pendidikan. Juga proses pendidikan tidak 
kehilangan arah dan ruh serta tidak tercerabut dari akar spirit 
Islamnya. 

Perlu diketahui bahwa seorang pendidik dan tendik tanpa 
kekokohan struktur ide yang dipeganginya, maka proses pen

1Yang dimaksud dengan struktur ide pendidikan Islam di sini ialah ide dasar 
yang menjadi titik tolak dalam membangun isi dan substansi persoalan-persoalan 
pendidikan (Islam). 

BAB V 

 SUNNATULLAH (HUKUM-HUKUM 
KETERATURAN),  DASAR-DASAR FILSAFAT 
PENDIDIKAN, DAN FILSAFAT KEHIDUPAN 



98 H. Maragustam

didikan bisa terputus keterhubungannya antara idealism dan 
realitas, antara konsep dan kenyataan, dan antara spiritual ke
agamaan (teosentris), kemanusiaan (antroposentris) dan kealam
an (kosmosentris). Diantara struktur ide dasar pendidikan itu 
ialah sunnatullah, lingkungan, dan filsfat kehidupan. 

B.	 HAKIKAT SUNNATULLAH 

Hakikat alam atau makrokosmos adalah selain Tuhan, yakni 
manusia, alam, dan kehidupan. Islam memandang bahwa alam 
ini diciptakan Allah, yang mempunyai keteraturan dan dicipta
kan dengan ukuran dan perencanaan yang matang dan mem
punyai tujuan tertentu (QS. al-Sajadah [32]:4; QS. al-Furqan [25]: 
2; QS. al-Qamar [54]: 49; al-Mulk [67]:2-4; dan al-Zumar [39]:62). 
Alam ini tunduk pada sunnah (system) yang telah diciptakan-
Nya, berlangsung dengan penuh keteraturan, setiap unsur ber
gantung kepada unsur lain sehingga menjadi satu kesatuan yang 
sempurna, atau disebut sunnatullah. Menurut Abud (1976), 
bahwa karena keteraturan alam, saling kait mengait, dan saling 
melengkapi antara unsur yang satu dengan unsur lainnya, meng
haruskan manusia bekerjasama untuk mewujudkan kehidupan 
yang sifatnya umum dan mewujudkan manusia yang baik dengan 
sifatnya yang khusus. Untuk dapat mewujudkan kehidupan 
yang baik, manusia berkewajiban mempelajari, memahami, dan 
mengenal hukum keteraturan alam ini. Dengan adanya ke
teraturan alam dan saling kait mengait menurut Syaibani (1979), 
menunjukkan bahwa di antara undang-undang natural yang me
nguasai perjalanan alam ini ialah undang-undang kausal (sebab 
akibat). Undang-undang kausalitas mempertalikan kejadian alam 
semacam urutan mata rantai yang berentetan. Semuanya kait 
mengait. 

Pengungkapan rahasia alam, hukum keteraturan, hukum 
kausalitas dan keindahannya, akan mengantarkan manusia pe
ngakuan kebesaran Tuhan, sekaligus memperkuat iman takwa



99 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

nya. Menurut al-Nahlawi (1996), dengan pandangan Islam bahwa 
alam ini tidak semata-mata rasional, yang merupakan ciri khas 
Islam, akan dapat menggugah emosi manusia akan keagungan 
al-Khaliq, kerendahan manusia di hadapan-Nya dan pentingnya 
menundukkan diri kepada-Nya. Dari berbagai ayat-ayat Alquran 
dan berbagai penafsiran para ahli, dapat dirumuskan beberapa 
prinsip pandangan Islam terhadap hakikat alam yaitu: 
1.	 Alam ini diciptakan Allah, Pencipta seluruh isi kandungan

nya dan sunnatullahnya. Karenanya merupakan kewajiban 
manusia untuk mempelajarinya agar dalam pengelolaan
nya sesuai dengan sistemnya yang disertai dengan iman. 

2.	 Alam ini diciptakan dengan penuh keteraturan, sifatnya pasti 
(exact) dan bertujuan (teleologis) yakni semua menuju ke
pada Allah. 

3.	 Alam ini berada dalam gerak, berubah dan berevolusi terus 
menerus, sedangkan sunnatullah ini adalah tetap, tidak 
pernah berubah (immutable).

4.	 Alam ini diciptakan untuk dipelajari dan diteliti baik secara 
individu maupun kerjasama kolektif melalui berbagai ke
mampuan yang dimiliki manusia, yang kemudian digunakan 
sesuai dengan aturan dari Yang Maha Mengatur dan tatanan 
sosial yang bermoral. 

5.	 Perjalanan alam ini berdasar pada undang-undang kausal 
(sebab akibat) dan simbiosis (saling ketergantungan satu 
dengan lainnya).

6.	 Karena sunntullah alam ini pasti, maka sifat alam ini objektif. 
Artinya, sunnatullah ini berlaku sama bagi semua individu 
dan kelompok, tidak peduli apakah ia muslim atau non 
muslim, asalkan menjalankan sesuai dengan sunnatullah, 
maka pasti akan terjadi. Dengan kata lain, setiap scientist 
atau profesi apapun, dapat memperkirakan dengan penuh 
kepastian setiap fenomena alam yang akan terjadi serta me
manfaatkan fenomena itu apakah akibatnya positif ataupun 
negatif.



100 H. Maragustam

7.	 Dalam mempelajari, memanfaatkan, mengolah alam ini 
haruslah dengan ilmu yang benar disertai iman. Tanpa ilmu 
dan iman, maka pemanfaatan alam ini akan destruktif, ke
hancuran, dan bencana bagi kehidupan manusia. 

8.	 Hubungan manusia dengan alam ialah hubungan taskhir2 
(pengelolaan dengan ilmu-iman dan penuh tanggung jawab) 
bukan hubungan eksploitasi yang dibingkai keserakahan 
hawa nafsu. 

9.	 Kehidupan manusia tunduk kepada sunnatullah alam dan 
sunntaullah kemasyarakatan. Allah telah mengatur sunnah 
ini bagi kehidupan manusia. Atas dasar ini, maka Allah 
mengutus para rasul, menyiksa umat, membinasakan seba
gian mereka, mengatur ajal, dan mengubah keadaan mereka 
(QS. al-Ra’ad [13]:10-11 dan Ali Imran [13]:137).

Menurut al-Syaibani bahwa alat untuk mengetahui alam 
ini baik secara global maupun terperinci ialah akal. Metode me
ngetahuinya dengan jalan eksprimen dan alat yang digunakan 
ialah dengan indera. Sedangkan cara mengetahui alam gaib ialah 
dengan terbukanya roh dan wahyu lebih sempurna bentuknya. 
Seseorang sering salah jalan, karena mencocokkan ukuran alam 
syahadah (yang dapat dilihat dengan mata kepala) dengan alam 
gaib (yang tidak dapat dilihat dengan mata kepala). Oleh karena 
itu, jalan mengetahui makhluk alam gaib seperti malaikat, jin dan 
syetan ialah dengan jalan wahyu Tuhan yang diberikan melalui 
para nabi-Nya.

Sebagai implikasi dari hukum keteraturan (sunnatullah) 
menjadikan ilmuan dapat mengelola dan menggunakan (taskhir) 
alam secara seimbang dan terkendali. Alam ini diciptakan Tuhan 
tunduk kepada manusia. Namun Allah memberi syarat, yakni 

2Makna taskhir menurut Irsani (1987) secara bahasa ialah melakukan dan 
mengabdi secara sungguh-sungguh. Secara istilah taskhir ialah pengelolaan 
(menggunakan) alam dalam tatanan praktik yang bermanfaat bagi manusia dalam 
berbagai lapangan kehidupan tanpa dibayar untuk mempersembahkannya bagi 
Allah.



101 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

jika manusia mempunyai ilmu pengetahuan tentang sunnatullah 
atas izin Allah. Hal ini sesuai dengan firman-Nya QS. al-Nahl 
(16): 12-14) dan QS. al-Jasyiyah (45):12-13). 

Dari ayat-ayat ini (QS. al-Nahl (16): 12-14) dan QS. al-Jasyiyah 
(45):12-13) selalu ditutup dengan kalimat ”tanda-tanda bagi orang 
yang mau memahami atau mau memikirkannya”. Kalimat 
”berpikir, meneliti dan memahami” dalam beberapa ayat ter
sebut adalah berkaitan dengan ilmu pengetahuan dan iman. 
Dengan ilmu dan iman, manusia akan mampu mengelola dan 
memanfaatkan alam secara baik dan bijaksana. Banyak bencana 
di Indonesia terutama yang bukan karena faktor kuasa alam, 
tidak lain karena faktor ulah manusia dalam memanfaatkan 
alam tidak berdasarkan ilmu yang benar atau dengan ilmu yang 
dikendalikan oleh syahwat kepentingan. Hal ini bersesuaian 
dengan hasil penemuan ilmiah bahwa bencana dapat terjadi 
dari akibat kuasa alam (natural disaster) dan dapat juga terjadi 
akibat ulah manusia (man-made disaster), termasuk bencana akibat 
kegagalan teknologi. Olla mengatakan dalam Kompas tanggal 
4 Januari 2007 bahwa berbagai macam bencana di negeri ini 
bukan kutukan Tuhan, tetapi ciptaan manusia didorong ke
tamakan akan kekuasaan, kerakusan akan harta, dan kehausan 
untuk mencari kemuliaan sendiri. Dengan demikian taskhir (pe
ngelolaan) alam tidak sekadar mengetahui sunnatullah, tetapi 
juga disertai dengan iman. Karena kalau hanya dengan ilmu me
lalui perangkat akal manusia, sering ditunggangi oleh tarikan 
nafsu sahwat kepentingan yang destruktif. 

C.	 DASAR-DASAR FILSAFAT PENDIDIKAN BARAT 
(EMPIRISME, NATIVISME, KONVERGENSI, DAN 
HERIDITAS) DALAM PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM 

Menurut Morris L. Bigge bahwa sifat dasar bawaan moral 
manusia adalah baik, jelek atau netral, sedangkan hubungan 
manusia dengan lingkungannya bersifat aktif dan pasif (1982). 



102 H. Maragustam

Jika digabung antara bawaan dasar dan hubungannya dengan 
dunia luar maka konsepnya menjadi (1) baik-aktif, (2) jelek-aktif, 
dan (3) neteral-pasif. Baik-aktif maksudnya secara potensial 
manusia lahir adalah baik dan merespon dunia luar adalah aktif.3 
Jelek-aktif maksudnya secara potensial manusia lahir dalam ke
adaan jelek dan responnya terhadap dunia luar bersifat aktif. 
Sedangkan netral-pasif maksudnya secara potensial manusia 
lahir dalam keadaan netral (tidak baik dan tidak pula jelek). Se
dangkan responnya terhadap dunia luar adalah menerima saja 
tanpa ada daya untuk menolak atau memfilternya. Dari konsep 
ini berlanjut dengan lahirnya hukum nativisme, emperisme, dan 
konvergensi yang dikenal dengan dasar-dasar filsafat pendidik
an Barat. Penjelasannya sebagai berikut: 

1.	 Teori (hukum) Emperisme 
Teori emperisme mengatakan bahwa perkembangan dan 

pembentukan kepribadian manusia itu ditentukan oleh faktor-
faktor lingkungan, termasuk pendidikan dan sosial-budaya. Se
bagai pelopor aliran ini ialah John Locke (1632-1704). Teori ini 
dikenal dengan teori ”tabularasa” atau emperisme. Menurut teori 
tabularasa, bahwa tiap individu lahir sebagai kertas putih, dan 
lingkungan itulah yang memberi corak atau tulisan dalam kertas 
putih tersebut. Pengalaman yang berasal dari lingkungan itulah 
yang menentukan kepribadian manusia. Teori ini bersifat opti
mistik karena lingkungan baik alam maupun sosial termasuk 
pendidikan, aturan-aturan, sosial budaya, dan tradisi dapat di
rekayasa dan dibentuk oleh manusia. 

Karenanya dapat membentuk dan merekayasa kepribadian 
manusia. Sebagai anti tesisnya atau kebalikan teori ini ialah alir
an Nativisme. 

3Aktif maksudnya: dapat menerima seluruh pengaruh dunia luar, atau menolak 
seluruhnya, atau sintesis yakni sebagian diterima dan sebagian ditolak.



103 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

2.	 Teori (hukum) Nativisme 
Teori nativisme yang dipelopori oleh Athur Schopenhauer 

(1788-1860) mengatakan bahwa perkembangan pribadi hanya 
ditentukan oleh bawaan (kemampuan dasar), bakat serta faktor 
endogen yang bersifat kodrati (given). Proses pembentukan dan 
perkembangan pribadi menurut aliran ini ditentukan oleh faktor 
bawaan ini, yang tidak dapat diubah oleh pengaruh alam sekitar 
atau pendidikan atau faktor-faktor luar lainnya. Untuk itu Azim 
berkomentar bahwa faktor bawaan dasar (al-warisah) memang 
punya pengaruh dalam pembentukan kepribadian seseorang, 
namun bukan itu satu-satunya faktor (Ali Abdul Azim, 1973). 
Bahkan Syam menilai bahwa aliran ini bersifat pesimistik, karena 
menerima kepribadian sebagaimana adanya, tanpa kepercaya
an adanya nilai-nilai pendidikan untuk merubah kepribadian 
(Mohammad Noor Syam, 1986).

3.	 Teori (hukum) Konvergensi 	
Teori konvergensi yang dipelopori oleh Willam Stern (1871-

1938), mengatakan bahwa perkembangan manusia itu berlang
sung atas pengaruh faktor-faktor bakat/kemampuan dasar 
(endogen/bawaan) dan faktor alam sekitar (eksogen/ajar), termasuk 
pendidikan dan sosial budaya. Karena dalam kenyataannya bahwa 
kemampuan dasar yang baik saja, tanpa dibina oleh alam ling
kungan terutama lingkungan sosial termasuk pendidikan dan 
sosial budaya tidak akan dapat menbentuk kepribadian yang 
ideal. Sebaliknya, lingkungan yang baik terutama pendidikan, 
tetapi tidak didukung oleh kemampuan dasar tadi, tidak akan 
menghasilkan kepribadian yang ideal. Oleh karena itu perkem
bangan pribadi sesungguhnya adalah hasil persenyawaan antara 
faktor endogen (bawaaan dasar atau bakat) dan eksogen (dunia 
luar). 



104 H. Maragustam

4.	 Teori heriditas
Apa itu heriditas? Heriditas bagian integral dari nativisme. 

Hereditas merupakan kecenderungan alami cabang-cabang 
untuk meniru sumber mulanya dalam komposisi fisik dan psiko
logi. Ahli hereditas lainnya menggambarkan sebagai penyalin
an cabang-cabang dari sumbernya (Baqir Sharif al-Qarashi, 2003). 
Manusia berasal dari sebeuah sel tunggal kecil bernama gamate 
4 yang paling mengagumkan, penuh misteri, dan kecil di jagad 
raya ini sebagai ke Mahakuasaan Allah SWT. Penggabungan dua 
sel ini menghasilkan nukleus (inti) seorang individu baru. Hanya 
pada saat itulah, ditentukan apakah individu itu akan menjadi 
laki-laki atau perempuan, pendek atau tinggi, cerdas atau bodoh, 
dan seterusnya. Semua gambaran tersebut ditentukan dalam sel 
ini yang tak dapat diubah. Heriditas, dengan demikian, meru
pakan seperangkat spesififikasi yang terkonsentrasi pada ovum 
yang dibuahi. Maka salah satu hukum heriditas yang paling 
dikenal ialah bahwa cabang menyalin sumber-sumber aslinya 
pada penampakan luar serta seluk beluk pribadinya. Benih ma
nusia tidak akan menghasilkan kecuali manusia dalam kemirip
an dengan orang tua mereka secara umum, kecerdasan atau ke
bodohannya serta karakter-karakternya. Benih mangga tidak 
menghasilkan sesuatu melainkan mangga yang meniru sumber
nya dalam warna serta karakternya dan seterusnya. 

Paling tidak hereditas dikelompokkan menjadi lima ba
gian yakni (1) hereditas konformitas, (2) hereditas partiality (per
nikahan), (3) coalition (penyatuan), (4) association (penggabung
an), dan (5) regresi filial. Pertama, hereditas “konformitas” ialah 
setiap jenis atau golongan (spesies) akan menghasilkan jenis
nya sendiri bukan jenis yang lain. Contohnya, jenis manusia 
tentunya akan menghasilkan keturunan dengan jenis manusia, 
bukan yang lain. Jika diperhatikan jenis dari keturunan yang 

4Gamate adalah sel reproduksi seksual. Gamate pada pria adalah spermatozoa, 
pada wanita adalah ovum; keduanya melebur atau bersenyawa pada saat pembuahan. 



105 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

dihasilkan, setiap anggota jenis mengikuti pola umum sesuai jenis 
masing-masing. Sering terjadi persamaan-persamaan antara 
keturunan dan orang tuanya, namun hal itu tidak mungkin sama 
persis. Tegasnya, antara anak dan orangtua (ayah, ibu) bisa saja 
mempunyai persamaan-persamaan, namun tetap saja diantara 
anak dan orangtua mempunyai perbedaan-perbedaan. Kedua, 
heriditas dengan “pernikahan” yakni anak yang lahir mewarisi 
salah satu dari dua sumber aslinya secara keseluruhan atau se
bagian besar sifat-sifat dari salah satu sumber tadi. Misalnya, 
anak laki-laki menerima semua sifat-sifat fisik serta mental dari 
ayahnya, bukan dari ibunya. Ketiga, hereditas “penyatuan” yakni 
sifat anak tidak menyalin cabang-cabang dari sumber aslinya. 
Anaknya tidak menanggung sifat-sifat fisik yang sama dengan 
orangtua mereka, dan mungkin anak menyalin dari sifat-sifat dari 
kakeknya baik dari pihak ibu maupun dari pihak ayah. Dengan 
kata lain cabang (anak) bertentangan dengan sifat-sifat sumber 
aslinya. Teori penyatuan ini juga ada dalam Islam sebagaimana 
akan dijelaskan pada paragram berikut ini. Keempat, heriditas 
“penggabungan” yakni anak (cabang) menyalin salah satu sifat 
tertentu dari sumber aslinya serta menyalin selainnya dari sumber 
yang lain. Seorang anak mungkin menerima kecerdasan dan 
tinggi badan dari sang ayah, namun wajah dan mata dari sang ibu. 
Kelima, heriditas regresi filial ialah sifat-sifat dari orangtua akan 
menghasilkan keturunan dengan kecenderungan pada sifat rata-
rata pada umumnya.

Bagaimana filsafat pendidikan Islam memandang “heri
ditas”? 

Islam sangat memperhatikan faktor al-wa>ris\ah (hereditas) 
ini dalam pembentukan kepribadian manusia dan mengarahkan
nya ke hal-hal yang positif. Seperti Allah melebihkan keturun
an Nabi Ibrahim dan keturunan Imran di atas bumi ini karena 
hereditas yang baik cenderung meniru dari generasi ke generasi 
(QS. Ali Imran [3]:34). Doa Nabi Nuh AS mengindikasikan begitu 



106 H. Maragustam

kuatnya faktor heriditas membentuk kepribadian manusia. Ini doa 
Nabi as dalam QS. Nuh: 26-28: 

وقال نوح رب لا تذر على الأرض من الكافرين ديارا إنك إن 
تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجرا كفارا رب اغفر لي ولوالدي 

ولمن دخل بيتي مؤمنا وللمؤمنين والمؤمنات ولا تزد الظالمين إلا تبارا 5
Teks Alquran ini mengindikasikan bahwa keturunan orang 

kafir yang secara genetis riwayat keluarga menerima sifat-sifat 
buruk dari ayah-ayah mereka, juga akan mewarisi keyakinan 
mereka. 

Demikian juga menurut hadis-hadis Nabi saw sangat mem
perhatikan faktor al-warisah (hereditas) ini. 

Adanya pemilihan istri sebelum menikahinya memberi
kan indikasi yang halus bahwa faktor hereditas ini mempunyai 
pengaruh yang signifikan. Untuk itu tujuan pemilihan jodoh 
bukan sekadar mempertimbangkan sisi kecantikan wanita, tetapi 
mempertimbangkan hereditas dan kualitas agamanya sehingga 
mendapat keturunan yang tidak cacat mental dan/atau fisik (QS. 
Al-Baqarah [2]:221). Pemilihan jodoh dengan mempertimbang
kan hereditas, kecantikan, dan kualitas agama, di dapat sandaran
nya dari hadis Rasulullah SAW sebagai berikut: 

ا- إياكم وخضراء الدمن, قالوا : وما خضراء الدمن يارسول الله؟ 
قال: المرأة الحسناء فى المنبت السوء )رواه الدارقطنى(

	 Artinya: Jauhilah oleh kalian rumput yang hijau. Para sahabat bertanya: 
Apakah yang dimaksud dengan rumput hijau itu wahai Rasulullah? Beliau 

5“Ya Tuhanku, janganlah Engkau biarkan seorang pun di antara orang-
orang kafir itu tinggal di atas bumi. Sesungguhnya jika Engkau biarkan mereka 
tinggal, niscaya mereka akan menyesatkan hamba-hamba-Mu, dan mereka tidak 
akan melahirkan selain anak yang berbuat maksiat lagi sangat kafir. Ya Tuhanku! 
Ampunilah aku, ibu bapakku, orang yang masuk ke rumahku dengan beriman 
dan semua orang yang beriman laki-laki dan perempuan. Dan janganlah Engkau 
tambahkan bagi orang-orang yang lalim itu selain kebinasaan.”(QS. Nuh: 26-28). 



107 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

menjawab, yaitu wanita yang sangat cantik, yang tumbuh (berkembang) 
di tempat yang tidak baik (HR. Daruquthni). 

لنُِطَفِكُمْ  تََيـَّروُا  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  اللَّهم  صَلَّى  اللَّهِ  رَسُولُ  قَالَ  ب- 
واَنْكِحُوا الَْكْفَاءَ وأَنَْكِحُوا إلِيَْهِم

	 Artinya: Seleksilah untuk wadah air manimu untuk istri kamu sekalian. 
Nikahilah yang sederajat dan nikahkanlah kepada mereka (HR. Bukhari).

ج- تخيروا لنطفكم فإن العراق دساس )رواه الديلمى وابن ماجه(
	 Artinya: Seleksilah untuk air mani (istri) kamu sekalian. Karena se

sungguhnya keturunan itu kuat pengaruhnya (HR. Dailami dan Ibnu 
Majah). 

واخواتهن  اخوانهن  أشباه  يلدن  النساء  فإن  لنطفكم  تخيروا  د- 
)رواه ابن عدى( 

	 Artinya: Pilihlah untuk air mani kamu sekalian. Karena sesungguhnya 
wanita-wanita itu melahirkan orang-orang yang menyerupai saudara 
laki-laki mereka dan saudara perempuan mereka (HR. Ibnu Adi). 

Dari Abu Hurairah Radhiyallahu ‘Anhu, berkata “Seorang 
lelaki dari Bani Fazarah mendatangi Nabi Shallahu ‘Alaihi 
Wasallam dan berkata, ‘Istriku telah melahirkan anak yang ber
kulit hitam.’” Nabi berkata, “Apakah kamu punya unta?” “Ya” 
jawab laki-laki itu. “Apa warnanya?” tanya Nabi. “Merah”, jawab
nya. “Apakah di antara anaknya ada yang berwarna hitam?” 
tanya Rasulullah. “Ya ada”, jawabnya. “Dari mana datangnya? 
Tanya Nabi SAW. “Mungkin mirip dengan kakeknya atau paman
nya (HR. Bukhori 684 dan Muslim 1500). 

Dalam hadis (al-Qarashi (2000) disebutkan bahwa seorang 
laki-laki Anshar6 mengeluh di hadapan Nabi SAW bahwa istrinya 

6Kaum Anshar (para penolong) adalah orang-orang Yatsrib (Madinah) yang 
bersumpah setia serta menerima Nabi saw dan sahabat-sahabatnya setelah mereka 
meninggalkan Makkah, kampung halaman mereka. 



108 H. Maragustam

yang merupakan sepupunya telah melahirkan bayi kulit hitam, 
padahal tidak ada kakek moyang mereka yang berkulit hitam. 
“Engkau memiliki 99 arteri7, “jawab Nabi SAW, “Dan ia (istri
mu) memiliki 99 arteri. Ketika arteri-arteri ini bercampur, mereka 
akan berada dalam sebuah kekacauan dan masing-masing me
mohon kepada Allah SWT untuk berkumpul dengan yang 
sepertinya. Ini sungguh anakmu. Eangkau boleh pergi sekarang. 
Bayi ini berasal dari salah satu arteri miliknya (istrimu) atau milik
mu.” Laki-laki itu menggandeng istrinya dan lantas pergi. Hadis 
ini menyisyaratkan bahwa anak-anak dapat menerima, secara 
genetis, bahkan sifat yang terkecil dan terdalam sekalipun. Hadis-
hadis tersebut bersesuaian dengan syariat Islam dan teori-teori 
pendidikan kontemporer. 

Dari berbagai ayat Alquran dan hadis tersebut memberi 
indikasi kuat bahwa faktor hereditas akan diwarisi/ditiru oleh 
keturunannya. Anak akan mewarisi sifat-sifat dari kedua orang 
tuanya, baik moral (al-khalqiyah), kinestetik (al-jismiyah) maupun 
intelektual (al-‘aqliyah), sejak masa kelahirannya (Ulwan, 1976). 
Islam mendorong kaum laki-laki agar melihat dengan seksama 
aspek-aspek dari wanita sebelum menikahinya dan keluarga-ke
luarga dan garis keturunan wanita itu, agar keadaan cacat fisik 
dan mental dapat dihindari. Demikian juga sebaliknya para 
wanita harus mengidentifikasi dengan cermat serta tepat lelaki 
yang mereka pilih sebagai pasangan hidup. 

 Namun harus diakui pula tidak selamanya faktor hereditas 
berjalan secara otomatis. Karena dengan adanya kehendak bebas 
manusia, akan mampu mengalahkan pengaruh faktor al-wa>ris\ah 
dan lingkungan atas pertolongan Allah. Seperti anak Nabi Nuh 
AS, yang bernama Kan’an, ia kafir terhadap risalah bapaknya, 
sekalipun Nabi Nuh AS adalah manusia pilihan Allah dan menjadi 
rasul-Nya (QS. Hud [11]:43 dan 46). Azir, bapak Nabi Ibrahim 

7Arteri (pembuluh nadi) adalah pembuluh darah berotot yang mem
bawa darah dari jantung. Fungsi ini bertolak belakang dengan fungsi pembuluh 
balik yang membawa darah menuju jantung.



109 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

AS adalah musyrik dan Ibrahim berusaha mengajaknya ke jalan 
Allah. Namun Azir menjawab dengan perlakuan yang kejam 
dan mengancam dengan ancaman rajam kalau Ibrahim tidak 
berhenti dari mengajaknya ke petunjuk Allah (QS. Maryam, [19]: 
46). Dari sini dapat dipahami pendapat al-Azim, bahwa baik 
faktor hereditas maupun faktor lingkungan secara signifikan ikut 
membentuk kepribadian manusia. Namun harus di ingat pula 
bahwa kehendak bebas manusia akan mampu mengalahkan dua 
pengaruh tersebut atas pertolongan Allah (bi ma’unatillah) se
kalipun hal ini dilupakan oleh ulama (Al-Azim, 1073). 

5.	 Lingkungan fisiologis, psikologis, dan sosio-kultural
Lingkungan ialah mencakup segala materiil dan stimuli 

didalam dan diluar diri individu, baik yang bersifat fisiologis, 
psikologis, maupun sosio-kultural. Lingkungan atau alam se
kitar punya peranan penting dalam pembentukan jati diri ma
nusia. Karena lingkungan merupakan elemen yang signifikan 
dalam pembentukan personalitas serta pencapaian keinginan-
keinginan individu dalam kerangka umum peradaban. Biasanya 
individu-individu di masyarakat mengikuti kebisaaan yang ada 
di sekitarnya dengan sadar atau tidak sadar. 

Lingkungan terbagi tiga yakni (1) fisiologis, (2) psikologis, 
dan (3) sosio-kultural. Lingkungan fisologis meliputi segala kon
disi dan materiil jasmani di dalam tubuh seperti gizi, vitamin, air, 
zat asam, suhu, sistem saraf, peredaran darah, pernafasan, pen
cernaan makanan, kelenjar-kelenjar indokrin sel-sel pertubuhan, 
dan kesehatan jasmani. Lingkungan psikologis ialah mencakup 
segenap stimulasi yang diterima oleh individu mulai sejak dalam 
kandungan, kelahiran, proses kehidupan, dan sampai matinya. 
Sedangkan lingkungan sosio-kultural ialah mencakup segenap 
stimulasi interaksi, dan kondisi eksternal dalam hubungan
nya dengan perlakuan ataupun karya orang lain. Seperti pola 
hidup keluarga, pendidikan, pergaulan kelompok, pola hidup 



110 H. Maragustam

masyarakat, latihan, belajar, pendidikan dan pengajaran, bim
bingan, dan penyuluhan, budaya, dan tradisi. Selain itu, ilmu-
ilmu sosial, seperti sejarah, geografi, pendidikan, ekonomi, dan 
politik, berkaitan dengan lingkungan sosial. Nilai-nilai mental dan 
spiritual memainkan sebuah peran efektif yang berharga dalam 
lingkungan sosial melalui pendidikan. 

Islam telah mengenal aspek paling signifikan untuk me
munculkan reaksi-reaksi individu dalam mendapatkan berba
gai kebisaaan dan moralitas. Aspek ini ialah lingkungan sosio-
kultural khususnya persahabatan. Persahabatan merupakan 
unsur pendidikan paling kuat yang mentransfer sifat-sifat dan 
kecenderungan-kecenderungan individu. Kehidupan sosial ialah 
kehidupan saling pengaruh. Setiap individu mempengaruhi 
dan dipengaruhi lingkungan sekitar terutama lingkungan per
gaulan. Hubungan-hubungan antarmanusia, baik individu mau
pun antarkelompok, tingkat keharmonisan yang dirasakan oleh 
masyarakat, serta tingkat kemampuan lingkungan sosial untuk 
merealisasikan berbagai kebutuhan individu, semuanya bisa 
mempermudah atau mempersulit proses pendidikan dalam 
rangka pembentukan kepribadian. Dengan demikian manusia 
berkembang dalam tiga dimensinya sekaligus, yakni lingkungan 
fisiologis, psikologis, dan sosio-kultural.

Alquran dan Hadis memperhatikan faktor lingkungan ini 
dalam pembentukan jati diri manusia. Pengaruh lingkungan ini 
dapat dijumpai dalam Alquran, seperti tanah yang subur akan 
tumbuh subur tanaman-tanaman dengan seizin Allah. Dan se
baliknya tanah yang tidak subur, tanaman-tanamannya hanya 
tumbuh merana (QS. al-A’raf [7]:58). Allah melebihkan sebagian 
tempat daripada tempat lainnya. Seperti kelebihan kota Mekah, 
Bait al-Maqdis, Bukit Sina, yang merupakan tempat dibesarkan 
para nabi (QS. At-Tin, [95]:1-6, al-Maidah [5]:21; Al-Isra’ [17]:1), 
Masjidil Haram, dan Masjid Nabawi di Madinah. Pengaruh ling
kungan itu nampak pada pertumbuhan Maryam ketika Allah 



111 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

melindunginya karena kemuliaan keluarga yang baik (QS. Ali 
Imran [3]:37). Dalam hadis juga disebutkan : 

ا- أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : صلاة فى مسجدى هذا 
أفضل من ألف صلاة فيما سواه من المساجد الا المسجد الحرام. 8

	 Artinya: Bahwa Nabi SAW bersabda: sekali shalat di masjidku (Nabi 
SAW) lebih utama daripada 1000 kali shalat di masjid lainnya kecuali 
Masjid Haram. 

ب- أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: صلاة فى مسجدى هذا 
أفضل من ألف صلاة فيما سواه من المساجد الا المسجد الحرام وصلاة 

فى المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة فيما سواه. 9
	 Artinya: Bahwa sekali shalat di masjid Nabi lebih utama daripada seribu 

kali shalat di masjid lainnya kecuali Masjid Haram dan sekali shalat di 
Masjid Haram lebih utama seratus ribu daripada shalat di masjid lainnya. 

Namun demikian, bahwa lingkungan itu bukanlah faktor 
yang tetap membentuk dan mengarahkan jati diri manusia, 

8Teks hadis tersebut terdapat dalam CD. ROM Mausu’ah al-Hadis al-Syari >f, 
al-Is}da>r al-Awwal 102, Program 6.31, Jami’ al-Huqu>q Mahfuz}ah Shar Libaramij 
al-Hadis, (1991-1996), Ihya > Syirkat Majmuah al-Alamiyah. Hadis tersebut dalam 
kutub al-tis’ah (Bukhari, Muslim, al-Tarmiz\i, Nasa>i, Abu> Dawud, Ibnu> Majah, 
Ahmad, Ma>lik, dan al-Da>rimi) terdapat dalam Sheheh Muslim, bab al-Hajj, nomor 
2471, Sunan al-Tirmizi, bab al-Mana>qib, nomor 3851, Sunan al-Nasai, bab al-Masa>jid, 
nomor 687, Sunan Ibnu Majah, bab Iqa>mah al-S}alah wa al-Sunnah fiha>, nomor 
1395, Musnad Ahmad, bab Musnad al-Muks\iri>n min al-S{ahabah, nomor 4606, dan 
Sunan al-Darimi, bab al-Salah, nomor 1382. Para ahli hadis menilai hadis tersebut 
khusunya jalur Imam Muslim tidak terdapat cacat dan dinilai sahih.

9Teks hadis tersebut terdapat dalam CD. ROM Mausu’ah al-Hadis al-Syari>f, 
al-Is}da>r al-Awwal 102, Program 6.31, Jami’ al-Huqu>q Mahfuz}ah Shar Libaramij 
al-Hadis, (1991-1996), Ihya> Syirkat Majmuah al-Alamiyah. Hadis tersebut dalam 
kutub al-tis’ah (Bukhari, Muslim, al-Tarmiz\i, Nasa>i, Abu> Dawud, Ibnu> Majah, 
Ahmad, Ma>lik, dan al-Da>rimi) terdapat dalam Sheheh Muslim, bab al-Hajj, 
nomor 2471, Sunan al-Tirmizi, bab al-Mana>qib, nomor 3851, Sunan al-Nasai, bab al-
Masa>jid, nomor 687, Sunan Ibnu Majah, bab Iqa>mah al-S}alah wa al-Sunnah fiha>, 
nomor 1395, Musnad Ahmad, bab Musnad al-Muks\iri>n min al-S{ahabah, nomor 
4606, dan Sunan al-Darimi, bab al-Salah, nomor 1382. Para ahli hadis menilai hadis 
tersebut khusunya jalur Imam Muslim tidak terdapat cacat dan dinilai sahih.



112 H. Maragustam

karena ternyata para nabi tumbuh di antara lingkungan sosial, 
yang kaumnya mencaci maki dan keras hati untuk diajak kepada 
agama Allah. Allah memberikan contoh istri Nabi Nuh dan istri 
Nabi Luth yang keduanya sangat tidak suka keberadaan suami 
masing-masing sekaligus menjadi rasul. Iman istri Firaun kokoh 
sekalipun berada dalam gemgaman Fir’aun (lingkungan sosio-
kultural) yang zalim, bahkan Fir’aun mengaku dirinya sebagai 
Tuhan (QS. Al-Tahrim [66]:1-12).

Dengan demikian Islam mengakui keberadaan pengaruh 
hereditas dan alam lingkungan dalam pembentukan kepribadi
an manusia. Namun kedua faktor yakni endogen (hereditas) 
dan eksogen (alam lingkungan) tersebut tidaklah berjalan secara 
otomatis. Artinya, sekalipun seseorang berada pada lingkungan 
sekitar yang baik dan hereditasnya baik, belum tentu ia menjadi 
baik pula. Sebaliknya, sekalipun seseorang berada dalam ling
kungan yang jelek dan heriditasnya kurang baik, mungkin saja 
ia menjadi baik. Karena dengan kehendak bebas manusia dan ke
mampuannya sesuai dengan batas-batas kemanusiaannya akan 
dapat mengalahkan dua faktor pengaruh tersebut atas hidayah 
Allah.10 Sebagaimana perlu diketahui bahwa apa yang diketa
hui oleh manusia tentang hukum-hukum alam (sunnatullah) 
termasuk hereditas dan alam lingkungan tentu sifatnya nisbi 
(masih bersifat mungkin) bukanlah suatu kepastian dan obsolut. 
Absolut dan pasti sebenarnya hanyalah kebenaran yang datang 
dari Allah. Hal ini juga yang disinyalir Shihab, seorang ahli tafsir 
kontemporer, bahwa setiap muslim percaya sepenuhnya bahwa 
tata kerja alam raya berjalan konsisten sesuai dengan hukum-
hukum yang ditetapkan oleh Allah. Tetapi, pada saat yang sama, 
tidak tertutup kemungkinan terjadinya peristiwa-peristiwa yang 
berbeda dengan kebiasaan-kebiasaan yang dilihatnya sehari-
hari, karena baik yang terlihat sehari-hari maupun yang tidak 

10Menurut Imam Ibnu Katsir bahwa, hidayah ini dibatasi masalah iman saja. 
Yang dimaksud dengan hidayah ialah sesuatu yang ditetapkan dan dihujamkan 
dalam kalbu seseorang yakni iman (Muhammad Ali al-Shabuni, 2004). 



113 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

bisa terlihat, keduanya sama ajaib dan mengagumkan. Apalagi 
sekian banyak hal yang oleh generasi masa kini dinilai ’biasa’, 
pernah dinilai luar biasa oleh generasi terdahulu (Shihab, 1977). 
Kisah kafirnya Kan’an bin Nabi Nuh, ketuguhan iman istri Firaun, 
dan lain-lain merupakan cerminan dari pernyataan bahwa ilmu 
manusia itu sifatnya nisbi. Dengan demikian, pendidikan Islam 
bersandar pada tiga nilai dasar yang asasi yang saling berpe
ngaruh dalam proses pembentukan kepribadian manusia, yaitu 
(1) hereditas berupa kapasitas akal, kalbu, nafs, fisik, bakat, 
kecenderungan-kecenderungan lainnya; (2) faktor lingkungan 
(lingkungan fisiologis, psikologis, dan sosio-kultural), teristimewa 
lingkungan sosio-kultural; dan (3) faktor kehendak dan kemau
an bebas manusia merespon dirinya, dan lingkungannya. Tiga 
faktor tersebut berada dalam kawalan hidayah Allah. 

D.	 PERBEDAAN ANATARA FILSAFAT PENDIDIKAN 
ISLAM DAN DASAR-DASAR FILSAFAT PENDIDIKAN 
BARAT

Dari uraian sebelumnya maka dapat disimpulkan bahwa 
secara epistemologis filsafat pendidikan Islam dan filsafat pen
didikan Barat (nativisme, empirisme, dan konvergensi) adalah 
berbeda dari beberapa aspek pendidikan seperti terlihat dalam 
tabel berikut ini.

Filsafat Pendidikan Nativisme (FPN) dan Filsafat Pendidikan 
Islam (FPI)

 

Aspek 
Perbedaan

Filsafat Pendidikan 
Nativisme (FPN)

Filsafat Pendidikan Islam 
(FPI)

Tugas Pendidik Terbatas sebagai fasi
litator dalam proses 
pembelajaran 

Tidak cukup sebagai fasili
tator melainkan juga ikut 
bertanggungjawab terhadap 
pembentukan peserta didik 
yang beriman dan bertakwa 



114 H. Maragustam

Pusat Perhatian Penekanan ke Antro
posentris (berpusat 
pada manusia) dan 
sedikit terhadap 
lingkungan

Penekanannya ke teosentris 
(berpusat pada Tuhan), antro
posentris dan lingkungan 
sekaligus. 

Aspek Persamaan Persamaan
Pentingnya 
faktor pembawa
an (heriditas) 

FPN mengakuinya FPI juga mengakuinya

Pendidik ber
fungsi sebagai 
fasilitator

FPN mengakuinya FPI pun mengakuinya

Filsafat Pendidikan Empirisme (FPE) dan Filsafat Pendidikan 
Islam (FPI) 

Aspek 
Perbedaan

Filsafat Pendidikan 
Empirisme (FPE)

Filsafat Pendidikan Islam 
(FPI)

Manusia lahir 
dalam keadaan 
“suci bersih” 

Emperisme lebih 
cenderung memberi 
pengertian “suci 
bersih” sebagai 
sesuatu yang kosong

Islam cenderung memahami 
suci bersih bukan kosong 
tapi potensi dasar dan ke
cenderungan murni (fitrah) 

Usaha 
keberhasilan 
pendidikan 

Lingkungan memberi 
peran lebih besar dan 
bahkan menentukan 
dalam keberhasilan 
pendidikan

Memberi keterbatasan usaha 
bagi keberhasilan pendidikan 
karena dibalik segalanya ada 
Tuhan Yang Maha Kuasa se
suai dengan sunnatullahNya

Pusat Perhatian 
Pendidikan

Penekanan ke ling
kungan alam dan 
sosial

Penekanannya ke Teosentris, 
antroposentris dan ling
kungan alam dan sosial 

Aspek Persamaan Persamaan
Manusia lahir 
dalam keadaan 
suci bersih 

FPE mengakuinya FPI juga mengakuinya



115 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

Filsafat Pendidikan Konvergensi (FPK) dan Filsafat Pendi
dikan Islam (FPI)

 

Aspek 
Perbedaan

Filsafat Pendidikan 
Konvergensi (FPK)

Filsafat Pendidikan Islam 
(FPI)

Arah 
pengembangan 
kepribadian 
peserta didik 

FPK lebih cenderung 
kea rah kesejahteraan 
hidup di dunia

FPI cenderung kea rah kehi
dupan dunia dan akhirat yang 
seimbang dan pengabdian 
kepada Allah (QS. Al-Zariyat 
(51):56 dan Al-Qashas (28): 77. 

Kebebasan dan 
keterikatan dalam 
keberhasilan 
pembelajaran 

FPK, keterikatan ber
dasar pada unsur 
dunia semata

Sedangkan FPI keterikatan 
itu disamping unsur duniawi 
tapi juga unsur ukhrawi

Pusat Perhatian 
Pendidikan

Penekanannya pada 
Antroposentris dan 
Lingkungan secara 
seimbang 

Penekanannya pada teosen
tris, antroposentris dan ling
kungan. 

Aspek Persamaan Persamaan
Pengaruh heri
ditas (bawaan) 
dan lingkungan 

FPK mengakuinya FPI juga mengakuinya

E.	 FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM TENTANG KEHI
DUPAN

Pandangan pendidik terhadap hakikat kehidupan akan ber
akibat terhadap kualitas kerja profesionalannya. Perbedaan 
pandangan ini pula akan membawa dampak terhadap optimisme 
atau pasimisme bagi peserta didik. Jika pendidik memandang 
kehidupan dunia sebagai tujuan final, maka segala cara akan 
ditempuhnya untuk mendapat kebahagiaan dunia tersebut. Apa
kah cara itu dibenarkan oleh nilai-nilai ketuhanan dan kemanusiaan 
ataupun tidak. Yang terpenting tercapai tujuan dunianya. Maka 
pendidik dalam menjalankan tugas-tugas profesionalnya selalu 



116 H. Maragustam

dalam filsafat pragmatismenya. Artinya nilai baik dari sesuatu 
tugas ialah sejauh mana sesuatu itu berguna secara praktis 
dalam arti fisik atau materi. Jika mendatangkan keuntungan 
materi, maka hal itu dikerjakan. Jika tidak, maka ia tinggalkan 
atau dikerjakan dengan sekadar menanggalkan kewajibannya 
tanpa makna. Sebaliknya, jika kehidupan ini dipandang sebagai 
sarana untuk menuju kehidupan yang abadi dan ujian, maka 
pendidik dalam menjalankan tugas-tugas profesionalannya akan 
sungguh-sungguh. Karena tidak mungkin suatu tugas diterima 
oleh Tuhan, apabila dijalankan tanpa keikhlasan, profesional, ke
jujuran dan kecintaan. Untuk itu penjelasan pandangan Islam 
terhadap kehidupan sebagai ontologi pendidikan Islam/struktur 
ide pendidikan Islam menjadi penting arrinya. 

Islam memandang kehidupan dunia secara serius, penuh 
rasa tanggung jawab, ujian, dan perjuangan. Kehidupan dan ke
dudukannya di dunia sebagai tempat cobaan dalam kerangka 
meningkatkan kualitas kehidupan. Kehidupan dunia adalah ke
senangan sementara, tempat menyeberang dan jalan menuju 
akhirat yang abadi. Oleh karena itu tidak boleh menjadikannya 
sebagai tujuan hidup dan tujuan akhir. Kehidupan dunia ini yang 
penuh dengan perhiasan, kesenangan, syahwat dan kenikmatan 
ini benar-benar merupakan ujian yang sangat dahsyat. Setiap 
muslim boleh dan berhak menikmati kehidupan dunia beserta 
kesenangannya dalam batas-batas syariat. Bahkan bekerjasama 
dengan non muslim tidak ada masalah, asalkan tetap dalam 
kerangka menjalankan ketaatan kepada Allah dan rasulNya. 
Dengan kata lain, setiap muslim boleh menikmati segala yang 
diperbolehkan agama dengan tujuan merealisasikan syariat. Fil
safat hidup demikian akan mewarnai seseorang dalam meng
hadapi gelombang kehidupan. Seseorang (baca pendidik) yang 
mendapatkan kenikmatan sesaat di dunia ini, akan dijadikan 
sarana menciptakan hubungan kemanusiaan yang harmonis 
dan bermartabat, seperti menolong, memberi kasih, rendah hati 
dan sekaligus merekatkan hubungannya dengan Sang Pencipta. 



117 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

Demikian juga tempaan kesusahan hidup yang di deritanya, 
tidak menjadikan dia berputus asa, inferior (rendah diri), dan 
apatis. Namun justru tetap optimis, rela, dan penuh tawakkal 
bahkan menambah takwanya kepada Tuhan. Karena dia tau 
bahwa derajat kehidupan bukan ditentukan oleh genangan harta, 
pangkat atau tahta, tetapi dilihat dari takwanya (hubungan baik
nya dengan sesama dan kepada Sang Pencipta). Dia tau pula 
bahwa ada kehidupan yang sesungguhnya dan abadi, nun jauh 
di sana yakni di haderat Allah Yang Maha Agung dan Maha Adil.

Dari uraian diatas, filsafat hidup manusia dalam perspektif 
filsafat pendidikan Islam ialah menjalin hubungan baik dengan 
kehidupan. Menurut Majid Irsan (1987) hubungan manusia 
dengan kehidupan ini ialah hubungan ibtila>’ yang berarti al-imtih}
a>n (ujian) atau ikhtiba>r (labolatorium). Ujian yang menunjukkan 
kepada ibtila>’ yang tersimpul pada tiga macam yakni (1) ujian 
yang berkaitan dengan agama, (2) ujian yang berkaitan dengan 
kemasyarakatan, dan (3) ujian yang berkaitan dengan alam (QS. 
al-Mulk, [67]: 2; al-Kahf [18]: 7, Ali Imran, [3]:186). Ujian dapat 
berupa kebaikan dan kesukacitaan (al-h}asana>t dan al-sarra>’) atau 
kejelekan dan kesusahan (al-sayyia>t dan al-d}arra>’). Kemampuan 
seseorang menghadapi ujian akan dikatakan lulus, jika dengan 
ujian itu akan bertambah kualitas hidup dan spiritualnya. Sebalik
nya, dikatakan gagal, jika ia tidak ada perubahan ke arah yang 
lebih baik kualitas hidup dan spiritualnya atau bahkan terjatuh 
ke lembah yang hina. Peningkatan spiritual seseoranglah sebagai 
salah indikator keberhasilannya menghadapi ujian kehidupan. 

Perjalanan kualitas spiritual manusia berproses mengikuti 
gelombang kehidupan yang syarat dengan ujian. Dalam meng
hadapi ujian tersebut manusia menampilkan respon yang ber
variasi. Golongan pertama, seseorang menikmati kesenangan 
hidup atau menerima kesusahan hidup disertai dengan penda
kian dan peningkatan spiritual kepada Tuhan. Golongan ini men
jadikan ujian kehidupan sebagai labolatorium dan pembelajaran 
bagi dirinya agar meningkat kualitas hidup dan spiritualnya. 



118 H. Maragustam

Aktivitas di dunia bagi golongan ini sebagai ladang bercocok 
tanam kebajikan di akhirat. Tujuan final dan abadi ialah akhirat, 
sedangkan kehidupan dunia adalah tujuan sementara. Golongan 
kedua, seseorang menikmati kesenangan hidup atau menjalani 
kesusahan hidup di dunia disertai dengan larut di dalamnya 
bahkan tanpa memperdulikan nilai-nilai agama dan nilai-nilai 
luhur bangsa dalam menghadapi ujian tersebut. Aktivitas di 
dunia bagi golongan ini sebagai kesenangan sekarang dan di sini 
atau penderitaan lahir batin. Kehidupannya tanpa makna atau 
kehidupan adalah memenuhi kesenangan nafsu syahwat sesaat. 
Bahkan lupa tugasnya di muka bumi ini sebagai hamba Tuhan dan 
sebagai khalifah. Kehidupan dunia dijadikannya sebagai tujuan 
akhir bukan sebagai sarana atau terminal menuju kehidupan yang 
abadi yakni akhirat. Untuk itu Jeffrey Lang (2004) mengatakan 
bahwa adanya ujian di dunia ini, kemudian ada hari pembalasan 
memiliki kemiripan dengan pola akademi. Ia menyerupai akhir 
semester atau hari wisuda di perguruan tinggi. Manusia saat itu 
akan disaring menjadi tiga kelompok (QS. al-Waqi’ah [56]: 7-56): 
Pertama, golongan paling beriman, yaitu mereka yang paling baik 
dalam ketundukan kepada Tuhan dan mereka didekatkan ke
pada Tuhan. Kedua, golongan kanan, yaitu orang-orang yang 
beramal cukup baik di dunia tetapi tidak mencapai keunggul
an golongan paling beriman. Ketiga, golongan kiri, yaitu orang-
orang yang gagal dalam mengarungi kehidupan dan akan men
dapat azab siksa di akhirat. Wajah orang-orang gagal tampak 
terhina, tertekan, dan kepayahan, sedang mereka yang berhasil, 
wajah mereka tampak senang dan berseri-seri (QS. al-Gasyiyah 
[88]:1-16). Dengan demikian kehidupan dunia merupakan unsur 
pokok skema Tuhan yang menguji manusia secara terus menerus. 
Karena ujian-ujian itu tidak memperbaiki Tuhan, maka ia pasti 
ditujukan bagi perbaikan kualitas manusia sebagai hamba dan 
sebagai khalifah. Perbaikan itu tentu mencakup seluruh potensi 
yang dimiliki manusia. Maka kehidupan ini dan eksistensi ma
nusia di dalamnya dirancang untuk memberikan kesempatan 



119 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

baginya menghadapi ujian dan pendidikan ini. Ujian kehidupan 
akan berguna apabila yang diuji tersebut mengambil lesson-learn 
(pembelajaran) atau pendidikan dari apa yang ia alami, apa yang 
ia rasakan, apa ia refleksikan, kemudian mencari penyebabnya 
dan pada akhirnya menemukan solusi memperbaiki dirinya 
dalam menghadapi ujian-ujian berikutnya. Dengan kata lain ge
lombang kehidupan ini adalah pendidikan dan pendidikan itu 
sendiri ialah kehidupan. 

Dari berbagai keterangan di atas, hakikat pandangan atau 
filsafat Islam tentang kehidupan dapat dirangkum sebagai be
rikut: Pertama, hakikat kehidupan dunia ini adalah sarana men
cari bekal menuju akhirat dan tempat tinggal sementara (ter
minal), bukan tempat yang abadi. Ini tidak berarti seseorang tidak 
boleh mencari kebutuhan hidup di dunia sebanyak-banyak. Hal 
tersebut boleh aja, asalkan prosesnya benar dan tujuannya pun 
untuk dapat meningkatkan hubungan spiritual kepada Sang Pem
beri nikmat sekaligus menciptakan hubungan yang baik dengan 
sesama dan alam. Kedua, kehidupan ini sebagai ujian dan labo
latorium serta pendidikan bagi manusia. Seseorang dapat saja 
berbuat salah dan dosa. Yang terpenting dari perbuatan salah 
itu ia menyadari dan mengetahuinya termasuk faktor-faktor 
pemicunya. Setelah menyadari, lalu ia tobat dan memperbaiki 
kualitas spiritual jiwanya. Mungkin manusia yang tidak pernah 
salah adalah para nabi, rasul dan waliyullah. Dalam kehidupan 
ini yang paling baik ialah seseorang tidak pernah berubat salah 
dan dosa, diikuti dengan terus menerus meningkatkan kutalitas 
spiritualnya kepada Tuhan. Yang berada di bawahnya ialah 
seseorang berbuat salah, lalu belajar dari kesalahan dan tobat. 
Setelah tobat, dia meningkatkan kualitas spiritual jiwanya kepada 
Tuhan. Paling jelek ialah seseorang berbuat salah dan dosa terus 
menerus, tidak menyadari kesalahannya, bahkan bangga dengan 
dosa-dosanya. Ketiga, tujuan ujian adalah untuk mengetahui 
tingkat kualitas manusia sebagai hamba dan sekaligus sebagai 
khalifah. Keempat, setiap perilaku manusia menghadapi ge



120 H. Maragustam

lombang ujian ini akan dipertanggung jawabkannya baik di 
dunia maupun di akhirat. Tidak ada perbuatan salah dan dosa 
tanpa ada akibat baik di dunia maupun di akhirat. Bedanya kalau 
akibat di dunia seseorang dapat menyembunyikannya, namun 
tetap dirasakannya, sedangkan di akhirat semua dibuka dan di
rasakan. Kelima, hasil akhir dari perjalanan hidup manusia 
menghadapi ujian sangat bervariasi dan hasil konkretnya ada 
di hari pembalasan segala amal. Jika amal seseorang baik, maka 
pasti balasannyapun baik pula. Sebaliknya jika amalnya jelek, 
maka balasannya akan jelek pula. Keenam, hubungan manusia 
dengan kehidupan dunia ialah hubungan ujian dan pembe
lajaran, sedangkan dengan kehidupan akhirat ialah hubungan 
pertanggung jawaban (mas’uliyah) dan pembalasan (jaza’). 

Jika dibuat skema tentang manusia dalam menghadapi ge
lombang kehidupan dunia sebagai ujian, labolarorium dan pen
didikan adalah sebagai berikut:

Spiritual-ibadah menurun            
Spiritual-ibadah meningkat 

Ketenangan/ 
Kedamaian 

 Titik kritis   Penderitaan/azab sengsara 

Gambar : Skema menghadapi gelombang kehidupan dan akibat yang 
dipikulnya



121 Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan),  Dasar-Dasar Filsafat .... 

F. 	 INTISARI 

Maksud dari struktur ide dasar pendidikan Islam ialah ide 
dasar yang menjadi titik tolak dalam membangun isi dan sub
stansi persoalan-persoalan pendidikan Islam. Struktur ide dasar 
itu yang yang dibahas pada bab ini ialah bagaimana pandangan 
Islam mengenai sunntullah (hukum keteraturan) alam, dasar-
dasar filsafat pendidikan Islam, dan filsafat kehidupan. Tujuan 
alam ini diciptakan agar manusia dapat menggali nilai-nilai ke
benaran dan kemanfaatan yang terkandung di dalamnya yang 
dapat mengarahkan manusia kepada pengakuan eksistensial 
dirinya sebagai hamba Allah, terutama untuk ma’rifatullah yakni 
tauhid. Alam ini sebagai asas berpikir ilmiah dan dasar pijakan 
dalam kerangka ilmu, serta sebagai pembelajaran apabila alam ini 
diyakini sebagai hal yang exact, tetap (tidak pernah berubah) atau 
terus menerus, ada keterulangan, sifatnya objektif, dan berjalan 
atas dasar hukum kausal, dan teleologis (bertujuan). Pada 
prinsipnya penentuan jati diri manusia ditentukan oleh tiga faktor 
dalam bingkai hidayah Allah SWT. Yakni faktor (1) heriditas, (2) 
lingkungan fisiologis, psikologis, dan sosio-kultural, dan (3) ke
bebasan kehendak dan perbuatan manusia menentukan masa 
depannya. Sedangkan filsafat hidup manusia dalam perspektif 
pendidikan Islam ialah kehidupan ini dipandang sebagai ujian 
dengan tujuan agar kualitas kehidupan manusia meningkat 
baik dari segi kehidupan dunia maupun akhirat. Wallahu a’lam 
bishshawab



122

A.	 PENGANTAR

Yang dimaksud dengan pemikiran atau filsafat ialah proses 
kerja akal dan kalbu dalam melihat berbagai persoalan yang 
ada dalam pendidikan (islam) dan berupaya untuk membangun 
sebuah peradaban pendidikan Islam yang mampu menjadi wa
hana bagi pembinaan dan pengembangan potensi-potensi peserta 
didik secara optimal. Tugas pendidikan bukan menyamarata
kan potensi dan kemampuan peserta didik tetapi mengoptimal 
perkembangan dan pembinaan berbagai potensi dan kemam
puan peserta didik secara optimal. Dengan kata lain tugas pen
didikan ialah dari potensialitas menjadi aktualitas secara optimal. 
Untuk itu berbagai aliran pendidikan lahir yang berusaha me
ngembangkan seluruh potensi peserta didik secara optimal 
sesuai dengan aliran pendidikan yang dianutnya. 

B.	 KASADARAN MANUSIA DAN IMPLIKASINYA TER
HADAP PARADIGMA PENDIDIKAN

Sebelum membahas aliran filsafat pendidikan Islam perlu 
dijelaskan dulu tentang kesadaran manusia yang berimplikasi 
terhadap paradigma pendidikan. Setiap praktek pendidikan mem
bentuk kesadaran manusia. Kesadaran ini dapat didefinisikan 
juga sebagai pandangan hidup yang menjadi pola (pattern) yang 
mempengaruhi penerimaan pengetahuan, sikap, dan perilaku 
yang merupakan hasil transfer dan transformasi dari pendidikan 

BAB VI

ALIRAN UTAMA
FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM (FPI) 



123Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

itu. Secara komunal, kesadaran ini akan menjadi kesadaran ma
syarakat yang mempengaruhi pola hidup masyarakat. 

Menurut analisis Freire (1970) yang dikutip Mansour Fakih 
bahwa ada tiga kesadaran yang menjadi turunan dari tiga para
digma pendidikan. Tiga kesadaran itu ialah (1) kesadaran magis 
(magical consciousness), (2) kesadaran naif (naival consciousness), 
dan (3) kesadaran kritis (critical consciousness). Adapun penjelasan 
tiga kesadaran tersebut sebagai berikut: 

Pertama: Kesadaran magis terbentuk pada masyarakat yang 
masih mempercayai hal-hal yang supranatural. Masyarakat ini 
meyakini bahwa kekuatan terbesar yang mempengaruhi kehi
dupan mereka adalah hal-hal yang gaib, mistis, dan supranatural 
(luar alam). Sehingga hal-hal gaib ini harus di tundukkan dengan 
sesajen, doa-doa atau jampi-jampi. Kuntowijoyo menyebut ma
syarakat ini sebagai masyarakat pada tahap mitos. Masyarakat 
dengan kesadaran magis, adalah masyarakat yang deterministik, 
dan pasrah pada takdir. Masyarakat ini akhirnya, menerima saja 
terhadap ketidak adilan sosial yang terjadi. Di tinjau dari para
digma pendidikan, masyarakat dengan kesadaran magis adalah 
masyarakat hasil dari pendidikan konservatif. Kesadaran magis 
lebih melihat faktor di luar manusia sebagai penyebab dan ke
takberdayaan mengatasi problema kehidupan. Proses pendi
dikan yang menggunakan kesadaran magis ini tidak memberi
kan kemampuan analisis, kaitan antara sistem dan struktur ter
hadap satu permasalahan masyarakat, kaitan antara faktor yang 
satu dengan faktor yang lain. 

Kedua: Kesadaran naif adalah masyarakat yang meman
dang bahwa setiap ketidakadilan sosial berakar dari kelemahan 
manusia. Masyarakat dengan kesadaran naif terbentuk pada ma
syarakat yang percaya bahwa kekuatan natural (alam) adalah 
kekuatan terbesar yang mempengaruhi segala masalah di dunia 
ini. Untuk itu kekuatan alam harus ditundukkan oleh tangan dan 
usaha manusia. Bila alam tak bisa ditundukkan oleh manusia, 
yang itu akan mengakibatkan kekacauan, maka manusia itu



124 H. Maragustam

lah yang lalai dan lemah. Dalam kesadaran ini, masalah etika, 
kreativitas, dan lain-lain dianggap sebagai penentu perubahan 
sosial. Jadi dalam menganalisis mengapa suatu masyarakat 
miskin dan lemah bagi mereka disebabkan karena salah ma
syarakat sendiri, yakni mereka malas, tidak memiliki jiwa ke
wirausahaan, atau tidak memiliki budaya membangun. Oleh 
karena itu, man power development (membangun sumber daya 
manusia) adalah sesuatu yang diharapkan akan menjadi pemicu 
perubahan. Pendidikan dalam konteks ini juga tidak memper
tanyakan sistem dan struktur, bahkan sistem dan struktur yang 
ada adalah sudah baik dan benar, merupakan faktor ‘given’ dan 
oleh sebab itu tidak perlu dipertanyakan. Tugas pendidikan 
adalah bagaimana membuat dan mengarahkan agar murid bisa 
masuk beradaptasi dengan sistem yang sudah benar. Kunto
wijoyo mengistilahkan masyarakat pada tahap ini adalah masya
rakat pada tahap ideologis. Pendidikan paradigma kedua (liberal) 
adalah pendidikan yang memproduksi masyarakat dengan ke
sadaran ini. 

Ketiga: Kesadaran kritis adalah masyarakat yang menyadari 
bahwa kekacauan di dunia ini diciptakan oleh sistem yang di
buat oleh manusia itu sendiri. Aspek sistem dan struktur seba
gai sumber masalah. Masyarakat kritis adalah masyarakat yang 
keyakinannya telah bergeser dari kepercayaan kekuatan ter
besarnya kepada alam menuju kekuatan manusia. Untuk itu ke
kuatan manusia yang menjelma pada sistem ini harus ditunduk
kan dengan ilmu dan kesadaran kritis. Paradigma kritis dalam 
pendidikan, melatih peserta didik untuk mampu mengidentifikasi 
ketidakadilan dalam sitem dan struktur yang ada, kemudian 
mampu melakukan analisis bagaimana sistem dan struktur itu 
bekerja, serta bagaimana mentranformasikannya. Tugas pen
didikan dalam paradigma kritis adalah menciptakan ruang 
dan kesempatan agar peserta didik terlibat dalam suatu proses 
penciptaan struktur yang secara fundamental baru dan lebih baik. 
Karena itu pula Kuntowijoyo menyebut masyarakat pada tahap 



125Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

ini dengan istilah “masyarakat ilmu”. Hanya pendidikan kritislah 
yang dapat menghasilkan kesadaran kritis ini. 

Paradigma adalah world view, atau cara pandang terhadap 
dunia. Dari suatu paradigma akan terbentuk perilaku yang men
cerminkan paradigma yang dianut. Bagaimana suatu pendidikan 
Islam sebagai sebuah perilaku kolektif dan sistemik memandang 
dunia, adalah pertanyaan yang harus dijawab sebelum kita me
nentukan variabel-variabel1 pendidikan lainnya. Paradigma 
pendidikan ini ditentukan oleh para pemegang kebijakan sistem 
pendidikan (stakeholders) seperti, pemerintah, pendidik, tenaga 
kependidikan, kepala sekolah, komite sekolah, pemilik yayasan, 
pimpinan organisasi, dan sebagainya. 

Dalam menjawab pertanyaan, bagaimana pendidikan me
mandang dunia, ada tiga jawaban yang lazimnya muncul sebagai 
implikasi dari tiga kesadaran dalam pendidikan. 
1.	 Sistem pendidikan yang memandang realitas luar sebagai 

sesuatu yang given, telah berlaku dan keharusan alami, 
bahkan takdir Tuhan, tidak bisa/perlu dirubah, bahkan 
perlu dilestarikan. Inilah sistem pendidikan yang pro status 
quo. Para ahli filsafat pendidikan mengistilahkannya dengan 
Pendidikan Konservatif. Pendidikan konsevatif ini lazim 
diberlakukan pada negara-negara terbelakang dan berkem
bang yang biasanya dengan rezim yang otoriter. Rezim 
yang menggunakan kekuatan represif untuk membungkam 
kreativitas dan kritik masyarakatnya. Rezim ini berusaha 
untuk mengelabui masyarakatnya bahwa ketidakadilan 
dan penyakit sosial yang ada seperti pengangguran, kri
minalitas, konflik sosial, kemiskinan, kebodohan, ketidak
adilan dan lain sebagainya adalah sesuatu yang terjadi 
dengan sendirinya, sebagai sebuah ketentuan sejarah dan 
sebagai takdir Tuhan. Pendidikan ini juga berusaha untuk 
memisahkan peran pendidikan dengan realitas luar pendi

1Variabel pendidikan itu adalah metodologi, teknik, evaluasi, media, peran 
fasilitator, kurikulum dan seterusnya. 



126 H. Maragustam

dikan. Pendidikan hidup dalam menara gading yang tak ter
sentuh oleh masyarakatnya. Dari sistem pendidikan seperti 
inilah akan kita dapati output pendidikan yang gamang 
ketika kembali ke realitas objektif sosialnya. Mansuh Fakih 
menjelaskan bahwa perubahan sosial bagi paradigma ini 
bukanlah suatu yang harus diperjuangkan, karena perubahan 
hanya akan membuat manusia lebih sengsara saja. Dalam 
bentuknya yang klasik paradigma konservatif dibangun ber
dasarkan keyakinan bahwa masyarakat pada dasarnya tidak 
bisa merencanakan perubahan atau mempengaruhi perubah
an sosial, hanya Tuhan-lah yang merencanakan keadaan ma
syarakat dan hanya Dia yang tahu makna di balik itu semua. 

2.	 Paradigma liberal. Paradigma ini memandang bahwa ke
tidakadilan sosial terjadi karena kelalaian manusia itu sendiri 
yakni kurang kreatif, tidak berjiwa wirausaha dan pemalas. 
Kalau ada kemiskinan itu disebabkan karena manusianya 
yang malas berusaha dan kurang kreatif. Pendidikan ini 
memang lebih memusatkan pehatiannya pada diri manusia. 
Untuk itu pendidikan dengan paradigma ini banyak meng
gelar praktek-praktek pengembangan manusia, seperti human 
development, dan sejenisnya. Dari paradigma liberal ini 
pula lahir pelatihan/training semacam AMT (Achievement 
Motivation Training). Pelatihan ini berasumsi bahwa keme
laratan masyarakat disebabkan oleh kurang dimilikinya 
need of achievement (kebutuhan berprestasi) dalam masya
rakat itu. Untuk itu training-training AMT banyak digelar 
oleh negara-negara kaya di negara-negara dunia ketiga 
untuk menyebarkan motivasi berprestasi di tengah-tengah 
rakyatnya. Ideologi developmentalisme yang berada di
belakang paradigma pendidikan ini malah melahirkan se
kelompok masyarakat elit baru yang tidak mau menyentuh 
masyarakat yang ada dibawahnya. Masyarakat bawah enggan 
disentuh karena dipandang mereka sebagai masyarakat yang 
malas. Sungguhpun demikian, kaum liberal selalu ber



127Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

usaha untuk menyesuaikan pendidikan dengan keadaan 
ekonomi dan politik di luar dunia pendidikan, dengan jalan 
memecahkan berbagai masalah yang ada dalam pendidik
an dengan usaha reformasi. Usaha ini terisolasi dengan 
sistem dan struktur ketidakadilan kelas dan gender, dominasi 
budaya dan represi politik yang ada dalam masyarakat. 

3.	 Paradigma pendidikan kritis. Pendidikan kritis memandang, 
bahwa pendidikan harus secara utuh meresapi dan menyatu 
di tengah-tengah masyarakatnya. Bukan sekadar konsep 
link and match yang malah berusaha untuk menyesuaikan 
pendidikan dengan kebutuhan industri dan akhirnya men
ciptakan manusia-manusia yang menjadi sekrup-sekrup ka
pitalisme yang hilang nilai kesejatian manusianya. Urusan 
pendidikan adalah melakukan refleksi kritis, terhadap “the 
dominant ideology” ke arah transformasi sosial. Fakih menje
laskan bahwa tugas pendidikan dalam pandangan paradigma 
ini adalah menciptakan ruang agar sikap kritis terhadap sistem 
dan struktur ketidakadilan, serta melakkan dekonstruksi dan 
advokasi menuju sistem sosial yang lebih adil. Pendidik
an tidak mungkin dan tidak bisa bersikap netral, bersikap 
obyektif maupun berjarak dengan masyarakat. Visi pendi
dikan ialah melakukan kritik terhadap sistem dominan se
bagai pemihakan terhadap rakyat kecil dan yang tertindas 
untuk menciptakan sistem sosial baru dan lebih adil. Tugas 
pendidikan adalah memanusiakan kembali manusia yang 
mengalami dehumanisasi karena sistem dan struktur yang 
tidak adil. Paradigma ini memandang akar ketidakadilan 
sosial adalah sistem yang berlaku pada masyarakat itu. 
Sistem itu dapat berupa sistem politik (yang otoriter dan anti 
demokrasi), sistem sosial (yang melestarikan kasta-kasta dan 
menghambat laju mobilitas sosial), sistem ekonomi (yang ka
pitalistik, dan anti kerakyatan) sistem budaya (yang patriaki 
dan anti egaliter), bahkan sistem pendidikan itu sendiri (yang 
menjadi alat pengukuh kekuasaan dan pro status quo). Untuk 



128 H. Maragustam

itu pendidikan kritis berupaya melahirkan individu-individu 
(dan akhirnya masyarakat) yang mampu mendekonstruksi 
dan merekonstruksi sistem yang ada. 

		  Pola pendidikan yang kritis ini nyatanya tidak diminati 
oleh para ahli pendidikan (yang memang produk dari pen
didikan konservatif) sehingga bentuk prakteknya jarang kita 
saksikan di Indonesia. Pendidikan ini lebih populer di ka
langan aktifis LSM yang anti kemapanan dan pro hak asasi 
manusia. Karena itu pula, bangunan ilmiah dari paradigma 
kritis ini masih terus tumbuh dan berkembang (Salah satunya 
adalah wacana pendidikan profetik yang terinspirasi dari 
gagasan ilmu sosial profetik-nya Kuntowijoyo yang meng
ambil makna dari Q.S. Ali Imran (3):110). Dalam pendidikan 
Islam, juga muncul aliran-aliran atau paradigma pendidikan 
Islam. Pada garis besarnya terbagi kepada tiga. 

C.	 ALIRAN UTAMA FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM (FPI)
1.	 Aliran FPI dalam perspektif Fitrah
a.	 Fatalis-Pasif

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya bahwa fitrah 
itu adalah sistem penciptaan yang diberi potensi dasar dan ke
cenderungan murni yang diberikan kepada setiap makhluk ter
masuk manusia. Pandangan terhadap fitrah diantara para pe
mikir pendidikan Islam berbeda-beda. Pandangan fitrah ini ber
mula dari pemahaman terhadap QS. Rum (30): 30.2 Dari ayat ini 
menurut Yasien Mohamed bahwa bawaan dasar (fitrah) manusia 
dan proses perkembangannya dapat dikelompokkan menjadi 
empat aliran yaitu (1) pandangan fatalis yang diwakili oleh Ibn 
Mubarak (wafat 181 H), Syekh Abdul Qadir Jailani (wafat 561 
H), dan Al-Azhari; (2) pandangan netral yang diwakili oleh 

2Artinya: Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Allah); 
(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak 
ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan 
manusia tidak mengetahui.



129Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

Ibnu Abd al-Barr (wafat 362 H); (3) pandangan positif yang di
wakili oleh Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim al-Jauziyah (klasik), 
Muhammad Ali al-Shobuni, Mufti Muhammad Syafi’i, Ismail Raji 
al-Faruqi, Mohammad Asad, Syah Waliyullah (kontemporer); 
dan (4) pandangan dualis yang diwakili oleh Sayyid Qutub dan 
Ali Shari’ati (Yasien Mohammad, 1997). Menurut penulis, jika di
hubungkan dengan respon manusia terhadap dunia luar maka 
dapat klasifikasikan aliran tersebut menjadi empat yakni (1) fatalis-
pasif; (2) netral-pasif; (3) positif-aktif; dan dualis-aktif. 

Pertama, fatalis-pasif. Maksud ”fatalis” ialah setiap individu, 
melalui ketetapan Allah adalah baik atau jahat secara asal, cerdas 
atau bodoh, baik ketetapan semacam ini terjadi secara semua
nya atau sebagian sesuai dengan ketetapan Tuhan. Faktor-faktor 
eksternal tidak begitu berpengaruh terhadap penentuan nasib 
(keadaaan) seseorang karena setiap individu terikat dengan kete
tapan yang telah ditentukan sebelumnya oleh Allah. Sedangkan 
”pasif” maksudnya adalah setiap manusia tidak memberi respon 
apa-apa (pasif) (hanya menerima dan tidak menolak) terhadap 
pengaruh atau ketetapan dunia luar yakni Tuhan. Tuhan dala 
paham ini telah menentukan segala-galanya sebelim manusia 
lahir ke dunia yang tidak bisa dirubah. Dasar argumen yang di
gunakan aliran ini ialah hadis Nabi SAW dari Abdullah Ibnu 
Mas’ud berkata, Rasulullah SAW bersabda (mengomentari) firman 
Allah, ”Dan ingatlah ketika Tuhanmu mengeluarkan anak-anak 
Adam dari sulbi mereka” (QS. Al-A’ra>f [7]: 172). Nabi SAW me
ngatakan bahwa ketika Allah mengeluarkan Adam dari surga 
dan sebelum turun dari langit, Allah mengusap sulbi Adam se
belah kanan dengan sekali usapan, lalu mengeluarkan darinya 
anak keturunan yang berwarna putih seperti mutiara dan seperti 
z}ur (keturunan). Allah berfirman kepada mereka: Masuklah ke 
dalam surga dengan nikmat-Ku. Lalu Allah mengusap sekali ter
hadap sulbi Adam sebelah kiri, lalu mengeluarkan anak turunan
nya yang berwarna hitam dalam bentuk z}ur. Allah berfirman: 
Masuklah ke neraka dan Aku tidak peduli. Yang demikian itulah 



130 H. Maragustam

maksud Allah tentang golongan kanan dan golongan kiri. Ke
mudian Allah mengambil kesaksian terhadap mereka dengan 
berfirman, ’Bukankah Aku ini Tuhan kalian? Mereka menjawab, 
’Betul, Engkau Tuhan Kami, kami menjadi saksi.’(QS. Al-A’raf 
[7]:172). 

Menurut Jailani bahwa seorang pendosa akan masuk surga 
jika hal itu menjadi nasibnya (given) yang telah ditentukan Allah 
sebelum ia lahir. Al-Azahari mengemukakan bahwa sifat dasar 
yang tidak berubah dari fitrah berkaitan dengan nasib seseorang 
untuk masuk neraka atau masuk surga, kebahagiaan atau pen
deritaan. Implikasi dari pandangan ini bahwa faktor internal 
dan eksternal termasuk lingkungan dan pendidikan adalah pasif 
dalam pembentukan kepribadian. Karena nasib seseorang telah 
ditentukan lebih dahulu sebelum dia lahir ke dunia yang dikenal 
dengan ilmu azali Allah. Jika digambarkan aliran fatalis-pasif 
adalah sebagai berikut: 

b.	 Netral-pasif. 
Netral maksudnya bahwa anak lahir dalam keadaan suci, 

utuh dan sempurna, suatu keadaan kosong sebagaimana adanya, 
tanpa kesadaran akan iman atau kufur, baik atau jahat. Sedang
kan «pasif» maksudnya setiap manusia tidak memberi respon 



131Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

apa-apa (pasif) (hanya menerima dan tidak menolak) terhadap 
pengaruh atau ketetapan dunia luar termasuk pendidikan dan 
sosio-kultural. Ini sama dengan teori ’tabularasa’ dari John Lock. 
Manusia lahir seperti kertas putih tanpa ada sesuatu goresan 
apa pun. Pengetahuan manusia berbagai hal termasuk kebaik
an, keburukan, benar-salah, indah-tidak indah, dan lain-lain di
perolehnya dari polesan lingkungan termasuk pendidikan dan 
sosi-kultural. Manusia berpotensi menjadi baik bila pengaruh 
luar terutama orang tuanya mengajarkan demikian. Sebaliknya 
berpotensi menjadi buruk bila lingkungan terutama orang tua
nya mengabaikan nilai-nilai kebenaran, kebaikan dan keadilan 
terhadap anak atau justru mengajarkan keburukan dan kejahat
an terhadap anak. Prinsipnya ialah bahwa mana yang lebih do
minan dan intensif mempengaruhi manusia (peserta didik), hal 
itulah yang membentuk kepribadiannya, apakah ia cerdas atau 
bodoh, kreatif atau jumud, dan lain sebagainya. Para ulama yang 
berpandangan netral-pasif ini menegaskan bahwa fitrah bukan
lah suatu keadaan iman atau kufur secara asal. Anak terlahir 
dalam suatu keadaan suci, suatu keadaan kosong sebagaimana 
adanya, tanpa pengetahuan atau kesadaran tentang iman atau 



132 H. Maragustam

kufur. Pandangan ini mengambil argumen dari QS. Al-Nahl 
(16): 78, “Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibu kamu 
dengan keadaan tidak mengetahui sesuatupun; dan dia meng
kurniakan kepada kamu pendengaran, penglihatan dan hati agar 
kamu bersyukur.” Jika digambarkan aliran ”netral-pasif” adalah 
seperti gambar diatas. 

c.	 Positif-Aktif
Maksud ”positif” yakni bawaan dasar atau sifat manusia 

sejak lahir adalah baik, sedangkan kejahatan bersifat aksidental. 
Sedangkan maksud ”aktif” adalah responnya terhadap dunia 
luar bisa menerima, atau menolak, atau sintesis yakni perpaduan 
antara nilai-nilai yang ada dalam dirinya dan nilai-nilai yang ber
asal dari luar. Para ahli yang berpandangan positif-aktif mem
bangun dasar argumennya dari QS. al-A’raf (7):172: ”Dan (ingat
lah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak-anak Adam 
dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap 
jiwa mereka (seraya berfirman): ’Bukankah Aku ini Tuhanmu?’ 
Mereka menjawab: Betul (Engkau Tuhan kami), kami menjadi 
saksi. (Kami lakukan yang demikian itu) agar di hari kiamat kamu 
tidak mengatakan: Sesungguhnya kami (bani Adam) adalah 
orang-orang yang lengah terhadap ini (keesaan Tuhan). 

Menurut Ibnu Taimiyah, semua anak dilahirkan dalam ke
adaan fitrah, yaitu dalam keadaaan membawa kebajikan (positif), 
dan lingkungan sosiallah menyebabkan individu menyimpang 
dari keadaan ini. Sifat dasar manusia memiliki lebih dari se
kadar pengetahuan tentang Allah yang ada secara inheren di 
dalamnya, tetapi juga suatu cinta kepada-Nya dan keinginan 
untuk melaksanakan ajaran agama secara tulus sebagai seorang 
hani>f sejati. Ibnu Taimiyah membangun argumennya dengan 
mengutip QS. Al-Rum (30):30.3 Ibnu Taimiyah memberikan tang

3”Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Allah); (tetaplah 
atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak 
ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan 
manusia tidak mengetahui.” (QS. Al-Rum [30]:30).



133Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

gapan atas pandangan Ibnu Abd Al-Barr dan menegaskan bahwa 
fitrah bukan semata-mata sebagai potensi pasif yang harus di
bangunkan dari luar, tetapi merupakan sumber yang mampu 
membangkitkan dirinya sendiri dari dalam. Shabuni berpendapat 
bahwa kebaikan dan kesucian menyatu pada manusia, semen
tara kejahatan bersifat aksidental (kecelakaan). Manusia secara 
alamiah cenderung kepada kebaikan dan kesucian. Akan tetapi, 
lingkungan sosial, terutama orangtua, bisa memiliki pengaruh 
merusak terhadap diri (nafs), akal dan fitrah anak. Fitrah sebagai 
sifat bawaan tetapi bisa rusak. Pemikir Islam kontemporer, Ismail 
Raji al-Faruqi, memandang bahwa kecintaan kepada semua yang 
baik dan bernilai merupakan kehendak ketuhanan sebagai se
suatu yang Allah tanamkan kepada manusia. Pengetahuan dan 
kepatuhan bawaan kepada Allah bersifat alamiah, sementara ke
durhakaan tidak bersifat alamiah. 

Shadr berpendapat bahwa QS. Al-Rum (30):30 ini merupa
kan pernyataan dan tidak menggariskan sesuatu aturan atau 
hukum apa pun. Dengan demikian, menurutnya manusia telah 
diciptakan sedemikian rupa sehingga agama menjadi bagian dari 
fitrahnya, dan bahwa ciptaan Ilahi tidak bisa diubah. Agama 
bukanlah materi budaya yang diperoleh manusia sepanjang se
jarah. Agama adalah bagian dari fitrah suci manusia karenanya 
manusia tidak bisa hidup tanpanya. Shadr mengatakan, Alquran 
ingin mengatakan bahwa agama bukanlah sesuatu yang boleh 
diterima atau ditolak oleh manusia. Ia adalah bagian fitrahnya 
yang telah dibentuk oleh Allah dan yang tidak bisa diubah. 
Ungkapan ”tidak ada perubahan dalam ciptaan Allah” dalam 
QS. al-Rum (30):30 bersifat pemberitahuan, bukan memerintah
kan. Selama manusia adalah manusia, agama adalah norma yang 
suci baginya. M. Shihab cenderung kepada aliran positif-akif 
ini. Menurut Shihab bahwa fitrah manusia adalah kejadiannya 
sejak semula atau bawaan dasar sejak lahirnya. Para ulama me
mahaminya dengan tauhid. Di antara sandaran pendapatnya 
adalah QS. al-Rum (30): 30. Kata la> (tidak) pada ayat tersebut, 



134 H. Maragustam

maka ini berarti bahwa seseorang tidak dapat menghindar dari 
fitrah. Dalam konteks ayat ini, ia berarti bahwa fitrah keagamaan 
akan melekat pada diri manusia untuk selama-lamanya, walau
pun boleh jadi tidak diakui atau diabaikannya. Fitrah tidak hanya 
berarti fitrah keagamaan, tetapi juga potensi-potensi lain seperti 
fitrah jasad, akal, dan lain-lain, sekalipun tidak menggunakan kata 
fitrah (Shihab,1977). Jika aliran «positif-aktif» dibuat dalam suatu 
gambar adalah sebagai berikut: 

d.	 Dualis-Aktif 
Maksud ”dualis” ialah manusia sejak awalnya membawa 

sifat ganda secara integral dan berlawanan. Di satu sisi cen
derung kepada kebaikan, dan di sisi lain cenderung kepada 
kejahatan. Sedangkan maksud “aktif” adalah responnya ter
hadap dunia luar bisa menerima, atau menolak, atau sintesis 
yakni perpaduan antara nilai-nilai yang ada dalam dirinya dan 
nilai-nilai yang berasal dari luar. Menurut Qutub, dua unsur 
pembentuk esensial dari struktur manusia secara menyeluruh, 
yaitu ruh dan tanah, mengakibatkan kebaikan dan kejahatan 



135Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

sebagai suatu kecenderungan yang setara pada manusia, yaitu 
kecenderungan untuk mengikuti Tuhan dan kecenderungan 
untuk tersesat. Kebaikan yang ada dalam diri manusia dileng
kapi dengan pengaruh-pengaruh eksternal seperti kenabian 
dan wahyu Tuhan sementara kejahatan yang ada dalam diri 
manusia dilengkapi faktor eksternal seperti godaan syetan dan 
kesesatan. Ahmad Tafsir termasuk dalam kelompok aliran 
ini. Dia mengatakan bahwa fitrah yang disebut dalam hadis 
adalah bawaan sejak lahir ialah potensi untuk menjadi baik dan 
sekaligus potensi untuk menjadi buruk, potensi untuk menjadi 
muslim dan untuk menjadi musyrik. Potensi itu tidak akan 
diubah; maksudnya, kecenderungan untuk menjadi baik dan 
sekaligus menjadi buruk itu tidak akan diubah oleh Tuhan. 
Ahmad Tafsir (2004) menyandarkan pendapatnya pada hadis: 

قُولُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  رةََ أنََّهُ كَانَ يـَ عَنْ أَبِ هُريَـْ
سَانِهِ  راَنِهِ وَيَُجِّ هَوِّدَانِهِ وَيـُنَصِّ واَهُ يـُ مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرةَِ فَأَبـَ
قُول  ونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ ثَُّ يـَ نْتَجُ الْبَهِيمَةُ بَِيمَةً جَْعَاءَ هَلْ تُِسُّ كَمَا تـُ
بْدِيلَ  هَا لَ تـَ رءَُوا إِنْ شِئْتُمْ ) فِطْرةََ اللَّهِ الَّتِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيـْ رةََ واَقـْ أبَُو هُريَـْ

ينُ الْقَيِّمُ ( الْيَةَ 4 لَِلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّ
Menurut Syari’ati yang dikutip Mohammad, bahwa tanah 

simbol terendah dari kehinaan digabungkan dengan ruh dari 
Allah sebagai pembentuk diri. Dengan demikian, manusia adalah 
makhluk berdimensi ganda, dengan sifat dasar ganda, tersusun 
dari dua kekuatan, bukan saja berbeda, tapi juga berlawanan. 
Yang satu cenderung turun kepada materi dan yang lain cen
derung naik kepada Ruh Suci. Al-Jamaly termasuk tokoh yang 

4Artinya: Tidak ada seorang anakpun yang lahir, kecuali ia dilahirkan atas fitrah. 
Kedua orang tuanyalah yang menjadikan dia beragama Yahudi, Nasrani ataupun 
beragama Majusi sebagaimana binatang ternak memperanakkan seekor binatang 
(yang sempurna anggota tubuhnya). Apakah kalian mengetahui di antara binatang 
itu ada sesuatu yang putus (telinganya atau anggota tubuhnya yang lain). Kemudian 
Abu Hurairah berkata: Bacalah QS. al-Rum (30):30, jika kamu menghendakinya.



136 H. Maragustam

beraliran dualis-aktif ini. Dia mengatakan bahwa fitrah adalah 
kemampuan-kemampuan dasar dan kecenderungan-kecende
rungan yang murni bagi setiap individu. Kemampuan-kemam
puan dan kecenderungan-kecenderungan tersebut kemudian 
saling mempengaruhi dengan lingkungan sehingga tumbuh dan 
berkembang menjadi lebih baik atau lebih buruk.

Ayat-ayat yang menjadi dasar kaum dualis-aktif adalah QS. 
al-Hijr [15]:28-29): ”Dan (ingatlah), ketika Tuhanmu berfirman ke
pada para malaikat: ’Sesungguhnya Aku akan menciptakan se
orang manusia dari tanah liat kering (yang berasal) dari lumpur 
hitam yang diberi bentuk. Maka apabila Aku telah menyem
purnakan kejadiannya, dan telah meniupkan ke dalamnya ruh 
(ciptaan) Ku, maka tunduklah kamu kepadanya dengan ber
sujud. QS. al-Balad [90]:10): “Dan Kami telah menunjukkan ke
padanya dua jalan.” QS. al-Syams [91]:7-10: ”Dan jiwa serta pe
nyempurnaannya (ciptaannya), maka Allah mengilhamkan ke
pada jiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya, sesungguhnya 
beruntunglah orang yang menyucikan jiwa itu, dan sesungguh
nya merugilah orang yang mengotorinya.” Jika dijelaskan dalam 
bentuk gambar adalah sebagai berikut:



137Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

2. 	 Aliran FPI perpektif filsafat dan ilmu pendidikan 
a. 	 Religius-Konservatif (al-maz\hab al-diniyyi al-muha >fiz})

Kriteria aliran ini ialah (1) melihat konsep pendidikan Islam 
harus dibangun dari nilai-nilai agama, (2) tujuan menuntut ilmu 
dan klasifikasi ilmu berdasar pada nilai-nilai agama, (3) sumber 
pendapatnya berasal dari murni dari ajaran Islam yang tertuang 
dalam Alquran Hadis dan pendapat para ulama, dan (4) kurang 
begitu mempertimbangkan situasi kongkrit dinamika pergumul
an masyarakat muslim (era klasik maupun kontemporer) yang 
mengitarinya. Diantara tokoh aliran ini ialah Imam al-Ghazali,5 
Nasiruddin al-Thusi,6 Ibnu Jama’ah,7 Sahnun,8 Ibnu Hajar al-
Haitami,9 al-Qabisi,10 dan az-Zarnuji. 

Sebagai perwakilan, maka yang akan dibahas dalam aliran 
Konservatif-Religius ialah diwakili oleh az-Zarnuji dan Imam 
al-Ghazali, aliran Religius Rasional diwakili oleh kelompok 
Ikhwanus Shafa dan aliran Pragmatis Instrumental diwakili oleh 
Ibnu Khaldun. Karena nama-nama tersebutlah yang paling me
representasikan secara baik tiga aliran/paradigma utama pendi
dikan Islam tersebut. Tentunya tidak menutup kemungkinan me
masukkan tokoh pendidikan muslim lainnya yang sealiran dengan 
masing-masing, sesuai dengan kriteria pengklasifikasiannya. 

5Abu Hamid Muhammad al-Ghazali al-Thusi al-Naisaburi al-Syafai’i lahir di 
Thus pada tahun 450 H dan meninggal di Tairan wilayah Thus pada tanggal 14 
Januari akhir 505 H. Karya-karya tulisnya di bidang pendidikan adalah Ayyuha> al-
Walad, dan Ihya>’ ’Ulu>m al-Di<n.

6Nashiruddin al-Thusi, lahir pada tahun 597 H dan meninggal duia pada tahun 
672 H. Di antara karyanya terpenting di bidang pendidikan ialah Adab al-Muta’llim.

7Ibnu Jama’ah Qadli al-Qudlat Badruddin al-Kannani al-Hamawi al-Syafi’i, 
lahir di Hamah pada tahun 639 H dan meninggal dunia pada tahun 733 H. Karya 
tulisnya di bidang pendidikan ialah Taz^kira>t al-Sa>mi’ wa al-Mutakalli>m fi> Adab al-
’A<lim wa al-Muta’allim.

8Muhammad ibn Abdissalam ibn Said ibn Habib al-Tanukhi yang populer 
dengan sebutan Sahnun, meninggal pada tahun 256 H. Karya tulisnya tentang 
pendidikan adalah Adab al-Mu’allimi>n.

9Syihabuddin Abul Abbas ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Ali ibn Hajar 
al-Haitami, lahir di wilayah barat Mesir pada tahun 909 H dan meninggal di Mekah 
pada tahun 974 H. Karya tulisnya tentang pendidikan adalah Tahri>r al-Maqa>l fi Adab 
wa Ahka>m wa Fawaid Yahtajj Ilaiha Mu’addib al-At}fa>l.

10Abul Hasan Ali ibn Muhammad ibn Khalaf (324-403 H), ahli fikh dari 
Qaeruwan. Karya tulisnya di bidang pendidikan ialah al-Risa>lah al-Munfas}s}alah li 
Ahwa>l al-Muta’allimi>n wa Ahka>m al-Mu’allimi>n wa al-Muta’allimi>n.



138 H. Maragustam

1)	 Syekh Tajuddin Nu’man bin Ibrahim bin al-Khalil Zarnuji
Ada tiga persoalan yang diangkat dalam tulisan ini yaitu (1) 

apa tujuan pendidikan/memperoleh ilmu menurut al-Zarnuji 
(2) bagaimana sifat dasar moral manusia dan pengembangan 
sumber daya manusia, dan (3) bagaimana posisi pemikiran al-
Zarnuji tentang tujuan pendidikan dalam aliran filsafat pen
didikan Islam. Tulisan yang bersifat deskriptif ini digunakan 
pendekatan filsafat pendidikan yakni inkorporatif yakni gagasan 
dari kajian teks karya al-Zarnuji mengenai pendidikan, dilihat 
dari berbagai pemikiran pendidikan yang dilepaskan dari sistem 
alirannya. Teknik analisisnya menggunakan analisis isi yakni me
narik kesimpulan dalam usaha menemukan karakteristik pesan 
yang dilakukan secara objektif dan sistematis. Dengan demikian 
pemikiran pengarang kitab tidaklah dihubungkan dengan setting 
sosial yang melingkupinya dan latar belakang pendidikannya. 

Pengarang kitab Ta’li>m al-Muta’llim T}ari>q al-Ta’allum ialah al-
Zarnuji, yang nama lengkapnya adalah Syekh Tajuddin Nu’man 
bin Ibrahim bin al-Khalil Zarnuji (Syekh Ibrahim bin Ismail, tth). 
Dalam Kamus Islam terdapat dua sebutan yang ditujukan ke
padanya, yakni al-Zarnuji ialah Burhanuddin al-Zarnuji, yang 
hidup pada abad ke-6 H/ 13-14 M dan Tajuddin al-Zarnuji, ia 
adalah Nu’man bin Ibrahim yang wafat pada tahun 645H (Ahmad 
Athiyatullah, 1970). Al-Zarnuji adalah seorang sastrawan dari 
Bukhara (Lois Ma’luf, 1975), dan termasuk ulama yang hidup pada 
abad ke-7 H, atau sekitar abad ke-13-14 M, ia dapat dikenal pada 
tahun 593 H dengan kitab Ta’li>m al-Muta’lim (Ahmad Athiyatullah, 
1970). Kitab ini telah diberi syarah (komentar) oleh Al-‘Allamah 
al-Jalil al-Syekh Ibrahim bin Ismail, dengan nama, al-Syarh Ta’li>m 
al-Muta’llim T}ari>q al-Ta’allum dan oleh Syekh Yahya bin Ali bin 
Nashuh (1007 H/ 1598M) ahli syair Turki dan Imam Abdul Wahab 
al-Sya’rani ahli tasauf dan al-Qadli Zakaria al-Anshari. 

Tentunya kitab ini tidak asing lagi bagi dunia pendidikan 
Islam di Indonesia, khususnya di pondok pesantren Salafiyah, 
karena kitab ini telah dijadikan referensi utama bagi santri dalam 



139Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

menuntut ilmu. Menurut Mahmud Yunus bahwa dalam kitab itu 
disimpulkan pendapat para ahli pendidikan Islam dan dikuat
kan secara khusus pendapat Imam al-Ghazali. Kitab ini khusus 
dalam ilmu pendidikan dan berpengaruh sekali dalam alam Islami 
sebagai pegangan bagi guru untuk mendidik anak-anak. Al-
Zarnuji tinggal di Zarnuq atau Zarnuj, seperti kata itulah yang 
dibangsakan kepadanya. Seperti disebutkan dalam Qa>mu>s Islami, 
bahwa Zarnuq atau Zarnuji adalah nama negeri yang masyhur 
yang terletak di kawasan sungai Tigris (ma> wara’a al-nahr) yakni 
Turtkistan Timur.

زرنوجى, أو رنوق, بدة كانت مشهورة في إقليم ما )وراء النهر 
]تركستان الشرقية[ تقع بالقرب من خوقند.

Dalam kitabnya secara implisit, al-Zarnuji tidak menentukan 
di mana dia tinggal, namun secara umun ia hidup pada akhir 
periode Abbasiyah, sebab khalifah Abbasiyah terakhir ialah al-
Mu’tashim (wafat tahun 1258 M/656 H). Ada kemungkinan pula 
ia tinggal di kawasan Irak-Iran sebab beliau juga mengetahui syair 
Persi di samping banyaknya contoh-scontoh peristiwa pada masa 
Abbasiyah yang beliau tuturkan dalam kitabnya (Ali Musthofa 
Ya’qub, 1986).

Tujuan Pendidikan/Tujuan Memperoleh Ilmu11

Pendidikan merupakan upaya belajar dengan bantuan orang 

11Maksud tujuan pendidikan /memperoleh ilmu di sini ialah suatu kondisi 
tertentu yang dijadikan acuan untuk menentukan keberhasilan belajar/pendidikan 
atau kondisi yang diinginkan setelah individu-individu melakukan kegiatan 
belajar. Tujuan adalah apa yang dicanangkan oleh manusia, diletakkannya sebagai 
pusat perhatian, dan demi merealisasikannya dia menata tingkah lakunya. Tujuan 
itu sangat penting artinya karena dia berfungsi sebagai pengakhir segala kegiatan, 
mengarahkan segala aktivitas pendidikan, merupakan titik pangkal untuk men
capai tujuan-tujuan lanjutan dari pertama, tolok ukur keberhasilan suatu proses 
belajar mengajar, dan memberi nilai (sifat) pada semua kegiatan tersebut. Kualitas 
dari tujuan itu sendiri bersifat dinamis dan berkembang sesuai dengan perkem
bangan kualitas kehidupan manusia. Lebih-lebih tujuan pendidikan yang di dalam
nya syarat dengan nilai-nilai yang bersifta fundamental, seperti nilai moral dan nilai 
agama.



140 H. Maragustam

lain untuk mencapi tujuannya. Tujuan pendidikan atau belajar 
suatu bangsa atau seseorang pada dasarnya bersumber pada fil
safat hidup dan keyakinan dalam beragama. Maka dengan per
bedaan filsafat hidup dan pemahaman keagamaan antar ahli 
pendidikan, menjadikan lahirnya perbedaan dalam menetapkan 
tujuan belajar. Karenanya tujuan pendidikan suatu bangsa akan 
berbeda dengan tujuan pendidikan bangsa lain.

Menurut al-Jamaliy, tujuan pendidikan Islam antara ialah 
(1) agar seseorang mengenal statusnya di antara makhluk dan 
tangung jawab masing-masing individu di dalam hidup mereka 
di dunia, (2) agar mengenal interaksinya di dalam masyarakat dan 
tanggung jawab mereka di tengah-tengah sistem kemasyarakat
an, (3) supaya manusia kenal alam semesta dan membimbingnya 
untuk mencapai hikmat Allah di dalam menciptakan alam se
mesta dan memungkinkan manusia menggunakannya, (4) supaya 
manusia kenal akan Tuhan Pencipta alam ini dan mendorong
nya untuk beribadah kepadanya (Muhammad Faadhil al-Jamaly, 
1967). Menurut Syed Muhammad Naqueib al-Attas, (1979) bahwa 
tujuan pendidikan itu supaya menjadikan manusia itu orang yang 
baik (the aims of Education in Islam is to produce a good man). Se
dangkan menurut al-Abrasy, bahwa tujuan umum yang asasi 
bagi pendidikan Islam yaitu (1) untuk membantu pembentukan 
akhlak yang mulia, (2) untuk persiapan kehidupan dunia dan 
akhirat, (3) untuk persiapan mencapai rezeki dan pemeliharaan 
segi-segi kemanfaatan. Pendidikan Islam tidaklah semuanya ber
sifat akhlak, atau spiritual semata, tetapi menaruh perhatian pada 
segi kemanfaatan pada tujuan-tujuan, kurikulum, dan aktivitas
nya. Para pendidik muslim memandang kesempurnaan manusia 
tidak akan tercapai kecuali dengan memadukan antara ilmu 
agama dan ilmu pengetahuan, atau menaruh perhatian pada 
segi-segi spiritual, akhlak dan segi-segi kemanfaatan. (4) Untuk 
menumbuhkan jiwa ilmiah dan memuaskan keinginan diri 
untuk mengetahui dan memungkinkan ia mengkaji ilmu sekadar 
sabagai ilmu, dan (5) untuk menyiapkan peserta didik dari segi 



141Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

profesional, teknis, dan perusahaan supaya ia dapat menguasai 
profesi, teknis dan perusahaan tertentu, supaya ia dapat mencari 
rizki dalam hidup dengan mulia disamping memelihara segi 
spiritual dan keagamaan (Muhammad Athiyah al-Abrasyi, 1975). 
Menurut al-Zarnuji tujuan belajar/pendidikan Islam (Syekh 
Ibrahim bin Ismail, tth) adalah berikut ini: 

وينبغى أن ينوي المتعلم يطلب العلم رضا الله تعالى والدار الآخرة 
وازلة الجهل من نفسه وعن سائر الجهال وإحياء الدين و إبقاء الإسلام 
فأن بقاء الإسلام بالعلم. ولايصح الزهد والتقوى مع الجهل. والنشد 

الشيخ الإمام الأجل برهان الدين صاحب الهداية شعرا لبعضهم:
وأكبر منه جاهل متنسك 	 * فساد كبير عالم متهتك 	

لمن بهما فى دينه يتمسك.  	* هما فتنة في العالمين عظيمة 	
Maksudnya: Tujuan seseorang menuntut ilmu harus meng

harap rida Allah, mencari kebahagiaan di akhirat, menghilang
kan kebodohan baik dari dirinya sendiri maupun dari orang lain, 
menghidupkan agama, dan melestarikan Islam. Sesungguhnya 
Islam dapat lestari, adalah dengan ilmu. Zuhud dan takwa tidak 
sah tanpa disertai ilmu. Syekh Burhanuddin menukil perkataan 
ulama sebuah syair yang mengatakan: “orang alim yang durhaka 
bahayanya besar, tetapi orang bodoh yang tekun beribadah justru 
lebih besar bahayanya dibandingkan orang alim tadi. Keduanya 
adalah penyebab fitnah di kalangan umat dan tidak layak dijadi
kan panutan. Selanjutnya al-Zarnuji berkata:

به  ينوى  البدن ولا  العقل وصحة  نعمة  على  الشكر  به  وينوي 
اقبال الناس ولا استجلاب حطام الدنيا والكرامة عند السلطان وغيره. 
عبيدى  الناس كلهم  لو كان  تعالى  الله  رحمه  الحسن  ابن  محمد  قال 

لاعتقتهم و تبرأت عن ولآئهم. 



142 H. Maragustam

Maksudnya: Seseorang yang menuntut ilmu haruslah di
dasari atas mensyukuri nikmat akal dan kesehatan badan. Dan 
dia tidak boleh bertujuan supaya dihormati manusia dan tidak 
pula untuk mendapatkan harta dunia dan mendapatkan ke
hormatan di hadapan pejabat dan yang lainnya. Muhammad bin 
Hasan rahimahullah berkata, “sekiranya seluruh manusia me
matuhi hal-hal tersebut diatas, niscara mereka terbebas dari per
budakan orang lain”. 

Sebagai akibat dari seseorang yang merasakan lezatnya ilmu 
dan mengamalkannya, maka bagi para peserta didik akan ber
paling halnya dari sesuatu yang dimiliki oleh orang lain. Demikian 
pendapat al-Zarnuji, seperti statemen berikut ini:

انشد  الناس.  عند  فيما  قلما  به  والعمل  العلم  لذة  وجد  ومن 
الشيخ الإمام الآجل الأستاذ قوام الدين حمادالدين ابراهم بن اسماعيل 

الصفار الأنصاري املآء لابي حنيفة رحمه الله تعالى شعرا: 
فاز بفضل من الرشاد 	* من طلب العلم للمعاد 	

لنيل فضل من العباد.  	* 		 فيالخسران طالبه 
Maksudnya: Barangsiapa dapat merasakan lezat ilmu dan 

nikmat mengamalkannya, maka dia tidak akan begitu tertarik 
dengan harta yang dimiliki orang lain. Syekh Imam Hammad bin 
Ibrahim bin Ismail Assyafar al-Anshari membacakan syair Abu 
Hanifah: Siapa yang menuntut ilmu untuk akhirat, tentu ia akan 
memperoleh anugerah kebenaran/petunjuk. Dan kerugian bagi 
orang yang mencari ilmu hanya karena mencari kedudukan di 
masyarakat.

Tujuan pendidikan menurut al-Zarnuji sebenarnya tidak 
hanya untuk akhirat (ideal), tetapi juga tujuan keduniaan (praktis), 
asalkan tujuan keduniaan ini sebagai instrumen pendukung 
tujuan-tujuan keagamaan. Seperti pendapat al-Zarnuji berikut ini: 



143Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

اللهم الا اذا طلب الجاه للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وتنفيذ 
الحق واعزاز الدين لا لنفسه وهواه فيجوز ذلك بقدر مايقيم به الأمر 
بالمعروف والنهى عن المنكر. وينبغى لطالب العلم أن يتفكر في ذلك 
فإنه يتعلم العلم بجهد كثير فلا يصرفه الى الدنيا الحقيرة القليلة الفانية 

شعر:
وعاشقها اذلّ من الذليل  	* هي الدنيا اقل من القليل 	
فهم متحيرون بلا دليل.  تصم بسحرها قوما و تعمي *	

Maksudnya: Ingatalah, seseorang boleh menuntut ilmu 
dengan tujuan untuk memperoleh kedudukan, kalau kedudukan 
tersebut digunakan untuk amar makruf nahi munkar, untuk me
laksanakan kebenaran dan untuk menegakkan agama Allah. 
Bukan mencari keuntungan untuk dirinya sendiri, dan tidak pula 
karena memperturutkan hawa nafsu. Seharusnyalah bagi peserta 
didik untuk merenungkannya, supaya ilmu yang dia cari dengan 
susah payah tidak menjadi sia-sia. Oleh karena itu, bagi peserta 
didik janganlah mencari ilmu untuk memperoleh keuntungan 
dunia yang hina, sedikit dan binasa. Seperti kata sebuah syair: 
Dunia ini lebih sedikit dari yang sedikit, orang yang terpesona 
padanya adalah orang yang paling hina. Dunia dan isinya adalah 
sihir yang dapat menipu orang tuli dan buta. Mereka adalah 
orang-orang bingung (kacau pikirannya, sesat), karena tanpa 
memperoleh petunjuk.

Menurut al-Syaibani bahwa ada tiga bidang perubahan yang 
diinginkan dari tujuan pendidikan yaitu (1) tujuan-tujuan yang 
bersifat individual, (2) tujuan-tujuan social, dan (3) tujuan-tujuan 
professional (Syabani, 1979). Kalau dilihat dari tujuan-tujuan 
peserta didik dalam konsep al-Zarnuji, maka menghilangkan ke
bodohan dari diri peserta didik, mencerdaskan akal, mensyukuri 
atas nikmat akal dan kesehatan badan, merupakan tujuan-tujuan 
yang bersifat individual. Karena dengan tiga hal tersebut akan 



144 H. Maragustam

dapat mempengaruhi perubahan tingkah laku, aktivitas dan akan 
dapat menikmati kehidupan dunia dan menuju akhirat. Tujuan 
peserta didik mencari ilmu untuk menghilangkan kebodohan 
dari anggota masyarakat (mencerdaskan masyarakat), menghi
dupkan nilai-nilai agama, dan melestarikan Agama Islam adalah 
merupakan tujuan-tujuan sosial. Karena dengan tiga tujuan ter
sebut berkaitan dengan kehidupan masyarakat sebagai kese
luruhan, dengan tingkah laku masyarakat pada umumnya. Dari 
tujuan-tujuan sosial ini, al-Zarnuji melihat bahwa kesalehan dan 
kecerdasan itu tidak hanya saleh dan cerdas untuk diri sendiri, 
tetapi juga harus mampu mentransformasikannya ke dalam ke
hidupan bermasyarakat. Sedangkan tujuan professional, ber
hubungan dengan tujuan seseorang mencapai ilmu itu ialah 
menguasai ilmu yang berimplikasi pada pencapaian kedudukan. 
Namun kedudukan yang telah dicapai itu adalah dengan tujuan-
tujuan kemaslahatan umat secara keseluruhan. Memperoleh 
kedudukan di masyarakat tidak lain haruslah dengan ilmu, dan 
menguasainya. Baik tujuan individual, sosial dan professional 
haruslah atas dasar memperoleh keridaan Allah dan kebahagiaan 
akhirat. Untuk itulah nampaknya al-Zarnuji menempatkan men
cari rida Allah dan kebahagiaan akhirat menjadi awal dari segala 
tujuan (nilai sentral) bagi peserta didik. Jika tujuan memperoleh 
ilmu dibagi kepada empat yakni (1) ilmu untuk ilmu (kegemar
an dan hobi), (2) sebagai penghubung memperoleh kesenangan 
materi, (3) sebagai penghubung memajukan kebudayaan dan 
peradaban mausia, (4) mencari rida Allah dan kebagiaan akhirat, 
maka yang terakhir ini sebagai tujuan sentral, sedangkan tujuan 
lainnya sebagai tujuan instrumental. Lebih jelasnya dapat diliat 
dalam gambar berikut: 



145Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

Dari gambar diatas jelas terlihat bahwa tujuan pendidikan/
memperoleh ilmu untuk mencari rida Allah dan kebahagiaan 
akhirat sebagai nilai sentral yang akan menyinari dan membing
kai tiga tujuan di bawahnya. Artinya seseorang boleh saja mem
peroleh ilmu untuk kegemaran, memperoleh materi atau ke
majuan kebudayaan dan peradaban asalkan saja dibingkai dan 
disinari oleh nilai-nilai keagamaan. Ini dapat dimengerti karena 
tujuan haruslah diletakkan sebagai pusat perhatian dari semua 
unsur yang terlibat dalam pendidikan. Tujuan seperti ini diistilah
kan oleh Ali Abdul Azim sebagai tujuan yang paling agung. Se
perti dia katakan berikut ini:

بالله  الإتصال  هو  الإسلام  في  للمعرفة  الأكثر  الهداف  وكان 
سبحانه وتعالى هو المثل الأعلى للحق والخير والجمال. 

Maksudnya: Tujuan memperoleh ilmu pengetahuan yang 
paling penting dan agung dalam Islam, ialah dapat berhubungan 
dengan Allah SWT. Tujuan ini merupakan hal yang paling utama 
untuk menuju kepada kebenaran, kebaikan, dan keindahan.

Dari gambaran di atas dapat dilihat bahwa tujuan-tujuan 
tersebut baik yang bersifat ideal maupun yang bersifat praktis 
sudah menggambarkan nilai-nilai ideal islami, yaitu pertama, 
dimensi yang mengandung nilai untuk meningkatkan kesejahte



146 H. Maragustam

raan di dunia. Nilai ini mendorong seseorang untuk bekerja keras 
dan profesional agar keuntungan dan kenikmatan dunia dapat 
diperoleh sebesar-besarnya. Kedua, dimensi yang mengandung 
nilal-nilai rohani dan keakhiratan. Dimensi ini menuntut peserta 
didik untuk tidak terbelenggu oleh mata rantai kehidupan yang 
materialistis di dunia, tetapi ada tujaun-tujuan yang lebih jauh dan 
mulia yaitu kehidupan sesudah mati. Penghayatan terhadap nilai 
ini, menjadikan peserta didik mampu mengendalikann syahwat 
kenikmatan dunia/materi. Ketiga, dimensi yang mengandung nilai 
yang dapat mengintegrasikan antara kehidupan dunia (praktis) 
dan ukhrawi (ideal). Menurut Arifin, keseimbangan dan kese
rasian antara kedua kepentingan ini menjadi daya tangkal ter
hadap pengaruh-pengaruh negatif dari berbagai gejolak kehi
dupan yang menggoda ketenangan hidup manusia, baik yang 
bersifat spiritual, sosial, kultural, ekonomis, maupun ideologis 
dalam kehidupan pribadi manusia.

Tujuan memperoleh ilmu yang dikemukakan oleh al-Zarnuji 
jika dilihat dari aliran pendidikan Islam dalam perspektif ilmu 
pendidikan, maka al-Zarnuji termasuk dalam aliran Konservatif-
Religius. Ridha mengatakan, disamping lahirnya teori pendidik
an berdasar pada hakikat fitrah dalam Alquran, juga orientasi 
keagamaan dan filsafat negara dalam menafsirkan realitas dunia, 
fenomena dan eksistensi manusia melahirkan pemikiran pen
didikan Islam terutama menentukan (1) tujuan, (2) ruang lingkup, 
dan (3) pembagian ilmu. Maka berdasar tiga ini, Ridha membagi 
aliran utama pemikiran pendidikan Islam menjadi tiga; religius 
konservatif; religius rasional dan pragmatis instrumental.

Menempatkan al-Zarnuji dalam aliran konservatif-religius, 
karena ia menafsirkan realitas jagad raya berpangkal dari ajaran 
agama sehingga semua yang menyangkut tujuan menuntut ilmu 
harus berpangkal dari ajaran agama. Tujuan keagamaan adalah 
sebagai tujuan belajar. Bingkai agama harus menyinari seluruh 
aktivitas peserta didik dalam memperoleh ilmu. Sehingga boleh 
saja peserta didik bertujuan mencari kedudukan dalam mem



147Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

peroleh ilmu, tetapi kedudukan itu harus difungsikan untuk 
tujuan-tujuan keagamaan yakni amar makruf nahi munkar, me
negakkan kebenaran, dan untuk menegakkan nilai-nilai islami. 
Implikasi dari pemikiran ini sangat jauh. Peserta didik yang 
semata-mata mencari rida Allah dalam menuntut ilmu tetap 
dalam bingkai kebenaran baik dikontrol oleh aturan-aturan atau
pun tidak. Berbeda dengan peserta didik yang menuntut ilmu 
karena mencari materi. Sewaktu materi tidak di dapat atau ber
kurang maka dia akan patah semangat dan pasimis serta tidak 
menjalankan tugasnya sebagaimana mestinya. Karenanya proses 
belajar belajar menjadi terganggu dan terbengkelai. 

Sebagai implikasi dari pandangan al-Zarnuji mengenai 
tujuan pendidikan/memperoleh ilmu tentu terdapat dampak 
positif edukatif dan dampak negatif edukatif. Dampak edukatif 
positifnya ialah rasa tanggung jawab moral yang sangat kuat. 
Penghargaannya terhadap persoalan pendidikan Islam sangat 
tinggi, bahkan menilainya sebagai wujud tanggang jawab ke
agamaan yang sangat luhur. Tugas mengajar dan belajar tidak 
sekadar sebagai tugas-tugas profesi dan tugas-tugas kemanu
siaan tetapi lebih jauh dari itu yakni sebagai tuntutan kewajiban 
agama. Tanggung jawab keagamaan sebagai titik sentral dalam 
pendidikan Islam, di samping tanggung jawab kemanusiaan baik 
dalam konstruksi tataran konsep maupun tataran aplikasi pen
didikan. Tuntutan insaniyah (kemanusian) tidak sejalan dengan 
tuntutan ilahiyah (keagamaan), maka yang harus didahulukan dan 
dimenangkan ialah tuntutan keagamaan. 

Dampak negatif edukatifnya menjadikan term al-ilm (ilmu) 
yang dalam Alquran dan Hadis bersifat mutlak tanpa batas men
jadi bersifat terbatas hanya pada ilmu-ilmu keagamaan, dan ke
cenderungan pencapaian spiritual yang lebih menonjol, men
dorong pemikiran pendidikan Islam ke arah pengabaian urusan 
dunia dengan segala kemanfaatan dan amal usaha yang sebenar
nya boleh dinikmati dan bisa dikerjakan. Oleh karena pemikiran 
pendidikannya terpusat pada bingkai agama, maka pengaturan 



148 H. Maragustam

kehidupan dunia akan diambil oleh orang-orang non muslim. Hal 
ini pula menunjukkan sekaligus ketidak berdayaan umat muslim 
untuk melaksanakan amar makruf dan nahi munkar dalam refor
masi dan transformasi sosial yang bermoral dan berkeadilan. 

Bagaimana menurut al-Zarnuji sifat dasar moral manusia dan 
aksinya terhadap dunia luar dalam perspektif aliran fatalis-pasif, 
netral-pasif, positif-aktif, dan dualis-aktif. Bagaimana menurut al-
Zarnuji mengenai proses perkembangan pribadi manusia? Secara 
eksplisit al-Zarnuji tidak menyebutkan, tetapi secara implisit 
dapat memberi gambaran kepada pembaca bahwa al-Zarnuji lebih 
cenderung kepada aliran positif-aktif dalam konsep pendidikan 
Islam. Berikut statemennya:

واما اختيار الأستاذ فينبغى أن يختار الاعلم والاورع والاسن كما 
اختار ابو حنيفة حينئذ حّماد بن ابي سليمان بعد بعد التأمل والتفكر. 
تعالى: وجدته شيخا وقورا حليما صبورا. الله  ابو حنيفة رحمه  وقال 

وقال: ثبت عند حماد بن أبي سليمان فنبت. 
Maksudnya: Adapun cara memilih ustadz, maka seseorang 

yang sedang menuntut ilmu hendaklah mencari ustadz yang 
paling alim, yang paling wara’ 12 dan yang paling tua usianya. Se
bagaimana setelah Abu Hanifah merenung dan berpikir, maka 
dia memilih ustadz Hammad bin Abi Sulaiman, karena beliau 
mempunyai kriteria tersebut. Selanjutnya Abu Hanifah berkata: 
Beliau adalah seorang ustadz yang berakhlak mulia, penyantun 
dan penyabar. Aku bertahan menuntut ilmu kepadanya hingga 
aku seperti sekarang ini.

Begitu pentingnya terma memilih ustadz ini, al-Zarnuji 
mengutip perkataan orang bijak yaitu jika kamu pergi menuntut 
ilmu ke Bukhara, maka jangan tergesa-gesa memilih pendidik, 
tapi menetaplah selama dua bulan hingga kamu berpikir untuk 

12Wara’ adalah seseorang yang menjauhkan diri dari dosa, maksiat, dan perkara 
yang syubhat/tidak jelas haram atau halalnya.



149Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

memilih ustadz. Karena bila kamu langsung memilih kepada orang 
yang alim, maka kadang-kadang cara mengajarnya kurang enak 
menurutmu, kemudian kamu tinggalkan dan pindah kepada 
orang alim yang lain, maka belajarmu tidak akan diberkati. Oleh 
karena itu, selama dua bulan itu kamu harus berpikir dan ber
musyawarah untuk memilih ustadz, supaya kamu tidak mening
galkannya dan supaya betah bersamanya hingga ilmumu berkah 
dan bermanfaat.

Peserta didik tidak hanya bersungguh-sungguh memilih 
ustadz yang akan memberi pengaruh kepadanya tetapi juga me
milih teman yang tepat. Berikut pernyataan al-Zarnuji:

وصاحب  والورع  المجد  يختار  أن  فينبغى  الشريك  اختيار  أما  و 
الطبع المستقيم والمتفهم و يفر من الكسلان والمعطل والمكثار والمفسد 

والفتان. قيل:
عن المرءى تسأل وابصر قرينته * فإن القرين بالمقارن يقتدي

خير  ذا  وإن كان  فإن كان ذاشر فجنبه سرعة	 *	 
فقارنه تهدى

وانشدت:
كم صالح بفساد آخر يفسد لاتصحب الكسلان في حالاته *	
كالجمر يوضع في الرماد فيخمد عدوى البليد الجليد سريعة	 *	
فطرة  على  يولد  مولود  والسلام: كل  الصلاة  عليه  النبي  وقال 

الإسلام الا أن ابواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه. 
Maksudnya: Peserta didik harus memilih persahabatan 

dengan orang yang tekun belajar, yang wara’, yang mempunyai 
watak istiqa>mah (tetap pendirian) dan yang berkemampuan 
memahami. Peserta didik menghindari pertemenan dengan 



150 H. Maragustam

pemalas, atheis, banyak bicara, perusak, dan tukang fitnah. Se
orang penyair berkata: “Janganlah bertanya tentang kelakuan se
seorang, tapi lihatlah siapa temannya. Karena seseorang biasa
nya mengikuti temannya. Kalau temanmu berbudi buruk, maka 
menjauhlah sesegera mungkin. Dan bila berlaku baik maka ber
temanlah dengannya, tentu kamu akan mendapat petunjuk. 
Ada sebuah syair berbunyi: “Janganlah sekali-kali bersahabat 
dengan seorang pemalas dalam segala tingkah lakunya. Karena 
banyak orang yang menjadi rusak karena kerusakan temannya. 
Berjangkitnya sifat malas lagi bodoh membeku itu cepat menular. 
Seperti halnya bara api yang dimasukkan ke dalam debu tentu 
akan segera padam. Nabi Muhammad SAW bersabda: Setiap 
anak dilahirkan dalam keadaan fitrah. Kedua orangtuanyalah 
yang menyebabkan anak itu menjadi beragama Yahudi, Nasrani 
atau Majusi”. Lebih jelasnya masalah fitrah ini dijelaskan oleh 
Nabi SAW berikut ini dan artinya: 

قُولُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  رةََ أنََّهُ كَانَ يـَ عَنْ أَبِ هُريَـْ
سَانِهِ  راَنِهِ وَيَُجِّ هَوِّدَانِهِ وَيـُنَصِّ واَهُ يـُ مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرةَِ فَأَبـَ
قُول  ونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ ثَُّ يـَ نْتَجُ الْبَهِيمَةُ بَِيمَةً جَْعَاءَ هَلْ تُِسُّ كَمَا تـُ
بْدِيلَ  هَا لَ تـَ رءَُوا إِنْ شِئْتُمْ ) فِطْرةََ اللَّهِ الَّتِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيـْ رةََ واَقـْ أبَُو هُريَـْ

ينُ الْقَيِّمُ ( الْيَة13َ لَِلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّ
Dari berbagai statemen al-Zarnuji tersebut menunjukkan 

bahwa sifat dasar moral manusia itu bersifat positif-aktif. Arti
nya, pada dasarnya manusia itu baik sebagai anugerah Tuhan, 
dan aksinya terhadap dunia luar bersifat aktif. Yakni seseorang 

13Artinya: Dari Abu Hurairah berkata, bahwa Nabi SAW bersabda: Tidak 
seorang anakpun, kecuali ia dilahirkan sesuai dengan fitrahnya. Kedua orang 
tuanyalah yang mengyahudikan, menasranikan dan memajusikannya, sebagai
mana binatang ternak memperanakkan seekor binatang (yang sempurna anggotan 
tubuhnya). Apakah kalian mengetahui di antara binatang itu ada yang putus 
(telinganya atau anggota tubuh lainnya). Kemudian Abu Hurairah berkata, jika 
kamu kehendaki bacalah QS. Al-Rum [30]:30).



151Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

bisa saja dipengaruhi oleh alam lingkungannya secara penuh atau 
sebaliknya dunia luar dipengaruhinya sehingga sesuai dengan 
keinginannya. Atau dirinya dan dunia luar melebur menjadi tarik 
menarik secara terus menerus dan saling pengaruh serta proses 
kerjasama. Namun nampaknya al-Zarnuji lebih banyak menekan
kan kepada penataan lingkungan soaial budaya, seperti memilih 
ustadz, memilih guru, memilih teman dan memilih lingkungan 
tempat peserta didik menimba ilmu. Sekalipun demikian, belum 
dapat dikatakan bahwa al-Zarnuji beraliran Empirisme, karena 
pada bab lain dalam bukunya ia juga membicarakan tentang 
tawakkal dan mempercayai bahwa manusia membawa fitrah 
positif. Tawakkal tentu merupakan salah ciri dari yang beraliran 
Nativisme. Sehingga lebih tepat kalau al-Zarnuji dikelompokkan 
kepada positif-aktif. Karena bagaimanapun juga manusia tidak 
lepas dari bawaan hereditasnya, fitrah tauhidnya, pengaruh alam 
lingkungannya atau proses kerjasama antara keduanya (inter
aktif) dan kehendak bebasnya. Namun juga perlu diingat bahwa 
dalam sisi kehidupan ini kadang-kadang disadari atau tidak ada 
‘inayatullah (pertolongan Tuhan). Seperti halnya kasus Kan’an 
(anak Nabi Nuh) yang tetap ingkar sekalipun dibesarkan dan di
asuh dalam lingkungan kerasulan, isteri Fir’aun yang tetap wanita 
shalihah, sekalipun suaminya seorang yang musyrik, istri Nabi 
Luth tetap durhaka kepada suaminya sekalipun setiap harinya di
sinari oleh misi kerasulan dan lain-lain yang dicontohkan dalam 
Alquran. Mungkin itulah yang dapat diistilahkan oleh al-Zarnuji 
dengan istilah tawakkal.

2) 	 Imam al-Ghazali 
Nama lengkapnya Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali; 

mendapat gelar dari kaum muslimin sebagai “Hujjatul Islam”. 
Dilahirkan pada tahun 450 H atau tahun 1058 M. Beliau adalah 
seorang Ahlus Sunnah al-Asya’ariah dan ahli dalam ilmu fiqh atau 
imam dalam madzab Syafi’iyah. Tempat kelahirannya “Thuus” 
salah satu kota Khurasan wilayah Parsi. Dia belajar ilmu pengeta



152 H. Maragustam

huan dasar di kota ini dan kemudian pindah ke Nysaphur dan di 
sini berguru dengan ulama besar Imam al-Harmain Abi al-Ma’aali 
al-Juwaini (w. 1016 M), ahli fiqh Syafi’iyah waktu itu. Berkat ke
tekunan dan kerajinan yang luar biasa dan kecerdasannya yang 
tinggi, maka dalam waktu yang tidak lama dia menjadi ulama 
besar dalam madzab Syafi’iyah dan dalam aliran Asy’ariah. Dia 
dikagumi oleh gurunya “al-Juwaini”, dan juga oleh para ulama 
pada umumnya. 

Setelah gurunya “al-Juwaini” wafat beliau meninggalkan 
Nysaphur menuju ke sebuah kota bernama al-Askar tidak jauh 
dari Nysaphur. Di tempat ini dia bertemu dengan Wazir Nizamul 
Mulk, Wazir dari Sultan Malik Syah al-Saljuqi. Pada waktu itu 
beberapa ulama terkemuka bersama-sama dengan Wazir. Dalam 
kesempatan ini mereka bersepakat mengadakan tukar pikiran, 
diskusi-diskusi ilmiah dengan Imam al-Ghazali. Dalam per
temuan-pertemuan ilmiah ini terjadi perdebatan-perdebatan dan 
munazarah di antara mereka, dan nampaklah keunggulan dan ke
lebihan al-Ghazali sehingga para ulama itu mengakui keluasan 
ilmu beliau dan memberi beliau gelar dengan “Fuhuhul iraaq” 
tokoh ulama Iraq. Pengetahuan beliau yang luas dalam ilmu 
filsafat mendorong Wazir untuk mengundangnya.

Dengan demikian meningkatlah kedudukan al-Ghazali di 
hadapan Wazir dan akhirnya dia diangkat sebagai guru besar di 
Madrasah Nizamul Mulk di Baghdad pada tahun 484 H, suatu 
perguruan tinggi yang mahasiswanya kebanyakan para ulama. 
Beliau sangat dihormati, disegani dan dicintai, karena kehalus
an bahasanya dan keluasan ilmunya itu. Empat tahun lamanya 
beliau mengajar di Madrasah tersebut. Kemudian tumbuhlah 
dalam jiwa beliau perasaan zuhud dari kehidupan duniawi, lalu 
ditinggalkannya jabatan ini karena ingin hidup uzlah. Beliau pergi 
ke Mekkah untuk menunaikan ibadah haji kedua kalinya pada 
tahun 488 H dan terus melanjutkan perjalanan ke Damaskus. Di 
negeri ini beliau hidup menyepikan diri dan menjauhkan diri 
dari segala kemasygulan duniawi. Kemudian dia pergi ke Mesir 



153Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

tinggal beberapa waktu di Iskandariah lalu kembali ke kampung 
halamannya “Thuus”. Di sini beliau menyibukkan dirinya dengan 
mengarang kemudian pergi ke Nysaphur untuk memberikan 
pengajian. Tetapi akhirnya dia kembali ke Thuus lagi menghabis
kan sisa hidupnya untuk memberikan pengajaran dan beramal 
kebajikan dan hidup sebagai seorang sufi. Dan pada tahun 505 H 
beliau wafat di desa Thabaran dekat Thuus dalam usia ± 55 tahun. 
Tepatnya beliau wafat pada tinggal 14 Jumadil Akhir tahun 505 
H., atau 18 Desember 1111 Miladiah (Musthofa Amin, tth).

Pendidikan menurut al-Ghazali ialah menghilangkan akhlak 
yang buruk dan menanamkan akhlak yang baik. Jadi, pendidikan 
itu suatu proses kegiatan yang sistematis untuk melahirkan per
ubahan-perubahan yang progresif pada tingkah laku manusia. 
Misalnya, sejauh mana perubahan yang mungkin dapat dicapai 
pada diri manusia dengan usaha-usaha itu.

Kecakapan mengajar adalah suatu kepandaian tinggi nilai
nya dan merupakan lapangan kerja yang sangat terhormat. Dia 
mendasarkan yang demikian dengan dalil aqal dan naqal. Di
pandang dari segi dalil naqal antara lain, Nabi Saw pada suatu hari 
bepergian lalu melihat dua buah majelis. Yang satu adalah majelis 
suatu kaum yang memanjatkan do’a kepada Allah Azza wa Jalla, 
dan menaruhkan harapan kepada-Nya, sedang majelis yang satu
nya adalah majelis guru-guru yang sedang memberi pelajaran ke
pada rakyat. Maka berkatalah Rasul SAW. Adapun majelis yang 
pertama itu mereka mengajukan permintaan kepada Allah. Jika 
Allah menghendaki mereka diberi-Nya dan jika Allah tidak 
menghendaki, maka ditolak-Nya. Adapun majelis kedua adalah 
mereka yang mengajari manusia dan aku sesungguhnya diutus 
sebagai guru pula. Kemudian pergilah Rasul SAW ke majelis ke
dua ini dan duduk bersama mereka. Dalam riwayat lain Rasul 
berkata: Di atas khalifah-khalifahku-lah rahmat Allah. Lalu di
tanya siapakah khalifah-khalifahmu itu? Rasul menjawab: ialah 
mereka yang menghidupkan sunnahku dan mengajarkannya ke
pada hamba-hamba Allah.



154 H. Maragustam

Adapun dasar dalil akal menurut al-Ghazali bahwa nilai suatu 
kepandaian diukur menurut nilai tempatnya. Seperti nilai ke
pandaian tukang mas dibandingkan dengan tukang kulit, maka 
kepandaian tukang mas itu lebih tinggi daripada tukang kulit, 
karena soal “emas” itu lebih mulia daripada mengurusi “kulit-
kulitan” bangkai hewan. Oleh karena itu tidaklah diragukan lagi 
bahwa kepandaian mengajar itu menjadi nilai yang mulia ka
rena guru itu mengurusi hati rohani manusia dan manusia itu 
makhluk yang paling mulia di atas bumi ini dan hati serta rohani 
manusia adalah sesuatu yang paling berharga pada manusia itu. 
Guru adalah pengusaha yang menyempurnakan, mensucikan lagi 
membawanya mendekatkan diri (bertaqarrub) kepada Allah Swt. 
Tujuan Pendidikan menurut Imam al-Ghazali ialah taqarrub ke
pada Allah. Tujuan inilah yang paling penting dalam pendidikan.

Membaca pendapat al-Ghazali dalam Ihya melahirkan tang
gapan yang berbeda dari ahli-ahli didik Islam tentang hakekat 
kejadian manusia, Menurut Mustafa Amin, pikiran al-Ghazali 
tentang fitrah manusia itu dapat digolongkan kepada aliran Ta
bularasa yang memandang manusia bersih putih. Menurut Mus
tafa Amin, al-Ghazali ini memungkiri adanya instink-instink dan 
sifat-sifat turunan. Pendapat demikian ini umum di kalangan pen
didik zaman dahulu dan faham demikian tidak dibenarkan lagi 
pendidikan modern. Berbeda dengan Mustafa Amin, tanggapan 
Syafaruddin Khatab bahwa Ghazali tidaklah menolak adanya 
instink-instink dan sifat-sifat turunan. Beliau mengatakan bahwa 
paham Imam al-Ghazali sesuai dengan faham ilmu pengetahuan 
modern, yaitu pengakuan bahwa pada manusia itu hakekatnya 
ada kesediaan untuk menerima kebaikan atau keburukan.	

Dalam Ihya, al-Ghazali menguraikan dengan panjang lebar 
mengenai pendidikan anak-anak tentang jasmaniahnya, akalnya, 
dan akhlaknya sejak masa mula pertumbuhan anak itu. Busyaiari 
Madjidi (1997) menjelaskan secara ringkas petunjuk-petunjuk itu 
sebagai berikut: 



155Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

a.	 Pendidikan anak mulai diperhatikan sejak lahir, pengawas
an pada segala hal ihwal anak itu. Asuhan dan perawatan 
hendaklah diserahkan kepada perempuan salehah. Beliau 
berpendapat bila anak diabaikan sejak mula pertumbuhannya 
maka umumnya anak itu berakhlak buruk, suka berdusta 
budi pekerti tercela. Untuk memelihara anak dari sifat itu per
lulah pendidikan dan pembentukan yang baik. 

b.	 Agar membiasakan anak hidup sederhana makannya, pa
kaiannya ataupun tempat tidurnya. Menurut al-Ghazali se
baiknya anak dididik sederhana dalam makanannya seperti 
membiasakan makan roti kering tanpa salai pada waktu-waktu 
tertentu, membujuk anak itu untuk tidak mementingkan 
makanan, dan agar merasa puas dengan makanan yang se
derhana, Juga anak itu dianjurkan untuk berpakaian putih 
tidak berwarna dan berkembang-kembang, karena warna de
mikian itu pakaian wanita. Juga beliau menganjurkan agar 
anak dicegah tidur di atas kasur yang tebal supaya otot badan
nya kuat. 

c.	 Anak agar diajari Alquran, hadis-hadis pilihan, biografi 
orang-orang besar supaya tertanam dalam jiwanya hormat 
kepada orang-orang besar/shaleh, sebaliknya dihindarkan 
membaca syair (puisi) bacaan porno karena hal itu menanam
kan bibit kerusakan moral dalam jiwanya.

d.	 Agar memberikan waktu yang cukup untuk pendidikan 
jasmani supaya sehat badannya lagi cekatan. Beliau menga
takan “agar anak itu dilatih pada pagi hari jalan-jalan, gerak 
badan, latihan-latihan sehingga tidak menjadi malas”. Di 
tempat lain beliau berkata “Seharusnya sesudah habis belajar 
anak diberi kesempatan bermain-main sehingga dia merasa 
segar kembali dari kelelahan pelajaran. Namun permainan-
permainan itu jangan sampai melelahkan mereka, melarang 
anak bermain-main dan menekan mereka terus menerus be
lajar sebenarnya mematikan jiwanya, akibatnya dia mencari 
hilah (tipu muslihat) untuk keluar dari kesulitan itu.



156 H. Maragustam

e.	 Agar menanamkan akhlak yang mulia dan tingkah laku yang 
sopan serta menghindarkan mereka dari sifat yang rusak 
dan tercela. Dan menanamkan kepada anak sifat berani dan 
tabah, suka memuliakan keluarga, hormat kepada orang tua, 
melatih sedikit bicara serta cara mendengarkan yang baik, 
tidak suka bersumpah, taat kepada bapak ibu dan gurunya 
dan menjauhkan anak itu dari kebiasaan berkata-kata yang 
tidak senonoh atau suka membanggakan harta benda orang 
tua kepada kawan-kawannya.

f.	 Agar anak itu dipelihara dari pergaulan teman-temannya 
yang jahat karena akhlak yang jahat itu akan menular seperti 
menularnya penyakit ke badan yang sehat.

g.	 Agar setiap budi pekerti atau perbuatan terpuji yang diper
lihatkan oleh anak itu diberi hadiah karena hadiah itu me
rangsang anak untuk lebih banyak berbuat kebaikan.

h.	 Jangan banyak mencela atau memaki-maki anak sewaktu anak 
tersebut melakukan kesalahan. Al-Ghazali berkata: Jangan 
melontarkan kata-kata makian kepada anak pada setiap 
waktu anak itu berbuat kesalahan karena cara demikian 
justru akhirnya membuat anak itu mengabaikan kata-kata 
makian itu dan melakukan kesalahan. Kata-kata celaan itu 
tidak berbekas lagi pada jiwa mereka. Karena itu orang tua 
hendaknya menjaga kewibawaan kata-katanya.

i.	 Bila anak mulai memasuki masa remaja perlulah diajarkan 
pokok-pokok pengetahuan agama dan jangan dibiarkan me
ninggalkan shalat.

j.	 Bila anak dewasa mulailah pelajaran ilmu-ilmu syari’at, ka
rena pada masa dewasa ini perkembangan akal memung
kinkan untuk menerima pengetahuan tersebut.

Iman al-Ghazali sebagai seorang besar yang banyak penga
laman dalam pendidikan dan pengajaran, telah meletakkan pula 
petunjuk-petunjuk bagi peserta didik untuk mencapai keberha



157Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

silan dalam menuntut ilmu. Di bawah ini beberapa butir pikiran-
pikiran beliau yaitu:
a.	 Agar pelajaran mengutamakan kebersihan jiwanya dari ko

toran-kotoran budi pekerti dan sifat-sifat yang tercela. Ka
rena peserta didik yang berbudi pekerti jelek jauh dari ilmu 
yang benar dan bermanfaat

b.	 Agar memperkecil kesibukan-kesibukannya dalam urusan 
duniawi dan menjauhkan dari keluarga dan kampung ha
laman, karena urusan duniawi itu dapat membelokkannya 
dan memecah perhatiannya. Tidaklah Tuhan menciptakan 
dua buah hati dalam rongga seorang laki-laki.

c.	 Agar tidak membesarkan diri terhadap ilmu dan jangan me
remehkan guru, tetapi menyerahkan seluruh persoalannya 
kepadanya serta mendengarkan nasehatnya seperti halnya 
orang sakit mematuhi nasehat dokter. Jika seorang guru 
menunjukkan jalan belajar hendaklah mengikutinya dan 
tinggalkan pendapatnya sendiri. Kekeliruan guru lebih ber
manfaat baginya daripada kebenaran pendapatnya. Tegas
nya setiap murid yang mempertahankan pendapat dan pi
lihannya bukan pilihan gurunya patutlah dia mengalami 
kegagalan dan kerugian.

Menurut Imam al-Ghazali hal-hal yang harus dimiliki pen
didikan dalam tugas profesionalnya adalah: 
1)	 Cinta kasih kepada murid-muridnya dan memperlakukan 

mereka sebagai anaknya sendiri.
2)	 Agar mencontohkah gerak langkah Nabi Muhammad saw., 

tidak minta upah dari mengajarkan ilmu dan tidak pula 
mengharapkan balasan dan ucapan terima kasih, tapi hanya 
mencari kerelaan Allah SWT dan taqarrub kepadaNya.

3)	 Jangan alpa sedikitpun menasehati murid, misalnya men
cegah mereka untuk memangku jabatan sebelum berhak, 
atau mempelajari ilmu-ilmu yang ruwet-ruwet sebelum se
lesai mempelajari ilmu-ilmu yang mudah. Kemudian mem



158 H. Maragustam

peringatkan mereka akan tujuan mencari ilmu, yaitu taqarrub 
kepada Allah bukan untuk jabatan atau kemegahan.

4)	 Mengeritik pelajar yang berbudi pekerti buruk dengan jalan 
sindiran, tidak terang-terangan dengan cara kasih sayang 
tidak dengan caci maki. Cara terang-terangan itu sebenarnya 
justru menghilangkan wibawa bahkan mendorong anak be
rani berbuat sebaliknya dan ingin meneruskan perbuatan
nya itu. Nabi Muhammad SAW bersabda: “Seandainya ma
nusia itu dilarang menjamah kotoran unta tentu mereka 
malah menjamahmya.”

5)	 Penanggung jawab suatu mata pelajaran janganlah menim
bulkan ke dalam jiwa pelajar rasa antipati terhadap pelajaran 
lain. Misalnya guru bahasa menjelek-jelekkan pelajaran fiqih 
di hadapan murid.

6)	 Agar guru mengajar murid disesuaikan dengan kadar daya 
pemahaman mereka mengingat sabda Rasul SAW: “Kami 
para Nabi memerintahkan menempatkan manusia menurut 
kedudukan mereka dan berbicara dengan mereka sesuai 
dengan kadar daya pikir mereka.”

7)	 Agar guru mengamalkan ilmunya, jangan sampai tingkah 
lakunya berlawanan dengan kata-katanya, karena ilmu itu 
ditanggapi dengan mata hati sedang perbuatan ditanggapi 
dengan mata kepala padahal mata kepala itu banyak.

Menurut Imam al-Ghazali ilmu yang wajib dipelajari sesuai 
dengan tingkatan wajibnya dapat diklasifikasikan menjadi dua 
yaitu (1) ilmu wajib ‘ain (kewajiban personal), yakni ilmu yang 
wajib dipelajari oleh setiap individu. Ilmu-ilmu itu ialah ilmu-
ilmu agama dengan segala jenisnya, mulai dari Alquran, ibadah-
ibadah pokok, seperti shalat, puasa, dan zakat serta mengeta
hui tatacara melakukan kewajiban tersebut. (2) ilmu wajib kifa>yah 
(kewajiban komunal) yakni ilmu yang tidak dapat ditinggalkan 
dalam kehidupan masyarakat, dan dibutuhkan demi tegaknya 
urusan kehidupan dunia, seperti ilmu kedokteran dan ilmu 



159Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

hitung. Selain dua jenis ilmu itu, ada pula ilmu, yang hukum 
mempelajarinya termasuk fad}I>lah (keutamaan) bukan wajib, se
perti pendalaman lebih lanjut tentang detailnya Ilmu Hitung 
dan Ilmu Kedokteran yang dipandang tidak terlalu menentukan, 
namun bermanfaat bagi peningkatan kekuatan (Fathiyah Hasan 
Sulaiman, 1964). 

Disamping pembagian di lihat dari sisi tingkatan wajibnya, 
Imam al-Ghazali juga membagi ilmu menurut spesifiknya yaitu 
(1) ilmu-ilmu syariat dan (2) non syariat. Kelompok ilmu-ilmu 
syariat semuanya terpuji yakni (a) ilmu ushul dan ilmu furu’, (b) 
ilmu alat dan (c) ilmu pelengkap. Ilmu Ushul ialah Kitab Allah, 
sunnah Rasul, ijmak umat, dan perkataan sahabat sedangkan 
ilmu furu’ ialah ilmu fiqh, yakni ilmu yang berhubungan dengan 
kepentingan duniawi, ilmu tentang hal ihwal hati termasuk ma
salah etika yang baik dan yang tercela. Dan ini berhubungan 
dengan persoalan-persoalan akhirat dan keridoan Allah terha
dap manusia. Ilmu alat ialah ilmu yang berkaitan bagaimana 
membedah Alquran dan Sunnah, seperti ilmu bahasa dan ilmu 
nahwu. Ilmu pelengkap adalah ilmu-ilmu yang berkaitan dengan 
ilmu Alquran, seperti tentang artikulasi huruf dan lafaz, dan ilmu 
qiraat. 

Ilmu non syariah menurut al-Ghazali dibagi kepada tiga 
yakni (1) ilmu-ilmu terpuji, (2) ilmu-ilmu yang dibolehkan dan 
(3) ilmu-ilmu yang tercela. Ilmu-ilmu terpuji ialah ilmu yang tak 
dapat ditinggalkan dalam hidup dan kehidupan manusia dan 
pergaulannya. Suatu masyarakat tidak teratur tanpa adanya 
orang-orang yang menekuni ilmu itu secara khusus yang bekerja 
melayani anggota masyarakat. Ilmu-ilmu yang dibolehkan 
adalah ilmu-ilmu budaya seperti sejarah, sastera dan syair. Se
dangkan ilmu-ilmu yang tercela ialah ilmu-ilmu yang merusak 
pemiliknya atau orang lain. Seperti ilmu sihir dan guna-guna ter
masuk cabang ilmu filsafat. 

Aliran konsevatif religious ini penafsiran terhadap realitas 
dunia berpangkal dari ajaran agama sehingga semua yang me



160 H. Maragustam

nyangkut tujuan belajar, pembagian ilmu yang dicari oleh 
peserta didik, etika mu’allim dan muta’allim dan lain sebagainya 
harus dibingkai dengan ajaran agama. Persoalan pendidikan cen
derung bersikap murni keagamaan. Memaknai ilmu dengan pe
ngertian yang lebih sempit, yakni hanya mencakup ilmu-ilmu 
yang dibutuhkan saat sekarang (hidup di dunia) yang jelas-jelas 
akan membawa manfaat kelak di akhirat. Sikap dan kecende
rungan agamis ini menimbulkan implikasi-implikasi negatif 
terhadap pengembangan pendidikan yakni (1) term ilmu yang 
dalam Alquran dan Sunnah bersifat mutlak (cakupan yang luas) 
menjadi muqayyad (terbatas/sempit) yakni terbatas pada ilmu 
tentang Tuhan (‘ilm billah), (2) adanya antusiasme pendakian 
spiritual mendorong pemikiran pendidikan Islam konservatif 
ke arah pengabaian urusan dunia dan dengan segala kemanfaat
an dan kenikmatannya dan mengabaikan bekerja dan usaha-
usaha memperoleh kemanfaatan urusan dunia tersebut, dan (3) 
keterpakuan para ahli pendidikan muslim pada ungkapan ilmu 
sebagai tujuan akhir pada zat ilmu itu sendiri atau ilmu untuk 
ilmu (al-‘ilm ga>yah fi z\a>tih) sehingga sebagian mereka menjadi
kan ilmu eksklusif dari kemungkinan untuk pelayanan bagi ke
hidupan kemanusiaan, memperbaiki kehidupan manusia dan 
menambah kebahagian masing-masing individu.

Di sisi lain dari aliran keagamaan konservatif ini ada hal-hal 
yang positif yakni rasa tanggung jawab keagamaan yang kuat 
yang belum pernah ditemukan adanya rasa tanggung jawab 
moral serupa pada generasi berikutnya. Mereka sangat menjun
jung tinggi persoalan belajar, bahkan mereka menilainya sebagai 
wujud tanggung jawab moral yang sangat luhur. Di samping itu, 
tugas-tugas mengajar untuk mencari rida (rela) Allah SWT dan 
mendekatkan mu’allim (guru/pendidik) kepada-Nya karena ke
bajikan-kebajikannya. Dengan aktivitas mengajar bukan sekadar 
tanggung jawab kemanusiaan tetapi merupakan tanggung jawab 
keagamaan yang sangat penting.



161Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

b.	 Religius-Rasional (al-maz\hab al-diniy al-‘aqla >niy)
 Diantara kriteria aliran ialah (1) terma ilmu dalam Alquran 

dan Hadis mempunyai cakupan yang luas yakni tidak hanya 
ilmu-ilmu keagamaan, tetapi juga ilmu-ilmu sekuler (umum), 
(2) memadukan antara sudut pandang keagamaan dengan sudut 
pandang kefilsafatan dalam menjabarkan konsep ilmu, (3) semua 
ilmu pengetahuan di dapat dengan muktasabah (hasil perolehan 
dari aktivitas belajar) dan yang menjadi alat utamanya adalah 
indera, (4) dasar pemikiran selain menggunakan dasar Alquran, 
hadis dan filsafat Islam, juga menggunakan filsafat Yunani, dan 
(5) dari sisi pola pemikiran, selain menampilkan pemikiran yang 
spekulatif-rasionalistik, juga memungkinkan menampilkan pe
mikiran yang spekulatif-intuitif. 

Hal-hal ihwal Ikhwan al-Shafa
Filsafat tumbuh dan berkembang dalam dunia Islam mulai 

masa khalifah Abbasiah. Banyak orang yang tertarik dan berke
cimpung dalam ilmu filsafat ini, terutama para cendekiawan yang 
punya minat pada ilmu-ilmu klasik (ilmu dari bangsa-bangsa 
kuno) seperti para tabib (dokter). Para filosof pada akhir khalifah 
ini dituduh atheis, berpikiran bebas keluar dari agama. Filsafat 
disamakan dengan kekafiran. Banyak di antara mereka mendapat 
hukuman badan, tapi tidak ada yang mendapat hukuman mati se
perti yang dialami Socrates dan Calvijn.

Kritik-kritik yang tajam banyak dilontarkan kepada al-
Ma’mun, khalifah Abbsiyah keempat (198-218 H.) disebabkan 
dialah yang menjadi sebab terjadinya penterjemahan filsafat ke 
dalam bahasa Arab. Berkata Ibnu Taimiyah: Aku yakin, Allah 
tidak membiarkan al-Ma’mun. Pasti Allah menghukumnya atas 
perbuatannya memasukkan filsafat ke dalam tubuh umat ini 
(Muhammad Luthfi Jum’ah, 1927). Karena kecaman-kecaman 
semakin memuncak dan tindakan-tindakan penguasa semakin 
keras kepada filsafat, maka ahli filsafat terpaksa bersembunyi-
sembunyi dalam mempelajari dan mengembangkannya. Mereka 



162 H. Maragustam

menyusun organisasi-organisasi rahasia untuk tujuan studi 
filsafat. Dan yang termasyur di antara mereka ialah organisasi 
Ikhwanus Shafa (sekawanan pemikir-pemikir kejernihan) yang 
berdiri di Baghdad; pada pertengahan abad keempat hijriah. Di 
antara anggotanya yang dapat diketahui nama-nama mereka 
adalah sebanyak lima orang:
1.	 Abu Sulaiman Muhammad Ibnu Masyar al-Basti dikenal 

dengan nama al-Maqdisy.
2.	 Abu al-Hasan Ali Ibnu Harun ad-Zanjany
3.	 Abu Ahmad al-Mahrajani
4.	 Al Qufy
5.	 Zaid Ibnu Rifa’ah (Busyairi Madjidi, 1977). 

Mereka mengadakan pertemuan-pertemuan secara rahasia 
dan membahas filsafat dari segala segi dan cabang-cabangnya 
sehingga mereka dalam filsafat mempunyai madzab sendiri, 
merupakan himpunan intisari dari semua pembahasan filosof-
filosof Islam setelah mereka menelaah sendiri filsafat Yunani, 
Persi, dan India dan meluruskannya sesuai dengan ajaran-ajaran 
Islam. Prinsip madzhab mereka ialah anggapan bahwa syari’at 
Islam sudah dikotori oleh kebodohan-kebodohan dan sudah ber
campur dengan kesesatan-kesesatan. Tidak ada jalan untuk me
nyucikannya kecuali dengan filsafat karena filsafat mengandung 
hikmah i’tiqadiyah dan maslahah ijtihadiyah maka bilamana tersu
sun falsafah Yunan dan syari’at Islam, tercapailah kesempurnaan.

Ikhwanus Shafa menyusun falsafah mereka ke dalam lima
puluh dua risalah. Mereka memberi nama risalah-risalah mereka 
itu dengan nama mereka “Rasaa’il Ikhwanus Shafa”. Mereka me
rahasiakaan nama-nama mereka. Himpunan risalah ini meng
gambarkan filsafat Islam yang sudah mencapai puncak meliputi 
segala macam ilmu pengetahuan yang mashyur pada zaman itu. 
Terdapat di dalamnya teori-teori dasar asal mula kejadian alam 
semesta seperti materi (hiyuli), bentuk (shurah), hakikat alam, 
bumi, langit, wajah bumi dan perubahan-perubahannya, kelahír



163Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

an dan kehancuran, pengaruh-pengaruh tata surya (alam raya) 
langit, astrologi kejadian mineral, ilmu tumbuh-tumbuhan, ilmu 
hewani. Dapat dikatakan sebagai enyclopedia ilmu pengetahuan. 
Tiap macam ilmu diberi pengantar atau muqaddimah sehingga 
menimbulkan daya tarik kepada pembacanya.

Risalah Ikhwanus Shafa ini mempunyai beberapa keisti
mewaan:

Pertama: Risalah ini menghimpun filsafat-filsafat yang ter
dapat dalam kitab-kitab filsafat pada umumnya. Mempelajari 
risalah ini, sama dengan mempelajari seluruh filsafat waktu itu. 
Kedua, risalah ini mempunyai pahrasah (daftar isi) panjang lebar 
sehingga membantu pembacanya dalam mempelajari apa yang 
diperlukan. Ketiga: Uslub (Style) tulisannya serta lafal-lafal yang 
dipergunakan sederhana dan mudah sehingga orang yang mulai 
mempelajari filsafat dan masyarakat umum tidak banyak ke
sulitan dalam memahami. Selain dari pada itu penggunaan per
umpamaan-perumpamaan (tasybih) serta contoh-contoh dalam 
menguraikan tujuan dan istilah-istilah filsafat sangat menolong 
pembacanya untuk memahami isinya. Dengan melalui membaca 
Risalah Ikhwanus Shafa ini terbukalah jalan untuk memahami 
karya-karya filosof lainnya seperti karya-karya al-Farabi dan 
Ibnu Sina. Banyak orang larí dari mempelajari filsafat karena 
style tulisan dan bahasanya yang rumit. Mu’tazilah dan pengi
kut-pengikutnya mempelajari dengan sungguh-sungguh risalah-
risalah Ikhwanus Shafa ini dan menyebarkannya ke seluruh ne
geri-negeri Islam secara rahasia. Kurang dari satu abad kemudian 
risalah-risalah ini masuk ke Andalusia (Spanyol) dibawa oleh al-
Hakam Ibnu Amru Ibnu Abdurrhaman al-Kirmany al-Qurthuby. 
Al-Hakam ini adalah salah seorang sarjana, penduduk Cordova. 
Dia pergi ke negeri Masyriq (Timur Tengah) untuk memperdalam 
ilmu pengetahuan seperti umumnya orang-orang Andalusia 
pada masa itu. Ketika dia kembali ke negerinya, risalah-risalah 
Ikhwanus Shafa itu dibawanya. Dialah orang yang pertama kali 
memasukkan risalah itu ke Andalusia. Risalah-risalah itu terus 



164 H. Maragustam

tersebar sampai jatuh ke tangan para cendekiawan dan mereka
lah kemudian yang mempelajarinya.

Aktivitas Gerakan Ikhwanus Shafa
Anggotanya selalu mengadakan pertemuan secara rahasia. 

Dalam pertemuan itu mereka membahas masalah-masalah fil
safat dalam segala seginya secara mendetail sehingga mereka 
merupakan aliran filsafat sendiri. Mereka mempunyai anggar
an dasar yang harus ditaati oleh setiap anggotanya di daerah 
manapun mereka tinggal. Mereka mewajibkan kepada pengikut-
pengikutnya agar mereka mempunyai majelis khusus tempat 
pertemuan mereka pada waktu-waktu tertentu dan tidak boleh 
dihadiri oleh orang lain. Dalam pertemuan itu mereka meng
adakan muzakarah (tukar pikiran) mengenai ilmu-ilmu mereka, 
serta mengadakan tanya jawab membicarakan rahasia-rahasia 
mereka. Haruslah dalam muzakarah (diskusi) itu tema-tema
nya lebih banyak ditekankan pada ilmu jiwa, tentang empirik 
dan ratio, pembahasan rahasia-rahasia kitab-kitab, ketuhanan, 
ilham-ilham kenabian, makna-makna yang terkandung dalam 
masalah-masalah syari’ah. Diharuskan pula majelis itu memper
bincangkan ilmu-ilmu pasti yang tepat, (angka-angka bilang
an, geometri, astrologi, dan aritmetika). Ilmu ketuhanan lebih 
banyak mendapat perhatian, karena ilmu itu merupakan tujuan 
akhir. Haruslah mereka tidak boleh antisipasi kepada suatu ilmu 
atau suatu kitab, tidak boleh fanatik terhadap suatu madzab, 
karena pendapat dan madzab mereka mencakup semua madzab, 
menghimpun semua ilmu. Pemikiran kesatuan ini bertolak dari 
pandangan mereka bahwa segala yang maujud ini bersumber dari 
satu dasar, baik yang dapat diindra atau yang dapat dicapai akal, 
sejak awalnya sampai akhirnya yang lahir atau yang batin, yang 
nampak atau tersem-bunyi, kesemuanya itu sumbernya satu, 
alam satu, jiwa satu meli-puti jauhar dan jenis yang bermacam-
macam dan berbeda-beda.



165Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

Pemikiran Ikhwanus Shafa Tentang Pendidikan (Islam)
Busyairi Madjidi menjelaskan bahwa beberapa contoh pokok 

pikiran mereka mengenai pendidikan dan pengajaran masih re
levan dengan pendidikan modern sekarang. Di antaranya ialah 
tujuan, kurikulum dan metode pendidikan.
a.	 Mengenai tujuan pendidikan mereka melihat bahwa tuju

an pendidikan haruslah dikaitkan dengan keagamaan. Tiap 
ilmu, kata mereka merupakan malapetaka bagi pemiliknya 
bila ilmu itu tidak ditujukan kepada keridhoan Allah dan 
kepada keakhiratan.

b.	 Mengenai kurikulum pendidikan tingkat akademis mereka 
berpendapat agar dalam kurikulum tersebut rnencakup 
logika, filsafat, ilmu jiwa, pengkajian kitab agama samawi, 
kenabian, ilmu syariat dan ilmu-ilmu pasti. Namun yang 
lebih diberi perbatian adalah ilmu keagamaan yang merupa
kan tujuan akhir dan pendidikan (M. Athiyah al-Abrasyi, 
1975).

c.	 Mengenai metode pengajaran dia mengemukakan prinsip: 
“mengajar dari hal yang konkrit kepada abstrak”. Berkata 
Ikhwanus Shafa dalam Rasaailnya: “Seharusnya orang yang 
akan mempelajari dasar-dasar segala yang ada (maujudat), 
ialah agar mengetahui dasar-dasar itu menurut hakikatnya 
maka pertama-tama supaya dia mempelajari dasar-dasar itu 
menurut hakikatnya maka pertama-tama supaya dia mem
pelajari dasar-dasar segala yang konkrit yang dapat diraba. 
Dengan demikian akan terbuka pikirarunya dan menjadi 
kuat untuk mempelajari segala hal yang abstrak. Karena 
pengenalan haí-hal yang konkrit lebih banyak menolong 
bagi peserta didik pemula untuk memahami. Metode pem
berian contoh-contoh menurut mereka sangat perlu dalam 
pengajaran. Anak-anak akan mudah menerima pelajaran-
pelajaran. Ikhwanus Shafa sendiri mempraktekkan pem
berian contoh-contoh dan misal-misal dalam penulisan ka



166 H. Maragustam

rangan-karangan mereka (Rasaail) Ikhwanus Shafa. Banyak 
sekali keruwetan-keruwetan falsafiyah dapat diuraikan me
reka dengan jelas dengan penggunaan contoh-contoh dan 
perumpamaan-perumpamaan.

d.	 Perbedaan bakat individual dan sebab-sebabnya 
	 Ikhwanus Shafa berpendapat bahwa anak-anak didik, dapat 

menerima suatu kepandaian bila sesuai dengan pembawaan 
mereka masing-masing. Sementara orang ada yang ber
bakat pada satu macam kepandaian atau beberapa macam 
kepandaian. Mereka dengan gampang menerima kepandai
an itu sampai mencapai prestasi yang tinggi. Dalam waktu 
yang singkat sudah dapat diketahui dari pekerjaan mereka, 
bahwa mereka betul-betui berbakat. Tapi ada pula orang 
yang memerlukan dorongan yang besar dan upaya yang 
keras untuk mengejar suatu kepandaian, karena tak sesuai 
dengan bakat pembawaannya, dan tidak ada bintang yang 
memberi bekal pada hari kelahirannya lalu gagal. Dalam 
pada itu terdapat pula sebagian orang yang sama sekali tak 
mempelajari kepandaian, dia kosong dari segala macam 
kepandaian. Hal ini disebabkan pada waktu kelahirannya 
tak ada bintang di buruj yang menyambutnya dan mem
bekalinya dengan suatu bakat. Sekiranya pada waktu ke
lahirannya terdapat salah satu dari tiga bintang yang me
nyambutnya tentulah dia punya bekal kepandaian yang akan 
dipelajarinya. Ketiga bintang itu ialah Mirrich (Mars), Kejora 
(Venus) dan Uthaarid (Mercury). Setiap macam kepandaian 
memerlukan gerak kelincahan dan ketekunan (rajin) dan 
kecerdasan. Bintang Mars mempunyai gerak/lincah, bintang 
kejora (Zahrah) mempunyai sifat-sifat rajin (ketekunan) dan 
bintang Mercury mempunyai kepintaran. Adapun empat 
benda di langit lainnya, tidaklah memberi suatu kepandaian 
profesional, tapi pekerjaan pada umumnya yang cocok bagi
nya. Empat benda langit itu ialah matahari, bintang Zuhal 
(Saturnus), bintang Musytari (Yupiter) dan bulan.



167Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

		  Bila hari kelahirannya disambut matahari dia tidak 
punya kepandaian karena sombongnya, seperti halnya anak-
anak para raja. Bila kelahirannya disambut oleh Yupiter, dia 
tidak akan belajar kepandaian dan tidak pula tahu karena 
zuhud dan wara’, Dia sudah rela dan ikhlas menerima se
dikit saja dari kebutuhan duniawi, dan perhatiannya yang 
besar pada kepentingan akhirat. Seperti halnya nabi-nabi 
dan orang-orang mengikuti jejaknya. Bila kelahirannya di
sambut oleh bintang Saturnus, maka dia tidak bekerja dan 
tidak belajar karena malas, dan tabiatnya yang berat untuk 
bergerak. Dia sudah merasa senang dalam kehinaan dan 
kemiskinan, seperti halnya orang yang minta-minta. Bila 
hari kelahiran disambut oleh bulan yang berada di buruj 
(gugusan bintang) maka dia tidak akan bekerja karena rendah 
dan lembeknya tabiatnya dan lemah pikirannya. Seperti hal
nya kaum wanita dan sebagian laki-laki yang menyerupai 
wanita (Busyairi Madjidi, 1977).

		  Demikianlah pendapat Ikhwanus Shafa bahwa ada
nya perbedaan individual, watak dan pembawaan, dapat 
diterima oleh ilmu pendidikan dan psikologi modern. Akan 
tetapi bila perbedaan itu dikaitkan dengan hari kelahiran 
dan kehadiran benda-benda langit tertentu, tidaklah sesuai 
dengan ilmu pengetahuan modern. Demikian pula pan
dangan mereka yang merendahkan kaum wanita, tidaklah 
sesuai dengan kenyataan. Pengaruh lingkungan sosial dan 
sifat warisan dapat menciptakan sifat pembawaan dalam 
menerima kepandaian. Ikhwanus Shafa mengemukakan 
bahwa: “Kepandaian orang tua dan leluhur lebih cocok dan 
efektif pada anak-anak dari pada kepandaian orang asing, 
karena mereka dalam kepandaian tersebut lebih pintar dan 
berbakat.

e.	 Aspek-aspek yang menyebabkan perbedaan budi pekerti 
(akhlak) dan tabiat manusia, menurut mereka ada empat 
aspek. Pertama; Aspek campuran cairan yang terdapat dalam 



168 H. Maragustam

tubuh dan perimbangan campuran antara zat cairan tersebut 
(empat cairan itu; darah, lendir, empedu kuning, empedu 
hitam). Bila cairan lendir flegma yang lebih dominan, maka 
orang itu berperangai tenang, tetap, tidak mau berubah 
(Flegmaticus). Bila cairan darah yang lebih dominan maka 
orang itu sangiti-ru’cus, berperangai pengembara, tidak tetap. 
Bila cairan empedu kuning lebih dominan, maka orang itu 
menjadi Cholericus berperangai hebat, lekas marah. Bila cairan 
empedu hitam yang lebih dominan, maka orang itu men
jadi Melancholicus, tak gembira, pesimistis. Kedua; Aspek 
lingkungan alam geografis dan iklim. Ketiga; Aspek ling
kungan pendidikan/lingkungan sosial; agama yang dianut 
leluhur, guru-guru dan seluruh orang yang mendidik. Ke
empat; Aspek ketentuan hukum astrologi terhadap waktu 
kelahiran. Inilah yang menjadi dasar bagi tiga aspek lainnya. 
Demikian Ikhwanus Shafa dalam risalahnya.

f.	 Sifat-sifat seorang pengabdi ilmu Ikhwanus Shafa melihat 
kewajiban seseorang yang belajar ialah, merendahkan diri 
(tawaddhu) kepada siapa dia belajar, hormat dan ta’dzim 
(hormat) kepadanya dan mengetahui haknya. Kepada guru 
dinasehatkan agar lembut kepada murid-murid, sayang ke
pada mereka, tidak kecewa melihat murid yang lambat me
mahami pelajaran atau menghafal pelajaran, tidak rakus dan 
minta imbalan. 

		  Mereka juga menyampaikan tujuh syarat bagi pencinta 
ilmu:

	 1)	 Bertanya dan diam (as-Sual was Shumtu)
	 2)	 Mendengarkan (al-Istimaa’)
	 3)	 Mengingat-ingat/mengenang (at-Tafakkur)
	 4)	 Mengamalkan ilmu (al-’Amalu fil ‘Ilmi)
	 5)	 Mencari kejujuran dari diri sendiri (Tahabus Shidqy min 

Nafsihi) 
	 6)	 Banyak zikir atas nikmat-nikmat Allah (Katsratuz zikri 

Annahu min Niamillah) 



169Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

	 7)	 Menjauhkan kekaguman atas prestasi yang dicapai 
(tarkul ijaab bima yuhsin uhu) 

		  Mereka memandang “ilmu itu dapat mendatangkan 
kemuliaan bagi pemiliknya yang sebelumnya hina, dapat 
mendatangkan kedudukan tinggi yang semula rendah, dapat 
mendatangkan kekayaan yang sebelumnya miskin, dapat 
menjadi kuat yang sebeiumnya lemah, dapat merubah men
jadi pemurah yang sebelumnya bakhil .....”.

g.	 Ulama-ulama (sebagai pencipta ilmu/sarjana) di samping 
banyak kelebihan ilmu, kadang-kadang memiliki juga pe
nyakit dan kelemahan-kelemahan yang perlu dijauhkan. 
Di antaranya ialah, al-Kibru (kesombongan). al-’Ujub (keka
guman pada diri), al-Iftikhaar (kebanggaan terhadap yang ada 
pada diri). Nabi Muhammad SAW bersabda: “Barang siapa 
bertambah ilmu, tetapi tidak tambah tawadlu (merendah 
hati) kepada Tuhan, tidak tambah kasih kepada orang-
orang bodoh, tidak tambah cinta kepada ulama, maka dia 
tidak tambah dekat kepada Tuhan, malah tambah jauh”. Di 
antara penyakit ulama lainnya ialah banyak menimbulkan 
pertentangan, perdebatan, fanatik, permusuhan kebencian di 
antara mereka.

		  Di antara kelemahan ulama-ulama lagi ialah mencebur
kan diri ke dalam kesulitan-kesulitan dan memurahkan 
syuhbat (antara halal dan haram) meninggalkan amal ke
tentuan-ketentuan ilmu, banyak keinginan akan dunia, rakus 
akan dunia. Rakus pada dunia itu adalah penyakit. Ulama itu 
dokter jiwa. Orang ‘alim yang rakus dunia, bagaikan dokter 
mengobati orang sakit, tetapi dia sendiri sakit, tidak dapat 
diharapkan kesembuhan pasiennya. Bagaimana mungkin dia 
menyembuhkan orang sakit dengan perawatannya?

h.	 Paham mereka mengenai perkembangan jiwa condong ke
pada teori Tabularasa. Kata mereka “ketahuilah bahwa pikir
an jiwa sebelum mendapatkan ilmu atau paham adalah 
bagaikan selembar kertas putih bersih yang belum tertulis 



170 H. Maragustam

apapun padanya. Bila sudah tertulis sesuatu, benar atau 
salah maka ruang jiwa itu sudah berisi dan menolak untuk 
ditulisi dengan sesuatu yang lain dan sukar untuk meng
hilangkan dan menghapusnya. Menurut Ikhwanus Shafa 
jalan untuk memperoleh ilmu pengetahuan itu ada tiga. Per
tama, jalan panca indra. Dengan panca indra segala perkara 
yang hadir ditanggapi dalam ruang dan waktu. Kedua, jalan 
mendengarkan informasi yang hanya dimiliki oleh manusia, 
tidak bangsa hewan. Dengan tanggapan terhadap informasi 
itu perkara-perkara yang lenyap/lepas dari manusia dalam 
ruang dan waktu dapat diketahuinya. Ketiga, jalan tulisan 
dan bacaan, dengan jalan ini manusia lewat penulisnya 
dapat memahami makna-makna, kata-kata, bahasa dan pem
bicaraan.

i.	 Paham mereka tentang proses belajar. Semua ma’rifah (pe
ngetahuan) merupakan perolehan (muktabasah) bukan bawa
an (fithriyah). Pengertian dasar (ma’rifah badihiyah) seperti 
pernyataan “Seluruh adalah lebih besar dari bagian-bagian
nya”. Semata-mata tanggapan-tanggapan indrawi pada ba
gian-bagiannya (juziyyat) yang berhimpun lewat panca indra. 
Dalil atas demikian adalah firman Allah:

		  Dan Allah melahirkan kamu dari perut ibumu, kamu 
tidak mengetahui apa-apa. (QS. an-Nahal, 78)

j.	 Jika semua ma’rifah (ilmu) itu adalah perolehan, bagaimana 
memperolehnya? Caranya menurut Ikhwanus Shafa ialah: 
pembiasaan, mencontoh/menirukan dan berguru.

		  Pembiasaan itu dilakukan dengan berkelanjutan di
sertai kesadaran. Adat kebiasaan yang dilakukan dengan 
berkelanjutan akan membentuk budi pekerti yang dicita-
citakan seperti halnya belajar dan membahas tentang ilmu 
dengan berkelanjutan akan memperkuat intelektualitas serta 
memantapkan ilmu itu sendiri. 

		  Mencontoh atau meniru dari pergaulan termasuk sa
rana transferensi budaya dan keperangaian ke dalam jiwa. 



171Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

Contohnya banyak anak-anak yang tumbuh di tengah-tengah 
para pendekar atau militer akan tumbuh berkelakuan seperti 
pendekar dan militer tersebut. Demikian itulah yang sudah 
berlaku pada semua akhlak dan perangai anak-anak sejak 
kecil, bisa jadi peniruan itu dari orang tuanya atau guru-guru
nya yang dalam keseharian bergaul dengan mereka. Contoh 
dan suri tauladan itu mengalir dari orang dewasa kepada 
anak-anak, dari orang ‘alim kepada orang jahil. 

k.	 Berguru dalam menuntut ilmu sangat penting dalam pan
dangan pendidik-pendidik Islam. Karena menurut Ikh
wanus Shafa pengetahuan itu mempunyai syarat-syarat. 
Syarat-syarat itu dapat diketahui dalam batas kesanggupan 
seseorang. Untuk itu diperlukan guru atau pendidik bagi 
pengajarannya, budi pekertinya, tutur bahasanya, akhlaknya 
dan pengetahuannya. Ikhwanus Shafa mengatakan penting
nya peranan guru dalam proses belajar mengajar. Oleh ka
rena itu mereka menentukan syarat-syarat seorang guru 
sesuai dengan madzab mereka, cita-cita politik dan dakwah 
mereka. “Ketahuilah hai saudara-saudara guru yang cocok 
bagi saudara adalah guru yang cerdas, baik tabiatnya dan 
budi pekertinya, jernih batinnya, cinta ilmu, mencari kebe
naran, tidak fanatik madzab manapun”. Syarat ini hanya ada 
pada jamaah mereka. Kemudian lanjut mereka. “Ketahui-lah 
bahwa golongan namus, itulah para guru pendidik seluruh 
ummat manusia dan yang menjadi guru bagi golongan para 
namus ini adalah para malaikat, dan guru bagi para ma
laikat ini adalah jiwa universal (nafsul kullyah) dan guru nafsul 
kulliyah ini adalah al-’Aqlul Fa’al, dan Allah guru bagi semua
nya”. Golongan namus ini adalah jama’ah Ikhwanus Shafa.

		  Menurut Ikhwan al-Safa bahwa ilmu adalah gambar
an tentang sesuatu yang diketahui pada benak jiwa orang 
yang mengetahui. Jiwa para ilmuwan adalah mempunyai 
ilmu secara nyata aktual, sedangkan jiwa peserta didik itu, 
berilmu secara potensial. Belajar dan mengajar tiada lain 



172 H. Maragustam

adalah mengaktualisasikan hal-hal yang potensial dan mela
hirkan hal-hal yang terpendam dalam jiwa.

		  Membagi ragam disiplim ilmu secara hirakis menjadi 
tiga yakni (1) ilmu-ilmu syari’ah (keagamaan) yang terdiri 
dari (a) ilmu tanzi>l (ilmu Alquran dan Hadis), (b) ilmu 
takwil dan ilmu akhbar (ilmu penyampaian informasi ke
agamaan), (c) ilmu pengkajian sunah dan hukum dan ilmu 
ceramah keagamaan, kezuhudan (mencari kehidupan dunia 
seadanya) dan (d) ilmu ta’bi>r (menafsirkan) mimpi; (2) ilmu-
ilmu filsafat yang terdiri dari (a) riya>d}iyya>t (ilmu-ilmu eksak), 
(b) mantiqiyya>t (retorika-logika), (c) ilmu kealaman (fisika) 
dan (d) ilmu teologi; dan (3) ilmu-ilmu riya>d}iyya>t yang terdiri 
dari (a) aritmatika (ilmu hitung), (b) al-handasah (ilmu ukur), 
(c) astronomi dan (d) ilmu musik (seni).

		  Tujuan menuntut ilmu menurut Ikhwanus Safa adalah 
untuk mengenal dirinya sendiri. Namun tujuan ini bukanlah 
sebagai tujuan akhir tetapi, tujuan perantara. Maka tujuan 
akhir dari menuntut ilmu ialah peningkatan harkat marta
bat manusia kepada tingkatan malaikat yang suci, agar 
dapat meraih rida Allah. Ini dapat terlaksana bila seseorang 
berkomitmen dengan perilaku moral, sehingga ia sanggup 
mencapai puncak atas harkat kemanusiaan yang mendekati 
tingkatan malaikat dan mendekatkan diri kepada Allah. 

		  Menurut Ikhwan al-Safa yang dikutip Ridha, bahwa 
pendidik (guru) mempunyai posisi strategis dalam praktik 
pendidikan. Untuk itu aliran ini mempersyaratkan guru itu 
dengan kecerdasan, akhlak baik, hati tulus, tabiat lurus, 
pikiran jernih, menyukai ilmu, bertugas mencari kebenaran, 
dan tidak bersifat fanatik terhadap sesuatu aliran. Persyarat
an tersebut diharuskan tidak lain karena kalangan Ikhwan 
al-Safa menempatkan guru berfungsi sebagai bapak kedua 
dari peserta didik. Karena guru sebagai pemelihara dan 
pembentuk pertumbuhan dan perkembangan jiwa (mental 



173Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

spiritual) peserta didiknya, sebagaimana halnya kedua orang 
tua adalah pembentuk rupa fisik biologis dari peserta didik.

		  Adapun etika peserta didik (penuntut ilmu) adalah se
bagai berikut:

	 a.	 Agar orang yang ingin berkecimpung dalam ilmu pe
ngetahuan pada tahap permulaan hendaklah meng
hindarkan diri untuk mendengarkan perbedaan-per
bedaan pendapat (masalah-masalah khilafiah) dalam ilmu 
pengetahuan, karena hal demikian membingungkan 
pikirannya dan mengendurkan semangatnya untuk be
lajar dan membaca. Akan tetapi seharusnya dia lebih 
dahulu memantapkan suatu madzhab yang disetujui 
oleh gurunya sesudah itu barulah dia mengikuti pen
dapat madzhab-madzhab lainnya.

	 b.	 Agar pelajar tidak meninggalkan sesuatu ilmu sampai 
dia memahami betul maksud dan tujuan ilmu itu. 
Kemudian jika ada umur, patut dia memperdalam ilmu 
itu. Jika tidak cukuplah dia mempelajari yang pokok-
pokok dari ilmu itu lalu menyempurnakannya karena 
ilmu-ilmu itu saling membantu, sebagiannya berkaitan 
dengan yang lain.

	 c.	 Agar pelajar dalam mempelajari suatu ilmu, memper
hatikan urutan (sequance) dan hendaknya dia memulai 
dari yang terpokok. Jika umur tidak cukup untuk semua 
ilmu, paling tepat mengambil yang terbaik dari segala 
sesuatu. 

	 d.	 Janganlah pelajar memasuki vak dari suatu ilmu sebelum 
menyempurnakan vak yang dibacanya sebelumnya. 
Karena ilmu pengetahuan itu tersusun secara sistematik 
sebagiannya jalur bagi bagian lainnya. Orang yang akan 
memperdalam suatu ilmu haruslah memperhatikan su
sunan dan graduasi ini. 

	 e.	 Agar cita-cita pelajar di dalam dunia ini memperindah 
jiwanya dengan keutamaan-keutamaan dan di akhirat 



174 H. Maragustam

mendekatkan diri kepada Allah SWT. Janganlah ber
cita-cita mencari kedudukan, harta dan kemegahan.

	 f.	 Agar dia mengetahui kaitan ilmu dengan tujuan supaya 
dia mendahulukan yang dekat atas yang jauh, yang 
penting atas yang tidak penting. Maksudnya yang 
penting ialah apa yang menggoda hatimu. Tidak ada 
yang menggoda hatimu kecuali kepentingan dunia dan 
akhirat. Bila tidak sangup menghimpun antara kelezat
an dunia dengan kenikmatan akhirat, maka utamakan 
kenikmatan akhirat yang abadi. Adapun tujuan yang 
dinisbahkan kepada ilmu pengetahuan ialah kebahagia
an bertemu dengan Allah SWT dan melihat wajahNya 
yang Maha Mulia.

c. 	 Pragmatis Instrumental (al-Maz\hab al-Z|ara>’iy)
Diantara kriteria aliran ialah (1) memahami ajaran-

ajaran dan nilai-nilai mendasar yang terkandung dalam Al
quran dan Sunah dengan tidak melepaskan diri dan tetap 
mempertimbangkan situasi kongkrit dinamika pergumulan 
masyarakat muslim (era klasik maupun kontemporer) yang 
mengitarinya atau sosiologis masyarakat setempat di mana ia 
turut hidup di dalamnya, (2) konsep pendidikan (Islam) selalu 
memperhatikan kemanfaatan praktisnya, dan (3) sisi wilayah 
jangkaunnya, selain pemikiran filsafat yang bersifat universal 
yang dapat diaplikasikan untuk semua tempat, keadaan dan 
zaman, juga memungkinkan bersifat lokal yang khusus untuk 
tempat, keadaan, dan zaman tertentu saja. Yang mewakili aliran 
ini yang akan dibahas ialah Ibnu Khaldun. 

Ibnu Khaldun 	
Ibnu Khaldun, seorang ahli filsafat sejarah dilahirkan di 

Tunisia pada tahun 732 H (1332 M) dan wafat di Mesir pada tnhun 
808 H (1406 M). Nama lengkapnya Abu Zaid Abdurrahman Ibnu 
Muhammmad Ibnu Muhammad Ibnu Khaldun Waliyuddin al-



175Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

Tunisia Hadlramy al-Asybili al-Maliki. Dia berasal dari keluarga 
Andalusia yang berdomisili di Silivia. Nenek moyangnya 
berasal dari kabilah Bani Wa-il tergolong kabilah Arab Yaman, 
yang diduga berhijrah ke Andalusia pada Abad ketiga Hijriah. 
Pada abad ke tujuh hijriah keluarga Ibnu Khaldun dari Sivilia 
pindah ke Tunis, Ibnu Khaldun dibesarkan DI Tunis dan belajar 
ilmu-ilmu pengetahuan yang umum dipelajari pada zaman itu. 
Dia hafal Qur>an dan qir>at tujuh, mempelajari fiqih dan hadist 
dan belajar sastra Arab dari orang tuanya dan guru-gurunya 
di Tunis. Dia menpelajari pula ilmu-ilmu Aqliyyah dan filsafat 
dari folosof-filosof Magribi. Segala ilmu yang dipelajarinya itu 
berhasil dengan baik sehingga oleh guru-gurnya dia diberi ijazah.

Sementara dia asyik dan rajin mempelajari pengetahuan dan 
berpindah dari satu madrasah ke madrasah yang lain, berjangkit
lah wabah penyakit pes di negerinya yang menyebabkan kemati
an orang tuanya dan kaum keluarganya dan guru-gurunya. 
Dia sendiri selamat dan pergi ke Hawarah. Di sini dia bertemu 
dengan sahabatnya Ibnu Abidun yang sangat menghomatinya 
dan kemudian membantu Ibnu Khaldun melanjutkan perjalan
nya ke Magribi. Akhirnya dia diundang oleh Sultan Abu Enan 
al-Marini untuk datang ke Fez. Dan bekerja pada pemerintahan 
Fez ini Sultan sangat menyukainya dan memberi kedudukan yang 
tinggi kepadanya, sehingga menimbulkan kedengkian kawan-
kawannya. Beliau kemudian dituduh berkhianat kepada Sultan 
lalu beliau dipenjarakan. Barulah dibebaskan sesudah Sultan 
wafat oleh seorang Wazir, “Ibnu Umar” dan memberikan peng
hargaan kepadanya (Muhammad Luthi Jum’ah, 1927).

Selang beberapa lama kemudian beliau pindah ke Anda
lusia, bekerja pada pemerintahan Bani Ahmar. Di sinipun dia 
mendapat kedudukan yang tinggi. Pada masa selanjutnya beliau 
berpindah-pindah dari Andalusia, ke Afrika Utara dan Maroko 
dan selalu mendapatkan kedudukan yang baik dalam peme
rintahan negeri-negeri itu. Akibatnya beliau banyak musuh yang 
selalu berusaha menyingkirkannya. Oleh karena dia memutuskan 



176 H. Maragustam

untuk meninggalkan dunia politik dan memusatkan perhatian 
dan tenaganya ke dalam ilmu pengetahuan. Beliau pergi ke jazirah 
Arabia, tinggal di pinggiran padang Sahara bersama kabilah-ka
bilah Arab Badui selama empat tahun. Dari sinilah dia mulai me
nulis kitab dan memberi pelajaran di Jami’ al-Azhar. Dia mem
punyai hubungan yang baik dengan Sultan Mesir, karena itu 
beliau dihomati dan diberi jabatan pengadilan Makiyyah tahun 
1786 H. Ketika dia merasa punya kedudukan yang lebih baik di 
Cairo timbulah kerinduannya kepada anak istrinya yang berada 
di Magribi. Merekapun dimintanya agar pindah ke Mesir hidup 
bersamanya. Tapi malang bagi mereka sewaktu mereka berlayar 
dari Maghribi ke Mesir kapal yang membawa mereka tenggelam 
di tengah lautan. Karena duka cita yang mendalam atas kematian 
keluarganya itu, dia hidup mengasingkan diri dari dunia ramai. 
Dia meninggalkan jabatannya dan hanya hidup tekun mengajar 
dan mengarang. Setelah kitab tarikhnya selesai ditulis diapun 
meninggal dunia pada tahun 808 H dalam usia 74 tahun. Ibnu 
Khaldun menjadi termasyhur karena buku karangannya yang 
bernama Tarikh Ibnu Khaldun. Buku ini terdiri dari tiga juz/
kitab. Kitab pertama mengenai ekonomi dan hal-hal yang me
nyangkut soal-soal ekonomi seperti pemerintahan, sumber-
sumber usaha, penghidupan, kepandaian, kerajinan, ilmu penge
tahuan dan faktor-faktor yang menimbulkan sebab dan akibat 
pada ekonomi itu. Kitab yang pertama inilah yang terkenal 
dengan nama “ Muqoddimah Ibnu Khaldun” kitab yang membawa 
kemashuran nama beliau. Kitab kedua tentang sejarah bangsa 
Arab, generasi-generasi mereka, kerajaan-kerajaan mereka sejak 
khafilah ar-Rasyidin sampai zaman beliau. Di samping itu se
jarah bangsa-bangsa lainnya pada zaman itu ditulis beliau juga 
secara ringkas seperti bangsa Nabatan, Suryani, Parsi, Qutbi, 
Yunani dan lain-lain. Kitab ketiga mengenai bangsa barbar dan 
kerajaan mereka di Afrika Utara. Kitab Tarikh Ibnu Khaldun ini 
mempunyai keistimewaan karena Mukadimmahnya berisikan 
pembahasan (filosofis tentang kehidupan manusia dan lagi gaya 



177Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

bahasanya yang indah sejajar dengan bahasa penulis yang ter
kenal pada abad ke tiga hijriah. 

Pemikirannya tentang dasar-dasar pendidikan dan peng
ajaran serta metodenya dijelaskan oleh M. Athiyah al-Abrasyi 
(1975). Ibnu Khaldun dalam kitab Mukadimmahnya menulis satu 
pase yang panjang mengenai pengajaran, metodenya serta se
gala aspek-aspeknya. Dikemukakannya pokok-pokok pikirannya 
dan pendiriannya tentang penyampaian ilmu pengetahuan dan 
cara-cara mengajarkannya. Mustafa Amin yang dikutip Busyairi 
Madjidi (1997) dalam bukunya membuat rangkuman sebagai 
berikut: 
1.	 Dalam pengajaran agar disampaikan secara global pada 

tingkat permulaan kemudian sesudah itu secara terperinci. 
Pertama kali diberikan kepada murid-murid pokok-pokok 
masalah (bahasan) dari tiap-tiap bab dari ilmu yang akan 
diajarkan. Dijelaskannya secara global pokok bahasan dari 
bab demi bab sampai akhir ilmu itu. Kemudian langkah 
pengulangan kedua, hendaklah guru mengulang kembali 
pelajaran yang diberikan pada langkah pertama di atas dari 
awal dengan penjelasan lebih terperinci, tidak ada lagi yang 
mujmal (umum). Masalah-masalah khilafiah supaya dikemu
kakan dan duduk perselisihan (khilafiah) dijelaskan dengan 
gamblang sampai berakhir rencana pelajaran bidang ilmu 
itu. dengan demikian daya tangkap anak terhadap pelajaran 
menjadi melekat. Kemudian langkah pengulangan ketiga, 
ialah agar guru mengulangi lagi pelajaran yang sudah 
diberikan dari awal (semacam review). Tidak ada lagi kesulit
an pada pelajaran atau keraguan dalam fan semuanya harus 
sudah diuraikan. Murid benar-benar sudah memahami dan 
benar-benar menguasai bidang fan (ilmu) yang diajarkan. 
Sudah barang tentu aktivitas dari pelajar untuk menanya
kan atau membahas hal-hal yang sulit dan samarpun pada 
mereka. Menurut Ibnu Khaldun penyajian yang berhasil 
dengan baik ialah melalui tiga langkah pengulangan ter



178 H. Maragustam

sebut. Pandangan Ibnu Khaldun demikian sesuai dengan 
sistem pengajaran dunia Islam di masa dahulu, bahkan sampai 
sekarang masih ada yang menjalankannya. Zaman dahulu 
seseorang belajar satu persatu bidang ilmu dengan memilih 
suatu kitab dari ilmu tersebut sebagai pegangan dengan guru 
terten-tu pula. Isi kitab itulah yang menjadi rencana pelajaran 
mulai dari halaman pertama sampai khatam. Sesudah tamat 
barulah diizinkan belajar (menjadi) bidang ilmu (fan) yang lain 
dengan memilih kitab tertentu dari bidang ilmu itu. Demi
kian seterusnya. Pemakaian alat-alat peraga dalam pengajar
an pada masa permulaan. Anak-anak pada masa permulaan 
masih lemah daya pemahaman dan tanggapannya. Dengan 
contoh-contoh yang konkrit, membantu mereka dalam me
mahami pelajaran yang diberikan.

2.	 Jangan mengulur-ulur waktu ketika murid sedang belajar 
vak tertentu, dengan jalan memutuskan proses belajar 
dengan interupsi (misalnya dengan waktu mengaso) untuk 
menghindari kelupaan atau terpotong-potongnya masalah-
masalah ilmu. 

3.	 Agar jangan mengajarkan definisi-definisi atau kaidah-kaidah 
umum pada pertama kali. Tetapi berilah contoh-contoh 
yang memadai, lalu barulah pindah ke definisi-definisi atau 
kaidah-kaidah (maksudnya metode induktif). 

4.	 Jangan membiarkan murid belajar dua macam ilmu dalam 
waktu bersamaan. Cara demikian jarang sekali memberi 
hasil, karena memecah perhatian dan konsentrasi, sehingga 
kemungkinan besar gagal kedua-duanya. Lain halnya jika 
belajar satu macam vak saja, kemungkinan berhasil lebih 
besar.

5.	 Pengajaran Alquran sejak mana permulaan.
		  Anak-anak diajarkan membaca dan menghafalkan, se

sudah itu berpindah kepada pelajaran lain. Sebagian pen
duduk ada yang berpendapat bahwa pelajaran bahasa Arab 
diberikan pada masa permulaan lalu belajar hisab (berhitung). 



179Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

Sesudah itu baru pindah kepada pelajaran Alquran. Ibnu 
Khaldun tidak keberatan atas pendapat demikian.

6.	 Agar tidak memperluas pembahasan pada pelajaran ilmu-
ilmu alat. Berbeda halnya pada pelajaran ilmu-ilmu pokok 
yang menjadi tujuan.

		  Ilmu-ilmu itu pada negeri-negeri yang sudah maju ter
bagi atas dua bagian. Pertama ilmu-ilmu yang menjadi tujuan 
pokok seperti ilmu-ilmu syari’at, tafsir, hadits, fiqih dan kedua 
ilmu-ilmu alat yakni ilmu-ilmu yang menjadi pengantara/ 
wasilah untuk mencapai ilmu-ilmu tujuan pokok itu seperti 
ilmu bahasa, ilmu hisab dan lain-lainnya. Adapun pada 
ilmu-ilmu tujuan pokok perluasan pembahasan ataupun pe
rincian permasalahannya tidak ada keberatannya. Karena 
uraian yang luas itu menambah lekatnya ilmu tersebut 
dalam benak para pelajarnya, dan juga menambah kejelas
an pengertiannya. Adapun pada ilmu-ilmu alat cukuplah 
kajiannya sekadar untuk membantu, memahami ilmu-ilmu 
pokok, lain tidak. Karena memperpanjang kajian pada ilmu-
ilmu alat dapat menghambat proses belajar ilmu-ilmu pokok 
itu sendiri. Waktu habis untuk belajar ilmu-ilmu alat padahal 
ilmu-ilmu pokok lebih penting, sedang umur untuk belajar 
terbatas.

7.	 Janganlah hendaknya guru menugaskan murid-muridnya 
mempelajari bermacam-macam aliran/madzabnya, dan 
janganlah hendaknya guru membebani murid-muridnya 
untuk meneliti nama buku-buku serta ilmu apa yang ditulis 
dalam buku-buku itu. Yang demikian itu menghambat mereka 
dalam mempelajari ilmu. Ketahuilah, kata Ibnu Khaldun yang 
paling menyusahkan dalam menuntut ilmu pengetahuan 
dan mencapai tujuannya ialah banyak tulisan dan istilah-
istilah yang bersimpang siur, kemudian menugaskan pelajar 
untuk menghafalkan semuanya.

8.	 Agar guru menghindari menyusun materi-materi ringkasan 
dan jangan membebani murid-murid mengikuti lafal-lafal 



180 H. Maragustam

ringkasan itu serta menarik permasalahan-permasalahan 
dari matan itu, karena lafal-lafal ringkasan itu umumnya sulit, 
lebih sulit lagi memahami dan menarik kesimpulan dengan 
benar. Ibnu Khaldun menguraikan dalam “Mukaddimah” nya 
bahwa banyak ringkasan-ringkasan (matan) dari ilmu-ilmu 
pengetahuan, menyebabkan pengajaran tidak mencapai 
hasil. Beliau mengemukakan berbagai alasan atas hal de
mikian, Beliau berkata “maksud penyusun matan-matan itu 
untuk memudahkan para pelajar menghafalnya, namun ke
nyataan para pelajar itu terjerumus dalam kesulitan, yang 
mengakibatkan mereka gagal memperoleh ilmu penge
tahuan yang melekat pada mereka (maksudnya para pelajar 
sulit memahami isi materi pelajaran kalimat-kalimat matan, 
ringkasan yang sulit itu, walaupun mereka hafal).

9.	 Bepergian ke negeri-negeri lain untuk mencari ilmu menam
bah pengalaman dan pengetahuan, memerlukan wawasan 
yang mungkin tidak bakal diperoleh dalam kampung sen
diri.

10.	 Cinta kasih kepada anak-anak, membina mereka penuh 
dengan keakraban, lemah lembut, jangan keras dan kasar. 
Karena tindak kekerasan dalam pendidikan merugikan anak 
didik dan merusak mental mereka. Mengenai tindak kekeras
an ini Ibnu Khaldun berkata: Barang siapa dididik dengan 
kasar dan keras baik itu murid atau pembantu rumah atau
pun lainnya maka kekerasan itu melumpuhkannya, mem
persulit perkembangan jiwanya, menghilangkan aktivitas
nya, mendorong dia jadi pemalas, serta membuat dia jadi 
pendusta karena takut pada tindakan.

11.	 Mendidik anak remaja berdasarkan pemberian contoh suri 
tauladan yang baik. Anak-anak lebih banyak mengambil, 
dari macam-macam contoh, meniru dan mengikut daripada 
mendengarkan nasehat dan wejangan-wejangan. 

		  Sudut pandangnya di bidang pendidikan lebih banyak 
bersifat pragmatis dan lebih berorientasi pada aplikatif 



181Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

praktis. Dia mengklasifikasikan ilmu pengetahuan berdasar 
tujuan fungsionalnya, bukan berdasar nilai substansialnya 
atau sekuensnya semata. Ia membagi ragam ilmu yang perlu 
dimasukkan ke dalam kurikulum pendidikan menjadi dua 
yakni (1) jenis ilmu-ilmu yang bersifat instrinsik (ilmu-ilmu 
syariah), seperti tafsir, hadis, fikih, kalam, ontologi dan teo
logi dari cabang filsafat (2) jenis ilmu-ilmu yang bernilai 
ekstrinsik instrumental bagi ilmu jenis pertama, seperti 
bahasa Arab, ilmu hitung dan sejenisnya. Ilmu jenis kedua ini 
sebagai alat memahami ilmu syariat. Ilmu Logika bagi me
mahami filsafat dan bahkan menurut ulama Mutakallimin, 
dimasukkan pula ilmu Kalam dan Ushul Fikih. 

		  Ilmu jenis pertama, menurut Ibn Khaldun merupakan 
ilmu naqliy dari orang yang menghasilkannya. Jenis ilmu ini 
bersandar pada warta otoritatif Syar’i (Tuhan dan Rasul-
Nya). Sedangkan akal pikiran manusia tidak mempunyai 
peluang untuk mengintervensinya kecuali dalam ruang 
lingkup cabang-cabangnya. Itupun masih harus berada 
dalam kerangka dasar Pembuat Syar’i. Sedangkan jenis ilmu 
yang kedua bersifat alami bagi manusia, yaitu ilmu-ilmu yang 
diperoleh manusia lewat bimbingan penalaran akal pikirnya. 
Ruang lingkup persoalannya, prinsip-prinsip dan metode 
pengembangannya sepenuhnya berdasar pada daya pen
jelajahan akal manusia.

		  Menurut aliran Pragmatis Instrumental bahwa kelebih
an manusia dari makhluk lainnya terutama binatang, karena 
selain berkemampuan mengindera (idra>k) yang ada di luar 
dirinya, juga manusia mempunyai kelebihan lain yakni akal 
pikiran. Dengan akal pikiran itu ia mampu melakukan aper
sepsi, abstraksi temuan-temuan indera dan imajinasi. Ibnu 
Khaldun membagi kemampuan berpikir ini menjadi tiga 
tingkatan yaitu (1) al-‘aql al-tamyi>z (akal pemisah); (2) al-‘aql 
al-tarbiyyi (akal eksprimental); dan (3) al-‘aql al-naz}ariy (akal 
kritis). 



182 H. Maragustam

		  Akal pemisah merupakan tingkatan akal terbawah, 
karena kemampuannya hanya terbatas pada mengetahui 
hal-hal yang bersifat emperis inderawi. Konsep-konsep yang 
dihasilkan taraf berpikir tingkat ini adalah deskripsi atau 
penggambaran (al-tas}awwura >t). Tujuannnya adalah meng
hasilkan kemanfaatan bagi manusia dan menolak bahaya. 

		  Tingkat akal eksprimental adalah kemampuan berpikir 
yang menghasilkan berbagai gagasan pemikiran dan ber
bagai etika dalam tatanan pergaulan bersama dan hal ihwal 
mereka. Banyak dari olah pikir pada tingkat menghasilkan 
kebenaran (tas}diqa>t) yang disimpulkan dari eksprimen se
dikit demi sedikit secara berkelanjutan hingga mencapai ke
sempurnaan hasil atau kegunaan. 

		  Adapun taraf akal kritis ialah suatu proses berpikir 
yang menghasilkan ilmu atau asumsi kuat akan hal meta 
empiris (abstrak-filosufis) yang merupakan kompleksitas 
hubungan dari berbagai tas}awwur (penggambaran) dan tas}
di>q (pembenaran) hingga membangun disiplin keilmuan ter
tentu. Yang terpenting dari tingkat akal kritis ini ialah peng
gambaran realitas (al-wuju>d) sebagaimana hakikatnya, jenis-
jenisnya, detailnya, sebab-sebabnya, dan ilat-ilatnya, dan 
daya berpikir berkembang sempurna menjadi akal murni 
dan jiwa yang tercerahkan. Di sinilah hakikat kemanusiaan.

		  Dari keterangan di atas jelas bahwa konsep pemikiran 
pendidikan Ibnu Khaldun adalah melalui pendekatan filo
sofis empiris. Kepraktisan ini nampak sewaktu dia meng
konstruksi tujuan pendidikan yaitu (1) pengembangan 
kemahiran (al-malakah atau sikll) dalam bidang tertentu; 
(2) penguasaan keterampilan professional sesuai dengan 
tuntunan zaman; dan (3) pembinaan pemikiran yang baik. 

		  Filsafat pendidikan modern pada garis besarnya dibagi 
kepada empat aliran yaitu aliran progresivisme, esensialisme, 
perenialisme dan rekonstruksianisme (Imam Barnadib, 1982 
dan Mohammad Noor Syam, 1986). Namun pada tulisan ini 



183Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

hanya penggambaran singkat yakni penggambaran hal-hal 
yang menjadi ciri utama masing-masing aliran filsafat pen
didikan.

D. 	 ALIRAN UTAMA FILSAFAT PENDIDIKAN BARAT (FPB)

1. 	 Progresivisme
Ciri-ciri utama aliran progresivisme ialah didasari oleh pe

ngetahuan dan kepercayaan bahwa manusia itu mempunyai 
kemampuan-kemampuan dan dapat menghadapi dan mengatasi 
masalah-masalah yang bersifat menekan atau mengancam ada
nya manusia itu sendiri dengan skill dan kekuatannya sendiri. 
Pandangan-pandangan progresivisme dianggap sebagai the liberal 
road to culture. Dalam arti bahwa liberal dimaksudkan sebagai 
fleksibel, berani, toleran dan bersikap terbuka. Liberal dalam arti 
lainnya ialah bahwa pribadi-pribadi penganutnya tidak hanya 
memegang sikap seperti tersebut di atas, melainkan juga selalu 
bersifat penjelajah, peneliti secara kontinue demi pengembangan 
pengalaman. Liberal dalam arti menghormati martabat manusia 
sebagai subjek di dalam hidupnya dan dalam arti demokrasi, 
yang memberi kemungkinan dan prasyarat bagi perkembangan 
tiap pribadi manusia sebagaimana potensi yang ada padanya. Se
bagai konsekuensi dari pendapatnya aliran ini kurang menyetu
jui adanya pendidikan yang bercorak otoriter. 

Progresivisme sebagai aliran filsafat mempunyai watak yang 
dapat digolongkan sebagai (1) negative and diagnostic yang berarti 
bersikap anti terhadap otoritarianisme dan absolutisme dalam 
segala bentuk; (2) positive and remedial, yakni suatu pernyataan 
dan kepercayaan atas kemampuan manusia sebagai subjek yang 
memiliki potensi-potensi alamiah, terutama kekuatan self-regene
rative untuk menghadapi dan mengatasi semua problem hidup
nya.14

14Dikatakan Pragmatisme karena sebab asas utama dalam kehidupan 
manusia ialah untuk tetap survive terhadap semua tantangan-tantangan hidup 



184 H. Maragustam

Lingkungan dan pengalaman mendapat perhatian cukup 
dari aliran ini. Sehubungan dengan ini, menurut progresivisme, 
ide-ide, teori-teori atau cita-cita itu tidaklah cukup hanya diakui 
sebagai hal-hal yang ada, tetapi yang ada ini haruslah dicari arti
nya bagi suatu kemajuan atau maksud-maksud baik yang lain. Di 
samping itu manusia harus dapat memfungsikan jiwanya untuk 
membina hidup yang mempunyai banyak persoalan yang silih 
berganti. Memang progresivisme, kurang menaruh perhatian 
sama sekali atas nilai-nilai yang non empiris seperti nilai-nilai 
supernatural, nilai universal, nilai-nilai agama yang bersumber 
dari Tuhan. 

Pandangan ontologi progresivisme bertumpu pada tiga hal 
yakni asas hereby (asas keduniaan), pengalaman sebagai realita 
dan pikiran (mind) sebagai fungsi manusia yang unik. Asas 
Hereby ialah adanya kehidupan realita yang amat luas tidak ter
batas sebab kenyataan alam semesta adalah kenyataan dalam 
kehidupan manusia. Pengalaman adalah kunci pengertian ma
nusia atas segala sesuatu. Manusia punya potensi pikiran (mind) 
yang berperan dalam pengalaman. Eksistensi dan realita mind 
hanyalah di dalam aktivitas, dalam tingkah laku.

Pandangan epistemologi progresivisme ialah bahwa penge
tahuan itu informasi, fakta, hukum, prinsip, proses, dan kebia
saan yang terakumulasi dalam pribadi sebagai proses interaksi 
dan pengalaman. Pengetahuan diperoleh manusia baik secara 
langsung melalui pengalaman dan kontak dengan segala realita 
dalam lingkungan, ataupun pengetahuan diperoleh langsung 
melalui catatan-catatan. Pengetahuan adalah hasil aktivitas ter
tentu. Makin sering kita menghadapi tuntutan lingkungan dan 
makin banyak pengalaman kita dalam praktik, maka makin besar 

manusia, harus praktis; melihat segala sesuatu dari segi kegunaannya. Dikatakan 
Instrumentalisme, karena intelegensi manusia sebagai kekuatan utama haruslah 
dianggap sebagai alat (instrumen) untuk menghadapi semua tantangan dan 
problem. Dikatakan Exsperimen karena asas eksperimen adalah alat utama untuk 
menguji kebenaran suatu teori. Sedang dikatakan Environmentalisme, karena aliran 
ini menganggap lingkungan hidup itu mempengaruhi pembinaan kepribadian, 



185Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

persiapan kita menghadapi tuntutan masa depan. Pengetahuan 
harus disesuaikan dan dimodifikasi dengan realita baru di dalam 
lingkungan. Kebenaran adalah kemampuan suatu ide meme
cahkan masalah, kebenaran adalah konsekuen daripada sesuatu 
ide, realita pengetahuan dan daya guna dalam hidup.

Dalam pandangan progresivisme di bidang aksiologi ialah 
nilai timbul karena manusia mempunyai bahasa, dengan demi
kian menjadi mungkin adanya saling hubungan. Jadi masyarakat 
menjadi wadah timbulnya nilai-nilai. Bahasa adalah sarana ekspresi 
yang berasal dari dorongan, kehendak, perasaan, kecerdasan dari 
individu-individu. Nilai itu benar atau tidak benar, baik atau 
buruk apabila menunjukkan persesuaian dengan hasil pengujian 
yang dialami manusia dalam pergaulan. 

Pandangan pendidikan progresivisme menghendaki yang 
progresif. Tujuan pendidikan hendaklah diartikan sebagai re
konstruksi pengalaman yang terus menerus. Pendidikan hen
daklah bukan hanya menyampaikan pengetahuan kepada peserta 
didik untuk diterima saja, melainkan yang lebih penting daripada 
itu adalah melatih kemampuan berpikir dengan memberikan 
stimuli-stimuli. 	

Menganai belajar, progresivisme memandang peserta didik 
mempunyai akal dan kecerdasan sebagai potensi yang merupakan 
suatu kelebihan dibandingkan dengan makhluk lain. Kelebihan 
yang bersifat kreatif dan dinamis, peserta didik mempunyai bekal 
untuk menghadapi dan memecahkan problem-problemnya. Se
dangkan bidang kurikulum progresivisme memandang bahwa 
selain kemajuan, lingkungan dan pengalaman mendapatkan 
perhatian yang cukup dari progresivisme. Untuk itu filsafat pro
gresivisme menunjukkan dengan konsep dasarnya, jenis kuri
kulum yang program pengajarannya dapat mempengaruhi anak 
belajar secara edukatif baik di lingkungan sekolah maupun di luar 
lingkungan sekolah. Tentunya dibutuhkan sekolah yang baik dan 
kurkulum yang baik pula.



186 H. Maragustam

2.	 Esensialisme
Menurut Imam Barnadib bahwa ciri utama esensialisme 

adalah pendidikan haruslah bersendikan atas nilai-nilai yang 
dapat mendatangkan kestabilan. Agar dapat terpenuhi maksud 
tersebut nilai-nilai itu perlu dipilih yang mempunyai tata yang 
jelas dan yang telah teruji oleh waktu. Nilai-nilai yang dapat me
menuhi hal tersebut adalah yang berasal dari kebudayaan dan 
filsafat yang korelatif selama empat abad belakangan ini; dengan 
perhitungan zaman Renaisans, sebagai pangkal timbulnya pan
dangan-pandangan esensialistis awal. Puncak refleksi dari gagas
an ini adalah pada pertengahan kedua abad ke sembilan belas. 
Esensialisme merupakan suatu gerakan dalam pendidikan yang 
memprotes terhadap pendidikan progresivisme. Esensialisme 
tidak sependapat dengan pandangan progresivisme yang serba 
fleksibilitas dalam segala bentuk. Pendidikan yang bersendikan 
atas nilai-nilai yang bersifat demikian ini dapat menjadikan pen
didikan itu sendiri kehilangan arah. Dalam pemikiran pendidikan 
esensialisme, pada umumnya didasari atas filsafat idealisme dan 
realisme. Sumbangan dari masing-masing ini bersifat eklektif. 

Ontologi filsafat pendidikan idealisme menyatakan bahwa 
kenyataan dan kebenaran itu pada hakikatnya adalah ide-ide atau 
hal-hal yang berkualitas spiritual. Oleh karena itu, hal pertama 
yang perlu ditinjau pada peserta didik adalah pemahaman sebagai 
makhluk spiritual dan mempunyai kehidupan yang bersifat 
telelogis dan idealistik. Pendidikan bertujuan untuk membimbing 
peserta didik menjadi makhluk yang berkepribadian, bermoral, 
serta mencita-citakan segala hal yang serba baik dan bertaraf tinggi. 
Aspek epistemologi yang perlu diperhatikan halam pendidikan 
adalah pengetahuan hendaknya bersifat ideal dan spiritual, yang 
dapat menuntun kehidupan manusia pada kehidupan yang 
lebih mulia. Pengetahuan semacam itu tidak semata-mata terikat 
kepada hal-hal yang bersifat fisik, tetapi mengutamakan yang ber
sifat spiritual. Sedangkan aspek aksiologi menempatkan nilai 



187Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

pada dataran yang bersifat tetap dan idealistik. Artinya, pendidik 
hendaknya tidak menjadikan peserta didik terombang-ambing 
oleh hal-hal yang bersifat relative atau temporer.

Ontologi dari filsafat pendidikan realisme bahwa pendidik
an itu seyogyanya mengutamakan perhatian pada peserta didik 
seperti apa adanya, artinya utuh tanpa reduksi. Dalam bidang 
epistemologi, bahwa pengetahuan adalah hasil yang dicapai oleh 
proses mana subjek dan objek mengadakan pendekatan. Dengan 
demikian hasilnya adalah perpaduan antara pengamatan, pemi
kiran, dan keseimpulan dari kemampuan manusia dalam me
nyerap objeknya. Oleh karena itu, epistemologi dalam filsafat 
pendidikan realisme adalah proses dan produk dari seberapa 
jauh pendidik dapat mempelajari secara ilmiah emperis mengenai 
peserta didiknya. Hasil-hasilnya akan digunakan sebagai dasar 
untuk menyelenggarakan pendidikan. Sedangkan dalam bidang 
aksiologi, faktor peserta didik perlu dipandang sebagai agen yang 
ikut menentukan hakikat nilai.

Esensialisme didasari atas pandangan humanisme yang me
rupakan reaksi terhadap hidup yang mengarah pada kedunia
an, serba ilmiah dan materialistis. Selain itu juga diwarnai oleh 
pandangan-pandangan dari paham penganut aliran idealisme 
dan realisme. Tujuan umum aliran esensialisme adalah memben
tuk pribadi bahagia di dunia dan akhirat (Zuhairini, dkk, 1992). 
Johann Amos Comenius (1592-1670) sebagai salah satu tokoh 
esensialisme mengatakan bahwa karena dunia ini dinamis dan 
bertujuan, kewajiban pendidikan adalah membentuk anak sesuai 
dengan kehendak Tuhan. Tugas utama pendidikan ialah mem
bina kesadaran manusia akan semesta dan dunia, untuk mencari 
kesadaran spiritual, menuju Tuhan. 

Prinsip-prisinsip pendidikan esensialisme yaitu (1) pendi
dikan harus dilakukan melalui usaha keras, tidak begitu saja timbul 
dari dalam diri siswa, (2) inisiatif dalam pendidikan ditekankan 
pada guru, bukan pada peserta didik. Peranan guru adalah men
jembatani antara dunia orang dewasa dengan dunia anak. Guru 



188 H. Maragustam

disiapkan secara khusus untuk melaksanakan tugas di atas, se
hingga guru lebih berhak untuk membimbing pertumbuhan 
peserta didiknya. Esensialisme, menurut Imam Barnadib, bahwa 
guru sebagai penentu bagi pendidikan. Kedudukan guru atau 
pendidik demikian penting karena mereka mengenal dengan baik 
tentang tujuan pendidikan serta pengetahuan atau materi-materi 
lain. (3) inti proses pendidikan adalah asimilasi dari mata pe
lajaran yang telah ditentukan. Kurikulum diorganisasi dan diren
canakan dengan pasti oleh orang dewasa. Pandangan ini sesuai 
dengan filsafat realisme bahwa secara luas lingkungan material 
dan sosial, adalah manusia yang menentukan bagaimana se
harusnya ia hidup.

Prinsip-prinsip pendidikan esensialisme adalah sebagai 
berikut:
1.	 Sekolah harus mempertahankan motede-metode tradisional 

yang bertautan dengan disiplin mental.
2.	 Tujuan akhir pendidikan adalah untuk meningkatkan ke

sejahteraan umum.
3.	 Menghendaki pendidikan yang bersendikan atas nilai-nilai 

yang tinggi, yang hakiki kedudukannya dalam kebudayaan. 
Nilai-nilai ini hendaklah yang sampai kepada manusia me
lalui sivilisasi dan telah teruji oleh waktu. Tugas pendidikan 
adalah sebagai perantara atau pembawa nilai-nilai yang ada 
di dalam gudang di luar ke jiwa peserta didik. Ini berarti 
bahwa peserta didik itu perlu dilatih agar mempunyai ke
mampuan penyerapan yang tinggi.

3. 	 Perenialisme
Perenialisme merupakan suatu aliran dalam pendidikan yang 

lahir pada abad kedua puluh. Aliran ini lahir sebagai suatu reaksi 
terhadap pendidikan progresif. Keadaan sekarang adalah zaman 
yang mempunyai kebudayaan yang terganggu oleh kekacauan, 
kebingungan dan kesimpangsiuran. Berhubung dengan itu di
nilai sebagai zaman yang membutuhkan usaha untuk meng



189Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

amankan lapangan moral, intelektual dan lingkungan sosial kul
tural yang lain. Perenialisme mengambil jalan regresif, yakni 
kembali kepada prinsip umum yang telah menjadi dasar tingkah 
laku dan perbuatan zaman Kuno dan Abad Pertengahan. Yakni 
kepercayaan-kepercayaan aksiomatis mengenai pengetahuan, 
realita dan nilai dari zaman-zaman tersebut. 

Perenialisme dalam bidang ontologi berasas pada teleologi 
yakni memandang bahwa realita sebagai subtansi selalu cen
derung bergerak atau berkembang dari potensialitas menuju 
aktualitas (teleologi). Bila dihubungkan dengan manusia, maka 
manusia itu setiap waktu adalah potensialitas yang sedang ber
ubah menjadi aktualitas. Di samping asas teleologi, juga asas 
supernatural bahwa tujuan akhir bersifat supernatural, bahkan 
ia adalah Tuhan sendiri. Manusia tak mungkin menyadari asas 
teleologis itu tanpa iman dan dogma. Segala yang ada di alam ini 
terdiri dari materi dan bentuk atau badan dan jiwa yang disebut 
dengan substansi, bila dihubungan dengan manusia maka ma
nusia itu adalah potensialitas yang di dalam hidupnya tidak 
jarang dikuasai oleh sifat eksistensi keduniaan, tidak jarang pula 
dimilikinya akal, perasaan dan kemauannya semua ini dapat di
atasi. Maka dengan suasana ini manusia dapat bergerak untuk 
menuju tujuan (teleologis) dalam hal ini untuk mendekatkan diri 
pada supernatural (Tuhan) yang merupakan pencipta manusia 
itu dan merupakan tujuan akhir.

Dalam bidang epistemologi, perenialisme berpendapat bahwa 
segala sesuatu yang dapat diketahui dan merupakan kenyataan 
adalah apa yang terlindung pada kepercayaan. Kebenaran adalah 
sesuatu yang menunjukkan kesesuaian antara pikir dengan benda-
benda. Benda-benda yang dimaksudkan ialah hal-hal yang ada
nya bersendikan atas prinsip-prinsip keabadian. Menurut pere
nialisme, filsafat yang tertinggi adalah ilmu metafisika. Sebab 
science sebagai ilmu pengetahuan menggunakan metode induktif 
yang bersifat analisis empiris kebenarannya terbatas, relativ atau 
kebenaran probabiliti. Tetapi filsafat dengan metode deduktif 



190 H. Maragustam

bersifat anological analysis, kebenaran yang dihasilkannya bersifat 
self evidence universal, hakiki dan berjalan dengan hukum-hukum 
berpikir sendiri yang berpangkal pada hukum pertama, bahwa 
kesimpulannya bersifat mutlak asasi.

Dalam bidang aksiologi, perenialisme memandang masalah 
nilai berdasarkan prinsip-prisinsip supernatural, yakni menerima 
universal yang abadi. Khususnya dalam tingkah laku manusia, 
maka manusia sebagai subjek telah memiliki potensi-potensi ke
baikan sesuai dengan kodratnya, di samping itu ada pula kecen
derungan-kecenderungan dan dorongan-dorongan kearah yang 
tidak baik. Tindakan manusia yang baik adalah persesuaian 
dengan sifat rasional (pikiran) manusia. Kebaikan yang teringgi 
ialah mendekatkan diri pada Tuhan sesudah tingkatan ini baru 
kehidupan berpikir rasional. 

Beberapa prinsip pendidikan perenialisme secara umum, yaitu:
1.	 Menghendaki pendidikan kembali kepada jiwa yang me

nguasai Abad Pertengahan, karena jiwa pada Abad Per
tengahan telah merupakan jiwa yang menuntun manusia 
hingga dapat dimengerti adanya tata kehidupan yang telah 
dapat menemukan adanya prinsip-prinsip pertama yang 
mempunyai peranan sebagai dasar pegangan intelektual ma
nusia dan yang dapat menjadi sarana untuk menemukan 
evidensi-evidensi diri sendiri. Tujuan pendidikan adalah 
sama dengan tujuan hidup, yaitu untuk mencapai kebijakan 
dan kebajikan.

2.	 Rasio merupakan atribut manusia yang paling tinggi. Ma
nusia harus menggunakannya untuk mengarahkan sifat 
bawaannya, sesuai dengan tujuan yang ditentukan. Tugas 
pendidikan adalah memberikan pengetahuan yang kebe
narannya pasti, dan abadi. Kurikulum diorganisir dan di
tentukan terlebih dahulu oleh orang dewasa, dan ditujukan 
untuk melatih aktivitas akal, untuk mengembangkan akal. 
Yang dipentingkan dalam kurikulum adalah mata pelajaran 
general education yang meliputi bahasa, sejarah, matematika, 



191Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

IPA, filsafat dan seni dan 3 R’S (membaca, menulis, ber
hitung). Mata-mata pelajaran tersebut merupakan esensi 
dari general education. 

4. 	 Rekonstruksionisme
Aliran rekonstrusionisme dalam satu prinsip sependapat 

dengan perenialisme bahwa ada satu kebutuhan amat mendesak 
untuk kejelasan dan kepastian bagi kebudayaan zaman modern 
sekarang, yang sekarang mengalami ketakutan, kebimbang
an dan kebingungan. Namun berbeda dalam pemecahannya 
yakni rekonstruksionisme berusaha membina suatu konsensus 
yang paling luas dan paling mungkin tentang tujuan utama dan 
tertinggi dalam kehidupan manusia. Untuk mencapai tujuan 
tersebut, rekonstruksionisme berupaya mencari kesepakatan antar 
sesama manusia, yakni agar dapat mengatur tata kehidupan ma
nusia dalam suatu tatanan dan seluruh lingkungannya. 

Dalam bidang ontologi, rekonstruksinisme memandang 
bahwa realita itu bersifat universal, yang mana realita itu ada di 
mana dan sama di setiap tempat. Kemudian, tiap realita seba
gai substansi selalu cenderung bergerak dan berkembang dari 
potensialitas menuju aktualitas. Setiap realita memiliki perspektif 
tersendiri. 

Dalam pandangan epistemologi, rekonstruksionisme lebih 
merujuk pada pendapat aliran pragmatisme (progresivisme) dan 
perenialisme. Aliran ini juga berpendapat bahwa dasar dari suatu 
kebenaran dapat dibuktikan dengan self evidence, yakni bukti 
yang ada pada diri sendiri, realita dan eksistensinya. Sedang
kan dalam bidang aksiologi, aliran ini berpandangan bahwa 
proses interaksi sesama manusia, diperlukan nilai-nilai. Begitu 
juga halnya dalam hubungan manusia dengan sesamanya dan 
alam semesta tidak mungkin melakukan sikap netral, akan tetapi 
manusia sadar ataupun tidak sadar telah melakukan proses pe
nilaian, yang merupakan kecenderungan manusia. Tetapi, secara 
umum ruang lingkup tentang pengertian nilai tidak terbatas. 



192 H. Maragustam

Nilai berdasarkan azas-azas supernatural yakni menerima nilai 
natural yang universal, yang abadi berdasarkan prinsip nilai 
teologis. Hakikat manusia adalah emanasi (pancaran) yang 
potensial yang berasal dari dan dipimpin oleh Tuhan dan atas 
dasar inilah tinjauan tentang kebenaran dan keburukan dapat 
diketahuinya. Kemudian manusia sebagai subjek telah memiliki 
potensi-potensi kebaikan dan keburukan sesuai dengan kodrat
nya. Kebaikan itu akan tetap tinggi nilainya bila tidak dikuasai 
oleh hawa nafsu belaka, karena itu akal mempunyai peran untuk 
memberi penentuan. 

Dalam bidang pendidikan, aliran ini sebagaimana dikemu
kakan oleh Brameld terdiri dari atas enam tesis yaitu:
1.	 Pendidikan harus dilaksanakan di sini dan sekarang dalam 

rangka menciptakan tata sosial baru yang akan mengisi nilai-
nilai dasar budaya, dan selaras dengan yang mendasari ke
kuatan-kekuatan ekonomi, dan sosial masyarakat modern. 

2.	 Masyarakat baru harus berada dalam kehidupan demokrasi 
sejati, oleh warganya sendiri. 

3.	 Anak, sekolah, dan pendidikan itu sendiri dikondisikan oleh 
kekuatan budaya dan sosial. Pendidikan merupakan reali
sasi dari sosial. Melalui pendidikan, individu tidak hanya 
mengembangkan aspek-aspek sifat sosialnya melainkan juga 
belajar bagaimana keterlibatannya dalam perencanaan sosial.

4.	 Guru harus meyakini terhadap validitas dan urgensi dirinya 
dengan cara bijaksana dengan cara memperhatikan prosedur 
yang demokratis. 

5.	 Cara dan tujuan pendidikan harus diubah kembali seluruh
nya dengan tujuan untuk menemukan kebutuhan-kebutuhan 
yang berkaitan dengan krisis budaya dewasa ini, dan untuk 
menyesuaikan kebutuhan dengan sains sosial. 

6.	 Kita harus meninjau kembali penyusunan kurikulum, isi pe
lajaran, metode yang dipakai, struktur administrasi, dan cara 
bagaimana guru dilatih. Semua itu harus dibangun kembali 
bersesuaian dengan teori kebutuhan tentang sifat dasar ma



193Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

nusia secara rasional dan ilmiah. Kita harus membangun kuri
kulum di mana pokok-pokok dan bagiannya dihubungkan 
secara integral, tidak disajikan sebagai suatu sekuensi kom
ponen pengetahuan.

D.	 PERBEDAAN FILSAFAT PENDIDIKAN BARAT PADA 
UMUMNYA DENGAN FILSAFAT PENDIDKAN ISLAM

Dari uraian baik aliran Filsafat Pendidikan Islam (FPI) mau
pun Filsafat Pendidikan Barat (FPB) pada umumnya, maka di
ringkaskan perbedaan antara keduanya. 

ASPEK FPB PADA UMUMNYA FPI 
Proses Belajar 
Mengajar

Karena sekularistik-
materialistik, maka 
motif dan objek belajar-
mengajar semata-mata 
masalah keduniaan 
(profan)

Aktivitas belajar-mengajar 
ialah amal ibadah, berkaitan 
erat dengan pengabdian ke
pada Allah 

Tanggung
jawab proses 
belajar 
mengajar

Tanggung jawab kema
nusiaan

Tanggungjawab kemanusiaan 
dan keagamaan. Karena dalam 
belajar mengajar, terdapat 
hak-hak Allah dan hak-hak 
makhluk lainnya pada setiap 
individu, khususnya bagi 
orang yang berilmu 

Kepentingan 
Belajar 

Belajar hanyalah untuk 
kepentingan dunia, se
karang dan di sini

Belajar tidak hanya untuk 
kepentingan hidup dunia 
sekarang, tetapi juga untuk 
kebahagiaan hidup di akhirat 
nanti

E.	 INTISARI

Tiga kesadaran dalam kehidupan manusia ialah kesadaran 
magis (magical consciousness), kesadaran naif (naival consciousness) 



194 H. Maragustam

dan kesadaran kritis (critical consciousness). Dari tiga kesadarn 
ini memunculkan tiga paradigma sistem pendidikan yaitu dari 
kesadaran naif lahir pendidikan konservatif, dari kesadaran 
naif lahir pendidikan liberal dan dari kesadaran kritis lahir pen
didikan kritis. 

Sistem pendidikan yang memandang realitas luar sebagai 
sesuatu yang given, telah berlaku dan keharusan alami, bahkan 
takdir Tuhan, tidak bisa/perlu dirubah, bahkan perlu dilestari
kan. Inilah sistem pendidikan yang pro status quo. Para ahli filsafat 
pendidikan mengistilahkannya dengan Pendidikan Konservatif. 
Pendidikan konsevatif ini lazim diberlakukan pada negara-negara 
dengan rezim yang otoriter. Paradigma liberal. Paradigma ini 
memandang bahwa ketidakadilan sosial terjadi karena kelalaian 
manusia itu sendiri. Kalau ada pengangguran, kemiskinan, 
konflik sosial dan lain-lain, maka itu adalah kesalahan manusia
nya yang kurang kreatif, tidak berjiwa wirausaha dan malas. 
Urusan pendidikan adalah melakukan refleksi kritis, terhadap “the 
dominant ideology” ke arah transformasi sosial. Tugas pendidikan 
dalam pandangan paradigma ini adalah menciptakan ruang agar 
sikap kritis terhadap sistem dan struktur ketidakadilan, serta 
melakkan dekonstruksi dan advokasi menuju sistem sosial yang 
lebih adil. Pendidikan tidak mungkin dan tidak bisa bersikap 
netal, bersikap obyektif maupun berjarak dengan masyarakat. 
Visi pendidikan ialah melakukan kritik terhadap sistem dominan 
sebagai pemihakan terhadap rakyat kecil dan yang tertindas 
untuk menciptakan sistem sosial baru dan lebih adil. Tugas pen
didikan adalah memanusiakan kembali manusia yang meng
alami dehumanisasi karena sistem dan struktur yang tidak adal. 
Paradigma ini memandang akar ketidakadilan sosial adalah 
sistem yang berlaku pada masyarakat itu. Sistem itu dapat berupa 
sistem politik (yang otoriter dan anti demokrasi), sistem sosial 
(yang melestarikan kasta-kasta dan menghambat laju mobilitas 
sosial), sistem ekonomi (yang kapitalistik, dan anti kerakyatan) 
sistem budaya (yang patriaki dan anti egaliter), bahkan sistem 



195Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI)

pendidikan itu sendiri (yang menjadi alat pengukuh kekuasaan 
dan pro status quo). Untuk itu pendidikan kritis berupaya me
lahirkan individu-individu (dan akhirnya masyarakat) yang 
mampu mendekonstruksi dan merekonstruksi sistem yang ada.

Dalam perspektif fitrah, aliran utama Filsafat Pendidikan 
Islam (FPI) dapat diklasifikasikan menjadi empat yakni fatalis-
pasif, netral-pasif, positif-aktif, dan dualis-aktif, Sedangkan dalam 
perspektif filsafat dan ilmu pendidikan aliran FPI dapat di
klasifikasikan menjadi tiga yakni (1) aliran al-muha>fiz (religius-
konservatif), (2) aliran al-diniy al-‘aqlaniy (religius-rasional), dan 
(3) aliran al-z\arai’iy (pragmatis instrumental). Aliran religius 
konservatif, melihat konsep pendidikan Islam harus dibangun 
dari nilai-nilai agama terutama yang berkaitan dengan tujuan 
menuntut ilmu dan apa saja ilmu-ilmu yang perlu dipelajari. 
Menurut aliran ini tujuan-tujuan keagamaan menjadi tujuan 
menuntut ilmu. Aliran religius rasional sekalipun mempunyai 
kecenderungan kuat terhadap nuansa keagamaan tetapi tidak 
sekuat aliran Konservatif. Artinya kalau aliran Konservatif ter
kandung kesan bahwa terma ilmu dalam Alquran dan Hadis 
menyempit, sedangkan aliran Religius Rasional mempunyai 
cakupan yang luas. Di samping itu aliran Religius Rasional ini 
memadukan antara sudut pandang keagamaan dengan sudut 
pandang kefilsafatan dalam menjabarkan konsep ilmu, sehingga 
kelompok ini berpendapat bahwa pengetahuan itu semuanya 
muktasabah (hasil perolehan dari aktivitas belajar) dan yang men
jadi modal utamanya adalah indera. Sedangkan aliran prag
matis instrumental lebih banyak bersifat pragmatis dan lebih 
berorientasi pada aplikatif praktis dalam pendidikan. Dia 
mengklafisikasikan ilmu pengetahuan berdasar tujuan fung
sionalnya, bukan berdasar nilai substansialnya atau sekuensnya 
semata. Sedangkan aliran utama Filsafat Pendidikan Barat (FPB) 
dibagi beberapa aliran antara lain; progresivisme, esensialisme, 
perenialisme, dan rekonstruksionisme. Wallahu a’lam bishshawab. 



196

A.	 PENGANTAR

Komponen pendidikan Islam merupakan satu rangkaian 
yang saling kait mengait antara satu komponen dengan kompo
nen lainnya. Kelancaran atau kegagalan satu komponen akan 
tergantung dan berdampak kepada komponen lainnya. Karena 
setiap komponen merupakan bagian dari suatu sistem yang me
miliki peran untuk menjamin keberlangsungan suatu proses 
untuk mencapai tujuan pendidikan. Dengan kata lain komponen 
pendidikan berarti bagian-bagian dari sistem proses pendidikan, 
yang menentukan berhasil dan tidaknya atau ada dan tidaknya 
proses pendidikan. Komponen itu itu antara lain; tujuan, isi atau 
materi pendidikan, pendidik dan peserta didik, strategi dan me
tode, evaluasi, dan lingkungan pendidikan. Keberhasilan men
capai komponen tersebut pada prinsipnya merupakan tanggung
jawab semua yang terlibat dalam pendidikan terutama pendidik 
dalam arti seluas-luasnya dan tenaga kependidikan (tendik).

Hakikat tanggung jawab pendidikan adalah beban yang di
pikul oleh seseorang, atau sekelompok orang mengenai pendi
dikan akibat sesuatu yang dilakukan, baik karena konsep atau 
gagasan, perkataaan dan perbuatannya ataupun karena tidak 
berbuat apa-apa. Dalam pandangan Islam pendidikan sebenar
nya sangat komprehensif. Keberlangsungan pendidikan yang 
berkualitas bukan hanya sekedar realisasi dari tanggung jawab 
kemanusiaan, tetapi juga tanggung jawab keagamaan. Tanggung 

BAB VII

ANALISIS FILOSUFIS
KOMPONEN PENDIDIKAN ISLAM



197Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

jawab tersebut merupakan beban yang harus dipikul oleh ke
luarga, masyarakat, dan pemerintah secara sinergis. Bentuk 
tanggungjawab teserbut dapat berupa pembiayaan, sumber daya 
manusia, bahan ajar, gagasan, informasi, suasana, dan sarana 
prasarana pendidikan. 

Semua warga pendidikan adalah penting dan tidak ada 
satupun yang terabaikan. Pendidik, peserta didik, orang tua, pe
merintah, anggota masyarakat, dan apapun sebutannya, semua 
mempunyai peranan dalam membentuk kepribadian peserta 
didik. Karena pendidikan itu adalah sebuah sistem yang jika salah 
satu sub system (komponen) macet akan mempengaruhi kepada 
jalannya system tersebut. Oleh karena pendidikan itu sebuah 
sistem, maka semua komponen harus berjalan secara sinergis 
dan menyatu. 

B.	 TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM

Tujuan pendidikan Islam merupakan arah yang selalu di
usahakan oleh pendidik dan tenaga kependidikan agar tercapai. 
Tujuan ini sangat penting artinya karena pada hakikatnya tujuan 
itu berfungsi sebagai (1) pengakhir dan pengarah usaha pendi
dikan, (2) merupakan titik pangkal untuk mencapai tujuan-tuju
an pendidikan yang lebih tinggi, (3) memberi nilai pada usaha-
usaha tersebut, apakah berhasil atau gagal sesuai dengan kriteria-
kriteria dalam tujuan tersebut, (4) memberi arah kepada proses 
yang bersifat edukatif, dan (5) memberi motivasi terbaik bagi 
pendidik dan tenaga kependidikan untuk mencapainya.

Membicarakan tujuan pendidikan tidak dapat dilepaskan 
dari pembicaraan tentang tujuan hidup manusia. Tujuan adalah 
objek, atau sasaran yang mau dicapai oleh seseorang. Tujuan 
pendidikan merupakan penjabaran tujuan hidup manusia. Se
dangkan tujuan hidup dipengaruhi oleh pandangan hidup (ke
yakinan, filsafat, ilmu, budaya, dan lain-lain). Manusia merupa
kan makhluk yang senantiasa mengarahkan hidupnya sesuai 



198 H. Maragustam

dengan tujuan yang dicanangkannya. Pendidikan adalah akti
vitas sadar manusia dalam hubungan dengan manusia lain, ter
arah pada tujuan bersama, tanpa terlepas dari struktur sosial 
budaya dimana aktivitas itu berlangsung. Tujuan hidup manu
sia mengalami pergeseran dan perubahan dari waktu ke waktu. 
Dari tingkat yang paling sederhana sampai tujuan hidup paling 
kompleks yang mengikuti gerak waktu dan konteks sosiologis.

Pada prinsipnya tujuan pendidikan suatu komunitas atau 
bangsa biasanya bersumber dari filsafat hidup dan kepercaya
an yang dianut oleh suatu bangsa. Karena kenyataannya bahwa 
pendidikan pada hakikatnya merupakan hasil filsafat atau pan
dangan hidup dan kepercayaan. Demikian juga tujuan hidup 
muslim tentu dipengaruhi oleh akidah umat Islam itu sendiri 
yang bersumber dari Alquran dan Sunnah. Tujuan hidup dalam 
Islam adalah beribadah atau mengabdi kepada Allah SWT (QS. 
al-Dzariyat (51):56 dan Al-Baqarah:21) yang berbunyi; “Tidaklah 
Aku menciptakan jin dan manusia kecuali agar mereka me
nyembah-Ku.” “Hai manusia, beribadahlah kepada Tuhan kamu 
yang telah menciptakan kamu dan orang-orang sebelum kamu, 
supaya kamu bertaqwa kepada Allah”. Lebih lanjut dalam QS. Al-
Bayyinah: 5 disebutkan: “padahal mereka tidak disuruh, kecuali 
supaya menyembah (ibadah)1 kepada Allah dengan memurnikan 
ketaatan kepada-Nya dalam menjalankan agama dengan lurus.” 
Dengan mengetahui tujuan hidup, manusia diharapkan akan 
menjalaninya sesuai dengan bimbingan, arahan, dan petunjuk 
Alquran dan Hadis sehingga sampai kepada tujuan yakni meng
abdi kepada Tuhan dan menjadi khalifahNya.

Setelah membicarakan tujuan hidup, maka berikutnya 
adalah tujuan akhir pendidikan Islam. Program pendidikan 100% 
ditentukan oleh rumusan tujuan. Tujuan pendidikan berisi 
rumusan-rumusan dasar atau nilai-nilai dasar yang bersifat 

1Hakikat ibadah adalah jalan hidup yang mencakup seluruh aspek kehidupan 
serta segala yang dilakukan manusia berupa perkataan, perbuatan, perasaan 
bahkan bagian apapun dari perilakunya untuk mengabdi kepada Allah.



199Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

fundamental. Nilai-nilai fundamental tersebut diambil dari nilai-
nilai falsafah bangsa, sosio-kultural, ilmiah, dan agama.

Setiap masyarakat atau negara memiliki tujuan pendidikan 
yang mungkin dapat sama atau berbeda dalam beberapa hal. 
Sebagai contoh yang dikutip (Djumransjah, 2008) dapat dikemu
kakan sebagai berikut:
1.	 Tujuan Pendidikan Amerika Serikat yaitu (1) the objective of self-

realization; (2) the objective of human relationshif; (3) the objective 
of economics effieincy; and (4) the objective of civic responsibility.

2.	 Tujuan Pendidikan di Jerman ialah (1) kesehatan dan ke
cakapan, (2) kesanggupan umum untuk hidup bermasyara
kat, yang khususnya diperlukan untuk pekerjaannya dan 
pendidika untuk masyarakat berpolitik, (3) membawa anak 
didik secara humanitis ke dunia kerohanian, yang akhirnya 
menjadikan betah dalam lingkungannya, dan (4) memahami 
dan melaksanakan agamanya sebaik mungkin. 

3.	 Tujuan Pendidikan di Indonesia ialah berkembangnya po
tensi peserta didik agar menjadi (1) manusia yang beriman 
dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, (2) berakhlak 
mulia, (3) sehat, (4) berilmu, (5) cakap, (6) kreatif, (7) man
diri, dan (8) menjadi warga negara yang demokratis dan ber
tanggung jawab (UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 Pasaal 3).

Lalu apa tujuan akhir pendidikan Islam? Tujuan akhir dan 
tertinggi pendidikan Islam tentu sangat ideal dan bersifat uni
versal dan mutlak. Karena tujuan tersebut identik dengan tujuan 
penciptaan manusia. Maka tujuan akhir pendidikan Islam ialah 
menjadikan manusia beribadah/menghamba kepada Allah (ke
tundukan secara total kepada Allah) dalam arti yang seluas-
luasnya, termasuk di dalamnya menjadi khalifah di bumi. Tujuan 
tersebut dapat juga disebut insan kamil (sempurna). Insan kamil 
adalah manusia yang seluruh potensinya berkembang secara 
optimal yakni potensi intelektual (aql), spiritual dan keyakinan 
(qalb), rasa-karsa (nafs), dan keterampilan (jismiyah) kearah nilai-



200 H. Maragustam

nilai ketuhanan, nilai-nilai kemanusiaan dalam bingkai agama, 
dan nilai-nilai kealaman juga dalam bingkai agama. Dengan 
perkembangan optimal seluruh potensi manusia, maka manusia 
dapat menjalankan fungsinya sebagai hamba dan sebagai kha
lifah. Tujuan tersebut sebangun dengan tujuan manusia dicipta
kan yakni menjadi hamba (’ibad) yang saleh yang menghambakan 
diri kepada-Nya dalam arti yang seluas-luasnya dan termasuk di 
dalamnya menjadi khalifah. Aspek beribadah kepada-Nya tidak 
hanya terbatas pada aspek hubungan baik manusia secara vertikal 
kepada Allah, tetapi juga termasuk hubungan baik manusia 
dengan sesamanya dan hubungan baik dengan makhluk lainnya. 

Jalal sewaktu merumuskan tujuan akhir pendidikan Islam 
mengutip Alquran QS. al-Zariyat (51):56, al-Baqarah (2):21, al-
Anbiya (21):25 dan QS. al-Nahl (16):36 (Jalal, 1977). Dari ber
bagai ayat tersebut, dia jelaskan bahwa tujuan akhir (umum) 
pendidikan dalam Islam adalah mempersiapkan manusia men
jadi menghamba kepada Allah. Senada dengan Jalal sebagaimana 
dikemukakan oleh Ali Khalil (1980) bahwa tujuan akhir pendi
dikan dalam Islam adalah menyiapkan, menumbuhkan dan mem
bina manusia menjadi hamba (ibadah)2 yang saleh dari segala 
sisinya. 

Rumusan tujuan umum (akhir) pendidikan Islam harus di
jabarkan dalam tujuan-tujuan khusus. Tujuan khusus ini (1) 
haruslah merupakan pantulan dari tujuan akhir pendidikan 
Islam yang mencerminkan filsafat Alquran dan Sunnah tentang 
masyarakat, (2) memelihara wadah lingkungan masyarakat dan 
perekonomian; (3) sejalan dengan jiwa masa atau konteks sosio-
kultural; (4) memelihara tahap-tahap pertumbuhan manusia, 
kebutuhannya dan potensi-potensinya, dan bakat; dan (5) harus 

2Hakikat ibadah itu menggambarkan dua pokok yakni pertama, menetapkan 
makna menghamba kepada Allah dalam diri. Artinya menetapkan perasaan sebagai 
hamba yang hanya menyembah kepada-Nya, tidak ada yang lainnya. Tidak ada 
sesuatu kecuali yang menyembah dan yang disembah. Ingatlah bahwa Tuhan itu 
Esa, dan seluruh sekalian yang ada ini merupakan hamba-Nya. Kedua, berhadap 
kepada Allah setiap gerak dalam hati, dan setiap gerak yang berasal dari perasaan 
lain. Setiap gerak manusia itu merupakan penyembahan kepada-Nya.



201Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

memelihara perkembangan lapangan pendidikan dalam arti 
membuka perkembangan pemikiran manusia. Prinsip-prinsip 
yang dipegang dalam menentukan tujuan-tujuan khusus pendi
dikan Islam antara lain dikemukan oleh al-Syaibani (1979) ialah:
1.	 Prinsip universal (syumuliyah). Prinsip ini memandang ke

seluruhan aspek agama (akidah, ibadah, akhlak, serta mua
malah), manusia (jasmani, rohani, dan jiwa/nafs), masyarakat 
dan tatanan kehidupannya, serta adanya wujud jagat raya 
dan hidup;

2.	 Prinsip keseimbangan dan kesederhanaan. Prinsip ini adalah 
keseimbangan antara berbagai aspek kehidupan pada pri
badi, berbagai kebutuhan individu dan komunitas dan ke
seimbangan antara tuntutan pemeliharaan kebudayaan masa 
silam dan kebutuhan masakini dan berusaha untuk meng
atasi masa depan, tanpa melebihkan satu aspek atas aspek 
yang lain, atau melupakan suatu aspek sebab terlalu mem
beratkan aspek yang lain. 

3.	 Prinsip kejelasan. Prinsip yang didalamnya terdapat ajaran 
dan hukum yang memberi kejelasan terhadap kejiwaan ma
nusia;

4.	 Prinsip tak ada pertentangan antara berbagai unsur dan cara 
pelakasanaannya, sehingga antara satu komponen dengan 
komponen lainnya saling mendukung;

5.	 Prinsip realistik dan dapat dilaksanakan. Syariat Islam dan 
pendidikan Islam tegak di atas prinsip realisme dan jauh 
dari khayal, berlebih-lebihan, dan bersifat serampangan. 
Realisitik dan dapat dilaksanakan menggambarkan bahwa 
pendidikan Islam itu sesuai dengan fitrah manusia, dan kon
disi sosioekonomi, sosiopolitik, sosiokemanan, dan sosio
kultural yang ada. 

6.	 Prinsip perubahan yang diinginkan. Prinsip perubahan 
struktur diri manusia yang meliputi jasmaniyah, ruhaniyah, 
serta perubahan kondisi psikologis, sosiologis, pengetahuan, 
konsep, pikiran, kemahiran, nilai-nilai, sikap peserta didik 



202 H. Maragustam

untuk mencapai dinamisasi kesempurnaan pendidikan. 
Pada hakikatnya pendidikan itu ialah perubahan yang di
kehendaki pada tingkah laku dan pada kehidupan masya
rakat. Hal ini sesuai dengan firman Allah QS. ar-Ra’du: 11: 
Sesungguhnya Allah tidak merobah Keadaan sesuatu kaum 
sehingga mereka merobah keadaan yang ada pada diri me
reka sendiri. 

7.	 Prinsip menjaga perbedaan-perbedaan individu. Manusia 
diciptakan dalam perbedaan, seperti perbedaan kecerdas_
an, kebutuhan, motivasi, bakat, watak, emosi, minat, ke
matangan jasmani dan lain-lain. Maka fungsi pendidikan 
bukan menyamaratakan (uniform) kemampuan manusia, 
tetapi optimalisasi potensi-potensi manusia menjadi aktual. 

8.	 Prinsip dinamis dalam menerima perubahan dan perkem
bangan. Pendidikan Islam tidak kaku dalam tujuan-tujuan, 
kerukulum, dan metode-memtodenya, tetapi ia selalu mem
perbarui diri, dan selalu berkembang. Ia member respon 
terhadap kebutuhan-kebutuhan zaman dan tempat dan tun
tutan perkembangan dan perubahan social yang diakui oleh 
nilai-nilai Islam. 

Dari tujuan akhir pendidikan Islam, kemudian dijabarkan 
dalam tujuan-tujuan khusus. Al-Abrasyi (tth.) misalnya membagi 
tujuan-tujuan khusus pendidikan Islam kepada lima aspek yaitu:
1.	 Pendidikan jasmani. Karena menurut salah satu filosuf yakni 

John Lock bahwa dasar pertama untuk mencapai kehidupan 
yang sempurna ialah adanya kekuatan jasmani. Akal yang 
sehat terdapat pada tubuh yang sehat pula.

2.	 Pendidikan akal yakni memberi ilmu pengetahuan, mendidik 
akal, dan kemahiran atau memanfaatkan apa yang diketahui 
oleh manusia. Tiga bagian tersebut saling berhubungan satu 
sama lain.

3.	 Pendidikan budi pekerti yakni pembentukan kemuliaan 
akhlak, kuat cita-cita, terdidik perkataan dan perbuatan, 



203Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

mulia aktivitasnya, budi pekerti, agama, keutamaan, sopan 
santun, ikhlas dan bersih.

4.	 Pendidikan kemasyarakatan yakni anak sejak lahir sudah 
dibiasakan agar mencintai saudara-saudaranya sebagai
mana ia mencintai dirinya, saling membantu sesama, teman-
teman, sehingga tidak hanya memikirkan dirinya sendiri.

5.	 Pendidikan keindahan. Manusia dengan fitrahnya cinta se
tiap keindahan, dan dengan wataknya ingin tahu setiap hal 
yang aneh, yang indah atau yang lain. 

Menurut al-Syaibani (1979) bahwa setidak-tidaknya tujuan 
khusus pendidikan itu memperoleh tiga aspek perubahan yaitu:
1.	 Tujuan-tujuan individual yang berkaitan dengan individu-

individu, pelajaran, dan dengan pribadi-pribadi mereka, 
dan apa yang berkaitan dengan individu-individu tersebut 
pada perubahan yang diinginkan pada tingkah laku, akti
vitas dan pencapaiannya, dan pada pertumbuhan yang di
inginkan pada pribadi mereka, dan pada persiapan yang di
haruskan kepada mereka pada kehidupan dunia dan akhirat. 

2.	 Tujuan sosial yang berkaitan dengan kehidupan masyarakat 
sebagai keseluruhan, dengan tingkah laku masyarakat umum
nya, dan dengan apa yang berkaitan dengan kehidupan ini 
tentang perubahan yang diingini, dan pertumbuhan, mem
perkaya pengalaman, dan kemajuan yang diinginkan. 

3.	 Tujuan-tujuan profesional yang berkaitan dengan pendidik
an dan pengajaran sebagai ilmu, sebagai seni, sebagai profesi, 
dan sebagai suatu aktivitas di antara aktivitas-aktivitas ma
syarakat.

Menurut Abd al-Rahman Shaleh Abd Allah (1991), bahwa 
tujuan-tujuan khusus pendidikan Islam dapat diklasifikikan men
jadi empat dimensi, yaitu:
1.	 Dimensi pendidikan jasmani (al-ahdaf al-jismiyah) yakni mem

persiapkan diri manusia sebagai pengemban tugas khalifah 
di bumi, melalui keterampilan-keterampilan fisik. Ia berpijak 



204 H. Maragustam

pada pendapat Imam Nawawi yang menafsirkan “al-qawy” 
sebagai kekuatan iman yang ditopang oleh kekuatan fisik 
(QS. Al-Baqarah: 247 dan QS. al-Anfal: 60). 

2.	 Dimensi pendidikan rohani (al-ahdaf al-ruhaniyah) yakni me
ningkatkan roh dari kesetiaan yang hanya kepada Allah 
semata dan melaksanakan moralitas islami yang ditela
dankan oleh Nabi SAW dengan berdasarkan pada cita-cita 
ideal dalam Alquran (QS. Ali Imran:19). Indikasi pendidik
an rohani adalah tidak bermuka dua (QS. Al-Baqarah: 10); 
berupaya memurnikan dan menyucikan diri manusia secara 
individual dari sikap negative (QS. Al-Baqarah: 126). Inilah 
yang disebut dengan takiyah al-nufus (penyician diri) dan 
hikmah (bijaksana). 

3.	 Dimensi pendidikan akal (al-ahdap al-‘aqliyah) yakni peng
arahan intelegensi untuk menemukan kebenaran dan sebab-
sebabnya dengan menalaah tanda-tanda kekuasaaan Allah 
dan menemukan pesan-pesan ayat-ayatNya yang berimpli
kasi kepada peningkatan iman kepada Sang Pencipta. Tahap
an pendidikan akal ini adalah (1) pencapaian kebenaran 
ilmiah (ilm al-yaqin) (QS. Al-Taktsur: 5), (2) pencapaian ke
benaran empiris (‘ain al-yaqin) (QS. Al-Takatsur:7) dan (3) 
pencapaian kebenaran meta empiris atau mungkin lebih 
tepatnya sebagai kebenaran filosufis (QS. Al-Waqiah: 95).

4.	 Dimensi tujuan pendidikan sosial (al-ahdaf al-ijtimaiyah) yakni 
pembentukan kepribadian yang utuh yang menjadi bagian 
dari komunitas sosial. Identitas individu di sini tercermin 
sebagai “an-nas” yang hidup pada masyarakat yang plural 
(majemuk). 

Muara tujuan-tujuan khusus tersebut ialah tujuan akhir 
yakni menjadi manusia takwa3 yang beribadah dan khalifah. 

3Kata takwa, menurut M. Quraish Shihab (1992), dalam Alquran mencakup 
segala bentuk dan tingkat kebajikan dan karenanya ia merupakan wasiat Tuhan 
kepada seluruh makhluk dengan berbagai tingkatannya sejak Nabi hingga orang-
orang awam.



205Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

Menciptakan peradaban dan kebudayaan yang positif juga ibadah, 
mengadakan hubungan vertikal kepada Allah juga ibadah, me
ngembangkan dimensi-dimensi fisiologis dan psikologis manu
sia ke arah yang positif juga ibadah, dan memakmurkan alam 
semesta juga ibadah. Maka pada prinsipnya ibadah itu terecermin 
pada tiga hubungan baik yakni hubungan baik dengan Allah; 
hubungan baik kepada manusia termasuk dirinya sendiri yang 
dilandasi nilai-nilai Islam; dan hubungan baik dengan makhluk 
lain yang dilandasi juga nilai-nilai Islam. Itulah ibadah dalam arti 
yang sesungguhnya dalam batas-batas takwa. 

Manusia baru dapat menjalankan fungsinya sebagai hamba 
dan khalifah yang sesungguhnya apabila fitrah (potensi-potensi 
dasar dan kecenderungan murni) dikembangkan secara optial 
menjadi nyata secara seimbang atau dari potensialitas men
jadi aktualitas. Potensi-potensi itu antara lain dimensi material 
(potensi jasmani) dan dimensi imaterial (potensi akal, roh, dan 
nafs/jiwa). Roh menghidupi empat potensi manusia yakni akal, 
kalbu, nafsu dan fisik. Dengan demikian tujuan-tujuan khusus 
pendidikan dalam Islam seperti, menciptakan kebahagiaan 
dunia dan akhirat, pembinaan akhlak terpuji, pengembangan 
dimensi kinestetik (jasmani), potensi akal, rohani/kalbu dan 
emosi sehingga memiliki ilmu dan malakah (dimensi skill), mem
bersihkan diri (tazkiyah al-nufu>s), dan lain sebagainya adalah di
maksudkan agar manusia itu dapat menjalankan fungsinya 
sebagai hamba dan khalifah sesuai dengan garis-garis yang di
tetapkan oleh pemberi tanggung jawab (Allah) baik dalam hal-
hal melaksanakan kebaikan maupun menghindari segala bentuk 
kemaksiatan. 

Tujuan akhir pendidikan Islam dijabarkan dalam tujuan-
tujuan khusus pendidikan Islam. Dari tujuan-tujuan khusus ini 
dijabarkan lalgi menjadi tujuan institusional.4 Tujuan institusional 

4Tujuan institusional ialah tujuan pendidikan yang akan dicapai menurut jenis 
dan tingkatan sekolah atau lembaga pendidikan masing-masing, biasanya tercantum 
dalam kurikulum sekolah atau lembaga pendidikan yang harus dicapai setelah selesai 



206 H. Maragustam

ini dijabarkan lagi menjadi tujuan kurikulum.5 Tujuan kurikulum 
ini dijabarkan lagi ke dalam tujuan-tujuan instruksional.6 Terakhir 
tujuan instruksional ini dijabarkan ke dalam Rencana Persiapan 
Pembelajaran (RPP) untuk pendidikan dasar dan menengah, dan 
Rencana Pembelajaran Semester (RPS untuk pendidikan tingkat 
tinggi. 

C.	 HAKIKAT PENDIDIK 

Banyak istilah yang digunakan berkaitan orang yang mela
kukan kegiatan dalam memberikan pengetahuan, nilai, penga
laman, dan keterampilan, baik melalui tatap muka, tulisan atau 
bentuk lainnya. Seperti kata usta>z\, mudarris, mu’allim dan mu’addib. 
Kata usta>z\ jamaknya asa>tiz\ dan asa>tiz\ah sama dengan al-mu’allim 
(pengajar), jamaknya ‘ulama>’, al-mudabbir (mengatur, mengurus, 
memimpin dan merencanakan) dan al-‘a>lim (terpelajar, ahli ilmu/
profesor) (Ma’luf, Loes, 1987). Kata mudarris berarti pengajar atau 
guru (Loes Ma’luf, Loes, 1987). Sedangkan kata mu’addib berarti 
orang yang memperbaiki, melatih dan mendisiplinkan, meng
ambil tindakan dan mendidik (Ahmad Warson, 1984 dan Loes 
Ma’luf, 1987). Lepas dari perbedaan istilah yang digunakan, 
namun semua pengertian tersebut mengacu kepada setiap orang 
yang memberikan ilmu, pengalaman, nilai, keterampilan, dan 
pembentukan karakter baik di lingkungan keluarga, masyarakat 
maupun di sekolah adalah disebut pendidik. Hakekat pendidik 
dalam Islam, adalah orang-orang yang bertanggung jawab dalam 
pengembangan peserta didik dengan mengembangkan seluruh 
potensinya, baik potensi spiritual, afektif, kognitif maupun po
tensi psikomotor ke arah yang lebih baik secara optimal dan 
seimbang yang dibingkai dengan nilai-nilai Islam. Pemberian 

belajar. Tujuan intstitusional ini berbentuk Standar Kompetensi Lulusan (SKL). 
5Tujuan kurikuler ialah tujuan kurikulum sekolah yang telah diperinci menurut 

bidang studi atau mata pelajaran atau kelompok mata pelajaran. 
6Tujuan instruksional adalah tujuan pokok bahasan atau tujuan sub pokok 

bahasan yang diajarkan oleh guru. Tujuan ini dibedakan menjadi dua macam yaitu 
tujuan instruksional umum (TIU) dan tujuan instruksional khusus (TIK). 



207Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

nama apakah mu’addib, mu’allim atau lainnya selalu dikaitkan 
dengan bidang tugas yang di embannya.

Didalam Alquran telah disebutkan bahwa pendidik itu ada 
empat macam yakni:

1. 	 Allah SWT sebagai pendidik utama
Allah sebagai Pendidik Utama karena Dia paling tau 

tentang hakikat dan karakteristik manusia, sebagaimana dalam 
Q.S Ar-Rahman: 1-4 ”(Tuhan yang Maha pemurah (1) yang 
telah mengajarkan Al Quran (2) Dia menciptakan manusia (3) 
mengajarkannya pandai berbicara (4)”. Menurut Al Maraghi, 
(1989) ayat ini menerangkan bahwa Allah telah mengajari Nabi 
Muhammad SAW Alquran dan Nabi Muhammad mengajarkan
nya pada umatnya. Dia (Allah) telah menciptakan umat manusia 
ini untuk mengajarinya mengungkapkan apa yang terlintas dalam 
hatinya dan terpetik dalam sanubarinya. Sekiranya demikian, 
maka Nabi Muhammad SAW tidak akan dapat mengajarkan Al
quran pada umatnya. Oleh karena itu manusia sebagai makhluk 
sosial menurut tabiatnya tak bisa hidup kecuali bermasyarakat 
dengan sesamanya, maka haruslah ada bahasa yang digunakan 
untuk saling memaafkan sesamanya dan untuk saling menulis 
dengan sesamanya yang berada di tempat jauh, disamping untuk 
memelihara ilmu-ilmu orang terdahulu, supaya dapat diambil 
manfaatnya oleh generasi berikutnya, dan supaya ilmu itu dapat 
ditambah oleh generasi mendatang atas hasil usaha yang diper
oleh oleh generasi yang lalu. Dalam QS. Al-Fatihah:2, juga di
jelaskan bahwa Allah sebagai pendidik (rabb) bagi seluruh se
kalian alam. 

2.	 Para rasul sebagai pendidik
Para rasul sebagai pendidik dijalaskan dalam firman Allah 

Q.S Al-Baqarah: 151. ”Sebagaimana (kami telah menyempurna
kan nikmat Kami kepadamu) Kami telah mengutus kepadamu 
Rasul diantara kamu yang membacakan ayat-ayat Kami kepada 



208 H. Maragustam

kamu dan mensucikan kamu dan mengajarkan kepadamu Al 
kitab dan Al-Hikmah, serta mengajarkan kepada kamu apa yang 
belum kamu ketahui”.

Dalam ayat ini diterangkan bahwa Allah mengutus seorang 
Rasul yang membacakan ayat-ayat Allah (Alquran), dan mem
bimbing ke jalan yang benar, membersihkan jiwa umat manusia 
dari berbagai kotoran perbuatan yang hina, menjelaskan ma
salah-masalah yang masih samar tersebut di dalam Alquran, (baik 
berupa hukum, petunjuk dan rahasia Allah dan Alquran itu se
bagai petunjuk dan cahaya bagi umat manusia), menanamkan 
rahasia di dalam agama dan juga mengajarkan pengetahuan yang 
tidak bersumber dari akal manusia. Pengetahuan tersebut hanya 
dapat doperoleh dari wahyu, sepeti pemberitahuan tentang alam 
ghaib, perjalanan para Nabi, dan riwayat orang-orang terdahulu.

3.	 Orang tua sebagai pendidik 
Sebagai mana dalam Q.S Luqman: 12-19 yang intinya men

cakup bahwa Luqman (sebagai orang tua) mendidik anaknya 
dengan nasehat-nasehat yang mencakup pokok-pokok tuntunan 
agama, seperti akidah, syariah, dan akhlak terhadap Allah, ter
hadap diri sendiri dan terhadap orang lain. Ada juga perintah 
moderasi yang merupakan ciri dari segala macam kebijakan, serta 
perintah bersabar yang merupakan syarat mutlak untuk meraih 
sukses dalam kehidupan duniawi dan akhrawi. Demikian 
Luqman al-Hakim mendidik anaknya bahkan memberi tuntunan 
kepada siapapun yang lain menelusuri jalan kebajikan (Quraisy 
Shihab, 2002). Juga dalam QS. Al-Tahrim: 6, disebutkan bahwa 
orang tua sebagai pendidik utama berkewajiban mendidik putra 
putrinya. “Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu 
dan keluargamu dari api neraka…”(QS. Al-Tahrim:6)

4.	 Setiap orang pada hakikatnya adalah pendidik 
Manusia adalah makhluk educandum (membutuhkan pen

didikan) dan educandus (dapat mendidik orang lain). Islam me



209Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

wajibkan para pendidik mendidik orang lain agar terhindar dari 
perbuatan munkar dan maksiat dan agar dapat menjalankan 
fungsinya di muka bumi yakni sebagai hamba dan khalifah (QS > 
at Tahrim: 6, Al-Baqarah:30). Bahkan jika seseorang melihat ke
mungkaran atau menyaksikan kekejian, wajib baginya membe
rantas dan mendidiknya, serta jangan sampai membiarkannya 
sesuai dengan hadis Nabi saw.:

من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فان لم يستطع فبلسانه فان لم 
يستطع فبقلبه وذلك اضعف اليمان )رواه مسلم(

	 Jika kamu melihat perbuatan munkar (keji, tindak kejahatan), maka 
hendaklah kamu merubah dengan tangannya, jika ia tidak mampu, dengan 
lisannya, jika ia tidak mampu dengan hatinya dan hal yang terakhir ini 
adalah selemah-lemah iman (HR. Muslim). 

Merubah kemungkaran dengan tangannya (kekuasaannya) 
merupakan kewajiban penguasa atau pemerintah terhadap 
rakyatnya, bagi para orang tua kepada anak-anaknya dan suami 
terhadap istrinya serta tuan terhadap hambanya. Merubah ke
mungkaran dengan lisannya adalah kewajiban bagi ilmuan, se
perti khatib melalui khutbahnya, da’i melalui dakwahnya, ahli 
nasehat melalui nasehatnya, dan pendidik melalui pengajarannya. 
Sedangkan merubah kemungkaran dengan hati berlaku umum 
bagi selain mereka tersebut, kemudian berlaku pula bagi siapa 
saja yang mampu memberantas kemungkaran. Dengan kata lain, 
setiap orang adalah pendidik yang berkewajiban menciptakan 
tata sosial yang bermoral dan nahi munkar sesuai dengan tugas 
dan profesi masing-masing.

Kedudukan Pendidik, ilmuan, mu’allim, ustadz dan istilah 
lainnya dalam Islam sangat tinggi, dimuliakan. strategis, suci, 
terhormat dan tinggi. Nabi Adam as yang dibekali berbagai po
tensi dan diberi ilmu, maka ia dapat melaksanakan tugasnya 
sebagai khalifah dan hamba. Bahkan Allah menyuruh para 



210 H. Maragustam

malaikat dan Iblis bersujud kepada Adam AS sebagai sujud 
ta’dzim (penghormatan) karena ilmu yang dimiliki Nabi Adam 
AS. Karena ilmu itu laksana cahaya, yang akan menerangi jalan 
hidup seseorang. Mengarungi kehidupan tanpa ilmu bagaikan 
orang berjalan di tengah malam yang gelap gulita, yang sewaktu-
waktu terancam bahaya. “… Allah meninggikan derajat orang 
yang beriman dan berilmu itu.” (QS. Al-Muja>dalah [58]:11). 
Maka wajar kalau Imam Ghazali dalam Ihya’nya mengkhususkan 
penyebutan mu’allim dengan istilah kesucian dan kemuliaan dan 
dia menempatkannya pada posisi setelah atau mengiringi para 
Nabi Allah itu (M. Ayhiyah al-Abrasyi, 1975). Sekiranya dunia 
ini kata Imam al-Ghazali, tidak ada pendidik, niscara manusia 
seperti binatang, sebab pendidikan adalah upaya mengeluarkan 
manusia dari sifat kebinatangan menuju kepada sifat insaniyah 
(kemanusiaan) dan ilahiyah (keberagamaan). Harus di ingat pula 
bahwa posisi ilmuan dan pendidik itu tinggi jika disertai dengan 
iman-takwa. Seorang ilmuan yang tidak beriman takwa, akan 
dapat menghancurkan dirinya dan orang lain, karena jiwanya 
tidak dikontrol oleh nilai-nilai spiritual. Tentang penghargaan 
terhadap ilmu pengetahuan termasuk pemiliknya (ilmuan) ialah 
(1) tinta ulama termasuk pendidik, lebih berharga daripada darah 
syuhada, dan (2) ilmuan melebihi orang yang senang beribadah, 
yang berpuasa dan menghabiskan waktu malamnya untuk me
ngerjakan shalat, bahkan melebihi seseorang yang berjihad di 
jalan Allah. 

Kriteria Pendidik dalam pandangan para ahli pendidik 
muslim sangat ketat terutama yang berkaitan dengan kompetensi 
kepribadian atau personal. Berikut ini adalah gambaran bagai
mana para ahli pendidik muslim memberikan syarat-syarat pen
didik yang super ketat. 

Menurut Imam al-Ghazali (Muhammad Jawad Rida, 1980 
dan Fathiyah Hasan Sulaiman, 1964) seorang pendidik harus me
miliki delapan sifat khusus atau tugas-tugas tertentu yaitu:



211Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

a.	 Guru memiliki rasa sayang, karena dengan sifat ini, maka 
akan timbul rasa percaya diri dan rasa tenteram pada diri 
peserta didik terhadap gurunya. Hal ini sangat membantu 
peserta didik dalam menguasai ilmu pengetahuan. 

b.	 Guru tidak boleh menuntut upah atas jerih payahnya dalam 
mengajar, mengharap pujian, ucapan terima kasih atau balas
an dari peserta didiknya, karena mengajar itu wajib bagi se
tiap orang yang berilmu.

c.	 Guru bertindak sebagai petugas penyuluh yang jujur dan 
benar di hadapan peserta didiknya. Ia tidak boleh membiar
kan peserta didiknya mempelajari materi yang lebih tinggi 
sebelum ia menguasai pelajaran sebelumnya. Ia tidak mem
benarkan membiarkan waktu berlalu tanpa peringatan ke
pada peserta didik bahwa tujuan pengajaran itu adalah men
dekatkan diri kepada Allah, bukan untuk mendapat penga
kuan, status, pangkat, popularitas, dan kekayaan. Sedapat 
mungkin guru menanamkan sikap tidak senang dalam diri 
peserta didik terhadap tujuan-tujuan mempelajari ilmu untuk 
duniawi semacam itu. 

d.	 Guru tidak menggunakan kekerasan dan mencemooh dalam 
membina mental dan prilaku peserta didiknya. Guru harus 
menggunakan cara-cara yang penuh simpatik dan kasih 
sayang. 

e.	 Mengingat guru sebagai teladan, maka kebaikan hati dan 
toleran haruslah dimilikinya. Seperti menghargai terhadap 
ilmu lain yang bukan spesialisasinya, tidak menjelekkan, dan 
merendahkan nilainya. 

f.	 Guru menjaga prinsip penjagaan perbedaan-perbedaan antar 
individu, yang menuntut diadakannya perbedaan antara 
masing-masing peserta didik berdasarkan kemampuan akal 
atau kemampuan-kemampuan lainnya. Guru membatasi diri
nya dalam mengajar pada batas kemampuan pemahaman 
peserta didik, dan karenanya ia tidak perlu memberikan se



212 H. Maragustam

suatu yang tak terjangkau oleh akal peserta didiknya, karena 
dapat menimbulkan rasa antipati atau merusak akalnya. 

g.	 Guru mempelajari kejiwaan peserta didik, sehingga ia tahu 
bagaimana seharusnya ia memperlakukannya sehingga ia 
terjauh dari rasa ragu-ragu dan gelisah. Untuk itu Imam al-
Ghazali menganjurkan agar guru hanya memberi ilmu-ilmu 
yang jelas dan tidak rumit, sekalipun guru menguasainya 
kepada peserta didik yang kurang mampu akalnya. Karena 
kalau guru memberikan ilmu yang rumit kepada muridnya 
yang kurang cerdas, akan menurunkan semangat dan dapat 
membingungkan murid-muridnya, atau timbul prasangka 
bahwa guru tak mau memberikan ilmu kepada mereka.

h.	 Guru mau mengamalkan ilmunya, sehingga yang ada ada
lah menyatunya antara ucapan dan tindakan. Guru tidak 
boleh melakukan perbuatan yang bagi peserta didiknya hal 
itu tidak boleh, sebab jika tidak demikian, maka guru akan 
kehilangan wibawa, yang pada gilirannya akan kehilangan 
kemampuan dalam mengatur peserta didiknya.

Menurut al-Abrasyi (1975), syarat menjadi guru itu ialah 
zuhud7), suci, ikhlas dalam bekerja, lemah lembut, tenang, sopan 
dan suka pemaaf, menjadi bapak sebelum dia menjadi guru, me
ngerti tabiat, kecenderungan, kebisaaan, perasaan dan pikiran 
peserta didiknya agar tidak salah arah dalam peserta didikan, 
bersih fisik dan jiwa dari dosa besar dan kesalahan, jauh dari sifat 
mencari nama, dengki, permusuhan, dan sifat-sifat tercela lain
nya, tetap menekuni dan membahas mata pelajaran yang menjadi 
tugasnya, sehingga materi pengajaran tidak menjadi kering. 

7Orang zuhud adalah seseorang yang berlepas tangan dari urusan dunia secara 
batiniyah walaupun dia punya hal-hal yang berkaitan dengan dunia seadanya (materi, 
pangkat, dll) dan hanya fokus dengan ibadah kepada Allah swt. Dengan demikian 
zuhud bisa saja (1) meninggalkan yang haram dan ini merupakan zuhudnya orang-
orang awam, atau (2) meninggalkan berlebih-lebihan dalam hal dunia yang halal, 
dan ini merupakan zuhudnya orang-orang khas atau khusus, dan (3) meninggalkan 
kesibukan dunia selain mengingat Allah dan inilah zuhudnya orang-orang yang 
ma’rifatullah (orang-orang yang memahami betul zat Allah dan kekuasaan-Nya). 
Yang ketiga ini yang biasa dipakai dalam zaman klasik, pertengahan, dan modern. 



213Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

Menurut Ibnu Taimiyah yang dikutip al-Abrasyi (1975), 
bahwa etika pendidik ialah (1) ulama sebagai pengganti Nabi 
SAW dan dari celah-celah mereka risalah berjalan terus. Akan 
tetapi ini tidaklah sah kecuali ia mengikuti Rasulullah SAW 
pada setiap sendi-sendi kehidupannya, sirahnya (perjalanan hi
dupnya), dan akhlaknya. (2) ia dapat menjadi panutan bagi 
peserta didiknya baik dalam hal kejujuran, akhlak, dan kepe
milikan nilai-nilai Islam. (3) ia wajib menyebarkan ilmunya tanpa 
menyia-nyiakan dan menganggap remeh. Orang yang meng
anggap remeh dalam menyebarkan ilmu sama halnya meng
anggap remeh meninggalkan jihad. Terakhir (4) ia selalu mem
perbaharui ilmunya dengan cara memelihara, menambah dan 
tidak melupakannya. Seperti halnya para ahli memelihara kitab 
dan sunnah baik rupa maupun maknanya. 

Menurut Imam Nawawi, ada beberapa hal yang harus me
lekat pada diri seorang pendidik atau ilmuan (etika guru) dalam 
kepemilikan dan pengembangan keilmuannya. Pertama, tujuan 
mengajarkan ilmunya semata-mata karena Allah, bukan untuk 
memperoleh keduniaan seperti memperoleh harta, pangkat, po
pularitas, kemasyhuran dan lain-lain. Kedua, harus berakhlak 
terpuji sebagaimana yang disyariatkan oleh agama dan meng
anjurkan peserta didik berakhlak terpuji, memilih kebutuhan-
kebutuhan dunia yang terpuji dan memiliki watak yang diridoi. 
Ketiga, ia berhati-hati terhadap sifat dengki, riya>’ (pamer), ‘ujub 
(merasa hebat), menghina sekalipun peserta didiknya di bawah 
derajatnya. Keempat, yang terpenting jangan memandang hina 
terhadap ilmu dan tidak boleh mendatangi tempat-tempat pe
serta didiknya sekalipun peserta didiknya itu orang penting ke
dudukannya atau hebat kemampuannya. Namun guru harus 
memelihara ilmu dari sifat-sifat yang demikian sebagaimana di
lakukan oleh ulama salaf. Kelima, apabila ia melakukan sesuatu 
yang benar dan memang boleh dilakukan dari zat perkara itu, 
akan tetapi nampaknya haram atau makruh atau merusak muru’ah 
(keperwiraan) dan seumpamanya, maka sebaiknya ia mem



214 H. Maragustam

beritahukan kepada sahabat-sahabatnya agar mereka mengambil 
manfaat daripadanya sehingga tidak jatuh ke dalam dosa dengan 
menyangka hal demikian itu sesuatu yang batil serta agar mereka 
tidak lari daripadanya dan menolak mengambil manfaat dengan 
ilmunya (Abdullah Barran, 1993). 

Dari berbagai pendapat para filosuf muslim tersebut me
nunjukkan bahwa guru mempunyai peranan penting dalam men
transfer ilmu pengetahuan dan mentransformasikan nilai dan 
norma tersebut ke dalam diri peserta didik atau pembentukan 
kepribadian peserta didiknya. Bahkan lebih dari itu guru jangan 
sampai merugikan pertumbuhan dan perkembangan peserta didik
nya baik dari sisi potensi-potensinya maupun dari sisi agamanya, 
yang kesalahan itu berawal dari kompetensi pribadi guru. Islam 
mengangkat derajat pendidik dan memuliakan mereka melebihi 
dari yang lainnya yang tidak berilmu dan bukan pendidik (QS. 
Al-Mujadalah [58]:11).

Sifat-sifat atau kompetensi pendidik tersebut dapat diklasi
fikan menjadi empat yaitu (1) kompetensi kepribadian/personal, 
(2) kompetensi pedagogik, (3) kompetensi professional, dan (5) 
kompetensi sosial (PP. Nomor 19 tahun 2005 pasal 28). Dalam 
penjelasannya disebutkan bahwa yang dimaksud dengan kom
petensi pedagogik adalah kemampuan mengelola pembelajar
an peserta didik yang meliputi (1) pemahaman terhadap peserta 
didik, (2) perancangan dan pelaksanaan pembelajaran, (3) evaluasi 
hasil belajar, dan (4) pengembangan peserta didik untuk meng
aktualisasikan berbagai potensi yang dimilikinya. Yang dimaksud 
dengan kompetensi kepribadian adalah kemampuan kepribadian 
yang (1) mantap, (2) stabil, (3) dewasa, (4) arif, dan (5) berwibawa, 
menjadi teladan bagi peserta didik, dan berakhlak mulia. Yang 
dimaksud dengan kompetensi profesional adalah kemampuan 
penguasaan materi pembelajaran secara luas dan mendalam 
yang memungkinkannya membimbing peserta didik memenuhi 
standar kompetensi yang ditetapkan dalam Standar Nasional 
Pendidikan. Yang dimaksud dengan kompetensi sosial adalah 



215Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

kemampuan pendidik sebagai bagian dari masyarakat untuk 
berkomunikasi dan bergaul secara efektif dengan peserta didik, 
sesama pendidik, tenaga kependidikan, orangtua/wali peserta 
didik, dan masyarakat sekitar. 

Sebagaimana telah disebutkan pada bab sebelumnya sewaktu 
membahas tentang istilah tarbiyah (murabbi), taklim (mu’allim) dan 
takdib (mu’addib), maka tugas-tugas pendidik sebagaimana yang 
telah diinformasikan oleh Alquran dan Hadis, adalah sebagai 
berikut:

Istilah Fungsi
Mu’alim 1.	 Kemampuan penguasaan materi pembelajaran secara 

luas dan mendalam yang memungkinkannya mem
bimbing peserta didik sesuai dengan tujuan pembe
lajaran. 

2.	 Memiliki ketajaman dan kepekaan intelektual dan 
informasi, serta memperbaharui pengetahuan dan ke
ahliannya secara berkelanjutan, dan berusaha men
cerdaskan peserta didiknya, dan memberantas kebodoh
an mereka.

3.	 Dapat menjelaskan fungsi ilmu dalam kehidupan dan 
praktisnya.

4.	 Dapat melakukan transfer ilmu, nilai, budaya, tradisi, 
metode dan lain-lain. 

5.	 Kemampuan kepribadian yang mantap, stabil, dewasa, 
arif, dan berwibawa, menjadi teladan bagi peserta didik, 
dan berakhlak mulia.



216 H. Maragustam

Istilah Fungsi
Murabby 1.	 Mampu menjadi model, contoh dan sentral identifikasi 

dirinya atau menjadi pusat anutan, teladan dan konsultan 
bagi peserta didiknya.

2.	 Dapat melakukan internalisasi nilai-nilai, dan sekaligus 
bertanggung jawab dalam pembentukan karakter peserta 
didiknya.

3.	 Memperbaiki peserta didiknya jika terjadi penyimpangan 
dari nilai-nilai Islam.

4.	 Melatih, memimpin, dan membimbing potensi-potensi 
peserta didiknya ke arah aktualisasi, pertumbuhan dan 
perkembangan.

5.	 Mengelola pembelajaran peserta didik yang meliputi 
pemahaman terhadap peserta didik, perancangan dan 
pelaksanaan pembelajaran, evaluasi hasil belajar, dan 
pengembangan peserta didik untuk mengaktualisasikan 
berbagai potensi yang dimilikinya.

6.	 Berkomunikasi dan bergaul secara efektif dengan peserta 
didik, sesama pendidik, tenaga kependidikan, orangtua/
wali peserta didik, dan masyarakat sekitar.

7.	 Kemampuan kepribadian yang mantap, stabil, dewasa, 
arif, dan berwibawa, menjadi teladan bagi peserta didik, 
dan berakhlak mulia.

Mu’addib. 1.	 Berkemampuan menyiapkan peserta didik untuk ber
tanggung jawab dalam membangun peradaban yang 
berkualitas di masa depan.

2.	 Berkemampuan membina akhlak peserta didiknya. 
3.	 Penguasaan ilmu yang benar dalam diri peserta didik 

agar menghasilkan kemantapan amal dan prilaku yang 
baik. 

4.	 Kemampuan kepribadian yang mantap, stabil, dewasa, 
arif, dan berwibawa, menjadi teladan bagi peserta didik, 
dan berakhlak mulia.	

Sekalipun tiga istilah berbeda-beda, namun dalam praksis
nya merupakan satu kesatuan yang utuh. Artinya berbagai tugas-
tugas pendidik tersebut, berakhir pada pengembangan seluruh 



217Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

potensi peserta didik (akal-intelektual, hati-keyakinan-spiritual, 
nafs-rasa-karsa-, dan jismiyah-keterampilan) seoptimal mungkin 
agar menjadi aktual sesuai dengan nilai-nilai Islam dan nilai-
nilai kebangsaan. Karenanya peserta didik menjadi manusia yang 
berkarakter, berilmu, dan bertakwa sehingga menjadi dekat ke
pada Sang Pencipta dan baik kepada dirinya, sesama, dan makhluk 
lain. Itulah peserta didik yang insan Kamil (manusia sempurna 
dan paripurna). 

Hampir semua para ahli pendidik Muslim memberikan kri
teria yang ketat mengenai syarat-syarat pendidik atau guru. Hal 
itu tidak lain, karena (1) besarnya andil pendidik dalam mem
betuk dan mengembangkan potensi-potensi pribadi peserta didik 
menjadi aktual, (2) pendidik adalah suri tauladan kedua setelah 
orang tua sehingga peserta didik banyak meneladani karakter 
gurunya dan karenanya pendidik mempunyai pengaruh besar 
dalam pembentukan karakter peserta didik, (3) agar pendidik 
tidak merusak fitrah8 peserta didiknya terutama fitrah agama
nya. Karena manusia lahir pada awalnya baik dari Sang Pencipta 
tetapi rusak di tangan-tangan manusia termasuk karena peran 
besar dari sang pendidik terhadap peserta didiknya. (4) pendidik 
dianggap sebagai ulama, atau sebagai pewaris para nabi sehingga 
harus dapat dijadikan sebagai teladan bagi peserta didiknya dan 
segala sikap dan prilakunya mencerminkan sikap dan prilaku 
para nabi. (5) Islam sangat menghormati ilmu dan ilmuan yang 
disertai dengan iman takwa. Para malaikat dan iblis disuruh 
sujud9 kepada Adam as tiada lain karena penghormatan terhadap 
ilmu yang dimiliki Nabi Adam as. Sujud tersebut bukan sujud 
peribadatan tetapi sujud penghormatan. 

8Fitrah adalah system penciptaan yang diberi potensi dasar dan kecenderungan 
murni yang diberikan kepada setiap makhluk termasuk manusia. Diantara fitrah 
manusia ialah berpotensi dan cenderung beragama samawi (agama dari Allah), 
ingin tahu terhadap sesuatu baik yang positif maupun yang negative, ingin bersama 
dengan orang lain termasuk dengan berlainan jenis kelamin, dan lain sebagainya. 

9Sujud disini adalah sujud penghormatan –bukan sujud penembahan—kepada 
Nabi Adam AS karena kapabilitas keilmuannya yang tidak bisa disamai oleh Iblis 
dan para malaikat. 



218 H. Maragustam

D.	 HAKIKAT PESERTA DIDIK

Dalam pandangan Islam, manusia adalah makhluk 
educandum (membutuhkan pendidikan) dan educandus (makhluk 
yang dapat mendidik) mulai dari dalam kandungan sampai liang 
lahat atau sepanjang hidup. Selama manusia masih hidup maka 
pendidikanpun berlangsung terus tanpa henti. Dalam proses pen
didikan itu manusia membutuhkan bimbingan dan pengarahan 
agar potensi-potensinya berkembang secara optimal ke arah yang 
positif sehingga dapat menjalankan fungsinya sebagai hamba 
Tuhan dan sebagai khalifah.

Dalam pandangan pendidikan modern, bahwa peserta didik 
tidak hanya dipandang sebagai objek pendidikan yang setiap 
saat guru dapat membimbing dan mengarahkan semua potensi 
dan kesiapan-kesiapan peserta didik se optimal mungkin sesuai 
dengan tujuan-tujuan yang diharapkan, tetapi juga sebagai subjek 
pendidikan yang mempunyai hak untuk menentukan arah hidup
nya, dan merancang masa depannya. Menurut pasal 1 ayat 4 UU 
RI No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, peserta 
didik adalah anggota masyarakat yang berusaha mengembang
kan dirinya melalui proses pendidikan pada jalur jenjang dan jenis 
pendidikan tetentu. 

Dengan demikian peserta didik dalam pendidikan Islam 
ialah anggota masyarakat yang berusaha mengembangkan diri
nya melalui proses pendidikan menjadi manusia yang mem
punyai ilmu, iman-takwa serta berakhlak mulia sehingga mampu 
menjalankan fungsinya sebagai pengabdi/beribadah kepada 
Allah dan sebagai khalifah. Peserta didik dalam proses perkem
bangannya dipengaruhi oleh faktor endogen/faktor bawaan 
dasar (potensi-potensi dan kesiapan-kesiapan yang dibawa sejak 
lahir) dan faktor eksogen/faktor ajar (sesuatu yang berada di 
luar dirinya). Dua faktor tersebut selalu dua sisi mata uang yang 
sama penting dan fundamentalnya. Di satu sisi peserta didik 
harus dikembangkan potensi-potensinya se optimal mungkin 



219Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

atau dari potensialitas menuju ke aktualitas sesuai dengan tujuan 
pendidikannya. Namun di sisi lain bahwa peserta didik dalam 
belajarnya berintekrasi dengan guru, sesama peserta didik, dan 
lingkungan sosialnya. Untuk itu para ahli pendidikan Muslim 
memberi etika yang harus di miliki oleh peserta didik yang ber
kaitan dengan etika dengan dirinya, etika terhadap gurunya, etika 
terhadap ilmu itu sendiri, dan etika terhadap lingkungan alam 
dan sosial. 

Mencari ilmu itu di samping berkaitan dengan tanggung 
jawab insaniyah (kemanusiaan), juga berhubungan dengan tang
gung jawab keagamaan (Ilahiyah). Bahkan pada hakikatnya ilmu 
itu dalam pandangan Islam berasal dari sumber yang satu yakni 
Allah. Lalu Allah menghamparkannya kepada tiga dunia yakni 
(1) dunia ayat-ayat Allah dengan Alquran dan Sunnah, (2) dunia 
ayat-ayat insaniyah, dan (3) dunia ayat-ayat kauniyah melalui 
sunntullah (hukum-hukum keteraturan). Karena ilmu itu berasal 
dari Allah, maka manusia dalam mendapatkannya harus sesuai 
dengan aturan-aturan Allah. 

Dari pemikiran tersebut, lahir berbagai etika peserta didik 
yang harus dilakukan sewaktu dalam proses pembelajaran. Me
nurut Imam al-Gazali peserta didik memiliki sepuluh kewajiban 
yaitu:
a.	 Memprioritaskan penyucian diri dari akhlak tercela dan sifat 

buruk, sebab, ilmu itu bentuk peribadatan hati, shalat rohani 
(sirr), dan pendekatan batin kepada Allah.

b.	 Menjaga diri dari kesibukan-kesibukan duniawi dan sebaik
nya jauh dari kampung halaman. Sebab, bergelut dengan 
kesibukan-kesibukan duniawi dapat memalingkan konsen
trasi belajarnya, sehingga kemampuan menguasai ilmu yang 
dipelajari menjadi tumpul. 

c.	 Tidak membusungkan dada (takabbur) terhadap orang alim 
(ahli ilmu termasuk guru), melainkan bersedia patuh dalam 
segala urusan dan bersedia mendengarkan nasihatnya. Sebab, 
pasien (dalam hal ini peserta didik) sudah seharusnya me



220 H. Maragustam

matuhi apa yang menjadi nasihat dokter (analogi kepada 
guru). 

d.	 Bagi murid pemula dalam menuntut ilmu hendaknya meng
hindarkan diri dari mengkaji berbagai macam pemikiran dan 
tokoh, baik menyangkut ilmu-ilmu duniawi maupun ilmu-
ilmu ukhrawi. Sebab, hal ini dapat mengacaukan pikiran, 
membuat bingung, dan memecah konsentrasinya dalam 
belajar. 

e.	 Tidak mengabaikan suatu disiplin ilmu apapun yang ter
puji, selain bersedia mempelajarinya hingga tahu apa orien
tasi dari disiplin ilmu tersebut.

f.	 Dalam mendalami suatu disiplin ilmu, peserta didik tidak 
melakukannya sekaligus, akan tetapi perlu bertahap, dan 
memprioritaskan yang terpenting.

g.	 Tidak beranjak mendalami tahap ilmu berikutnya hingga ia 
benar-benar menguasai tahap ilmu sebelumnya. Sebab, ilmu-
ilmu itu bersinambung secara linier, atau satu sama lain saling 
berkait. 

h.	 Hendaknya mengetahui faktor-faktor yang menyebabkan ia 
dapat memperoleh ilmu yang paling mulia. Kemuliaan itu 
dapat di lihat dari dua sisi yakni (a) keutamaan hasil dan (b) 
terpercaya landasan argumennya. 

i.	 Tujuan menuntut ilmu ialah pembersihan batin dan meng
hiasinya dengan keutamaan serta mendekatkan diri kepada 
Allah serta meningkatkan spiritualnya ke posisi yang tinggi 
yakni posisi para malaikat dan orang-orang yang dekat ke
pada-Nya. Bukan bertujuan untuk mencari kedudukan, ke
kayaan, dan popularitas. 

j.	 Harus mengetahui hubungan ilmu-ilmu yang dikajinya 
dengan orientasi yang dituju, sehingga dapat memilah dan 
memilih ilmu mana yang harus diprioritaskan dalam hu
bungannya dengan urusan dunia dan akhirat (Rida, 1980). 



221Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

Menurut al-Abrasyi ada dua belas etika yang harus dijalan
kan peserta didik yaitu:
1.	 Sebelum memperoleh ilmu, hendaklah mensucikan hati dari 

hal-hal yang buruk, karena belajar dan membelajarkan, ke
duanya bagian dari ibadah. Tidak sah ibadah kecuali dengan 
hati yang suci dan dihiasi dengan akhlak mulia.

2.	 Belajarnya bertujuan memperbagus jiwa dengan kesempur
naan, mendekatkan diri kepada-Nya, dan bukan untuk pamer 
dan kemegahan.

3.	 Tekun dan jauh dari penduduk dan kampung halaman.
4.	 Tidak terburu-buru pindah ke sekolah lain, bahkan wajib 

baginya memperlambat sebelum ada kemajuan dalam be
lajarnya.

5.	 Menghormati gurunya karena Allah, dan bekerja atas ke
relaannya setiap mengadakan hubungan ilmu.

6.	 Tidak menyulitkan guru dengan banyak bertanya, dan tidak 
menjatuhkan guru dalam tugas, tidak berjalan di depannya, 
tidak duduk di tempatnya dan tidak memulai pembicaraan 
sampai guru memberi izin.

7.	 Tidak membuka rahasia gurunya, tidak boleh bermalas-
malas di sisinya, tidak berusaha menjatuhkannya dan me
nerima kekurangan-kekurangannya.

8.	 Bersungguh-sungguh dan sopan santun dalam belajar dan 
menghubungkan siang dengan malam dalam menyimpan 
ilmu pengetahuan. Memulai untuk mendapatkan hal-hal 
yang penting dari berbagai ilmu.

9.	 Memuliakan jiwa kecintaan dan kasih sayang di antara pe
serta didik, sehingga mereka merupakan satu keluarga dari 
seorang laki-laki.

10.	 Memulai salam dengan gurunya, dan mempersedikit kata-
kata di hadapannya.

11.	 Tekun belajar, mengulang-ulang pelajaran pada awal malam 
dan akhirnya. Karena kegiatan antara waktu Isya dan akhir 
malam adalah berkah.



222 H. Maragustam

12.	 Belajar sampai mati, agar dia tidak mempermudah sesuatu
pun dari ilmu-ilmu, bahkan menjalankan setiap satu ilmu 
menjadi hak miliknya, dan tidak boleh mentertawakan apa 
yang ia dengar dari sebagian nenek moyang tentang bagian 
dari ilmu, seperti ilmu logika dan ilmu hikmah (Athiyah al-
Abrasyi, 1975).

Ibnu Qayyim membagi etika peserta didik kepada tiga yakni 
etika yang berkaitan dengan diri peserta didik (kepribadian), 
etika yang berkaitan dengan ilmu yang sedang dicarinya, dan 
etika yang berhubungan dengan murabbinya (pendidiknya). 

Menurut Ibnu Qayyim, etika kepribadian peserta didik ada 
sebelas yakni:
1.	 Jika peserta didik ingin meraih kesempurnaan ilmu, hendak

lah ia menjauhi kemaksiatan dan senantiasa menundukkan 
pandangannya dari hal-hal yang diharamkan untuk di
pandang.

2.	 Mewaspadai terhadap tempat-tempat yang menyebarkan 
lahwun (hidup kesia-siaan) dan majelis-majelis yang buruk.

3.	 Menghindari bid’ah (sesuatu yang tidak dilakukan oleh 
rasulullah dalam hal ibadah) sangat berbahaya bagi keber
sihan hati. Sesungguhnya bid’ah akan mencemari hati se
hingga ia menjadi buta dan tidak mampu melihat makna-
maka ilmu serta tidak bisa memahaminya sesuai dengan 
yang semestinya. Hati yang telah tercemar noda bid’ah men
jadi tidak mampu memahami Alquran, karena tidak bisa me
mahami Alquran kecuali hati yang suci.

4.	 Senantiasa menjaga waktunya, dan jangan sekali-kali mem
buangnya dengan membicarakan hal-hal yang tidak ber
faedah, berbohong, dan obrolan yang tidak jelas ujung pang
kalnya. Dan janganlah sekali-kali mengatakan sesuatu yang 
tidak memiliki ilmu tentangnya.

5.	 Tidak berbicara kecuali jika sudah jelas kebenarannya/
hakikatnya dan telah tampak masalah itu jelas baginya.



223Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

6.	 Menghindari dari membanggakan diri dengan harta, ke
dudukan, dan kenikmatan dunia karena hal itu sangat dicela 
oleh syariat. Demikian juga menghindari membanggakan 
diri dengan ilmu, menganggap dirinya memiliki ilmu yang 
banyak. Hal demikian itu merupakan tindakan paling buruk.

7.	 Hendaknya mengetahui bahwa hanya dengan ilmu derajat 
seseorang tidak bisa terangkat kecuali jika ilmu tersebut di
amalkan (QS. Al-A’raf [7]:176).

8.	 Segera mengamalkan ilmu yang telah didapatinya agar se
lalu terjaga dan tidak mudah hilang.

9.	 Memiliki pemahaman yang baik dan niat yang lurus, supaya 
hatinya terjauhkan dari noda-noda bid’ah dan penyimpangan 
dalam pemikiran.

10.	 Selalu mencari hakikat suatu masalah dan berusaha men
dapatkannya dari mana saja sumbernya, sebagaimana wajib 
atasnya untuk tidak ta’as}s}ub (fanatik) kepada pendapat se
seorang. 

11.	 Jika peserta didik itu memiliki keutamaan dengan mendapat 
balasan dari Allah berupa dilapangkannya jalan menuju 
surga. Maka, sepatutnya para peserta didik senantiasa meng
ingat pahala yang besar tersebut agar menjadi pendorong 
baginya untuk senantiasa giat mencari ilmu (Hajazy, 2001). 

Ibnu Qayyim memberi keriteria etika peserta didik ter
hadap ilmu yaitu: Pertma, menjauhi sifat takabbur (sombong), 
oleh karena itu sifat malu tidak akan menghalanginya dari men
dalami dan mempelajari ilmu agama. Kedua, senantiasa giat 
mempelajari ilmu dan tidak pernah merasa malu dalam hal ini, 
juga tidak merasa malu jika ditanya tentang sesuatu yang tidak 
diketahuinyua, lalu dia menjawab: Aku tidak tahu. Ketiga, me
lakukan perjalanan menuju tempat orang yang memberikan 
ilmu yang dia belum mengetahuinya. Keempat, senantiasa niat
nya hanya mencari rida Allah. Kelima, mengarahkan daya dan 
tenaga dengan semaksimal mungkin, jujur dalam mencari ilmu 



224 H. Maragustam

serta lurus niatnya. Kelima, menempuh langkah-langkah dalam 
mendapatkan ilmu, yaitu mendengarkan, memahami, menghafal 
dan menyampaikannya. Keenam, senantiasa mengkaji ilmunya, 
membahas dan menulisnya sehingga mampu meraih ilmu yang 
banyak, sehingga hati dan anggota badannya bisa mengambil 
faedah dan manfaat darinya.Ketujuh, menajaga sikap dan sopan 
santun dalam satu majelis dengan ulama, yaitu dengan lebih 
banyak mendengar daripada berbicara. Kedelapan, menjaga dan 
membentengi ilmunya dari bahaya yang akan menimpanya. 
Karena sesungguhnya ilmu itu ada penyakit dan bahayanya. 
Adapun penyakit ilmu itu adalah lupa, kemalangannya adalah 
berbohong tentangnya dan aibnya adalah mengajarkannya ke
pada yang bukan ahlinya. Kesembilan, meluangkan dan meng
konsentrasikan waktunya hanya untuk mencari dan membahas 
ilmu, agar ilmu itu bisa diraihnya, dan hendaklah rindu ke
padanya, tidak ada sesuatu pun yang menyibukkannya selain 
ilmu, selalu menelaah kitab-kitab yang diharapkannya bisa mem
bantunya dalam menuntut dan mendapatkan ilmu. 

Sedangkan etika peserta didik kepada gurunya ada tiga 
yakni pertama, selalu menyertai gurunya dan berusaha meng
ambil sesuatu yang bermanfaat darinya, sebab ilmu itu adalah 
sunnah yang diikuti dan diambil dari lisan para ulama. Barang 
siapa mengambil ilmu hanya dari kitab tanpa bimbingan se
orang guru sama artinya dengan mengambil sesuatu yang tidak 
mampu menyelamatkan dirinya kelak di hari kiamat. Kedua, 
senanatiasa menuruti nasehat dan petunjuk gurunya, dan ke
tiga, melembutkan suaranya ketika bertanya, tidak sekali-kali 
mendebat gurunya dengan keras, dan hendaklah senantiasa tekun 
dan serius mendengarkan keterangannya di dalam majelis ilmu 
tersebut.

Sementarai itu, menurut Imam Nawawi bahwa etika peserta 
didik terhadap ilmu ada beberapa hal yakni: (1) membersihkan 
hatinya dari kotoran-kotoran dan dosa untuk menerima ilmu, 
memeliharanya, dan mendapatkan hasilnya, (2) selalu mencari 



225Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

rido gurunya sekalipun berbeda pendapat dengannya, ia tidak 
boleh mengumpat atau memfitnahnya, tidak boleh mencari-cari 
kesalahan-kesalahannya secara sembunyi-sembunyi, dan guru
nya akan menolak fitnahannya jika ia mendengarnya, (3) ia se
harusnya giat dalam belajar, disiplin dalam seluruh waktunya, 
malam, siang, berada di tempat dan waktu musyafir. Dia tidak 
boleh membuang waktunya sedikitpun kecuali untuk ilmu ke
cuali sekedar sangat penting, seperti makan, tidur sejenak dan 
lain sebagainya. (4) bersabar atas perilaku kasar gurunya dan 
kejahatan akhlaknya. Hal itu jangan sampai menjadi pengham
bat menetap bersamanya dan meyakini kesempurnaan gurunya. 
Peserta didik memandang perilaku gurunya yang kelihatannya 
rusak dengan pandangan tafsiran yang proporsional. (5) bersikap 
lemah lembut dan sabar. Ia mampunyai semangat yang tinggi, 
maka jangan dia rela dengan mendapat sedikit ilmu padahal 
bisa banyak. Ia tidak boleh menunda-nunda memperoleh suatu 
yang berguna sekalipun sedikit apabila ada kesempatan dan 
aman untuk mendapatkannya. Karena menunda-nunda men
cari ilmu adalah kehancuran. (6) memperhatikan kesahehan pe
lajaran yang dia dapatkan secara benar dan meyakinkan dari 
gurunya. Kemudian dia menghafalkannya secara sungguh-
sungguh. Setelah hafal, ia lalu mengulang-ulangnya beberapa 
kali agar menjadi kokoh lagi kuat. Kemudian memeliharanya 
dan menambah dengan hafalan yang baru. Memulai pelejaran 
dengan hamdalah (pujian), shalawat kepada rasulullah s.a.w, ber
doa kepada ulama, guru-gurunya, kedua orang tuanya, dan se
luruh kaum muslimin dan dia mengerjakannya sewaktu pada 
pagi hari dengan pelajarannya. (7) ia membimbing dan meng
arahkan temannya dan para peserta didik lainnya ke tempat-
tempat bekerja dan berguna. Dia mendialogkan kepada mereka 
tentang sesuatu yang berguna atas jalan nasehat dan tukar pikir
an (muz}akarah). Dengan cara yang demikian, Tuhan akan mem
berkati ilmunya dan disinari hatinya dan menjadi kuat masalah-
masalah itu dalam gemgamannya serta mendapatkan pahala 



226 H. Maragustam

yang berlimpah dari Allah. Sebaliknya ia tidak boleh kikir, 
karena kikir itu tidak menghasilkan apa-apa, ia tidak boleh dengki, 
menghina dan merasa hebat dengan pemahamannya (Abdullah 
Badran (ed),1993). 

Menurut Imam Nawawi, di samping ada etika relasi guru 
dan murid, juga ada etika bersama antara guru dan murid. Yaitu 
keduanya tidak boleh melanggar kewajiban, fungsi dan ke
dudukan masing-masing pihak, seperti adanya penyakit ringan 
dan semisalnya yang dengannya ia bekerja atau sibuk. Dan ia 
meminta sembuh dengan ilmu dan tidak boleh bertanya kepada 
seseorang dengan cara menekan dan melemahkan. Bagi pe
nanya yang demikian tidak berhak mendapatkan jawaban. 

Keberhasilan peserta didik dalam memperolah ilmu menu
rut Sayyidina Ali Karramallah Wajhah ada enam yaitu: 
1.	 Memiliki kecerdasan (dzaka), yakni kecerdasan10 
2.	 Memiliki keinginan yang kuat dalam menuntut ilmu, moti

vasi, kemauan, gairah yang tinggi dalam menuntut ilmu 
yang dibimbing oleh ustadz atau pendidik.

3.	 Memiliki sifat sabar dalam menuntut ilmu dan ia tidak pernah 
berputus asa dalam proses menuntut ilmu. 

4.	 Memiliki bekal ekonomi, biaya dan sarana yang menunjang 
dalam menuntut ilmu. 

5.	 Membutuhkan waktu yang panjang, karena untuk memper
oleh ilmu pengetahuan membutuhkan proses, tahap demi 
tahap, dan ada bimbingan dari pendidik (Irsyad Ustadz) yang 
berkelanjutan serta tersistem.

6.	 Thul az-aman yakni rentang waktu yang cukup. Pada prin
sipnya menuntut ilmu dilakukan sepanjang hayat. Syarat 
ini berimplikasi bahwa belajar tidak hanya berbentuk jalur 
formal tetapi juga jalur informal dan nonformal yang mem
butuhkan waktu yang panjang untuk mencapai sebuah ke
suksesan. 

10Kecerdasan dapat diklasifikan kepada kecerdasan (1) intelektual, (2) emosional, 
(3) spiritual/ruhaniyah, dan (4) fisik (keterampilan). 



227Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

E.	 HAKIKAT METODE PENDIDIKAN ISLAM
Di samping tujuan, pendidik dan peserta didik sebagai kom

ponen sistem pendidikan Islam, yang tidak kalah pentingnya 
ialah metode.11 Metode mempunyai kedudukan penting dalam 
mencapai tujuan. Karena dengan metode yang tepat dan me
narik, tujuan belajar mudah tercapai, mudah mengambil kesim
pulan dari bahan yang disajikan, dan dapat memberi motivasi 
bagi peserta didik untuk belajar lebih jauh disertai hati yang 
senang. Dengan pendidik memakai metode yang tepat dan me
narik, maka materi yang sulit akan mudah dimengerti oleh peserta 
didik, materi yang abstrak menjadi konkret. Sebaliknya, materi 
yang mudah, tapi disampaikan oleh guru dengan metode yang 
tidak menarik dan tidak tepat, maka materi yang mudah itu 
menjadi sulit dan membosankan. Rasulullah SAW bersabda: 
“Mudahkanlah jangan engkau persulit, berilah kabar-kabar yang 
menggembirakandan jangan sekali-kali engkau memberikan 
kabar yang menyusahkan sehingga mereka lari menjauhkan diri 
darimu, saling taatlah kamu dan jangan berselisih yang dapat 
merenggangkan kamu.”

Dalam kerangka itu pula Syekh Nawawi (tth) mengatakan:

العالم  يكون  أن  فيجب  ظالم  موضعه  غير  فى  العلم  واضع  ان 
ناصحا فى جميع الأمور يعامل كل الناس على حسب حاله كالطبيب 

يعالج كل مريض بما يناسب علته 
	 Artinya: Sesungguhnya orang yang menaruh/menyampaikan ilmu 

bukan pada tempatnya adalah orang yang zalim. Maka merupakan ke
wajiban bagi seorang ‘a>lim termasuk guru memberi nasehat/pengajaran 
dalam berbagai hal ialah dengan memperlakukan manusia sesuai dengan 
keadaannya. Seperti halnya seorang dokter memberikan terapi/obat ke
pada pasiennya sesuai dengan penyakitnya.

11Metode pendidikan Islam adalah seperangkat cara, jalan dan teknik yang 
digunakan oleh pendidik dalam proses pembelajaran untuk mencapai tujuan pen
didikan atau pembelajaran yang telah dirumuskan kompetensinya menuju ter
wujudnya kepribadian muslim.



228 H. Maragustam

Penguasaan guru terhadap berbagai metode pendidikan 
mutlak diperlukan. Karena tidak ada satu metode pendidikan 
yang tepat guna untuk semua tujuan pembelajaran, untuk semua 
ilmu/isi pelajaran, untuk semua tahap perkembangan, untuk 
semua kematangan dan kecerdasan peserta didik, dan untuk 
semua keadaan proses pendidikan. Untuk itu pertimbangan 
penggunaan metode pembelajaran yang tepat, paling tidak ter
gantung kepada (1) apa tujuan pembelajarannya, (2) bagaimana 
kemampuan guru, (3) bagaimana keadaan peserta didik, (4) apa 
karakteristik mata pelajaran, (5) sejauh mana sarana dan pra
sarana pembelajaran yang tersedia, dan (6) bagaimana suasana 
yang meliputinya. Dengan enam pertimbangan tersebut, maka 
guru dapat menentukan metode apa yang tepat guna untuk di
terapkan. 

Dalam hal pemilihan metode terutama metode pendidik
an Islam, harus juga dipertimbangkan prinsip-prinsip sebelum 
menggunakan metode yang dipilih. Menurut al-Syaibani di antara 
prinsip-prinsip umum yang paling menonjol dalam metode 
pendidikan Islam (1) harus berdasarkan akhlak terpuji; (2) dapat 
membangkitkan semangat ajaran akhlak Islam; (3) menekankan 
kebebasan murid-murid berdiskusi, berdebat dan berdialog 
dalam batas-batas kesopanan dan hormat menghormati; (4) 
bersifat luwes dan dapat menerima perubahan dan penyesuaian 
sesuai dengan keadaan dan suasana dan mengikut sifat pem
belajar; (5) menerima perbedaan sesuai dengan ilmu dan mata 
pelajaran dan topik tertentu, begitu juga dengan perbedaan umur 
peserta didik dan perbedaan kemampuan-kemampuan dan tahap 
kematangan mereka; dan (6) metode yang dipilih harus dapat 
mengkomunikasikan antara teori dan praktik, antara ide dan 
kenyataan, antara warisan budaya dan inovasi-inovasi di segala 
bidang (1979). Diantara metode pendidikan Islam ialah uswatun 
hasanah/teladan (QS. Al-Ahzab, 33:21), qashash (cerita), nasihat, 
pembiasaan, targhib (ganjaran) dan tarhib (hukuman), ceramah 



229Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

(khutbah/kuliah), diskusi, dialog, debat, induksi dan deduksi 
dan lain-lain. 

Al-Syaibani(1979) mengemukakan tujuh prinsip khusus 
metode pendidikan islam, yaitu seorang pendidik harus:
a.	 Mengetahui motivasi, kebutuhan, dan minat anak didik
b.	 Mengetahui tujuan pendidikan yang sudah diterapkan se

belum pelaksanaan pendidikan
c.	 Mengetahui sikap kematangan, perkembangan, serta per

ubahan anak didik
d.	 Mengetahui perbedaan anak didik
e.	 Mengetahui kepahaman dan mengetahui hubungan, inter

aksi, pengalaman, dan kelanjutannya, keaslian, pembaha
ruan, dan kebebasan berfikir

f.	 Menjadikan proses pendidikan sebagai pengalaman yang 
menggembirakan bagi anak didik

g.	 Menegakkan “uswatun hasanah”

Dalam menggunakan metode pendidikan islam perlu di per
hatikan dasar-dasar sebagai berikut:

a.	 Dasar Agamis
Pelaksanaan metode pendidikan Islam harus memperhatikan 

nilai-nilai yang berasal dari sumber utama Islam yakni Alquran 
dan Hadis. Setiap metode yang digunakan, proses pelaksanaan 
metode dan teknik-teknik pembelajaran yang diterapkan harus 
mencerminkan nilai-nilai Islam. Penentuan metode dan teknik apa 
yang digunakan dalam pembelajaran, pendidik dapat mencontoh 
cara-cara pendidikan yang terdapat dalam Alquran, pada sunnah 
Nabi SAW, yang juga dicontohkan oleh para sahabat dan salaf al-
shalih. 

b.	 Dasar Biologis
Dalam penggunaan metode, pendidik harus memperhati

kan kondisi biologis peserta didik, kebutuhan-kebutuhan jas
mani, dan tahap kematangan peserta didiknya. Seperti peserta 



230 H. Maragustam

didik yang normal dan yang cacat tentu tidak sama perlakuan 
kepada bialogis yang berbeda tersebut.

c.	 Dasar Psikologis
Setiap manusia mempunyai kondisi psikologi yang ber

beda-beda. Seperti motif, rohani, kecerdasan, emosi, minat, ke
inginan, bakat-bakat, kematangan, dan perbedaan dan lain-lain. 
Oleh karena itu pendidik, dalam menggunakan metode, harus 
memperhatikan kondisi psikologis peserta didiknya sehingga 
dapat menempatkannya secara tepat dan bermakna. Di antara 
kebutuhan-kebutuhan jiwa yang layak diperhatikan ialah ke
butuhan kepada kenyamanan, kecintaan, penghargaan, keaman
an, aktualisasi diri (self ectualization), dan kebebasan. 

d.	 Dasar Sosial
Setiap peserta didik dipengaruhi oleh lingkungan sosialnya. 

Pada hakikatnya manusia itu dapat mempengaruhi dan dapat 
dipengaruhi. Maka interaksi yang terjadi antara sesama perta 
didik dan interaksi antara pendidik dan peserta didik merupa
kan interaksi timbal balik yang kedua belah pihak akan saling 
memberikan dampak positif atau negative. Oleh karena itu 
dalam memilih metode pendidikan islam, harus memperhatikan 
kondisi sosial, nilai-nilai masyarakat yang berkembang dan 
tradisi-tradisi yang baik yang di alami peserta didiknya. Um
pamanya peserta didiknya adalah masyarakat kota, maka dalam 
memberikan pembelajaran tentu disesuaikan dengan nilai-nilai 
yang berkembang di masyarakat kota yang penuh dinamis, per
gesaran nilai yang cepat, yang hidupnya pragmatis dan bahkan 
hedonis. 

F.	 HAKIKAT EVALUASI PENDIDIKAN ISLAM 

Menurut bahasa, kata evaluasi berasal dari bahasa Inggris 
“evaluation”, yang berarti penilaian atau penaksiran. (John M. 



231Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

Echols dan Hasan Shadily, 1983). Sebagaimana dijelaskan oleh A. 
Heris Hermawan dkk (2009) bahwa evaluasi berasal dari kata to 
evaluate yang berarti menilai. Disamping kata evaluasi terdapat 
pula istilah measurement yang berarti mengukur. Pengukuran 
dalam pendidikan adalah usaha untuk memahami kondisi-kon
disi objektif tentang sesuatu yang akan dinilai. Penilaian dalam 
pendidikan Islam akan objektif apabila disandarkan pada nilai-
nilai Alquran dan Hadits. Suharsimi Arikunto mengajukan tiga 
istilah dalam pembahasan evaluasi yaitu, pengukuran, penilaian, 
dan evaluasi. Pengukuran (measurement) adalah membandingkan 
sesuatu dengan suatu ukuran. Pengukuran itu bersifat kuantitatif. 
Penilaian adalah mengambil suatu keputusan terhadap sesuatu 
dengan ukuran baik dan buruk, penilaian ini bersifat kualitatif, 
sedangkan evaluasi mencakup pengukuran dan penilaian. 
Terdapat makna evaluasi dalam Alquran, diantaranya:

a.	 Al-Hisab
	 Memiliki makna mengira, menafsirkan, menghitung dan 

menganggap, misalnya dalam QS. Al-Baqarah: 284.12 

b.	 Al-Hukm
	 Memiliki makna putusan atau vonis misalnya dalam Alquran 

surat An-Naml ayat 78.13

c.	 Al-Qodo
	 Memiliki arti putusan, misalnya dalam Alquran surat Thoha 

ayat 72.14

12Kepunyaan Allah-lah segala apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi 
dan jika kamu melahirkan apa yang ada di dalam hatimu atau kamu menyem
bunyikan, niscaya Allah akan membuat perhitungan dengan kamu (Yuhaasibkum) 
tentang perbuatanmu itu. Maka Allah mengampuni siapa yang dikehandaki-Nya 
dan menyiksa siapa yang dikehendaki-Nya; dan Allah Maha Kuasa atas segala 
sesuatu.

13Sesungguhnya Tuhanmu akan menyelesaikan perkara antara mereka dengan 
keputusan-Nya (bi hukmihi), dan dia Maha Perkasa lagi Maha Mengetahui.

14Mereka berkata: «Kami sekali-kali tidak akan mengutamakan kamu daripada 
bukti-bukti yang nyata (mukjizat), yang Telah datang kepada kami dan daripada 



232 H. Maragustam

d.	 An-Nazhar
	 Memiliki makna melihat dan mengevaluasi. Misalnya Nabi 

Sulaiman mengevaluasi kejujuran seekor burung hud-
hud yang memberitahukan tentang adanya kerajaan yang 
diperintah oleh seorang wanita cantik sebagaimana tersebut 
dalam QS. An Naml: 27.15 

f. 	 Musibah 
	 Musibah (ujian)adalah sesuatu yang tidak menyenangkan 

atau memberatkan sebagai akibat ulah manusia, akibat kuasa 
alam atau akibat taklif (pembebanan) yang telah ditetapkan 
melalui sunnah-Nya. Seperti pada QS. Ali Imran: 165.16: 

		  Musibah (ujian) tidak hanya menimpa orang-orang yang 
berbuat jahat, tetapi juga kepada orang-orang yang tidak 
berbuat. Untuk menelusuri arti musibah (ujian) tersebut pe
nulis mengambil ayat yang dianggap representatif yakni QS. 
Al-Baqarah (2): 156; Ali Imran (3): 165; al-Nisa (4): 62 dan 
79; al-Rum (3): 48; Luqman (31): 17; al-Hadid (57): 22 dan al-
T{aga>bun (64): 11. 

		  Menurut Syekh Nawawi (tth) sewaktu menjelaskan 
QS.Ali Imran: 165 bahwa umat Islam tertimpa ujian pada 
perang Uhud adalah karena umat Islam melakukan maksiat, 
meninggalkan pusat pertahanan, dan tamak terhadap harta 
gani>mah (Syekh Nawawi, tth). Tercakup pengertian ujian 
(Luqman (31):17) ialah perkara-perkara yang berat baik me
laksanakan perintah-Nya maupun meninggalkan larangan-

Tuhan yang Telah menciptakan Kami; Maka putuskanlah (Faqdhi) apa yang hendak 
kamu putuskan. Sesungguhnya kamu Hanya akan dapat memutuskan pada 
kehidupan di dunia Ini saja. 

15Berkata Sulaiman: “Akan kami lihat (evaluasi) (Sananzhuru), apa kamu benar, 
ataukah kamu termasuk orang-orang yang berdusta.

16Dan mengapa ketika kamu ditimpa musibah (mushibah) pada peperangan 
Uhud, Padahal kamu telah menimpakan kekalahan dua kali lipat kepada musuh-
musuhmu (pada peperangan Badar), kamu berkata: ”Darimana datangnya 
(kekalahan) ini?” Katakanlah: ”Itu dari (kesalahan) dirimu sendiri”. Sesungguhnya 
Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu.



233Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

Nya. Bencana terjadi kepada orang-orang munafiq (Al-Nisa 
(4):62 dan 79) sebagai akibat dari ulah mereka sendiri yakni 
memutuskan perkara dengan mengikuti Thagut (Syetan) 
dan berpaling dari hukum-hukum Tuhan. Dengan demikian 
ujian (musibah) timbul sebagai akibat dari ulah manusia 
itu sendiri. Tujuan ujian ialah melihat eksistensi manusia 
apakah manusia sabar dan berserah diri kepada-Nya atau 
tidak, dan supaya tidak berduka cita terhadap apa yang luput 
dari manusia, dan supaya juga tidak sombong atau terlalu 
bergembira apa yang didapatkan. 

g. 	 Bala 
	 Memiliki makna cobaan ujian. Misalnya dalam Alquran surat 

al- Mulk ayat 2.17 
		  Bala (cobaan/ujian) adalah ujian yang tidak menye

nangkan yang datang langsung dari Tuhan tanpa keterlibatan 
manusia. Dalam hal ujian seperti ini, manusia tiada lain 
kecuali menerimanya dan mengambil pelajaran dari ujian 
tersebut. Kata bala juga tidak hanya digunakan Alquran ke
pada sesuatu yang tidak menyenangkan tetapi juga sesuatu 
yang menyenangkan, namun semuanya langsung dari Allah 
tanpa hasil usaha atau ulah manusia. Representasi arti bala 
diambil Al-Baqarah (2): 49 dan 155; al-A’raf (7):141; Ibrahim 
(14): 6; al-Kahfi (18): 7; Muhammad (47): 31; dan al-Fajr (89): 
15-16. Dalam Al-Baqarah (2): 49.18 Allah berfirman: 

		  Menurut Syekh Nawawi ayat ini berkenaan dengan 
Fir’aun yang melihat api berasal dari Bait al-Muqoddas mem
bakar rumah-rumah di Mesir dan setiap bangsa Qibti dan 

17Yang menjadikan mati dan hidup, supaya dia menguji kamu (liyabluwakum), 
siapa di antara kamu yang lebih baik amalnya dan dia Maha Perkasa lagi Maha 
Pengampun. 

18Dan (ingatlah) ketika Kami selamatkan kamu dari (Fir >aun) dan pengikut-
pengikutnya; mereka menimpakan kepadamu siksaan yang seberat-beratnya, 
mereka menyembelih anak-anakmu yang laki-laki dan membiarkan hidup anak-
anakmu yang perempuan. Dan pada yang demikian itu terdapat cobaan-cobaan 
yang besar dari Tuhanmu.



234 H. Maragustam

yang tersisa ialah Bani Israil. Maka dia memanggil para 
peramal tentang maksud mimpinya. Dijelaskan, akan lahir 
seorang anak laki-laki dari Bani Israil yang akan menghan
curkan bangsa Qibti dan memusnahkan kekuasaanmu 
di tangannya. Merespon hasil ramalan itu, maka Fir’aun 
memerintahkan membunuh setiap anak laki-laki yang lahir 
dari Bani Israil sehingga terbunuh sebanyak 112 anak (Syekh 
Nawawi, tth). Tuhan melepaskan Bani Israil dari ujian (ben
cana) besar sebagaimana tertera pada QS. Ibrahim (14): 433. 

		  Kata bala tidak hanya digunakan untuk sesuatu yang 
tidak menyenangkan tetapi juga sesuatu yang menyenang
kan (QS. Al-Kahfi [18]:7 dan al-Fajr [89]:15-16). Baik menye
nangkan maupun tidak tetap langsung dari Tuhan. Tujuan 
bala (ujian), menurut Syekh Nawawi mengukur kualitas 
iman, siapa yang paling taat kepada Allah dan sejauh mana 
pula istiqa>mah pengabdian kepada-Nya. Takli>f (pembebanan) 
juga merupakan ujian (bala) yang langsung dari Tuhan 
(Muhammad [47]:31), untuk menguji kualitas iman, kualitas 
jihad dan kesabaran menanggung beratnya jihad fisabilillah.

h. 	 Fitnah 
	 Fitnah berarti cobaan ujian atau bencana. Fitnah merupakan 

ulah manusia baik berasal dari individu atau sekelompok 
orang tetapi dampaknya mengenai para lalim (t{a>lih) dan 
baik dan benar (saleh). Seperti terdapat pada QS. Al-Anfal: 
25.19 Untuk menelusuri makna fitnah dapat di lihat pada ayat 
lain seperti QS. al-Furqan (25): 20 dan al-Anbiya (21): 35. 

		  Pada QS. Al-Anfal (8): 25 dan Al-Furqan (25):35 disebut
kan bahwa fitnah (cobaan) bukan hanya menimpa para 
orang yang berbuat zalim dan yang dizalimi tetapi menimpa 
kepada seluruh umat manusia baik indidvidu maupun ke

19Dan peliharalah dirimu dari pada siksaan (fitnah) yang tidak khusus menimpa 
orang-orang yang zalim saja di antara kamu dan ketahuilah bahwa Allah Amat 
keras siksaan-Nya.



235Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

lompok. Menurut Syekh Nawawi bahwa fitnah (cobaan 
ujian) tidak hanya menimpa para lalim secara khusus tetapi 
menimpa menyeluruh (saleh dan lalim). Untuk menghindari 
fitnah (cobaan) tersebut maka diwajibkan setiap orang me
lakukan nahi munkar. Setiap orang yang melihat fitnah 
wajib menghilangkannya apabila ia kuasa atasnya. Jika dia 
mendiamkannya dan merestuinya, maka seluruhnya dalam 
keadaan maksiat. Allah menjadikan orang yang meridai 
fitnah sama dengan yang melakukannya, maka bersama-
sama menanggung akibat bencana (cobaan) tersebut.

		  Berkaitan dengan itu pula pada QS. al-Anfal (8): 28 
dijelaskan bahwa harta dan anak juga merupakan fitnah 
(bencana). Syekh Nawawi mengatakan bahwa anak dan harta 
merupakan bencana sebagai ujian dari Allah. Maka jangan 
sekali-kali karena cinta dan kasih terhadapnya menjadikan 
dia berkhianat dan memperturutkan syahwat. Tujuan fitnah 
(cobaan) menurut Syekh Nawawi (Al-Anbiya 21: 35) untuk 
dilihat apakah seseorng sabar ketika ditimpa sesuatu yang 
tidak menyenangkan (al-syar) dan apakah pula ia bersyukur 
ketika dianugerahi sesuatu yang menyenangkan (al-khair) 
ataukah tidak (Syekh Nawawi, tth).

		  Dari berbagai kata yang dipakai oleh Al-Quran tersebut 
menunjukkan bahwa filsafat evaluasi pendidikan dalam 
Islam ada beberapa prinsip yaitu (1) evaluasi sangat penting 
dalam setiap segi kehidupan, khususnya dalam pendidik
an, (2) evaluasi bukan dimaksudkan untuk memperbaiki 
Tuhan tetapi untuk memperbaiki kualitas hidup dan sekali
gus memperbaiki kualitas ketakwaan seseorang (peserta 
didik), (3) evaluasi dimaksudkan melatih seseorang sabar 
menghadapi gelombang kehidupan terutama gelombang 
yang tidak menyenangkan dan bersyukur ketika mendapat
kan kesenangan, (4) evaluasi juga bertujuan agar seseorang 
selalu istiqomah (konsisten dan berketetapan hati) dalam me
megang nilai-nilai kebenaran, sekalipun mengalami berbagai 



236 H. Maragustam

tantangan kehidupan yang pahit, dan (5) evaluasi dilakukan 
terus menerus, karena tidak mungkin seseorang dibiarkan 
mengatakan ”saya beriman” pada hal mereka belum diuji.20 
Untuk itu di antara beberapa prinsip evaluasi pendidikan 

Islam adalah sebagai berikut: 
1. 	 Prinsip kesinambungan (kontinuitas)
	 Dalam ajaran Islam, sangat memperhatikan prinsip konti

nuitas, karena dengan berpegang pada prinsip ini, keputusan 
yang diambil oleh seseorang menjadi valid dan stabil. Dalam 
QS. Al-Ahqof: 13-14 dan QS. Al-Fushilat:30.21 

2. 	 Prinsip menyeluruh (komprehensif)
	 Prinsip yang melihat semua dimensi dari peserta didik yang 

meliputi karakter, intelektual, keterampilan, spiritualitas, 
efeksi seperti keikhlasan, penghayatan, kedisiplinan, tang
gungjawab, dan lain-lain. Dalam QS. Az-Zalzalah: 7-8 di
sebutkan.22 

		  Dalam ayat ini jelas disebutkan semua aktivitas manu
sia selalu dinilai dan dipertanggungjawabkan di sisi Tuhan. 
Maka sebagai implementasinya, pendidik harus menerapkan 
prinsip menyeluruh dalam penilaian peserta didiknya 
dan tidak boleh hanya menilai dalam salah satu aspek saja. 
Misalnya yang dinilai hanya kemampuan akademik dalam 
menjawab soal-soal. Sementara akhlak, ketulusan, kedisi
plinan, dan lain-lain tidak dijadikan variable dalam pe
nentuan nilai akhir. 

20Dalam QS. Al-Ankabut: 2 disebutkan: ”Apakah manusia itu mengira bahwa 
mereka dibiarkan (saja) mengatakan: ”Kami telah beriman”, sedang mereka tidak 
diuji lagi?”

21“Sesungguhnya orang-orang yang mengatakan: «Tuhan kami ialah Allah», 
Kemudian mereka tetap istiqamah. Maka tidak ada kekhawatiran terhadap mereka 
dan mereka tiada (pula) berduka cita (QS. Al-Ahqop: 13-14). Sesungguhnya orang-
orang yang mengatakan: «Tuhan kami ialah Allah» Kemudian mereka meneguhkan 
pendirian mereka, Maka malaikat akan turun kepada mereka dengan mengatakan: 
«Janganlah kamu takut dan janganlah merasa sedih; dan gembirakanlah mereka 
dengan jannah yang Telah dijanjikan Allah kepadamu» (QS. Al-Fushilat:30).

22Barang siapa yang mengerjakan kebaikan seberat zarah pun, niscaya dia akan 
melihat (balasan) nya. Dan barang siapa yang mengerjakan kejahatan seberat zarah 
pun, niscaya dia akan melihat (balasan) nya pula. 



237Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

3. 	 Prinsip Objektifitas (adil) 
	 Hakikat objektifitas ialah menempatkan sesuatu secara pro

porosional, apa adanya, dan tidak dibuat-buat. Dalam meng
evaluasi berdasarkan kenyataan yang sebenarnya, tidak boleh 
dipengaruhi oleh apapun seperti kedekatan emosi, status 
sosial, hadiah, dan hal-hal lain yang ada kaitannya dengan 
menaikkan nilai peserta didik. Dalam QS. Al Maidah: 8 di
sebutkan.23	

		  Allah SWT memerintahkan agar seseorang berlaku 
adil dalam mengevaluasi. Jangan karena kebencian atau ke
cintaan atau hal lain menjadikan ketidak objektifan dalam 
melakukan evaluasi. Nabi SAW bersabda: “andai kata 
Fatimah binti Muhammad itu mencuri, niscaya aku tidak 
segan-segan untuk memotong kedua tangannya”. Demikian 
pula halnya dengan Umar bin Khattab yang mencambuk 
anaknya karena anaknya berbuat zina. Prinsip ini dapat di
tetapkan bila penyelenggaraan pendidikan mempunyai sifat 
sidiq (jujur), ikhlas, saling menolong, ramah, dan lainnya 
(Abdul Mujib & Jusuf Muzdakir, 2006).

G.	 KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM 

Kurikulum pada prinsipnya ialah (1) suatu program pen
didikan yang isinya sejumlah mata pelajaran yang disusun 
secara sistimatis dan (2) program kegiatan yg diperlukan sebagai 
syarat untuk menyelesaikan suatu program pendidikan tertentu 
yang dikemas dalam kegiatan kurikulum (intra curricular), ke
giatan penyertaan kurikulum (co-curriculum), dan di luar kegiatan 
kurikulum (ekstrakurikuler) untuk mencapai tujuan pendidikan. 
Dengan definisi tersebut, maka kurikulum tidak hanya terbatas 

23Hai orang-orang yang beriman hendaklah kamu jadi orang-orang yang selalu 
menegakkan (kebenaran) karena Allah, menjadi saksi dengan adil. dan janganlah 
sekali-kali kebencianmu terhadap sesuatu kaum, mendorong kamu untuk 
berlaku tidak adil. berlaku adillah, Karena adil itu lebih dekat kepada takwa. dan 
bertakwalah kepada Allah, Sesungguhnya Allah Maha mengetahui apa yang kamu 
kerjakan.



238 H. Maragustam

pada kegiatan kurikulum (intra curricular) dan kegiatan penyer
taan kurikulum (co-curriculum), tetapi juga di luar kegiatan kuri
kulum (ekstrakurikuler) baik berupa sejumlah materi pelajaran 
maupun berupa program kegiatan. 

Kurikulum menurut Ahmad Tafsir (2005) dapat diartikan 
menjadi dua macam yaitu (1) sejumlah mata pelajaran yang harus 
ditempuh atau dipelajari siswa di sekolah atau perguruan tinggi 
untuk memperoleh ijazah tertentu dan (2) sejumlah mata pelajaran 
yang ditawarkan oleh suatu lembaga pendidikan atau jurusan. 
Selanjutnya kurikulum menurut Hilda Taba yang dikutip Ahmad 
Tafsir (2006), kurikulum meliputi empat aspek yaitu tujuan, isi, 
pola belajar mengajar, dan evaluasi. 

Bentuk-bentuk kurikulum bermacam-macam, seperti separate-
subject curriculum, correlated curriculum, integrated curriculum, dan 
activity curriculum (Abdurrahman an-Nahlawi, 1979). Perbedaan 
pendapat para ahli, mengenai bentuk-bentuk kurikulum tersebut 
karena perbedaan mengenai hakikat kurikulum itu sendiri, tuju
an, isi, pola-pola pembelajaran, metode pendidikan, dan evaluasi 
pendidikan. 

Separate-subject curriculum yakni setiap materi pelajaran mem
punyai eksistensi sendiri dengan perangkat pengetahuan yang 
benar-benar terpisah dari materi dan pengetahuan yang lain. 
Penganut kurikulum ini tidak merasa pelu untuk mengadakan 
hubungan apa pun antar berbagai mata pelajaran. Antara satu 
mata pelajaran dengan mata pelajaran lainnya terpisah-pisah.

Correlated curriculum ialah menyajikan berbagai materi pe
lajaran sekan-akan merupakan mata rantai yang saling berjalin. 
Setiap mata rantai darinya harus bertalian dengan yang sebe
lumnya atau dibangun atas suatu rantai yang sebelumnya. Oleh 
karena itu pada setiap proses belajar mengajar terlebih dahulu 
harus dimulai dengan mengingat kembali pelajaran-pelajaran 
yang telah lalu. Demikian juga pada setiap tahun ajaran baru 
harus dimulai dengan mengingat kembali materi-materi pada 
tahun-tahun sebelumnya untuk dijadikan landasan pelajaran yang 



239Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

baru. Bahkan kadangkala suatu meteri pelajaran bertalian dengan 
materi-materi lain dalam tahun ajaran yang sama. 

Integrated curriculum ini merupakan bentuk kurikulum yang 
paling bertalian dan terkoordinasi antara bagian-bagiannya dan 
materi-materi pelajarannya. Seluruh materi pelajaran dan penge
tahuan yang akan diberikan kepada peserta didik harus bertalian 
dengan subyek yang menjadi pusat perhatian para peserta didik. 
Karena setiap kurkulum itu harus ada pusat perhatian dari semua 
yang terlibat dalam pendidikan. 

Activity curriculum ialah kurikulum koordinasi serangkaian 
aktivitas, yang di angkat dari kehidupan para peserta didik, atau 
dari kehidupan masyarakat dimana mereka tinggal. Berbagai 
aktivitas ini dipandang dapat mengembangkan berbagai penge
tahuan dan pengalaman peserta didik, di samping dapat mereali
sasikan berbagai tujuan umat dan tujuan pendidikan serta peng
ajaran mereka. Aktivitas itu dapat berupa diskusi, karya wisata, 
out bond, pendidikan pers, praktik shalat, dan lain-lain baik 
aktivitas itu diadakan dalam kegiatan intrakurikuler, ko-kuri
kuler maupun dalam kegiatan ekstrakurikuler. 

Dasar yang menjadi landasan kurikulum pendidikan Islam: 

a.	 Dasar agama
Segala sistem pendidikan Islam harus meletakkan dasar 

falsafat, tujuan, dan kurikulumnya pada agama Islam atau syariat 
Islam dengan segala kandungannya. Semua itu kembali kepada 
dua sember utama dalam Islam yaitu Alquran dan Sunnah Nabi 
SAW. 

b.	 Dasar falsafah
Menurut Muhammad Ali (1989), dasar ini memberikan arah 

dan kompas terhadap tujuan pendidikan Islam, sehingga su
sunan kurkulum mengandung suatu kebenaran, terutama ke
benaran di bidang nilai-nilai sebagai pandangan hidup yang 
diyakini sebagai suatu kebenaran. Dasar filosufis mengandung 



240 H. Maragustam

sistem nilai, baik yang berkaitan dengan nilai dan makna hidup 
dan kehidupan, masalah kehidupan, norma-norma yang muncul 
dari individu, sekolompok masyarakat, maupun suatu bangsa 
yang dilatarbelakangi oleh pengaruh agama, adat istiadat, dan 
konsep individu tentang pendidikan. 

c.	 Dasar Psikologis
Dasar psikologis ini berkaitan dengan ciri-ciri perkembang

an individu peserta didik, tahap kematangannya, bakat-bakat, 
jasmani, intelektual, bahasa, emosi, dan sosial, kebutuhan-ke
butuhan, minat, kecakapan yang bermacam-macam, perbedaan 
individual, faktor yang mempengaruhi pertumbuhan, proses 
belajar, pengamatan peserta didik dan lain-lain yang bersifat psi
kologis. 

d.	 Dasar sosial
Dasar sosial ini berkaitan dengan ciri-ciri masyarakat Islam 

yang berlaku proses pendidikan dan kebudayaan masyarakat ini 
yang bersifat umum atau bersifat khusus. 

Prinsip-prinsip kurikulum pendidikan Islam
Dalam penentuan prinsip-prinsip kurikulum pendidikan 

Islam mengacu pada pemikiran nilai-nilai Islami, pandangan 
Islam tentang manusia, filsafat hidup yang islami, dan diarahkan 
kepada tujuan akhir pendidikan Islam yang dilandasi kaidah-
kaidah Islami. Menurut al-Syabani (1978) prinsip-prinsip itu ialah 
(1) pertautan yang sempurna dengan agama, termasuk ajarannya 
dan nilai-nilainya, (2) menyeluruh pada tujuan-tujuan dan kan
dungan kurikulum, (3) adanya keseimbangan yang relatif antara 
tujuan-tujuan dan kandungan kurikulum (4) adanya kaitan antara 
bakat, minat, kemampuan, dan kebutuhan peserta didik serta 
alam sekitar baik fisik maupun sosial budaya, (5) pemelihara
an perbedaan individual baik dari segi minat maupun bakatnya 
(6) menerima perkembangan dan perubahan sesuai dengan per



241Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

kembangan zaman dan tempat, (7) adanya keterkaitan antara 
berbagai mata pelajaran dengan pengalaman dan aktivitas yang 
terkandung dalam kurikulum. Sedangkan menurut an-Nahlawi 
(1979), prinsip-prinsip atau ciri-ciri kurikulum pendidikan Islam 
ialah:
1.	 Selaras dengan fitrah insani sehingga memiliki peluang 

untuk menyucikannya, menjaganya dari penyimpangan dan 
menyelamatkannya.

2.	 Diarahkan untuk mencapai tujuan akhir pendidikan islam, 
yaitu ikhlas, taat dan beribadah kepada Allah. Juga me
realisasikan berbagai aspek tujuan tak lengkap seperti: 
aspek psikis, fisik, sosial, budaya maupun intelektual. Hal 
dimaksudkan berfungsi meluruskan dan mengarahkan pola 
didup, yang selanjutnya bermuara pada tujuan akhir atau 
tujuan asasi pendidikan.

3.	 Adanya pentahapan serta pengkhususan kurikulum hendak
nya memperhatikan periodisasi perkembangan peserta didik 
dan perbedaaan individu serta karakteristik masing-masing.

4.	 Dalam berbagai pelaksanaan, aktivitas, contoh dan nashnya, 
hendaknya kurkulum memelihara segala kebutuhan nyata 
kehidupan masyarakat, sambil tetap bertopang pada jiwa dan 
cita ideal islaminya. 

5.	 Secara keseluruhan struktur dan organisasi kurikulum ter
sebut hendaknya tidak bertentangan dan tidak menimbulkan 
pertentangan, bahkan sebaliknya, terarah kepada pola hidup 
Islami. 

6.	 Hendaknya kurikulum itu realistis, dalam arti bahwa ia 
dapat dilaksanakan sesuai dengan situasi dan kondisi serta 
batas kemungkinan yang terdapat di negara yang akan me
laksanakannya.

7.	 Hendaknya metode pendidikan dalam kurikullum itu ber
sifat luwes, sehingga dapat disesuaikan dengan berbagai 
kondisi dan situasi setempat, dengan mengingat pula faktor 
perbedaan individual yang mengangkat bakat, minat serta 



242 H. Maragustam

kemampuan peserta didik untuk menangkap, mencerna dan 
mengolah bahan pelajaran yang bersangkutan. 

8.	 Hendaknya kurikulum itu efektif , dalam arti menyampaikan 
dan menggugah perangkat nilai edukatif yang membuah
kan tingkah laku yang positif serta meninggalkan dampak 
afektif yang positif pula dalam jiwa generasi muda. 

9.	 Memperhatikan tingkat perkembangan peserta didik yang 
bersangkutan, misalnya bagi suatu fase perkembangan ter
tentu diselaraskan dengan pola kehidupan dan tahap per
kembangan perasaan keagamaan dan pertumbuhan bahasa 
bagi fase tersebut.

10.	 Memperhatikan aspek-aspek tingkah laku amaliah islami, 
serta membangun masyarakat muslim di lingkungan se
kolah. 

Dari berbagai prinsip-prinsip kurikulum Islam dan ciri-ciri
nya, maka yang paling mendekati bentuk kurikulum pendidik
an Islam ialah integrated curriculum. Karena (1) adanya pertalian 
antara materi pelajaran yang satu dengan yang lainnya sehingga 
menjadi satu kesatuan yang utuh dan (2) Islam mempunya ka
rakteristik dan menyatukan berbagai kehidupan, seperti antara 
dunia akhirat, antara iman dan ilmu, antara yang ideal dan 
realitas, antara kegiatan intrakurikuler, ko-kurikuler dan ekstra
kurikuler, antara individu dan sosial, antara konsep dan praktik, 
dan antara ruhani, jiwa dan jasmani. 

Apapun isi kurkulum itu harus menuju kepada poros terentu 
yakni menjadikan manusia beribadah (fungsi hamba) kepada 
Allah dan pemimpin di bumi (fungsi khalifah). Manusia yang 
menghamba kepada Allah dan menjadi khalifah di bumi baru 
dapat tercapai bila potensi-potensi peserta didik berkembang 
se optimal mungkin ke arah yang positif, mendapatkan materi, 
pengalaman dan aktivitas yang sesuai dengan fitrah manusia 
dan menciptakan lingkungan yang kondusif yang sesuai dengan 
nilai-nilai islami. 



243Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam

Sebagai contoh ialah integrasi antara ilmu dan iman. Orang 
yang berilmu tanpa dilandasi dengan iman maka akan dapat 
menjerumuskan dirinya dan orang lain ke jurang kehancuran. 
Bom nuklir umpanya apabila dikendalikan oleh ilmuan tanpa 
iman, akan dapat membunuh manusia lain tanpa ada rasa berdosa. 
Karena ilmuan tersebut tidak mempunyai pegangan yang kokoh 
yakni berupa nilai-nilai spiritual dalam mengendalikan bom 
nuklir tersebut. Demikian juga seseorang yang imannya bagus 
tanpa ilmu, maka dia akan kehilangan jati dirinya di dunia ini 
dan menjadikan dirinya eksklusif, bahkan menjadi orang yang 
merasa benar sendiri sehingga menjadi ancaman bagi orang lain. 

H.	 HAKIKAT LINGKUNGAN PENDIDIKAN ISLAM 

Lingkungan pendidikan adalah segala sesuatu yang ter
dapat disekitar lingkungan pendidikan yang mendukung tereali
sasinya pendidikan. Proses pendidikan selalu dipengaruhi oleh 
lingkungan yang ada disekitarnya, baik lingkungan itu menun
jang maupun menghambat proses pencapaian tujuan pendidik
an. Lingkungan yang mempengaruhi proses pendidikan tersebut 
yaitu sebagai berikut:
1.	 Lingkungan sosial yang terdiri atas (1) lingkungan keluarga, 

(2) lingkungan sekolah atau lembaga pendidikan, dan (3) 
lingkungan masyarakat.

2.	 Lingkungan keagamaan, yaitu nilai-nilai agama yang hidup 
dan berkembang disekitar lembaga pendidikan.

3.	 Lingkungan budaya, yaitu nilai-nilai budaya yang hidup dan 
berkembang disekitar lembaga pendidikan.

4.	 Lingkungan alam, baik keadaan iklim maupun geografis
nya.

Semua lingkungan tersebut akan mempengaruhi proses 
pendidikan. Lingkungan yang baik akan berpengaruh positiv dan 
menunjang kelancaran dan keberhasilan pendidikan islam. Akan 



244 H. Maragustam

tetapi apabila lingkungan itu tidak baik, akan berpengaruh negatif 
dan menghambat kelancaran dan keberhasilan pendidikan.

Semua komponen pendidikan sebagaimana telah dijelaskan 
akan berinteraksi secara berkesinambungan, saling melengkapi 
dalam sebuah proses pendidikan guna mencapai tujuan pendi
dikan islam. Karena proses pendidikan pada hakikatnya adalah 
interaksi komponen tersebut tertentu dalam sebuah proses pen
carian, pembentukan, dan pengembangan sikap serta prilaku anak 
didik hingga mencapai batas optimal.

I.	 INTISARI

Komponen pendidikan Islam merupakan satu rangkaian 
yang saling kait mengait antara satu komponen dengan kom
ponen lainnya. Kelancaran atau kegagalan satu komponen akan 
tergantung dan berdampak kepada komponen lainnya. Karena 
setiap komponen merupakan bagian dari suatu sistem yang 
memiliki peran untuk menjamin keberlangsungan suatu proses 
untuk mencapai tujuan pendidikan. Komponen itu itu antara 
lain; tujuan, isi atau materi pendidikan, pendidik dan peserta 
didik, metode, evaluasi, dan lingkungan pendidikan. Pusat dari 
semua komponen tersebut ialah pendidik atau guru. Tanpa kom
petensi guru mumpuni, sebaik apapun komponen lainnya maka 
pendidikan akan berjalan tersendat-sendat bahkan tanpa arah. 
Wallahu A’lam Bishshawab



245

A.	 PENGANTAR 

Menurut Fajlurrahman, Alquran bukanlah untuk Tuhan 
tetapi untuk kepentingan manusia (Rahman, 1980). Karena Al
quran untuk manusia maka sudah pasti di dalamnya ada pe
tunjuk bagaimana membentuk manusia berkarakter.1 Mengapa 
manusia dapat dibentuk berkarakter? Karena pada dasarnya 
manusia membawa fitrah2 yang baik (ahsan taqwim) yang dapat 
dikembangkan ke arah yang baik. Namun dalam proses hidup 
manusia karena dilingkupi oleh berbagai gesekan lingkungan se
perti sosial media (sosmed), sosio-kultural, pendidikan, tradisi, 
dan lain-lain maka karakter manusia menjadi negatif tak ter
kontrol (tuna karakter)3. 

Kemajuan Ilmu pengetahuan dan teknologi (Iptek) di
bidang transfortasi dan informasi menjadikan belahan dunia 
semakin kecil dan mengglobal. Dengan teknologi modern telah 
memungkinkan terciptanya komunikasi bebas lintas benua, 
lintas negara, dan menyelusup ke gang-gang sempit dan kos-
kosan di perkotaan dan pedesaan, melalui media audio (radio) 
dan audio visual (televisi, internet, hand phone (HP) dan lain-

1Yang dimaksud dengan “berkarakter” dalam tulisan ialah berkarakter baik 
(positif) dan kuat, atau baik (positif). 

2Fitrah secara istilah ialah sistem penciptaan yang diberi potensi dasar dan 
kecenderungan-kecenderungan murni yang diciptakan kepada setiap makhluk 
sejak keberadaannya baik ia makhluk manusia maupun makhluk lainnya. 

3Yang dimaksud dengan “tuna karakter” ialah karakter seseorang jahat 
(negatif) dan kuat, atau jahat (negatif) dan lemah. 

BAB VIII

FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM DALAM 
MEMBENTUK MANUSIA BERKARAKTER



246 H. Maragustam

lain). Hampir tidak ada relung-relung kehidupan yang belum 
tersentuh modernitas, termasuk aspek karakter religius. Akibat 
dari berbagai media ini, dapat dijadikan alat yang sangat ampuh 
untuk menanamkan atau, sebaliknya, merusak tatanan nilai-
nilai spiritual keagamaan dan pilar-pilar karakter, untuk mem
pengaruhi atau mengontrol pola pikir (mindset) seseorang oleh 
mereka yang memegang kendali terhadap media tersebut. 

Era globalisasi identik dengan era sains dan teknologi, 
yang pengembangannya tidak terlepas dari studi kritis dan riset 
yang medalam. Di satu sisi para saintis (ilmuan) telah memberi
kan kontribusi yang besar kepada kesejahteraan umat manusia. 
Namun di sisi lain, menjadikan manusia kehilangan jati diri 
(karakter) dan pegangan hidup seperti (1) nilai-nilai etika dan 
spritual keagamaan, (2) nilai-nilai luhur bangsa, (4) nilai sosio-
kultural atau tradisi-budaya, dan (4) nilai filsafat hidup. Diantara 
akibat negatif dari era global ini, ialah empat sumber nilai tersebut 
bukan saja tidak diamalkan, tetapi menjadi momok dalam kehi
dupan bahkan nilai-nilai agama pun diabaikan. Sehingga nilai-nilai 
agama terpisah dari kehidupan. Agama hanya untuk akhirat, dan 
urusan dunia tidak berkaitan dengan agama. Dengan kemajuan 
iptek dan medsos, menjadikan sebagian masyarakat menjauh dari 
agama. Bahkan telah membebaskan manusia dari serba Tuhan. 

Informasi yang diterima seseorang tidak pernah netral. 
Dalam informasi itu sudah terkandung nilai-nilai, misi, dan filsafat 
hidup. Informasi selalu merupakan perumusan realitas dari per
spektif tertentu. Informasi adalah formulasi (Jalaluddin Rahmat, 
1992). Seseorang yang tidak punya filter dalam kehidupan alias 
tidak punya karakter (tuna karakter) pasti akan dikendalikan 
oleh kehidupan materialisme dan hedonistik. Karena sisi negatif 
dari globalisasi ialah (1) kecenderungan modernisme itu untuk 
massifikasi, penyeragaman manusia dalam kerangka teknis, 
sistem industri yang menempatkan semua orang sebagai mesin 
atau sekrup dari sebuah sistem teknis rasional; (2) sekularisme, 
yang berarti tidak diakuinya lagi adanya ruang nafas buat yang 



247Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

Ilahi, atau dimensi religius dalam hidup kita; (3) o‎‎rientasi nilainya 
yang menomorsatukan instant solution, resep jawaban tepat, 
cepat, langsung (Muji Sutrisno, 1994). Persoalannya menjadi lebih 
kompleks, karena banyak penawaran nilai dalam kehidupan ini. 
Jika seseorang keliru memilihnya, ia akan terjerumus pada pe
nalaran humanistik-liberal yang terlampau jauh, sehingga orien
tasi spritual transendental keagamaan telah terbabat habis dan 
diganti budaya pragmatis, materialistik, hedonistik dan bahkan 
ateistik.

Arus globalisasi membonceng paham liberalisme4, hedon
isme5, dan sekuralisme6. Liberalisme, hedonism, dan sekularisme 
ini juga melanda kepada keluarga, sehingga sangat sulit bagi 
orang tua mengatur, membimbing dan menyuruh anggota ke
luarganya beribadah demi atas nama liberalism, hedonism, dan 
sekularisme. Pada hal agama bagi seseorang bukanlah bentukan 
dari luar tetapi bawaan dari lahir atau menyatu dengan jiwa se
cara otomatis. Faktor luar hanya mengembangkan potensi dasar 
beragama yang sudah ada setiap individu sejak lahirnya. Untuk 
itu Albert Enstein mengatakan science without religion is blind but 
religion without science is lame (ilmu tanpa agama adalah buta, dan 
agama tanpa ilmu adalah pincang). Untuk itu perlu membentuk 
peserta didik berkarakter agar secara mandiri mampu meng
hadapi arus global di erama melanial ini. 

4Liberalisme adalah faham freedom of choice yang meliputi freedom of worship, 
ownership, politics, and ekspression.

5Faham hedonisme adalah paham bahwa kebahagiaan adalah kesenangan. 
Kesenangan itu berkat gerakan yang lemah gemulai, sedangkan rasa sakit berkat 
gerakan kasar. Kesenangan sesaat yang dinikmati itulah yang dihargai. Suatu 
perbuatan disebut baik sejauh dapat menyebabkan kesenangan dan memberi 
kenikmatan ragawi. Budaya hidup hedonis telah menjadi perilaku masyarakat. 
Budaya hidup adalah pemenuhan libido seksual. Seseorang tidak lagi dapat 
membedakan mana yang real dan mana yang tidak; mana yang kebutuhan (need) 
dan mana yang keinginan (want).

6Sekularisme adalah paham yang memisahkan dunia dan akhirat, memisahkan 
kehidupan dunia dan kehidupan agama. Pengamalan agama adalah masalah 
pribadi. Ilmu pengetahuan dan teknologi sudah meningkat posisinya seolah-oah 
menjadi ”agama baru” sehingga banyak diantara mereka yang mempertuhankan 
iptek. 



248 H. Maragustam

B.	 HAKIKAT KARAKTER7 

Jiwa manusia bagaikan tanah liat yang siap diukir menjadi 
apa, asalkan sesuai dengan karakteristik tanah liat tersebut. Maka 
sebagai bagian dari upaya membangun karakter bangsa maka 
pendidikan karakter merupakan suatu keharusan. Secara Bahasa 
karakter ialah tabiat; watak; sifat-sifat kejiwaan, akhlak, atau 
budi pekerti yang membedakan seseorang daripada yang lain 
(Poerdarminta, 2005). Secara istilah karakter adalah sifat utama 
yang terukir dan menyatu dalam pikiran, perasaan, keyakinan, 
dan prilaku seseorang, yang membedakannya dengan orang 
lain. Sedangkan pendidikan karakter ialah usaha mengukir dan 
mempatrikan nilai-nilai utama ke dalam diri peserta didik me
lalui pendidikan, endapan pengalaman, pembiasaan, aturan, reka
yasa lingkungan, dan pengorbanan dipadukan dengan nilai-
nilai intrinsik yang sudah ada dalam diri peserta didik sebagai 
landasan dalam berpikir, bersikap, berkeyakinan, dan perilaku 
secara sadar dan bebas.

Menurut Mounier yang dikutip Doni Koesoema bahwa 
karakter dapat dilihat dari dua hal, pertama, sebagai sekumpul
an kondisi yang telah diberikan begitu saja, atau telah ada begitu 
saja, yang lebih kurang dipaksakan dalam diri kita. Karakter yang 
demikian ini dianggap sebagai sesuatu yang telah ada dari sononya 
(given). Kedua, karakter juga bisa dipahami sebagai tingkat ke
kuatan melalui mana seorang individu mampu menguasai kon
disi tersebut. Karakter yang demikian ini disebutnya sebagai se
buah proses yang dikehendaki (willed) (Doni Kusuma, 2010). 
Sebagai dampak dari yang berpaham given, maka karakter se
seorang akan lemah karena pasrah terhadap kondisi-kondisi 
yang murni dari sang Pencipta (given) dan dia tunduk pada se
kumpulan kondisi yang telah diberikan kepadanya tanpa ada 

7Ada dua istilah yang dipakai dalam buku ini yang menunjuk kepada 
karakter yakni (1) “berkarakter” ialah orang yang berkarakter baik yang kuat atau 
berkarakter baik yang lemah dan (2) “tuna karakter” yakni orang yang berkarakter 
jahat yang kuat, atau berkarakter jahat yang lemah. 



249Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

kemauan untuk merubahnya. Maka untuk yang berpaham given 
ini, diumpamakan seseorang yang membentuk karakternya se
perti seorang yang menanam padi untuk membangun dan me
rancang masa depannya sendiri. Ia tidak merawat padi itu, jika 
padi butuh air, tinggal menunggu datangnya hujan dari langit, 
rumput disekeliling padipun dibiarkan, maka tumbuhlah padi 
itu tertatih-tatih. Namun padi tetaplah padi, tidak akan berubah 
menjadi rumput. Sebaliknya, bagi yang berpaham willed maka 
karakter seseorang akan kuat karena dia berusaha keras merubah 
dan mengembangkan terhadap kondisi-kondisi yang murni dari 
sang Pencipta (given) dan dia tidak mau tunduk pada sekumpulan 
kondisi yang telah diberikan kepadanya atau tidak mau dikuasai 
oleh sekumpulan realitas yang telah ada (given) dalam dirinya. 
Maka untuk yang berpaham willed ini, diumpamakan seseorang 
yang membentuk karakter seperti seorang yang membangun 
dan merancang masa depannya sendiri. Ia tidak mau dikuasai 
oleh kondisi kodratinya yang menghambat perkembangannya. 
Sebaliknya ia menguasainya, bebas mengembangkannya demi 
kesempurnaan kemanusiaan dan spiritualitas keagamaannya. 
Itulah manusia berkarakter kuat-positif. 

C. 	 FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM MENGUKIR 
KARAKTER

Sebagai basis acuan dalam merumuskan filsafat pendidik
an Islam dalam mengukir dan membentuk karakter ialah QS. 
Rum (30): 30.8 Dari ayat ini dapat ditarik benang merah bahwa 
fitrah9 manusia dan proses pembentukan karakternya dapat 

8”Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Allah); (tetaplah 
atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak 
ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan 
manusia tidak mengetahui.”

9Fitrah secara istilah ialah sistem penciptaan yang diberi potensi dasar dan 
kecenderungan-kecenderungan murni yang diciptakan kepada setiap makhluk 
sejak keberadaannya baik ia makhluk manusia maupun makhluk lainnya (selain 
manusia). 



250 H. Maragustam

dikelompokkan menjadi empat aliran yaitu (1) fatalis-pasif (2) 
netral-pasif (3) positif-aktif, dan (4) dualis-aktif (Maragustam, 
2010). Berbeda dengan apa yang dikemukakan oleh Morris L. 
Bigge (1982), ada empat sifat dasar manusia dan hubungannya 
dengan alam sekitar yaitu bad-active (jelek-aktif), good-active (baik-
aktif), neutral-passive (netral-pasif) dan neutral interactive (netral-
interaktif).

Pertama: Aliran Fatalis-Pasif10

Sebagaimana telah disebutkan pada bab VI bahwa aliran 
ini mempercayai bahwa setiap individu apakah berkaraker atau 
tuna karakter sudah ditetapkan (given) oleh Allah secara asal, 
baik ketetapan semacam ini terjadi secara semuanya atau seba
gian saja. Faktor-faktor eksternal, seperti pendidikan, medsos 
(media sosial), sosio-kultural, tradisi, dan lain-lain tidak begitu 
berpengaruh. Karena setiap individu terikat dengan ketetapan 
karakter yang telah ditentukan sebelumnya. Ketetapan itu dapat 
dialirkan kepada hereditas (gen) seseorang secara kodrati. Hal ini 
berdasar pada hadis Nabi SAW dari Abdullah Ibnu Mas’ud ber
kata, Rasulullah SAW bersabda (mengomentari) firman Allah, 
”Dan ingatlah ketika Tuhanmu mengeluarkan anak-anak Adam 
dari sulbi mereka” (QS. Al-A’raf [7]: 172). Nabi SAW mengatakan 
bahwa ketika Allah mengeluarkan Adam dari surga dan sebelum 
turun dari langit, Allah mengusap sulbi Adam sebelah kanan 
satu kali, lalu mengeluarkan darinya anak keturunan yang ber
warna putih seperti mutiara dalam bentuk zur (keturunan). Allah 
berfirman kepada mereka: Masuklah ke dalam surga dengan 

10Maksud ”fatalis” ialah setiap individu, melalui ketetapan Allah adalah baik 
atau jahat secara asal, cerdas atau bodoh, baik ketetapan semacam ini terjadi secara 
semuanya atau sebagian sesuai dengan ketetapan Tuhan. Faktor-faktor eksternal 
tidak begitu berpengaruh terhadap penentuan nasib (keadaaan) seseorang karena 
setiap individu terikat dengan ketetapan yang telah ditentukan sebelumnya oleh 
Allah. Sedangkan ”pasif” maksudnya adalah setiap manusia tidak memberi 
respon apa-apa (pasif) (hanya menerima dan tidak menolak) terhadap pengaruh 
atau ketetapan dunia luar dirinya yakni Tuhan. Tuhan menurut paham ini telah 
menentukan segala-galanya melalui stuktur genetis riwayat keluarga sebelum 
manusia lahir yang tidak bisa dirubah.



251Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

nikmat-Ku. Lalu Allah mengusap sekali terhadap sulbi Adam se
belah kiri, lalu mengeluarkan anak turunannya yang berwarna 
hitam dalam bentuk zur. Allah berfirman: Masuklah ke neraka dan 
Aku tidak peduli. Yang demikian itulah maksud Allah tentang 
golongan kanan dan golongan kiri. Kemudian Allah mengambil 
kesaksian terhadap mereka dengan berfirman, ’Bukankah Aku ini 
Tuhan kalian? Mereka menjawab, ’Betul, Engkau Tuhan Kami, 
kami menjadi saksi.’(QS. Al-A’raf [7]:172). Seorang pendosa (tuna 
karakter) akan masuk surga jika hal itu menjadi nasibnya (given). 
Sifat dasar ini tidak berubah yakni berkaitan dengan karakter 
seseorang untuk masuk neraka atau masuk surga, kebahagiaan 
atau penderitaan, atau berkarakter atau tuna karakter. Implikasi 
dari pandangan ini bahwa faktor eksternal termasuk lingkungan 
dan pendidikan adalah pasif dalam pembentukan karakter. Ka
rena berkarakter atau tuna karakter telah ditentukan lebih dulu 
sebelum seseorang lahir ke dunia yang dikenal dengan ilmu azali 
Allah. Dengan demikian manusia ibarat wayang, mau jadi apa 
karakternya terserah kepada Sang Dalang. Dalang yang Paling 
Agung ialah Tuhan sendiri. 

Bawaan sejak lahir atau heriditas memberikan penekanan 
pada determinasi perilaku menurut struktur genetis riwayat ke
luarga. Maka sifat-sifat anak tidak jauh berbeda dengan orang 
tuanya. Setiap perangai, temperamen, sifat, dan karakter memi
liki kaitan genetis dengan generasi yang mendahuluinya. Hal itu 
jauh-jauh sebelum anak lahir sudah ditentukan oleh Yang Maha 
Kuasa. Hal itu diisyaratkan oleh Nabi SAW dalam bersabda: تخيروا 
ماجه وابن  الديلمى  )رواه  العراق دساس  فإن   Seleksilah kamu sekalian) لنطفكم 
untuk menumpahkan air manimu. Karena sesungguhnya ke
turunan itu kuat pengaruhnya). 

Persoalan teori hereditas ini juga dapat disamakan dengan 
paradigma gender. Paradigma gender membedakan secara khas 
karakter seseorang dengan orang lain melalui jenis kelamin. 
Pria dan wanita secara karakteristik berbeda terutama karena 
alasan perbedaan gender, berupa struktur kromosom yang 



252 H. Maragustam

mempengaruhi perbedaan fisik, pola pikir, pola rasa-karsa, 
pola keyakinan, dan pola prilaku tertentu. Dampak dari aliran 
fatalis-pasif ini tentu berkontradiksi dengan cita-cita sebuah pen
didikan yang merupakan sebuah intervensi sadar dan tersruktur 
agar manusia itu semakin dapat memiliki kebebasan (QS. Ar-
Ra’du:11)11 sehingga mampu menempa dan membentuk dirinya 
berhadapan dengan determinasi heriditas (bawaan dasar sejak 
lahir), alam dan lingkungan sosi-kultrual, tradisi, yang mengeli
lingi dirinya. 

Dari penjelasan diatas, maka diberi karakteristik aliran ini 
ialah (1) dari dimensi potensi manusia, bahwa karakter sese
orang dapat diubah dan dibentuk sesuai dengan kehendak 
Tuhan, (2) dari dimensi asal-usul penciptaan, bahwa secara asal 
sebelum manusia lahir, Tuhan telah menentukan apakah sese
orang cenderung kepada mukmin atau kepada kafir, menjadi 
berkarakter atau menjadi tuna karakter dan kecenderungan itu 
dapat melalui struktur genetis riwayat keluarga atau langsung 
dari Tuhan yang menentukan kehendak dan perbuatan manu
sia, (3) dari dimensi pengaruh lingkungan, bahwa manusia 
dapat menerima pengaruh lingkungan atau menolaknya seperti 
pengaruh pendidikan, sosio-kultural, sosmed, tradisi-pembia
saaan, dan lain-lain adalah sudah ditentukan oleh Tuhan, (4) 
dari dimensi Tuhan, bahwa Tuhan Maha Kuasa menentukan 
manusia apakah menjadi berkarakter atau tuna karakter sesuai 
dengan kehendakNya, dan (5) dari dimensi hasil, bahwa jika 
manusia menjadi berkarakter atau menjadi tuna karakter, hal itu 
sudah sesuai dengan kehendak Tuhan melalui sebab yang di
ciptakanNya yang diketahui manusia atau melalui sebab yang 
diciptakanNya yang belum diketahui manusia. Jika digambarkan 
aliran ini adalah sebagai berikut: 

11Sesungguhnya Allah tidak merubah keadaan sesuatu kaum sehingga mereka 
merubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri ... (QS. Ar Ra’du: 11). Artinya 
dalam konteks pembentukan karakter, sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan 
fitrah karakter seseorang, sehingga merekalah yang mengubah dan membentuk 
keadaan (karakter) mereka sendiri. 



253Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

Kedua: Aliran Netral-Pasif 12

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya bahwa aliran ini 
berpandangan bahwa anak lahir dalam keadaan suci, utuh dan 
sempurna, suatu keadaan kosong sebagaimana adanya, tanpa ke
sadaran akan iman atau kufur, berkarakter atau tuna karakter dan 
menerima apa adanya terhadap pengaruh diterminasi hereditas, 
lingkungan terutama lingkungan sosial dan pendidikan. Ini 
sama dengan teori ’tabularasa’ dari John Lock. Manusia lahir se
perti kertas putih tanpa ada sesuatu goresan apapun. Manusia 
berpotensi berkarakter bila pengaruh luar terutama orang tuanya 
mengajarkan demikian. Sebaliknya berpotensi tuna karakter bila 
lingkungannya mengajarkan, membiasakan, dan menanamkan 
nilai-nilai jahat. Akibatnya ialah nilai-nilai apa yang diterima dan 
mendominasi diri seseorang yang berasal dari luar itulah yang 
membentuk dan menentukan karakternya apakah berkarakter 

12Netral maksudnya bahwa anak lahir dalam keadaan suci, utuh dan sempurna, 
suatu keadaan kosong sebagaimana adanya, tanpa kesadaran akan iman atau 
kufur, baik atau jahat, berkarakter atau tuna karakter. Sedangkan “pasif” maksudnya 
setiap manusia tidak memberi respon apa-apa (pasif) (hanya menerima dan tidak 
menolak) terhadap pengaruh atau ketetapan dunia luar termasuk pendidikan dan 
sosio-kultural.



254 H. Maragustam

atau tuna karakter. Hal ini berdasar pada QS. Al-Nahl (16):78.13 
Kalimat ”tidak mengetahui sesuatu apapun” dalam ayat ini di
maknai sebagai sesuatu yang kosong”. Nabi SAW dalam sabda
nya menekankan sangat pentingnya pengaruh lingkungan ini. 

قُولُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  رةََ أنََّهُ كَانَ يـَ عَنْ أَبِ هُريَـْ
سَانِهِ  راَنِهِ وَيَُجِّ هَوِّدَانِهِ وَيـُنَصِّ واَهُ يـُ مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرةَِ فَأَبـَ
قُول  ونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ ثَُّ يـَ نْتَجُ الْبَهِيمَةُ بَِيمَةً جَْعَاءَ هَلْ تُِسُّ كَمَا تـُ
بْدِيلَ  هَا لَ تـَ رءَُوا إِنْ شِئْتُمْ ) فِطْرةََ اللَّهِ الَّتِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيـْ رةََ واَقـْ أبَُو هُريَـْ

ينُ الْقَيِّمُ ( الْيَة14َ  لَِلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّ
Diantara pengaruh lingkungan yang paling kuat dalam 

membentuk karakter seseorang ialah sosio-kultural atau per
gaulan sosial. Dalam ini HR. Tirmidzi, disebutkan bahwa ”sese
orang berada dalam tuntunan temannya, maka hendaklah salah 
seorang dari kamu melihat siapa yang menjadi temannya.” Dari 
hadis ini dapat dimaknai bahwa pergaulan punya pengaruh besar 
terhadap pembentukan karakter. Jika seseorang bergaul dengan 
orang yang berkarakter seperti orang yang bertakwa, maka dia 
dapat mengambil sifat baik dari takwanya. Sebaliknya jika ber
gaul dengan orang yang tuna karakter seperti pendosa, maka se
seorang dapat mengambil sifat jahat dari pendosa tersebut. Ini 
juga sesuai dengan pendapat Syekh Nawawi al-Bantani (tanpa 
tahun) mengatakan: 

13“Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibu kamu dengan keadaan tidak 
mengetahui sesuatu apapun; dan dia telah mengurniakan kepada kamu pen
dengaran, penglihatan dan hati agar kamu bersyukur.”

14”Tidak ada seorang anakpun yang lahir, kecuali ia dilahirkan atas fitrah. Ke
dua orang tuanyalah yang menjadikan dia beragama Yahudi, Nasrani ataupun ber
agama Majusi sebagaimana binatang ternak memperanakkan seekor binatang (yang 
sempurna anggota tubuhnya). Apakah kalian mengetahui di antara binatang itu 
ada sesuatu yang putus (telinganya atau anggota tubuhnya yang lain). Kemudian 
Abu Hurairah berkata: Bacalah QS. al-Rum (30):30, jika kamu menghendakinya.”



255Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

أن لا يكون حريصا على الدنيا فصحبة الحريص على الدنيا سم 
من  يسرق  الطبع  بل  والاقتداء  التشبه  على  مجبولة  الطباع  لان  قاتل 
الطبع من حيث لا يدرى فمجالسة الحريص تزيد فى حرصك ومجالسة 

الزاهد تزيد فى زهدك15 
Menurut Syekh Nawawi, bila kamu ingin mengetahui (pe

rilaku) seseorang jangan bertanya kepada yang bersangkutan, 
tetapi lihatlah teman sepergaulannya, sebab perilaku orang yang 
menemani akan mencontoh orang yang ditemani. Maka dua ke
cendurungan karakter atau tuna karakter tersebut berproses se
cara terus menerus sepanjang hidup. Dari berbagai penjelasan 
tersebut maka karakteristik aliran ini ialah (1) dari dimensi po
tensi manusia, bahwa karakter seseorang dapat diubah dan di
bentuk, (2) dari dimensi asal-usul penciptaan, bahwa secara asal 
manusia ialah netral yakni tidak cenderung kepada mukmin atau 
kepada kafir, tidak cenderung menjadi berkarakter atau men
jadi tuna karakter, (3) dari dimensi pengaruh lingkungan, bahwa 
manusia dapat menerima pengaruh lingkungan sangat dominan 
atau signifikan, artinya mana yang lebih dominan mempenga
ruhi dirinya maka ia mengikutinya, seperti pengaruh pendidik
an, sosio-kultural, sosmed, tradisi-pembiasaaan, dan lain-lain, (4) 
dari dimensi Tuhan, bahwa Tuhan memberikan kebebasan ke
pada manusia untuk mengembangkan dirinya apakah menjadi 
berkarakter atau tuna karakter sesuai dengan sunnatullah 
(hukum-hukum keteraturan), dan (5) dari dimensi hasil, bahwa 

15Arti teks tersebut: Agar jangan seseorang tamak terhadap dunia. Bergaul 
dengan orang yang materialistik dan tamak sama halnya dengan meminum racun 
yang akan membunuh dirimu sendiri. Karena sifat-sifat yang buruk (watak buruk/
lemah) itu pada umumnya akan berjangkit kepada orang yang berteman dengannya 
secara tidak terasa dengan jalan menyerupai dan mengikuti. Bahkan karakter yang 
baik akan mencuri watak yang buruk secara tidak sadar. Satu lingkungan dengan 
orang yang tamak akan menggerakkan seseorang menjadi tamak pula, demikian 
juga satu majelis dengan orang zuhud (meninggalkan kesenangan dunia untuk ber
ibadah), maka ia akan zuhud pula. 



256 H. Maragustam

jika manusia menjadi berkarakter maka hal itu adalah karena 
pengaruh dan polesan lingkungan dan sebaliknya jika manusia 
menjadi tuna karakter, hal itu juga karena pengaruh dan polesan 
lingkungan yang mengitari jati diri manusia.

Jika digambarkan aliran ini adalah sebagai berikut: 

Fitrah
Manusia 

tabularasa 
Tradisi Budaya 

Pendidikan, 
sosial media 
(sosmed) dll. 

Lingkungan alam 
dan sosial 

Ketiga: Aliran Positif-Aktif 16

Aliran ini berpandangan bahwa bawaan dasar atau sifat 
manusia sejak lahir adalah berkarakter, sedangkan seseorang 
menjadi tuna karakter bersifat aksidental atau sementara dan ke
celakaan. Artinya seseorang lahir sudah berkarakter. Berkarakter 
itu bersifat dinamis dan aktif mempengaruhi lingkungan sekitar. 
Sebagai implikasinya jika seseorang tuna karakter, hal itu bukan 
dari cetak biru Tuhan, dan bukan pula bagian integral dari dirinya. 
Tetapi hal itu berasal dari luar dirinya yang sifatnya sementara 
dan menumpang dalam diri seseorang. Dapat diumpamakan 
seperti ”pohon benalu menumpang tumbuh dan menghisap 
saripati makanan dari pohon mangga”. Sekalipun asupan ma

16Maksud ”positif” yakni bawaan dasar atau sifat manusia sejak lahir adalah 
baik, sedangkan kejahatan bersifat aksidental (kecelakaan dan sementara). 
Sedangkan maksud ”aktif” adalah responnya terhadap dunia luar bisa menerima, 
atau menolak, atau sintesis yakni perpaduan antara nilai-nilai yang ada dalam 
dirinya dan nilai-nilai yang masuk yang berasal dari luar dirinya.



257Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

kanan untuk pohon mangga berkurang karena dicuri oleh pohon 
benalu, tetapi pohon mangga tidak akan berubah menjadi pohon 
benalu dan sebaliknya pohon benalu tidak akan berubah menjadi 
pohon mangga. Justru yang terjadi ialah pohon mangga yang 
berkarakter, hidup tertatih-tatih bahkan mati sebelum ajal yang 
sesungguhnya, karena digerogoti secara istiqomah (terus mene
rus) oleh pohon benalu yang tuna karakter. Para ahli yang ber
pandangan positif-aktif membangun dasar argumennya dari QS. 
al-A’raf (7):172.17 Kalimat ”Bukankah aku ini Tuhanmu?” mereka 
menjawab: Betul (Engkau Tuhan kami), Kami menjadi saksi”, 
dimaknai sebagai pemberian Tuhan secara asal kepada setiap 
individu untuk berkarakter, tidak ada sedikitpun secara asal se
suatu yang tidak baik (tuna karakter). Berarti manusia berasal dari 
Tuhan adalah berkarakter, dan menjadi tuna karakter di tangan 
manusia dan polesan lingkungan termasuk pendidikan, sosial 
media (sosmed), dan sosio-kultural. 

Menurut Ibnu Taimiyah, semua anak dilahirkan dalam ke
adaan fitrah, yaitu dalam keadaaan berpihak kepada kebaikan 
secara kodrati, dan lingkungan sosiallah menyebabkan individu 
menyimpang dari keadaan ini. Sifat dasar manusia memiliki lebih 
dari sekedar pengetahuan tentang Allah yang ada secara inheren 
di dalamnya, tetapi juga suatu cinta kepada-Nya dan keinginan 
untuk melaksanakan ajaran agama secara tulus sebagai seorang 
hanif sejati sesuai QS. Ar-Rum (30):30. 18 Menurut ash Shabuni, 

17dan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak-anak Adam 
dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa mereka (seraya 
berfirman): ”Bukankah aku ini Tuhanmu?” mereka menjawab: ”Betul (Engkau 
Tuban kami), Kami menjadi saksi”. (kami lakukan yang demikian itu) agar di hari 
kiamat kamu tidak mengatakan: ”Sesungguhnya Kami (Bani Adam) adalah orang-
orang yang lengah terhadap ini (keesaan Tuhan)”

18Maka hadapkanlah wajahmu dengan Lurus kepada agama Allah; (tetaplah 
atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. tidak ada 
peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia 
tidak mengetahui[1168]. Fitrah Allah: Maksudnya ciptaan Allah. manusia diciptakan 
Allah mempunyai naluri beragama Yaitu agama tauhid. kalau ada manusia tidak 
beragama tauhid, Maka hal itu tidaklah wajar. mereka tidak beragama tauhid itu 
hanyalah lantara pengaruh lingkungan.



258 H. Maragustam

kebaikan dan kesucian menyatu dalam diri manusia, sementara 
kejahatan bersifat aksidental. Manusia secara alamiah cenderung 
kepada kebaikan dan kesucian. Akan tetapi, lingkungan sosiallah, 
terutama orangtua, bisa memiliki pengaruh merusak terhadap diri 
(nafs), akal dan fitrah anak. Fitrah kesucian dan kebaikan sebagai 
sifat bawaan lahir bisa saja rusak. Ismail Raji al-Faruqi (Yesin 
Muhammad, 1997), memandang bahwa kecintaan kepada semua 
yang baik dan bernilai merupakan kehendak ketuhanan sebagai 
sesuatu yang Allah tanamkan kepada manusia. Pengetahuan dan 
kepatuhan bawaan kepada Allah bersifat alamiah, sementara ke
durhakaan tidak bersifat alamiah. Secara kodrati manusia itu baik, 
namun masyarakatlah yang membelenggu individu itu sehingga 
ia menjadi manusia yang bertumbuh semakin menjauhi dari ko
dratnya. Dari penjelasan tersebut nampak jelas ada hubungan erat 
antar lembaga pendidikan, kultur politik, sosio-kultural, tradisi, 
kehidupan sosial, dan pertumbuhan karakter individu. 

Shadr berpendapat bahwa QS. Ar-Rum (30):30 ini merupakan 
pernyataan dan tidak menggariskan sesuatu aturan atau hukum 
apa pun. Dengan demikian, menurutnya manusia telah dicipta
kan sedemikian rupa sehingga agama menjadi bagian dari fitrah
nya dan bahwa ciptaan Ilahi tidak bisa diubah. Agama bukanlah 
materi budaya yang diperoleh manusia sepanjang sejarah. Agama 
adalah bagian dari fitrah suci manusia, karenanya manusia tidak 
bisa hidup tanpanya. Ungkapan ”tidak ada perubahan dalam 
ciptaan Allah” dalam QS. Ar-Rum (30):30 bersifat pemberitahuan, 
bukan memerintahkan. Selama manusia adalah manusia, agama 
adalah norma yang suci baginya (Shadr, 1993). M. Quraish Shihab 
cenderung kepada aliran positif-aktif ini. Menurutnya bahwa 
fitrah manusia adalah kejadiannya sejak semula atau bawaan 
dasar sejak lahirnya. Para ulama memahaminya dengan tauhid 
(QS. al-Rum (30): 30). Kata laa (tidak) pada ayat tersebut, berarti 
bahwa seseorang tidak dapat menghindar dari fitrah. Dalam kon
teks ayat ini, ia berarti bahwa fitrah keagamaan akan melekat pada 
diri manusia untuk selama-lamanya, walaupun boleh jadi tidak 



259Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

diakui atau diabaikannya (M. Quraish Shihab, 1997). Melalu teori 
positif-aktif, manusia menjadi pelaku yang bertindak serta be
reaksi atas dunia di luar dirinya. Dimensi ini berupa disposisi 
batin melalui mana determinasi ini diterima, ditolak, atau sintesa 
atau dimodifikasi secara aktif. Dimensi internal manusia selalu 
berkarakter, sedangkan tuna karakter adalah bukan bagian in
tegral dari setiap individu. 

Dari berbagai penjelasan tersebut maka karakteristik aliran 
ini ialah (1) dari dimensi potensi manusia, bahwa karakter se
seorang dapat diubah dan dibentuk, (2) dari dimensi asal-usul 
penciptaan, bahwa secara asal manusia diberi potensi dasar dan 
kecenderungan murni lebih kuat dan cenderung kepada yang 
baik atau berkarakter dari pada tuna karakter, (3) dari dimensi 
pengaruh lingkungan, bahwa manusia dapat memberi respon 
(menerima, menolak, atau sebagian diterima dan sebagian di
tolak) terhadap dunia luar (lingkungan) seperti pengaruh pendi
dikan, sosio-kultural, sosmed, tradisi-pembiasaaan, dan lain-lain, 
(4) dari dimensi Tuhan, bahwa Tuhan memberikan kebebasan 
kepada manusia untuk mengembangkan dirinya apakah ber
karakter atau tuna karakter sesuai sunnatullah (hukum-hukum 
keteraturan), dan (5) dari dimensi hasil, bahwa jika manusia ber
karakter maka hal itu sudah merupakan bagian integral dari diri
nya yang dititipkan Tuhan dan dilengkapi dengan polesan ling
kungan, sedangkan jika manusia tuna karakter, maka hal itu 
bukan bagian integral dari dirinya, bukan pula kehendak Tuhan 
tetapi perbuatan dan kehendak manusia untuk menjadi tuna ka
rakter serta tuna karakter itu adalah kecelakaan yang sifatnya 
sementara. Jika digambarkan dapat dilihat sebagai berikut:



260 H. Maragustam

Jika digambarkan akan seperti dibawah ini: 

Fitrah 
Positif-Aktif

Tradisi 

Pendidikan, 
social media 
(sosmed) dll

Budaya 

Lingkungan 
alam dan 

sosial

Keempat: Aliran Dualis-Aktif 19

Aliran ini berpandangan bahwa manusia sejak awalnya 
membawa sifat ganda. Di satu sisi cenderung kepada kebaikan 
(energi positif) dan di sisi lain cenderung kepada kejahatan 
(energi negatif). Dua unsur pembentuk esensial dari struktur ma
nusia secara menyeluruh, yaitu ruh dan tanah, mengakibatkan 
seseorang menjadi berkarakter dan tuna karakter sebagai suatu 
kecenderungan yang setara pada manusia, yaitu kecenderungan 
untuk mengikuti Tuhan berupa nilai-nilai etis spiritual dan ke
cenderungan mengikuti syetan berupa nilai-nilai a-moral dan 
kesesatan. Kecenderungan kepada berkarakter dibantu oleh 
energi positif berupa kekuatan spiritual, kenabian dan wahyu 
Tuhan, bisikan malaikat, kekuatan akal sehat, nafs muthmainnah 

19Maksud “dualis” ialah manusia sejak awalnya membawa sifat ganda secara 
integral dan berlawanan. Di satu sisi cenderung kepada kebaikan, dan di sisi 
lain cenderung kepada kejahatan.Sedangkan maksud “aktif” adalah responnya 
terhadap dunia luar bisa menerima, atau menolak, atau sintesis yakni perpaduan 
antara nilai-nilai yang ada dalam dirinya dan nilai-nilai yang berasal dari luar.



261Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

(jiwa yang tenteram), dan hati yang sehat dalam diri manusia. 
Sedangkan kecenderungan kepada tuna karakter berupa energi 
negatif yakni nafsu ammarah bissu’ (nafsu yang selalu cenderung 
destruktif), nafsu lawwamah (nafsu yang tercela dan plin plan/
bunglon), kesesatan dan bisikan setan. Energi positif dapat men
dorong seseorang menjadi berkarakter yaitu orang yang ber
takwa, memiliki integritas, komitmen, bersahabat, jujur, peduli 
sosial (beramal saleh), dan lain sebagainya. Aktualisasi orang 
yang berkarakter seperti ini dalam hidup dan bekerja akan mela
hirkan akhlak mulia karena memiliki personality (integritas, ko
mitmen dan dedikasi), capacity (kecakapan) dan competency (ke
mampuan) serta keterampilan. Sedangkan energi negatif tersebut 
akan mendorong melahirkan seseorang menjadi tuna karakter 
yaitu orang yang selalu mengaktualisasikan20 dirinya amal al-
sayyiat (destruktif), bahkan syirk (menuhankan selain Allah) dalam 
hidupnya. Aktualisasi orang yang tuna karakter seperti ini dalam 
hidupnya akan melahirkan perilaku tercela, yaitu orang yang 
memiliki personality tidak bagus (hipokrit alias munafiq alias 
inkonsisten, penghianat, dan pengecut) dan tidak mampu men
dayagunakan potensi yang dimilikinya, serta hatinya terkunci 
untuk melakukan kebajikan. Untuk itu ayat “Khatamallah ‘ala 
quluubihim” dalam QS al-Baqarah: 7, bukanlah Tuhan yang mu
mulai mengunci mati hati seseorang menjadi orang yang tuna 
karakter, tetapi manusialah yang memulainya lewat pikiran (akal 
bawah sadar), hati, dan rasa yang dibangunnya dan menuruti 
tarikan energy negative, dan faktor-faktor luar lainnya. Lalu Tuhan 
merestui kehendak bebas manusia untuk memilih sesuai dengan 
sunnahNya (hukum-hukum keteraturan) yang diciptakanNya. 

Tanah sebagai simbol terendah dari kehinaan digabung
kan dengan ruh simbol kesucian dari Allah, yang kedua-duanya 
(simbol tanah dan simbol ruh) sebagai pembentuk jati diri manu
sia. Karenanya, manusia menjadi makhluk berdimensi ganda, 

20Artinya: Allah telah mengunci-mati hati mereka (QS > Al-Baqarah: 7.



262 H. Maragustam

dengan sifat karakter dan tuna karekter dasar ganda, tersusun 
dari dua kekuatan, bukan saja berbeda, tapi juga berlawanan. 
Yang satu cenderung turun kepada materi (energi negatif-tuna 
karakter) dan yang lain cenderung naik kepada Ruh Suci (energi 
positif-berkarakter). Kemampuan dan kecenderungan tersebut 
kemudian saling mempengaruhi secara aktif dengan lingkungan 
sehingga tumbuh dan berkembang menjadi lebih baik atau lebih 
buruk, berkarakter atau tuna karakter. Hal ini berdasar pada QS. 
al-Hijr [15]:28-29)21, al-Balad [90]:10)22, dan al-Syams [91]:7-10.23 
Dengan demikian karakteristik aliran dualis-aktif ialah (1) dari 
dimensi potensi manusia, bahwa karakter seseorang dapat diubah 
dan dibentuk, (2) dari dimensi asal-usul penciptaan, bahwa secara 
asal manusia diberi potensi dasar dan kecenderungan murni 
yang sama dan bertolak belakang yakni cenderung kepada yang 
baik atau menjadi berkarakter dan cenderung kepada yang jahat 
atau menjadi tuna karakter, (3) dari dimensi pengaruh lingkungan, 
bahwa manusia dapat memberi respon (menerima, menolak, atau 
sebagian diterima dan sebagian ditolak) terhadap dunia luar (ling
kungan) seperti pengaruh pendidikan, sosio-kultural, sosmed, 
tradisi-pembiasaaan, dan lain-lain, (4) dari dimensi Tuhan, bahwa 
Tuhan memberikan kebebasan kepada manusia untuk mengem
bangkan dirinya apakah menjadi berkarakter atau menjadi tuna 
karakter sesuai dengan sunnatullah (hukum-hukum keteratur
an), dan (5) dari dimensi hasil, bahwa manusia menjadi ber
karakter atau menjadi tuna karakter, maka hal itu sudah me
rupakan bagian integral dari dirinya dan dilengkapi dengan 
polesan lingkungan. 

21dan (ingatlah), ketika Tuhanmu berfirman kepada Para Malaikat: «Sesung
guhnya aku akan menciptakan seorang manusia dari tanah liat kering (yang berasal) 
dari lumpur hitam yang diberi bentuk. Maka apabila aku telah menyempurnakan 
kejadiannya, dan telah meniup kan kedalamnya ruh (ciptaan)-Ku, Maka tunduklah 
kamu kepadanya dengan bersujud.

22...dan Kami telah menunjukkan kepadanya dua jalan. Yang dimaksud dengan 
dua jalan ialah jalan kebajikan dan jalan kejahatan.

23...dan jiwa serta penyempurnaannya (ciptaannya). Maka Allah mengilhamkan 
kepada jiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya. Sesungguhnya beruntunglah 
orang yang mensucikan jiwa itu.



263Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

Gambar aliran ini dapat dilihat berikut ini: 

Fitrah 
Dualis-Aktif

Tradisi 

Pendidikan, 
social media 
(sosmed) dll

Budaya 

Lingkungan 
alam dan 

sosial

Dari empat aliran filsafat pendidikan pembentukan karak
ter tersebut (fatalis-pasif, netral-pasif, positif-aktif, dan dualis-
aktif), aliran mana yang lebih tepat dipakai dalam pembentukan 
manusia berkarakter? Menurut hemat penulis, yang paling tepat 
adalah dua yang terakhir yakni aliran positif-aktif dan dualis-aktif. 
Disamping pertimbangan teologis-normatif sebagaimana telah di
sebutkan sewaktu membicarakan positif-aktif dan dualis-aktif, 
pertimbangan lainnya adalah sebagai berikut:
1.	 Dari sisi fitrah bahwa manusia dalam sistem penciptaannya 

membawa potensi dasar dan kecenderungan murni. Potensi 
dasar dan kecenderungan murni itu akan stagnan dan tum
buh lambat dan sederhana, jika tidak dikembangkan oleh diri
nya sendiri dan oleh faktor-faktor lingkungan, seperti faktor 
pendidikan, sosio-kultural, media sosial (medsos), dan faktor-
faktor lainnya untuk menjadi manusia berkarakter. 

2.	 Tuhan pada prinsipnya, setelah Dia menciptakan fitrah ma
nusia (sistem penciptaaan yang diberi potensi-potensi dasar 
dan kecenderungan murni), Tuhan memberikan kebebasan 



264 H. Maragustam

kepada manusia untuk mengembangkannya (sesuai dengan 
sunntullah (hukum-hukum keteraturan) menjadi aktual 
(dari potensialitas menuju ke aktualitas) sehingga menjadi 
manusia berkarakter bukan menjadi manusia tuna karakter. 

3.	 Setelah manusia diciptakan Tuhan, yang telah diisi potensi 
dasar dan kecenderungan murni melalui struktur genetis 
riwayat keluarga, lalu pada hari kiamat Allah meminta per
tanggungjawaban kepada manusia setiap aktivitasnya di 
dunia sekecil apapun. Kemudian Tuhan membalas dengan 
kebaikan (surga) bagi yang beraktivitas baik (manusia ber
karakter) dan membalas dengan kejelekan (neraka) bagi 
yang beraktivitas jahat (manusia tuna karakter) dengan tolok 
ukur nilai-nilai agama (nilai-nilai ketuhanan, kemanusiaan, 
dan ke alaman).

4.	 Berangkan dari poin 1, 2, dan 3, maka dalam pembentukan 
manusia menjadi berkarakter atau tuna karakter, sangat di
pengaruhi oleh (1) hereditas (bawaan sejak lahir) melalu 
struktur genetis riwayat keluarga, (2) lingkungan, baik ling
kungan fisiologis maupun lingkungan psikologis, dan (3) 
kebebasaan manusia mengembangkan dirinya. Ketiga faktor 
tersebut selalu berada dalam bingkai hidayah24 Allah SWT. 

Turunnya hidayah هِدَايَة التَّوفِيْق والمعَُونَة (hidayah taufiq dan ma’unah) 
kepada seseorang, pada hakikatnya juga karena keaktifan usaha 

24Hidayah bagi Ibnu Jarir ialah isyarat batiniah yang dihujamkan/dipancarkan 
Allah kepada seseorang agar prilakunya sesuai dengan jalan yang lurus yang 
diridoi Tuhan. Dalam hal ini hidayah Tuhan dapat mencakup llima hidayah di 
bawah ini atau sebagian saja. Sedangkan menurut Ibnu Katsir, hidayah dimaksud 
hanya terbatas pada iman saja. Berikut ini, ada lima hidayah, hidayah nomor satu 
sampai empat merupakan otoritas manusia, sedangkan hidayah nomor lima adalah 
otoritas Tuhan. Hidayah dimaksud ialah: 
	 1.	 Hidâyah al-ilham al-Fithri yakni hadayah ilham atau instink)هِدَايَة الإلَْام الفِطْري )
	 2. 	 Hidayah Indera (هِدَايَة الَحواَس) 
	 3. 	 Hidayah Akal   )هِدَايَة العَقْل( 
	 4. 	 Hidayah Agama  )ين الدِّ yakni hidayah berupa agama langit yang di)هِدَايَة 

berikan melalui seorang rasul.
	 5.	 والمعَُونَة(  التَّوفِيْق   yakni hidayah kesesuaian antara rencana manusia dengan)هِدَايَة 

kehendak dan keridoan dan pertolongan Tuhan. 



265Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

manusia dari dalam dirinya untuk selalu mencarinya, lalu Allah 
menyinari sisi dalam manusia. Ini sesuai dengan firman Allah 
QS. Al Qashash: 56.25 Pada penghujung ayat disebutkan bahwa 
yang Allah berikan petunjuk itu ialah yang mau menerima pe
tunjuk. Ini memberi isyarat bahwa yang akan diberi petunjuk 
oleh Allah ialah orang yang membukan dirinya menerima petun
juk. Dengan kata lain seseorang yang selalu berusaha mencari 
petunjuk kebenaran dalam hidupnya. Menurut Imam Ibnu Katsir 
yang dikutip al-Shabuni (2004) mengatakan bahwa, hidayah ini 
dibatasi masalah iman saja. Sedangkan yang lain sudah turun 
hidayah sejak manusia lahir yakni hidayah instink, indera, akal, 
dan agama. 

D. 	 NILAI-NILAI UTAMA KARAKTER

Tujuan pendidikan nasional ialah untuk berkembangnya 
potensi peserta didik agar menjadi manusia yang (1) beriman dan 
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, (2) berakhlak mulia, (3) 
sehat, (4) berilmu, (5) cakap, (6) kreatif, (7) mandiri, dan menjadi 
warga negara yang (8) demokratis serta (9) bertanggung jawab 
(Bab II Pasal 3 UU Sisdiknas Nomor 20 Tahun 2003). Sembilan 
nilai karakter tersebut merupakan tafsiran dari falsafah negara 
yakni Pancasila. Kesembilan nilai karakter tersebut harus di
implementasikan dalam pendidikan sehingga keluaran (output) 
pendidikan mencerminkan sosok manusia yang berkarakter de
mikian secara dinamis sesuai jenjang pendidikan (pendidikan 
dasar, menengah, dan tinggi) dan jenis pendidikan (mencakup 
pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi, keaga
maan, dan khusus). Dari sembilan nilai karakter tersebut, dijabar
kan lagi oleh Kementerian Pendidikan Nasaional dalam buku 

25Artinya: Sesungguhnya kamu tidak akan dapat memberi petunjuk kepada 
orang yang kamu kasihi, tetapi Allah memberi petunjuk kepada orang yang di
kehendaki-Nya, dan Allah lebih mengetahui orang-orang yang mau menerima 
petunjuk.



266 H. Maragustam

Pengembangan Budaya dan Karakter Bangsa (2010) menjadi 18 
nilai karakter26. 

Sementara menurut Diane Tilman (2004), ada dua belas nilai 
utama karakter yang perlu diinternalisasikan yakni (1) kedamai
an (peace), (2) penghargaan (respect) (3) cinta (love), (4) toleransi 
(tolerance), (5) kejujuran (honesty), (6) kerendahan hati (humility), 
(7) kerjasama (cooperation), (8) kebahagiaan/ (happieness), (9) tang
gungjawab (responsibility), (10) kesederhanaan (simpliticity), (11) 
kebebasan (freedom), dan (12) persatuan (unity). Karakter ini juga 
merupakan nilai-nilai universal yang disepakati di forum inter
nasional. Sementara menurut Thomas Lickona, menawarkan dua 
nilai utama karakter yang perlu diinternalisasikan berdasar atas 
hukum moral, yaitu (1) sikap hormat dan (2) bertanggung jawab. 
Dua nilai ini mewakili dasar moralitas utama yang berlaku secara 
universal. Sebab, dua nilai itu memiliki tujuan dan merupakan 
nilai yang nyata bahwa terkandung nilai-nilai baik bagi semua 
orang, baik secara individu maupun sebagai bagian dari masya
rakat. Dua nilai utama tersebut sangat diperlukan untuk (1) pe
ngembangan mental (jiwa) yang sehat, (2) kepedulian akan hu
bungan interpersonal, (3) sebuah masyarakat yang humanis dan 
demokratis, dan (3) dunia yang adil dan damai (Thomas Lichona, 
2013).

Menurut Hermawan nilai-nilai utama itu diklasifikasikan 
dalam (1) dimensi politik, (2) dimensi ekonomi, dan (3) dimensi bu
daya. Pada dimensi politik, nilai yang perlu direvolusi ialah dapat 
(a) dipercaya (trustworthiness) dan (b) kewargaan (citizenship). 
Pada dimensi ekonomi adalah (a) mandiri (independency) dan 
(b) kreatif (creativity). Sedangkan pada dimensi budaya adalah 
(a) saling menghargai (mutual respect) dan (b) gotong royong 
(collaboration). Setiap nilai tersebut akan dilihat dari dua sisi, 
yakni atribut vertikal yang dilakukan oleh pemerintah dan atribut 

26Nilai-nilai karakter itu ialah religius, jujur, toleransi, disiplin, kerja keras, 
kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu, semangat kebangsaan, cinta Tanah 
Air, mengharagai prestasi, bersahabat/kumunikatif, cinta damai, gemar membaca, 
peduli lingkungan, peduli sosial, dan tanggung-jawab. 



267Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

horizontal yang dilakukan oleh masyarakat. Intinya, nilai-nilai 
baru ini dihidupi oleh kedua pihak atau butuh kolaborasi antara 
pemerintah dan rakyat.

Mengintegrasikan dari berbagai pendapat tersebut dalam per
spektif perspektif filsafat pendidikan, nilai-nilai Islam, dan nilai-
nilai luhur bangsa, maka paling tidak ada sepuluh nilai utama 
yang perlu diinternalisasikan kepada peserta didik yaitu:

Pertama: Nilai spiritual keagamaan (ma’rifatullah) 
Hakikat spiritualitas ialah pandangan pribadi dan perilaku 

seseorang yang mengekspresikan tujuan hidup, makna dan arti 
hidup, kesadaran diri, dan segala yang dialami, yang kesemua
nya dikaitkan ke dimensi transendental (Yang Maha Tinggi) atau 
untuk sesuatu yang lebih besar dari dirinya. Artinya apapun yang 
dialami oleh seseorang apakah dalam bentuk kesenangan dan 
kebahagiaan, ataukah dalam bentuk kesusahan dan kesengsa
raan, selalu dikaitkan dengan eksistensi Yang Maha Agung (tran
senden). Maka pandangan hidup dan prilaku manusia yang 
punya spiritual keagamaan ini akan selalu beriman kepada Allah, 
tawakkal kepada-Nya, dan meminta pertolongan kepada-Nya di 
setiap waktu dan kegiatan. Karena dia yakin bahwa disamping 
ada peran usaha pribadinya sesuai dengan sunnatullah dalam 
mewujudkan cita-citanya, tapi juga ada Tuhan menentukan se
gala-galanya. Sehingga usaha selalu disertai dengan tawakkal 
(berserah diri). Ini sesuai dengan QS. Ali Imran: 159.27 Tawakkal 
kepada-Nya mendapatkan kekuatan spiritual yang memadai 
untuk melakukan perubahan dan ketenangan batin. 

Substansi spiritual keagamaan ialah keimanan. Sedangkan 
keimanan adalah inti dari hati nurai moral (moral consequence). 
Pada hakikatnya hati nurani moral ini merupakan kekuatan 
ruhaniyah dan keimanan yang memberi semangat kepada se
seorang untuk berbuat terpuji dan menghalanginya dari per

27“Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad maka tawakkallah kepada 
Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang tawakkal kepada-Nya”.



268 H. Maragustam

buatan tercela. Character consequence dapat menguasai dan meng
awasi seseorang dalam setiap geraknya dan merupakan titik tolak 
seseorang untuk bersikap dan berbuat. Iman yang letaknya dalam 
hati akan menimbulkan konsekuensi logis terhadap tindakan-
tindakan karakter berupa pengalaman norma-norma Islam (moral 
judgement), tanggung jawab moral (moral responsibility), dan gan
jaran moral (moral rewards). Syekh Nawawi al-Bantani sangat 
detail menjelaskan isi hati nurani moral yakni berupa keimanan. 

Sebelum seseorang melakukan perbuatan baik atau jahat, 
pada hakikatnya dalam diri manusia ada kekuatan yang dikenal 
dengan suara batin/hati (conscience) untuk mendorong atau 
mengingatkannya. Bila meloloskan suara batin yang negatif, 
maka ia dikuasai oleh kejelekan. Sebaliknya jika suara batin yang 
positif yang dilakukan, maka seseorang dikuasai oleh kebaikan. 
Manurut Ahmad Amin (1975), suara hati itu tiga tingkatan yakni 
(1) perasaan melakuan kewajiban karena takut kepada manusia, 
(2) perasaaan mengharuskan mengikuti apa yang diperintahkan 
oleh undang-undang, meskipun sendirian atau dimuka orang 
banyak, dan (3) perasaan seharusnya mengikut apa yang dipan
dang benar oleh dirinya berbeda dengan pendapat orang lain atau 
sesuai, menyalahai undang-undang atau berbeda.

Faktor negative dari tingkatan pertama ialah (1) seseorang 
suka jatuh di dalam lembah kehinaan, bila berada sendirian dan 
jauh dari penglihatan orang lain, (2) bila terpengaruh dengan 
lingkungan yang buruk, tentu dia tidak malu akan berbuat keji 
dan tidak takut penglihatan orang lain untuk melakukan segala 
kejahatan, dan (3) jika system aturan lemah, maka ia akan me
lakukan berbagai kejahatan tanpa batas. Sedangkan sisi positif
nya, jika selalu di kawal oleh aturan yang ketat, maka dia akan 
melakukan kebaikan. 

Untuk tingkatan kedua, perasaaan seseorang mengharuskan 
mengikuti apa yang diperintahkan oleh undang-undang, meski
pun sendirian atau dimuka orang banyak. Suara hati ini lebih 
tinggi dari yang pertama, karena menetapkan dirinya untuk 



269Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

tunduk kepada undang-undang walau terhindar dari siksaan. 
Namun sisi negatifnya apabila ada celah dalam undang-undang 
tersebut, dia akan melakukan kejahatan karena terhindar dari 
menyalahi aturan. 

Untuk tingkatan yang ketiga inilah yang paling baik dan 
manusia yang berkarakter. Karena dengan kekuatan spiritual ke
agamaan (ma’rifatullah) yang dimilikinya dia tetap melakukan 
yang terbaik sesuai dengan nilai-nilai yang menghujam dan ber
urat berakar dalam dirinya, sekalipun undang-undangnya ada 
celah untuk dilanggar, dan sekalipun tidak di lihat orang lain se
waktu dia mau berbuat jahat. Maka tingkatan ketiga inilah yang 
secara terus menerus diberdayakan dan diisi dengan nilai-nilai 
spiritual keagamaan (ma’rifatullah) sehingga suara batin sese
orang menjadi kuat dan tahan uji menghadapi pergeseran nilai 
yang begitu cepat di arus global ini. 

Hati nurani moral ini melahirkan ibadah28 yakni hubung
an baik dengan Allah, dengan manusia dan dengan alam sesuai 
dengan nilai-nilai Islam. Ibadah secara sadar atau tidak sadar akan 
mengembangkan sikap hidup, sifat-sifat, kehendak, perilaku dan 
akhlak terpuji dan mengurangi akhlak tercela. Dengan demikian 
penanaman nilai spiritual keagamaan ini sangat sifinikan untuk 
menjadikan manusia berkarakter. Karena dengan nilai tersebut, 
seseorang akan yakin bahwa segala sikap, perkataan, dan peri
lakunya akan membawa konsekuensi di dunia sesuai dengan 
sunnatullah (tanggung jawab kemanusiaan) dan di akhirat dengan 
pembalasan (tanggungjawab ketuhanan). 

Kedua: Integritas yakni nilai dapat dipercaya (amanah/ trust
worthiness) dan nilai kejujuran (ash-shidq, honesty). 

Mohammad Nuh pada Upacara Hardiknas di Kemendik
nas, Jakarta, Minggu tanggal 2 Mei 2010, diantara karakter yang 
ingin kita bangun adalah “karakter yang berkamampuan dan 

28Hakikat ibadah adalah jalan hidup yang mencakup seluruh aspek kehidupan 
serta segala yang dilakukan manusia berupa perkataan, perbuatan, perasaan bahkan 
bagian apapun dari perilakunya untuk mengabdi dan mencari ridha Allah SWT.



270 H. Maragustam

berkebiasaan memberikan yang terbaik, giving the best, sebagai 
prestasi yang dijiwai oleh nilai-nilai kejujuran.” Amanah secara 
etimologis dari bahasa Arab dalam bentuk mashdar dari (amina-
amanatan) yang berarti jujur atau dapat dipercaya.29 Amanah 
adalah segala sesuatu yang dibebankan Allah kepada manusia 
untuk dilaksanakan yang tercakup di dalamnya hubungan ma
nusia dengan Allah (hablun minallah), hubungan sesama (hablun 
min al-nas), dan hubungan manusia dengan alam (hablun minal 
kaun). Filsafat amanah ialah seseorang berkeyakinan bahwa se
suatu yang ada dalam dirinya adalah titipan, dan akan diper
tanggung jawabkan kepada yang memberi amanah sesuai sistem 
aturannya. Orang yang amanah pasti jujur. 

Kejujuran (kebalikannya ialah pembohong) merupakan pe
rilaku yang mencerminkan kesatuan antara keimanan, perkata
an, dan perbuatan. Kejujuran adalah perilaku yang didasarkan 
pada upaya menjadikan dirinya sebagai orang yang selalu 
dapat dipercaya/amanah dalam perkataan, sikap, dan tindakan. 
Sementara orang munafiq atau pembohong tidaklah dikatakan 
sebagai seorang yang jujur karena dia telah menampakkan se
suatu yang berbeda dengan apa yang dia sembunyikan di dalam 
batinnya atau kenyataan yang sebenarnya. Kejujuran merupakan 
sifat seorang yang beriman, sedangkan lawannya, dusta, me
rupakan sifat orang yang munafik dan fasiq. Apabila seseorang 
menjadi sempurna dengan kejujurannya maka akan dikatakan 
orang ini adalah benar dan jujur.30 Kejujuran dalam tatanan 

29Amanah ialah sesuatu yang dipercayakan kepadanya. Amanah mempunyai 
akar kata yang sama dengan kata iman dan aman, sehingga mu’min berarti yang 
beriman, yang mendatangkan keamanan, juga yang memberi dan menerima 
amanah. Orang yang beriman disebut juga al-mu’min, karena orang yang beriman 
menerima rasa aman, iman dan amanah. Bila orang tidak menjalankan amanah 
berarti tidak beriman dan tidak akan memberikan rasa aman baik untuk dirinya dan 
sesama masyarakat lingkungan sosialnya. Dalam sebuah hadis dinyatakan ”Tidak 
ada iman bagi orang yang tidak berlaku amanah”.

30QS. Al-Hujarat ayat 15: “Sesungguhnya orang-orang mukmin yang sebe
narnya adalah mereka yang beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, kemudian 
mereka tidak ragu-ragu, dan mereka berjihad dengan harta dan jiwanya di jalan 
Allah. Mereka itulah orang-orang yang benar (jujur).” 



271Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

kehidupan masyarakat sebagai tolak ukur kebaikan seseorang 
dalam kehidupan sehari-harinya, selain itu kejujuran juga me
rupakan fondasi dalam rangka menciptakan kehidupan yang 
harmonis dalam sebuah lingkungan yakni lingkungan keluarga, 
masyarakat, dan bangsa. 

Menurut Imam Ibnul Qayyim yang dikutip Hamdani Ihsan 
dan Fuad Ihsan (2001), iman asasnya adalah kejujuran (kebenar
an) dan nifaq asasnya adalah kedustaan. Maka, tidak akan pernah 
bertemu antara kedustaan dan keimanan. Keduanya saling ber
tentangan satu sama lain. Allah mengabarkan bahwa tidak ada 
yang bermanfaat bagi seorang hamba dan yang mampu menye
lamatkannya dari azab, kecuali kejujurannya. Jujur terdiri dari 
tiga bagian yang tidak sempurna kecuali dengannya; (1) ke
jujuran hati dengan iman secara benar, (2) niat yang benar dalam 
perbuatan, dan (3) kata-kata yang benar dalam ucapan. 

Ada beberapa macam tentang kejujuran antara lain (1) 
jujur dalam ucapan. Ini merupakan jenis kejujuran yang paling 
tampak dan terang di antara macam-macam kejujuran; (2) jujur 
dalam tekad dan memenuhi janji seperti dalam QS. Al-Ahzab: 23, 
artinya apa yang diniati diikuti dengan tindakan, (3) jujur dalam 
perbuatan yaitu seimbang antara lahir dan batin, hingga tidak
lah berbeda antara amal lahir dengan amal batin, dan (4) jujur 
dalam kedudukan agama. Ini adalah kedudukan yang paling 
tinggi, sebagaimana jujur dalam rasa takut dan pengharapan, 
dalam rasa cinta dan tawakkal. Lahirnya integritas (amanah dan 
kejujuran) pada prinsipnya sebagai salah satu konsekuensi dari 
nilai spiritualitas keagamaan (ma’rifatullah). Dengan nilai spiritual 
keagamaan yang kuat akan mampu mengemban amanah itu 
dengan tidak curang alias jujur (benar).

Ketiga: Nilai hormat/menghargai 
Nilai menghargai dan nilai hormat merupakan kelanjutan 

dari nilai spiritualitas keagamaan dan integritas. Penghargaan 
berbasis cinta kasih ditekankan dalam Islam. Dalam hadis di



272 H. Maragustam

katakan, bahwa tidak sempurna iman seseorang sehingga ia 
menghargai, mencinta, dan menyayangi saudaranya (orang lain) 
sebagaimana ia menghargai, mencintai dan menyayangi dirinya 
sendiri. Rasa hormat berarti menunjukkan penghargaan kita 
terhadap harga diri sendiri, harga diri orang lain ataupun hal lain 
selain diri sendiri. Nilai hormat berbasis cinta kasih terhadap diri 
sendiri, orang lain dan lingkungan ini lahir karena (1) manusia 
berasal dari asal yang satu yakni Adam dan Hawa, (2) merasa 
sebagai hamba Allah yang sama harkat dan martabatnya, tanpa 
memandang jenis kelamin, kesukuan, dan lain-lain. Tinggi ren
dahnya manusia hanya ada dalam pandangan Allah yang tahu 
kadar ketaqwaannya (QS/. Al-Hujurat: 13), dan (3) sama-sama 
melaksanakan kewajiban kepada Allah dan merasa bagian dari 
orang lain (masyarakat). Allah mewajibkan manusia untuk 
menghormati orang lain. Menghormati dapat berjalan dengan 
baik dan langgeng jika basisnya adalah cinta kasih sehingga se
seorang merasa dirinya bagian tak terpisahkan dari masyarakat
nya dan akan merasa mudah menghargai orang lain. Tanpa 
bantuan orang lain pasti hidupnya sengsara dan susah bahkan 
mati sebelum ajal yang sesungguhnya. Sebaliknya rasa hormat 
tanpa didasari cinta kasih, maka menghargai itu tanpa makna. 
Artinya menghargai orang lain karena factor-faktor seperti rasa 
takut, terpaksa, keadaan lemah (miskin, bawahan di kantor, jabat
an lebih rendah dan lain-lain). Maka jika suatu saat factor-faktor 
tersebut tidak ada, maka dapat dipastikan ia tidak lagi meng
hormati orang lain. 

Keempat: Nilai silaturrahim yakni nilai berkomunikasi ber
basis kekerabatan dan kasih sayang

Silaturahim berasal dari kata silatun dan ar-rahim, silatun 
artinya menyambung dan ar rahim digunakan untuk menye
butkan karib-kerabat, karena mereka berasal dari satu rahim”. 
Kata rahim pada mulanya berarti kasih sayang, kemudian ber
kembang sehingga berarti pula peranakan (kandungan). Arti ini 



273Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

mengandung makna bahwa karena anak yang dikandung se
lalu mendapatkan curahan kasih sayang. Betul bahwa rahim 
adalah wadah calon bayi sebagai curahan kasih sayang antara 
suami istri. Dengan demikian silaturrahim adalah menjalin atau 
menyambung atau berkomunikasi sesama berbasis kekarabatan 
dan kasih sayang semata-mata karena Allah SWT. Oleh karena 
itu indikator silaturrahim yang baik mengandung unsur persa
habatan dan persaudaraan, komunikatif, kasih sayang, kebenar
an, kenyamanan, toleransi, keakraban, ketulusan, kerjasama, dan 
persaudaraan. 

Mengapa orang perlu silaturrahim atau berkumunikasi? 
Karena pada dasarnya fitrahnya manusia adalah makhluk indi
vidu sekaligus makhluk sosial. Sebagaimana makhluk sosial, 
manusia tidak dapat melepaskan dirinya dari orang lain. Tanpa 
bantuan orang lain, hidupnya akan merana dan bahkan menumui 
ajalnya sebelum ajal yang sesungguhnya. Secara kodrati, manusia 
akan selalu hidup bersama dalam berbagai bentuk komunikasi 
atau silaturrahim dan dalam situasi apapun. Manusia dengan 
segala watak dan pembawaannya akan selalu ingin menjalin hu
bungan hidup dengan orang lain yang dekat dengannya demi 
membentuk suatu komunitas yang rukun. Dalam menyukses
kan hubungan sosial tersebut, maka setiap individu dituntut 
untuk selalu menjaga interaksinya dengan baik antara sesama 
manusia. Dalam konsep Islam hubungan antara manusia tidak 
hanya dimaksudkan untuk menjalin komunikasi antar sesama 
manusia secara formal belaka, tetapi juga menjalin hubungan 
yang didasari cinta kasih, kebenaran, ketulusan, dan keakraban. 
Hubungan social atau komunikasi dalam Islam (silaturrahim) 
mempunyai makna komunikasi tidak hanya sekadar saling 
bertegur sapa, tetapi berbasis kasih sayang dan kekeluargaan 
yang mengandung nilai kebenaran, keadilan, peduli sosial, 
dan ketulusan. Begitu pentingnya silaturrahim dalam Islam, 
Baginda Rasulullah SAW, memerintahkan umatnya untuk me
nyambung silaturahim, dalam sabda beliau:



274 H. Maragustam

من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن 
الآخر  واليوم  بالله  يؤمن  ومن كان  رحمه،  فليصل  الآخر  واليوم  بالله 

فليقل خيراً أو ليصمت31
Bahkan terdapat ancaman serius bagi orang yang memutus 

silaturahim, Nabi SAW bersabda: “Tidak masuk surga orang yang 
memutus silaturahmi” (HR. Bukhari – Muslim).

Fakta empiris menunjukkan bahwa kebanyakan orang sukses 
justru ditentukan sejauh mana seseorang menghormati, meng
hargai, menolong, toleran dan santun dalam bersilaturrahim, 
berkomunikasi dan bertindak. Intelegensi hanya salah satu faktor 
saja untuk menuju sukses. Dalam penelitian di AS dari 20 kualitas 
yang dianggap penting dari seorang lulusan perguruan tinggi 
untuk seseorang menjadi sukses peringkat atas ialah karakter 
kemampuan bersliaturrahim, integritas dan kemampuan ber
kerjasama dengan orang lain (Ichsan S. Putra dan Ariyanti, 2005). 
Dalam agama sangat dikutuk orang-orang yang memutuskan si
laturrahim. Silaturrahim bukan hanya kepada orang yang baik 
kepada kita tetapi juga kepada orang yang yang tidak menyukai 
kita. Pribadi yang sukses itu ialah pribadi yang pandai bergaul 
dan suka membantu orang lain. Ia bergaul dengan siapa saja dan 
ia dekat di hati siapa saja. Ia juga menyukai cara-cara positif, 
seperti menghormati orang lain, santun, perhatian, mencintai, 
membantu, hingga mudah diterima, dan tidak pernah berusaha 
menguasai orang lain.

Kelima: Nilai tanggungjawab
Tanggung jawab adalah sikap, perkataan, diam, dan perilaku 

seseorang untuk melaksanakan tugas dan kewajibannya, yang 

31Artinya: “Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, maka 
muliakanlah tamunya. Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, 
maka sambunglah tali silaturahim. Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan 
hari akhir, maka katakanlah yang baik atau diam” (HR. Bukhari).



275Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

seharusnya dia lakukan, terhadap diri sendiri, masyarakat, ling
kungan (alam, social budaya, dan tradisi), negara dan Allah SWT 
baik di dunia maupun akhirat. Tanggung jawab secara literal 
ialah kemampuan untuk merespons atau menjawab. Artinya, 
tanggung jawab berorientasi lebih besar terhadap orang lain dari
pada dirinya sendiri, memberikan bentuk perhatian, dan secara 
aktif memberikan respons terhadap apa yang mereka (orang 
lain) inginkan. 

Dalam Islam tanggung jawab ini sangat ditekankan. QS. At 
Takaatsur: 8, disebutkan ...”kemudian kamu pasti akan ditanyai 
(diminta pertanggung jawaban) pada hari itu tentang kenikmat
an (yang kamu megah-megahkan di dunia itu).’’ Bahkan sekecil 
apapun yang dilakukan, akan diminta pertanggungjawaban 
dan akan dibalas sesuai dengan tingkat kebaikan atau kejahat
an yang dilakukan seseorang. Hal tersebut terdapat dalam QS. 
Zalzalah: 7-8. “Barang siapa yang mengerjakan kebaikan seberat 
zarah pun, niscaya dia akan melihat (balasan) nya. Dan barang 
siapa yang mengerjakan kejahatan seberat zarah pun, niscaya 
dia akan melihat (balasan) nya pula.” Kebaikan dibalas dengan 
kebaikan (surga), dan kejahatan dibalas dengan kejahatan pula 
(neraka). Karena beratnya tanggung jawab itu maka dalam Islam
pun disyaratkan seseorang diminta pertanggung jawaban apa
bila ia (1) mukallaf (dewasa), (2) berakal, (3) mengetahui dan me
nyadari apa yang dia lakukan, dan (4) berkemampuan untuk me
lakukannya bukan terpaksa. 

Ada beberapa jenis tanggung jawab, yaitu pertama, tang
gung jawab kepada Tuhan. Hal itu karena (1) Tuhan telah mem
berikan Alquran bagi Islam atau kitab lainnya bagi agama lain
nya sebagai pedoman, (2) Dia mengutus nabi dan rasul untuk 
menjelaskan kitab atau titah Tuhan tersebut, (3) Dia memberi 
kepada manusia berbagai potensi termasuk potensi fitrah ber
tuhan yang benar, dan (4) lalu diberi alam semesta ini sebagai 
medan empirik manusia yang punya hukum-hukum keteraturan 
(sunnatullah). Kedua, tanggung jawab terhadap diri sendiri 



276 H. Maragustam

yakni setiap orang harus bertanggung jawab untuk memenuhi 
kewajibannya sendiri dalam mengembangkan potensi-potensi 
dirinya sehingga dapat menjalankan tugasnya sebagai hamba 
dan khalifah Allah di bumi. Ketiga, tanggung jawab terhadap 
keluarga yakni setiap anggota keluarga wajib bertanggung jawab 
kepada anggota keluarga sesuai dengan kedudukan masing-
masing dalam keluarga tersebut. Tentu orang tua lebih berat 
tanggung jawabnya daripada anggota keluarga lainnya. Misal
nya seorang ayah mempunyai tanggung jawab yang sangat 
besar yaitu untuk melindungi dan menghidupi istri dan anak-
anaknya dengan seluruh kemampuannya dan membahagia
kan keluarganya. Tanggung jawab ini menyangkut nama baik 
keluarga, agama, kesejahteraan, kenyamanan, keselamatan, pen
didikan, dan kehidupan. Keempat, tanggung jawab terhadap 
masyarakat yakni setiap sikap, perkataan, dan tindakan harus 
sesuai dengan etika dan norma yang ada di masyarakat itu. Hal 
ini sebagai akibat dari bahwa setiap manusia merupakan bagian 
integral dari makhluk sosial. Karenanya manusia terikat dengan 
norma-norma yang ada dalam masyarakat. Oleh sebab itu semua 
tindakan, perkatan, dan sikap yang dilakukan manusia sebagai 
anggota masyarakat, harus dipertanggung jawabkan kepada ma
syarakat itu. Kelima, tanggung jawab terhadap bangsa dan negara. 
Suatu kenyataan bahwa seorang manusia merupakan warga ne
gara suatu negara. Manusia terikat dengan norma-nora atau 
peraturan, hukum yang dibuat oleh suatu negara tersebut. Jadi 
seseorang tidak bisa berbuat sesuai kemauannya sendiri. Apabila 
perbuatan seseorang itu salah dan melanggar aturan yang ada 
dalam negaranya maka harus dia pertanggung jawabkan sesuai 
hukum yang berlaku di negara itu. 

Keenam: Nilai kerja keras berimplikasi percaya diri, kreatif, 
dan pantang menyerah. 

Kerja keras ialah perilaku yang menunjukkan upaya sungguh-
sungguh dalam mengatasi berbagai hambatan belajar dan tugas, 



277Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

serta menyelesaikan tugas dengan sebaik-baiknya (Kemendiknas, 
2010). Kerja keras dalam pengertian luas adalah semua bentuk 
usaha sunguh-sungguh, secara terus menerus tanpa mengenal 
lelah, dan memanfaatkan segala sumber daya, baik dalam hal 
materi (fisik) maupun immateri (intelektual, rasa-karsa, spiritual, 
dll) untuk mencapai tujuan yang bersifat keduniaan dan/atau 
keakhiratan. Untuk mencapai tujuan tersebut tentu bagi pekerja 
keras harus punya perencanaan, pengetahuan, keterampilan, per
caya diri, dan semangat pantang menyerah. 

Sebagai dasar normatif kerja keras ialah firman Allah dalam 
QS. Alankabut:17.32

Dalam pandangan Islam kerja keras sangat dianjurkan. 
Bahkan setiap muslim diperintahkan, jika seseorang selesai me
lakukan suatu pekerjaaan, cepat bergegaslah untuk mengerjakan 
lainnya. “Maka apabila kamu telah selesai (dari sesuatu urusan), 
kerjakanlah dengan sungguh-sungguh (urusan) yang lain, dan 
hanya kepada Tuhanmulah hendaknya kamu berharap”. (QS. 
Insyirah: 7-8). Demikian juga seseorang dilarang keras menggan
tungkan hidupnya pada orang lain, apalagi meminta-minta. Dalam 
sebuah hadis dikatakan bahwa “tangan di atas lebih baik dari 
pada tangan dibawah” (HR. Bukhari-Muslim). Artinya bahwa 
tangan pemberi dengan kerja keras lebih baik dari pada tangan 
peminta-minta karena kemalasannya. 

Nilai kerja keras membawa implikasi kepada nilai percaya 
diri, kreatif, mandiri, dan pantang menyerah. Karena setiap pe
kerja keras tentu ingin hasil kerjanya lebih maksimal sampai 
tercapai tujuannya. Untuk itu diperlukan keuletan, ketekunan, 
kreatif, mandiri, dan pantang menyerah. Rasulullah SAW mem
beri teladan dalam hal ini sebagaiman diceritakan oleh istri beliau, 
Aisyah, yang diriwayatkan Imam Ahmad: 

32Sesungguhnya apa yang kamu sembah selain Allah itu adalah berhala, dan 
kamu membuat dusta. Sesungguhnya yang kamu sembah selain Allah itu tidak 
mampu memberikan rezeki kepadamu; maka mintalah rezeki itu di sisi Allah, dan 
sembahlah Dia dan bersyukurlah kepada-Nya. Hanya kepada-Nya lah kamu akan 
dikembalikan.



278 H. Maragustam

عن عائشة أنها سُئلت ما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم 
عْمَلُ مَا  عْلَهُ، وَيـَ وْبَهُ، وَيَْصِفُ نـَ يعمل في بيته، قالت: “كَانَ يَِيطُ ثـَ

يُوتِِم33ْ عْمَلُ الرِّجَالُ فِ بـُ يـَ
Nabi SAW menjahit pakaiannya sendiri dan mengesol sandal

nya sendiri adalah memberi contoh kepada umatnya untuk 
pentingnya kerja keras dengan nilai percaya diri, kemandirian, 
kreatif, dan pantang menyerah. Untuk itu seseorang yang ber
karakter kerja keras tentu tahu betul kekuatan hukum keyakinan 
dan prediksi, ia tau menyadari sepenuhnya bahwa segala sesuatu 
yang diyakni dan diproyeksikan mewujud sesuai dengan keya
kinan dan proyeksi itu atas pertolongan Tuhan.

Ketujuh: Nilai istiqomah (teguh pendirian) berimplikasi ke
pada nilai disiplin, konsisten, dan taat

Pada hakiklatnya istiqomah itu ialah teguh pendirian dalam 
menjalankan ketaatan dan kebenaran. Pelaku istiqomah me
ngandung arti konsisten, disiplin, dan setia dalam menjalankan 
ketaatan kepada Tuhan dan aturan-aturan lainnya. Inti dari pe
ngertian istiqomah ialah disiplin. Dalam Kamus Umum Bahasa 
Indonesia disebutkan bahwa disiplin berarti ketaatan dan ke
patuhan pada aturan dan tata tertib (W.J.S. Poerdarminta 2005). 
Dengan demikian indikator seseorang istiqomah jika ia ber
disiplin, konsisten, dan setia dalam ketaatan dan kepatuhan pada 
aturan dan tata tertib baik aturan itu berasal dari Sang Pencipta 
berpegang teguh, setia, dan disiplin pada apa yang diajarkan Allah 
dan RasulNya berupa perintah atau larangan, maupun ajaran 
yang bersifat menghalalkan, menganjurkan, Sunnah, makruh, dan 
subahat semata-mata karena Allah) maupun dari manusia (aturan 
perundang-undangan atau aturan dalam masyarakat). 

33Artinya: Dari Aisyah RA, beliau ditanya apa yang dikerjakan Rasulullah 
SAW di rumah? Aisyah menjawab, Rasulullah menjahit pakaiannya sendiri, 
mengesol sandalnya sendiri, dan melakukan apa yang biasa dilakukan laki-laki 
pada umumnya di rumah mereka.” 



279Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

Dasar perintah istiqomah ini terdapat dalam QS. Fushshilat: 
30, “Sesungguhnya orang-orang yang mengatakan: “Tuhan kami 
ialah Allah” kemudian mereka meneguhkan pendirian (isti
qomah) mereka, maka malaikat akan turun kepada mereka (dengan 
mengatakan): “Janganlah kamu merasa takut dan janganlah kamu 
merasa sedih; dan bergembiralah kamu dengan (memperoleh) 
surga yang telah dijanjikan Allah kepadamu”. Dalam sebuah 
hadis dari Abu ‘Amr atau Abu ‘Amrah Sufyan bin Abdillah, beliau 
berkata, “Wahai Rasulullah SAW, ajarkanlah kepadaku dalam 
(agama) islam ini ucapan (yang mencakup semua perkara islam 
sehingga) aku tidak (perlu lagi) bertanya tentang hal itu kepada 
orang lain setelahmu. Rasulullah SAW bersabda, “Katakanlah: 
“Aku beriman kepada Allah“, kemudian ber istiqamahlah (teguh pen
dirian dan disiplin). (HR. Muslim). Demikian juga sifat istiqomah 
ini, disebutkan dalam hadis: bahwa “Sesungguhnya amal yang 
paling dicintai Allah adalah yang terus menerus atau istiqomah 
(kontinyu/disiplin) meskipun sedikit (HR. Bukhari dan Muslim)”

Kedelapan: Nilai sabar berimplikasi kepada nilai tawakkal, 
ridha, ikhlas, dan rendah hati 

Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia sabar adalah (1) 
tahan menderita sesuatu (tidak lekas marah, tidak lekas patah 
hati, tidak lekas putus asa, dsb) dan (2) tenang; tidak tergesa-gesa; 
tidak terburu nafsu (W.J.S. Poerdarminta, 2005). Dalam tafsir al-
Jalalain disebutkan bahwa sabar ialah kemampuan menahan 
diri atas sesuatu yang engkau tidak senangi (Jalaluddin al-
Mahalli dan Jalaluddin al-Suyuthi, tth). Sabar dalam Islam pada 
hakikatnya ialah kemampuan seseorang menahan diri (sabar) 
dalam melakukan perintah-perintah Allah, menahan diri (sabar) 
tidak melakukan perbuatan yang dilarang atau maksiat, menahan 
diri (sabar) dalam menggunakan nikmat kesenangan hidup, dan 
menahan dari (sabar) dari segala macam penderitan dan ke
susahan hidup yang disertai dengan ikhlas, tawakkal, rendah 
hati, dan ridha terhadap takdir Allah SWT apa yang dialaminya. 



280 H. Maragustam

Maka orang yang sabar yang benar pasti berimplikasi kepada 
sikap ikhlas, tawakkal, rendah hati, dan ridha karena orang sabar 
harus menerima terhadap takdir Allah SWT dengan sikap ikhlas, 
rendah hati, berserah diri kepada Nya (tawakkal) terhadap apa 
yang dialaminya. 

Dasar normatif perlunya karakter sabar ini antara lain ter
dapat dalam QS. Al Baqarah: 45. (QS. Thaahaa:132).34 Karena begitu 
beratnya sikap sabar ini maka Allah pun banyak memberikan 
predikat bagi manusia berkarakter sabar ini. Seperti Allah beserta 
dengan orang-orang yang sabar (QS. Al Baqarah:153), predikat 
takwa (QS. Al-Baqarah:177); sumber atau ladang ganjaran (QS. 
Az Zumar: 10); kabar gembira (QS. Al-Baqarah:155); kemampuan 
mengambil hikmah atau pelajaran dari berbagai fenomena (QS. 
Ibrahim:5); dan lain sebagainya. Dalam realitas sosial ditemukan 
bahwa memperjuangkan kebenaran apabila dilakukan dengan 
sabar dan rendah hati jauh lebih bermakna dan lebih efektif ke
berhasilannya, daripada dilakukan dengan cara yang tidak baik, 
tergesa-gesa, arogan, dan terburu nafsu. Maka pribadi berka
rakter ialah pribadi yang hidup dengan cita-cita, perjuangan, yang 
dilandasi dengan kesabaran. 

Kesembilan: Nilai keteladanan 
Secara etimologi teladan berarti sesuatu (perbuatan, barang, 

dsb) yang patut ditiru atau dicontoh (W.J.S. Poerdarminta, 2005). 
Dalam Bahasa Arab teladan diambil dari kata uswah atau qudwah. 
Dengan demikian teladan secara istilah ialah seseorang atau 
barang (seperti medsos) yang dijadikan contoh atau ditiru bisa 
perkataannya, sikapnya, perbuatannya ataupun lainnya. Tentu 
keteladanan yang harus ditiru dan dicontoh ialah keteladanan 

34 “Dan mintalah pertolongan (kepada Allah) dengan sabar dan (mengerjakan) 
shalat. Dan sesungguhnya yang demikian itu sungguh berat, kecuali bagi orang-
orang yang khusyuk (QS. QS. Al Baqarah: 45). “Dan perintahkanlah kepada 
keluargamu mendirikan shalat dan bersabarlah kamu dalam mengerjakannya. 
Kami tidak meminta rezeki kepadamu, Kami lah yang memberi rezeki kepadamu. 
Dan akibat (yang baik) itu adalah bagi orang yang bertakwa (QS. Thaahaa:132).



281Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

yang baik bukan keteladanan yang tidak baik. Keteledanan bisa 
langsung (direct) yakni seseorang mengaktualisasikan dirinya 
menjadi teladan dan bisa juga secara tidak langsung (indirect) 
yakni seseorang menceritakan berbagai kisah teladan para nabi 
dan rasul, kisah para syuhada, para pahlawan, para ilmuan, dan 
kisah-kisah teladan lainnya kepada para muridnya. 

Mengapa perlu keteladanan dalam kehidupan? Karena sifat 
dasar fitrah manusia ialah (1) ingin meniru dan mencontoh baik 
dalam kebaikan maupun dalam hal kejahatan dan (2) diyakni 
bahwa keteladanan sangat efektif dalam pembentukan karakter 
seseorang. Orang-orang kafir atau musyrik dari umat Muham
mad SAW, dari umat Nabi Ibrahim AS, dari umat Nabi Musa AS 
dan dari umat-umat rasul lainnya, mereka tahu bahwa apa yang 
mereka sembah yakni berhala, tidak membawa manfaat dan tidak 
pula membawa madorot, tetapi mereka tetap melakukannya. 
Alasan mereka hanya satu yakni ingin meneladani dan meniru 
apa yang dilakukan oleh bapak-bapak dan nenek moyang mereka 
dahulu. 

Panji-panji Islam dapat ditegakkan apabila seseorang me
nempatkan dirinya sebagai teladan yang baik (uswatun hasanah) 
bagi masyarkat dan keluarganya. Sebaliknya tidak akan dapat 
menciptakan tatanan dunia yang bermoral apabila terutama para 
pemimpinnya belum dapat menjadikan diri mereka sebagai te
ladan bagi yang dipimpinnya. Maka Presiden menjadi teladan 
bagi rakyatnya. Orang tua menjadi teladan bagi anak-anaknya. 
Guru menjadi teladan bagi murid-muridnya. Majikan menjadi 
teladan bagi para pekerjanya. Supir menjadi teladan bagi penum
pangnya. Mahasiswa menjadi teladan bagi mahasiswa lainnya. 
Dalam QS. Al-Ahazab: 21 disebutkan: Sesungguhnya telah ada 
pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) 
bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari 
kiamat dan dia banyak menyebut Allah. 



282 H. Maragustam

Kesepuluh: Nilai Toleransi (tasamuh) 
Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia toleransi ialah ber

sifat atau bersikap menenggang (menghargai, membiarkan, 
membolehkan) pendirian (pendapat pandangan, kepercayaan, 
kebiasaan, kelakuan, dan lain sebagainya) yang lain atau ber
tentangan dengan pendiriannya sendiri (W.J.S. Poerdarminta, 
2005). Dasar toleransi dalam Islam antara lain terdapat dalam 
QS. Luqman:1535 dan QS. Al-Mumtahanah:8.36 Dalam ayat-
ayat tersebut mengajarkan kepada setiap muslim berbuat baik 
kepada setiap orang baik yang berbeda dengan pendiriannya 
atau bertentangan dengan pendiriannnya sendiri, maupun yang 
sama pendirian dengan pendidiriannya sendiri. Bahkan kepada 
orang musyrikpun tetap berbuat baik dalam hal pergaulan 
dunia. Sedangkan dalam hal agama bentuk toleransinya adalah 
tidak saling mengganggu atau mengakui keberadaan agama lain 
dengan tidak melebur dalam agama lain tersebut atau membiar
kan agama orang lain beribadah sesuai dengan keyakinan dan 
keimanannya. Bentuk-bentuk toleransi dapat berupa menolong 
orang lain yang membutuhkan, menjalin persaudaraan dan ke
kerabatan kepada orang tua atau saudara yang non muslim (QS. 
Luqman:15), kerjasama dalam hal masalah-masalah keduniaan, 
dan lain sebagainya. 

Lahirnya toleransi berawal dari spiritual keagaaan yang me
nekankan bertoleransi terhadap orang lain. Dasar filsafatnya 
bahwa manusia diciptakan dalam perbedaan dan makhluk sosial. 
Yang saudara sekandung dan kembarpun pasti berbeda, apalagi 
yang bukan saudara dan bukan pula kembar. Seseorang tidak 

35Dan jika keduanya memaksamu untuk mempersekutukan dengan Aku se
suatu yang tidak ada pengetahuanmu tentang itu, maka janganlah kamu mengikuti 
keduanya, dan pergaulilah keduanya di dunia dengan baik, dan ikutilah jalan 
orang yang kembali kepada-Ku, kemudian hanya kepada-Kulah kembalimu, maka 
Ku-beritakan kepadamu apa yang telah kamu kerjakan (QS. Luqman: 15).

36Allah tiada melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap 
orang-orang yang tiada memerangimu karena agama dan tidak (pula) mengusir 
kamu dari negerimu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku 
adil (QS. Al-Mumtahanah:8).



283Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

boleh bercita-cita untuk menyeragamkan (uniform) setiap orang. 
Sikap toleran terhadap perbedaan baik dalam masalah keagama
an (dalam batas-batas tertentu), karakter, kemasyarakatan dan 
tradisi dan kultur. Sebagai contoh tersebut dalam QS. Thaha: 
4437 diabadikan bagaimana sikap toleran, lembut dan penuh 
makna yang dicontohkan oleh Nabi Musa as dan Nabi Harun as 
terhadap Firaun yang kejam, bengis, puncak kesombongan bahkan 
mengakui dirinya sebagai Tuhan. Menurut Ibnu Katsir dalam 
Mukhtashor Tafsir Ibnu Katsir (Muhammad Ash-Shaobuni, 2004) 
mengatakan bahwa kata-kata yang digunakan Nabi Musa as dan 
Nabi Harun as terhadap Firaun dalam menyeru kepada jalan 
Allah adalah kata-kata yang halus (raqiq), lembut (layyin), mudah 
dicerna (sahl), dan ramah bersahabat (rafiq). Hal itu dilakukan 
supaya lebih berpengaruh dalam jiwa, lebih dapat diterima, dan 
lebih berguna dan bermanfaat. 

Kesebelas: Nilai cinta ilmu 
Cinta ilmu atau rasa ingin tahu adalah sikap dan tindakan 

yang selalu berupaya untuk mengetahi lebih mendalam dan 
meluas dari sesuatu yang dipelajarinya, dilihat, dan didengar 
(Kemendiknas, 2010). Islam sangat menghargai ilmu pengeta
huan dan mendudukkannya dalam posisi yang sangat tinggi. 
Perintah “membaca” pada ayat yang pertama turun dalam QS. 
Al-Alaq pada prinsipnya agar umat manusia harus mencintai 
dan menghargai ilmu. “Membaca” artinya setiap orang harus 
mampu membaca baik yang tersurat maupun yang tersurat se
tiap fenomena yang ada. Untuk mampu membaca secara kritis 
dan sampai ke tujuan tentu harus disertai dengan pemikiran, 
penganalisaan, eksprimen, dan penelitian. Itulah salah satu isyarat 
dari QS. Al-Zumar:938 yang mengatakan bahwa tidak sama antara 

37”maka berbicaralah kamu berdua kepadanya dengan kata-kata yang lemah 
lembut, mudah-mudahan ia ingat atau takut».

38... Katakanlah: «Adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-
orang yang tidak mengetahui?» Sesungguhnya orang yang berakallah yang dapat 
menerima pelajaran» (QS. Al-Zumar:9).



284 H. Maragustam

orang yang membaca dengan ilmu pengetahuan dan yang mem
baca dengan tidak memakai ilmu pengetahun. … niscaya Allah 
akan meninggikan orang-orang yang beriman di antaramu dan 
orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat. 
Dan Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan (QS. Al-
Mujadilah: 11). 

 Manusia diangkat Tuhan derajatnya tiada lain karena tiga hal 
yang menjadi satu kesatuan (1) beriman (teosentris), (2) berilmu 
(teosentis dan antroposentris), dan (3) amal shaleh (teosentiris, 
antroposentris dan kosmosentris) (QS. Al-Mudalah: 11, dan QS. 
at-Tiin: 6). Rasa ingin tahu dapat berhasil dengan baik dan ber
tahan lama jika di dadasari semangat dari dalam diri (motivasi 
intrinsik). Sedangkan yang didasari dari semangat yang dilandasi 
oleh motivasi dari luar (motivasi eksterinsik) tidak bertahan lama 
dan akan berhenti seiring dengan tercapainya tujuan atau orang 
atau sesuatu yang memberi motivasi.

E. 	 STRATEGI PEMBENTUKAN KARAKTER 

Bisakah manusia dibentuk menjadi berkarakter atau tuna 
karakter? Jika karakter merupakan seratus persen turunan atau 
bawaan sejak lahir, maka karakter tidak bisa dibentuk. Namun, 
jika bawaan (heriditas) hanyalah salah satu faktor pembentuk 
karakter, tentu jawabannya bisa dibentuk semenjak usia dini39. 
Untuk itu kesebelas pilar karakter tersebut di atas, dapat diajar
kan secara sistematis dalam model pendidikan karakter holistic-
integratif (pendidikan formal, informal dan nonformal) dengan 
enam rukun. Keenam rukun pendidikan karakter berikut adalah 
sebuah lingkaran yang utuh yang dapat diajarkan secara berurut
an atau tidak berurutan. Sesuatu tindakan barulah dapat meng
hasilkan karakter, apabila enam rukun pembentukan karakter 

39Maksud usia dini dalam tulisan ialah sejak terjadi penyatuan antara sperma 
laki-laki dan ovum perempuan, yang dalam hadis shaheh dikatakan kira-kira umur 
calon bayi 120 hari dalam kandungan. 



285Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

berikut ini dilakukan secara utuh dan terus menerus. Keenam 
rukun itu adalah sebegai berikut: 

Rukun Pertama: Moral Acting (tindakan yang baik) dengan 
cara habituasi (pembiasaan) dan pembudayaan. 

Melakukan yang baik dengan cara pembiasaan adalah yang 
memberi sifat dan jalan yang tertentu dalam pikiran, keyakinan, 
keinginan dan percakapan; kemudian jika ia telah tercetak dalam 
sifat ini, seseorang sangat suka kepada pekerjaaannya kecuali 
merubahnya dengan kesukaran. Menurut Ahmad Amin (1975) 
kebiasaan baru dapat menjadi karakter jika seseorang senang 
atau rela, atau ada keinginan kepada sesuatu yang dibiasakan 
dan diterimanya keinginan itu, dan diulang-ulang keinginan dan 
penerimaan itu secukupnya. Kebiasaan tidak hanya terbatas 
pada perilaku, tetapi juga kebiasaan berpikir yang positif dan 
berperasaan yang positif. Sifat system urat saraf itu menerima 
perubahan. Menurut Ibrahim Alfikiy (2012), kebiasaan adalah 
pikiran yang diciptakan seseorang dalam benaknya, kemudian 
dihubungkan dengan perasaan dan diulang-ulang hingga akal 
meyakininya sebagai bagian dari perilakunya. Hukum pem
biasaan itu melalui enam tahapan yakni (1) berpikir, (2) pe
rekaman, (3) pengulangan, (4) penyimpanan, (5) pengulangan 
dan (6) kebiasaan. Penjelasannya sebagai berikut: 
1.	 Berpikir, maksudnya seseorang memikirkan dan mengeta

hui nilai-nilai yang diberikan, lalu memberi perhatian, dan 
berkonsentrasi pada nilai tersebut. 

2.	 Perekaman, maksudnya setelah nilai-nilai diterima, otaknya 
merekam. Otaknya kemudian membuka file yang sejenis 
dengan pikiran itu dan menghubungkan dengan pikiran-pi
kiran lain yang sejenis atau yang dinilai bermanfaat baginya. 

3.	 Pengulangan yakni seseorang memutuskan untuk meng
ulangi nilai-nilai yang baik itu dengan perasaan yang sama.

4.	 Penyimpanan. Karena perekaman dilakukan berkali-kali ter
hadap nilai-nilai yang masuk tadi, pikiran menjadi semakin 



286 H. Maragustam

kuat. Akal menyimpannya dalam file dan menghadirkan
nya setiap kali seseorang menghadapi kondisi serupa. Mele
paskan diri dari perilaku semacam itu akan semakin sulit 
karena pikiran itu sudah tersimpan di dalam file akal bawah 
sadarnya.

5.	 Pengulangan. Disadari atau tidak, seseorang mengulang 
kembali perilaku nilai-nilai yang baik yang tersimpan kuat 
di dalam akal bawah sadarnya. Ia dapat merasakan bahwa 
dirinya telah mengulangi perilaku itu atau terjadi begitu saja 
di luar kemauannya. Setiap kali memori yang tersimpan di 
akal bawah sadar itu diulang, ia semakin kuat dan menancap 
serta berurat berkar dalam jiwanya.

6.	 Kebiasaan menjadi karakter. Karena pengulangan nilai-nilai 
yang baik yang berkelanjutan dan tahapan-tahapan di atas 
yang dilalui, akal manusia meyakini bahwa kebiasaan ini 
merupakan bagian terpenting dari perilaku. Maka, ia mem
perlakukannya seperti bernapas, makan, minim, atau kebia
saan lain yang mengakar kuat. Jika sudah demikian, orang 
tidak dapat mengubahnya dengan hanya berpikir untuk 
mengubah, kemauan keras, atau dengan sesuatu yang ber
asal dari dunia luar semata. 

Tindakan pembiasaan kebaikan, sangat ditekankan dalam 
Islam. Dalam hadis, disebutkan, “Perintahlah anak-anakmu men
jalankan ibadah salat jika mereka sudah berusia tujuh tahun. Dan 
jika mereka sudah berusia sepuluh tahun, maka pukullah mereka 
jika tidak mau melaksanakannya dan pisahkanlah tempat tidur 
mereka” (HR. al-Hakim). Rentang waktu antara 7 (perintah me
laksanakan shalat) sampai dengan 10 tahun (perintah memukul 
jika belum mau shalat) yakni 3 tahun mengandung makna pem
biasaan melakukan ibadah dan kebajikan. Karena anak umur 7 
tahun (belum dewasa) belum ada kewajibannya melaksanakan 
ibadah salat dan ibadah-ibadah lainnya. Dari perintah salat, dapat 
disamakan dengan ibadah puasa, dan perbuatan kebajikan lain



287Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

nya, seperti kejujuran, rasa hormat, toleransi, dan lain-lain. 
Tujuannya adalah agar anak terbiasa sekaligus menjadi ka
rakternya untuk melakukan yang baik, sehingga ketika tumbuh 
dewasa, ia telah terbiasa melakukan dan terdidik untuk menaati 
Allah, melaknakan hak-Nya, bersyukur kepada-Nya, kembali 
kepada-Nya, berpegang teguh kepada-Nya, bersandar kepada-
Nya dan berserah diri kepada-Nya. Di samping itu, anak akan 
mendapatkan kesucian rohani, gerakan refleks dan kesehatan 
jasmani, kebaikan akhlak, perkataan, dan perbuatan di dalam 
ibadah-ibadah itu. Semua itu berangkat dari kebiasaan. Menurut 
M. Nuh (Mendiknas) dalam Republika OnLine, dijelaskan bahwa 
“tradisi (pembiasaan) di pesantren sangat penting di sekolah”. 
Maksudnya ialah pembiasaan nilai positif menjadi tradisi positif, 
lalu menjadi budaya positif, yang pada akhirnya menjadi terukir 
menjadi berkarakter. Begitu kuatnya pembiasaan ini, para ulama 
fiqh pun menciptkan kaidah fiqh kulliyah yakni “Adat kebiasaaan 
dapat ditetapkan sebagai hukum”. Menurut Williah Kilpatrick 
yang dikutip Abdul Madjid dan Dian Andayani, (2011), salah satu 
penyebab ketidak mampuan seseorang berlaku baik meskipun ia 
telah memiliki pengetahuan tentang kebaikan itu adalah karena 
ia tidak terlatih (terbiasa) untuk melakukan kebaikan. 

Rukun Kedua: Membelajarkan pengetahuan tentang nilai-nilai 
yang baik (moral knowing). 

Kebiasaaan-kebiasaan yang baik yang dilakukan seseorang 
atau hal-hal yang baik yang belum dilakukan, harus diberi pe
mahaman dan pengetahuan tentang mana tindakan yang me
ngandung nilai-nilai yang baik dan yang bermanfaat. Mengapa 
tindakan itu dilakukan dan konsekuensi dari tindakan itu. Arti
nya seseorang mengetahui, memahami, menyadari, dan berpikir 
logis tentang arti dari suatu tindakan yang baik. Lalu tindakan yang 
baik itu akan berubah menjadi motivasi intrinsik yang berakar 
dalam jati diri seseorang. Seperti mengajarkan mana tindakan 
yang baik, yang adil dan yang dzalim, yang bernilai dan yang 



288 H. Maragustam

tidak bernilai, pada hakikatnya memberikan pemahaman dengan 
jernih kepada seseorang apa itu kebaikan, keadilan, kejujuran, 
toleransi, dan seterusnya. Boleh jadi seseorang berprilaku baik, 
adil, toleran, namun tanpa disadarinya dan tidak mengetahui
nya apa itu perilaku baik, atau apa itu keadilan, atau apa itu ke
jujuran dan seterusnya. 

Perilaku berkarakter mendasarkan diri pada tindakan sadar, 
bebas memilih malakukan atau tidak, dan berpengetahuan yang 
cukup tentang apa yang dilakukan dan dikatakannya. Meskipun 
tampaknya mereka tidak memiliki konsep jernih tentang nilai-
nilai tersebut, sejauh tindakan itu dilakukan dalam keadaan sadar 
dan bebas, tindakan tersebut dalam arti tertentu telah dibim
bing oleh pemahaman tertentu. Tanpa ada pemahaman dan pe
ngertian, kesadaran dan kebebasan tidak mungkin ada sebuah 
tindakah berkarakter. Dalam Islam pun sebuah tindakan diminta 
pertanggungjawabannya apabila yang melakukan itu sudah de
wasa, berakal (berpengetahuan tentang apa yang dilakukan), 
dalam keadaan sadar, dan ada kebebasan untuk memilih. Sebuah 
tindakan yang tidak disadari, tidak dibimbing oleh pemahaman 
tertentu, dan tidak ada kebebasan, maka tindakan itu tidak akan 
memiliki makna bagi individu tersebut, sebab ia sendiri tidak 
menyadari dan tidak mengetahui makna dan akibat tindakan 
yang dilakukannya. Demikian juga sebuah tindakan yang tidak 
bebas dan tidak disadari serta tidak dibimbing oleh pengetahu
an tentangnya, adalah tindakan instingtif atau ritual yang lebih 
dekat pada cara bertindak binatang.

QS. Al-Zumar: 9,40 sangat menekankan tentang perbedaan 
orang yang berilmu dengan orang yang tidak berilmu. Paling 
tidak orang yang berilmu bila melakukan kejahatan, masih ada 
harapan untuk sadar dan bertobat, karena ia tau tentang keke

40(Apakah kamu hai orang musyrik yang lebih beruntung) ataukah orang yang 
beribadah di waktu-waktu malam dengan sujud dan berdiri, sedang ia takut kepada 
(adzab) akhirat dan mengharapkan rahmat Tuhannya? Katakanlah: «Adakah sama 
orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang yang tidak mengetahui?» 
Sesungguhnya orang yang berakallah yang dapat menerima pelajaran.



289Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

liruannya. Berbeda dengan orang yang tidak tahu, jika melaku
kan kesalahan, sulit diharapkan sadarnya, atau justru semakin 
jauh dari kebenaran karena ketidak tahuannya. 

Rukun Ketiga: Moral feeling dan loving: merasakan dan men
cintai yang baik. 

 Lahirnya moral loving berawal dari mindset (pola pikir). Pola 
pikir yang positif terhadap nilai-nilai kebaikan akan merasakan 
manfaat dari berprilaku baik itu. Jika seseorang sudah merasakan 
nilai manfaat dari melakukan hal yang baik akan melahirkan rasa 
cinta. Jika sudah mencintai hal yang baik, maka segenap dirinya 
akan berkorban demi melakukan yang baik itu. Dengan rasa cinta 
tentang kebaikan, maka seseorang merasa berkewajiban mela
kukan kebaikan dalam keadaan nyaman dan aman. Banyak orang 
tahu tentang kebaikan, tapi tidak terdorong untuk melakukan 
kebaikan. Karena ia belum mencintai dan merasakan tentang ke
baikan itu. 

 Dari berpikir dan berpengetahuan tentang kebaikan, secara 
sadar lalu akan mempengaruhi dan menumbuhkan rasa cinta 
dalam jiwanya. Perasaan cinta tersebut menjadi power dan engine 
yang bisa membuat seseorang senantiasa mau berbuat kebaik
an. Lama-lama tumbuh kesadaran bahwa, orang mau melakukan 
kebajikan karena dia cinta dengan perilaku kebaikan itu. Bagai
mana supaya setiap orang cinta kepada kebaikan? Tentu prilaku 
kebaikan itu harus dihiasi, dirawat, ditegakkan, dikawal, di
lindungi, diharga, dan dikaji implikasinya, serta keberpihakan 
kepada kebaikan bagi setiap orang terutama para pengambil ke
putusan. Implikasinya setiap orang merasa senang, nyaman, dan 
aman dalam melakukan kebaikan itu.

Rukun Keempat: Keteladanan (moral modeling) dari lingkungan 
sekitar

Setiap orang butuh keteladanan dari lingkungan sekitarnya. 
Manusia lebih banyak belajar dan mencontoh dari apa yang ia 



290 H. Maragustam

lihat dan alami. Perangkat belajar manusia lebih efektif secara 
audio-visual. Fitrah manusia pada dasarnya ingin mencontoh. 
Salah satu makna hakiki dari terma tarbiyah (pendidikan) adalah 
mencontoh atau imitasi. Keteladanan yang paling berpengaruh 
adalah yang paling dekat dengan diri seseorang. Orang tua, 
karib kerabat, pimpinan masyarakat dan siapa pun yang sering 
berhubungan dengan seseorang terutama idolanya, akan berpe
ngaruh dalam pembentukan karakter atau tuna karakter. Jika 
lingkungan sosial berprilaku jujur, amanah, berakhlak mulia, 
berani, dan menjauhkan diri dari perbuatan yang bertentang
an dengan nilai-nilai luhur agama dan bangsa, maka seseorang 
mencontohnya. Sebaliknya seseorang, bagaimana pun besar 
usaha yang dipersiapkan untuk kebaikannya, bagaimana pun 
suci fitrahnya, ia tidak akan mampu memenuhi prinsip-prinsip 
kebaikan, selama ia tidak melihat lingkungan sosialnya sebagai 
teladan dari nilai-nilai moral yang tinggi. Adalah sesuatu yang 
sangat mudah bagi seseorang termasuk orang tua, yaitu meng
ajari anak dan mahasiswa dengan nilai-nilai baik, akan tetapi 
adalah sesuatu yang teramat sulit bagi mereka untuk melaksa
kannya ketika ia melihat orang yang memberikan pengarahan 
dan bimbingan tidak mengamalkannya. Bukankah Tuhan ber
firman dalam QS. Ash Shaff: 3: “Amat besar kebencian di sisi 
Allah bahwa kamu mengatakan apa-apa yang tiada kamu kerja
kan”. Begitu tertancapnya pengaruh keteladanan ini, dapat diikuti 
dialog antara Nabi SAW dengan sahabat bernama Handzalah. 
Handzalah ketika bersama keluarganya merasakan perasaan 
yang berbeda dengan ketika bersama Rasulullah dalam segi 
kejernihan, kepatuhan dan ketakutannya kepada Allah, ia me
lihat bahwa ini merupakan bentuk kemunafikan. Dia pun keluar 
menyelusuri jalan seraya berkata kepada diri sendiri: “Handzalah 
telah berbuat munafik!” Kemudian sampailah dia kepada 
Rasulullah dan menjelaskan apa yang terjadi, apa yang dirasa
kan dari perbedaan situasi spritual antara bersama keluarga dan 
bersama Rasulullah. Rasulullah SAW mengomentari dengan 



291Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

sabda beliau: “Jika kondisimu tetap seperti ketika bersamaku, 
sungguh engkau akan disalami malaikat di jalan-jalan, akan 
tetapi wahai Handzalah ‘sesaat dan sesaat’. Itulah sebabnya salah 
satu keberhasilan Nabi SAW dalam menyampaikan risalahnya 
adalah karena dia sendiri menjadi keteladanan paripurna bagi 
umatnya (QS. Al-Ahazab: 21).41 

Rukun Kelima: Pertaubatan dari segala dosa dan hal-hal yang 
tidak bermanfaat sekalipun boleh (tidak berdosa) dengan me
laksanakan takhalli, tahalli, dan tajalli

Tobat secara bahasa ialah kembali. Secara istilah ialah kem
bali kepada jalan yang benar setelah melakukan kesalahan dengan 
menyesali atas dosa-dosa dan hal-hal yang tidak bermanfaat dan 
berjanji untuk tidak melakukannya lagi serta bertekad berbuat 
kebajikan di masa yang akan datang (QS. Al-Baqarah: 222). 
Dalam tobat, ingatan, pikiran, perasaan, dan hati nurani, secara 
total digunakan untuk menangkap makna dan nilai yang di
lakukan selama ini, menemukan hubungan dengan Tuhannya, 
dan kesiapan menanggung konsekuensi dari tindakan tobatnya. 
konsekuensi tobat akan membentuk kesadaran tentang hakikat 
dan tujuan hidup, nilai kebajikan, melahirkan optimisme, me
nangkap makna dari berbagai tindakannya, manfaat dan keham
paan tindakannya, dan lain-lain sedemikian rupa, sehingga se
seorang dibawa maju untuk melakukan suatu tindakan dalam 
paradigma baru dan karakter baru di masa-masa akan datang. 

Rasulullah pernah ditanya oleh seorang sahabat, “Apakah 
penyesalan itu taubat?”, “Ya”, kata Rasulullah (H.R. Ibnu Majah). 
Amr bin Ala pernah mengatakan: “Taubat Nasuha adalah apa
bila kamu membenci perbuatan dosa sebagaimana kamu pernah 
mencintainya”. Tuhan mencintai hambanya yang tobat dan 
tazkiyatu nufus (mensucikan diri) (QS. Al-Baqarah: 222). Pertobat
an membutuhkan tiga rukun:

41Artinya: Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang 
baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) 
hari kiamat dan dia banyak menyebut Allah. 



292 H. Maragustam

Rukun takhalli berarti penarikan diri. Sang hamba yang 
menginginkan dirinya kembali kepada kebenaran haruslah me
narik diri dari segala yang mengalihkan perhatiannya dari ke
benaran itu dengan penuh penyesalan, berhenti total dari per
buatan dosa dan tindakan yang tidak bermanfaat, dan bertekad 
melakukan kebajikan di masa yang akan datang. Takhalli meru
pakan filosofis terberat, karena mengandung unsur mawas diri, 
pengekangan segala hawa nafsu, dan mengosongkan hati dari 
dosa dan prilaku yang tidak bermanfaat kecuali mengisi hati 
dengan kebenaran. Takhalli berarti mengkosongkan atau mem
bersihkan diri dari sifat-sifat tercela, prilaku kurang manfaat, dan 
kotoran hati yang merusak. 

Rukun tahalli berarti berhias dengan prilaku terpuji. 
Maksudnya adalah membiasakan diri dengan sifat dan sikap serta 
pebuatan yang baik dan bermanfaat. Berusaha agar dalam setiap 
gerak prilaku selalu berjalan diatas kebenaran; seperti nilai-nilai 
agama, falsafah bangsa, dan tradisi-budaya yang sehat dan benar. 
Tahalli adalah meditasi yaitu secara sistematik dan metodik, me
leburkan kesadaran dan pikiran untuk dipusatkan dalam pe
renungan kebenaran, setelah melewati proses pembersihan hati 
yang ternoda oleh nafsu-nafsu duniawi.

Rukun tajalli, seseorang hatinya terbebaskan dari tabir 
(hijab) yaitu sifat-sifat kemanusian yang tidak benar atau memper
oleh cahaya yang selama ini tersembunyi (ghaib) atau fana yakni 
cahaya Allah. Tajalli bermakna pecerahan atau penyingkapan 
kebenaran. Yakni sebuah penjelmaan, perwujudan dari yang 
tunggal, sebuah pemancaran cahaya batin, dan pencerahan hati 
hamba-hamba saleh tentang nilai-nilai kebenaran. Dengan kata 
lain tajalli adalah tersingkapnya tirai penyekap dari alam gaib, 
atau proses mendapat penerangan dari nur gaib, sebagai hasil dari 
suatu dari unsur takhalli dan tahalli. 

Bagaimana proses tobat itu bisa menciptakan manusia ber
karakter dari contoh karakter koruptor (tuna karakter)? 



293Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

a.	 Ketika seseorang ingin tobat dari korupsi, pertama kali ia 
harus tahu alasan ia korupsi. Kapan keinginan korupsi itu 
timbul dalam dirinya? Di mana saja ia ingin korupsi? Siapa 
saja orang-orang yang mengingatkannya pada korupsi ter
masuk korupsi kegiatan akademik? Setelah itu ia harus 
memosisikan kebiasaan korupsi secara objektif, bahwa ko
rupsi adalah tuna karakter (meterialistik dan egosentris) 
paling buruk yang diciptakan manusia untuk menghan
curkan diri sendiri dan anak keturunannya. Hubungkanlah 
korupsi dengan celaan masyarakat, tidak diampuni dosa
nya kecuali mengembalikan sesuatu yang dirampas kepada 
yang punya hak atau dampak buruk lainnya seperti pinjara, 
neraka jahannam, disebabkan korupsi. Kemudian ia harus 
menyadari bahwa ia akan berada dalam posisi paling sulit, 
tetapi tidak korupsi. Ia akan terus memprogram dirinya tanpa 
melakukan perlawanan terhadap hasrat untuk korupsi. Jika 
merasa ingin korupsi, maka pikirkanlah akibatnya bahwa 
hukum korupsi itu haram, menyengsarakan batin, akan di
masukkan ke pinjara, dicela oleh masyarakat, malunya di
tanggung oleh dirinya dan anak keturunannya, kerusakan 
jiwa dan dimasukkan ke kerak neraka jahannam. 

b.	 Penghentian: Dengan cara-cara seperti diatas pelaku tobat 
menghubungkan dampak buruk korupsi dengan pikiran 
positif. Selanjutnya terjadilah perekaman. Ulangi sekali lagi 
maka terjadilah penyimpanan. Ulangi hingga menjadi ke
biasaan baru dengan karakter kuat-positif. Dengan demikian 
kebiasaan lama tidak sendirian. Maka penghentian tuna ka
rakter dengan korupsi, berhenti dengan kesadaran dan be
rangkat dari faktor intrinsik dari dalam diri. 

c.	 Melakukan tindakan terpuji atau ibadah personal dan sosial 
untuk mengimbangi dan akselerasi kebiasaan buruk lama. 
Jika kebiasaan lama dengan korupsi muncul maka kebiasaan 
baru mengimbanginya dan tidak melawannya agar kebiasaan 
lama tidak semakin kuat. Perlakukan dengan cara-cara yang 



294 H. Maragustam

sama supaya kebiasaan baru menjadi semakin kuat untuk 
menggantikan kebiasaan lama. Kebiasaan baru ini ditambah 
lagi dengan ibadah personal dan sosial. Karena ibadah 
secara sadar atau tidak sadar akan mengembangkan sikap 
hidup, sifat-sifat, kehendak, perilaku dan akhlak terpuji dan 
mengurangi akhlak tercela. 

Begitulah cara bertobat dengan rukun takhalli, tahalli, dan 
tajalli dalam menghadapi kebiasaan berbagai tuna karakter, 
seperti karakter pembohong, karakter bunglon, karakter zalim, 
karakter munafiq dan karakter negatif lainnya. Pertobatan ini 
tidak hanya tobat dari dosa tetapi juga semua prilaku yang tidak 
bermanfaat baik dalam kegiatan akademik maupun non aka
demik. 

Jika digambarkan maka paradigama holistik-integratif dalam 
strategi pembentukan karakter sebagai berikut: 

2. Membelajarkan 
pengetahuan 
nilai-nilai baik 

5. Pertaubatan,
dengan langkah 
takhalli, tahalli, 

dan tajalli

3. Membelajarkan
 perasaan dan kecintaan 
yang baik (Moral  feeling 
and 

4. Penyiapan
teladan yang baik 
(Moral Modeling)  

Strategi 
Pembentukan 

Karakter 
dengan 

Holistik-

1. Habituasi dan
membudayakan 
melakukan yang 

baik



295Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

F. 	 MENGUKIR MANUSIA BERKARAKTER DIMULAI 
SEJAK USIA DINI

Implementasi Pendidikan karakter dengan penanaman nilai-
nilai luhur di Indonesia hendaknya dilaksanakan secara menye
luruh yakni dalam pendidikan formal, pendidikan informal dan 
pendidikan nonformal. Sebagai sumbernya ialah agama dan pe
raturan perundang-undangan yang sesuai dengan nilai-nilai 
agama, keilmuan dan pengalaman budaya Indonesia. Penanaman 
nilai-nilai luhur tersebut dilakukan dengan impelementasi lima 
rukun strategi pendidikan karakter. Itulah hakikat pendidikan 
karakter dalam Islam. 

Hakikat pendidikan Islam atau al-tarbiyah al-islamiyah men
cakup makna yang sangat luas yakni (1) al-namaa yang berarti ber
tambah, berkembang dan tumbuh menjadi besar sedikit demi 
sedikit, (2) aslahahu yang berarti memperbaiki peserta didik, jika 
proses perkembangan menyimpang dari nilai-nilai Islam, (3) 
tawallaa amrahu yang berarti mengurusi perkara peserta didik, 
bertanggung jawab atasnya dan melatihnya, (4) ra’ahu yang ber
arti memelihara dan memimpin sesuai dengan potensi yang di
miliki dan tabiatnya (5) al-tansyi’ah yang berarti mendidik, meng
asuh, dalam arti materi (fisiknya) dan immateri (hati, akal, jiwa, 
dan nafs), yang kesemuanya merupakan aktivitas pendidikan. 
Lima karakteristik pendidikan Islam tersebut harus dibelajarkan 
dimulai sejak usia dini. 

Usia dini berarti pendidikan karakter sejak dalam kandung
an, tepatnya sejak persenyawaan antara sperma dan ovum. Me
nurut Zakiah Darojat bahwa sejak persenyawaan itu terjadi, 
sudah dapat menerima rangsangan dari luar. Untuk itu sewaktu 
calon bayi dalam kandungan, keluarga terutama ibunya, diharap
kan banyak membaca ayat-ayat Alquran, seperti membaca surat 
Yusuf, surat Maryam, dan surat-surat lainnya, dengan optimisme 
bahwa calon bayi yang dikandung menjadi manusia berkarak
ter seperti katakter Nabi Yusuf as dan Maryam. Sewaktu anak 



296 H. Maragustam

lahir disyariatkan mengumandangkan azan di telinga kanan dan 
ikamat di telinga kirinya, agar bayi sejak dini sudah dibiasakan 
mendengarkan kalimat yang baik yang menghujam ke dalam jiwa
nya. Kalimat-kalimat itu akan menggetarkan akal bawah sadar
nya yang akan mempengaruhi jiwanya. Menurut Ibrahim al-Fikiy 
(2012) berkebiasaan mendengarkan yang baik akan mengukir 
dalam jiwa anak, yang akhirnya menjadi jati diri yang karakter. 
Tujuh tahun pertama dalam kehidupan kita membentuk lebih 
dari 90% nilai yang kita yakini.

Keluarga (ayah, ibu dan seluruh anggota keluarga) merupa
kan kelembagaan masyarakat yang memegang peranan kunci 
dalam proses pembentukan karakter. Keluarga wajib melakukan 
pendidikan karakter sebagai ajang yang diperlukan lembaga pen
didikan formal dalam hal melanjutkan pemantapan sosialisasi 
kognitif. Demikian juga keluarga dapat berperan sebagai sarana 
pengembangan kawasan spiritual, afektif, dan psikomotor anak. 
Dalam keluarga diharapkan berlangsungnya pendidikan yang 
berfungsi pembentukan karakter. 

Mengapa pendididikan karakter dalam keluarga ini penting?. 
Pertama, karena dasar-dasar kelakuan, kebiasaaan dan sikap 
hidup anak tertanam sejak di dalam keluarga, bahkan dimulai sejak 
dalam kandungan. Kebiasan-kebiasaan yang baik dalam keluarga 
ini akan menjadi karakter anak setelah dia dewasa. Kedua, karena 
anak menyerap adat istiadat dan prilaku kedua orangtuanya 
dengan cara meniru atau mengikuti yang disertai rasa puas dan 
senang. Peniruan yang baik yang diikuti dengan rasa puas dan 
senang akan sangat besar pengaruhnya dalam pembentukan ka
rakter anak. Ketiga, karena dalam pendidikan keluarga berjalan 
secara natural, alami dan tidak dibuat-buat. Kehidupan keluarga 
berjalan penuh dengan keaslian, akan terlihat jelas sifat-sifat atau 
potensi karakter anak yang dapat diamati orang tua terus menerus 
dan karenanya orang tua dapat memberikan pendidikan karakter 
terhadap anak-anaknya. Keempat, karena dalam pendidikan 
keluarga berlangsung dengan penuh cinta kasih dan keikhlasan. 



297Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

Begitu pentingnya cinta kasih dan keikhlasan, Nabi menjelas
kan dalam riwayat Imam Bukhari dari Anas bin Malik bahwa 
telah datang kepada Aisyah seorang ibu bersama dua anaknya 
yang masih kecil. Aisyah memberikan tiga potong kurma kepada 
wanita itu. Diberilah oleh anak-anaknya masing-masing satu, 
dan yang satu lagi untuknya. Kedua kurma itu dimakan anak
nya sampai habis, lalu mereka menoreh kearah ibunya. Sang ibu 
membelah kurma (bagiannya) menjadi dua, dan diberikannya 
masing-masing sebelah kepada kedua anaknya. Tiba-tiba Nabi 
Muhammad SAW datang, lalu diberitahu oleh Aisyah tentang 
hal itu. Nabi Muhammad SAW bersabda : “Apakah yang meng
herankanmu dari kejadian itu, sesungguhnya Allah telah me
ngasihinya berkat kasih sayangnya kepada kedua anaknya”. 
Kelima, karena dalam keluarga merupakan unit pertama dalam 
masyarakat yang hubungan antara satu dengan lainnya seba
gian besar bersifat hubungan langsung. Dari keluarga, anak per
tama-tama memperoleh terbentuknya tahap-tahap awal proses 
sosialisasi, dan melalui interaksi dalam keluarga, anak memper
oleh pengetahuan, nilai-nilai, spiritual, emosi, sikap, dan keteram
pilan. 

Namun bagi sebagian keluarga, barangkali proses pendi
dikan karakter yang sistematis di atas sangat sulit, terutama bagi 
sebagian orang tua yang terjebak pada rutinitas yang padat, sibuk 
dan kurang berpengatahuan tentangnya. Karena itu, seyogyanya 
pendidikan karakter juga perlu diberikan saat anak-anak masuk 
dalam lingkungan sekolah, terutama sejak play group, raudhatul 
athfal, dan taman kanak-kanak. Di sinilah peran guru, diper
taruhkan. Karena guru adalah garda terdepan di kelas, yang ber
hadapan langsung dengan peserta didik. 

Persoalannya sekarang adalah masa kecil telah berlalu, apa
kah pendidikan karakter yang kita alami membahagiakankah 
atau menyengsarakan. Dalam fislafat pendidikan Islam, manusia 
diberikan kebebasan untuk membentuk karakternya kapan saja 
(tidak terbatas pada masa kecil). Seseorang yang mau mening



298 H. Maragustam

galpun dituntun (talqin) di telinganya agar calon si mayyit tetap 
dalam karakter religiusnya, jika selama ini ia berkarakter religious. 
Jika tidak, diharapkan calon si mayyit merubah karakternya, 
menjadi berkarakter religious sehingga husnul khatimah. Mengapa 
dibisikkan ke telinganya? Pernah penulis wawancara Dokter THT, 
dia mengatakan bahwa “organ-organ manusia yang terakhir 
berfungsi ialah telinga”. Dari talqin di telinga si calon mayit, lau 
ditransfernya ke akal bawah sadarnya, maka file spiritualitasnya 
memberi respon dengan baik, yang akhirnya menjadi husnul 
khatimah. 

G. 	 MEMBENTUK KARAKTER DIMULAI DARI PIKIRAN 

Menurut Yusuf Musa, Alquran menyampaikan seruannya 
kepada semua manusia yang berbeda tingkatan berpikir dan 
kemampuan akalnya, ada yang diarahkan ke hati, agar ter
buka menerima nasihat, dan ada yang diarahkan ke akal, agar 
merenungkan pembahasan logis dan argumen (dalil), dan ada 
pula yang tertuju kepada keduanya, yang memuat hakikat yang 
dengan mudah dapat dipahami oleh semua umat manusia, serta 
ada pula yang diutarakan dalam bentuk perumpamaan dan 
analogi (Yusuf Musa, 1958). Proses pendidikan Islampun yang 
pertama-tama ditata adalah pengembangan pikiran. Nahlawi 
mengatakan bahwa pendidikan Islam pengembangan pikiran 
manusia dan penataan tingkah laku serta emosinya berdasarkan 
Agama Islam, dengan tujuan merealisasikan tujuan Islam di 
dalam kehidupan individu dan masyarakat, yakni dalam seluruh 
lapangan kehidupan (Nahlawi, 1996). Pikiran melahirkan pola 
pikir (mindset). Mindset mempengaruhi intelektualitas, fisik, ke
sehatan, perasaan, sikap, hasil, citra diri, harga diri, percaya diri, 
dan kondisi jiwa. Karakter tidak bisa diwariskan, tetapi harus 
diciptakan, dibangun dan diukir secara sadar hari demi hari 
melalui suatu proses yang tidak instan. Karakter bukanlah se
suatu bawaan sejak lahir (heriditas) yang tidak dapat diubah lagi 



299Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

seperti sidik jari. Setiap orang mempunyai potensi untuk men
jadi pribadi yang berkarakter dan tuna karakter. 

Karakter, lebih dari apapun dan akan menjadikan pribadi 
yang memiliki nilai tambah. Karakter akan melindungi segala 
sesuatu yang dihargai dalam kehidupan ini. Setiap orang ber
tanggung jawab atas karakternya, memiliki control dan hak 
otonom penuh atas karakternya. Artinya setiap orang tidak 
dapat menyalahkan orang lain atas tuna karakternya karena setiap 
orang bertanggung jawab penuh. Mengembangkan karakter ada
lah tanggungjawab pribadi masing-masing yakni merubah dan 
mengukir karakternya masing-masing. 

Merubah karakter itu dimulai dari dalam diri sendiri.42 
Merubah nasib itu (nasib itu berubah tergantung pada karakter) 
mulai dari dalam diri. Dalam diri itu ialah pikiran atau mindset 
(pola pikir). Terbentuknya pikiran seseorang, disamping factor 
dalam dirinya, juga dipengaruhi oleh sumber eksternal berupa 
alam, sosio-kultural, keluarga, tradisi, pendidikan, media sosial 
(medsos), dan seterusnya. Pikiran itu kemudian membentuk ke
yakinan dan prinsip yang kuat. Selanjutnya bisa ditambahkan 
sikap baru yang positif atau negative. Akal menggabungkan sikap 
baru dengan data-data sebelumnya sehingga proses pemben
tukan pikiran semakin kuat dan mendalam. Dengan demikian, 
seseorang mampu beradaptasi dalam menghadapi dunia luar. Ke
mampuan inilah yang menentukan seseorang sukses atau gagal 
dan bahagia atau sengsara dunia akhirat. 

Meski tampak sederhana dan lemah, pikiran itu lebih dalam 
dan lebih kuat daripada yang dibayangkan. Berpikir melahirkan 
pengetahuan, pemahaman, nilai, keyakinan, dan prinsip. Pikiran 
menjadi titik tolak bagi tujuan dan cita-ciata. Ia menjadi referensi 
rasional dalam eksperimentasi, perjalanan hidup, pemaknaan, 

42Allah berfirman QS. al-Dzariyat: 21: “Dan pada diri kalian, apakah kalian 
tidak memperhatikan”? dan QS. Ar Ra’d: 11: “Sesungguhnya Allah tidak mengubah 
keadaan sesuatu kaum sehingga mereka mengubah keadaan yang ada pada diri 
mereka sendiri.”



300 H. Maragustam

serta cara memahami kebahagiaan dan kesengsaraan. Pikiran 
bisa jadi penyebab penyakit kejiwaan dan fisik. Pikiran bahagia 
membuat kita bahagia dan pikiran sengsara membuat kita seng
sara. Socrates berkata, “dengan pikiran, seseorang bisa menjadi
kan dunianya berbunga-bunga atau berduri-duri”. Pikiran me
miliki kekuatan yang bisa muncul setiap saat. Pikiran adalah 
sumber pendorong prilaku, sikap, dan hasil yang kita dapatkan. 
Pikiran dapat menjadikan anda sebagai seorang berkarakter kuat 
atau berkarakter lemah. Plato mengatakan, “sumber setiap pe
rilaku adalah pikiran”. Dengan pikiran kita bisa maju atau mundur, 
bahagia atau sengsara. Itulah sebabnya dalam Al-Quran sangat 
banyak menyebut kata “berpikir.” Untuk akar kata “aqala” saja 
terdapat 49 kata. Belum lagi akar kata “fakara”, “faqaha” “bashara”, 
dan “dabara”, yang kesemuanya menunjuk ke makna “berpikir”. 

Dalam realitasnya, seluruh umat manusia di muka bumi ini 
bisa menjadi seperti sekarang karena dampak dari pikiran ke
marin. Esok atau lusa seseorang akan mencapai sesuatu yang dia 
pikirkan hari ini. Pikiran yang sedang dibayangkan saat ini sedang 
menciptakan dan mengkonstruksi kehidupan masa depan. Jika 
seseorang ingin sukses bahagia dunia akhirat, pelajarilah ka
rakter kesuksesan itu dan berpikirlah seperti karakter orang-orang 
sukses. Dan karakter sukses itu ternyata berangkat dari 11 pilar 
karakter yang telah disebutkan tadi. Tanpa berkaraker kuat-po
sitif, maka seseorang akan larut dalam budaya globalisasi yang 
penuh pesona dan menggiurkan. Jangan menunggu Tuhan atau 
orang lain merubah karakter diri, dan itu tidak mungkin, kecuali 
diri sendiri merubahnya dulu dari dalam. Setelah diri berubah 
dari dalam (intrinsik), maka hidayah Allah pun Insya Allah 
turun. Jika demikian halnya, maka nilailah pribadi masing-
masing sudah berkarakter kuat-positifkah atau belum terutama 
10 karakter tersebut. Sudah barang tentu masih banyak karakter 
terpuji yang dimiliki seseorang untuk menghadapi budaya 
global dan akhirnya menjadi manusia yang paripurna, bahagia 
dunia akhirat. 



301Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter

Di penghujung tulisan mengukir manusia berkarakter 
demi kejayaan dan kemaslahatan umat manusia dunia akhirat, 
khususnya bangsa Indonesia ini merupakan pekerjaan yang 
sangat menantang dan kompleks. Pengukiran karakter itu harus 
digerakkan dari dalam diri (intrinsik) setiap manusia, sekalipun 
tetap memperhatikan factor luar. Dalam diri itu ialah mulai dari 
merubah mindset. Itulah sebabnya dalam Al-Quran menyebut 
kata-kata yang paling banyak menunjukkan potensi dalam diri 
manusia ialah berpikir. Seperti “apala ta’qilun, wafi anfusikan apala 
tubshirun, apala tatadabbarun, apala ya’qilun, apala tatafakkrun, dan 
lain-lain. Hasil dari pengukiran karakter ini akan melahirkan tiga 
kelompok manusia (QS. Al-Waqi’ah: 7-56: Pertama, golongan 
paling beriman, yaitu mereka yang paling baik dalam ketundukan 
kepada Tuhan dan mereka didekatkan kepada Tuhan. Mereka 
ini yang karakter kuat-positif 100 %. Kedua, golongan kanan, 
yaitu orang-orang yang beramal cukup baik di dunia tetapi tidak 
mencapai keunggulan golongan paling beriman. Mereka ini 
berkarakter setengah kuat-positif (tidak 100%) yang kadangkala 
tergoda dengan ranumnya kehidupan. Ketiga, golongan kiri, 
yaitu orang-orang yang gagal dalam mengarungi kehidupan dan 
akan mendapat azab di akhirat. Mereka ini berkarakter lemah- 
negatif. Wajah orang-orang gagal tampak terhina, tertekan, dan 
kepayahan, sedang mereka yang berhasil, wajah mereka tampak 
senang dan berseri-seri. 

H. 	 INTISARI

Dari diskursus tentang pendidikan karakter berbasis filsafat 
pendidikan Islam dapat disimpulkan sebagai berikut: 
a.	 Hakikat pendidikan karakter ialah mengukir dan mem

praktikan nilai-nilai ke dalam diri peserta didik melalui pen
didikan, endapan pengalaman, pembiasaan, aturan, dan re
kayasa lingkungan, dipadukan dengan nilai-nilai intrinsik 



302 H. Maragustam

yang sudah ada dalam diri sehingga menjadi landasan dalam 
berpikir, bersikap dan perilaku secara sadar dan bebas.

b.	 Filosofi dalam pendidikan karakter memandang bahwa sifat 
dasar moral manusia ialah positif-aktif atau dualis-aktif, 
bukan fatalis-pasif atau netral-pasif. Roh manusia telah di
celup (shibgah) dengan celupan antara lain beragama samawi 
(tauhid) pra ekstensialnya (pada zaman azali) yang dikenal 
dengan fitrah munazzalah yang sifat dasarnya baik-aktif. Ke
mudian diberi fitrah khalqiyah pada waktu bersatu antara 
fisik dan roh dalam kandungan ibu, yakni berupa potensi-
potensi yang dapat menerima kebaikan dan kejahatan dan 
bersifat aktif terhadap pengaruh luar. 

c.	 Minimal ada sebelas nilai-nilai utama karakter yang harus 
ditanamkan dalam pendidikan Islam yang sumber nilai 
sentralnya ialah spiritualitas keagamaan (ma’rifatullah). Dari 
ma’rifatullah ini akan memancarkan nilai-nilai utama lainnya.

d.	 Strategi pembentukan karakter dalam pendidikan ditempuh 
melalui lima rukun strategi yakni (a) Moral Acting mela
lui habituasi dan pembudayaan, (b) moral knowing, (c) moral 
feeling and loving, (d) moral model atau keteladanan, dan (f) 
tobat dari dosa dan prilaku yang tidak bermanfaat melalui 
tiga rukun yakni takhalli, tahalli, dan tajalli. 

e.	 Membentuk karakter itu dimulai sejak persenyawaan antara 
sperma dan ovum dan setelah lahir dimulai dari dalam diri 
sendiri dan keluarga (QS. Ar Ra’d: 11 dan at-Tahrim: 6). 
Merubah nasib itu (nasib itu berubah tergantung pada ka
rakter) mulai dari dalam diri. Dalam diri itu ialah pikiran 
atau mindset (pola pikir). Terbentuknya pikiran seseorang di
pengaruhi disamping dari faktor dalam diri sendiri (endogen), 
juga dari faktor luar (eksogen). Selanjutnya bisa ditambah
kan sikap baru yang positif atau negative. Akal menggabung
kan sikap baru dengan data-data sebelumnya sehingga 
proses pembentukan pikiran semakin kuat dan mendalam. 
Wallahu A’lam Bisshawab



303

Abbas, Sirajuddin, Ulama>’ Syafi’i dan Kitab-kitabnya dari Abad ke 
Abad, Jakarta: Pustaka Tarbiyah, 1975.

Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif 
Islam, Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2011. 

Abdullah Munir, Pendidikan Karakter, Yogyakarta: Pustaka Insan 
Madani, 2010. 

Abdullah, Abdurrahman Shaleh, Teori-teori Pendidikan Berdasarkan 
Al-Qur’an, terj. M. Arifin dan Zainuddin, Jakarta: Rineka 
Cipta, 1990.

Abdurrahim, Muhammad Imaduddin, Islam Sistem Nilai Terpadu, 
Jakarta: Gema Insani, 2002. 

Abdurrahman al-Nahlawi, Usul al-Tarbiyah al-Islamiyah wa 
Asalibuha fi al-Bait wa al-Madrasah wa al-Mujtama’, Beirut: 
Mutabi’ al-Mustaqil, 1996.

Abrasyi al, M. Athiyah, Al-Tarbiyah al-Isla>miyah wa Fala>sifatuha>, 
Mesir: Isa al-Babi al-Halabi wa Syurakah, 1975.

Abrasyi al, M. Athiyah, Ru>h al-Tarbiyah wa al-Ta’li>m, Mesir: Da>r 
al-Ihya>’ al-Kutub al-’Arabiyah, tth..

Abud, Abd al-Gani, al-‘Aqidah al-Isla>miyah al-Aidiologi al-Ma’a>s}
irah, Kairo: Da>r al-Fikr al-Arabi, 1976.

Ahmed, Nizar, The Fundamental Teachings of Quran and Hadith, 
New Delhi: Nusrat Ali Nasri for Kitab Bhavan, 1994.

Ainain, Ali Khalil, Falsafah al-Tarbiyah al-Isla>miyah fi> al-Qur’a>n al-
Kari>m, Mesir: Da>r al-Fikr al-Arabiy, 1980. 

DAFTAR PUSTAKA



304 H. Maragustam

Ajiliy, Al-Futu >ha>t al-Ila>hiyah bi Taud}I>h Tafsi>r al-Jalalain Liddaqa>iq 
al-Khafi>fah, Mesir: ‘Isa al-Ba>b al-Halabi Wasyurakah, tth. Juz 
ke-1.

Ali Syari’ati, Ummah dan Imamah suatu Tinjauan Sosiologis , 
Bandung : Pustaka Hidayah, 1989.

Alusiy al, Syihabuddin al-Sayyid Mahmud al-Bagdadiy, Ru>h 
al-Ma’a>niy fi Tafsi>r Alqura>n al-Azi>m wa al-Siba’ al-Mas}aaniy, 
Beirut: Da>r al-Fikr, 1414 H/1994 M, Juz ke-3, 5 dan 18.

Arifin, Muzayyid, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bina Aksara, 
1987.

Asfahaniy al, al-Ragib, Mu’jam Mufrada>t Alfa>z} al-Qur’a>n, Beirut: 
Da>r al-Fikr, tth.

Ashraf, Ali, Horison Baru Pendidikan Islam, terj. Sori Siregar, Jakarta: 
Pustaka Firdaus, 1993.

Asy’ari, Musa, Filsafat Islam, Sunnah Nabi dalam Berpikir, Yogya
karta: Lesfi, 2002.

Asy’ari, Musa, Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam Alquran, 
Yogyakarta: Lembaga Studi Filsafat Islam, 1992.

Asyqar al, Umar Sulaiman, Mengembalikan Citra dan Wibawa 
Ummat, Abu Fahmi (penterjemah), Jakarta: Wacana Lazuardi 
Amanah, 1994. 

Atsari, al, Syekh Ali Bin Hasan bin Ali bin Abdul Hamid al-
Halaby, Tashfiyah dan Tarbiyah, Upaya Meraih Kejayaan Umat 
Muslim, terj. Muslmim al-Atsari dan Ahmas Faiz, Solo: 
Pustaka Imam Bukhari, 2002. 

Attas al, Syed Muhammad al-Naqueib, Aims and Objectives of 
Islamic Education, Jeddah: King Abdul Aziz University, 
1979.

Azim, Ali Abdul, Falsafah Al-Ma’rifah fi > Al-Qur’a >n al-Kari >m, 
Kairo: Al-Hajah al-‘Ammah al-Syu’un al- Mathabi, 1939 H/ 
1973 M. 

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi Menuju 
Milenium Baru, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.

B. Lewis at. Al, The Encyclopaedia of Islam, London: Ej.Brell, 1965.



305Daftar Pustaka

Badran, Abdullah (ed), Kita>b al-‘Ilm wa Adab al-A <li>m wa al-
Muta’alli>m, Tas}ni>f Al-Imam Muhyiddin Yahya bin Syarh al-
Nawawi, Beirut: Huqu>q al-T}aba’ Mahfuz}ah, 1993.

Baliq, ‘Izzu ad-Din, Minha>j al-S}a>lihi>n min Aha >dis} wa Sunnah Kha >tim 
al-Anbiya>’ wa al-Mursali>n, Beirut: Da>r al-Fikr, 1978.

Bambang Q-Anees dan Adang Hambali, Pendidikan Karakter Ber
basis Al-Quran, Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2008. 

Bani al, Muhammad Nashir al-Din, Silsilah al-Aha>dis\ al-Da’i>fah 
wa al-Maud}u’ah wa Asaruha> al-Sai’ fi> al-Ummah, Beirut: al-
Maktab al-Islamiy, 1985. 

Baqi al, Muhammad Fuad Abdul, Al-Mu’jam al-Mufakhras li al-Faz} 
Alqura>n al-Kari>m, Beirut: Da>r al-Fikr, 1407 H/1987 M.

Baqi al, Muhammad Fuad Abdul, Mu’jam al-Gari>b al-Qur’a>n 
Mustkhrajan min S}ah}eh al-Bukhari, tth. : Isa al-Halabi, 1950.

Barnadib, Imam, Filsafat Pendidikan, (Pengantar Mengenai Sistem 
dan Metode), Yogyakarta: PN Studing, 1982. 

Barnadib, Imam, Filsafat Pendidikan, Yogyakarta: Adicita Karya 
Nusa, 2002. 

Barnadib, Imam, Ke Arah Perspektif Baru Pendidikan, Jakarta: Ditjen 
Dikti, Depdikbud, 1988. 

Barnadib, Imam, Pemikiran tentang Pendidikan Baru, Yogyakarta: 
Penerbit Andi Offset, 1983.

Bastian, Aulia Reza, Reformasi Pendidikan, Yogyakarta: Lappera 
Pustaka Utama, 2002.

Bigge, Morris L., Learning Theories for Teachers, USA: Harper and 
Row, Publeshers, 1982. 

Busyairi Madjidi, Konsep Pendidikan Para Filosuf Muslim: Yogya
karta, Al-Amin Press, 1997. 

Dani, Bustami A. dkk., Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jakarta: Depar
temen Agama RI, 1989/1990, Jilid ke-2 

Daradjat, Zakiah, Islam dan Kesehatan Mental, Jakarta: Pustaka al-
Husna, 1983.

Depag RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Madinah al-Munawarah: 
Thaba’ah al-Mushaf al-Syarif,tth. 



306 H. Maragustam

Diane Tilman, Living Values Activities for Young Adults, Jakarta: 
Grasindo, 2004.

Djaka Soetapa, Ummah Komunitas Religius, Sosial dan Politik dalam 
Al-Quran, Yogyakarta: Duta Wacana University & Mutiara 
Widya, 1991. 

Djumransyah. Filsafat Pendidikan Islam, Malang: Bayu Media, 2008.
Doni Koesoema A, Pendidikan Karakter Strategi Mendidik Anak di 

Zaman Global, Jakarta: PT Gramedia, 2010. 
Donzel, E. Van, Islamic Desk Reference, Leiden: E.J. Brill, 1994.
Dwiki Setyawan dan Abdullah Mahmud, “Telaah Paradigma 

Pemikiran Nurkholis Madjid”, Majalah Rindang, XIX, No. 9, 
April 1994.

Eko Endarmoko, Tesaurus Bahasa Indonesia, Jakarta: PT Gramedia 
Utama, 2008

Faiz, Fachruddin, Hermenetika Qur’an antara Teks, Konteks, dan 
Kontekstualisasi, Yogyakarta: Qalam, 2002.

Faridh, Ahmad, Tazkiyah an-Nufuus, (Edisi Indonesia), Bandung: 
Pustaka, 1990.

Farmawi, al Abd al-Hayy, al-Bida>yah fi> Tafsi>r al-Mad}u>’i, Kairo: 
Matba’ah al-Hadarah al-‘Arabiyah, 1977.

Faruqi, al, Lamya, Women, Muslim Sociay and Islam, USA: American 
Trust Publicatioan, 1991.

Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: Biblio
theca Islamica, Minneapolis, 1980.

Ghazali al, Imam, Ihya ‘Ulu>m al-Di>n, ttp: Da>r al-Fikr, 1395 H/1975 
M, Jilid ke-3, Juz ke-8.

Gunaimah, Muhammad Abdul Rahim, Ta>rikh al-Juj’iya>t al-
Isla>miyah al-Kubra>, Marokko: Da>r Ettiba’ah, 1953.

H.De Vos, Pengantar Etika, terj. Soejono Soemarhono, Yogyakarta: 
Tiara Wacana, 1987. 

Haitsami, Ali bin Abi Bakr, Majmu’ al-Zawa>id, Al-Qahirah: Da>r 
al-Riya>n, 1407 H, Juz ke-1.

Hajazy al, Hasan bin Ali, Manhaj Tarbiyah Ibnu Qayyim, terj. Muzaidi 
Hasbullah, Jakarta: Pustaka Al-Kautasar, 2001. 



307Daftar Pustaka

Hanafi al, Musthafa bin Abdillah al-Qasthanthin al-Rumiy, Kasyf 
al-Z{unu >n, Beirut: Da>r al-Kutb al-‘Ilmiyah, 1992, Juz ke-1.

HAR. Gibb and J.H. Krames, Shorter Encyclopedia of Islam, Leiden: 
E.J. Brill, 1974. 

Harefa, Andrias, Menjadi Manusia Pembelajar, Jakarta: Kompas 
Media Indonesia, 2001.

Hury al, Ahmad Muhammad, Min Akhla>q al-Nabiy, terj. Masdar 
Helmy, Bandung: Gema Risalah Press, 1995.

Ibnu ‘Abbas, Tanwi>r al-Miqba>s Min Tafsi>r Ibnu ‘Abbas, Beirut: Da>r 
al-Ulu>m, tth.

Ibnu Katsir, Imam al-Jalil al-Hafidz ‘Imadudin Abil Fida Ismail, 
Tafsi>r Alquran al-’Azim, Beirut: Maktabah al-Nuur al-’Ilmiyah, 
1412M/1991, Juz ke-1, 2 dan 3. 

Ibrahim Elfiky, Terapi Berpikir Positif, Jakarta: Zaman, 2012. 
Ibyari al, Ibrahim, Al-Maus}u’ah al-Qur’a>niyah al-Muyassarah, 

Kairo: Muassasah al-‘Arab, 1394 H/1974 M.
Ichsan S. Putra, dkk, Sukses dengan Soft Skills, Bandung: Direktorat 

Pendidikan ITB, 2005. 
Iqbal, Asep Muhammad, Yahudi dan Nasrani dalam Al-Quran, 

Hubungan Antaragama Menurut Syekh Nawawi Banten, Jakarta: 
Teraju, 2004. 

Ismail, Syekh Ibrahim bin Ismail, Al-Syarh Ta’li>m al-Muta’llim, 
Indonesia: Maktabah Da>r Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyah, tt.

Jabbar, Umar Abdul, Siya>r wa Tarji>m Ba’ad ‘Ulama>aina> fi< al-Qarn 
al-Ra>bi’ ‘Asyar li al-Hijrah, Makkah: Al-Maktabah li al-Tiba’ah 
wa al-I’la>m, 1385.

Jalal, Abdul Fatah, Min al-Us}u>l al-Tarbiyah fi> al-Isla>m, Beirut: Da>r 
al-Fikr, 1977.

Jalaluddin dan Idi, Abdullah, Filsafat Pendidikan, Manusia, Filsafat 
dan Pendidikan, Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002. 

Jalaluddin Rahkmat, Islam Aktual, Bandung: Mizan, 1992. 
Jamal, Muhammad Abdul Mun’im, Tafsi>r al-Fari>d li al-Qur’a>n al-

Maji>d, Mesir: ttp. 1952, Jilid III. 



308 H. Maragustam

Jamali al, Muhammad Fadhil, Tarbiyah al-Insa>n al-Jadi>d, Tunisia: 
Al-Syirkah al-Tunisia Thurnisiyah Littauzi, 1967.

Jauhari, Thanthawi, Al-Jawa>hir fi Tafsi>r al-Qur’a>n al-Kari>m, Taheran: 
Intisyarat Aftabi, 1350 H.

Jauziyah al, Ibnu al-Qayyim al Jauziyah, Mada>rij al-S{alikih, Beirut: 
Dar al Kutub al-Hikmah, tt.

Jauziyah al, Muhammad bin Abi Bakar bin Qayyim, Tajfah al-
Maudu>d bi Ahka>m al-Maulu>d, Beirut: Dar al-Kutb al-Ilmiyah, 
1994.

Jobrahim dan Saudi Berlian, Islam dan Kesenian, Yogyakarta: 
Majelis Kebudayaan Muhammadiyah Universitas UAD, 1980.

Kailani, al Majid Irsan, Al-Fikr al-Tarbawiy ‘Inda Ibnu Taimiyah, 
Madinah: Maktabah Da>r al-Turas, 1986.

Kailani, al Majid Irsan, Falsafah al-Tarbiyah al-Isla>miyyah, Mekkah: 
Maktabah Hadiy, 1987. 

Khallaf, Abd al-Wahab, Us}u>l Fiqh, Kairo: Lit T{aba’ah wa al-
Nasyar wa al-Tauzi’, 1978.

Khayyath, Yusuf dan Mir’astily, Nadim, “Al-Mudhatalihat al-
Ilmiyah wa al-Fanniyyah,” dalam Lisa>n al-Arab al-Muhith, 
karya Ibnu Mandzur, Lebanon: Da>r Lisa>n al-’Arab, tth.

Ki. RBS. Fudyartanto, Psikologi Pendidkan dengan Pendekatan Baru, 
Yogyakarta: Global Pustaka Utama, 2002.

Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu, Jakarta: Penerbit Teraju, 2005.
Kuntowijoyo,, Identitas Politik Umat Islam, Bandung: Mizan, 1997. 
Lang, Jeffrey, Bahkan Malaikatpun Bertanya: Membangun Sikap Ber-

Islam Yang Kritis, terj. Abdullah Ali, Jakarta: Serambi Ilmu 
Semesta, 2004.

Langgulung, Hasan, Pendidikan Islam Menghadapi Abad ke-21, 
Jakarta: Pustaka al-Husna, 1988.

Langgulung, Hasan, Asas-asas Pendidikan Islam, Jakarta: Al-Husna 
Zikra, 2000.

Loren Bagus, Kamus Filsafat, Jakarta: Gramedia, 2000. 
M.Th.Moutsma, AJ.Wensinch, dkk (ed), Fierst Encyclopaedia of 

Islam 1913-1936, Volume VI, Leiden: E.J.Brill, 1987.



309Daftar Pustaka

Ma’luf, Loes, al-Munjid fi< al-Lugah wa al-A’la>m, Beirut: Da>r al-
Masyriq, 1987.

Madjid, Nurcholish, Masyarakat Religius, Membumikan Nilai-nilai 
Islam dalam Kehidupan Masyarakat, Jakarta: Paramadina, 2000.

Madkur, Ibrahim, Mu’jam al-’Ulu>m al-Ijtima’iyah, Mesir: al-
Maktabah al-Misriyyah al-’Ammah, 1975.

Magnujah, Muhammad Jawwad, Tafsi>r al-Ka>syif, Lebanon: Da>r 
al-Ilm li al-Malayin, 1969, Jilid V.

Mahmud, Ali Abdul Halim, Akhlak Mulia, terj. Abdul Hayyie al-
Kattani, Jakarta: Gema Insani, 2004. 

Maksum H., Madrasah Sejarah dan Perkembangannya, Jakarta: Logos 
Wacana Ilmu, 1999.

Maliky, Syekh Ahmad Shawiy, Al-Shawiy ‘Ala al-Jalalain, Beirut: 
‘Isa al-Ba>b al-Halabi Wasyukah, ttp. Juz ke-1

Maraghi al, Ahmad Musthafa, Tafsi>r al-Maraghi, Beirut: Al-Babi 
al-Halabi wa Syirkah, 1974. 

Maragustam, Mencetak Pembelajar Menjadi Insan Paripurna (Falsafah 
Pendidikan Islam), Yogyakarta: Nuha Litera, 2010. 

Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani, Yogya
karta: Data Media, 2007. 

Maragustam, Pemikiran Nawawi, Syekh Muhammad al-Bantani 
Tentang Wanita Dalam Tafsir al-Munirnya, Puslit IAIN Sunan 
Kalijaga, Yogyakarta, 1998.

Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani, Yogya
karta: CV Datamedia, 2007. 

Mas’ud, Abdurrahman, Intelekual Pesantren, Perhelatan Agama dan 
Tradisi, Yogyakarta: LkiS, 2004.

Mashuri HP. Azaz-azas Belajar, Semarang: IKIP Semarang Press, 
1990.

Mastuhu, Memberdayakan Sistem Pendidikan Islam, Jakarta: Logos 
Wacana Ilmu, 1999.

Mawardi al, Abi al-Hasan ‘Ali bin Muhammad bin Habib al-
Bashariy, Al-Nuktu wa al-’Uyun Tafsir al-Mawardiy, Beirut: Da>r 
al-Kutb al-’Ilmiyah, tt. Juz ke-2 dan juz-5



310 H. Maragustam

Mohamed, Yasien, Insan Yang Suci, terj. Masyhur Abadi, Bandung: 
Mizan, 1997.

Mohammad Nuh, Pendidikan Karakter Mendesak Diterapkan 
(makalah), Media Center Diknas, 2010. 

Morris L. Bigge, Learning Theories for Teachers, USA: Harper and 
Row, Publisher, Inc, 1982.

Mudhory K, Bahaudin, Dialog Masalah Ketuhanan Yesus, Jakarta: 
Kiblat Centre, 1981.

Mudji Sutrisno SJ, Dialog Kritis dan Identitas Agama, Bandung: 
Mizan, 1994.

Muhaimin, Wacana Pengembangan Pendidikan Islam, Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2003.

Muhammad Quraish Shihab, Wawasan al-Quran, Bandung: 
Mizan, 1997.

Muhammad Ali al-Shabuni, Mukhtashar Tafisr Ibnu Katsir, Beirut: 
al-Maktabah al-al-’Ashriyah, 2004. 

Muhammad Ali al-Shabuni, Mukhtashar Tafisr Ibnu Katsir, Beirut: 
al-Maktabah al-al-’Ashriyah, 2004.

Muhammad Ali, Pengembangan Kurikulum di sekolah, Bandung: 
Sinar Baru, 1989. 

Muhammad Baqir al-Shadr, Sejarah Dalam Perspektif Al-Qur’an, 
Sebuah Analisis, Jakarta: Pustaka Hidayah, 1993. 

Muhammad Fuad Abdul Bagi, Al-Mu’jam al-Mufakhras li Alfadz 
al-Quran al-Karim, Beirut: Dar al-Fikr, 1987

Muhammad Yusuf Musa, Al-Quran wa al-Falasifah, Kairo Mesir: 
Dar al-Ma’arif, 1958. 

Mulyana, Rohmat, Mengartikulasikan Pendidikan Nilai, Bandung: 
Alfabeta, 2004.

Munadi, Muhammad Abd al-Rauf, Al-Taa>’ri>f, Damsyiq: Da>r al-
Fikr, 1410 H, Juz I. 

Munawwar al, Said Agil Husin, Aktualisasi Nilai-nilai Qur’ani 
Dalam Sistem Pendidikan Islam, Jakarta: Ciputat Press, 2005.

Munawwir, Ahmad Warson, Al-Munawwir Qa>mu>s ‘Arabiyiy-
Indonesiyyi, Yogyakarta: Ponpes al-Munawwir, 1984.



311Daftar Pustaka

Musa, Muhammad Yusuf, Al-Fiqh al-Islamy, tt.:Da >r al-Kutb al-
Hadisah, 1956. 

Muslich, Masrur, Pendidikan Karakter Menjawab Tantangan Krisis 
Multidimensional, Jakarta: Bumi Aksara, 2011. 

Musthafa, Ibrahim, dkk., Al-Mu’jam al-Wasith, Taheran: Al-
Maktabah al-’Ilmiyah, tt. Juz ke-1.

Nahlawi al, Abdurrahman, Us}u>l al-Tarbiyah al-Isla>miyah wa 
Asa>libuha> fi< al-Bait wa al-Madrasah wa al-Mujtama’, Beirut: 
Muthabi’ al-Mustaqil, 1996. 

Nashir bin Sulaiman al-Umar, Al-Hikmah (Edisi Indonesia), 
Bandung: Pustaka Hidayah, 1995.

Nashori, Fuad, Potensi-potensi Manusia, Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2003.

Nasr, Seyyed Hossein (ed), Ensiklopedi Tematis Spiritualitas Islam: 
Manifestasi, terj. Tim Mizan, Bandung: Penerbit Mizan, 2003. 

Nasuha, Ahmad Chazin, “Epistemologi”, dalam Pesantren, No. I 
VOL. VI, 1989.

Nasustion, Harun dkk. (editor), Ensiklopedi Islam di Indonesia, 
Jakarta: Dirjen Binbaga PT Agama Islam, 1987 M/1988 M.

Nasustion, Harun, Akal dan Wahyu dalam Islam, Jakarta: UI Press, 
1986.

Nasustion, Harun, Filsafat dan Mistisisme Dalam Islam, Jakarta: 
Bulan Bintang, 1978.

Nasustion, Harun, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jakarta: 
Bulan Bintang, 1974, Jilid ke-2.

Nasustion, Harun, Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan 
Gerakan, Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Nasustion, Harun, Teologi Islam Aliran-aliran Sejarah Analisa Per
bandingan, Jakarta: UI-Press, 1986.

Nata, Abddin, Filsafat Penididkan Islam, Jakarta: Logos Wacana 
Ilmu, 2001.

Nawawi al, Imam Yahya bin Syarf al-Din al-Nawawi, Syarh Matan 
al-Arab’in al-Nawawiyah fi al-Ahadis al-Sahehah al-Nabawiyah, 
Beirut: Da>r al-Fikr, tth.



312 H. Maragustam

Nawawi al-Bantani, Syekh, Maraqi al-’Ubudiyah, Syarh ’ala Matn 
Bidayah al-Hidayah, Semarang: Toha Putra, tth.

Nawawi, Syekh Muhammad al-Bantani, Bahjah al-Wasa>il bi Syarh 
Masa>il, Semarang: Toha Putra, tth. 

Nawawi, Syekh Muhammad al-Bantani, Mura>h} Labi>d Tafsi<>r li Kasyf 
Ma’na Qur’a>n Maji>d, Mesir: Dar Ihya> al-Kutb al-’Arabiyah li 
Ashha>biha> ’Isa al-Ba>b al-Halabi wa Syuraka >h, tth., Juz ke-1 
dan 2. 

Nawawi, Syekh Muhammad al-Bantani, Nas}a>ih al-’Iba>d, Syarh 
al-Munabbiha>t ‘ala> al-Isti’da>d li Yaum al-Ma’a>d, Semarang: 
Maktabah wa Mathba’ah, Karya Thaha Putra, tth.

Nizar, Samsul, Filsafat Pendidikan Islam, Pendekatan Historis, 
Teoritis dan Praktis, Jakarta: Ciputat Press, 2002.

Noer, Deliar, Gerakan Moderen Islam di Indonesia 1900-1942, Jakarta: 
LP3ES, 1982.

Penrice, Jhon, A Dictionary and Glossary of The Koran, New York, 
Praeger Publisher, 1971. 

Poerbakawaja, Soergarda, Ensiklopedi Pendidikan, Jakarta: Gunung 
Agung, 1976.

Poerwadarminta, W.J.S., Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: 
Balai Pustaka, 2005, Edisi Ketiga. 

Poespowijojo, Soerjanto dan.Betends, K (ed.), Sekitar Manusia: 
Bunga Rampai tentang Manusia, Jakarta: Gramedia, 1978.

Qalani al, Ahmad (ed.) Kasyf al-Khafa>’ , Beirut: Muassasah al-
Risa>lah, 1405 H, Edisi IV, Juz ke-2. 

Qarad}a>wiy, Yusuf, Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam, Kairo: Maktabah 
Wahbah, 1991.

Qarad}a>wiy, Yusuf, Ijtihad dalam Masyarakat, terj. Ahmad Syathori, 
Jakarta: Bulan Bintang, 1987. 

Qarad}a>wiy, Yusuf, Taysi>r al-Fiqh Lilmuslim al-Ma’a>sir fi D{au’ al-
Qur’a>n wa al-Sunnah, Beirut: Risalah Publishers, 1421 H/2000 
M. 

Qarashi al, Baqir Sharif, Seni Mendidik Islami, terj. Mustofa Budi 
Santoso, Jakarta: Pustaka Zahra, 2003.



313Daftar Pustaka

Qasimiy al, Muhammad Jamal al-Din, Tafsi>r al- Qa>simiy, Mesir: 
Dar al-Ihya al- kutub Al-Arabiyah, 1958.

Qutub, Sayyid, Al-’Ada>lah al-Ijtima’iyyah fi al-Isla>m, Beirut: Da>r al-
Syuru>q, 1974.

Rahman, Fazlur, Islam and Modernity, Transformation of an Intellectual 
Tradition, USA: The University of Chicago Press, 1982.

Rahman, Fazlur, Major Themes of the Qur’an, Minneapolis USA: 
Bibliotheca Islamica, Inc., 1989, Second Edition.

Raziy al, Imam Muhammad, Tafsi>r al-Fakhr al-Raziy al-Musytahar 
bi al-Tafsi>r al-Kabi>r wa Mafatih al-Gaib, Beirut: Da>r al-Fikr, 
1415 H/1995 M, Juz XIX.

Rida, Muhammad Jawad, al-Fikr al-Tarbawiy al-Isla>miy, Muqaddimah 
fi Us}u>lih al-Ijitima’iyyah wa al-‘Aqla>niyah, Kuwait: Da>r al-Fikr 
al-‘Arabiy, 1980.

Ridha, Muhammad Rasyid, Tafsi>r Alquran al-Haki>m al-Syahir bi 
Tafsrir al-Mana>r, Beirut: Da>r al-Fikr, ttp. tt., Jilid ke-1, 4 dan 5. 

Sadullah, Uyoh, Pengantar Filsafat Pendidikan, Bandung: Alfabeta, 
2003. 

Saleh, Muntaha Azhari dan Abdul Mun’im (Penyunting), Islam 
Indonesia Menatap Masa Depan, Jakarta: P3M, 1988.

Salim, Peter dan Yenni Salim, Bahasa Indonesia Kontemporer, 
Jakarta: Modern English Press, 1991.

Sarkis, Yoesoef Alian, Dictionary of Arabic Printed Books from 
Beginning of Arabic Prenting Until the End of 1339 H/1919 M, 
t.p., Kairo, 1928.

Shadr ash, M. Baqir, Sejarah dalam Perspektif Alquran Sebuah 
Analisis, terj, M.S. Nasrullah, Jakarta: Pustaka Hidayah, 1993.

Shalih al, Shubh, Manhal al-Waridi>n, Syarh Riya>d al-S}alihi>n, Beirut: 
Da>r al-’Ilmi lil Malayiin, 1977, Jilid ke-1.

Shihab, M. Quraish, Membumikan Al-Quran, Fungsi Wahyu dalam 
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992.

Shihab, M. Quraish, Mukjizat Alquran, Ditinjau dari Aspek Ke
bahasaan, Isyarat Ilmiyah dan Pemberitaan Gaib, Bandung: 
Penerbit Mizan, 1997.



314 H. Maragustam

Shihab, M. Quraish, Studi Kritis Tafsir Al-Manar, Bandung: Pustaka 
Hidayat, 1994.

Shihab, M. Quraish, Wawasan Al-Quran, Tafsir Maudhu’i atas 
Pelbagai Persoalan Umat, Bandung: Penerbit Mizan, 1977.

Shubhi, Ahmad Mahmud, Fi> ‘Ilm al-Kala>m: Dira>sah al-Falsafiyyah 
li Ara>’ al-Fira>q al-Isla>miyyah, Mesir: Muassasah al-Saqafah al-
Jami’iyyah, 1982, Jilid ke-3.

Sulaiman, Fathiyah Hasan, Maz^a>hib fi< al-Tarbiyah Bahs^ al-Maz^hab 
al-Tarbawiy ’Ind al-Gazali, Mesir: Maktabah Nahdhah, 1964.

Sumaryono, E., Hermeneutik: Sebuah Metode Filsafat, Yogyakarta: 
Kanisius, 1999. 

Suseno, Franz Magis, Etika Dasar; Masalah-masalah Pokok Filsafat 
Moral, Yogyakarta: Kanisius, 1987.

Suyanto, Urgensi Pendidikan Karakter (makalah), Ditjen Mandik
dasmen, Kemenpendiknas, 2009. 

Syaibani al, Omar Mohammad al-Taumy, Falsafah Pendidikan 
Islam, terj. Hasan Langgulung, Jakarta: Bulan Bintang, 1979. 

Syalabi, Ahmad, Ta>rikh al-Tarbiyah al-Isla>miyah, Kairo: al-Kasya >f, 
1954.

Syam, Mohammad Noor, Filsafat Pendidikan dan Dasar Filsafat 
Kependidikan Pancasila, Surabaya: Usaha Nasional, 1986. 

Syarbini, asy, Al-Hathib, As-Sira >j al-Muni>r, Beirut: Da>r al-Fikr, 
tth.

Syiraziy al, Abu Thahir Muhammad bin Ya’qub al-Fairuzaabaadiy 
al-Syafi’i, Tanwi>r al-Miqba>s min Tafsi>r Ibnu ‘Abbas, Singapura: 
Maktabah wa Mathba’ah Saliima, 1370 H/1951 M.

Symsu, Nazwar, Al-Quran Tentang Al-Insan, Jakarta: Ghalia 
Indonesia, 1983.

Tafsir, Ahmad, Ilmu Pendidikan Dalam Perspektif Islam, Bandung: 
Remaja Rosdakarya, 1992.

Thaba’thaba’i al, Al-Sayyid Muhammad Husain, Al-Miza>n fi 
Tafsi>r Alquran, Beirut: Mans}urat Muwassasah, 1411 H/1991 
M, Jilid ke-1 dan ke-4



315Daftar Pustaka

Thabariy al, Tafsi>r al-T{abariy al-Musamma> Jami’ al-Baya>n fi Ta’wi>l 
al-Qur’a>n, Beirut: Da>r al-Kutub al-Ilmiyah, 1412 H/1992 M.

Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia, Depdikbud, 
Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1989.

Ulwan, Abdullah, Tarbiyah al-Aula>d fi al-Isla>m, Beirut: Litt }}iba’ah 
wa al-nasyar wa al-tauzi’, 1398 H/1976 M, Juz 1 dan 2.

Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 
Nasional (Sisdiknas) dan Penjelasannya, Jogjakarta: Media 
Wacana, 2003. 

UU RI Nomor 14 Tahun2005 tentang Guru dan Dosen, Jakarta: 
Novindo Pustaka Mandiri, 2006. 

William F. O’neil, Ideologi-ideologi Pendidikan, Omi Intan Naomi 
(penterjemah), Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001. 

Yaqub, Ali Musthafa, “ Etika Belajar Menurut Az-Zarnuji,” Pe
santern, Vol.III, No. 3, Februari, 1986.

Yasien Mohammad, Insan Yang Suci, Konsep Fitrah Dalam Islam, 
Bandung: Mizan, 1997.

Yunus, Mahmud, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Hidakarya 
Agung, 1990.

Zamakhsyari al, Abu Al-Qasim, Mahmuud bin Umar, Al-Kasysya>f 
‘An Haqa>iq al-Tanzi>l, Beirut: Dar al-Fikr, 1977, Jilid ke-1. 

Zuharini, dkk., Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 
1992.



316



317

MARAGUSTAM, nama lengkapnya Maragustam Siregar lahir di 
Tapanuli Selatan Sumatera Utara, Tanggal 1 Oktober 1959. Meraih 
gelar sarjana (S1) pada Fakultas Tarbiyah IAIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta (1986) Jurusan Bahasa Arab, S2 dan S3 (Doktor) dari 
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta konsentrasi Pendidikan Islam. 
Sekarang sebagai Guru Besar di UIN Sunan Kalijaga dalam bidang 
ilmu Filsafat Pendidikan Islam. Tahun 2000-2004 dipercaya se
bagai Pembantu Dekan Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan 
Kalijaga. Semenjak tahun 2005 sampai 2011 menjabat sebagai 
Pembantu Rektor Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta. Mulai 2011-2015 menjabat sebaga Ketua Program 
Studi Pendidikan Islam Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga. Tahun 
2016-2017 menjabat sebagai Sekretaris Kopertais Wilayah III D.I. 
Yogyakarta. Tahun 2017 menjabat sebaga Ketua Prodi Program 
Doktor Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah UIN Sunan 
Kalijaga Yogyakarta sampai sekarang. Disamping sebagai dosen 
tetap pada Fakultas Tarbiyah UIN Sunan Kalijaga, juga seba
gai dosen Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga (S.2 dan S.3), dosen 
Pascasarjana UIN Raden Intan Lampung (S.2 dan S3), dosen 
Pascasarjana Universitas Nahdlatul Ulama Surakarta (S.2 dan S.3), 
dosen Pascasarjana S3 UNWAHAS Semarang, dosen Pascasarjana 
UII Yogyakarta, dan dosen Pascasarjana Program Doktor (S.3) 
IAIN Purwokerta Jawa Tengah. 

Sejumlah karya-karya yang telah dipublikasikan di antara
nya; Pemilihan Umum Mahasiswa Tahun 2009 UIN Sunan Kalijaga, 

TENTANG PENULIS



318

Yogyakarta: Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan Kalijaga, 2009, 
Panduan Beasiswa dan Dharmasiswa, Yogyakarta: UIN Sunan Kali
jaga, 2009, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani, Yogya
karta: CV Datamedia, 2007, Mencetak Pembelajar Menjadi Insan 
Paripurna (Falsafah Pendidikan Islam), Yogyakarta: Nuha Litera, 
2010, Pedoman Pengembangan Mahasiswa Menjadi Pembelajar Yang 
Sukses (Strategi Kunci Pengembangan Jati Diri dan Sukses Studi), 
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2010, Pengembangan Soft Skills 
Pembelajar untuk Meraih Sukses (Pemikiran pendidikan melalui kegiatan 
intrakurikuler dan ekstrakurikuler), Yogyakarta: Jurnal Kopertais 
Wilayah III, NO. 22 TH. XIII/2007 dan berbagai tulisan dijurnal 
nasional dan internasional. 

Disamping aktif sebagai dosen, juga aktif di berbagai seminar 
sebagai nara sumber dan trainer dalam pelatihan. 

							     

Yogyakarta, Desember 2018



9 786025 302527


