FILSAFATRPENDIDIKANSISUAN

MENUJUHPEMBENTUKAN
KARAKTER

—_—
R ol

-

Ak
' S -

’r‘\\ /——_—a-:\\ e

il



FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM
MENUJU PEMBENTUKAN
KARAKTER

Prof. Dr. H. Maragustam, M. A.

B
R H
Qid
Pascasarjana Fakultas limu Tarbiyah dan Keguruan (FITK)

Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga
Yogyakarta



ii

Filsafat Pendidikan Islam
Menuju Pembentukan Karakter

Penulis:
Prof. Dr. H. Maragustam, M.A.

Cetakan, 2018
16 x 23 cm; xi + 332 him.

Penerbit:

Pascasarjana Fakultas limu Tarbiyah dan Keguruan (FITK)
Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta
JI. Marsda Adisucipto Yogyakarta 55281

ISBN: 978-602-53025-2-7
All Rights reserved. Hak cipta dilindungi undang-undang.

Dilarang memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini
dalam bentuk apa pun tanpa ijin tertulis dari penerbit.



MOTTO

Kabi SA bersabda " fanganlab kalian menjadi manusia yang plin
plan (tuna karaktev alias manusio bunglon alias gampang tevgeda
olefv hal-hal MM) dwgaw berkata: “myw&manmmanum,(ﬁkw
nw-dzw&%&mt@aﬂzmwkwmwpm@mm&mkdan(ﬁkwmmw
berbuat jelek maka saya pun bevbuab jelek”. Akan tetapi jadilaky kamuw
yang tequb pendirian dan berkanaktev. fika orang lain bevbuat baik,
kamwpmﬂzut&em&mt&aik. @mﬂwnw»ekw@m&mt(jdkk, maka
kamuw hanus menjauby dari kejelekan it (HR. Toumidzi).



iv



PEDOMAN TRANSLITERASI

PENULISAN Kkata-kata Arab dalam buku ini berpedoman pada
transliterasi Arab Latin Keputusan bersama Menteri Agama RI
dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan R.I. Nomor: 158 tahun
1987 dan Nomor: 0543 b/ U /1987

A. KONSONAN TUNGGAL

Huruf Arab| Nama Huruf Latin Nama
Alif Tidak Tidak dilambangkan
‘ dilambangkan
< ba’ b be
< ta’ t te
. sa’ s es (dengan titik di atas)
d jim j je
C ha’ h ha (dengan titik di bawah)
¢ kha kh ka dan ha
: dal d de
3 zal Z zet (dengan titik di atas)
2 ra’ r er
J zai z zet
s sin S es
oA syin sy es dan ye




Huruf Arab| Nama Huruf Latin Nama
e sad s es (dengan titik di bawah)
ol dad d de (dengan titik di bawah)
b ta t te (dengan titik di bawah)
5 za z zet (dengan titik di bawah)
I “ain ‘ koma terbalik di atas
¢ gain g ge
o fa f ef
é qaf q qi
d kaf k ka
J lam 1 ‘el
a mim m ‘em
O nun n ‘en
3 waw w w
2 ha’ h ha
s hamzah ’ apostrof
¢ ya y ye
B. KONSONAN RANGKAP KARENA SYADDAH DITULIS
RANGKAP
d3dazs ditulis muta’addidah
dus ditulis ‘iddah
C. TA’ MARBUTAH DI AKHIR KATA
1. Bila dimatikan ditulis &
LS~ ditulis hikmah
s ditulis “illah

vi H. Maragustam




(Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah
terserap dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat dan se-
bagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya).

2. Bila diikuti dengan kata sandang ‘al’ serta bacaan kedua
itu terpisah, maka ditulis dengan h.
5 Al S ditulis karamah al-auliya’
adié (S} ditulis zakah al-fitri
D. VOKAL PENDEK
— fathah ditulis a
J= ditulis fa'ala
— kasrah ditulis i
3 ditulis zukira
S dammah ditulis u
oady ditulis yazhabu
E. VOKAL PANJANG
fathah + alif ditulis a
i ditulis jahiliyyah
fathah + ya’ mati ditulis a
o ditulis tansa
kasrah + ya’ mati ditulis i
4 =S ditulis karim
dammah + wawu mati ditulis u
B3 ditulis furud

Transliterasi vii



F. VOKAL RANGKAP

1 |fathah + ya mati

S

Jsb

fathah + wawu mati

ditulis
ditulis
ditulis
ditulis

ai
bainakum

au
gaul

G. VOKAL PENDEK YANG BERURUTAN DALAM SATU
KATA DIPISAHKAN DENGAN APOSTROF

Cvac!

£ S i)

ditulis
ditulis
ditulis

a’antum

u’iddat

la’in syakartum

H. KATA SANDANG ALIF + LAM

Bila diikuti huruf Qamariyyah maupun Syamsiyyah ditulis
dengan menggunakan huruf “al”

ol A ditulis al-Qur’an
o Wl ditulis al-Qiyas
slodl ditulis al-Sama’
el ditulis al-Syams
I. PENULISAN KATA-KATA DALAM RANGKAIAN
KALIMAT
Ditulis menurut penulisannya.
294 (g9 ditulis zawi al-furud
el o ditulis ahl al-sunnah

viii | H. Maragustam



KATA PENGANTAR

o/,,,
a// °£ o; }/°}.°/o//’“‘ ’o//“

éb&%dl@wjdww&‘@wcuw\uqm

a}// ’//} a

AN
ISPRERY | & ‘dyﬂ u,.o sz Of J_@M\j &) 3}\ cd\ N of
Dy Wl ot Oshent e dily lorys ol 15 ety S

Puji syukur penulis panjatkan kehaderat Allah SWT atas
rahmat-Nya sehingga dapat terselesaikan buku ini. Shalawat
teriring salam semoga tercurah kepada junjungan Nabi Besar
Muhammad SAW yang membawa manusia dari alam kegelap-
an menuju ke alam cahaya terang benderang yakni cahaya iman,
islam, dan ilmu. Selesainya penulisan buku ini tidak lepas dari
bantuan berbagai pihak baik moril maupun meteriil, yang dalam
hal ini tidak dapat disebutkan namanya satu persatu. Oleh karena
itu pada kesempatan ini, penulis mengucapkan terima kasih ke-
pada berbagai pihak yang telah membantu penyelesaian buku
ini, terutama kepada keluarga yakni ibunda penulis yang selalu
mendorong dan mendoakan, istri dan anak-anak yang selalu
mendampingi penulis baik suka maupun duka.

Penulis menyadari sepenuhnya, bahwa karena keterbatasan-
keterbatasan yang ada pada penulis, maka tentu terdapat ke-

ix



kurangan dalam karya ini. Penulis juga minta maaf jika sekiranya
ada kutipan yang kurang atau terlupakan. Hal itu semata-mata
kekurangan penulis. Untuk itu penulis menerima kritik dan saran
yang membangun dengan ikhlas demi kesempurnaan buku ini.
Akhirnya semoga tulisan ini bermanfaat bagi pembaca pada
umumnya, dan pemerhati pendidikan Islam pada khususnya.
Semoga Allah SWT memberi limpahan berkah dan ganjaran ke-
pada kita semua, amin ya rabba al-'alamin !

Yogyakarta, 2018
Penulis,

Prof. Dr. H. Maragustam, M.A.
NIM. 19591001 198703 1 002

X H. Maragustam



Motto

DAFTAR ISI

Pedoman Transliterasi ..ccccceeerrrreeeeeeeeessrrnneeeeescsssssssseeeeeccsssnns
Kata Pengantar ........ceeienennienennncnennncnennnenenecnneneesnens

Daftar Isi

BAB 1
A.
B.
C.

BAB 11

SO Wy

~I0mm

BAB III

A.

PENDAHULUAN......ueetrrrtsrnnnnnnesesesessasnenes
Latar Belakang ..........cccccoceeiciiiiininininiicnnes
Metode Penulisan ...........cccccoevciiiiinncinnnne.
Sistimatika Buku ........c.ccccoovviniiiiiiin
HAKIKAT FILSAFAT PENDIDIKAN
ISLAM DAN RUANG LINGKUPNYA ........
Pengantar ..o,
Dorongan Islam untuk Berfilsafat ....................
Hakikat Filsafat .........cccccoveiiiiiiiiiiinins
Hakikat Pendidikan Islam (tarbiyah, taklim,
dan takdib) .....c.coceeeneeinccccce
Pengertian filsafat pendidikan Islam ...............
Pola kajian pendidikan Islam ...........................
Hubungan Filsafat dan Pendidikan ................
Ruang Lingkup Filsafat Pendidikan Islam......
INtISATT oo

EPISTEMOLOGI DAN AKSIOLOGTI:
FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM.................
Pengantar ..o

xi



S

SECNe

BAB 1V

oNw >

BAB

<

N = >

Karakteristik Islam dalam Perspektif

Filsafat Pendidikan ...........ccccccocoviiiininnnnnn 37
Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam .......... 40
Aksiologi Filsafat Pendidikan Islam ................ 56
INEISATT coovceiiicc 60

HAKIKAT MANUSIA, MASYARAKAT
MADANI DAN FUNGSI PENDIDIKAN

| 5] 07N\ (R 62
Pengantar ... 62
Hakikat Manusia dalam Islam ........ccceeevueeee... 64

Hakikat Masyarakat dalam pendidikan Islam .. 84
Fungsi Pendidikan Islam dalam Masyarakat

Madani ..o 92
INHSATT «ovvviieiciccc 96

SUNNATULLAH (HUKUM-HUKUM
KETERATURAN), DASAR-DASAR
FILSAFAT PENDIDIKAN, DAN

FILSAFAT KEHIDUPAN ....ccocveiveieccesnessnncnn 97
Pengantar ... 97
Hakikat Sunnatullah ...........c.cccooiiiiiiniiinnee. 98

Dasar-Dasar Filsafat Pendidikan Barat
(empirisme, nativisme, konvergensi, dan heriditas)

dalam Perspektif Pendidikan Islam .................. 101
Perbedaan Anatara Filsafat Pendidikan Islam

dan Dasar-dasar Filsafat Pendidikan Barat..... 113
Filsafat Pendidikan Islam tentang Kehidupan ... 115
INEISATT oo 121

ALIRAN UTAMA FILSAFAT PENDIDIKAN

ISLAM (FPI) .oveeeeenenererstsnsnssnssssnsssnessssasnenes 122
Pengantar..........ccccoovviiiiiiiniiiiini 122
Kasadaran Manusia dan Implikasinya

Terhadap Paradigma Pendidikan..................... 122

xii H. Maragustam



BAB

BAB

C. Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI).... 128

1. Aliran FPI dalam perspektif Fitrah........... 128

2. Aliran FPI perpektif filsafat dan
ilmu pendidikan ..o, 137
D. Aliran Utama Filsafat Pendidikan Barat (FPB)... 182
1. Progresivisme.........ccovviiiniiinininnne, 182
2. Esensialisme.........cccccooviiiincinncinnee. 185

D. Perbedaan Filsafat Pendidikan Barat pada
Umumnya dengan Filsafat Pendidkan Islam.. 192

E.  INtSAIi..coooiiiiiiiie e 193
VII ANALISIS FILOSUFIS KOMPONEN
PENDIDIKAN ISLAM......uuuoeeereeerrrereecreeeraeens 196
A. Pengantar...........ccoeiiiiiiiiiiins 196
B. Tujuan Pendidikan Islam............ccccccccoviiinnne. 197
C. Hakikat Pendidik ......cccccoovvviviiiiiiiiciiiiiieceie, 206
D. Hakikat Peserta didik ........c.cccovvvvevvivivviiinieennnn. 218
E. Hakikat Metode Pendidikan Islam.................... 227
F. Hakikat Evaluasi Pendidikan Islam ................ 230
G. Kurikulum Pendidikan Islam .............c............ 237
H. Hakikat Lingkungan Pendidikan Islam .......... 243
L INbSATT coveeiiieiiie e 244

VIII FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM DALAM
MEMBENTUK MANUSIA BERKARAKTER 245

A. Pengantar ..., 245
B. Hakikat Karakter .........cccocovviiiiiiininnnne. 248
C. Filsafat Pendidikan Islam Mengukir Karakter.... 249
D. Nilai-nilai Utama Karakter .............ccccccceeeeee. 265
E. Strategi Pembentukan Karakter ....................... 284
E. Mengukir Manusia Berkarakter Dimulai

Sejak Usia Dini.....c.cccoveveuenineicninieicineicinnecnes 295
G. Membentuk Karakter Dimulai dari Pikiran ... 298
H. Intisari........s 301

Daftar Isi Xiii



Daftar Pustaka ........coeeeereinecnnninincnencenennnnsnsnencssnenceennnns
Tentang Penulis........ceenieienrinenennenisenesescssiscsseseescnes

Xiv H. Maragustam



BAB I
PENDAHULUAN

A. LATAR BELAKANG

Apakah pengetahuan “filsafat pendidikan Islam” itu penting
dalam proses pendidikan? Pasti jawabannya penting, bahkan
bagi siapa saja yang terlibat dalam memperdalam pendidikan dan
keguruan seharusnya mengetahui filsafat pendidikan. Menurut
H.J.E. Woodridge dan Jhon S. Brubacher filsafat pendidika itu
penting karena pertama, adanya problem-problem yang timbul
dari zaman ke zaman yang menjadi perhatian ahlinya masing-
masing. Banyak tulisan yang dihasilkan oleh ahli pikir, dan tidak
jarang gagasan ahli yang satu mempengaruhi ahli-ahli lain.
Corak gagasan yang berlandaskan filsafat sering timbul dari ahli-
ahli pikir ini. Hal ini masuk dalam lapangan filsafat pendidik-
an. Kedua, dapat diperkirakan bahwa bagi siapa yang mem-
pelajari filsafat pendidikan akan mempunyai pandangan yang
jangkauannya melampawi hal-hal yang diketemukan secara
eksperimental atau empirik (Imam Barnadib, 1978). Ketiga, dapat
terpenuhi tuntutan intelektual dan akademik. Hal itu karena ber-
tilsafat adalah berpikir logis yang runtun, teratur, radikal, me-
nyeluruh, objektif dan kritis, maka berfilsafat pendidikan (Islam)
berarti memiliki kemampuan intelektula dan akademik se-
macam itu. Oleh karena itu diharapkan jasa pemikiran filosufis
dapat mempengaruhi secara signifikan terhadap pembentukan
karakter bagi pendidik dan peserta didik sesuai dengan tujuan



pendidikan nasional. Dengan demikian, mempelajari filsafat pen-
didikan (Islam) mengandung jangkauan ke depan yang jauh
dan mengokohkan jalannya proses pendidikan, apalagi dikait-
kan dengan lahirnya umat manusia yang tuna karakter' sebagai
akibat dari pengaruh negatif arus budaya global dan filsafat prag-
matisme-materialisme.

Seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan tek-
nologi di bidang informasi dan transfortasi, pendidikan Islam
baik dari segi konsep maupun praktik, menghadapi babak baru
dan tantangan yang sangat krusial. Dari sisi konsep ternyata pen-
didikan Islam masih belum menemukan format dan bentuknya
yang sesuai dengan nilai-nilai Islam, khususnya filsafat pendi-
dikannya. Hal ini karena (1) banyaknya pemikiran para ahli yang
belum jelas landasan pemikirannya apakah ia bersumber dari
Islam, filosuf muslim ataukah dari Alquran-Hadis, (2) banyaknya
para pendidik menghadapi dunia pendidikan dengan cara-cara
yang pragmatis demi memenuhi kebutuhan hidup yang praktis
atau bernilai materi-praktis, (3) selama ini para ahli pendidik-
an muslim belum mendasarkan pemikiran pendidikannya pada
kolaborasi yang mendalam antara idealitas normatif yakni Al-
quran-Hadis dan realitas objektif. Tetapi pendasarannya pada
tataran subjetif normatif, kurang diintegrasikan dengan realitas
objektif-aplikatif di lapangan. Artinya Islam baru ditampilkan
pada tataran idealitas normatif, belum disintesakan secara nyata
dengan realitas objektif, serta (4) belum digali dan dikritisi se-
cara mendasar tentang pemikiran kependidikan yang dikemu-
kakan para filosof muslim seperti Imam al-Ghazali, Ibnu Sina,
Ikhwanussofa, Syekh Nawawi al-Bantani, Ibnu Khaldun, Ibnu
Miskawih, Fajlur Rahman, dan lain sebagainya. Pada hal kenya-
taan sejarah menunjukkan, bahwa kejayaan Islam tercapai pada
abad pertengahan (khususnya pada abad 7-14 M) berkaitan juga
pula dengan kejayaan filsafat pendidikannya.

'Tuna Karakter ialah jati diri (karakter) seseorang yang jahat-kuat atau jahat-
lemah.

2 H. Maragustam



Ketidak jelasan konsep dan implementasi dari pendidikan
Islam, membawa akibat kondisi sosial yang tidak menguntung-
kan bagi pengukiran nilai-nilai spiritual keagamaan dan falsafah
bangsa bagi peserta didik. Bahkan berakibat kepada pendidik
juga. Para pendidik tidak mempunyai filsafat pendidikan (Islam)
yang jelas sewaktu mereka berinteraksi dengan peserta didik di
sekolah.

Diantara yang mempengaruhi patalogi sosial di masyarakat
Indonesia ialah pengaruh negatif dari perkembangan ilmu pe-
ngetahuan dan teknologi (Iptek) dibidang transportasi dan in-
formasi yang mengglobal. Memang harus diakui bahwa sisi
positif dari perkembangan iptek modern ialah memungkinkan
terciptanya komunikasi bebas lintas benua, lintas negara, lintas
propinsi dan lintas sudut-sudut di perkotaan dan pedesaan, me-
lalui media audio (radio) dan audio visual (televisi, internet, dan
lain-lain). Hampir tidak ada relung-relung kehidupan yang belum
tersentuh modernitas, termasuk aspek kehidupan agama. Akibat
positif dari berbagai media ini, khususnya televisi dan internet,
adalah dapat dijadikan alat yang sangat ampuh untuk menanam-
kan nilai-nilai positif termasuk nilai-nilai spiritual keagamaan
kepada peserta didik.

Sedangkan akibat negatif dari perkembangan media sosial
dan iptek antara lain, pertama dapat merusak tatanan nilai-nilai
spiritual keagamaan dan falsafat bangsa, karena jiwa seseorang
dipengaruhi dan dikontrol pola pikir seseorang oleh orang-orang
yang tidak bertanggungjawab. Karenanya nilai-nilai agama dan
nilai-nilai luhur bangsa ditinggalkan, terpisah dari kehidupan,
urusan pribadi, urusan akhirat, dan membebaskan manusia dari
serba Tuhan. Pengamalan nilai-nilai agama dan nilai-nilai luhur
bangsa menjadi momok dalam kehidupan dan seolah-olah tidak
ada kaitan antara tanggungjawab sosial dan tanggungjawab indi-
vidual, antara tiga tanggung jawab menjadi tidak integral yakni
tanggung jawab ketuhanan, kemanusiaan dan ke alaman (hablun
minallah, hablun minaas, dan hablun minal kaun).

Pendahuluan | 3



Isyarat manusia yang tuna karakter ini telah di sabdakan
oleh Nabi SAW bahwa ”pada suatu saat akan muncul fitan (fitnah,
ujian) yang ditandai dengan; manusia yang tidak punya ke-
pribadian (plin plan). Waktu subuh masih mukmin, sore harinya
sudah kafir, sore hari masih mukmin, paginya menjadi kafir. Itu-
lah manusia yang menggadaikan nilai-nilai spiritual agamanya
dengan nilai meteri keduniaan (HR. Muslim).” Apa yang dikata-
kan Rasulullah SAW tersebut menunjukkan bahwa sebagian
besar filsafat hidup manusia ialah filsafat pragmatisme. Inti dari
filsafat pragmatisme ialah nilai-nilai kegunaan praktislah (bukan
nilai-nilai transenden yang abstrak) sebagai kriteria kebenaran.
Dengan kata lain, sesuatu itu dikatakan benar jika sesuatu itu
mempunyai nilai fungsional praktis dalam kehidupan. Jika tidak
berguna secara kasat mata-praktis, maka pekerjaaan itu akan
ditinggalkannya. Jika ini yang menjadi filsafat pendidikan bagi
pendidik dalam melakukan tugas-tugas profesioanalnya, akan
berakibat fatal. Apa saja dapat dilakukan guru asalkan berguna
baginya dalam kehidupan praktis. Tidak peduli, apakah me-
langgar nilai-nilai kompetensi profesional, pedagogik, personal,
sosial dan kepemimpinan maupun tidak. Penyontekan massal,
penggantian rapot demi lulus UN (ujian nasional), penarikan dana
dari peserta didik agar Iulus UN, adalah contoh-contoh konkrit se-
bagai akibat filsafat pragmatisme dan pendidikan tanpa karakter
tersebut.

Akibat dari pengaruh arus globalisasi juga terlihat pada ke-
cendurungan modernisme itu untuk massifikasi, penyeragaman
manusia dalam kerangka teknis, sistem industri yang menem-
patkan semua orang sebagai mesin atau sekrup dari sebuah
sistem teknis rasional; sekularisme, yang berarti tidak diakuinya
lagi adanya ruang nafas buat yang Ilahi, atau dimensi religius
dalam hidup kita; orientasi nilainya yang menomorsatukan instant
solution, resep jawaban tepat, cepat, langsung (Muji Sutrisno, 1994).
Persoalannya menjadi lebih kompleks, karena banyak penawar-
an menyangkut norma dan nilai. Jika seseorang keliru memilih-

4 H. Maragustam



nya, ia akan terjerumus pada penalaran humanistik-liberal yang
terlampau jauh, sehingga orientasi spiritual transendental telah
terbabat habis dan diganti budaya pragmatis, materialistik, dan
hedonis.

Kita tau bahwa dunia iptek dan informasi khususnya berba-
gai media seperti media internet dan televisi pasti membonceng
visi, misi, sosial budaya, dan kurikulum tersembunyi (hidden curri-
culum) yang terkadang tidak sesuai dengan nilai-nilai spiritual
keagamaan dan falsafat bangsa. Media tersebut dapat mempe-
ngaruhi tatanan nilai-nilai spiritual keagamaan dan nilai-nilai
luhur bangsa dan mempengaruhi atau mengontrol pola pikir
seseorang. Karena iptek dan arus informasi yang cepat dan ber-
ubah-ubah, akan mempengaruhi terhadap pribadi yang me-
nerimanya yakni menjadi tidak stabil atau gampang dipengaruhi
alias tidak punya karakter terutama bagi seseorang yang lemah
pendirian dan dangkal agamanya. Informasi yang diterima sese-
orang tidak pernah netral. Dalam informasi sudah terkandung
nilai-nilai, misi, dan pandangan hidup. Menurut Rakhmat, infor-
masi selalu merupakan perumusan realitas dari perspektif ter-
tentu. Informasi adalah formulasi (Jalaluddin Rakhmat, 1992).
Artinya berbagai informasi yang diterima, apalagi informasi itu
telah dikemas sedemikian rupa akan memformulasikan pikiran
seseorang atau kelompok atau suatu bangsa.

Sebagai catatan awal bahwa sejak munculnya era televisi di-
barengi dengan timbulnya berpuluh-puluh channel dengan me-
nawarkan berbagai acara yang menarik dan bervariasi, umat
Islam hanya berperan sebagai konsumen (maf’ul bih), penonton
di negaranya sendiri, Barat-lah yang memegang kendali semua
teknologi modern tak terkecuali televisi. Pengalihan iptek Barat
menurut Harun Nasution (1987) sebenarnya secara tidak langsung
berarti pula pengalihan unsur budayanya. Ini artinya sewaktu
seseorang mengakses media seperti internet, televisi, Hand-
phone (HP) atau media sosial (medsos) lainnya mau tidak mau
ia harus mengikuti term-term bahkan budaya yang ditentukan

Pendahuluan 5



oleh Barat yang menumpang di media tersebut, yang tidak jarang
bertentangan atau tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam. Sehingga
dalam beberapa kasus sering terjadi para ilmuan muslim dan
muslim pada umumnya, secara sadar atau tidak, tercerabut dari
akar-akar keislamannya, dan tercerabut dari akar budayanya. De-
mikian juga bahwa arus globalisasi membonceng paham liberal-
isme?, hedonisme,® dan sekuralisme®.

B. METODE PENULISAN
1. Pendekatan dan jenis penulisan

Pendekatan yang digunakan ialah filosufis yang berfungsi
untuk melakukan analisis isi (content analysis) melalui analisis
lunguistik dan analisis konsep. Analisis linguistik digunakan agar
membantu menemukan makna sesungguhnya yang ada di balik
fakta, sedangkan analisis konsep digunakan sebagai pembantu
untuk menemukan makna kata-kata yang dipandang pokok atau
kunci yang memiliki gagasan.

Adapun jenis tulisan yang digunakan adalah kepustakaan
(library research) yaitu mendapatkan data dari perpustakaan seperti
buku, kitab, dan dokumen lainnya.

“Liberalisme adalah faham freedom of choice (kebebasan memilih) yang meliputi
freedom of worship (kebebasan dalam hal peribadatan), ownership (kebebasan dalam
kepemilikan), politics (politik), ekspression (berekspresi) dan lain sebagainya. Liberal-
isme ini juga melanda kepada keluarga, sehingga sangat sulit anggota keluarga
diatur, dibimbing, disuruh beribadah dan lain-lain demi atas nama liberalisme.

*Faham hedonisme adalah kebahagiaan adalah kesenangan. Kesenangan sesaat
yang dinikmati itulah yang dihargai. Suatu perbuatan disebut baik sejauh dapat
memberi efek kesenangan dan memberi kenikmatan sesaat. Budaya hidup hedonis
telah menjadi kultur kaum muda khususnya mereka yang punya dana. Makna
hidup menjadi pemenuhan libido seksual. Seseorang tidak lagi dapat membedakan
mana yang nyata dan mana yang tidak; mana yang kebutuhan (need) dan mana
yang keinginan (want), mana yang benar dan mana yang salah.

‘Sekularisme ialah suatu paham yang memisahkan dunia dan akhirat, memi-
sahkan kehidupan dunia dan kehidupan agama. Pengamalan agama adalah masalah
pribadi. Ilmu pengetahuan dan teknologi sudah meningkat posisinya seolah menjadi
“agama baru” sehingga banyak diantara mereka yang mempertuhankannya. Ilmu
pengetahuan tanpa agama adalah buta. Tetapi agama tanpa ilmu pengetahuan
adalah pincang, demikian kata Albert Enstein.

6 H. Maragustam



2.  Sumber Data

Penulis mengambil sumber data dari beberapa buku yang
relevan dengan bahasan tulisan buku ini terutama buku-buku
tilsafat, filsafat pendidikan (Islam), beberapa kitab tafsir, dan lite-
ratur lain yang relevan untuk memperkaya pembahasan tulisan
ini.

3. Metode pengumpulan data

Penulis mengumpulkan data dengan cara dokumentasi.
Yakni dengan mengumpulkan buku-buku atau kitab-kitab se-
bagai bahan bacaan dari berbagai sumber.

4. Metode analisis data

Dalam tulisan ini penulis menggunakan analisis diskriptif
analitik, yaitu suatu pengambilan kesimpulan terhadap suatu
objek, berbagai pemikiran, gambaran secara sistematis, faktual
serta hubungannya dengan fenomena yang dianalisis. Dalam
analisis diskriptif analitik, penulis memakai piranti analisis isi,
reflektif (yakni menyimpulkan dengan mondar mandir berpikir
induksi dan deduksi), komparasi dan analisis model Huberman
dan Miles yakni koleksi data, reduksi data, desplay data, dan veri-
tikasi data.

C. SISTIMATIKA BUKU

Buku ini mengandung tujuh pokok bahasan. Yang pertama
berkenaan dengan hakikat filsafat, pendidikan dan filsafat pen-
didikan Islam, yang kedua struktur ide pendidikan Islam yakni
prinsip-prinsip yang menjadi dasar pendangan Islam terhadap
alam, manusia, masyarakat, ilmu pengetahuan dan kehidupan,
yang ketiga, aliran-aliran filsafat pendidikan Islam dan Barat, ke
empat, tujuan pendidikan Islam, ke lima berkenaan dengan pen-
didik dan peserta didik, ke enam kurikulum pendidikan Islam,
ke tujuh filsafat pendidikan pembentukan karakter.

Pendahuluan 7



Pendidikan Islam pada hakikatnya ialah pengembangan se-
mua potensi manusia (seperti unsur akal, unsur rasa-karsa, hati-
spritual, dan unsur-unsur lainnya) dan penataan tingkah lakunya
berdasarkan nilai-nilai Islam, sehingga memiliki kekuatan spiri-
tual keagamaan, pengendalian diri, karakter, kecerdasan, akhlak
mulia, serta keterampilan yang diperlukan dalam hidup dan ke-
hidupannya dengan tujuan agar dapat merealisasikan fungsi
hidupnya sebagai khalifah di bumi dan sebagai hamba yang terus
menerus mengabdi kepada-Nya.

Pendidikan Islam bertujuan mengembangkan dan menyiap-
kan segala potensi manusia menjadi cerdas (intelektual, hati, rasa-
karsa, dan terampil) dan menjadikan manusia baik (berkarakter)®
dalam pengertian seluas-luasnya. Dengan cerdas dan baik ini,
manusia dapat menjadi khalifah (pemimpin) di bumi dan se-
kaligus sebagai hamba yang terus menerus mengabdi kepada-
Nya dalam keadaan apa pun dan di mana pun. Untuk itu maka
pendidikan Islam sekaligus berfungsi menyiapkan sumber daya
manusia untuk mampu menghadapi hidup dan kehidupan
dengan segala kebaikan dan kejahatannya, kenikmatan dan ke-
susahannya dalam bingkai nilai-nilai Islam dan falsafah bangsa.

Term hidup dan kehidupannya dalam pendidikan dimak-
sudkan bahwa pendidikan itu sama dengan pengalaman kehi-
dupan. Pendidikan adalah kehidupan, dan kehidupan itu sendiri
adalah pendidikan. Karena setiap orang pada hakikatnya adalah
”proses menjadi”. Mempercepat ” proses menjadi” itu, tentu harus
dilalui dengan pendidikan baik yang sengaja maupun tidak se-
ngaja. Tanpa demikian, maka seseorang akan menjadi lambat
“proses menjadi” itu. Pada akhir dari “proses menjadi” itu ialah
terbentuknya jati diri manusia yang berkarakter bukan menjadi
manusia yang tuna karakter. Tidak ada sesuatu yang terjadi dalam
kehidupan manusia kecuali hal itu adalah pendidikan, sepan-
jang sesuatu yang dialami itu disadari dan membawa perubahan

*Maksud berkarakter ialah jati diri (karakter) manusia yang baik-kuat atau
baik-lemah.

8 H. Maragustam



dalam diri seseorang. Apakah itu transfer of knowledge (alih ilmu),
transfer of value (alih nilai), transfer of culture (alih budaya), transfer
of methodology (alih metode) atau transfer lainnya. Semua itu
adalah proses pendidikan.

Manusia dalam pendidikan, menempati posisi sentral, karena
di samping dipandang sebagai subjek, manusia juga dipandang
sebagai objek pendidikan itu sendiri. Sebagai subjek manusia
menentukan corak dan arah pendidikan. Pendidikan diadakan
adalah untuk manusia, maka wajar kalau manusialah yang me-
rekayasa pendidikan itu untuk kemaslahatan dirinya dan ke-
manfaatan peradaban. Manusia punya potensi-potensi dan daya
untuk dikembangkan, dipelihara dan diberdayakan, yang sete-
rusnya menjadi makhluk yang berkepribadian dan berkarakter.
Sedangkan manusia sebagai objek pendidikan, manusia menjadi
fokus perhatian segala teori dan aktivitas kependidikan. Karena
manusia itu dalam proses kehidupannya mengalami pertum-
buhan dan perkembangan baik fisik maupun mental, maka perlu
ada bimbingan dan arahan agar sesuai dengan tujuan pendidikan.

Konsep pendidikan harus mengandalkan pemahaman me-
ngenai siapa sesungguhnya manusia itu. Hal ini berarti bahwa
konsep manusia akan menentukan segala sepak terjang dunia pen-
didikan secara fundamental. Konsep pendidikan Islam, misal-
nya, tidak akan dapat dipahami sepenuhnya sebelum mema-
hami penafsiran Islam tentang konsep pengembangan individu
sepenuhnya. Sejauh mana ketepatan memahami hakikat manu-
sia, maka sejauh itu pula proses pendidikan semakin efektif dan
terarah. Sebaliknya semakin jauh ketepatan memahami siapa
manusia itu, maka semakin jauh itu pencapaian efektivitas dalam
proses pendidikan. Oleh karena manusia diciptakan oleh Tuhan,
maka para ahli pendidikan harus bertanya kepada Tuhan siapa
manusia itu. Bertanya kepada Tuhan tentu tidak mungkin, maka
para pendidik harus melihat bagaimana Alquran dan Sunnah ber-
bicara tentang hakikat manusia.

Pendahuluan 9



Manusia dalam kerangka pendidikan, dibentuk oleh faktor
eksternal (eksogen), internal (endogen), dan hidayah (petunjuk)
Tuhan sesuai dengan sunnatullah (hukum-hukum keteraturan).
Faktor eksternal seperti seperti pendidik, orang tua, teman ber-
gaul, lingkungan alam geografis dan iklim, lingkungan alam
sosial, sumber-sumber belajar, dan media. Sedangkan faktor in-
ternal ialah potensi bawaan, heriditas dan kebebasan berkehen-
dak dan bertindak dalam menghadapi fenomena kehidupan.
Faktor hidayah yakni Penggerak dari segala gerak dan penyebab
dari segala sebab. Untuk itu setiap muslim diperintahkan berdoa,
agar hidayah Tuhan itu menyinari jalan hidup seseorang, karena
doa dapat merubah nasib ke jalan yang lurus yakni jalan ridha
Tuhan.

Pada hakikatnya manusia itu makhluk yang berada diantara
dua kutub (dualis) yang paradoksal yakni membawa potensi
yang baik di satu sisi dan membawa potensi jahat di sisi lain; ber-
potensi malaikat di satu sisi dan berpotensi syetan di sisi lain; dan
makhluk yang tak terduga (misterius) di satu sisi dan terduga
di sisi lain. Dengan hakikat manusia seperti ini, maka pendidik
harus profesional agar fitrah® positif dapat dikembangkan dari
potensialitas menuju aktualitas.

Dilatar belakangi memahami siapa manusia itu sesungguh-
nya dan yang melingkupi manusia, maka buku filsafat pendi-
dikan Islam ini di buat. Buku ini dapat menjadi pedoman dalam
pelaksanaan pendidikan. Paling tidak ada tiga fungsi buku filsa-
fat pendidikan (Islam) ini dibuat yakni:

1. Sebagai pedoman, landasan dan arahan kepada proses pe-
laksanaan pendidikan yang dibingkai nilai-nilai Islam. Arti-
nya praktik pendidikan haruslah ada landasan atau pe-
doman yang menjadi pegangan bagi pendidik dan tenaga
kependidikan dalam menjalankan tugas-tugas profesional-

SFitrah adalah system penciptaan setiap makhluk termasuk makhluk manusia
yang diberi potensi dasar dan kecenderungan-kecenderungan murni. Potensi dasar
dan kecenderungan murni itu bisa positif dan bisa pula negative.

10 H. Maragustam



nya. Proses pendidikan, tanpa dilandasi pedoman dan arah-
an, maka pendidikan tersebut akan berjalan tanpa arah dan
kendali. Karena tanpa arah dan kendali, maka pendidikan
itu akan menabrak sana sini termasuk menabrak nilai-nilai
ajaran Islam itu sendiri.

Melakukan kritik dan koreksi terhadap proses pelaksanaan
pendidikan. Bila proses pelaksanaan pendidikan sudah me-
lenceng dari rambu-rambu (pedoman) yang dibuat, maka
filsafat pendidikan memberi kritik, koreksi serta feedback
(masukan) untuk meluruskan dan mengembalikan proses
pendidikan itu ke jalan yang benar.

Melakukan evaluasi terhadap metode dan strategi yang di-
lakukan oleh pendidik dan tenaga kependidikan dalam
proses pendidikan. Artinya bila metode dan strategi yang
digunakan oleh pendidik dan/atau tenaga kependidikan
tidak sesuai dengan tujuannya, maka perlu dievaluasi sese-
gera mungkin. Seperti pendidik melaksanakan tugas-tugas
pedagogiknya dengan cara-cara yang yang tidak humanis
dan tidak pula religius, maka segera harus evaluasi. Karena
dalam ajaran Islam, menempatkan manusia sebagai subjek
yang harus dihargai, sebagai manusia yang memiliki ber-
bagai potensi, dan sebagai manusia ciptaan yang paling baik
di muka bumi. Wallahu a’lam bishshawab.

Pendahuluan 11



BAB II

HAKIKAT FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM
DAN RUANG LINGKUPNYA

A. PENGANTAR

Berbicara tentang filsafat pendidikan (Islam) berarti mema-
suki arena pemikiran yang mendasar, sistematik, logis, dan me-
nyeluruh tentang pendidikan. Filsafat Pendidikan adalah cabang
tilsafat terapan yang ingin mencari dan menemukan hakikat dari
sesuatu yang ada (being) berkaitan dengan pendidikan. Landasan
ontologis menguak tentang objek apa yang di telaah ilmu? Bagai-
mana ujud yang hakiki dari objek tersebut? Bagaimana hubungan
antara objek tadi dengan daya tangkap manusia (seperti berpikir,
merasa, dan mengindera) yang membuahkan pengetahuan?

Jika ontologi tersebut dibawa kepada ranah pendidikan
maka ontologi pendidikan Islam membahas hakikat substansi
dan pola organisasi pendidikan Islam. Secara ontologis, ontologi
pendidikan Islam adalah hakikat dari kehidupan manusia sebagai
makhluk berpikir, merasa, mengindra dan bertindak. Jika manu-
sia bukan makluk seperti itu maka tidak terjadi proses pendidik-
an. Selanjutnya pendidikan sebagai usaha pengembangan po-
tensi-potensi diri manusia, dijadikan sarana untuk mendidik
dan mengembangkannya. Dengan demikian secara ontologis pe-
mahaman terhadap pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan
dengan Allah selaku Pencipta manusia (peserta didik) yang diberi
berpotensi dan manusia (pendidik) sebagai pelaku menjaga dan
pengembang potensi untuk terbentuknya kepribadian muslim
yang dapat memenuhi hakikat penciptaannya, yakni menjadi

12



Pengabdi Allah dan Pengemban amanah khalifah (pemimpin) di
bumi.

Filsafat pendidikan (Islam) merupakan bidang filsafat te-
rapan yang berfungsi untuk menjawab pertanyaan segala yang
berkaitan dengan aktivitas pendidikan. Dengan kata lain filsafat
pendidikan (Islam) merupakan aplikasi suatu analisis filosufis
terhadap pendidikan. Filsafat pendidikan (Islam) bersumber dari
filsafat Islam dan filsafat Islam sendiri bersumber dari nilai-nilai
Islam. Karena filsafat pendidikan Islam merupakan jabaran dari
filsafat Islam, maka filsafat pendidikan Islam tidak boleh ber-
tentangan dengan filsafat Islam. Secara ontologi, filsafat pendi-
dikan Islam berusaha mengkaji secara mendalam hakikat pen-
didikan, manusia, alam, komponen pendidikan, dan semua unsur
yang berhubungan dengan pendidikan. Komponen pendidikan
Islam itu, antara lain, kurikulum (tujuan, materi, metode dan
evaluasi), dasar, pendidik, peserta didik, strategi dan metode,
media, heriditas (bawaan dasar dan bakat) dan lingkungan.

B. DORONGAN ISLAM UNTUK BERFILSAFAT

Didalam Alquran banyak ayat yang menyuruh agar manusia
mengetahui hakikat sesuatu, dengan metode penyajian dalilnya
dan cara mengimaninya. Antara lain dikemukakan: “Dan Dialah
menciptakan langit dan bumi dalam enam masa, dan singgasana-
Nya atas air, karena Dia hendak menguji, siapakah di antara
kamu yang paling baik perbuatannya (QS. Hud [11]:7. Manusia
disuruh agar merenungkan (spekulatif) segala apa yang ada ini
(makhlukNya). ”Sesungguhnya dalam kejadian langit dan bumi,
serta pertukaran malam dan siang, ada beberapa pertanda untuk
mereka yang mempunyai (mempergunakan) akalnya (QS. Ali
Imran [3]:190). Boleh menggunakan akal secara teratur dan ra-
dikal (mendasar) asalkan tetap dalam rambu-rambu ajaran Islam.
“Tuhan kami tiadalah Engkau jadikan ini dengan percuma
(dengan tiada mengandung hikmah), Maha Suci Engkau (QS. Ali

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya | 13



Imran [3] : 191). Untuk itu Ibnu Sina mengatakan bahwa hikmah
(filsafat) ialah penyempurnaan jiwa manusia melalui peng-
konsepsian hal-ihwal dan penimbangan kebenaran-kebenar-
an teoritis dan praktis dalam batas-batas kemampuan manusia
(C.A. Qadir, 1989).

Dengan logika normatif (nash) diatas maka berfilsafat dalam
Islam dianjurkan, sekalipun dalam batas-batas ruang lingkup
filsafat itu sendiri dalam arti terbatas pada lingkup pengalam-
an manusia. Yang tidak terjangkau oleh pengalaman manusia,
itu bukan bahasan filsafat apalagi filsafat pendidikan (Islam). Di-
samping alasan normatif tersebut, berfilsafat khususnya peng-
konsepsian filsafat pendidikan (Islam) itu penting agar usaha
dan proses pendidikan itu tetap mempunyai landasan yang
kokoh dan mempunyai arah yang jelas. H.G. Sarwar (1990) me-
ngatakan bahwa filsafat sangat penting bagi semua cabang ilmu
pengetahuan dan kemajuan, baik umat manusia maupun seluruh
ilmu pengetahuan ditopang dengan kemajuan filsafat. Seperti
halnya hasrat seorang yang menguasai semua tingkah lakunya.
Suatu peradaban dalam melakukan kerja tanpa petunjuk filsafat
adalah bagaikan sebuah kapal tanpa kompas. Jalannya pendi-
dikan dengan demikian tidak lepas dari filsafat pendidikannya.
Praktik pendidikan tanpa filsafat akan sulit mencapai tujuan-
nya. Sekalipun tercapai, tapi hal itu hanya sementara yang pada
akhirnya menemui kegagalan.

C. HAKIKAT FILSAFAT

Secara etimologis filsafat berarti cinta akan kearifan, ke-
bajikan, dan hikmah. Seacara etimologis filsafat berasal dari ba-
hasa Yunani yaitu philare, yang berarti cinta, dan sophia yang
berarti kebajikan. Sophia dalam bahasa Yunani biasanya diter-
jemahkan ke dalam bahasa Inggiris berarti “wisdom” (kearifan,
kebajikan) dan digabung dengan menjadi philasophia, dari
“philosophy” diartikan menjadi “cinta kearifan, kebajikan”

14 | H. Maragustam



(Paul Edwars, 1972). Jadi secara etimologi filsafat berarti cinta
kepada kebajikan, kebijaksanaan, dan kearifan. Harun Nasution
(1983) menjelaskan bahwa perkataan philosophia berasal dari ba-
hasa Yunani yang dipindahkan oleh orang-orang Arab ke dalam
bahasa mereka dengan disesuaikan menurut kebiasaan susun-
an kata-kata Arab, yaitu falsafah. Sebutan falsafah adalah dengan
menggunakan pola fa'ala, fa’lalah dan fi'lal. Dengan demikian
jadilah kata benda dari kata kerja tersebut; falsafah dan filsuf.

Adapun sebutan filsafat yang diucapkan dalam bahasa
Indonesia itu kemungkinan besar merupakan gabungan dari
kata Arab falsafah dan bahasa Inggiris philosophy, yaitu di-
ambil phil dari bahasa Inggiris dan safah dari bahasa Arab, jadi-
lah perkataan filsafat. Menurut Brubacher (1962) dalam buku-
nya Modern Philosophies of Education bahwa kesulitan yang kita
jumpai dalam menggambarkan secara tepat dalam bidang fil-
safat dan ilmu pengetahuan dalam pendidikan adalah tidak satu
tentang asal-usul kata yang kuno. Pada asal-usulnya bahwa
studi lanjut adalah berfilsafat. Filsafat secara etimologis berasal
dari perkataan Yunani yaitu filos dan sofin yang memberi penger-
tian cinta kearifan atau kebijaksanaan atau belajar. Lebih jauh
dapat dijelaskan cinta belajar pada umumnya, dalam proses per-
tumbuhan ilmu pengetahuan hanya ada di dalam apa yang kita
sebut sekarang filsafat. Untuk alasan inilah sering dikatakan
bahwa filsafat menunjukkan sebagai induk atau ratu dari ilmu
pengetahuan.

Dari berbagai gambaran para ahli tersebut pada prinsipnya
pengertian filsafat mengandung arti cinta akan hikmah, kearifan,
kebajikanatau kebijaksanaan. Dari gabunganphil dansafahlahirlah
kata filsafat dalam bahasa Indonesia. Pengertian filsafat menurut
istilah, ialah sebagai ilmu yang berusaha memahami semua hal
yang timbul di dalam keseluruhan lingkup pengalaman manusia.
Sesuai dengan makna filsafat diatas, berfilsafat berarti berpikir,
dan melakukan sampai kepada berspekulasi (perenungan), ber-
pikir secara sadar, teliti, teratur, mendalam dan menyeluruh

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya | 15



(Imam Barnadib, 1982). Harun Nasution (1983) menjelaskan
bahwa filsafat ialah berpikir menurut tata tertib (logika), dengan
bebas (tidak terikat pada tradisi, dogma serta agama) dan dengan
sedalam-dalamnya sehingga sampai ke dasar-dasar persoalan.
Mukhtar Yahya (1981) menjelaskan bahwa filsafatialah pemikiran
yang mendalam, bebas dan teliti yang bertujuan hanya mencari
hakikat kebenaran tentang alam semesta, alam manusia dan apa
dibalik alam ini. Berfilsafat berarti kegiatan pikir manusia sebagai
usaha sadar untuk mengerti segala sesuatu, termasuk dirinya
sendiri. Dalam kegiatan berpikir mengandung arti usaha sadar,
sistimatis, bebas, mendalam dan menyeluruh sehingga sampai
ke akar-akar persoalan. Jadi dalam berpikir secara filsafati bukan
hanya mengetahui suatu persoalan apa yang nampak di luar dan
parsial, tetapi harus juga tahu hakikat persoalannya secara me-
nyeluruh, sehingga hasil pemikiran tersebut dapat menjadi lan-
dasan dan pedoman hidup.

Dengan terma “cinta kearifan”, berarti filsafat itu bukanlah
hikmah itu sendiri tetapi cinta akan hikmah atau kebijaksanaan
dan berusaha mendapatkannya untuk diamalkan. Hikmah me-
ngandung arti kematangan pandangan, kedalaman ilmu, pikiran
yang mendalam, pemahaman dan pengamatan yang tidak dapat
dicapai oleh pengetahuan saja. Untuk sampai kepada kearifan
harus ada ilmu dan pengalaman sehingga seorang filosuf mampu
mendapatkan hubungan-hubungan dan menemukan implikasi-
implikasi dari setiap fenomena. Dari berbagai pengertian filsafat
tersebut, maka karakteristik berfilsafat mengandung lima unsur
yakni (1) menyeluruh, (2) pandangan yang luas, (3) selalu berpikir
dan merenung, (4) mengetahui penerapan ilmu itu secara tepat
atau ilmu disertai dengan tindakan yang baik, dan (5) mengetahui
sampai ke akar persoalan.

Para filosuf Islam telah berusaha untuk mendapatkan suatu
sandaran bagi batasan pengertian “hikmah” itu baik dari Alquran-
Sunnah maupun dari kebudayaan Islam. Dari Alquran seperti,
“barang siapa diberi hikmah, maka ia telah diberi kebaikan yang

16 H. Maragustam



banyak (QS. Al-Baqarah [2]:269). Dari hadis Nabi SAW “ambillah
hikmah itu dari manapun datangnya”. Sabdanya lagi : “Hikmah
itu merupakan benda yang hilang bagi orang mukmin. Maka
siapa yang menemui barang itu, ia memungutnya di manapun ia
jumpai.” Dari ayat dan hadis tersebut dapat dijelaskan bahwa se-
seorang yang mendapatkan hikmah pasti mengandung unsur (1)
ilmu yang mendalam dan (2) pengalaman yang cukup. Dengan
seseorang memiliki dua unsur itu menjadikannya bijaksana dan
arif. Karena dengan ilmu mendalam dan pengalaman hidup yang
cukup akan mengerti dan mampu mengambil pelajaran dan
mempetakan dari setiap fenomena yang terjadi, mampu mem-
prediksi apa yang akan terjadi, memberikan solusi dan me-
ngerti betul apa implikasi yang ditimbulkan dari fenomena yang
terjadi, serta memberikan control terhadap prediksi negative yang
akan terjadi. Menurut al-Maragi (1974), orang yang diberi hikmah
menjadikannya mampu (1) berkehendak, (2) mampu membeda-
kan hakikat kebenaran diantara hal-hal yang diragukan, dan (3)
berkemampuan membedakan antara keraguan-keraguan (was-
was) dan ilham. Karena dengan bekal potensi-potensi manusia
yang diberikan dan pemberdayaannya sebenarnya setiap orang
akan mampu menjangkau hikmah itu sekalipun dalam kualitas
yang berbeda.

D. HAKIKAT PENDIDIKAN ISLAM (TARBIYAH, TAKLIM,
DAN TAKDIB)

Hakikat pendidikan Islam dapat dikembangkan dari makna
tarbiyah, taklim, dan takdib. Tiga kata itulah yang mewakili ba-
gaimana hakikat pendidikan Islam.

1. Karakteristik pendidikan Islam dari kata "tarbiyah”

Kata tarbiyah berasal dari tiga kata yaitul) :) raba; (2) rabiya;
dan (3) rabba. Kata raba-yarbu, dengan arti nama-yanmu yang ber-
arti bertambah; tumbuh menjadi besar. Kata rabiya-yarba dengan

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 17



wazan khafia-yakhfa artinya naik, menjadi besar/dewasa, tumbuh,
berkembang. Kata rabba-yarubbu, dengan arti: aslahahu (memper-
baikinya), tawalla amrahu (mengurusi perkaranya, bertanggung
jawab atasnya), sasahu (melatih; mengatur; memerintah), gama
‘alaihi (menjaga, mengamati, membantu), ra’ahu (memelihara, me-
mimpin).

Menurut Syekh Ali, kata rabba memiliki arti yang banyak
yakni merawat, mendidik, memimpin, mengumpulkan, men-
jaga, memperbaiki, mengembangkan dan sebagainya. Menurut
Daim makna tarbiyah adalah merawat dan memperhatikan per-
tumbuhan anak, sehingga anak tersebut tumbuh dengan sem-
purna sebagaimana yang lainnya, yaitu sebuah kesempurnaan
dalam setiap unsur dalam dirinya yakni badan, roh, akal, ke-
hendak dan lain sebagainya (Syekh Ali, 2001). Dalam Lisanul
Arab disebutkan bahwa kata tarbiyah berarti bertambah dan
berkembang. Ada dua pengertian tarbiyah yaitu (1) menumbuh-
kan tiga fungsi yang berkaitan dengan fungsi fisik, fungsi akal
dan fungsi budi pekerti supaya sampai pada tingkat kesem-
purnaan dengan cara pelatihan dan pendidikan; dan (2) suatu
ilmu yang membahas tentang dasar-dasar pertumbuhan tiga
fungsi ini, metode-metodenya, dan praktik-praktik yang men-
dasar serta tujuan-tujuan penting. Menurut al-Ashfahani dalam
Mu’jam Alfaz Alquran bahwa asal kata al-rabb ialah tarbiyah yaitu
menumbuhkan sesuatu sedikit demi sedikit sampai batas ke-
sempurnaan, sehingga al-rabb adalah masdar yang dipinjam untuk
fa’il (pelaku) (Raghib al-Ashfahani, tth). Sedangkan menurut
Baidawi dalam Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil bahwa asal
kata al-rabb ialah tarbiyah, yaitu menghantarkan sesuatu hingga
derajat kesempurnaannya, tahap demi tahap, kemudian Allah
disifati dengannya sebagai bentuk sifat mubalagah (lebih/sangat,
Maha Pendidik). Menurut Darraz bahwa tarbiyah adalah bentuk
taf'ilah dari raba, yang berarti bertambah dan berkembang, men-
jaga sesuatu dan memeliharanya dengan menambah dan me-
ngembangkan serta menguatkan, dan memeganginya di atas

18 H. Maragustam



jalan kematangan dan kesempurnaan yang sesuai dengan tabiat-
nya (Raghib al-Ashfahani, tth).

Dari berbagai penjelasan diatas, maka dari segi etimologis,
asal kata tarbiyah yakni (1) raba; (2) rabiya; dan (3) rabba, men-
cakup makna yang sangat luas yakni (1) al-nama yang berarti ber-
tambah, berkembang dan tumbuh menjadi besar sedikit demi
sedikit, (2) aslahahu yang berarti memperbaiki peserta didik se-
kiranya proses perkembangannya menyimpang dari nilai-nilai
Islam, (3) tawalla amrahu yang berarti mengurusi perkara peserta
didik, bertanggung jawab atasnya dan melatihnya, (4) ra’ahu yang
berarti memelihara dan memimpin sesuai dengan potensi yang
dimiliki dan tabiatnya, dan (5) al-tansyi’ah yang berarti mendidik,
mengasuh, dalam arti materi dan immateri (hati, akal, jiwa, dan pe-
rasaannya), yang kesemuanya merupakan aktivitas pendidikan.

Para ahli pendidik Muslim pada prinsipnya sama dalam
hal mengutip ayat-ayat yang menjadi dasar pengertian tarbiyah
al-islamiyah (pendidikan Islam). Al-Nahlawi dalam Ushul al-
Tarbiyah, mengutip QS. Al-Rum (30): 39; Al-Atsari dan Ali Sayyid
Ahmad dalam Tashfiyahnya mengutip QS. Al-Baqarah (2): 276
dan al-Rum (30):39; dan al-Raghib al-Ashfahani mengutip QS.
Al-Hajj (22):5 serta Jalal dalam Min al-Ushulnya mengutip QS. Al-
Isra’” (17): 24 dan Al-Syu’ara (26): 18.

Sebagai contoh, dalam QS. Al-Baqarah (2):276 dijelaskan
tentang kata riba:

uuw\ J b ) Al Gk,

Dari kata ini juga diambil kata riba. Dalam QS. Al-Rum (30):
39 disebutkan:

~ 05

2 el Be 155 0 JB 3 553G, e 2T U

1(Allah memusnahkan riba (tambahan) dan menyuburkan sedekah).
*(Dan sesuatu riba (tambahan) yang kamu berikan agar dia menambah pada
harta manusia, maka riba itu tidak menambah pada sisi Allah).

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 19



Dari berbagai penjelasan tersebut baik dari asal kata tarbiyah

maupun dari ayat-ayat Alquran, maka karakteristik pendidikan
Islam dari kata tarbiyah adalah sebagai berikut:

a.

20

Allah lah pendidik (murabbi) yang sebenarnya bagi seluruh
sekalian alam termasuk pendidik manusia, karena Dia lah
Pencipta fitrah yang berisi potensi dasar dan kecenderungan
murni baik positif maupun negatif. Allah SWT Yang Paling
Tahu tentang hakikat manusia itu sendiri.

Penumbuhan dan pengembangan secara sempurna semua
potensi manusia baik materi, seperti fisiknya, maupun im-
materi seperti akal, hati, nafs (jiwa, nafsu) dan lain sebagai-
nya adalah tanggung jawab manusia sebagai konsekuensi
dari fungsinya sebagai hamba Tuhan (QS. al-Dzariyat [51]:
56) dan sebagai khalifah (QS. al-Bagarah, [2]:30) di bumi.
Karena dengan tugas sebagai hamba dan khalifah itu pulalah
manusia diberikan berbagai potensinya agar mampu meng-
emban amanah tersebut. Karena dengan potensi yang dapat
dikembangkan itulah manusia berbeda dengan hewan.
Dalam proses pendidikan Islam seharusnya mengambil nilai
dan prinsip dari Alquran dan Sunnah dan sunnatullah (hu-
kum-hukum keteraturan) yang digariskan-Nya sebagai
medan emperik manusia.

Setiap aktivitas pendidikan mengarah kepada menumbuh-
kan, mengembangkan, memperbaiki, memimpin, dan men-
jaga setiap unsur dalam diri manusia, baik pendidikan itu
dilakukan secara terprogram melalui lembaga pendidikan
(formal, informal, dan nonformal) atau secara natural (alami)
melalui pengalaman hidup.

Pendidikan khususnya yang terprogram mengharuskan ada-
nya rencana yang teratur, sistimatis, bertahap, berkelanjut-
an dan fleksibel. Tanpa demikian maka pendidikan itu ber-
jalan tertatih-tatih dan tumpang tindih tanpa jelas arahnya.
Sedangkan pendidikan melalui pengalaman hidup, sese-
orang harus mengambil pelajaran setiap fenomena yang di-

H. Maragustam



temuinya. Karena pengalaman seseorang termasuk guru
terbaik dalam hidup sepanjang pengalaman itu memberi pe-
lajaran bagi dirinya.

f.  Yang menjadi subjek sekaligus objek pendidikan adalah
manusia. Untuk itu semua aktivitas pendidikan harus meng-
iringi dan mengikuti fitrah manusia tanpa merampas hak-
haknya sebagai manusia, sebagai hamba Tuhan dan sebagai
khalifah (pemimpin) di bumi ini sekaligus.

g. Kata tarbiyah tidak terbatas pengertiannya yakni pendidik
sebagai sekadar mengalihkan dan mewariskan ilmu, budaya,
tradisi, dan nilai kepada peserta didik tetapi juga transfor-
matif yakni pendidik ikut bertanggung jawab mengubah
dan membentuk peserta didiknya menjadi orang baik (ber-
karakter). Untuk itu sebagai pendidik muslim, harus dapat
menjadi teladan bagi peserta didiknya, melakukan apa yang
ia katakan, sinkrun antara kata dan perbuatan sehingga Allah
mengangkat derajatnya dunia akhirat.

2. Karakteristik pendidikan Islam dari kata "taklim”

Istilah lain yang juga digunakan untuk menunjukkan pendi-
dikan Islam adalah kata taklim. Dalam sejarah pendidikan Islam,
terma mu’allim telah digunakan untuk istilah pendidik. Menurut
konsep pendidikan Islam, kata taklim lebih luas jangkauannya
dan lebih umum daripada kata tarbiyah. Hal itu dapat dilihat
bahwa Rasulullah SAW diutus untuk menjadi mu’allim (pendi-
dik). Seperti dalam QS. al—Baqarah [2]:151):

L 2 5

S BT e i (< 9}“) L,,<GJ u;;f s

)

Q;liﬁ\jfjﬁ};\/u Uy s sju\.ﬂ e

*Sebagaimana (Kami telah menyempurnakan nikmat Kami kepadamu). Kami
telah mengutus kepadamu Rasul di antara kamu yang membacakan ayat-ayat
Kami kepada kamu dan menyucikan kamu dan mengajarkan (taklim) kepadamu
Al Kitab dan Al-Hikmah (Al-Sunnah), serta mengajarkan kepada kamu apa yang
belum kamu ketahui (QS. al-Baqarah [2]:151).

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 21



Menurut Abdul Fatah Jalal (1977) bahwa proses taklim lebih
luas dibanding dengan proses tarbiyah karena:

Pertama, ketika mengajarkan membaca Alquran (QS. Al-
Bagarah: 151) kepada kaum muslimin, Rasulullah SAW tidak
membatasi pada membuat mereka sekadar dapat membaca, me-
lainkan membaca dengan perenungan yang berisikan pemaham-
an, pengertian, tanggung jawab, penanaman amanah sehingga
terjadi pembersihan diri (tazkiyah al-nufus) dari segala kotoran,
menjadikan diri mereka dalam kondisi siap menerima hikmah,
dan mempelajari segala sesuatu yang belum diketahuinya dan
yang tidak diketahuinya serta berguna bagi diri mereka. Hikmah
dalam ayat tersebut tidak dapat dipelajari secara parsial atau se-
cara sederhana, melainkan mencakup keseluruhan ilmu secara
integratif. Karena kata al-hikmah itu sendiri berakar dari kata al-
ihkam, yang berarti kesungguhan di dalam memperoleh ilmu,
amal, perkataan, dan/atau di dalam semua itu. Sedangkan kata
tarbiyah merupakan proses persiapan dan pengasuhan pada
fase pertama pertumbuhan manusia, atau pada fase bayi dan
kanak-kanak. Untuk itu penggunaan kata tarbiyah yakni kalimat
rabbayaani pada QS. Al-Isra’, (17):24 dibawah ini menunjukkan,
bahwa pendidikan pada fase ini menjadi tanggung jawab ke-
luarga. QS. Al-Isra’, (17):24:

855 GV 35 9 e O 2 s

s ) BM

Demikian juga kalimat “nurabbika” pada QS. Al-Syu’ara,
(26):18 menunjukkan bahwa Firaun menyebut-nyebutkan jasa
baiknya terhadap Musa bahwa dia (Fir'aun) telah mendidiknya
semasa kecil dan tidak memasukkannya ke dalam golongan
anak-anak yang dibunuh ketika itu. Firaun juga mengingatkan

*Artinya: Rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kasih
sayang dan ucapkanlah: Wahai Tuhanku, kasihilah mereka berdua, sebagaimana
mereka berdua telah mendidik aku (rabbayani) waktu kecil (QS. Al-Syu’ara [26]:18).

22 H. Maragustam



Musa, bahwa Musa telah berada dalam naungan keluarganya
untuk beberapa tahun lamanya. QS. Al-Syu’ara, (26):18:

J/‘o

Artinya: Firaun menjawab: “Bukankah kami telah mengasuhmu di
antara (keluarga) kami, waktu kamu masih kanak-kanak dan kamu tinggal
bersama kami beberapa tahun dari umurmu.”

Kedua, kata taklim tidak berhenti hanya kepada pencapaian
pengetahuan berdasarkan prasangka atau yang lahir dari taklid
semata-mata, ataupun pengetahuan yang lahir dari dongeng-
an khayali dan syahwat atau cerita-cerita dusta, sedangkan kata
tarbiyah lebih dekat kepada taklid atau imitasi karena pada dasar-
nya masa kanak-kanak adalah masa taklid atau imitasi tanpa
mengetahui dasar argumennya. Hal tersebut terdapat pada QS.
Al-Baqarah, [2]:78):

055 NI e ug ;u

Artinya: “Dan di antara mereka ada yang buta huruf, tidak mengetahui
Al Kitab (Taurat), kecuali dongengan bohong belaka dan mereka hanya
menduga-duga”.

Ketiga, kata taklim mencakup aspek-aspek pengetahuan dan
keterampilan yang dibutuhkan seseorang dalam hidupnya serta
pedoman perilaku yang baik. Sedangkan kata tarbiyah hanya
sekadar mengetahui yang belum mengerti fungsi pengetahuan
yang didapatkan itu untuk masa depan, karena mereka masih
masa-masa awal perkembangannya. Hal tersebut terdapat pada

QS. Yunus, [10]:5):

Optli 033 UV (54 g;b y\ s W GG

Artinya: ...Allah tidak menciptakan yang demikian itu melainkan dengan
hak. Dia menjelaskan tanda-tanda (kebesaran-Nya) kepada orang-orang

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 23



yang mengetahui). Dalam ayat ini mencakup berbagai aspek antara lain;
ilmu falak yang di dalamnya mencakup teoritis dan praktik. Mencakup
juga aspek pembuktian bahwa Allah adalah Pencipta. Dengan demikian
kata taklim mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik dan
berlangsung sepanjang hayat serta tidak terbatas pada masa bayi dan
kanak-kanak (pengasuhan), tetapi juga orang dewasa dan masa tua.

Sementara itu menurut Abrasyi yang dikutip Maksum (1999),
bahwa kata taklim hanya merupakan bagian dari tarbiyah karena
hanya menyangkut domain kognitif. Al-Attas menganggap kata
taklim lebih dekat kepada pengajaran atau pengalihan ilmu dari
guru kepada peserta didik, bahkan jangkauan aspek kognitif tidak
memberikan porsi pengenalan secara mendasar.

Perbedaan Makna Pendidikan Islam dari kata “tarbiyah dan taklim”

TARBIYAH

TAKLIM

Kata tarbiyah lebih fokus pada
proses persiapan dan pengasuhan
pada fase pertama pertumbuhan
yakni fase bayi dan anak-anak

Sedangkan kata taklim lebih focus
pada
pengertian, tanggung jawab, pena-

perenungan (pemahaman,

naman amanah) pada fase dewasa.

Pencapaian ilmu pengetahuan ber-
dasar pada imitasi dan peniruan
belaka tanpa
argumennya.

mengerti  dasar

Pencapaian ilmu pengetahuan me-
lebihi imitasi atau peniruan atau
dongengan yakniilmu pengetahuan
yang di dapat berdasarkan ilmu se-
bagai argumen atau berpikir secara
mendalam.

Pengetahuan yang di dapat hanya
sekadar mengetahui yang belum
mengerti fungsi pengetahuan itu
untuk masa sekarang dan masa
depan, karena mereka masih masa-

masa awal perkembangannya.

Pengetahuan dan keterampilan
yang di dapat menjadi kebutuhan
seseorang dalam hidupnya serta
pedoman perilaku yang baik untuk
mengatur hidup dan prilakunya di
masa sekarang dan akan datang.

24 H. Maragustam




3. Karakteristik pendidikan Islam dari kata “takdib”

Attas menawarkan satu istilah lain yang menggambarkan
pendidikan Islam, dalam keseluruhan esensinya yang funda-
mental yakni kata ta’dib. Istilah ini mencakup unsur-unsur pe-
ngetahuan ("ilm), pengajaran (taklim), dan pengasuhan yang baik
(tarbiyah). Istilah takdib dapat mencakup beberapa aspek yang
menjadi hakikat pendidikan yang saling berkait, seperti ‘ilm
(ilmu), ‘adl (keadilan), hikmah (kebajikan), ‘aml (tindakan), haqq (ke-
benaran), natq (nalar) nafs (jiwa), galb (hati), ‘agl (akal), maratib dan
derajat (tatanan hirarkis), ayah (simbol), dan adb (adab). Dengan
mengacu pada kata adab dan kaitan-kaitannya seperti di atas, de-
finisi pendidikan bagi al-Attas (1988) ialah:

Sebagai pengenalan dan pengakuan yang secara berangsur-
angsur ditanamkan ke dalam manusia tentang tempat-tempat
yang tepat dari segala sesuatu di dalam tatanan penciptaan sede-
mikian rupa, sehingga hal ini membimbing ke arah pengenalan
dan pengakuan tempat Tuhan yang tepat di dalam tatanan wujud
dan kepribadian.

Namun sebenarnya istilah takdib di lihat dari segi semantik-
nya lebih dekat kepada pembentukan budi pekerti atau akhlak
atau karakter saja sehingga martabat manusia menjadi meningkat.
Dalam pembentukan dan penanaman akhlak mulia peserta didik
harus dilakukan secara berangsur-angsur, lingkungan yang tepat,
dan di dalam tatanan penciptaan sedemikian rupa, sehingga hal
ini membimbing ke arah pengenalan dan pengakuan tempat
Tuhan yang tepat dan tempat manusia yang tepat di dalam ta-
tanan wujud dan kepribadian peserta didik.

Upaya lain yang ditempuh dalam hal penelusuran istilah
dan konsep pendidikan Islam ialah dengan melonggarkan hu-
bungan antara istilah dengan kandungan maknanya yang asli,
atau memperluas makna semantiknya. Seperti dicontohkan oleh
Muktamar al-Taklimiyah al-Islamiyah ke IV yang salah satu re-
komendasinya ialah :

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 25



Makna yang lengkap bagi taklim (pendidikan) dalam pan-
dangan yang islami ialah apa yang tercakup dalam keseluruh-
an istilah al-tarbiyah, al-ta’lim, dan al-ta’dib. Makna-makna yang
terkandung pada seluruh istilah-istilah tersebut, yang berkait-
an dengan manusia, masyarakatnya, lingkungannya dan hu-
bungannya dengan Allah adalah makna-makna yang saling ber-
hubungan dan melengkapi satu sama lain. Semuanya menyusun
lapangan pendidikan al-ta’lim dalam Islam, baik yang resmi mau-
pun tidak resmi (Maksum, 1999).

Dari berbagai penelusuran para ahli tentang istilah tarbiyah,
taklim, dan atau takdib menggambarkan luasnya makna yang
terkandung dalam pendidikan Islam (tarbiyah al-Islamiyah). Di
samping itu para ahli pendidikan Islam serius (1) mencari teori-
teori pendidikan dan praktik pendidikan yang sesuai dengannilai-
nilai Islam, (2) memikirkan keluasan objek lapangan pendidikan
Islam tidak hanya mencakup ilmu-ilmu keagamaan tetapi juga
ilmu-ilmu umum, dan keduanya tidak ada dikhotomi, (3) tentang
pendidikan Islam tidak hanya terbatas pada tahap tertentu, se-
perti pendidikan hanya pada waktu masa pertumbuhan tetapi
pendidikan sampai akhir hayat; dan (4) proses pendidikan tidak
hanya mengembangkan bagian-bagian tertentu dari unsur-unsur
manusia tetapi juga seluruh unsur yang ada didalamnya secara
integral, menyeluruh, dan berkelanjutan.

Dalam buku ini jika disebut pendidikan Islam adalah men-
cakup makna tarbiyah, taklim dan takdib. Karena makna-makna
yang terkandung pada ketiga istilah tersebut, adalah tidak bisa
dipisahkan antara satu dengan lainnya dan ketiga kata terse-
but berkaitan dengan manusia, masyarakat, lingkungan, dan
Allah s.w.t. Dengan kata lain, makna-makna tersebut saling ber-
hubungan dan melengkapi satu sama lain. Semuanya menyusun
lapangan pendidikan Islam, baik formal, informal maupun non-
formal.

Dari uraian diatas, maka pengertian pendidikan Islam tidak
hanya terbatas pada menumbuhkan, mengembangkan, meme-

26 H. Maragustam



lihara, memimpin dan menjaga potensi-potensi peserta didik
pada masa anak-anak tetapi juga sampai dewasa bahkan sampai
akhir kehidupan manusia itu sendiri; tidak hanya terbatas pada
pendidikan informal (keluarga) tetapi juga pendidikan formal
seperti sekolah dan pendidikan nonformal, seperti kursus-kursus,
media, pelatihan, bahkan semua perjalanan hidup manusia
adalah pendidikan; pendidikan tidak hanya terbatas pada pendi-
dikan yang bersifat materi seperti jasmani tetapi juga pendidikan
immateri, seperti akal, hati, rasa, dan spiritualitas keagamaannya;
dan proses pendidikan tidak terbatas pada transfer (alih) ilmu,
nilai, budaya dan tradisi tetapi juga transformasi yakni semua
hasil transfer tersebut dapat menjadi karakter peserta didik.
Dengan keluasan dan keluesan pengertian pendidikan Islam
di atas, ternyata sejalan dengan pengertian pendidikan yang ter-
dapat dalam UU Sisdiknas nomor 20 tahun 2003 bahwa pendi-
dikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan sua-
sana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara
aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuat-
an spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, akhlak
mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat,
bangsa dan Negara. Sejalan dengan itu pula Mortimer J. Adler
memaknai pendidikan sebagai proses dengan mana semua ke-
mampuan manusia (bakat dan kemampuan yang diperoleh) yang
dapat dipengaruhi pembiasaan dan disempurnnakan dengan ke-
biasaan-kebiasaan yang baik melalui sarana yang secara artistik
dibuat dan dipakaioleh siapapun untuk membantu oranglainatau
dirinya sendiri mencapai tujuan yang ditetapkan yaitu kebiasaan
yang baik. Demikian juga sejalan dengan pendapat Al-Abrasyi
(tth), bahwa pendidikan itu adalah usaha untuk mempersiap-
kan seseorang dapat hidup sempurna, hidup bahagia, cinta
tanah air, kuat jasmaninya, sempurna budi pekertinya, sistimatis
dalam berpikir, halus jiwanya/perasaannya, profesional dalam
bekerja, menolong kepada orang lain, bagus ungkapan tulisan dan
perkataannya, dan bagus bekerja dengan tangannya sendiri.

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 27



Dari berbagai istilah tarbiyah, taklim dan takdib dan di sin-
tesakan dengan pendapat para ahli serta disesuaikan dengan
nilai-nilai Islam maka dapat didefinisikan pengertian pendi-
dikan islam ialah usaha sadar dan terencana dengan cara me-
numbuhkembangkan, memperbaiki, memimpin, melatih, meng-
asuh peserta didik agar ia secara aktif mengembangkan potensi
dirinya untuk memiliki kekuatan spritual keagamaan, ilmu pe-
ngetahuan, akhlak mulia, dan keterampilan yang diperlukan
dalam menjalani hidup di dunia dan menuju akhirat sesuai dengan
nilai-nilai Islam.

E. PENGERTIAN FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

Menurut al-Ainain (1980) bahwa filsafat pendidikan ialah
kegiatan berfikir yang sistimatis yang diambil dari sistem filsafat
sebagai cara mengatur pendidikan dan menyusunnya, mene-
rangkan nilai-nilai dan tujuan-tujuannya yang telah ditetapkan
untuk dilalui dalam rangka membina praktik pendidikan. Me-
nurut al-Najihi (1967) bahwa apabila pendidikan itu merupa-
kan lapangan ilmu pengetahuan dan pengalaman kemanusia-
an, dan apabila praktik pendidikan merupakan pemberian ilmu
pengetahuan dan pengalaman kemanusiaan kepada generasi
berikutnya, maka filsafat pendidikan adalah penerapan pemiki-
ran-pemikiran filsafat dan sistem (aliran-aliran) filsafat dalam
lapangan pengalaman kemanusiaan yang disebut pendidikan.
Menurut P. Phenix bahwa filsafat pendidikan mengandung pem-
bahasan tentang pengertian-pengertian diantara pandangan-pan-
dangan yang berlain-lainan mengenai proses pendidikan dalam
rencana yang lengkap, mengandung pola, penjelasan arti-arti
yang dipengangi oleh ungkapan-ungkapan pendidikan dan
memberikan prinsip-prinsip dasar yang dipengangi oleh kepa-
haman-kepahaman pendidikan serta menumbuhkan hubungan
pendidikan itu dengan yang lainnya dalam lapangan kepenting-
an umat manusia. Menurut al-Syaibani (1979) bahwa filsafat

28 H. Maragustam



pendidikan merupakan sejumlah prinsip, kepercayaan, konsep,
andaian yang telah ditetapkan dalam bentuk yang sempurna,
berkait satu sama lain, dan berjalan, agar dapat menjadi pedoman
untuk usaha pendidikan dan proses pendidikan dengan segala
seginya dan terhadap politik pendidikan dalam suatu negara.
Sedangkan menurut Hasan Langgulung (2000) bahwa filsafat
pendidikanIslamialah sejumlah prinsip, kepercayaan, dan premis
yang diambil dari ajaran Islam atau sesuai dengan semangat-
nya dan mempunyai kepentingan terapan dan bimbingan dalam
bidang pendidikan.

Dariberbagai definisi yang saling melengkapi tersebut dapat-
lah dirumuskan bahwa filsafat pendidikan Islam ialah pemikir-
an-pemikiran filosufis yang sistimatis dan radikal, yang diambil
dari (1) “sistem filsafa”t (aliran-aliran filsafat), dan/atau (2) yang
diambil dari “jawaban filosufis” terhadap masalah pendidikan,
yang dapat dijadikan pedoman bagi proses pendidikan yang di-
dasarkan pada nilai-nilai Islam. Maksud dari ”sistem filsafat”
disini ialah pemikiran dari para filosuf di bidang pendidikan atau
aliran tertentu dalam bidang pendidikan, dijadikan pedoman
untuk memecahkan problematika pendidikan umat Islam, dan
selanjutnya memberikan arah dan tujuan yang jelas terhadap pe-
laksanaan pendidikan Islam. Sebagai contoh, aliran konvergensi
mengatakan bahwa seseorang dalam pertumbuhan dan perkem-
bangannya dipengaruhi oleh faktor hereditas (bawaan dan bakat)
dan lingkungan. Hukum konvergensi ini dijadikan pedoman
dan arah dalam praktik pendidikan. Sedangkan maksud “jawab-
an filosufis” ialah banyak kasus bahwa para lulusan pendidikan
tinggi melakukan korupsi setelah menjadi pemimpin di lembaga
pemerintahan. Ini harus dicari jawabannnya melalui penelitian
dengan pendekatan filsafat. Pendekatan filsafat berarti pula se-
bagai berpikir menyeluruh, radikal, metodologis, sistimatis dan
bebas tentang kenapa korupsi itu bisa terjadi. Kenapa lembaga
pendidikan tinggi belum mampu membuat lulusannya ber-
karakter? Maka filsafat pendidikan mengorganisasi, menafsirkan,

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 29



menjernihkan, dan mengkiritisi segala yang ada di dalam realitas
pendidikan yang anti korupsi untuk membentuk manusia yang
berakhlak mulia dan berkarakter.

Filsafat pendidikan menentukan proses pendidikan suatu
bangsa, dan menjadi landasan filosufis yang mewarnai dan men-
jiwai seluruh kebijakan, pelaksanaan pendidikan dan mengatasi
problematika pendidikan. Jadi filsafat pendidikan Islam yang
akan dibangun itu tidak harus dimunculkan dari sumber utama-
nya (Alquran-Hadis), pemikir muslim, tetapijuga darinon muslim
dengan syarat tetap dalam bingkai nilai-nilai Islam. Dengan se-
luruh proses pendidikan dibingkai oleh nilai-nilai Islam, maka
akan jelas perbedaan antara filsafat pendidikan (FI) dan filsafat
pendidikan Islam (FPI). Perbedaan itu antara lain terletak pada;
(1) sumber filsafat pendidikan terbatas pada pemikiran rasional
dan posivistik, sedangkan FP], tidak hanya pemikiran rasional dan
posivistik (antroposentris) tetapi juga menjangkau hal-hal yang
teosentris, (2) kebenaran filsafat pendidikan diukur dengan logis
tidaknya filsafat itu, sedangkan FPI, disamping logis tidaknya fil-
safat itu, juga sesuai tidaknya dengan nilai-nilai Islam. Jika tidak
sesuai maka filsafat pendidikan itu harus diinterpretasi ulang.

F. POLA KAJIAN PENDIDIKAN ISLAM

Pendidikan dalam arti luas ialah hidup itu sendiri dan hidup
itu sendiri ialah pendidikan (life is iducation, and education is life).
Maka kajian pendidikan secara luas ialah proses hidup dan ke-
hidupan manusia itu. Namun pada tulisan ini sifatnya mem-
fokuskan saja, di antara pola-pola kajian pendidikan (Islam) adalah
sebagai berikut:

1. Sosio-Historis: perkembangan historis dunia kependidikan
Islam, khususnya perubahan-perubahan yang terjadi dalam
sistem pendidikannnya, kelembagaan, dan bahkan metodo-
logi pendidikan Islam dari masa ke masa. Dalam pemba-
hasannya minimal mencakup dimana letak perubahannya,

30 H. Maragustam



mengapa dia berubah, dan bagaimana bentuk-bentuk per-
ubahannnya yang terakhir.

Pemikiran dan teori pendidikan (Islam). Pembahasan pada
wilayah ini ialah berusaha mengembangkan konsepsi ke-
pendidikan islam secara menyeluruh dengan berititik tolak
dari sejumlah pandangan dasar Islam mengenai kependi-
dikan dari filosuf dan pendidik muslim dan Alquran-Hadis
dan mengkombinasikannya dengan pemikiran kependidik-
an modern. Termasuk dalam hal ini kajian tentang kompo-
nen-komponen pendidikan (tujuan, kurikulum, kompetensi
pendidik, etika peserta didik, dan evaluasi pendidikan), ha_
kikat manusia, alam raya, kehidupan, makhluk lain, Tuhan,
paradigm ilmu dalam Islam, aliran filsafat pendidikan, dan
seterusnya yang mempunyai kaitan sedikit banyak dengan
dunia kependidikan (Islam).

Kajian metodologis ialah berusaha mengembangkan hal-
hal yang berkenaan dengan praktek atau pelaksanaan pen-
didikan Islam di lapangan yang berkaitan dengan metode
pendidikan, media pendidikan, pembuatan perencanaan
pengajaran (lesson plan), prinsip dan metode mengajar, prin-
sip evaluasi, rencana persiapan pembelajaran (RPP), Rencana
Pembelajaran Semester (RPS) dan hal-hal yang berkaitan
pembelajaran.

Politik kependidikan ialah berusaha mengembangkan hal-
hal yang berkenaan dengan kepemimpinan dan kebijakan
kependidikan Islam, berititik tolak dari sejumlah pandangan
dasar Islam mengenai kepemimpinan, manajemen, dan ke-
bijakan kependidikan dan mengkombinasikannya dengan
politik kependidikan modern. Termasuk wilayah kajian ini
ialah peraturan-peraturan, implementasi kebijakan yang ber-
kaitan dengan pendidikan Islam, posisi pendidikan Islam
dalam perundang-undangan pendidikan nasional, kebijak-
an pendidikan karakter, dan hal lain yang berkaitan dengan
manajemen dan kebijakan pendidikan (Islam).

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya | 31



G. HUBUNGAN FILSAFAT DAN PENDIDIKAN

Hubungan simbiosis-interaktif ialah hubungan antara satu
dengan lainnya saling membutuhkan dan saling mempengaruhi-
dialogis tapi tidak menyatu (integratif). Artinya ide-ide filsafat
tidak ada artinya tanpa dilaksanakan dalam pendidikan. Namun
jika ide-ide filsafat itu terlalu ideal atau kurang realistic, maka
praktik pendidikan mengkritisi ide-ide filsafat tersebut. Dengan
demikian filsafat dan pendidikan merupakan dua sisi mata uang
yang tidak dapat dipisahkan. Karena filsafat (1) menetapkan
prinsip dan kaya dengan ide-ide, sedangkan pendidikan ber-
usaha melaksanakan prinsip dan ide-ide itu menjadi kenyataan,
tindakan, dan kepribadian; (2) tujuan pendidikan adalah juga
tujuan filsafat pendidikan yakni kebijaksanaan dan kebenaran (3);
jalan yang ditempuh filsafat pendidikan adalah spekulatif dan
reflektif, kemudian diwujudkan oleh pendidikan dalam prak-
tiknya atau pengalaman yang dapat membimbing seseorang ke
arah kebijaksanaan dan kebenaran hakiki; (4) filsafat pendidikan
memberi ide-ide terhadap praktik pendidikan dan sebaliknya
praktik pendidikan dapat menjadi acuan dalam perbaikan dan
konstruksi kembali ide-ide filsafat pendidikan agar tetap relevan
dan dapat dilaksanakan dengan menyesuaikan situasi pendi-
dikan kini dan yang akan datang; (5) apa yang dicapai dan di-
laksanakan pendidikan, tentu sangat tergantung kepada latar
belakang nilai-nilai filsafat dari suatu bangsa. Sebaliknya ide-ide
tilsafat bangsa itu yang berhubungan dengan pendidikan, tanpa
dilaksanakan dalam proses dan usaha pendidikan, maka ide-
ide itu hanyalah tinggal ide atau patamorgana, tanpa memberi
manfaat dan kemajuan bagi suatu bangsa. Oleh karena itu me-
rupakan keharusan bagi pendidik, dan tenaga kependidikan
mengetahui ide-ide filsafat pendidikan, sehingga jalan yang di-
tempuh dalam usaha dan proses pendidikan dapat terkontrol
dan berjalan sesuai dengan pedoman (filsafat pendidikannya).
Dengan demikian filsafat pendidikan (Islam) sekaligus dapat

32 H. Maragustam



menjadi kriteria dalam ketercapaian atau tidaknya tujuan pen-
didikan.

H. RUANG LINGKUP FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

Dari pengertian tarbiyah, taklim dan takdib, maka para ahli
memberikan ruang lingkup filsafat pendidikan Islam. Menurut
Mukhtar Yahya (1981) bahwa ruang lingkup pembahasan filsafat
pendidikanIslamlebihsempit dari pembahasanfilsafatIslam pada
umumnya. Filsafat Islam di dalam pembahasannya mencakup
alam semesta, manusia dan di dibalik alam, sedangkan filsafat
pendidikan Islam hanya membicarakan soal manusia sebagai
makhluk Allah, pribadi, dan anggota masyarakat. Selanjutnya
Mukhtar Yahya mengatakan bahwa filsafat pendidikan Islam
ialah pembahasan tentang manusia, sebagai makhluk Allah, se-
bagai pribadi, dan sebagai anggota masyarakat dari segi pen-
didikan. Pembahasan itu menghasilkan prinsip-prinsip yang
bersumber dari ajaran Islam atau sesuai dengan jiwa Islam, yang
mempunyai nilai untuk diterapkan atau dijadikan pedoman
dalam melaksanakan pendidikan dan pengajaran.

Dengan demikian sebagai ruang lingkup filsafat pendidikan
Islam ialah:

1. Manusia sebagai sebagai makhluk individu, makhluk social,
dan makhluk Allah dari sisi pendidikan. Seperti proses ke-
jadian manusia, potensi-potensi materi dan immateri ma-
nusia, tanggung jawab dan hak manusia sebagai makhluk
individu, anggota masyarakat, dan sebagai hamba Allah,
fungsi manusia diciptakan, dan hubungan hereditas, ling-
kungan, kebebasan, dan hidayah Tuhan.

2. Hal yang berkaitan dengan episemologi seperti, bagaimana
manusia memperoleh ilmu pengetahuan, apa sumber-sumber
ilmu pengetahuan itu, apa kriteria kebenaran ilmu penge-
tahuan dan praktik pendidikan, apa hal-hal apa yang harus di
perhatikan agar kita mendapatkan pengetahuan yang benar.

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 33



3. Tujuan pendidikan dalam Islam, seperti apa prinsip-prinsip
tujuan pendidikan Islam itu, apa kriteria-kriterianya, dan apa
tujuan akhir dari pendidikan.

4. Hakikat alam dari sisi pendidikan.

5. Hakikat lingkungan dari sisi pendidikan.

6. Hakikat kurikulum pendidikan Islam (tujuan, isi/materi,
metode, dan evaluasi dalam pendidikan Islam).

7. Hal-hal yang berkaitan dengan aksiologi, seperti, pengguna-
an ilmu, kaitan antara cara penggunaan ilmu dengan kaidah-
kaidah akhlak, dan penentuan objek yang ditelaah berdasar-
kan pilihan-pilihan akhlak dalam pendidikan.

Itulah antara lain ruang lingkup pembahasan filsafat pen-
didikan Islam, yang tentunya dapat dikembangkan lebih lanjut
asalkan masih berkaitan dengan pendidikan dan didasarkan pada
ajaran Islam.

I. INTISARI

Hakikat Pendidikan Islam dalam arti luas adalah kehidup-
an dan kehidupan adalah pendidikan Islam. Karena setiap apa
yang kita alami sengaja atau tidak sengaja, Islam menganjur-
kan untuk mengambil hikmah (pembelajaran/lesson-learn) dari
peristiwa atau pengalaman tersebut. Namun dalam arti sempit
pendidikan Islam adalah usaha sadar dan terencana dengan cara
menumbuhkembangkan, memperbaiki, memimpin, melatih,
mengasuh peserta didik agar ia secara aktif mengembangkan
potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spritual keagamaan,
ilmu, akhlak mulia, dan keterampilan yang diperlukan dalam
menjalani hidup di dunia dan akhirat sesuai dengan nilai-nilai
Islam. Filsafat pendidikan Islam ialah ialah pemikiran-pemikiran
filosufis yang sistimatis dan radikal, yang diambil dari (1) sistem
tilsafat (aliran-aliran filsafat), atau (2) jawaban filosufis terhadap
masalah pendidikan, yang dapat dijadikan pedoman bagi proses

34 | H. Maragustam



dan praktik pendidikan yang didasarkan ajaran Islam. Dari pe-
ngertian ini melahir berbagai pola kajian dalam kependidikan
(Islam).

Dalam hal hubungan fillsafat pendidikan dan praktik pen-
didikan terdapat hubungan yang sangat erat dan tidak dapat di-
pisahkan antara keduanya. Dari perumusan hakikat pendidikan
Islam, hakikat tarbiyah, taklim dan takdib, maka melahirkan
ruang lingkup bahasan filsafat pendidikan Islam. Wallahu a’lam
bishshawab.

Hakikat Filsafat Pendidikan Islam dan Ruang Lingkupnya 35



BAB III

EPISTEMOLOGI DAN AKSIOLOGI:
FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

A. PENGANTAR

Islam menyatukan tiga hal dalam diri seseorang yakni
akidah-iman, ilmu, dan amal soleh. Khusunya masalah ilmu,
pertama kali ayat Alquran turun ialah berkaitan dengan ilmu.
Filsafat “iqra” menunjukkan hal itu. Kata “iqro
mata diartikan sebagai “bacalah” dengan mata kepala, tapi juga
bisa diartikan sebagai “telitilah”, “dalamilah”, serta “ketahuilah”
yang tentunya dengan indera, akal dan hati. Demikian juga hal
yang dibaca itu bukan hanya yang tertulis dalam Alquran dan
Sunnah tetapi juga membaca hal-hal yang tidak tertulis yakni
yang tersebar di alam semesta dan dalam diri manusia itu sen-
diri. Dorongan untuk menguasai ilmu dan teknologi menjadi se-
makin kuat dengan pernyataan Alquran bahwa alam dapat di-
tundukkan dan dikuasai manusia dengan syarat ilmu.

Karena manusia berkewajiban mendapat yang namanya
“ilmu pengetahuan”, maka Allah memberikannya berbagai po-
tensi mengindera, berpikir, dan merasa yang tujuannya tidak
lain agar manusia berilmu, beriman dan beramal saleh. Begitu
muliannya orang berilmu, Alquran mengabadikan itu. Peng-
abadian itu antara lain (1) Islam mengangkat derajat orang-
orang yang berilmu (QS. Al-Mujadilah: 11). Bahkan pelaksanaan
ibadah tidak sah dan tidak diterima jika tidak disertai dengan
ilmu pengetahuan; (2) nilai orang yang berilmu sangat berbeda
dengan orang yang tidak berilmu (bodoh) (QS. Al-Zumar: 9); (3);

177

tidak semata-

36



hamba yang takut kepada Allah ialah ulama (orang-orang yang
berilmu) (QS. Al-Fathir [35]: 28); dan (4) orang berilmu dan terus
menerus belajar adalah disebut robbni (Al-Imran 3: 79).

B. KARAKTERISTIK ISLAM DALAM PERSPEKTIF FIL-
SAFAT PENDIDIKAN

IImu termasuk filsafat pendidikan (Islam) haruslah dikem-
bangkan dari berbagai sumber dan dikaitkan dengan Islam yang
terdiri dari sistem akidah, sistem akal sehat (ilmu), sistem akhlak,
dan sistem tasauf. Agama Islam yang sifatnya menyeluruh me-
liputi kebaikan dunia dan akhirat dan bersifat universal. Karena
bersifat universal maka dapat menjadi petunjuk dan pedoman
kepada seluruh umat manusia yang berbeda-beda bangsa, agama,
warna kulit, budaya, karakter, danlingkungannya. Memang Islam
sungguh-sungguh rahmat bagi seluruh alam (QS. Al-Anbiya (21):
107). Demikian juga karena Islam bersifat universal, maka dapat
menampung semua tuntutan kehidupan modern yang masuk
akal dan mengikuti setiap kemajuan, kebudayaan, peradaban dan
ekonomi yang betul-betul memenuhi segala keperluan dan tun-
tutan baik untuk individu maupun masyarakat.

Islam dapat menjadi sumber utama dan menjadi dasar nor-
matif bagi filsafat umum dan filsafat pendidikan bagi lapangan
pendidikan. Isyarat sumber dan dasar itu terdapat dalam bebe-
rapa ayat dalam Alquran. Seperti QS. Hud [11]:1), " Alif lam ra,
(inilah) suatu kitab yang ayat-ayatnya disusun dengan rapi serta
dijelaskan secara ”terperinci”, yang di diturunkan dari sisi Allah
Yang Maha Bijaksana lagi Maha Tahu. (QS. Hud [11]:1). Kata
“terperinci” dapat dimaknai bahwa ayat-ayat Alquran terdiri
dari beberapa macam, antara lain mengenai ketauhidan, hukum,
kisah, akhlak, ilmu pengetahuan, janji dan peringatan, pendidik-
an dan lain-lain. Allah memberi wahyu kapada RasulNya supaya
mengeluarkan manusia dari kegelapan, kebingungan menuju ke

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 37



cahaya (jalan Tuhan). “Dan sesungguhnya Alquran ini benar-
benar diturunkan oleh Tuhan semesta alam, dia dibawa turun
oleh al-Ruh al-Amin (Jibril), ke dalam hatimu (Muhammad) agar
kamu menjadi salah seorang di antara orang-orang yang mem-
beri peringatan, dengan bahasa Arab yang jelas (QS.Al-Syua’ra
(26): 192-195). Sekalipun ini diturunkan ditengah-tengah bangsa
Arab dan berbahasa Arab, tetapi misinya ditujukan kepada se-
luruh umat manusia.

Berkaitan dengan karakteristik ajaran Islam ini, Yusuf al-
Qardhawi (1983) menjelaskan bahwa karakteristik ajaran Islamitu
ialah (1) rabbaniyah (ketuhanan), (2) insaniyah (kemanusiaan), (3)
syumul (universal) untuk semua zaman, tempat dan manusia, (4)
al-wastiyyah (pola keseimbangan atau keadilan), (5) al-waqi’iyyah
(berpijak pada kenyataan objektif manusia), al-wuduh (kejelasan),
dan integrasi antara sabat (konsisten) dan (6) murunah (luwes).
Dengan karakteristik tersebut ilmu pengetahuan termasuk filsafat
pendidikan (Islam) dapat dikembangkan. Alquran sebagaimana
dinyatakan Nabi SAW sendiri di dalam wasiatnya, yang antara
lain diriwayatkan oleh Ali bin Abi Talib : Peganglah oleh kalian
Kitab Allah, di dalamnya memuat berita-berita orang-orang se-
belum kalian dan sesudah kalian serta ketetapan hukum sesama
kalian. Ia adalah kata pemutus, bukan main-main. Barang siapa
mengikuti petunjuk di luar itu, maka sungguh telah disesatkan
oleh Allah. Dan barang siapa mengajak orang ke jalan ini, berarti
ia diberi hidayah ke jalan yang lurus.

Berkaitan dengan karakteristik Islam yakni insaniyah dan al-
waqi’iyyah maka persoalan universalisme Islam dapat dipahami
secara lebih jelas, termasuk dalam revitalisasi pengembangan fil-
safat pendidikan Islam. Alquran memperkenalkan dirinya sebagai
agama yang sesuai dengan fitrah manusia (QS. Al-Rum [30]:30).
Fitrah termasuk naluri kemanusian sesuatu yang dimiliki oleh
setiap orang, maka itu berarti Alquran memperkenalkan dirinya
sesuai dengan seluruh manusia tanpa kecuali. Karena setiap

38 H. Maragustam



orang mempunyai naluri kemanusiaan.! Hanya saja, disisi lain
ada pula kenyataan perbedaan antara mereka, baik perbedaan
yang diakibatkan lingkungan sosial-budaya maupun oleh kodrat
(heriditas atau nativ) masing-masing pribadi manusia.

Dua kenyataan objektif insaniyah dan al-wagqi’iyyah memberi
gambaran bahwa Alquran yang bersifat universal yang berpijak
pada kesamaan yang dimiliki oleh semua manusia dan ada pula
yang partikular dan kondisional akibat perbedaan kodrat, sosial
budaya, tempat, dan waktu. Yusuf Qardhawi (1990) menyebut
ciri ini dengan fleksibilitas. Sepanjang menyangkut persoalan
yang prinsipal, Islam mempunyai pendirian yang teguh seperti
akidah iman, tetapi dalam persoalan furu’ (cabang) seperti stra-
tegi pendidikan, pengembangan sumber daya insani, Islam justru
fleksibel dan kontekstual.

Karakteristik al-wagqi’iyyah juga tercermin dari prinsipnya
yang memberi peluang untuk tidak melaksanakan petunjuk-
petunjuknya, apabila pelaksanaannya mencapai tingkat gang-
guan terhadap salah satu aspek magqasid al-syar’i yakni meme-
nuhi maksud-maksud syariat untuk (1) memelihara kehormatan
agama, (2) memelihara jiwa, (3) mencerdaskan akal, (4) menjaga
kelangsungan keturunan, dan (5) pemeliharaan harta. Prinsip dan
nilai itu bersifat universal sedang penjabarannya dapat bersifat
partikular. Islam dalam menghadap perbedaan-perbedaan, lebih
mementingkan isi dan makna dibandingkan dengan bentuk
formalnya. Untuk itulah disamping ajaran Alquran dipahami se-
cara tekstual, juga harus dikaitkan dengan konteksnya. Dengan
kata lain Islam datang tidak lepas dari ruang (konteks sosiologis)
dan waktu (konteks sejarah). Untuk menjawab hal itu para ahli
Ulumul Qur’an mencoba memahami Alquran dengan berbagai
metode, seperti metode tematis, hermeneutik, dan lain-lain.

'Naluri kemanusiaan ialah dorongan hati atau nafsu pembawaan atau insting
yang menggerakkan untuk berbuat sesuatu tidak dibatasi oleh oleh tempat, waktu,
dan budaya.

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 39



C. EPISTEMOLOGI FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

1. Teoritentang kebenaran dalam filsafat pendidikan Islam

Epistemolgi ialah suatu cabang filsfat yang membahas
sumber, proses, syarat, batas, validitas dan hakekat pengetahuan,
dalam hal ini pendidikan Islam. Menurut Brameld (Mohammad
Noor Syam, 1986) bahwa epistemolgi memberikan kepercayaan
dan jaminan bagi guru bahwa ia memberikan kebenaran kepada
murid-muridnya. Landasan epistimologis berusaha menjawab
bagaimana proses yang memungkinkan di timbanya pengeta-
huan yang berupa ilmu? Bagaimana prosedurnya? Hal-hal apa
yang harus di perhatikan agar kita mendapatkan pengetahuan
yang benar? Apa yang disebut kebenaran itu sendiri? Apakah
kriterianya? Cara/tehnik/sarana apa yang membantu kita dalam
mendapatkan pengetahuan yang berupa ilmu? (Jujun Suria-
sumantri, 2010).

Teori kebenaran menurut filsafat antara lain ialah corres-
pondence, consistency, pragmatis, dan religious. Kebenaran Corres-
pondence yakni persesuaian antara fakta dan situasi nyata. Kebe-
naran merupakan persesuaian antara pernyataan dalam pikiran
dengan situasi lingkungannya. Teori ini paling luas diakui oleh
realis (Uyoh Sadulloh, 2003). Jika ide atau kesan yang diyati subyek
(seseorang) sesuai dengan kenyataan, realita obyek, maka se-
suatu itu benar. Teori ini didasarkan atas pandangan ontologism
bahwa dalam semesta ini ada dunia obyektif yang independent,
yang tak tergantung kepada subyek yang menyadarinya. Karena
itu masalah kebenaran lebih ditentukan oleh faktor eksternal dan
bukan faktor inernal. Berdasarkan asas pendangan demikian,
kebenaran bersifat obyektif. Secara sederhana, kebenaran ialah
kesan subyek tentang suatu realita, dan perbandingan antara
kesan dengan realita obyek. Jika keduannya ada persesuaian,
persamaan maka itu benar. Sebagai contoh, dalam pikiran sese-
orang bahwa ibu kota republik Indonesia ialah Jakarta. Ke-
nyataannya demikian. Itulah kebenaran correspondency. Jika

40 H. Maragustam



dalam pikirannya ibu kota RI ialah Medan, maka hal itu tidak
sesuai dengan kenyataan.

Teori Consistency ialah mencari kebenaran berdasarkan kon-
sistensi (ketetapan/keajekan) antara ide-ide atau kesan-kesan
tentang suatu realita. Artinya berdasarkan adanya konsistensi
antara idea atau kesan seseorang dengan orang-orang yang lain
untuk suatu obyek yang sama, maka ini dipandang sebagai benar.
Dengan kata lain, sesuatu itu benar sampai seberapa jauh adanya
konsistensi antara kebenaran yang ditangkap subyek yang satu
dengan subyek yang lain tentang satu realita (obyek) yang sama
(Mohammad Noor Syam, 1986). Sebagai contoh, ide (1) bahwa
setiap manusia pasti mati. Ide (2) Suliyem adalah manusia. Ide (3)
maka Suliyem pasti mati. Jadi ide pertama, kedua, dan ketiga kon-
sisten benarnya. Itulah kebenaran Consistency.

Teori Pragmatisme ialah sesuatu itu benar hanya jika mereka
berguna, mampu memecahkan masalah yang ada secara praktis.
Artinya, sesuatu itu benar, jika mengembalikan pribadi manu-
sia di dalam keseimbangan, dalam keadaan tanpa persoalan dan
kesulitan. Kebenaran suatu pernyataan diukur dengan kriteria
apakah pernyataan tersebut bersifat fungsional dalam kehidupan
praktis atau tidak. Suatu teori, pendapat, atau hipotesis dikata-
kan benar apabila menghasilkan jalan keluar dalam praktik, atau
membuahkan hasil yang memuaskan dalam kehidupan praktis.
Pragmatisme, telah menekankan pada kegunaan sesuatu ide di
dalam praktik. Jika berguna, maka itu benar. Sebaliknya jika tidak
berguna, tentu hal itu tidak benar. Dengan demikian kebenaran
amatlah relative.

Kebenaran religious ialah kebenaran yang absolut, universal,
dan mutlak. Manusia bukanlah semata-mata makhluk jasmaniah
yang ditentukan oleh hukum alam (kausalitas) dan biologis. Ma-
nusia adalah pula makhluk rokhaniah dan jasminiah sekaligus.
Kebenaran tak cukup hanya diukur dengan rasio dan kemau-
an individu. Kebenaran pastilah mengatasi rasio dan kemauan
individu. Kebenaran bersifat obyektif, universal, dan mutlak

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 41



yang berlaku bagi seluruh umat sekalipun sebagian manusia
tidak mengetahuinya. Itulah kebenaran religious (Mohammad
Noor Syam, 1986). Kebenaran religius berasal dari luar diri ma-
nusia yakni berasal dari Sang Pencipta. Karena kebenaran yang
diciptakan oleh manusia selalu dalam perspektif keilmuan, ruang
dan waktu dan tidak lepas dari kepentingan, sehingga kebenaran
itu menjadi relative. Sedangkan kebenaran dari Tuhan, tidak ada
unsur kepentingan. Seperti sekiranya manusia semua baik atau
jahat di jagad ini tidak akan menambah kekuasaan Tuhan dan
tidak juga mengurangi kekuasaanNya sedikitpun. Dalam epis-
temology filsafat pendidikan (Islam) semua teori kebenaran itu
dapat saja dipakai sepanjang tidak bertentangan dengan nilai-
nilai Islam yang didukung oleh fakta-fakta empiris dan/atau
argumentasi rasional.

2.  Sumber-sumber filsafat pendidikan (Islam)

Sebelum mengkaji sumber-sumber pendidikan Islam harus
lebih dulu menghubungkannya dengan struktur ide dasar pen-
didikan Islam. Menurut al-Ainain (1980) bahwa struktur ide itu
ialah pandangan-pandangan Islam mengenai falsafah al-hayah
(filsafat hidup) yang digariskan oleh Alquran, yang mencakup:
Allah dan hubungan manusia dengan Allah, al-kaun (alam se-
mesta), al-insan (manusia), al-mujtama’ al-muslim (masyarakat
muslim), al-mujtama’ al-duali (masyarakat nasional) dan al-hayah
al-akhirah (kehidupan akhirat). Struktur ide ini akan dijelaskan
pada bab struktur ide dasar pendidikan Islam.

Demikian juga dalam pengolahan sumber filsafat pendi-
dikan Islam harus mengaitkan antara high tradition (teks) dan low
tradition (konteks), mengaitkan teosentris (berpusat pada Tuhan),
antroposentris (berpusat pada manusia) dan kosmosentris (ber-
pusat pada lingkungan alam dan sosial). Dalam tataran high
tradition (teks) Islam datang untuk membawa rahmat dan ke-
bahagian bagi manusia lahir batin, dunia akhirat (QS.al-Baqarah

42 | H. Maragustam



[2]:201) dan menjadi rahmat bagi seluruh alam (QS. al-Anbiya’
[21]:107). Dalam hubungan ini Fajlur Rahman (1980) mengatakan,
bahwa Alquran bukanlah untuk Tuhan tetapi untuk kepenting-
an manusia, mempunyai relevansi.

Untuk menjadikan ajaran Islam eternal, rahmat dan kon-
tekstual, mau tidak mau disamping perlu reformulasi-reformasi
pemahaman terhadap teks juga harus didukung pengkajian low
tradition (konteks), agar segala aktivitas manusia itu lebih ber-
mutu, efektif dan efisien serta bersifat sosiologis. Isyarat ini di-
sebutkan dalam Alquran QS. al-Isra’ (17):84.> Ini mengandung
makna bahwa ajaran Islam mempunyai karakteristik yang flek-
sibel dan lentur serta dapat dikaji dengan berbagai perspektif.
Untuk itu pemikiran sumber-sumber filsafat pendidikan Islam
harus ada persenyawaan antara teks dan konteks; teosentris,
antraposentris, dan kosmosentris; antara berbagai komponen pen-
didikan Islam (tujuan, materi-kurikulum, pendidik-peserta didik,
strategi-metode pembelajaran, evaluasi, orang tua, dan lain-lain).
Berikut dijelaskan sumber-sumber filsafat pendidikan Islam.

Pada prinsipnya Ilmu pengetahuan termasuk filsafat pendi-
dikan (Islam) dilihat dari sumber asalnya hanya satu yakni Allah
swt. Karena Dia yang menciptakan segala sesuatu termasuk pe-
ngetahuan. Kemudian Tuhan memancarkan ilmu pengetahuan
itu kepada ayat-ayatNya berupa ayat-ayat (1) Ilahiyah yang ter-
cantum dalam Alquran dan Sunnah, (2) ayat-ayat Insaniyah be-
rupa potensi-potensi dalam diri manusia, dan (3) ayat-ayat
kauniyah (kealaman) berupa sunnatullah (hukum keteraturan).
Menurut Gibb, seorang orientalis Inggiris berpendapat bahwa
Islam bukan sebuah agama yang semata-mata sebagai agama
yang dipahami oleh orang-orang dewasa ini, tetapi mencakup
secara utuh dan paripurna prinsip keagamaan serta memuat se-
gala segi aspek kehidupan manusia. Dengan demikian Islam yang
sumber pokoknya ialah Alquran dan Hadis dapat dijadikan

*Katakanlah (hai Muhammad), bahwa tiap-tiap orang bekerja menurut tabiat
(profesinya) (QS. Al-Isra [17]:84).

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 43



sebagai sumber utama filsafat umum, filsafat pendidikan Islam,
pembangunan kebudayaan, sosial, ekonomi, dan politik. Karena
Alquran dan Sunnah menampung tuntutan kehidupan modern
dan mengikuti setiap kemajuan kebudayaan dan peradaban ma-
nusia.

Jadi Alquran dan Sunnah merupakan sumber asasi bagi
prinsip dimana ditegakkan filsafat dan teori pendidikan sebab ia
mengandung potensi yang menyeluruh, fleksibel yang menye-
babkannya memuat dan meliputi semua prinsip, nilai baik dan
berguna bagi kehidupan manusia yang berasal dari sumber-
sumber lain. Alquran jelaslah bukan sebuah karya filsafat, dan
nabi Islam itupun, baik dalam tindak-tanduk maupun ajaran-
nya, tak ada sedikitpun yang bersamaan, dengan Sokrates atau
Plato. Dia adalah utusan Tuhan yang menyampaikan perintah,
memperingatkan kembali kebenaran-kebenaran tentang Tuhan
dalam hubungannya dengan manusia, tentang hidup di dunia
ini dan hidup selanjutnya, mengutip cerita-cerita lama, men-
jalin-jalin antara janji dan ancaman dan memberikan hukum
Agama yang menjamin keselamatan. Tetapi disamping kebe-
naran-kebenaran keagamaan, Alquran juga memuat unsur ke-
tilsafatan atau sekurang-kurangnya pernyataan-pernyataan yang
memberikan bahan untuk perenungan. Tentang Tuhan, pencip-
taan alam semesta, manusia, takdir, susunan kerajaan Tuhan, di-
sebutkannya dengan teliti dan menunjukkan jalan pilihan yang
ditempuh si ahli pikir ke arah yang terumuskan dengan jelas fil-
safat, kalam dan tasauf, dan orang tidak bisa membantah data
esensial ini tanpa menolak Islam (H.L. Beck dan N.J.G. Kaptein,
1988).

Berkaitan dengan ayat-atat Ilahiyah antara lain tercantum
dalam QS. al-Nisa” (4): 113 (...Dan (juga karena) Allah telah me-
nurunkan Kitab dan hikmah kepadamu, dan telah mengajarkan
kepadamu apa yang belum kamu ketahui); QS. al-Baqarah (2):
31 (Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-

44 | H. Maragustam



benda) seluruhnya,...); QS. Al-Bagarah: 151 (Sebagaimana (Kami
telah menyempurnakan nikmat Kami kepadamu) Kami telah
mengutus kepadamu Rasul di antara kamu yang membacakan
ayat-ayat Kami kepada kamu dan menyucikan kamu dan meng-
ajarkan kepadamu Al Kitab dan Al-Hikmah (As Sunnah), serta
mengajarkan kepada kamu apa yang belum kamu ketahui); QS.
Al-Bagarah: 238-239; al-Rahman (55): 1-4), dan al-Alaq (96): 3-5.
Ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa Allah sebagai sumber
dari segala sumber pengetahuan termasuk filsafat pendidikan
Islam.

Berkaitan dengan ayat-ayat insaniyah adalah bersumber dari
manusia sendiri sebagaimana tersebut dalam QS. al-Maidah
(5):31, QS. Asy-Syura (42):38, dan Ali Imran (3):159, dan QS.
al-Maidah (5):31.° dan hadis Nabi saw “Antum a’lamu bi amri
dunyakum (Anda lebih tahu tentang urusan duniamu). Ayat-
ayat insaniyah tersebut khususnya QS. al-Maidah (5):31) itu me-
nunjukkan bahwa Allah tidak memberikan ilmu kepada Kabil
bagaimana cara mengubur mayat saudaranya yang bernama
Habil itu. Tapi karena Kabil melihat contoh seekor burung gagak
menggali-gali bumi untuk mengubur burang lain yang telah mati,
maka potensi akal kreatif Kabil muncul sehingga dia mendapat-
kan pengetahuan baru yakni cara menguburkan mayat saudara-
nya itu. Demikian juga manusia mengindera, berpikir ilmiah dan
merasa tentang berbagai fenomena alam kemudian dibahas oleh
berbagai ahli yang disebut dengan musyawarah, diskusi, work-
shop, seminar, dan seterusnya akan melahirkan berbagai jenis
ilmu pengetahuan.

’Kemudian Allah menyuruh seekor burung gagak menggali-gali di bumi untuk
memperlihatkan kepadanya (Kabil) bagaimana dia seharusnya menguburkan
mayit saudaranya. Berkata Kabil: «Aduhai celaka aku, mengapa aku tidak mampu
berbuat seperti burung gagak ini, lalu aku dapat menguburkan mayit saudaraku
ini?» Karena itu jadilah dia seorang di antara orang-orang yang menyesal (QS.
al-Maidah [5]:31.) Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan
Tuhannya dan mendirikan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan
musyawarah antara mereka; dan mereka menafkahkan sebagian dari rezeki yang
Kami berikan kepada mereka) (QS. Asy-Syura [42]:38).

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 45



Sedangkan berkaitan dengan ayat-ayat kauniyah berupa
sunnatullah (hukum keteraturan) yang di dalamnya terdapat
ilmu pengetahuan jika diteliti atau diadakan eksprimen oleh
ahlinya. Isyarat itu antara lain tersebut dalam QS. Yunus: 5, “Dia-
lah yang menjadikan matahari bersinar dan bulan bercahaya
dan ditetapkan-Nya manzilah-manzilah (tempat-tempat) bagi
perjalanan bulan itu, supaya kamu mengetahui bilangan tahun
dan perhitungan (waktu). Allah tidak menciptakan yang de-
mikian itu melainkan dengan hak (Maksudnya: Allah men-
jadikan semua yang disebutkan itu bukanlah dengan percuma,
melainkan dengan penuh hikmah/ilmu pengetahuan). Dia men-
jelaskan tanda-tanda (kebesaran-Nya) kepada orang-orang yang
mengetahui.” Fenomen-fenomena alam tersebut perlu diteliti
untuk mendapat ilmu pengetahuan tentang system sunnatullah.

Dari ayat-ayat ilahiyah, insaniyah, dan kauniyah, kamudi-
an manusia berpikir, menganalisis, meneliti, dan melakukan
eksprimen maka melahirkan berbagai cabang ilmu pengetahuan
termasuk sumber filsafat pendidikan (Islam). Hasil-hasil pemi-
kiran, penelitian, dan eksprimen tersebut dikenal dengan waris-
an pemikiran Islam. Azra (1999) mengatakan, warisan pemikiran
Islam, seperti hasil pemikiran para ulama, filosof, cendikiawan
muslim yang pemikiran mereka merupakan refleksi terhadap
ajaran-ajaran pokok Islam. Hasil pemikiran tersebut tentu ber-
sumber dari Alquran dan Hadis serta perkembangan ilmu pe-
ngetahuan. Yusuf Musa (1958) menjelaskan bahwa Alquran me-
nyampaikan seruannya kepada semua manusia yang berbeda
tingkatan berpikir dan kemampuan akalnya, ada yang diarahkan
ke hati, agar terbuka menerima nasihat, dan ada yang diarah-
kan ke akal, agar merenungkan pembahasan logis dan argumen
(dalil), dan ada pula yang tertuju kepada keduanya, yang memuat
hakikat yang dengan mudah dapat dipahami oleh semua umat
manusia, serta ada pula yang diutarakan dalam bentuk perumpa-
maan dan analogi.

46 H. Maragustam



Hasil-hasil pemikiran tersebut diatas (ayat-ayat Ilahiyah,

Insaniyah, dan Kauniyah), lalu dijabarkan oleh al-Syaibani (1978)
sebagai sumber filsafat pendidikan Islam sebagai berikut:

a.

Hasil kajian ilmiah yang betul mengenai watak manusia,
pertumbuhan jasmani, intelektual, emosi, spiritual, ke-
butuhan-kebutuhan dan proses pertumbuhannya yang ber-
macam-macam. Begitu juga teori-teori yang dapat diterima
akal, penemuan-penemuan dalam penyelidikan ilmiah yang
sah yang berkaitan dengan sifat-sifat, bentuk dan proses per-
tumbuhan manusia yang bermacam-macam.

Nilai-nilai dan tradisi-tradisi sosial yang baik yang menjadi-
kan kepada masyarakat warna ke Islaman/keAraban, yang
tidak menghalangi kemajuan mengikuti semangat zaman dan
keperluan-keperluan peradaban, sosial, ekonomi dan politik
bagi masyarakat.

Hasil-hasil penyelidikan dan kajian-kajian pendidikan dan
psikologi yang berkaitan dengan sifat-sifat, proses pendi-
dikan, dan tujuan-tujuan pendidikan dan fungsi-fungsinya
sangat penting.

Prinsip-prinsip yang menjadi dasar filsafat politik, ekonomi
dan sosial yang dilaksanakan oleh negara, perjanjian-per-
janjian, prinsip-prinsip organisasi regional dan internasional
kemana bergabung negara Islam itu, selama perjanjian dan
prinsip itu sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.

Pengembangan filsafat pendidikan (Islam)
Pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) jika dilihat dari asal

usulnya (dengan diinspirasi pendapat Mohammad Noor Syam,
[1986]danal-Syaibani, [1979]) dapatdibagimenjadiempatyakni(1)
pengetahuan filsafat pendidikan Islam yang berasal dari wahyu-

hadis, ilham, dan intuisi (revealed knowledge);* (2) pengetahuan fil-

*Wahyu adalah sebutan bagi sesuatu yang dituangkan dengan cara yang cepat

dari Allah ke dalam dada/jiwa para Nabi dan RasulNya, disampaikan kepada
manusia untuk menunjuki dan memperbaiki mereka didalam dunia serta mem-

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 47



safat pendidikan (Islam) yang berasal dari akal-rasional (rational
knowledge) yakni pengetahuan atau kebenaran yang diperoleh
dengan latihan rasio/akal semata, tidak disertai dengan obser-
vasi atau eksprimen terhadap peristiwa-peristiwa faktual. Vali-
ditas cara pencarian ilmu melalui akal dibenarkan, karena akal
diyakni dapat membedakan antara yang benar dan salah dan
yang baik dan buruk; (3) pengetahuan filsafat pendidikan (Islam)
yang berasal dari inderawi-empiris (empirical knowledge) yakni pe-
ngetahuan yang diperoleh melalui penginderaan, penglihatan,
pendengaran, dan sentuhan-sentuhan indera lainnya, sehingga
seseorang memiliki konsep dunia di sekitarnya. Paradigma pe-
ngetahuan empiris eksprimental ialah sains, dimana hipotesis-
hipotesis sains diuji dengan observasi atau dengan eksperimen;
dan (4) pengetahuan filsafat pendidikan yang berasal dari otoritas
(authoritative knowledge) yakni pengetahuan yang diterima dari
yang punya otoritas. Pengetahuan itu benar bukan karena telah
memvalidasi di luar diri kita, melainkan telah dijamin oleh oto-
ritas (suatu sumber yang berwibawa, memiliki wewenang, berhak)
di lapangan. Seseorang menerima pendapat orang lain, karena ia
adalah seorang pakar/ahli di bidangnya.

Sedangkan jika dilihat dari datangnya ilmu karena dipelajari
atau tidak, ilmu filsafat pendidikan (Islam) dapat dibagi kepada
tiga. Pertama, pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) dasar/po-

bahagiakan mereka diakhirat. Pengetahuan ilham-kasyaf ialah pengetahuan yang
datang dari Allah dengan penyinaran hati seseorang sehingga nampak jelas bagi-
nya ilmu pengetahuan itu. Baik wahyu maupun ilham sama-sama dari Allah,
hanya kalau wahyu diberikan khusus kepada para nabi dan rasul, sedangkan ilham
diberikan kepada para wali (kekasih) Allah dan orang-orang saleh. Tentang ilham,
sebagaimana firman Allah berkenaan dengan Ibu Musa a.s. “Dan Kami ilhamkan
kepada ibu Musa; “Susuilah dia, dan apabila kamu khawatir terhadapnya maka
jatuhkanlah dia ke sungai (Nil). Dan janganlah kamu khawatir dan janganlah (pula)
bersedih hati, karena sesungguhnya Kami akan mengembalikannya kepadamu, dan
menjadikannya (salah seorang) dari para rasul.” (QS. Al-Qasas [28]:7). Pengetahuan
intuisi dan perasaaan (intuitive knowledge) yakni pengetahuan yang diperoleh manusia
dalam dirinya sendiri, pada saat ia menghayati sesuatu, sebagai hasil penghayatan
pribadi, sebagai hasil ekspresi dari keunikan dan individualitas seseorang tanpa
memerlukan indera dari luar atau alasan yang diterima akal. Validitas pengetahuan
intuisi lebih bersifat pribadi.

48 H. Maragustam



tensi (fithriyah) yakni pengetahuan yang diperoleh manusia karena
punya potensi berpikir dan kreatif seperti berkenaan dengan pe-
ristiwa Kabil dalam menguburkan mayat saudaranya yang ber-
nama Habil yang tersebut pada QS. al-Maidah (5):31. Kedua,
ilmu ladunni/khudhori, yakni ilmu filsafat pendidikan (Islam)
yang di dapat melalui proses pencerahan ruhaniyah manusia
dan karenanya kehadiran cahaya Ilahi berupa ilmu menampak
dalam diri manusia. Dengan sinaran Ilahiy, hati manusia dapat
membaca dengan jelas dan terserap dalam kesadaran intelek,
seakan-akan orang memperoleh ilmu dari Tuhan langsung. Se-
bagaimana memberikan ilmu langsung kepada Nabi Hidir a.s.
yang diabadikan pada QS. Al-Kahfi: 65° Ketiga, ilmu filsafat
pendidikan (Islam) kasbi/khushuli, yakni ialah ilmu yang diper-
oleh melalui cara berpikir kreatif, metodik, konsisten, ilmiah,
dan bertahap melalui proses observasi, riset, eksprimen, dan pe-
nemuan. Atau dengan kata lain seseorang memperoleh penge-
tahuan filsafat pendidikan (Islam) dengan metode ilmiah.

Dari tiga sumber jenis ilmu (ayat-ayat ilahiyah, insaniyah,
dan kauniyah) yang didapat manusia, maka ilmu-ilmu itu tum-
buh dan berkembang. Namun semua itu sebasgai titik sentral-
nya ialah manusia. Karena manusia mempunyai potensi-potensi
yang dapat dikembangkan dan diberdayakan. Seperti manusia
memikirkan, meneliti, melakukan eksprimen tentang ayat-ayat
Ilahiyah berupa Alquran dan Sunnah melahirkan ilmu-ilmu ke-
agamaan, manusia memikirkan, meneliti, melakukan eksprimen
tentang alam sunnatullah, malahirkan ilmu-ilmu pengetahuan
alam, dan manusia memikirkan, meneliti, melakukan eksprimen
terhadap dirinya sendiri dan orang lain melahirkan ilmu-ilmu
humaniora.

SArtinya: Lalu mereka bertemu dengan seorang hamba di antara hamba-hamba
Kami, yang telah Kami berikan kepadanya rahmat dari sisi Kami, dan yang telah
Kami ajarkan kepadanya ilmu dari sisi Kami (QS. Al-Kahfi:65).

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 49



4. Objek pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) dan alat
memperolehnya

Setiap jenis ilmu pasti ada objek material® dan objek formal-
nya’ termasuk filsafat pendidikan (Islam). Maka objek material
Filsafat Pendidikan (Islam) ialah manusia atau peserta didik
dengan segala potensinya. Sedangkan objek formalnya ialah se-
gala hal yang berkaitan dengan manusia dilihat dari perbuatan
mendidik atau perspektif pendidikan Islam. Sarana memper-
oleh ilmu tentang filsafat pendidikan (Islam) ialah indera untuk
mengindera, empiris dan eksprimen untuk uji coba, akal untuk
berpikir logis, hati dan nafs untuk merasa, mendapatkan ilham
dan Wahyu. Dengan demikian alat-alat memperoleh pengetahuan
filsafat pendidikan (Islam) sebagai berikut:

a. Indera.Inderaialah alat perasa, seperti untuk mencium, meng-
hirup, mendengar, dan merasakan sesuatu secara naluri
(W.J.S. Poerwadarminta, 2005). Seperti tersebut pada QS.
al-Isra: 36 (Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu
tidak mempunyai pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya
pendengaran, penglihatan dan hati, semuanya itu akan di-
minta pertanggungan jawabnya..

b. Akal. Akal disebutkan dalam bentuk kata kerja dalam Al-
quran yang mengacu kepada unsur pemikiran manusia dan
akal sebagai penopang dan tingang agama. Kata al-lubbu
adalah akal yang mampu mengetahui dan memahami; akal
merupakan sumber pengetahuan dan pemahaman yang ter-
dapat di dalam otak manusia. Menurut Kamus Besar Bahasa
Indonesia akal ialah alat berpikir, daya pikir (untuk mengerti
dan lain sebagainya); pikiran; ingatan: hanya manusia jua
yang mempunyai (W.].S. Poerwadarminta, 2005). Dalam QS.

%0Objek material ialah segala sesuatu yang dipelajari dalam kaitannya dengan
usaha manusia untuk menciptakan kondisi yg memberi peluang berkembangnya
seluruh potensi manusia dan kepribadian melalui pendidikan Islam.

’Objek formal filsafat pendidikan (Islam) ialah segala usaha yg rasional, men-
dasar, general, dan sisitimatis dalam mengembangkan potensi-potensi dasar manusia
dan watak atau kecenderungan murninya melalui sudut pandang pendidikan Islam.

50 H. Maragustam



Al-Bagarah: 73 disebutkan: (Lalu Kami berfirman: “Pukul-
lah mayit itu dengan sebahagian anggota sapi betina itu!”
Demikianlah Allah menghidupkan kembali orang-orang
yang telah mati, dan memperlihatkan padamu tanda-tanda
kekuasaan-Nya agar kamu berpikir/ mengerti).

c. Hati Nurani. Hati Nurani menurut Imam al-Ghazali dalam
Ihya Ulum al-Din (1875) ia berupa sesuatu yang latifah (halus),
bersifat rabbaniyah (ketuhanan) dan kerohanian yang ada
hubungannya dengan jasmani. Hati yang halus itulah ha-
kikat manusia yang dapat menangkap segala rasa, menge-
tahui dan mengenal segala sesuatu. Dalam Kamus Besar
Bahasa Indonesia hati adalah sesuatu yang ada di dalam
tubuh manusia yang dianggap sebagai tempat (pusat) segala
perasaaan batin dan tempat penyimpanan pengertia-penger-
tian (perasaan-perasaan dan lain sebagainya) (W.].S. Poerwa-
darminta, 2005). Oleh karena hati dapat menangkap segara
rasa, mengenal dan mengenal segala sesuatu, maka hati itu
melahirkan ilham/intuisi® dan wahyu. Wahyu bersifat meta-
fisik yang bercirikan transendental, lintas empiris, supra
indrawi, dan supra rasio. Sama halnya dengan ilham. Beda-
nya kalau wahyu diberikan kepada Nabi dan Rasul yang
berfungsi sebagai perintah untuk dilaksanakan, sedangkan
ilham diberikan kepada manusia pada umumnya dan belum
tentu harus dilakasanakan.

5. Fungsi pengetahuan filsafat Pendidikan (Islam)

Ahmad Tafsir (1999) menggambarkan secara umum per-
kembangan sains didorong oleh paham humanism. Humanisme

S[lham atau intuisi ialah kemampuan untuk mengetahui sesuatu dalam hati
tanpa melalui proses reasoning atau conscious analyzing, atau bisikan atau isyarat yang
cepat dalam hati yang lebih mirip kepada dirahasiakan daripada dilahirkan. Seperti firman
Allah QS. Al-Hajj: 46 “maka apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, lalu mereka
mempunyai hati yang dengan itu mereka dapat memahami atau mempunyai telinga
yang dengan itu mereka dapat mendengar? Karena sesungguhnya bukanlah mata
itu yang buta, tetapi yang buta, ialah hati yang di dalam dada). Hati lebih sering
dapat mengetahui sesuatu secara lebih cepat ketimbang nalar manusia.

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 51



ialah filsafat yang mengajarkan bahwa manusia mampu meng-
atur dirinya dan alam. Humanisme telah muncul sejak zaman
Yunani Kuno. Perkembangan setelah humanism adalah rasional-
isme. Hal ini terjadi karena tahap humanisme pengetahuan mitos
tidak dianggap manjur dalam menjawab permasalahan manu-
sia. maka diperluakn akal. Inilah awal dari aliran rasionalisme.
Rasionalisme adalah paham yang mengatakan bahwa akal itu-
lah alat pencari dan pengukur pengetahuan. Pengetahuan dicari
dengan akal. Sebuah penemuan diukur dengan akal untuk me-
nentukan benar dan salahnya ternyata rasio juga masih belum
cukup karena sering terdapat pertentangan yang sama-sam logis.
Maka pengetahuan pun berlanjut ketahap empirisme. Empir-
isme adalah paham filsafat yang mengajarkan bahwa yang benar
adalah yang logis dan ada bukti empirisnya, masih saja terdapat
kekurangan dalam empirisme. Empirime hanya sampai pada
konsep-konsep yang umum, konsep-konsep itu belum operasio-
nal, karena belum terukur jadi masih diperlukan alat lain yaitu
positivime. Positivism mengajarakan bahwa kebenaran itu diper-
oleh dengan akal, ada bukti empiris dan pengalaman itu harus
terukur. Positivisme kemudian melahirkan metode ilmiah dan
kemudian dirinci dalam bentuk ilmu yaitu metode riset.

Agama Islam sangat mendorong tentang menuntut ilmu.
Bahkan kata “iman”dalam Alquran selalu disertai dengan ilmu.’
Masih banyak ayat lain yang menjelaskan bagaimana penting-
nya kedudukan ilmu dalam Islam. Demikian juga hadis seperti:
“Barangsiapa yang mendatangi masjidku ini, yang dia tidak

Seperti QS. QS. Al-Mujadalah: 11, “ Allah mengangkat orang-orang yang beriman
daripada kamu dan orang-orang yang diberi ilmu dengan beberapa derajat”. Allah
tidak menyukai orang-orang yang bodoh tapi mencintai orang-orang yang berilmu.
Katakanlah “Apakah sama, orang-orang yang mengetahui dengan orang yang
tidak mengetahui?” Hanya orang-orang yang berakal sajalah yang bisa mengambil
pelajaran.” (QS. Al-Zumar: 9). Yang takut kepada Allah adalah orang-orang yang
berilmu. FirmanNya dalam QS. Fatir 35: 28: “Sesungguhnya yang takut kepada
Allah diantara hamba hambaNya hanyalah ‘ulama (orang-orang yang berilmu yang
disertai dengan iman). Dan katakanlah: “Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku ilmu
pengetahuan.” (Thaha 20: 114). Hendaklah kamu menjadi orang-orang rabbani (orang
yang sempurna ilmu dan takwanya kepada Allah swt. (Al-Imran 3: 79).

52 H. Maragustam



mendatanginya kecuali untuk kebaikan yang akan dipelajari-
nya atau diajarkannya, maka dia sekedudukan dengan mujahid
di jalan Allah. Dan siapa yang datang untuk maksud selain itu,
maka dia sekedudukan dengan seseorang yang melihat barang
perhiasan orang lain.” (HR. Ibnu Majah dari Abu Hurairah).

Dalam masalah-masalah pendidikan, tidak semuanya dapat
dipecahkan dengan menggunakan metode ilmiah semata-mata.
Tetapi yang berhubungan dengan pertanyaan-pertanyaan filo-
sufis dalam lapangan pendidikan, memerlukan penanganan
filosufis atau dapat dijawab dengan mengikuti aliran filsafat ter-
tentu sepanjang sejarah. Pandangan, aliran filsafat tertentu ter-
sebut akan dapat memperkaya teori-teori pendidikan. Filsafat
pendidikan dengan demikian merupakan asas normatif bagi
praktik pendidikan. Imam Barnadib (1998) menjelaskan bahwa
bantuan filsafat terhadap pendidikan ini, dapat diteruskan untuk
menjadi teori pendidikan sepanjang telah mengarah pada apa
dan bagaimana seyogyanya pendidikan itu. Tugas filsafat dan
pendidikan adalah seiring yaitu sama-sama memajukan hidup
manusia. Ahli filsafat lebih memperhatikan tugas yang berkaitan
dengan strategi pembentukan manusia, sedangkan pakar pendi-
dikan bertugas lebih memperhatikan pada cara agar strategi itu
menjadi nyata dalam kehidupan, melalui usaha dan proses pen-
didikan. Jhon Dewey (1916) memandang bahwa pendidikan se-
bagai suatu proses pembentukan kemampuan dasar yang funda-
mental, baik menyangkut intelektual maupun emosional, menuju
ke arah tabiat manusia dan manusia biasa, maka filsafat dapatjuga
diartikan sebagai teori umum bagi pendidikan.

Menurut W.H. Kilpatrick, filsafat pendidikan mempunyai
tugas pokok dalam tiga hal yaitu (1) memberikan kritik terhadap
asumsi yang dipegangi oleh para pendidik; (2) membantu mem-
perjelas tujuan-tujuan pendidikan; (3) melakukan evaluasi secara
kritis tentang berbagai metode pendidikan yang dipergunakan
untuk mencapai tujuan-tujuan pendidikan yang telah dipilih
(Muzayyid Arifin, 1987).

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 53



Menurut Brameld (1955) bahwa fungsi filsafat pendidikan
yaitu harus mengarahkan filsafat guna mengatasi berbagai per-
soalan pendidikan secara efesien, jelas, dan sistimatis sedapat
kita bisa. Marilah kita pertimbangkan beberapa sifat yang lebih
elementer dari ilmu yang amat berpengaruh ini. Bertolak dari
batasan dan penjelasan kita mengenai filsafat itulah kita akan per-
gunakan filsafat itu. Terdapat fungsi filsafat pendidikan melalui
seluruh buku ini yaitu sebagai alat-alat analisa, kritik, sintesa dan
evaluasi. Dengan demikian filsafat pendidikan dapat berfungsi (1)
sebagai analisis dan kritik terhadap teori dan praktik pendidikan;
(2) fungsi sintesis dimana filsafat pendidikan yang diterapkan
kadang-kadang setelah diterapkan ternyata kurang efektif atau
terlalu ideal sehingga perlu disentesakan dengan keberlakuan
dengan situasi yang dihadapi; dan (3) berfungsi evaluasi yaitu
filsafat pendidikan itu di jadikan sebagai ukuran atau kriteria ke-
berhasilan dalam mencapai tujuan-tujuan pendidikan.

Menurut al-Najihi (1967) bahwa oleh karena filsafat itu me-
rupakan teori umum bagi pendidikan atau pendidikan itu tetap
berada disamping filsafat dalam praktik, maka filsafat pendi-
dikan berfungsi sebagai aktivitas berpikir yang kritis yang ber-
kerja pada pengalaman pengajaran agar dapat menguraikan,
mengkritik, memberikan dasar, kewajiban dan nilai yang harus
ditegakkan di atas pendidikan, sehingga setelah itu dalam prak-
tik pendidikan menjadi terarah, terbimbing dan bagus jalannya.
Dengan demikian menjadi luaslah teori dan menjadi lebih lengkap.
Dari berbagai pendapat tersebut dapat dijelaskan bahwa fungsi
filsafat pendidikan (Islam) terhadap praktik pendidikan adalah
sebagai berikut:

Pertama: Menjadi teori atau pedoman atau norma umum
bagi praktik pendidikan, sepanjang filsafat pendidikan tersebut
mengarah pada apa dan bagaimana seharusnya pendidikan itu
dilaksanakan. Nilai-nilai Islam umpamanya dapat dijadikan norma
atau teori umum dalam pembuatan konsep dan praktik pendi-
dikan. Sebagai contoh, dalam QS. Al-Nahl (16): 125 disebutkan:

54 H. Maragustam



“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan
pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang
baik”. Kata "hikmah” dan "pelejaran yang baik” memberi indikasi
bagi para pendidik untuk mengembangkannya sehingga dapat
menjadi teori umum bagi pendidikan Islam.

Kedua: Sebagaikritik terhadap asumsi (dugaan yang diterima
sebagai dasar atau landasan berpikir seseorang karena dianggap
benar) yang dipegangi oleh para pendidik. Sebagai contoh, pen-
didik berasumsi bahwa pendidikan tidak bisa merubah karakter
peserta didik. Pada hal Islam sangat menekankan untuk mem-
bentuk manusia menjadi berkarakter islami. Jika tidak demikian,
apa gunanya Alquran memerintahkan berdakwah dan mendi-
dik orang lain ke jalan yang benar. Asumsi ini harus dikritik oleh
tilsafat pendidikan (Islam). Maka sangat tidak benar kalau pen-
didik tidak mempunyai filsafat pendidikan sewaktu dia men-
jalankan tugas profesinya.

Ketiga: Sebagai sintesis dimana filsafat pendidikan yang di-
terapkan kadang-kadang setelah diterapkan ternyata kurang
efektif atau terlalu ideal sehingga perlu disintesakan dengan ke-
berlakuan dengan situasi yang dihadapi. Harus diakui bahwa
kadang-kadang filsafat pendidikan itu setelah diterapkan ter-
nyata kurang efektif atau terlalu ideal sehingga perlu disente-
sakan atau direvisi atau diganti dengan filsafat pendidikan lain
yang keberlakuannya disesuaikan dengan situasi yang dihadapi
sepanjang tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam.

Keempat: Sebagai evaluasi terhadap kesenjangan-kesen-
jangan dalam proses pendidikan. Seperti kesenjangan antara teori
dan praktiknya sehingga bila dapat ketidak cocokan, atau kurang
relevan dengan nilai-nilai Islam, maka dengan segera dapat di-
perbaiki. Karena filsafat pendidikan itu berfungsi evaluasi, apa-
kah sesuai dengan normanya atau tidak, maka implikasinya ialah
filsafat pendidikan sekaligus sebagai kriteria keberhasilan dalam
mencapai tujuan-tujuan pendidikan.

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 55



D. AKSIOLOGI FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM

Axiologi ialah suatu bidang yang menyelidiki nilai-nilai
(value). Hakikat nilai ialah ukuran atau pertimbangan untuk
menghukum atau memilih tindakan dan tujuan tertentu. Me-
nurut Mulyana (2004), nilai ialah rujukan dan keyakinan dalam
menentukan pilihan. Definisi ini dikemukakannya setelah mem-
bandingkan definisi yang dikemukan oleh empat tokoh yakni
Gordon Allport, Kupperman, Hans Jonas dan Brameld. Menurut
Spranger yang dikutip Mulyana, mengklasifikasikan nilai men-
jadi enam yakni Nilai Teoretis, Nilai Ekonomis, Nilai Estetik,
Nilai Sosial, Nilai Politik, dan Nilai Agama. Nilai Teoretis ialah
nilai yang melibatkan pertimbangan logis dan rasional dalam
memikirkan dan membuktikan kebenaran sesuatu. Nilai Teoretis
memiliki kadar benar salah menurut pertimbangan akal pikiran.
Nilai Ekonomis ialah nilai terkait dengan pertimbangan nilai yang
berakar untung rugi, nilai yang lebih mengutamakan kegunaan
sesuatu bagi kehidupan manusia. Nilai Estetik ialah menempat-
kan nilai tertingginya pada bentuk dan keharmonisan, indah dan
tidak indah, yang lebih mengandalkan penilaian subjektif. Nilai
Sosial ialah kasih sayang, yang kadar nilai ini bergerak pada
rentang antara kehidupan yang individualistik dengan altruistik.
Nilai politik ialah nilai tertingginya adalah kekuasaan dan kadar
nilainya akan bergerak dari intensitas pengaruh yang rendah
sampai pada pengaruh yang tinggi (otoriter). Nilai Agama secara
hakiki sebenarnya nilai ini merupakan nilai yang memiliki dasar
kebenaran yang paling kuat dibandingkan dengan nilai-nilai
lainnya. Nilai tertinggi yang harus dicapai adalah kesatuan (unity).
Kesatuan berarti adanya keselarasan semua unsur kehidupan;
antara hubungan kepada Tuhan, kepada manusia, dan kepada
alam, antara kehendak manusia dengan perintah Tuhan, antara
ucapan dan tindakan, antara akidah, ilmu, dengan perbuatan, dan
antara akal, hati, dan rasa-karsa. Nilai teoritis, nilai eknomis, nilai
sosial, nilai estetik dapat saja menjadi pegangan hidup seseorang

56 H. Maragustam



dalam beraktivitas sepanjang tidak bertentangan atau meme-
nuhi hak-hak ketuhanan dan hak-hak kemanusiaan.

Landasan aksiologi akan menjawab, untuk apa pengetahuan
yang berupa ilmu itu digunakan? Bagaimana kaitan antara cara
penggunaan tersebut dengan kaidah-kaidah akhlak atau moral?
Bagaimana penentuan objek yang ditelaah berdasarkan pilihan-
pilihan akhlak? Bagaimana kaitan antara teknik prosedural yang
merupakan operasionalisasi metode ilmiah dengan norma-norma
moral/professional?

Menurut Brameld axiologi ada tiga sasaran nilai yakni: moral
conduct (tindak moral) melahirkan disiplin khusus ethica; esthetic
expression (ekspresi keindahan) melahirkan esthetika; dan Socio-
political life, (kehidupan sosia-politik), melahirkan ilmu filsafat
sosio-politik. Masalah-masalah axiology di atas menjelaskan
dengan kriteria atau prinsip-prinsip tertentu apakah yang di-
anggap baik di dalam tingkah laku manusia.

Jika pengetahuan filsafat pendidikan Islam dihadapkan
dengan masalah moral dalam menghadapi akses ilmu, para
ilmuan terbagi kepada dua golongan; (1) value free (bebas nilai)
dan (2) value bound (terikat nilai) (Jujun S. Suriasumantri, 2010).
Bebas nilai ialah menginginkan ilmu harus bersifat netral terha-
dap nilai baik secara ontologis maupun secara aksiologis. Bebas
nilai yakni hanya menggunakan satu pertimbangan nilai yaitu
nilai kebenaran ilmu dan mengesampingkan pertimbangan nilai
metafisik yang lain yakni nilai etik, kesusilaan, dan kegunaan-
nya akan sampai pada prinsip bahwa ilmu pengetahuan harus
bebas nilai. Prinsip value free ialah menjadikan kebenaran sebagai
satu-satunya ukuran dan segala-galanya bagi seluruh kegiatan
ilmiah, termasuk tujuan penentuan tujuan bagi ilmu pengeta-
huan. Sedangkan Value Bound (terikat nilai) yakni disamping
menggunakan pertimbangan nilai kebenaran sebagai pertim-
bangan, tetapi juga pertimbangan nilai metafisik yang lain yakni
nilai etik, kesusilaan dan kegunaannya akan sampai pada prinsip
bahwa ilmu pengetahuan terikat (gaut) dengan nilai.

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 57



Sistem nilai dalam filsafat pendidikan Islam ada tiga yakni
(1) nilai sentral berada pada wilayah titik pusat nilai yang men-
jadi sumber pengambilan keputusan pendidikan dan lainnya; (2)
nilai sekuler ialah nilai sebagai penafsiran nilai sentral berupa
norma-norma yang berhubungan dengan Tuhan, manusia dan
lingkungan alam; dan (3) nilai operasional ialah nilai yang ber-
ujud dalam lahir dari tindakan sehari-hariyang merupakan
penjabaran dari nilai sekuler. Gambar berikut ini ialah sistem
nilai dalam filsafat pendidikan Islam:

Nilai Sentral
Nilai Sekuler

Nilai
Operasional

Nilai sentral (inti) pengetahuan filsafat pendidikan Islam
ialah nilai “tauhid”. Paling tidak ada tiga macam nilai “tauhid”
yakni (1) uluhiyah,’ (2) tauhid rububiyah,'* dan (3) tauhid al-Asma’
wa al-Sifah.”? Nilai «sekuler» pengetahuan filsafat pendidikan
Islam dapat dijabarkan dengan kualitas (1) hubungan manusia

YTauhi Uluhiyah ialah Allah Maha Tunggal yang paling berhak di sembah, di-
taati, dan dipatuhi.

NTauhid Rububiyah ialah ialah Allah yang Maha Esa itu yang menciptakan,
mengatur perkara-perkaranya dan yang mendidiknya.

?Tauhid al-asma’ wa al-shifah ialah tiap-tiap yang berlaku di alam ini bersumber
dari perbuatan dan pengaturan Allah, dan kepada-Nya setiap kesudahan akhir, dan
daripada-Nya pula bermula setiap sesuatu.

58 H. Maragustam



dengan Allah ialah hubungan sebagai hamba dan khalifah; (2)
hubungan sesama manusia ialah hubungan kejujuran (al-shidqu),
amanah (terpercaya), menepati janji (al-wafa’ bi al-'ahdi), saling
tolong menolong (ta’awaun), berbuat adil (‘adalah) dan berbuat
yang lebih baik dan paling baik (ihsan); (3) hubungan manusia
dengan kehidupan ialah hubungan ujian dan labolatorium; dan
(4) hubungan manusia dengan akhirat ialah hubungan per-
tanggung jawaban (mas uliyah) dan pembalasan (al-jaza’). Sedang-
kan «nilai operasional» pengetahuan filsafat pendidikan Islam
ialah diwujudkan dalam norma-norma tindakan sehari-hari dari
nilai sekuler yaitu diwujudkan dalam al-wajibat (hal-hal yang
diwajibkan), al-mandubat (hal-hal yang disunatkan), al-mahrumat
(hal-hal yang diharamkan), al-makruhaat (hal-hal yang dimakruh-
kan) dan al-jaizaat (hal-hal yang diperbolehkan).

Ada empat tujuan memperoleh ilmu yaitu (1) penghubung
mendekatkan diri kepada Allah (mencari rida Allah dan ke-
bahagiaan akhirat) yang diwujudkan dengan menghamba ke-
pada Allah dan menjadi khalifah di bumi; (2) ilmu semata-mata
untuk ilmu (kegemaran dan hobi), (3) penghubung untuk peroleh
kesenangan dunia yang terbatas, dan (4) penghubung untuk ke-
majuan kebudayaan dan peradaban. Menurut Ali Abdul Azim
dalam Falsafah Ma'rifahnya 1939 H/ 1973 M), bahwa tujuan mem-
peroleh ilmu untuk mendekatkan diri kepada Allah adalah se-
bagai tujuan yang paling agung. Artinya seseorang boleh saja
memperoleh ilmu untuk kegemaran, mendapat materi atau ke-
majuan peradaban asalkan dibingkai dan disinari oleh nilai-nilai
spiritual keagamaan. Ini dapat dimengerti karena tujuan dalam
pendidikan sangat penting artinya. Tujuan haruslah diletakkan
sebagai pusat perhatian, tolok ukur keberhasilan suatu proses
pendidikan, dan memberi nilai (sifat) pada semua kegiatan pen-
didikan. Maka demi merealisasikan tujuan-tujuan tersebut, pe-
serta didik menata pikiran dan tingkah lakunya.

Aksiologi penggunaan pengetahuan filsafat pendidikan
(Islam) pada prinsipnya ada tiga yakni (1) alat penjelas, (2) alat

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam | 59



prediksi, dan (3) alat pengontral. Sebagai alat penjelas, artinya
tilsafat pendidikan (Islam) dapat menjelaskan setiap peristiwa
yang terjadi berkaitan dengan pendidikan, seperti bagaimana
peristiwanya, dan mengapa hal tersebit bisa terjadi. Sebagai alat
prediksi, artinya filsafat pendidikan (Islam) dapat memprediksi
hal apa yang akan terjadi jika melihat fenomena pendidikan yang
sekarang terjadi. Sedangkan sebagai alat kontrol, artinya filsafat
pendidikan (Islam) dapat mengarahkan fenomena pendidik-
an yang terjadi sekarang ke arah yang positif dan benar sesuai
dengan pengetahuan filsafat pendidikan (Islam).

E. INTISARI

Objek material pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) yaitu
manusia (pendidik, dan peserta didik, serta masyarakat) dengan
segala seginya. Sedangkan objek formalnya ialah segala hal
yang berkaitan dengan manusia dilihat dari perbuatan mendidik.
Epistemologi pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) berkaitan
dengan sumber darisegala sumberialah Tuhan sendiri. Kemudian
Tuhan memancarkan ilmu itu kepada ayat-ayatNya berupa ayat-
ayat (1) Ilahiyah (Alquran dan Sunnah) dan (2) ayat-ayat Insaniyah
(manusia). Berkaitan dengan jenis-jenis pengetahuan filsafat pen-
didikan (Islam) ialah (1) pengetahuan wahyu, ilham dan intuisi
(revealed, ilham and intuitive knowledge); (2) pengetahuan rasional
(rational knowledge); (3) pengetahuan indera-empiris (empirical
knowledge); dan (4) pengetahuan otoritas (authoritative knowledge).
Sarana memperoleh pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) ialah
indera untuk mengindera, empiris dan eksprimen; akal untuk ber-
pikir logis ilmiah; dan hati untuk merasa, untuk dapat ilham dan
Wahyu. Fungsi filsafat pendidikan terhadap praktik pendidikan
ialah teori umum atau normative, fungsi kritik, fungsi sintesis
dan fungsi evaluative. Aksiologi bicara tentang nilai. Hakikat
nilai ialah ukuran atau pertimbangan untuk menghukum atau
memilih tindakan dan tujuan tertentu. Banyak macam nilai,

60 H. Maragustam



antara lain nilai teoritis, nilai ekonomis, nilai estetis, nilai social,
nilai politik dan nilai agama. Sumber nilai dalam Islam ialah
nilai sentral, nilai sekuler dan nilai operasional. Pada prinsip-
nya pengetahuan filsafat pendidikan (Islam) terikat dengan
nilai terutama dalam aksiologinya. Tujuan memperoleh penge-
tahuan filsafat pendidikan (Islam) yang paling sentral sekaligus
menaungi tujuan-tujuan lainnya ialah mendekatkan diri kepada
Allah. Sedangkan kegunaan ilmu pengetahuan filsafat pendi-
dikan (Islam) itu ialah alat penjelas, alat prediksi, dan alat pe-
ngontrol. Wallahu a’lam bishshawab

Epistemologi dan Aksiologi: Filsafat Pendidikan Islam 61



BAB IV

HAKIKAT MANUSIA, MASYARAKAT MADANI
DAN FUNGSI PENDIDIKAN ISLAM

A. PENGANTAR

Diantara struktur ide pendidikan dalam Islam ialah manu-
sia dan masyarakat. Membicarakan manusia tentu tidak pernah
habis. Jika seseorang merasa tuntas membicarakannya berarti
sama dengan memperkecil makna dan kandungan kapabilitas
manusia itu sendiri. Karakteristik manusia tidak akan pernah
ditangkap secara utuh dan pasti karena banyaknya dimensi dan
misteri yang dikandungnya. Maka setiap kali seseorang selesai
memahami dari satu dimensi tentang manusia, maka muncul pula
dimensi lainnya yang belum ia bahas. Menurut Dr. Alexis Carrel
(seorang peletak dasar-dasar humaniora di Barat) yang dikutip
Nata (2001) mengatakan bahwa “manusia adalah makhluk yang
misterius, karena derajat keterpisahan manusia dari dirinya ber-
banding terbalik dengan perhatiannya yang demikian tinggi
terhadap dunia yang ada di luar dirinya.” Manusia bukanlah
problem yang akan habis dipecahkan, melainkan misteri yang
tidak mungkin disebutkan sifat dan ciri-cirinya secara tuntas dan
karena itu harus dipahami dan dihayati (Soerjanto Poespowijojo
dan K.Betends, 1978). Mengkaji manusia dari satu dimensi, akan
membawa stagnasi pemikiran tentang kapabilitas manusia, se-
kaligus menjadikannya sebagai objek yang statis. Bahkan manusia
sendiri sebagai pribadi terkadang keliru memahami dirinya, baik
dalam bentuk perasaan superior maupun inferior.

62



Proses pendidikan harus berangkat dari ketepatan mema-
hami siapa manusia itu sebenarnya. Manusia mempunyai jati
diri (watak/bawaan dasar/heriditas) yakni potensi materi yakni
jasad dan potensi immateri yakni roh atau jiwa, akal (agl), hati
(qalb), dan rasa-karsa (nafs). Jika seseorang salah dalam mema-
hami potensi-potensi tersebut, maka akan keliru pula dalam me-
nentukan strategi mendidik manusia. Jika keliru strategi men-
didik, maka akan dapat merusak fitrah kesucian manusia. Pada hal
fitrah kesucian tersebut harus dipertanggungjawabkan kepada
manusia dan Tuhan. Menurut Harefa (2001) bahwa kesalahan
atau bahkan dosa terbesar para guru adalah terlalu banyak me-
lakukan pengajaran dan pelatihan, namun hampir tidak pernah
melakukan pendampingan (mentorship) terhadap peserta didik
untuk mengejar dan mencari jati dirinya sebagai pribadi, anggota
kelompok, dan sebagai manusia warga masyarakat dunia. Ini arti-
nya bahwa pendidikan harus berangkat dari pemahaman lebih
dulu terhadap jati diri manusia itu sendiri yang menjadi subjek
dan sekaligus objek pendidikan.

Manusia dalam pendidikan menempati posisi sentral, karena
manusia di samping dipandang sebagai subjek, ia juga dilihat
sebagai objek pendidikan itu sendiri (Imam Barnadib. 1988). Se-
bagai subjek, manusia menentukan corak dan arah pendidikan,
manusia khususnya manusia dewasa bertanggung jawab dalam
menyelenggarakan pendidikan dan secara moral berkewajiban
atas perkembangan pribadi peserta didik. Sedangkan sebagai
objek, manusia menjadi fokus perhatian segala teori dan praktik
pendidikan. Konsep pendidikan harus mengandalkan pema-
haman mengenai siapa senyatanya manusia itu. Konsep pendi-
dikan Islam misalnya, tidak akan dapat dipahami sepenuhnya
sebelum memahami penafsiran Islam terhadap siapa sosok dan
jati diri manusia. Pentingnya memotret manusia sebagai titik
sentral dari teori dan praktik pedidikan merupakan hal yang
vital, karena manusia merupakan unsur yang penting dalam
setiap usaha pendidikan. Maka dari itu, tanpa lebih dulu dijelas-

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 63



kan siapa sejatinya manusia itu, proses pendidikan akan meraba-
raba tanpa arah.

Dengan demikian rumusan pendidikan selalu berawal dari
konsep tentang manusia dalam berbagai dimensinya, yang me-
rupakan refleksi dari pemikiran-pemikiran dinamis dan kreatif.
Tanpa berorientasi kepada manusia sebagai acuan dasar, maka
rumusan-rumusan filsafat pendidikan Islam akan mandeg dan
gamang dan karenanya sulit menghadapi dan mencari solusi
dalam menghadapi mengantisipasi problem-problem pendidikan.

B. HAKIKAT MANUSIA DALAM ISLAM

Pada hakikatnya manusia terdiri dari dua unsur yang inte-
gral yakni jasad (materi) dan ruh (immateri). Dari kedua unsur
yang tidak dapat dipisahkan itu diberi berbagai potensi, seperti
indera (pendengaran, penglihatan, penciuman, dan lain-lain),
akal, hati, dan rasa-karsa. Berikut dijelaskan secara terperinci:

1. Proses Penciptaan Manusia

Tuhan menciptakan manusia terdiri dari unsur ruh (jiwa,
nyawa) dan jasad. Proses penciptaannyapun rumit dan penuh
misteri sebanding dengan jati dirinya yang unik, misteri dan tak
terduga (garaib wa ‘ajaib). Ruh dan jasad, adalah dua unsur yang
tidak bisa dipisah satu sama lain dan merupakan satu kesatuan
serta saling menyempurnakan dalam pembentukan manusia.
Setelah ruh dan jasad bersatu, disebut insan (manusia) sebagai
keseluruhan baik lahir maupun batin. Ruh tersebut menghidupi
unsur akal (kekuatan berpikir), hati (kekuatan meyakini), dan
nafs (kekuatan merasa, mendorong, dan berkarsa), serta jasad
(fisik). Tujuan pemberian potensi-potensiatau daya-daya tersebut
agar manusia mampu melatih dan mengembangkannya sehingga
kelak mampu melaksanakan tugasnya di muka bumi sebagai
hamba yang beribadah dan sebagai khalifah yang memimpin
alam semesta.

64 H. Maragustam



Asal usul manusia terbagi kepada dua yakni (1) Adam se-
bagai nenek moyang dan (2) manusia pada umumnya sebagai
keturunan Adam. Penyebutan asal usul penciptaan Adam be-
ragam dalam Alquran. Alquran memakai istilah fin, turab, sals
al seperti fakhkhar, dan salsal yang berasal dari hama’ masnun.
Berikut diuraikan satu persatu yaitu:

a. Kata Tin

Kata fin antara lain terdapat pada QS Al-Mu minun (23):12;
Al-Sajadah (32):7; al-An’am (6):2; Al-A'raf (7):12; Al-Saffat (37):11;
Al-Isra’” (17): 61; Shad (38):71. Pada umumnya para mufassir
mengartikan kata fin dengan saripati tanah lumpur atau tanah
liat. Menurut Ibnu Katsir (1966), Ahmad Musthofa (1974), Jamal
(1952), dan Magnujah (1969) bahwa kata fin berarti bahan pen-
ciptaan Adam dari komponen saripati tanah liat. Menurut
Bahaudin (1981) bahwa fin dalam QS. Al-Sajadah (32):7 adalah
tanah yakni atom zat air (hydrohenium) dan kata lazib pada QS.
Al-Saffat (37):11 adalah zat besi (ferrum).

b. Kata Turab

Kata turab antara lain terdapat pada QS. Al-Kahf (18): 37; Al-
Hajj (22):5; AliImran (3:59); Al-Rum (30):20; Fatir (35): 11. Menurut
Nazwar Syamsu (1983) bahwa semua ayat yang mengandung
kata turab berarti saripati tanah. Muhammad Jawwad membagi
asal usul penciptaan manusia menjadi dua yakni (1) langsung dari
saripati tanah tanpa perantara yakni Adam dan (2) tidak langsung
dari tanah seperti menciptakan Bani Adam berasal dari nutfah
(mani) dan darah, yang keduanya berasal dari berbagai macam
makanan. Macam-macam makanan tersebut berkaitan dengan
air dan tanah. Tanah adalah unsur penting dalam penciptaan ma-
nusia. Maka turab dan fin pada dasarnya searti yakni esensi materi-
nya berasal dari tanah. Dari tanahlah manusia pertama diciptakan
sebagai nenek moyang manusia.

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 65



c. Salsal seperti fakhkhar yang berasal dari hama’ masnun

Kata salsal terdapat pada QS. Al-Rahman (55):14; Al-Hijr (15):
26 dan 28 dan 33. Menurut Fachrur Razy (tth), dimaksud dengan
salsal ialah tanah kering yang bersuara dan belum di masak. Jika
salsal sudah dimasak jadilah dia (fakhhar) sebagai komponen pen-
ciptaan Adam. Sedangkan kata salsal yang berasal dari hama’
masnun, menurut al-Maraghi (1974) ialah tanah kering, keras,
bersuara, yang dapat diukir, warna hitam yang dapat diubah-
ubah, yang dituangkan dalam cetakan agar menjadi kering. Se-
perti barang-barang permata yang dicairkan dan dituangkan
dalam cetakan.

d. Peniupan ruh

Setelah pembentukan fisik mendekati sempurna yakni ada-
nya persenyawaan antara komponen fin (tanah liat yang berasal
dari tanah lumpur yang bersih), turab (saripati tanah), dan sals
al seperti fakhkhar berasal dari hama” masnun (dari lumpur hitam
yang dicetak dan diberi bentuk), lalu Allah meniupkan Roh-Nya
kepada Adam dan sejak itu dia benar-benar manjadi makhluk
yang sesungguhnya (jasad dan ruh) yang sempurna sehingga para
malaikat pun diperintahkan oleh Allah agar tunduk dan bersujud
kepada Adam sebagai sujud penghormatan.

Mengenai reproduksi manusia pasca Adam pada hakikat-
nya juga berasal dari saripati tanah. Karena setiap apa yang
dikonsumsi manusia berupa sayur-sayuran, buah-buahan, da-
ging dan lain sebagainya yang diproduksi secara biologis dalam
tubuh manusia sampai menjadi spermatozoa, juga berasal dari
ekstrakta (saripati) tanah. Informasi tentang kejadian manusia
pasca Adam antara lain disebutkan pada QS. Al-Mu’minun (23):
12-16; Al-Sajadah (32): 7-9; Al-Hajj (22):5; Al-Qiyamah (75): 37-
39; Al-Insan (76): 2. Dari beberapa ayat tersebut dapat dijelaskan
tahap-tahap kejadian manusia pasca Adam sebagai berikut:

Tahap pertama, pada hakikatnya manusia berasal dari sari-
pati tanah. Artinya manusia itu berasal dari sperma laki-laki

66 H. Maragustam



dan darah, keduanya berasal dari makanan. Makanan yang di-
konsumsi manusia dapat berupa hewan yang memakan tumbuh-
tumbuhan, dan sayur-sayuran. Tumbuh-tumbuhan merupakan
proses dari tanah dan air. Tahap kedua, tahap nutfah (sperma)
yang bercampur dengan ovum wanita (telur yang sudah masak),
seperti tersebut pada QS. Al-Insan, (76):2) yang berada dalam
rahim. Tahap ketiga, tahap ’‘alagah (sesuatu yang tergantung
dalam dinding rahim atau segumpal darah) dalam warna ke-
merah-merahan setelah melalui proses dari nutfah dengan warna
keputih-putihan. Tahap keempat, mudgah (segumpal daging).
Tahap kelima, tulang belulang. Menurut Thanthawi (1350 H)
bahwa yang dimaksud dengan tulang belulang ialah dari se-
potong daging itu Tuhan membedakannya menjadi dua yakni
(1) pembetuk daging dan (2) pembentuk tulang belulang. Unsur-
unsur pembentuk tulang berproses menjadi tulang belulang.
Demikian juga pembentuk daging, tetap menjadi daging. Proses
pembentukan baik daging maupun tulang belulang, berasal dari
bahan-bahan makanan yang sudah dipersiapkan oleh Allah
SWT. Tahap keenam, pembalut tulang belulang dengan daging.
Menurut al-Alusy (1280 H) bahwa yang dimaksud dengan
“daging pembalut tulang belulang” adalah dua kemungkinan.
Kemungkinan pertama, pembalut tulang belulang itu berasal
dari sepotong daging yang sejak awal berproses dari bersatunya
sperma dan ovum dalam rahim. Kemudian sepotong daging itu
dibagi dua; sebagian menjadi tulang belulang dan bagian lainnya
tetap menjadi daging yang berfungsi membalut tulang belulang
itu. Kemungkinan kedua, pembalut tulang belulang itu adalah
berasal dari daging lain yang diciptakan Allah untuk itu (bukan
sepotong daging yang berasal dari bersatunya sperma dan ovum).
Jika kejadian manusia itu sempurna, maka pada tahap keenam ini
calon manusia itu telah dilengkapi tulang belulang, daging, urat
syaraf, otot-otot dan anggoata tubuh lainnya. Namun jika tidak
sempurna kejadiannya karena berbagai faktor, maka bisa saja
ada salah satu anggota tubuh calon manusia itu yang cacat atau

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 67



kurang. Tahap ketujuh, (tahap terakhir) Setelah pembentukan
tisik mendekati sempurna dalam bentuk janin, Allah meniupkan
Roh-Nya kepada manusia dan sejak itu dia benar-benar manjadi
makhluk manusia yang sesungguhnya (jasmani dan roh) yang
sempurna sehingga para malaikat pun diperintahkan oleh Allah
agar tunduk dan sujud kepada manusia. Makhluk baru ini dapat
bergerak, bernafas, bertutur, mendengar, dan melihat dan di-
anugerahkan kepadanya keajaiban-keajaiban yang tidak ter-
hingga baik lahir maupun batin.!

Dengan tiupan ruh kepada manusia maka terjadilah ge-
taran Ilahi. Dengan getaran Ilahi pulalah, maka seluruh sifat-
sifat kesempurnaan Ilahi (Asma "ul Husna) dipercikkan kepada
manusia. Dengan percikan itu manusia secara fitrah cenderung
seperti Tuhan dengan mencontoh Asma’ul Husna Allah sesuai batas-
batas kemanusiaannya dan kemakhlukannya. Seperti percikan
Al-’Alim (Maha Mengetahui) manusia secara fitrah cenderung
ingin mengetahui segala sesuatu, percikan Ar-Rabbu (Maha Men-
didik dan Memelihara) manusia secara fitrah cenderung mampu
mendidik dirinya sendiri, keluarganya, dan orang lain, percikan
Al-"Adl (Maha Adil) manusia secara fitrah cenderung berbuat adil,
percikan Al-Mulk (Maha Memiliki Kekuasaan), manusia secara
fitrah cenderung menguasai manusia lainnya dan alam demi
kesejahteraan umat manusia, percikan Al-Khaliq (Maha Pen-
cipta), manusia secara fitrah cenderung memiliki daya kreati-
vitas untuk mencipta sesuatu, dan percikan Ar-Rahman Ar Rahim
(Maha Kasih dan Sayang), manusia secara fitrah cenderung mem-
beri kasih sayang kepada dirinya dan orang lain.

Kemudian Dia menyempurnakan dan meniupkan ke dalamnya roh-Nya dan
Dia menjadikan bagi kamu pendengaran, penglihatan dan kalbu; (tetapi) kamu
sedikit sekali bersyukur (QS. As-Sajadah:9). Maka apabila aku telah menyem-
purnakan kejadiannya, dan telah meniupkan kedalamnya roh-Ku. Maka tunduklah
kamu kepadanya dengan bersujud (sujud penghormatan) (QS. Al-Hijr: 29). Maka
apabila telah Kusempurnakan kejadiannya dan Kutiupkan kepadanya roh-Ku;
Maka hendaklah kamu tersungkur dengan bersujud kepadaNya” (QS. Shaad: 72).

68 H. Maragustam



2. Manusia dalam Alquran dan Perangkat Jati diri Manusia

Perangkat pembentukan kompleksitas zat insaniyah (jati diri
manusia) terdiri dari dimensi materi berupa fisik dan dimensi
immateri berupa ruh. Ruh menghidupi akal, hati (galb), dan nafs
(diri, nafsu) serta fisik (al-jasad). Alquran menggunakan bebe-
rapa istilah yang menunjukkan kepada manusia. Seperti basyar
dan insan. Sedangkan perincian dari kompleksitas jati diri ma-
nusia ialah kata al-jism, ‘aql, qalb, dan nafs yang kesemuanya di-
hidupi oleh roh.

a. Kata insan

Manusia jika merujuk kepada kata insan, berarti mengacu
kepada manusia dari aspek mental-spiritualnya. Kata insan yang
bentuk jamaknya (pluralnya) al-nas dari segi semantik atau ilmu
tentang akar kata, dapat dilihat dari asal kata (1) anasa yang mem-
punyai arti melihat, mengetahui, dan minta izin. Selanjutnya
kata insan juga dilihat dari asalnya (2) nasiya yang berarti lupa.
Sedangkan kata insan jika dilihat dari asal katanya dari al-uns atau
(3) anisa dapat berarti jinak (Loes Ma'luf, 1987).

Menurut Musa Asy’ari (1992), bahwa atas dasar insan dari
kata anasa mengandung petunjuk adanya kaitan substansial
antara manusia dengan kemampuan penalaran. Yakni dengan
penalarannya itu manusia dapat mengambil pelajaran dari apa
yang dilihatnya, ia dapat pula mengetahui apa yang benar dan
apa yang salah, dan terdorong untuk minta izin menggunakan
sesuatu yang bukan miliknya. Dengan demikian manusia dapat
dididik baik melalui pendidikan yang disengaja melalui jalur
formal, informal, dan non formal dan maupun pendidikan yang
tidak disengaja yakni pendidikan dengan pengalaman hidup.
Insan dari asal kata "nasiya”, berarti lupa atau salah. Manusia
mempunyai sifat salah dan lupa. Manusia lupa terhadap sesuatu
hal, disebabkan ia kehilangan kesadaran terhadap sesuatu. Oleh
karena itu, dalam kehidupan beragama, orang yang lupa tidak
dibebani hukum (taklif al-hukm) atau tidak diminta pertanggung

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 69



jawaban bila seseorang dalam keadaan tidak menyadari atau lupa
terhadap apa yang dikatakan atau apa yang dilakukan.

Menurut Mahmud (2004) yang membuat seseorang layak
memikul tanggung jawab sebagaimana disepakati ulama ialah
bila seseorang (1) mencapai batas taklif (dewasa) baik laki-laki
maupun perempuan, (2) berakal, yakni mengetahui dan me-
nyadari apa yang diperbuat dan dikatakan serta mengetahui
akibat yang ditimbulkan oleh perbuatan dan perkataan tersebut
baik bagi dirinya sendiri maupun bagi orang lain, (3) mem-
punyai kebebasan dan tidak mendapat paksaan ketika melakukan
perbuatannya atau ketika mengucapkan sesuatu, dan (4) mem-
punyai kemampuan untuk mengutarakan perkataannya atau me-
lakukan sesuatu.

Sebagaimana telah disebutkan bahwa jika kata insan ber-
asal dari kata “nasia” menunjukkan bahwa sifat yang melekat
dalam diri manusia adalah berbuat salah dan lupa. Semua
manusia pernah berbuat salah dan lupa. Perbedaan seseorang
dengan yang lainnya bukan terletak pada ”salah danlupa”. Tetapi
terletak pada sejauh mana seseorang menyadari kesalahan dan
kelupaannya, lalu ia berusaha memperbaiki diri terus menerus
agar menyedikitkan berbuat salah dan lupa atau tidak berbuat
salah sama sekalisehingga bertambah kualitas hidupnya. Dampak
pendidikannya ialah seseorang selalu mengasah intelektual dan
hatinya agar secara terus menerus keluar dari kesalahan me-
nuju ke perbaikan kualitas hidup. Dalam bahasa agama disebut
“bertobat”. Bertobat pada hakikatnya kembali kepada Tuhan
setelah melakukan kesalahan dan dosa, lalu menyadari keke-
liruannya, bertekad tidak mengulangi kesalahannya dan karena-
nya meningkat kualitas iman takwa dan hidupnya di masa-masa
yang akan datang.

Insan dari asal kata “al-uns” atau “anisa” berarti jinak. Me-
nurut Binti asy-Syati yang tikutip Nata (2001) bahwa atas dasar
ini, binatang yang jinak seperti kucing dapat disebut binatang
yang anis. Kata al-insan dan kata al-ins keduanya dapat berasal

70 H. Maragustam



dari satu kata “anisa”. Akan tetapi, dalam Alquran kata al-ins
selamanya dipakai dalam kaitan dengan kata al-jinn, sehingga al-
jinn dapat diartikan sebagai lawan dari kata anisa. Oleh karena
itu makhluk jin dapat dikatakan sebagai makhluk yang buas.
Penyembahan kepada Allah berlaku baik kepada yang sudah
jinak (manusia) maupun yang masih liar (jin). Dari kata “anisa”
ini menunjukkan bahwa manusia pada dasarnya adalah makhluk
yang jinak (kemampuan beradaptasi), yang berbudaya, dapat
mendidik dan dididik. Dengan potensi dan berkemampuan ber-
adaptasi ini, manusia perlu dididik untuk mempercepat ber-
adaptasi dengan lingkungan alam dan sosial budaya dimana dia
berada dan mempersiapkan diri dengan berbagai ilmu untuk
mampu beradaptasi di masa yang akan datang. Dengan ilmu yang
di dapat, kemampuan berdaptasi seseorang akan lebih berdaya
dan lebih cepat menghadapi gelombang kehidupan.

b. Kata basyar

Manusia jika merujuk kepada kata basyar, berarti mengacu
kepada manusia dari aspek lahiriahnya. Kata basyar dipakai untuk
menyebut semua makhluk, baik laki-laki maupun perempuan,
baik individu maupun kolektif. Kata basyar adalah jamak (plural)
dari kata basyarah yang berarti permukaan kulit kepala, wajah,
dan tubuh yang menjadi tempat tumbuhnya rambut. Ibnu Barzah
mengartikannya sebagai kulit luar. Al-Lais mengartikannya se-
bagai permukaan kulit pada wajah dan tubuh manusia. Oleh
karena itu kata mubasyarah diartikan mulamasah yang artinya per-
sentuhan antara kulit laki-laki dan perempuan. Di samping itu
kata mubasyarah juga diartikan sebagai al-liwat, atau al-jima’ yang
artinya persetubuhan antara laki-laki dan perempuan.

Dengan demikian, jika manusia dilihat dari kata basyarah
mengacu pada aspek lahiriah (jasmaniyah) yang dapat tumbuh
secara alami sesuai dengan makanan dan minuman yang dikon-
sumsinya. Sedangkan manusia dari pengertian insan yang berasal
dari kata anasa, nasiya, dan anisa mengacu pada dimensi rohani

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 71



dan mental. Pertumbuan dan perkembangan manusia, baik ma-
nusia dengan arti basyarah maupun insan sangat tergantung pada
gesekan alam (alam nabati dan hewani), dan alam sosial budaya,
lingkungan dan pendidikan.

Sedangkan yang menunjukkan perincian kompleksitas jati
didi manusia ialah kata al-jism, ‘agl, qalb, nafs, dan fitrah.

a. Katajism

Terma al-jism (tubuh) disebutkan di dalam Alquran hanya
sebanyak dua kali. Pertama dengan bentuk mufrad (tunggal)
yaitu ketika berbicara tentang Thalut (QS. al-Baqarah, [2]:247).2
Kedua, dengan bentuk jamak (plural) yakni ketika berbicara
tentang orang-orang munafik (QS. al-Munafiqun, [63]: 4).% Ke-
dua ayat ini menunjukkan bahwa jasad termasuk bagian dari jati
diri manusia. Diakui bahwa kekuatan fisik dapat membantu se-
seorang dalam menjalankan tugasnya. Sebaliknya anggota tubuh
juga dapat menjerumuskan seseorang ke dalam maksiat. Ke-
kuatan tubuh sesungguhnya sebagai persyaratan menjalankan
tugasnya di muka bumi termasuk tugas pendidikan. Pendapat
sebagian orang yang merendahkan arti penting tubuh, tidak ter-
dapat dalam Islam. Alquran menganjurkan manusia supaya
merawat tubuhnya serta memenuhi kebutuhannya berupa ma-
kanan, minuman, dan pakaian (QS. Al-Baqgarah, [2]: 57, 60 dan 168).
Keperkasaan tubuh dan kesempurnaan kekuatannya merupa-
kan modal untuk sehat hati dan pikiran. Sebagaimana dalam
perumpamaan dikatakan bahwa akal yang sehat terdapat dalam
tubuh yang sehat.

b. Terma al-"aql

Kata ‘agl dengan kata jadiannya dimuat dalam Alquran se-
banyak 49 kali. Sedangkan kata al-albab sebanyak 16 kali. Me-

2... Nabi (mereka) berkata: Sesungguhnya Allah telah memilihnya menjadi raja
kalian dan menganugerahkannya ilmu yang luas dan al-jism (tubuh) yang perkasa....
(QS. Al-Bagrah [2]:247).

* Dan apabila engkau melihat mereka, ajsam (tubuh-tubuh) mereka menjadikan
engkau kagum...”(QS. al-Munafiqun, [63]: 4)

72 H. Maragustam



nurut Jalal (1977) kata al-albab adalah kata jamak (plural) dari

kata Iubb yang berarti akal. Untuk itu kata lubb tidak ditelusuri

pengertiannya dalam tulisan ini karena kata tersebut telah di-

wakili oleh kata “agl. Menurut Shihab (1977) kata ‘agl (akal) dari

segi bahasa pada mulanya berarti tali pengikat dan penghalang.

Alquran menggunakannya bagi “sesuatu yang mengikat atau

menghalangi seseorang terjerumus dalam kesalahan atau dosa.”

Kata ‘agl berasal dari kata Arab, yakni al-'aql yang dalam
bentuk kata benda, berlainan dengan kata al-wahy, tidak terdapat
dalam Alquran. Menurut Harun Nasution (1986), dalam Alquran
terdapat bentuk kata kerjanya ‘aqalahu dalam 1 ayat, ta’qilun 24
ayat, na’qilu 1 ayat, ya’qiluha 1 ayat dan ya’gilun 22 ayat. Kata-kata
itu datang dalam arti paham dan mengerti.

Kata-kata yang dijabarkan dari kata “agl: "agalahu, ta’qiluna,
na’qilu, ya'qiluha dan ya’qiluna terdapat dalam Alquran sebanyak
49 tempat. Sedangkan kata al-albab dalam 16 tempat. Menurut
al-"Aqqad (Jalal, 1977) bahwa al-lubb adalah akal yang mampu
mengetahui dan memahami; akal merupakan sumber penge-
tahuan dan pemahaman yang terdapat di dalam otak manusia,
sebagaimana yang ditujukan oleh namanya dengan bahasa Arab.
Demikian juga di dalam Alquran terdapat kata ulin-nuha yang
berarti ”orang-orang yang berakal.” Alquran tidak menjelaskan
secara eksplisit mengenai arti yang menggunakan akar kata “agl
atau albab atau ulin-nuha, namun dari konteks ayat-ayat dapat
dipahami maknanya sebagai berikut:

1) Akal sebagai alat untuk memahami dan menggambarkan
sesuatu agar seseorang mencapai hakikat yang menuntunnya
beriman kepada-Nya. Antara lain terdapat dalam QS. Al-
Bagarah, [2]:73.4

2) Akal dapat menangkap hal-hal yang abstrak. Penggambaran
dan perumpamaan yang diberikan Alquran untuk menuntun

¥ ... "Demikianlah Allah menghidupkan kembali orang-orang yang telah
mati, dan memperlihatkan kepada kalian tanda-tanda kekuasaan-Nya agar kalian
mengerti.” (QS. Al-Baqarah, [2]:73)

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 73



3)

4)

seseorang memahami dan kemudian mengantarkannya ke-
pada keimanan, dapat ditangkap oleh akal. Penyebutan
silih berganti siang dan malam, bahtera yang berlayar di
laut membawa apa yang berguna bagi manusia, Dia hidup-
kan bumi setelah mati, dinyatakan sebagai bukti-bukti ke-
kuasaan dan kebesaran Allah (QS. al-Baqgarah [2]:164-165).
Penggambaran tanda-tanda kebesaran Allah tidak hanya
menggunakan kata’agl tetapi juga tafakkara (al-An’am [6]:50,
al-Rum [30]:19-21), albab (al-Baqarah [2]:197), nazara (al-
Gasyiyah [88]:17), tadabbara (Shad [38]:29) dan lain sebagai-
nya, yang kesemuanya itu mengandung makna pengantar
pemahaman dan penggambaran untuk mencapai hakikat ke-
benaran yang pada akhirnya mengantarkan seseorang untuk
bertakwa dan beriman.

Akal berfungsi sebagai dorongan moral, seperti QS. Al-
An’am [6]:151: ... dan janganlah kamu mendekati perbuat-
an-perbuatan keji, baik yang nampak atau tersembunyi,
dan jangan kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah
dengan sebab yang benar. Demikianlah itu diwasiatkan Tuhan
kepadamu, semoga kamu memiliki dorongan moral untuk
meninggalkannya.

Akal berfungsi mengambil hikmah dari sesuatu peristiwa.
Untuk maksud ini biasaanya digunakan kata rusyd. Daya ini
menggabungkan dua daya yakni (1) daya untuk memahami
dan menggambarkan sesuatu dan (2) daya dorong moral
sehingga ia mengandung daya memahami, daya menganli-
sis, dan menyimpulkan, serta dorongan moral yang disertai
dengan kematangan berpikir. Seseorang yang memilki do-
rongan moral, boleh jadi tidak memiliki daya nalar yang
kuat, dan boleh jadi juga seseorang yang memiliki daya pikir
yang kuat, tidak memiliki dorongan moral, tetapi seseorang
yang memiliki rusyd,” maka dia telah menggabungkan kedua

*Seperti tersebut pada QS. Al-Baqarah (2):186: “Dan apabila hamba-hamba-Ku

bertanya kepadamu tentang Aku, maka (jawablah) bahwasanya Aku adalah dekat.

74

H. Maragustam



keistimewaan tersebut. (M.Qurais Shihab, 1977).

Menurut al-Maraghi bahwa kata al-rusyd (yang berakal,
mengikuti jalan yang benar) lawan kata dari al-fasad yakni
kerusakan. Artinya bahwa segala aktivitas apabila didorong
oleh roh keimanan, maka pelakunya diharapkan orang yang
berakal lagi mendapat petunjuk (Maraghi, 1974). Dengan
demikian orang yang dapat memahmi secara tepat bahwa
Tuhan itu dekat dengan dirinya adalah orang yang berakal
karena hal tersebut membutuhkan pemikiran yang kompleks
dan abstrak. Tuhan bukan sesuatu yang kasat mata dan kon-
krit. Di samping itu ia juga mengharapkan secara moral belas
kasih Tuhan, karenanya dia memohon petunjuk dan perto-
longanNya.

5) Akal berfungsi sebagai alat dzikrullah (mengingat kepada
Allah) dan alat memikirkan ciptaan Allah. Seperti disebutkan
di atas bahwa kata lubb bentuk pluralnya al-albab digunakan
jugauntuk pengertianakal.SepertitersebutpadaQS. Alilmran
[3]:190-191.¢ Kata ulu al-bab searti dengan akal. Menurut al-
Malikiy bahwa yang dimaksud dengan ulu albab ialah orang
yang mempunyai akal sempurna (al-Malikiy, tt). Dengan pe-
nafsiran yang hampir sama, menurut Ibnu Katsir yang di-
maksud dengan ulu albab ialah orang-orang yang akalnya
sempurna dan bersih yang dengannya dapat menemukan
berbagai keistimewaan dan keagungan mengenai sesuatu,
tidak seperti orang yang buta dan dungu yang tidak dapat
berpikir (Ibnu Katsir, 1991). Dengan demikian fungsi akal
tidak sekedar berkemampuan memikirkan keteraturan alam

Aku mengabulkan permohonan orang yang mendoa apabila ia berdoa kepada-
Ku, maka hendaklah mereka itu memenuhi (segala perintah-Ku) dan hendaklah
mereka beriman kepada-Ku agar mereka selalu yarsyudun (dalam kebenaran)”.
Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih bergantinya malam
dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal (ulu albab), yaitu
orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk atau dalam keada-
an berbaring dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya
berkata): Ya Tuhan kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia, Maha Suci
Engkau, maka peliharalah kami dari siksa neraka (QS. Ali Imran [3]:190-191).

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 75



semesta ini tetapijuga berkemampuan merenung atau berzikir
sehingga mengantarkan seseorang kepada kedalaman iman
kepada Allah.

Dari penjelasan diatas, menunjukkan bahwa akal disebut-
sebut dalam Alquran disertai dengan kedudukannya yang agung
sambil diingatkan kepada kewajiban menggunakannya. Kebe-
radaan akal menjadi penopang tiang agama, dan sebagai tempat
penyandaran tugas khalifah dan hamba. Untuk itu penyebutan
akal selalu dalam bentuk kata kerja bukan dalam bentuk kata
benda. Implikasinya ialah manusia harus selalu aktif mengguna-
kannya sesuai dengan pengertian yang ada pada akal itu sendiri.
Karena itulah orang yang tidak menggunakan akalnya disamakan
dengan binatang ternak (QS. al-Furqan [25] :43-44; al-Mulk [67]:10
dan al-Anfal [8]:22).

c¢. Terma al-qalb (hati-spiritual-keimanan)

Dalam Mu'jam al-Mufakhras, kata al-qalb dan al-qulub dan
segala kata jadiannya tidak kurang dari 170 ayat yang tersebar di
beberapa surah Alquran (Al-Bagqi, 1987). Kata al-fu’ad yang secara
bahasa berarti al-qalb pula, serta kata sadr dan sudur yang juga
menunjuk pada kata al-qalb. Menurut M. Quraish Shihab (1977)
kata galb terambil dari akar kata yang bermaknanya membalik
karena seringkali ia berbolak-balik. Kalbu amat berpotensi untuk
tidak konsisten. Alquran pun menggambarkan demikian, ada
yang baik, dan ada pula sebaliknya. Kalbu berasal dari bahsa Arab
yang akar katanya adalah kata kerja galaba yang artinya membalik.
Membalikkan yang atas di bawah, atau menjadikan yang dalam di
luar atau membalikkan senang menjadi susah, cinta menjadi benci,
yang semuanya itu merupakan esensi dari pengertian kalbu.

Menurut Imam al-Ghazali dalam Ihya” nya (1975) bahwa
kalbu itu mempunyai dua pengertian. Pertama, ia berupa se-
gumpal daging yang berbentuk bulat memanjang seperti buah
sanaubar, yang terletak di pinggir dada sebelah kiri, yaitu se-

76 H. Maragustam



gumpal daging yang mempunyai tugas khusus yang di dalam-
nya ada rongga yang mengandung darah hitam sebagai sumber
roh. Kedua, ia berupa sesuatu yang Iatifah (halus), bersifat
rabbaniyah (Ketuhanan) dan kerohanian yang ada hubungannya
dengan jasmani. Kalbu yang halus itulah hakikat manusia yang
dapat menangkap segala rasa, mengetahui dan mengenal segala
sesuatu. Louis Ma'luf dalam Munjidnya dan al-Asfahani (tt) me-
ngatakan, dinamakan kalbu itu kalbu karena sifatnya bolak balik.
Kata kalbu dapat juga diartikan dengan fuad dan “aql.

Kalbu adalah salah satu gejala dari perangkat hakikat jaati
diri manusia yang asasi, karena iman bersemayam di kalbu (QS.
Al-Haijj [22]:32) dan sebagai alat ma’rifah (memperoleh ilmu) (QS.
Al-Hajj [22]:46 dan al-An’am [6]:25). Kalbu yang sehat bagaikan
raja (pusat kesadaran moral), memiliki kemampuan membedakan
yang baik dan yang buruk, dan daya dorong manusia untuk
memilih hal yang baik dan meninggalkan hal yang buruk. Untuk
itu Nabi SAW bersabda:

S Al ¢ oL MJ\ 3 3555 w.us 3 Flke ufysj &,M,J\
7yl

Hati berkemampuan memberikan jawaban kebajikan ketika
seseorang harus memutuskan sesuatu yang sangat penting jika
kalbunya selalu dilatih dan diisi dengan hal-hal yang terpuji, se-
perti berdzikir, bertobat, dll. Namun sebaliknya jika hatinya diisi

"Teks hadis tersebut terdapat dalam CD. ROM Mausu’ah al-Hadis al-Syari>f,
al-Is}jda>r al-Awwal 102, Program 6.31, Jami” al-Huqu>q Mahfuz}ah Shar Libaramij
al-Hadis, (1991-1996), Ihya> Syirkat Majmuah al-Alamiyah. Hadis tersebut dalam
kutub al-tis’ah berada pada Musnad Ahmad, bab Musnad al-Syamsiyin, nomor 1733
dan Sunan al-Darimi, bab Buyu>" nomor 2421. Menurut pada ahli hadis bahwa
hadis ini tidak terdapat cacat dalam sanadnya. Hadis tersebut berarti: Minta
fatwalah kepada kedalaman kalbumu, Nabi mengucapkannya tiga kali. Kebaikan
itu ialah yang menenteramkan kalbu dan dosa itu ialah sesuatu yang menyusahkan
kalbu dan kebimbangan di dada. Jika manusia meminta fatwa kepadamu, suruhlah
dia agar meminta fatwa kepada ke kedalaman kalbu.

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 77



dengan hal-hal yang negatif, maka pancaran dari hatinya juga
tentu hal-hal yang negatif. Menurut Fuad Nashori (2003) bahwa
ada hubungan timbal balik antara hati dan perilaku. Bila sese-
orang memiliki hati yang baik maka ia akan cenderung berbuat
positif lebih besar.

Dengan demikian hati merupakan tempat bersemayam
iman, pusat kesadaran moral, alat memperoleh ilmu. Kata nafs
berbeda dengan hati. Menurut Shihab (1977) bahwa hati menam-
pung hal-hal yang disadari oleh pemilik hati, yang berbeda
dengan nafs karena nafs menampung apa yang berada di bawah
sadar, dan atau sesuatu yang tidak di ingat lagi. Dari sini dapat
dipahami mengapa yang dituntut untuk dipertanggung jawab-
kan hanya isi hati bukan isi nafs (QS. Al-Baqarah [2]:225), Allah
lebih mengetahui (dari kamu sendiri) apa yang terdapat dalam
nafs (diri kamu) (QS. Al-Isra’ [17]:25). Disisi lain bahwa nafs adalah
sisi dalam manusia, kalbu pun demikian, hanya saja kalbu berada
dalam satu kotak tersendiri yang berada dalam kotak besar nafs.

d. Terma Nafs

Kata nafs bermacam-macam maknanya. Menurut Quraish
Shihab (1977), terkadang diartikan sebagai (1) totalitas manusia
(QS. Al-Maidah [5]:32), (2) menunjuk kepada apa yang terdapat
dalam diri manusia yakni wadah yang menampung paling tidak
berupa gagasan dan kemauan yang menghasilkan tingkah laku
(QS. al-Ra’ad [13]:11), dan (3) menunjuk kepada diri Tuhan (QS.
Al-An’am, [6]:12). Secara umum kata nafs yang berkaitan dengan
manusia menunjuk kepada sisi dalam manusia yang berpotensi
baik dan buruk.

Sekalipun informasi dari Alquran bahwa nafs berpotensi
untuk positif dan berpotensi untuk negatif, namun diperoleh pula
isyarat bahwa pada hakikatnya potensi positif manusia lebih kuat
dari potensi negatifnya, hanya saja daya tarik keburukan lebih
kuat daripada daya tarik kebaikan. Karena itu manusia dituntut
agar memelihara kesucian nafs, dan tidak mengotorinya (QS.

78 H. Maragustam



Al-Syams [91]:9-10. Allah tidak membebani seseorang melain-
kan sesuai dengan kesanggupannya (QS. Al-Bagarah [2]:286.
Nafs memperoleh ganjaran dari apa yang diusahakannya (laha
ma kasabat), dan memperoleh siksa dari apa yang diusahakannya
(‘alaiha ma iktasabat).

Kata laha ma kasabat yang dalam ayat di atas (QS. Al-Baqarah
[2]:286) menunjuk kepada “mudah” jika seseorang melaksana-
kan hal-hal baik sehingga ia memperoleh ganjaran bagi nafs itu,
dan ‘alaiha ma iktasabat adalah patron yang digunakan untuk
menunjuk kepada hal-hal darurat dan berat untuk melakukan
perbuatan kejahatan bagi nafs itu. Penyandaran kata iktisabat
ke syarr (kejahatan) karena nafs itu bawaan dasarnya ialah baik.
Sedangkan perbuatan jahat merupakan beban dan sesuatu yang
teragis. Oleh karena kecenderungan kepada kebaikan merupa-
kan bawaan dasar manusia, maka seseorang mudah untuk mela-
kukannya bahkan terasa enak dan nikmat. Sedangkan perbuatan
jahat bertentangan dengan bawaan dasar nafs itu dan bukan
merupakan tuntutan fitrah manusia sehingga terasa sulit, beban,
dan kepayahan melakukannya. Jadi sekalipun perbuatan jahat itu
menarik pada pandangan manusia, namun sebenarnya hina disisi
nafsnya.

Alquran juga mengisyaratkan bermacam-macam kecen-
derungan nafs dan peringkat-peringkatnya yakni nafs al-mut
mainnah (nafs yang tenang) (QS. Al-Fajr [89]:27), nafs al-waswasah
yakni jiwa yang selalu was-was dalam memilih berbagai opsi
dalam hidup, kebaikan atau keburukan, kebenaran atau kesa-
lahan, kenikmatan atau kesusahan, dan seterusnya (QS. Qaf
[50]: 16), nafs al-lawwamah yakni jiwa yang tidak pernah merasa
cukup. Jika seseorang berbuat kebajikan, dalam jiwanya akan
mengatakan “kenapa hanya sampai sekian itu, dan jika berbuat
kejahatan, kenapa hal itu harus terjadi” dan seterusnya (QS. Al-
Qiyamah [75]:3) dan nafs ammarah bissu’ yakni jiwa yang selalu
mendorong berbuat kerusakan dan tidak mengindahkan nilai-nilai
kemanusiaan dan ketuhanan (QS. Yusuf [12]:53). Dari peringkat-

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 79



peringkat ini maka jelaslah bahwa nafs itu berisi potensi positif
dan negatif.

e. Terma Fitrah

Di antara potensi manusia yang terdapat dalam Alquran
ialah fitrah. Kata fitrah dan segala bentuk kata jadiannya dalam
Alquran tertera pada 19 ayat dalam 17 surat. Dari segi bahasa,
kata fitrah terambil dari akar kata al-fatr yang bentuk pluralnya
fitar yang dapat berarti cara penciptaan, sifat pembawaan sejak
lahir, sifat watak manusia, agama dan sunnah. Menurut Hasan,
titrah dapat berarti terbelah jika dalam bentuk kata yatafattharna
(QS. al-Muzammil [73]:18) dan munfatir bih (QS. Al-Syura [42]:5),
atau dapat berarti Islam kalau bentuk katanya fitrah (QS. Al-Rum
[30]:30), dan dapat juga berarti tidak seimbang kalau bentuk kata-
nya al-futur (QS. al-Mulk [67]:3) (al-Baqji, (1950). Fitrah juga dapat
berarti pembawaan sejak lahir (al-Ibyari, 1974). Secara umum kata
titrah dapat berarti suatu macam atau cara penciptaan (B. Lewos.
1961). Jika dihubungkan dengan pendapat Shihab (1997) bahwa
berbicara mengenai fitrah tidak cukup hanya dengan yang ter-
tera pada QS. al-Rum [30]:30 tetapi juga ayat-ayat lain yang
membicarakan tentang potensi manusia walaupun tidak meng-
gunakan kata fitrah seperti dalam QS. Ali Imran (3):14. Dengan
demikian dapat dijelaskan bahwa fitrah secara istilah ialah sistem
penciptaan atau aturan yang diberi potensi dasar dan kecen-
derungan murni yang diciptakan kepada setiap makhluk sejak
keberadaannya baik ia makhluk manusia ataupun makhluk lain-
nya. Diantara fitrah dasar dan kecenderungan murni manusia
ialah beragama tauhid, kebenaran, keadilan, wanita, harta benda,
anak dan lain-lain.

Potensi-potensi manusia sangat kompleks dan keajaiban.
Hal itu tergambar pada QS. al-Tin (95):4. Allah menciptakan ma-
nusia dalam bentuk yang paling baik, baik dari segi potensi materi
seperti fisiknya maupun potensi immateri seperti daya roh, akal,
hati, dan nafs. Yang dengan potensi-potensi tersebut, manusia

80 H. Maragustam



dapat membedakan yang benar dari yang salah, yang baik dari
yang jelek, menimba ilmu pengetahuan, mewujudkan cita-cita-
nya, dan mengelola alam semesta ini.

3. Kedudukan Manusia di Bumi

Dalam berbagai literatur yang membahas mengenai ke-
dudukan manusia di bumi ini selalu dihubungkan dengan kon-
sep ibadah dan konsep khalifah. Penentuan kedudukan manusia,
tentu bukan berasal dari manusia, tetapi sungguh-sungguh ber-
asal dari Penciptanya. Karena manusia tidak pernah menentu-
kan dan diajak berkompromi kapan ia lahir, dimana ia lahir, dari
rahim siapa ia lahir, dan untuk tugas apa ia lahir.

Dalam QS. Al-Baqarah (2): 30; Hud (11):61; Maryam (19):93;
Ali Imran (3):51 bahwa kedudukan manusia diciptakan ialah
sebagai khalifah dan hamba di bumi. Untuk menjadi seorang
khalifah, maka Tuhan membekali manusia dengan pengetahuan
konseptual yakni mengajarkan kepada Adam nama-nama se-
mua benda beserta dengan semua bahasa di dunia (QS. al-
Bagarah [2]:31-32). Bahkan dapat dikatakan bahwa manusia se-
bagai khalifah adalah manusia sebagai bayang-bayang Tuhan.
Karena manusia diberi berbagai potensi seperti halnya sifat-sifat
Tuhan sesuai dengan keterbatasan sifat-sifat kemanusiaan dan
kemakhlukannya. Langgulung mengatakan bahwa, manusia di-
beri potensi atau kemampuan yang berkaitan dengan sifat-sifat
Tuhan. Sifat-sifat Tuhan itu disebut di dalam Alquran sebagai
nama-nama yang indah atau asma’ul husna yang berjumlah 99
nama (Langgulung, 1988). Nama-nama yang indah itu tersebut
pada QS. Al-Sajadah (32):6-9 dan al-Isra’ (17):36. Hal ini juga di-
perkuat oleh sebuah hadis berikut ini yang menurut Imam al-
Qori” (Ahmad al-Qalani, ed, 1405) yang maknanya saheh sesuai
dengan QS. Al-Zariyat: 56.

G5 o B il O el O b Lz 1S e

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam | 81



(Aku pada mulanya adalah harta yang tersembunyi, ke-
mudian Aku ingin dikenal, maka Kuciptakanlah makhluk dan
melalui Aku merekapun kenal padaKu). Menurut Harun Nasu-
tion (1978), Tuhan ingin dikenal dan untuk dikenal itu Tuhan men-
ciptakan makhluk. Ini mengandung arti bahwa Tuhan dengan
makhluk adalah satu, karena melalui makhluk Tuhan dikenal.

Seorang khalifah sekaligus seorang hamba, manusia mem-
punyai tuntutan kodrat alamaiahnya yang harus taat pada
hukum-hukum Tuhan. konsekuensi etis dari hal ini ialah posisi
kebebasan kreatif manusia sebagai perwujudan dari khalifah se-
lalu terjalin secara bersamaan dengan tuntutan kodratinya seba-
gai hamba yang tetap berada dalam lingkup hukum-hukum
Tuhan. Posisi manusia sebagai khalifah harus dijalankan tanpa
mengabaikan posisi moral manusia sebagai hamba. Sebagai
hamba, maka wewenang yang diberikan Tuhan kepada manusia
sebagai khalifah, tidak mutlak atau terbatas. Seperti seseorang
tidak boleh membuat kerusakan di bumi, melaksanakan ibadah
mahdhoh tanpa intervensi akal, dan seterusnya. Ia pasti dibatasi
oleh hukum-hukum moralitas kemanusiaan, hukum-hukum ke-
teraturan (sunnatullah) dan agama, sekalipun pembatasan itu
bukan kehendak diri manusia.

Menurut al-Shadr (1993), ada empat aspek dalam kekha-
lifahan yaitu (1) otoritas yang mengangkat khalifah yakni Allah,
yang menunjuk manusia sebagai khalifah-Nya di bumi, (2) kha-
lifah itu sendiri yakni manusia, (3) alam atau lingkungan di mana
manusia berada, dan (4) materi penugasan yang harus dilaksa-
nakan oleh sang khalifah itu. Dengan kata lain, bahwa Allah
menunjuk manusia sebagai khalifah. Lalu diberi bekal berbagai
potensi dan pengetahuan konseptual, bersamaan denganitu pula,
alam jagad raya yang sudah ada sistemnya (sunnatullah) diper-
untukkan baginya supaya dimakmurkan dan dikelola dengan
kebebasan kreatif yang dimilikinya. Pemberian kebebasan kreatif
ini menjadikan manusia sebagai makhluk punya kuasa, co creator,

82 H. Maragustam



kemampuan dan kemungkinan untuk menciptakan. Namun
Tuhan juga memberikan materi penugasan yang berisi aturan-
aturan dan rambu-rambu yang harus dijalankannya.

Lalu bagaimana hubungan manusia (penerima tugas kha-
lifah) dan Tuhan (pemberi tugas khalifah dan hamba)? Bagaimana
pula hubungan manusia dengan manusia?

Hubungan antara manusia dengan Khaliq (Pencipta) adalah
hubungan ‘ubudiyah (penghambaan)® dan istikhlaf (pengelolaan
alam semesta). Ibadah tidak hanya terbatas pada ibadah mahd
ah’ (ibadah vertikal kepada Tuhan) tetapi juga ibadah ghair mahd
ah'® (ibadah hubungan antara manusia dan hubungan manusia
dengan alam). Tugas manusia sebagai khalifah termasuk ibadah
gair mahdah sedangkan ibadah mahdah termasuk fungsi manusia
sebagai hamba. Dengan demikian kedudukan manusia dicipta-
kan di muka bumi ini ialah menjadi hamba dan sekaligus menjadi
khalifah. Bahkan jika ibadah diartikan dalam arti yang seluas-luas-
nya maka, khalifah bagian integral dari ibadah itu sendiri.

Persoalannya setiap orang harus menempatkan dirinya
kapan ia berfungsi sebagai hamba dan kapan sebagai khalifah.
Dalam hal pelaksanaan ibadah mahdah seperti rukun Islam dan
rukun iman, manusia harus mengikutinya tanpa intervensi akal.
Namun selain itu (ibadah ghair mahdah), manusia menempatkan
diri sebagai khalifah. Manusia diberi otoritas penuh, untuk me-

!lbadah atau penghambaan dalam pengertian bahasa ialah kamal al-ta’ah li
kamal al-mahabbah (kesempurnaan taat bagi kesempurnaan cinta kasih). Sedangkan
menurut istilah, ibadah ialah nama yang lengkap yang mencakup bagi setiap apa
yang dicintai oleh Allah dan di ridai-Nya yakni perkataan, perbuatan, pemikiran,
perasaan baik dalam kehidupan individu dan kehidupan masyarakat, maupun
dalam seluruh lingkup pemikiran, kemasyarakatan, perekonomian, politik, meliter
dan lain sebagainya.

°*Ibadah mahdhah ialah penghambaan yang murni hanya merupakan hubung
an antara hamba dengan Allah secara langsung berdasarkan dalil, tata caranya
sudah ditentukan yang tidak boleh di ubah-ubah, dan asasnya taat apa adanya.

“Ibadah ghairi mahdhah ialah ibadah yang di samping sebagai hubungan
hamba dengan Allah juga merupakan hubungan atau interaksi antara hamba
dengan makhluk lainnya, ibadah tersebut tidak ada larangan dalam agama, tata
caranya longgar atau bebas, tidak perlu mencontoh sesuai dengan cara Nabi SAW
yang penting ada maslahah (manfaat) dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai
agama.

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 83



lakukan yang terbaik bagi manusia dan alam semesta beserta
isinya dengan keterbatasan yang telah digariskanNya.

Sementara itu hubungan antar manusia yang sama-sama
mendapat tugas khalifah ialah hubungan ta’awun (saling me-
nolong dan kerjasama), ‘adalah (persamaan dan keadilan), dan
ihsan (berbuat sesama yang terbaik dan paling baik) untuk me-
wujudkan materi penugasan dari Sang Pencipta. Jika nilai-nilai
dasar hubungan itu berjalan baik, maka akan menciptakan ta-
tanan kehidupan yang bermartabat dan berkemakmuran dalam
kerangka nilai-nilai spiritual keagamaan.

C. HAKIKAT MASYARAKAT DALAM PENDIDIKAN
ISLAM

1. Hakikat masyarakat

Manusia tidak bisa hidup sendirian. Karena dia adalah
makhluk sosial yang selalu tergantung kepada orang lain. Bayi
yang lahir tidak akan bisa hidup tanpa bantuan orang lain. Di-
samping manusia bergantung kepada manusia lain, juga ka-
rakteristik manusia itu ialah berkemampuan menyesuaikan diri
(adaptability) dengan kondisi lingkungan yang dia hadapi. Ke-
mampuan menyesuaikan diri itu dapat dilakukan manusia
karena ia diberi kemampuan berpikir (kognitif-akal), merasa-
karsa (afektif-nafs), kemampuan meyakini (qalb), dan melaku-
kan (psikomotorik-al-jasad). Untuk itu manusia disebut makhluk
social karena (1) ketergantungannya kepada manusia dan
makhluk lain, (2) berkemampuan menyesuaikan diri, (3) berke-
mampuan berpikir, merasa, meyakni, dan melakukan, dan (4)
berkebutuhan mengembangkan dan menyempurnakan dirinya
dengan bantuan orang lain.

Menurut Plato tidak membedakan antara pengertian Negara
dan masyarakat. Negara tersusun dari individu-individu dan tidak
disebutkan kesatuan-kesatuan yang lebih besar. Negara sama
dengan masyarakat; Menurut Aristoteles membuat perbedaan

84 H. Maragustam



antara Negara dan masyarakat. Negara adalah kumpulan dari
unit-unit kemasyarakatan. Masyarakat terdiri dari keluarga-ke-
luarga; Sedangkan menurut Comte memperluas analisis-analisis
masyarakat, dengan menganut suatu pandangan tentang masya-
rakat sebagai lebih dari suatu agriget (gerombolan) individu-indi-
vidu (Loren Bagus, 2000).

Alquran membahas tentang masyarakat dalam beberapa
istilah, diantaranya menggunakan istilah al-nas’, Bani Adam,"
ummah, qaum, qabilah, sya’b, tha’ifah atau jama’ah. Namun
dari sekian banyak istilah yang digunakan Alquran lebih
banyak menggunakan istilah ummah. Alquran menyebut kata
ummah sebanyak 51 kali, sedangkan kata umam sebanyak 13
kali. Pada tulisan ini lebih memfokuskan pembahasan pada
kata ummah dengan arti masyarakat karena menurut Ali
Syari’ati (1989) makna generik ummah memiliki keunggulan.
Setelah membandingkan dengan istilah qaum, qabilah, sya’b,
tha'ifah, jamaah dan lain-lain, ia berkesimpulan bahwa
ummah memiliki keunggulan muatan makna, yakni bermak-
na kemanusiaan yang dinamis, bukan entitas beku dan statis.
Ummah menurutnya berasal dari kata amma artinya ber-
maksud (qashada) dan berniat keras (‘azama). Pengertian ini
memuat tiga makna: “gerakan”, “tujuan” dan “ketetapan hati
yang sadar.

Kata ummah (masyarakat) manusia yang dipakai oleh Al-
quran tidaklah berasal dari akar kata p p 1 tetapi kata tersebut
merupakan pinjaman dari bahasa Ibrani yaitu umma, atau dari
bahasa Arab yaitu ummata (Gibb and Kramers, 1960). Bagaiamana-
pun, kata ummah baik dalam arti apapun mempunyai akar

I An-Nas dalam Alquran disebutkan sebanyak 241 kali dan tersebar dalam
55 surat. Dalam Alquran, kata an-nas menunjukkan pada jenis keturunan nabi
Adam as. Kata an-Nas menunjuk manusia sebagai makhluk sosial dan kebanyakan
digambarkan sebagai kelompok manusia tertentu yang sering melakukan mafsadah
(kerusakan).

?Bani Adam di sebutkan dalam Alquran sebanyak 9 kali. Adam di dalam
Alquran mempunyai pengertian manusia dengan keturunannya yang mengandung
pengertian basyar, insan, dan an-nas.

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 85



kata , p 1 dan dari akar kata imam dan umm. Menurut Jhon
Penrince (1971) bahwa kata ummata berarti penduduk, bangsa,
ras, kelompok, ketentuan, istilah tertentu, waktu dan agama
tertentu. Muhammad Ismail Ibrahim mengartikannya dengan
“kelompok manusia, muallim, seseorang yang baik pada semua
seginya, agama dan waktu (1968). Al-Asfahani (tth.) mengarti-
kannya dengan “setiap kelompok yang terhimpun pada mereka
kesamaan perkara apapun, apakah ia kesamaan agama, waktu,
tempat, dan apakah perhimpunan itu dengan terpaksa atau-
pun sukarela. Sedangkan menurut Hasan Muhammad Musa
mengartikannya dengan kelompok manusia, seluruh manusia,
pengikut Muhammad SAW, pengikut rasul, gazirah, agama,
imam, dan waktu (1966). Dari berbagai pengertian tersebut
dapat dijelaskan bahwa ummah (masyarakat) adalah kumpulan
manusia yang saling berinteraksi bersama yang diikat oleh se-
suatu (keyakinan atau agama, warisan budaya, lingkungan sosial,
keluarga, politik, tanah air, perasaan, cita-cita dan lain-lain) dalam
rangka mencapai tujuan hidup.

2. Ciri-ciri masyarakat ideal dalam Alquran

Kata yang dianggap mewakili mencirikan masyarakat ideal
dalam Alquran ialah kata ummah. Jika merujuk kepada Alquran
bahwa kata ummah terdapat dalam 114 kata yang merujuk
kepada kata “s p 1 7 adalah berarti masyarakat dalam Alquran
mempunyai ciri sebagai berikut:

a. Adanya ide kesatuan dalam terma ummah. Ummah adalah
komunitas agamawi secara menyeluruh dan totalitas. Ide ini
antara lain terdapat pada QS. Al-Baqarah (2): 213; Al-Maidah
(5): 48; Yunus (10): 19; Huud (11): 21; an Nahl (16): 93; Al-
Anbiyaa’ (21): 92 dan Asy Syuraa (42): 8. Tuhan menciptakan
manusia sebagai masyarakat yang satu yang terikat sebagian
dengan sebagian lainnya. Manusia tidak bisa hidup kecuali
bermasyarakat yang saling membantu antara sebagian

86 H. Maragustam



dengan bagian lainnya untuk memenuhi kebutuhan hidup.
Ketergantungan itu terjadi karena keterbatasan kemampu-
an baik yang bersifat rohani (mental) maupun yang bersifat
jasmani sehingga harus ditolong oleh kekuatan lain. Pada
awalnyamanusia dituntun oleh akalnya dalam memeluk suatu
keyakinan, membedakan mana yang benar dan salah, mana
yang baik dan buruk, dan mana yang manfaat dan madorot
dalam kehidupan. Tetapi karena akal ini ditunggangi dan
ditarik oleh sayap kebenaran, sayap keinginan (nafsu) dan
sayap kepentingan, maka membawa problem dan kecemas-
an yang krusial dalam kehidupan masyarakat. Untuk itu
perlu petunjuk Tuhan berupa agama atau ketetapan hukum
dari Yang Tidak Punya Kepentingan yakni Allah SWT.
Dengan kata lain adanya berbagai perbedaan keinginan dan
kepentingan serta perbedaan dalam menentukan kebenaran,
itulah yang menjadi alasan diturunkannya fasyi (ketetapan
hukum dari Tuhan). Demikian juga secara fitrah, manusia
pada mulanya satu dalam hal beragama tauhid (QS. Ar
Ruum, 30: 30 dan al-A’raf, 7: 172) sekalipun berbeda dalam
hal syariatnya (pelaksanaannya). Namun karena berbeda
dalam merumuskan hakikat kebenaran, berbeda dalam ke-
pentingan dan berbeda dalam lingkungan yang menyertai-
nya, serta faktor-faktor lain maka kelompok manusia pun
berbeda dalam beragama tauhid.

Dalam bermasyarakat (ummah) membutuhkan pemimpin
atau uswah hasanah atau pedoman dan petunjuk, yang di-
jadikan model dalam merealisasikan kewajiban moral re-
ligiusnya dan untuk menciptakan tatanan dunia yang etis,
adil, dan egalitarian. Untuk menjadi pemimpin (imam) ma-
syarakat haruslah melalui pendidikan dan pengalaman, dan
sedangkan imam berupa pedoman atau kitab haruslah datang-
nya dari sesuatu yang tidak punya kepentingan yakni Allah
SWT. Kata ummah yang berarti pemimpin ini dapat ditemui
dalam Alquran QS. Al-Baqarah, 2: 124; al-Israa’, 17: 71 dan

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 87



88

al-Furqaan, 25:74. Sedangkan kata ummah yang berarti
pedoman atau petunjuk terdapat pada QS. Huud, 17: 46 dan
al-Ahqaaf, 46: 12. Pada prinsipnya baik kata imam berarti
pemimpin atau petunjuk, pedoman atau jalan terang tidak
ada perbedaan yang prinsip karena istilah-istilah tersebut
menunjuk kepada sesuatu yang menjadi kompas dan
sumber hidayah bagi umat manusia dalam melaksanakan
kewajiban-kewajiban moralnya di dunia ini.

Ummah (masyarakat) dengan bentuk kata umam, penger-
tiannya tidak terbatas pada komunitas atau kelompok, atau
suku-suku manusia dan jin, tetapi juga termasuk komunitas
makhluk lain, seperti binatang dan burung. Setiap komunitas
ummah itu, Allah telah menciptakan setiap ummah mem-
punyai fitrah atau karakter tersendiri. Menurut al-Asfahani
(tth.) bahwa setiap macam ummah itu ada watak atau ka-
rakter tersendiri yang telah Allah ciptakan yang tetap se-
perti itu. Ummah dengan makna komunitas terdapat pada
QS. Al-An’aam, 6:38 (menunjuk kepada komunitas binatang
an burung); al-A’raaf, 7:38 (menunjuk kepada komunitas
manusia dan jin) dan al-A’raf, 7:160 (menunjuk kepada ko-
munitas suku-suku Nabi Musa AS).

Setiap ummah (masyarakat) terbatas pada priode tertentu.
Komunitas manusia menuju kepada tujuan tertentu, se-
bagaimana “waktu” menuju kepada waktu tertentu. Dalam
proses “menuju” ini terkadang belum sampai kepada tu-
juannya, sudah berakhir dan musnah sesuai dengan sun-
natullah. Menurut Djaka Soetapa, ide waktu tertentu ini
muncul sehubungan dengan ide kehancuran ummah yang
disebabkan penghukuman Allah (1991). Ummah (masya-
rakat) dengan keterbatasan priodenya dapat dijumpai pada
QS. Huud, 11:8; Yusuf, 12:45; Yunus, 10:49; Al-Hijr, 15: 4-5;
al-Mu’minuun, 23:43; dan an Naml, 27: 83.

Ummah diartikan sebagai yang ekuivalen dengan agama
atau millah. Semua agama samawi (langit) pada prinsipnya

H. Maragustam



sama atau satu dalam dasar-dasar kepercayaan dan dasar-
dasar syariat. Semua akidah agama menunjuk kepada “ke-
tundukan dan kepatuhan kepada Allah samata”. “Sesung-
guhnya (agama tauhid) ini adalah agama kamu semua,
agama yang satu dan Aku adalah Tuhanmu, maka sembah-
lah.” (QS. Al-Anbiyaa’, 21: 92). Kesatuan idiologis berupa
keyakinan agama samawi ini menjadi pengikat di antara
ummah masyarakat itu, yang pada akhirnya manah taklif
(tugas) ini dipikul oleh ummah muslimah. Menurut al-
Tabattaba’i (tth.) agama merupkan keyakinan yang menjadi
salah atu tali pengikat kesatuan masyarakat (ummabh).

Istilah ummah tertuju kepada pengertian para rasul atau
ummah muslimah yang mengemban tugas suci yaitu men-
ciptakan tujuan-tujuan yang dikehendaki oleh Allah di muka
bumi. Puncak keberadaan ummah muslimah ini tertuju ke-
pada umat Muhammad SAW yang tugasnya bersifat uni-
versal dan sepanjang masa. Eksistensi umat Muhammad
SAW ini dilahirkan untuk menyuruh kepada yang ma’ruf dan
mencegah dari yang munkar, dan beriman kepada Allah demi
terciptanya persatuan dan kesatuan ummah yang terpecah-
pecah. Ide ummah muslimah ini paling menonjol pada QS.
Al-Bagarah, 2: 143 dan 128 dan Ali Imran, 3: 110. Ummah
muslimah ini sama dengan ummah wasatan (yang adil dan
umat pilihan). Yakni umat yang adil yang tidak melampaui
batas baik dalam urusan agama maupun urusan dunia, yang
menyeimbangkan dan memelihara kemasalahatan material
dan spiritual, urusan individu dan masyarakat dan urusan
dunia dan akhirat. Menurut Asyqar dan az Zamakhsyari,
umat wasatan (tengah/adil) adalah tempat yang di tengah-
tengah, yang berada di antara kedua ujung. Tengah adalah
pusat keseimbangan dan sekaligus pusat keadilan (Al-Asyqar,
1994 dan Zamakhsyari, Juz I, 1946). Tengah bukan berarti
kuantitatif (50%;50%), tetapi dia dapat membentuk formula
baru yang tidak ke ujung kiri dan tidak pula ke ujung kanan.

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 89



Seperti halnya sikap “berani” membela kebenaran adalah
sikap tengah antara sikap “nekat” dan “pengecut”. Sesuatu
yang tidak di tengah adalah sesuatu yang berat sebelah,
tidak adil dan pinggir, akan cepat mendapatkan kerusak-
an, cacat dan tercela. Sedangkan yang di tengah akan selalu
terjaga dan terlindungi. Tengah adalah pusat keadilan
dan keseimbangan. Bahkan menurut Kuntowijoyo (1997),
bahwa posisi tengah umat Islam tidak sekedar pada tingkat
konsep, tetapi juga pada tingkat geografis dan sejarah. Se-
cara geografis, Islam lahir di Timur Tengah, yang terletak
antara peradaban barat (Romawi) dan Timur (Persia). Dalam
sejarah klasik, Islam berhasil menaklukkan bekas jajahan
Romawi dan Persia, sehingga Islam bisa membentang dari
Spanyol hingga India.

Dari berbagai ciri tersebut, Syaibani (1979) memperinci ciri-

ciri masyarakat islam (masyarakat madani) yaitu:
a.

90

Masyarakat Islam Wujud diatas Tiang Iman Kepada Allah,
Para Nabi, Rasul, Kitab Samawi, Hari Akhirat, Hari Ke-
bangkitan, Perhitungan dan Pembalasan.

Masyarakat Islam meletakkan agama pada tempat yang
tinggi, seperti tercatat dalam QS. An-Nisa:59

Masyarakat Islam memberi penilaian yang tinggi kepada
akhlak dan tata susila. Segala kegiatan dan perbuatan insan
ditundukan kepada prinsip dan kaidah yang diterima se-
bagai prinsip insaniah yang jelas.

Masyarakat Islam memberi perhatian utama kepada ilmu
sebab ilmu dianggap cara yang terbaik untuk menetapakan
akidah dan agama.

Masyarakat Islam menghormati dan menjaga kehormatan
insan, tidak memandang perbedaan warna kulit, bangsa,
agama, harta, dan keturunan.

Keluarga dan kehidupan berkeluarga mendapat perhatian
besar dalam masyarakat Islam

H. Maragustam



Masyarakat Islam adalah masyarakat dinamis dan bertekad
untuk berkembang dan berubah dengan pesat dan terus me-
nerus (QS,Al-Ra’ad: 11 & al-Anfaal: 53).

Kerja mendapat perhatian sungguh-sungguh dalam masya-
rakat islam. Ia dianggap neraca untuk menetukan kemanu-
siaan insan. Sebagai sumber hal dan kewajiban. Keja meru-
pakan hak dan tanggung jawab manusia.

Nilai dan peranan harta diperhitungkan untuk menjaga ke-
hormatan insan dan membantu ummah. Pemilik harta hakiki
adalah Allah. Sebab manusia memiliki harta kekayaan hanya
sebagai amanah.

Kekuatan dan keteguhan yang diatur oleh agama, akhlak
dan ukuran kebenaran, keadilan, kasih sayang dan ciri-ciri
insaniah yang luhur dijadikan tujuan. Baik kekuatan moral
dengan beriman kepada Allah, melengkapi diri atau pun
kekuatan material dalam bentuk kekuatan ekonomi, ke-
majuan ilmu, teknologi, pembangunan, kemajuan social, dan
sejahtera.

Masyarakat Islam adalah masyarakat yang terbuka, boleh
menerima pengaruh yang baik dari masyarakat lain terutama
dalam bidang ilmu pengetahuan. Ia mnyeru kepada sifat
saling tolong- menolong baik dalam hubungan luar negri atau
dalam negri. Bersedia mengambil ilmu-ilmu dari bangsa lain.
Tetapi dalam proses interaksi itu tidak sampai kehilangan
identitasnya.

Masyarakat Islam bersifat insaniah, saling kasih mengasihi,
ramah tamah, tolong menolong, bantu membantu antara
satu dengan lainnya.

Masyarakat Indonesia adalah masyarakat majemuk dan
multidimensi. Maka sangat tepat penerapan konsep masya-
rakat madani sebagaimana dilakukan Nabi SAW di Madinah
yang dikenal dengan “Piagam Madinah”. Diantara ciri-ciri
dikatakan suatu masyarakat itu masyarakat madani (civil
society)ialah (1)adanyawilayahpublicyangbebasyakniruang

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam | 91



publik yang bebas sebagai sarana untuk mengemukakan
pendapat warga masyarakat; (2) penerapan demokrasi dalam
suatu negara yakni suatu tatanan social politik yang ber-
sumber dan dilakukan oleh, dari, dan untuk warga Negara;
(3) dalam masyarakat itu ada toleransi yakni sikap saling
menghargai dan menghormati perbedaan pendapat dan
pandangan; (4) adanya pluralisme yakni pertalian sejati
kebhinekaan dalam ikatan-ikatan keadaban; (5) keadilan
sosial yakni adanya keseimbangan dan pembagian yang
proposional atas hak dan kewajiban setiap warga Negara
yang mencakup seluruh aspek kehidupan seperti ekonomi,
politik, ilmu, dan kesempatan; (6) adanya penegakan hukum
dan kesamaan hukum di semua lapisan masyarakat dengan
tidak pandang bulu; (7) adanya perlindungan hak-hak mi-
noritas dan mayoritas; dan (8) adanya kesetaraan yakni ke-
setaraan antara satu dengan yang lain, antara laki-laki dan
perempuan, dan antara daerah dengan daerah lainnya.

D. FUNGSIPENDIDIKAN ISLAM DALAM MASYARAKAT
MADANI

Menciptakan dan memberdayakan masyarakat yang sesuai
dengan tujuan-tujuan menciptakan manusia di muka bumi
adalah tujuan dari pendidikan Islam. Tujuan itu ialah menjadi-
kan nilai-nilai Islam sebagai bingkai dalam masyarakat ideal.
Lembaga-lembaga pendidikan sebagai peranan kunci dalam
mencapai tujuan sosial yang diharapkan. Pemerintah bersama
anggota masyarakat dan orang tua telah menyediakan anggaran
pendidikan yang diperlukan untuk kemajuan masyarakat dan
pembangunan bangsa, untuk mempertahankan nilai-nilai luhur
yang berasal dari budaya dan nilai-nilai luhur yang berasal dari
agama.

Pendidikan dapat diharapkan untuk mengembangkan wa-
wasan dan keyakinan peserta didik terhadap agama yang di anut-

92 H. Maragustam



nya, ideologi, politik, ekonomi, sosial, budaya dan pertahanan
keamanan secara tepat dan benar, sehingga membawa kemaju-
an pada individu, keluarga, masyarakat dan negara untuk men-
capai masyarakat madani yang dijiwai oleh nilai-nilai luhur
agama dan budaya. Berbicara tentang fungsi dan peranan pen-
didikan dalam masyarakat ada bermacam-macam pendapat,
di bawah ini disajikan tiga pendapat tentang fungsi pendidik-
an dalam masyarakat. Fungsi pendidikan dalam masyarakat
menurut Broom adalah (1) transmisi budaya, (2) meningkatkan
integrasi sosial atau masyarakat, (3) mengadakan seleksi dan
alokasi tenaga kerja melalui pendidikan itu sendiri, dan (4) me-
ngembangkan kepribadian.® Menurut Wuradji bahwa pendi-
dikan sebagai lembaga konservatif mempunyai fungsi-fungsi
sebagai berikut: (1) sosialisasi, (2) kontrol sosial, (3) pelestarian
budaya masyarakat, (4) latihan dan pengembangan tenaga kerja,
(5) Fungsi seleksi dan alokasi, (6) pendidikan dan perubahan
sosial, (7) reproduksi budaya, (8) difusi kultural, (9) peningkatan
sosial, dan (10) modifikasi sosial. Menurut Jeane H. Ballantine me-
nyatakan bahwa fungsi pendidikan dalam masyarakat itu sebagai
berikut: (1) sosialisasi, (2) seleksi, latihan dan alokasi, (3) inovasi
dan perubahan sosial, (4) pengembangan pribadi dan social. Se-
dangkan menurut Meta Spencer dan Alec Inkeles menyatakan
bahwa fungsi pendidikan dalam masyarakat itu sebagai berikut:
(1) memindahkan nilai-nilai budaya, (2) nilai-nilai pengajaran,
(3) peningkatan mobilitas sosial, (4) fungsi stratifikasi, (5) latihan
jabatan, (6) mengembangkan dan memantapkan hubungan-
hubungan sosial (7) membentuk semangat kebangsaan, (8) pe-
ngasuh bayi."

Dalam mendidik masyarakat yang dijiwai oleh nilai-nilai spiri-
tual keagamaan dan nilai-nilai luhur bangsa harus dimulai dari

Bhttp://yudi-wiratama.blogspot.com/2014/01/fungsi-pendidikan-
dalammasyarakat.html, diakses tanggal 21 Juli 2018.

http:/ /semutuyet.blogspot.com/2012/03/ fungsi-dan-peranan-pendidikan-
dalam.html, diakses tanggal 21 Juli 2018.

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 93



orang perorang atau dari kumpulan beberapa orang. Dari orang
perorang ini akan menginspirasi dalam membentuk keluarga
yang bahagia. Dari keluarga bahagia akan memancarkan dan
membentuk masyarakat madani. Sesuai dengan UU Sisdiknas
nomor 20 tahun 2003 bahwa pendidikan adalah usaha sadar
dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses
pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan
potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan,
pengendalian diri, kepribadian, akhlak mulia, serta keterampilan
yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan Negara. Se-
bagaimana telah disebutkan pada bab pertama bahwa, pendi-
dikan islam ialah usaha sadar dan terencana dengan cara me-
numbuhkembangkan, memperbaiki, memimpin, melatih, meng-
asuh peserta didik agar ia secara aktif mengembangkan potensi
dirinya untuk memiliki kekuatan spritual keagamaan, ilmu,
akhlak mulia, dan keterampilan yang diperlukan dalam men-
jalani hidup di dunia dan menuju akhirat sesuai dengan nilai-nilai
Islam.

Dari pengertian pendidikan Islam tersebut, maka fungsi pen-
didikan Islam dalam masyarakat ialah:

Pertama: Mencerdaskan seluruh potensi (intelektual [akal],
spiritual-iman [hati-qalab], rasa-karsa [nafs], keterampilan [al-
jasad]) anggota masyarakat sehingga memiliki kekuatan spiritual
keagamaan, ilmu, akhlak mulia (berkarakter), dan keterampilan
yang diperlukan dalam menjalani hidup bermasyarakat yang
kompleks.

Kedua: Pendidikan berfungsi mewariskan nilai-nilai agama,
nilai-nilai luhur tradisi-budaya, dan norma-norma luhur sosial
(transmission of religious values, cultural values and social norms).
Karena pada hakikatnya pendidikan tidak hanya mentrans-
fer ilmu pengetahuan, tetapi juga pempatrian nilai-nilai agama,
tradisi-budaya dan norma-norma social. Maka di samping pen-
didikan mempunyai fungsi untuk mendidik anggota masyarakat
yang beragam, juga harus mewariskan dan melestanikan nilai-

94 H. Maragustam



nilai islam dan nilai luhur budaya serta tradisi yang masih layak
dipertahankan. Jargon yang sering dikumandangkan dalam hal
ini adalah: “al-Muhafazah “ala al-Qadim al-Salih wa al-Akhzu bi al-
Jadid al-Aslah”, yakni memelihara hal-hal yang baik yang telah
ada sambil mengembangkan nilai-nilai baru yang lebih baik.

Ketiga: Pendidikan berfungsi sebagai alat kontrol sosial dan
pelayanan melakukan mekanisme kontrol sosial. Dengan me-
mahami dan menghayati fungsi-fungsi sebelumnya secara im-
plikatif peserta didik (anggota masyarakat) mempunyai daya
mengontrol atau menahan atau mengurangi sifat-sifat egoisme,
kerenggangan sosial, dan disharmoni sosial yang menjadikan
dirinya bagian integral dari masyarakat, memiliki kesadaran
dan tanggung jawab sosial. Jadi di samping peserta didik meng-
amalkan nilai-nilai islami dan nilai-nilai luhur budaya, juga me-
lakukan kontrol sosial di dalam masyarakat.

Keempat: Sebai alat pemersatu dan pengembangan pri-
badi dan sosial. Fungsi ini sebagai akibat dari fungsi-fungsi se-
belumnya. Oleh karena peserta didik sudah memahami dan
menghayati nilai-nilai Ilahiyah dan Insaniyah, nilai-nilai luhur
bangsa, dan nilai-nilai multi cultural, maka pendidikan dapat
berfungsi sebagai alat pemersatu dan pengembangan pribadi
dan sosial. Karena dalam dirinya tertanam nilai bahwa jika ada
anggota masyarakat yang egois, membuat kekacauan, statis ber-
arti pula dirinya akan termasuk di dalamnya yang akan merusak
tatanan sosial yang bermoral dan masyarakat tidak akan maju.
Untuk itu pendidikan berfungsi untuk mempersatukan nilai-nilai
dan pandangan hidup berbagai komunitas masyarakat yang
beraneka ragam menjadi satu pandangan yang dapat diterima se-
bagian besar oleh komunitas masyarakat yang dibingkai dengan
nilai-nilai Ilahiyah, Insaniyah dan Kauniyah. Oleh karena itu dapat
dikatakan bahwa pendidikan berfungsi sebagai alat pemersatu
terhadap segala aliran dan pandangan hidup yang dianut oleh
anggota masyarakat itu sekaligus pendidikan sebagai mobilitas
sosial.

Hakikat Manusia, Masyarakat Madani dan Fungsi Pendidikan Islam 95



E. INTISARI

Manusia terdiri dari unsur materi yakni fisik, basyar
dan immateri (insan, akal, kalbu, ruh, nafs, firah). Dengan ke-
adaannya yang demikian, manusia adalah makhluk yang di-
muliakan, makhluk educandum dan educandus, diberi amanah
taklif (pembebanan hukum), berfungsi ‘ubudiyah dan khalifah
(co creator), makhluk mukhayyar (kebebasan memilih), makhluk
yang bertanggung jawab dan diberi berbagai daya yang penuh
keajaiban (‘ajaib) dan misteri (garaib) serta diberi peluang untuk
mencapai kemajuan. Fitrah manusia diberikan potensi dasar
dan kecenderungan murni baik positif maupun negatif dan
proses perkembangannya bersifat responsif terhadap dunia luar.
Potensi-potensi tersebut seperti halnya sifat-sifat Tuhan yang 99
itu sesuai dengan batas-batas kemanusiaan dan kemakhlukan
manusia itu. Lingkungan yang buruk merupakan agen eksternal
mendorong fitrah yang negatif dan melengkapinya. Lingkungan
yang baik, merupakan agen-agen eksternal yang melengkapi
fitrah positif. Hubungan antara individu dan sosial saling pe-
ngaruh (simbisiosis). Reformasi dan transformasi sosial meru-
pakan kewajiban komunal dalam wujud amar makruf dan nahi
mungkar. Melalu konsep amar makruf dan nahi mungkar akan
menciptakan sebuah tata sosial yang bermoral sebagai konse-
kuensi dari fungsi manusia sebagai ‘ubudiyah dan khalifah (co
creator) dan manusia sebagai bayang-bayang Tuhan. Dalam men-
jalankan tugas-tugas kekhalifahan dan kehambaan, manusia
tidak mampu berkerja sendirian. Dia butuh ilmu pengetahuan,
kerjasama dan bantuan orang lain. Dalam kerangka itulah terjadi
interaksi manusia dalam pendidikan. Maka pendidikan mem-
punyai fungsi dan peranan yang signifikan dalam membangun
dunia dengan tatanan yang religius dan bermoral. Reformasi dan
transformasi sosial yang dilakukan harus dilandasi oleh akidah
dan ilmu bukan dengan kebodohan dan taklid. Dengan ilmu
itu masyarakat dapat dibentuk dengan rasional, bukan dengan
apriori tetapi apostriori. Wallahu a’lam bishshawab.

96 H. Maragustam



BABV

SUNNATULLAH (HUKUM-HUKUM
KETERATURAN), DASAR-DASAR FILSAFAT
PENDIDIKAN, DAN FILSAFAT KEHIDUPAN

A. PENGANTAR

Sebelum proses pendidikan dimulai, pelaku pendidikan
harus lebih dahulu memahami struktur ide pendidikan' (Islam).
Karena struktur ide ini akan mempengaruhi terhadap imple-
mentasi pendidikan. Kita tahu bahwa pendidikan Islam merupa-
kan suatu proses yang berkaitan dengan kegiatan mempersiap-
kan dan mengembangkan seluruh potensi peserta didik secara
optimal baik yang bersifat materi maupun yang immateri, serta
membentuk pandangannya terhadap dirinya, alam, kehidupan,
dan masyarakatnya sesuai dengan nilai-nilai Islam dan nilai-
nilai luhur bangsa. Struktur ide itu yang paling penting menurut
al-Ainain (1980) ialah bagaimana pandangan Islam yang di-
interpretasikan oleh ahli pendidik muslim mengenai hakikat
(1) lingkungan alam baik alam benda maupun alam sosial, (2)
hakikat manusia, dan (3) hakikat kehidupan. Pemahaman ter-
hadap hakikat tiga hal tersebut sangat penting artinya karena
akan mempengaruhi pendidik dan tenaga kependidikan (tendik)
sewaktu melaksanakan pendidikan. Juga proses pendidikan tidak
kehilangan arah dan ruh serta tidak tercerabut dari akar spirit
Islamnya.

Perlu diketahui bahwa seorang pendidik dan tendik tanpa
kekokohan struktur ide yang dipeganginya, maka proses pen-

Yang dimaksud dengan struktur ide pendidikan Islam di sini ialah ide dasar
yang menjadi titik tolak dalam membangun isi dan substansi persoalan-persoalan
pendidikan (Islam).

97



didikan bisa terputus keterhubungannya antara idealism dan
realitas, antara konsep dan kenyataan, dan antara spiritual ke-
agamaan (teosentris), kemanusiaan (antroposentris) dan kealam-
an (kosmosentris). Diantara struktur ide dasar pendidikan itu
ialah sunnatullah, lingkungan, dan filsfat kehidupan.

B. HAKIKAT SUNNATULLAH

Hakikat alam atau makrokosmos adalah selain Tuhan, yakni
manusia, alam, dan kehidupan. Islam memandang bahwa alam
ini diciptakan Allah, yang mempunyai keteraturan dan dicipta-
kan dengan ukuran dan perencanaan yang matang dan mem-
punyai tujuan tertentu (QS. al-Sajadah [32]:4; QS. al-Furqan [25]:
2; QS. al-Qamar [54]: 49; al-Mulk [67]:2-4; dan al-Zumar [39]:62).
Alam ini tunduk pada sunnah (system) yang telah diciptakan-
Nya, berlangsung dengan penuh keteraturan, setiap unsur ber-
gantung kepada unsur lain sehingga menjadi satu kesatuan yang
sempurna, atau disebut sunnatullah. Menurut Abud (1976),
bahwa karena keteraturan alam, saling kait mengait, dan saling
melengkapi antara unsur yang satu dengan unsur lainnya, meng-
haruskan manusia bekerjasama untuk mewujudkan kehidupan
yang sifatnya umum dan mewujudkan manusia yang baik dengan
sifatnya yang khusus. Untuk dapat mewujudkan kehidupan
yang baik, manusia berkewajiban mempelajari, memahami, dan
mengenal hukum keteraturan alam ini. Dengan adanya ke-
teraturan alam dan saling kait mengait menurut Syaibani (1979),
menunjukkan bahwa di antara undang-undang natural yang me-
nguasai perjalanan alam ini ialah undang-undang kausal (sebab
akibat). Undang-undang kausalitas mempertalikan kejadian alam
semacam urutan mata rantai yang berentetan. Semuanya kait
mengait.

Pengungkapan rahasia alam, hukum keteraturan, hukum
kausalitas dan keindahannya, akan mengantarkan manusia pe-
ngakuan kebesaran Tuhan, sekaligus memperkuat iman takwa-

98 H. Maragustam



nya. Menurut al-Nahlawi (1996), dengan pandangan Islam bahwa
alam ini tidak semata-mata rasional, yang merupakan ciri khas
Islam, akan dapat menggugah emosi manusia akan keagungan
al-Khalig, kerendahan manusia di hadapan-Nya dan pentingnya
menundukkan diri kepada-Nya. Dari berbagai ayat-ayat Alquran
dan berbagai penafsiran para ahli, dapat dirumuskan beberapa
prinsip pandangan Islam terhadap hakikat alam yaitu:

1.

Alam ini diciptakan Allah, Pencipta seluruh isi kandungan-
nya dan sunnatullahnya. Karenanya merupakan kewajiban
manusia untuk mempelajarinya agar dalam pengelolaan-
nya sesuai dengan sistemnya yang disertai dengan iman.
Alam ini diciptakan dengan penuh keteraturan, sifatnya pasti
(exact) dan bertujuan (teleologis) yakni semua menuju ke-
pada Allah.

Alam ini berada dalam gerak, berubah dan berevolusi terus
menerus, sedangkan sunnatullah ini adalah tetap, tidak
pernah berubah (immutable).

Alam ini diciptakan untuk dipelajari dan diteliti baik secara
individu maupun kerjasama kolektif melalui berbagai ke-
mampuan yang dimiliki manusia, yang kemudian digunakan
sesuai dengan aturan dari Yang Maha Mengatur dan tatanan
sosial yang bermoral.

Perjalanan alam ini berdasar pada undang-undang kausal
(sebab akibat) dan simbiosis (saling ketergantungan satu
dengan lainnya).

Karena sunntullah alam ini pasti, maka sifat alam ini objektif.
Artinya, sunnatullah ini berlaku sama bagi semua individu
dan kelompok, tidak peduli apakah ia muslim atau non
muslim, asalkan menjalankan sesuai dengan sunnatullah,
maka pasti akan terjadi. Dengan kata lain, setiap scientist
atau profesi apapun, dapat memperkirakan dengan penuh
kepastian setiap fenomena alam yang akan terjadi serta me-
manfaatkan fenomena itu apakah akibatnya positif ataupun
negatif.

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 99



7. Dalam mempelajari, memanfaatkan, mengolah alam ini
haruslah dengan ilmu yang benar disertai iman. Tanpa ilmu
dan iman, maka pemanfaatan alam ini akan destruktif, ke-
hancuran, dan bencana bagi kehidupan manusia.

8. Hubungan manusia dengan alam ialah hubungan taskhir?
(pengelolaan dengan ilmu-iman dan penuh tanggung jawab)
bukan hubungan eksploitasi yang dibingkai keserakahan
hawa nafsu.

9. Kehidupan manusia tunduk kepada sunnatullah alam dan
sunntaullah kemasyarakatan. Allah telah mengatur sunnah
ini bagi kehidupan manusia. Atas dasar ini, maka Allah
mengutus para rasul, menyiksa umat, membinasakan seba-
gian mereka, mengatur ajal, dan mengubah keadaan mereka

(QS. al-Ra’ad [13]:10-11 dan Ali Imran [13]:137).

Menurut al-Syaibani bahwa alat untuk mengetahui alam
ini baik secara global maupun terperinci ialah akal. Metode me-
ngetahuinya dengan jalan eksprimen dan alat yang digunakan
ialah dengan indera. Sedangkan cara mengetahui alam gaib ialah
dengan terbukanya roh dan wahyu lebih sempurna bentuknya.
Seseorang sering salah jalan, karena mencocokkan ukuran alam
syahadah (yang dapat dilihat dengan mata kepala) dengan alam
gaib (yang tidak dapat dilihat dengan mata kepala). Oleh karena
itu, jalan mengetahui makhluk alam gaib seperti malaikat, jin dan
syetan ialah dengan jalan wahyu Tuhan yang diberikan melalui
para nabi-Nya.

Sebagai implikasi dari hukum keteraturan (sunnatullah)
menjadikan ilmuan dapat mengelola dan menggunakan (taskhir)
alam secara seimbang dan terkendali. Alam ini diciptakan Tuhan
tunduk kepada manusia. Namun Allah memberi syarat, yakni

Makna taskhir menurut Irsani (1987) secara bahasa ialah melakukan dan
mengabdi secara sungguh-sungguh. Secara istilah taskhir ialah pengelolaan
(menggunakan) alam dalam tatanan praktik yang bermanfaat bagi manusia dalam
berbagai lapangan kehidupan tanpa dibayar untuk mempersembahkannya bagi
Allah.

100 H. Maragustam



jika manusia mempunyai ilmu pengetahuan tentang sunnatullah
atas izin Allah. Hal ini sesuai dengan firman-Nya QS. al-Nahl
(16): 12-14) dan QS. al-Jasyiyah (45):12-13).

Dari ayat-ayat ini (QS. al-Nahl (16): 12-14) dan QS. al-Jasyiyah
(45):12-13) selalu ditutup dengan kalimat “tanda-tanda bagi orang
yang mau memahami atau mau memikirkannya”. Kalimat
“berpikir, meneliti dan memahami” dalam beberapa ayat ter-
sebut adalah berkaitan dengan ilmu pengetahuan dan iman.
Dengan ilmu dan iman, manusia akan mampu mengelola dan
memanfaatkan alam secara baik dan bijaksana. Banyak bencana
di Indonesia terutama yang bukan karena faktor kuasa alam,
tidak lain karena faktor ulah manusia dalam memanfaatkan
alam tidak berdasarkan ilmu yang benar atau dengan ilmu yang
dikendalikan oleh syahwat kepentingan. Hal ini bersesuaian
dengan hasil penemuan ilmiah bahwa bencana dapat terjadi
dari akibat kuasa alam (natural disaster) dan dapat juga terjadi
akibat ulah manusia (man-made disaster), termasuk bencana akibat
kegagalan teknologi. Olla mengatakan dalam Kompas tanggal
4 Januari 2007 bahwa berbagai macam bencana di negeri ini
bukan kutukan Tuhan, tetapi ciptaan manusia didorong ke-
tamakan akan kekuasaan, kerakusan akan harta, dan kehausan
untuk mencari kemuliaan sendiri. Dengan demikian taskhir (pe-
ngelolaan) alam tidak sekadar mengetahui sunnatullah, tetapi
juga disertai dengan iman. Karena kalau hanya dengan ilmu me-
lalui perangkat akal manusia, sering ditunggangi oleh tarikan
nafsu sahwat kepentingan yang destruktif.

C. DASAR-DASAR FILSAFAT PENDIDIKAN BARAT
(EMPIRISME, NATIVISME, KONVERGENSI, DAN
HERIDITAS) DALAM PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM

Menurut Morris L. Bigge bahwa sifat dasar bawaan moral
manusia adalah baik, jelek atau netral, sedangkan hubungan
manusia dengan lingkungannya bersifat aktif dan pasif (1982).

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... | 101



Jika digabung antara bawaan dasar dan hubungannya dengan
dunia luar maka konsepnya menjadi (1) baik-aktif, (2) jelek-aktif,
dan (3) neteral-pasif. Baik-aktif maksudnya secara potensial
manusia lahir adalah baik dan merespon dunia luar adalah aktif.?
Jelek-aktif maksudnya secara potensial manusia lahir dalam ke-
adaan jelek dan responnya terhadap dunia luar bersifat aktif.
Sedangkan netral-pasif maksudnya secara potensial manusia
lahir dalam keadaan netral (tidak baik dan tidak pula jelek). Se-
dangkan responnya terhadap dunia luar adalah menerima saja
tanpa ada daya untuk menolak atau memfilternya. Dari konsep
ini berlanjut dengan lahirnya hukum nativisme, emperisme, dan
konvergensi yang dikenal dengan dasar-dasar filsafat pendidik-
an Barat. Penjelasannya sebagai berikut:

1. Teori (hukum) Emperisme

Teori emperisme mengatakan bahwa perkembangan dan
pembentukan kepribadian manusia itu ditentukan oleh faktor-
faktor lingkungan, termasuk pendidikan dan sosial-budaya. Se-
bagai pelopor aliran ini ialah John Locke (1632-1704). Teori ini
dikenal dengan teori “tabularasa” atau emperisme. Menurut teori
tabularasa, bahwa tiap individu lahir sebagai kertas putih, dan
lingkungan itulah yang memberi corak atau tulisan dalam kertas
putih tersebut. Pengalaman yang berasal dari lingkungan itulah
yang menentukan kepribadian manusia. Teori ini bersifat opti-
mistik karena lingkungan baik alam maupun sosial termasuk
pendidikan, aturan-aturan, sosial budaya, dan tradisi dapat di-
rekayasa dan dibentuk oleh manusia.

Karenanya dapat membentuk dan merekayasa kepribadian
manusia. Sebagai anti tesisnya atau kebalikan teori ini ialah alir-
an Nativisme.

*Aktif maksudnya: dapat menerima seluruh pengaruh dunia luar, atau menolak
seluruhnya, atau sintesis yakni sebagian diterima dan sebagian ditolak.

102 H. Maragustam



2. Teori (hukum) Nativisme

Teori nativisme yang dipelopori oleh Athur Schopenhauer
(1788-1860) mengatakan bahwa perkembangan pribadi hanya
ditentukan oleh bawaan (kemampuan dasar), bakat serta faktor
endogen yang bersifat kodrati (givern). Proses pembentukan dan
perkembangan pribadi menurut aliran ini ditentukan oleh faktor
bawaan ini, yang tidak dapat diubah oleh pengaruh alam sekitar
atau pendidikan atau faktor-faktor luar lainnya. Untuk itu Azim
berkomentar bahwa faktor bawaan dasar (al-warisah) memang
punya pengaruh dalam pembentukan kepribadian seseorang,
namun bukan itu satu-satunya faktor (Ali Abdul Azim, 1973).
Bahkan Syam menilai bahwa aliran ini bersifat pesimistik, karena
menerima kepribadian sebagaimana adanya, tanpa kepercaya-
an adanya nilai-nilai pendidikan untuk merubah kepribadian
(Mohammad Noor Syam, 1986).

3. Teori (hukum) Konvergensi

Teori konvergensi yang dipelopori oleh Willam Stern (1871-
1938), mengatakan bahwa perkembangan manusia itu berlang-
sung atas pengaruh faktor-faktor bakat/kemampuan dasar
(endogen/bawaan) dan faktor alam sekitar (eksogen/ajar), termasuk
pendidikan dan sosial budaya. Karena dalam kenyataannya bahwa
kemampuan dasar yang baik saja, tanpa dibina oleh alam ling-
kungan terutama lingkungan sosial termasuk pendidikan dan
sosial budaya tidak akan dapat menbentuk kepribadian yang
ideal. Sebaliknya, lingkungan yang baik terutama pendidikan,
tetapi tidak didukung oleh kemampuan dasar tadi, tidak akan
menghasilkan kepribadian yang ideal. Oleh karena itu perkem-
bangan pribadi sesungguhnya adalah hasil persenyawaan antara
faktor endogen (bawaaan dasar atau bakat) dan eksogen (dunia
luar).

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 103



4. Teori heriditas

Apa itu heriditas? Heriditas bagian integral dari nativisme.
Hereditas merupakan kecenderungan alami cabang-cabang
untuk meniru sumber mulanya dalam komposisi fisik dan psiko-
logi. Ahli hereditas lainnya menggambarkan sebagai penyalin-
an cabang-cabang dari sumbernya (Baqir Sharif al-Qarashi, 2003).
Manusia berasal dari sebeuah sel tunggal kecil bernama gamate
* yang paling mengagumkan, penuh misteri, dan kecil di jagad
raya ini sebagai ke Mahakuasaan Allah SWT. Penggabungan dua
sel ini menghasilkan nukleus (inti) seorang individu baru. Hanya
pada saat itulah, ditentukan apakah individu itu akan menjadi
laki-laki atau perempuan, pendek atau tinggi, cerdas atau bodoh,
dan seterusnya. Semua gambaran tersebut ditentukan dalam sel
ini yang tak dapat diubah. Heriditas, dengan demikian, meru-
pakan seperangkat spesififikasi yang terkonsentrasi pada ovum
yang dibuahi. Maka salah satu hukum heriditas yang paling
dikenal ialah bahwa cabang menyalin sumber-sumber aslinya
pada penampakan luar serta seluk beluk pribadinya. Benih ma-
nusia tidak akan menghasilkan kecuali manusia dalam kemirip-
an dengan orang tua mereka secara umum, kecerdasan atau ke-
bodohannya serta karakter-karakternya. Benih mangga tidak
menghasilkan sesuatu melainkan mangga yang meniru sumber-
nya dalam warna serta karakternya dan seterusnya.

Paling tidak hereditas dikelompokkan menjadi lima ba-
gian yakni (1) hereditas konformitas, (2) hereditas partiality (per-
nikahan), (3) coalition (penyatuan), (4) association (penggabung-
an), dan (5) regresi filial. Pertama, hereditas “konformitas” ialah
setiap jenis atau golongan (spesies) akan menghasilkan jenis-
nya sendiri bukan jenis yang lain. Contohnya, jenis manusia
tentunya akan menghasilkan keturunan dengan jenis manusia,
bukan yang lain. Jika diperhatikan jenis dari keturunan yang

*Gamate adalah sel reproduksi seksual. Gamate pada pria adalah spermatozoa,
padawanita adalah ovum; keduanya melebur atau bersenyawa pada saat pembuahan.

104 H. Maragustam



dihasilkan, setiap anggota jenis mengikuti pola umum sesuai jenis
masing-masing. Sering terjadi persamaan-persamaan antara
keturunan dan orang tuanya, namun hal itu tidak mungkin sama
persis. Tegasnya, antara anak dan orangtua (ayah, ibu) bisa saja
mempunyai persamaan-persamaan, namun tetap saja diantara
anak dan orangtua mempunyai perbedaan-perbedaan. Kedua,
heriditas dengan “pernikahan” yakni anak yang lahir mewarisi
salah satu dari dua sumber aslinya secara keseluruhan atau se-
bagian besar sifat-sifat dari salah satu sumber tadi. Misalnya,
anak laki-laki menerima semua sifat-sifat fisik serta mental dari
ayahnya, bukan dari ibunya. Ketiga, hereditas “penyatuan” yakni
sifat anak tidak menyalin cabang-cabang dari sumber aslinya.
Anaknya tidak menanggung sifat-sifat fisik yang sama dengan
orangtua mereka, dan mungkin anak menyalin dari sifat-sifat dari
kakeknya baik dari pihak ibu maupun dari pihak ayah. Dengan
kata lain cabang (anak) bertentangan dengan sifat-sifat sumber
aslinya. Teori penyatuan ini juga ada dalam Islam sebagaimana
akan dijelaskan pada paragram berikut ini. Keempat, heriditas
“penggabungan” yakni anak (cabang) menyalin salah satu sifat
tertentu dari sumber aslinya serta menyalin selainnya dari sumber
yang lain. Seorang anak mungkin menerima kecerdasan dan
tinggi badan dari sang ayah, namun wajah dan mata dari sang ibu.
Kelima, heriditas regresi filial ialah sifat-sifat dari orangtua akan
menghasilkan keturunan dengan kecenderungan pada sifat rata-
rata pada umumnya.

Bagaimana filsafat pendidikan Islam memandang “heri-
ditas”?

Islam sangat memperhatikan faktor al-waris\ah (hereditas)
ini dalam pembentukan kepribadian manusia dan mengarahkan-
nya ke hal-hal yang positif. Seperti Allah melebihkan keturun-
an Nabi Ibrahim dan keturunan Imran di atas bumi ini karena
hereditas yang baik cenderung meniru dari generasi ke generasi
(QS. Ali Imran [3]:34). Doa Nabi Nuh AS mengindikasikan begitu

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 105



kuatnya faktor heriditas membentuk kepribadian manusia. Ini doa
Nabi as dalam QS. Nuh: 26-28:

Ol B s 28 e NI e L Y oy 29 JUs
g Hlgly a5 ) DUSTLU L sl Ny dobe Tobiay ooay s
O VL B a5 Yy olaglly cnagalls Liage za Joes ol

Teks Alquran ini mengindikasikan bahwa keturunan orang
kafir yang secara genetis riwayat keluarga menerima sifat-sifat
buruk dari ayah-ayah mereka, juga akan mewarisi keyakinan
mereka.

Demikian juga menurut hadis-hadis Nabi saw sangat mem-
perhatikan faktor al-warisah (hereditas) ini.

Adanya pemilihan istri sebelum menikahinya memberi-
kan indikasi yang halus bahwa faktor hereditas ini mempunyai
pengaruh yang signifikan. Untuk itu tujuan pemilihan jodoh
bukan sekadar mempertimbangkan sisi kecantikan wanita, tetapi
mempertimbangkan hereditas dan kualitas agamanya sehingga
mendapat keturunan yang tidak cacat mental dan/atau fisik (QS.
Al-Bagarah [2]:221). Pemilihan jodoh dengan mempertimbang-
kan hereditas, kecantikan, dan kualitas agama, di dapat sandaran-
nya dari hadis Rasulullah SAW sebagai berikut:

C Jgensly pmll) st Lag 2 1gJ5 ity (ST |
(2301 olay) sendl il (3 slind STU 16

Artinya: Jauhilah oleh kalian rumput yang hijau. Para sahabat bertanya:
Apakah yang dimaksud dengan rumput hijau itu wahai Rasulullah? Beliau

*Ya Tuhanku, janganlah Engkau biarkan seorang pun di antara orang-
orang kafir itu tinggal di atas bumi. Sesungguhnya jika Engkau biarkan mereka
tinggal, niscaya mereka akan menyesatkan hamba-hamba-Mu, dan mereka tidak
akan melahirkan selain anak yang berbuat maksiat lagi sangat kafir. Ya Tuhanku!
Ampunilah aku, ibu bapakku, orang yang masuk ke rumahku dengan beriman
dan semua orang yang beriman laki-laki dan perempuan. Dan janganlah Engkau
tambahkan bagi orang-orang yang lalim itu selain kebinasaan.” (QS. Nuh: 26-28).

106 H. Maragustam



menjawab, yaitu wanita yang sangat cantik, yang tumbuh (berkembang)
di tempat yang tidak baik (HR. Daruquthni).

$Sakd 19 Ly e Gl LSl o J6 o
) 1SSy sLsY1 1,555,

Artinya: Seleksilah untuk wadah air manimu untuk istri kamu sekalian.
Nikahilah yang sederajat dan nikahkanlah kepada mereka (HR. Bukhari).

(e oy ookelll olg)) s Gl OB (Silaid 132 —

Artinya: Seleksilah untuk air mani (istri) kamu sekalian. Karena se-
sungguhnya keturunan itu kuat pengaruhnya (HR. Dailami dan Ibnu
Majah).

SAlsly Aot olal sl sl 0B (Silad 19—
(e ol ely)

Artinya: Pilihlah untuk air mani kamu sekalian. Karena sesungguhnya
wanita-wanita itu melahirkan orang-orang yang menyerupai saudara
laki-laki mereka dan saudara perempuan mereka (HR. Ibnu Adi).

Dari Abu Hurairah Radhiyallahu ‘Anhu, berkata “Seorang
lelaki dari Bani Fazarah mendatangi Nabi Shallahu ‘Alaihi
Wasallam dan berkata, ‘Istriku telah melahirkan anak yang ber-
kulit hitam.”” Nabi berkata, “Apakah kamu punya unta?” “Ya”
jawablaki-lakiitu.“ Apawarnanya?” tanya Nabi. “Merah”, jawab-
nya. “Apakah di antara anaknya ada yang berwarna hitam?”
tanya Rasulullah. “Ya ada”, jawabnya. “Dari mana datangnya?
Tanya Nabi SAW. “Mungkin mirip dengan kakeknya atau paman-
nya (HR. Bukhori 684 dan Muslim 1500).

Dalam hadis (al-Qarashi (2000) disebutkan bahwa seorang
laki-laki Anshar® mengeluh di hadapan Nabi SAW bahwa istrinya

SKaum Anshar (para penolong) adalah orang-orang Yatsrib (Madinah) yang
bersumpah setia serta menerima Nabi saw dan sahabat-sahabatnya setelah mereka
meninggalkan Makkah, kampung halaman mereka.

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 107



yang merupakan sepupunya telah melahirkan bayi kulit hitam,
padahal tidak ada kakek moyang mereka yang berkulit hitam.
“Engkau memiliki 99 arteri’, “jawab Nabi SAW, “Dan ia (istri-
mu) memiliki 99 arteri. Ketika arteri-arteri ini bercampur, mereka
akan berada dalam sebuah kekacauan dan masing-masing me-
mohon kepada Allah SWT untuk berkumpul dengan yang
sepertinya. Ini sungguh anakmu. Eangkau boleh pergi sekarang.
Bayi ini berasal dari salah satu arteri miliknya (istrimu) atau milik-
mu.” Laki-laki itu menggandeng istrinya dan lantas pergi. Hadis
ini menyisyaratkan bahwa anak-anak dapat menerima, secara
genetis, bahkan sifat yang terkecil dan terdalam sekalipun. Hadis-
hadis tersebut bersesuaian dengan syariat Islam dan teori-teori
pendidikan kontemporer.

Dari berbagai ayat Alquran dan hadis tersebut memberi
indikasi kuat bahwa faktor hereditas akan diwarisi/ditiru oleh
keturunannya. Anak akan mewarisi sifat-sifat dari kedua orang
tuanya, baik moral (al-khalgiyah), kinestetik (al-jismiyah) maupun
intelektual (al-‘aqliyah), sejak masa kelahirannya (Ulwan, 1976).
Islam mendorong kaum laki-laki agar melihat dengan seksama
aspek-aspek dari wanita sebelum menikahinya dan keluarga-ke-
luarga dan garis keturunan wanita itu, agar keadaan cacat fisik
dan mental dapat dihindari. Demikian juga sebaliknya para
wanita harus mengidentifikasi dengan cermat serta tepat lelaki
yang mereka pilih sebagai pasangan hidup.

Namun harus diakui pula tidak selamanya faktor hereditas
berjalan secara otomatis. Karena dengan adanya kehendak bebas
manusia, akan mampu mengalahkan pengaruh faktor al-waris\ ah
dan lingkungan atas pertolongan Allah. Seperti anak Nabi Nuh
AS, yang bernama Kan’an, ia kafir terhadap risalah bapaknya,
sekalipun Nabi Nuh AS adalah manusia pilihan Allah dan menjadi
rasul-Nya (QS. Hud [11]:43 dan 46). Azir, bapak Nabi Ibrahim

"Arteri  (pembuluh nadi) adalah pembuluh  darah berotot yang mem-
bawa darah dari jantung. Fungsi ini bertolak belakang dengan fungsi pembuluh
balik yang membawa darah menuju jantung.

108 H. Maragustam



AS adalah musyrik dan Ibrahim berusaha mengajaknya ke jalan
Allah. Namun Azir menjawab dengan perlakuan yang kejam
dan mengancam dengan ancaman rajam kalau Ibrahim tidak
berhenti dari mengajaknya ke petunjuk Allah (QS. Maryam, [19]:
46). Dari sini dapat dipahami pendapat al-Azim, bahwa baik
faktor hereditas maupun faktor lingkungan secara signifikan ikut
membentuk kepribadian manusia. Namun harus di ingat pula
bahwa kehendak bebas manusia akan mampu mengalahkan dua
pengaruh tersebut atas pertolongan Allah (bi ma’unatillah) se-
kalipun hal ini dilupakan oleh ulama (Al-Azim, 1073).

5. Lingkungan fisiologis, psikologis, dan sosio-kultural

Lingkungan ialah mencakup segala materiil dan stimuli
didalam dan diluar diri individu, baik yang bersifat fisiologis,
psikologis, maupun sosio-kultural. Lingkungan atau alam se-
kitar punya peranan penting dalam pembentukan jati diri ma-
nusia. Karena lingkungan merupakan elemen yang signifikan
dalam pembentukan personalitas serta pencapaian keinginan-
keinginan individu dalam kerangka umum peradaban. Biasanya
individu-individu di masyarakat mengikuti kebisaaan yang ada
di sekitarnya dengan sadar atau tidak sadar.

Lingkungan terbagi tiga yakni (1) fisiologis, (2) psikologis,
dan (3) sosio-kultural. Lingkungan fisologis meliputi segala kon-
disi dan materiil jasmani di dalam tubuh seperti gizi, vitamin, air,
zat asam, suhu, sistem saraf, peredaran darah, pernafasan, pen-
cernaan makanan, kelenjar-kelenjar indokrin sel-sel pertubuhan,
dan kesehatan jasmani. Lingkungan psikologis ialah mencakup
segenap stimulasi yang diterima oleh individu mulai sejak dalam
kandungan, kelahiran, proses kehidupan, dan sampai matinya.
Sedangkan lingkungan sosio-kultural ialah mencakup segenap
stimulasi interaksi, dan kondisi eksternal dalam hubungan-
nya dengan perlakuan ataupun karya orang lain. Seperti pola
hidup keluarga, pendidikan, pergaulan kelompok, pola hidup

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 109



masyarakat, latihan, belajar, pendidikan dan pengajaran, bim-
bingan, dan penyuluhan, budaya, dan tradisi. Selain itu, ilmu-
ilmu sosial, seperti sejarah, geografi, pendidikan, ekonomi, dan
politik, berkaitan dengan lingkungan sosial. Nilai-nilai mental dan
spiritual memainkan sebuah peran efektif yang berharga dalam
lingkungan sosial melalui pendidikan.

Islam telah mengenal aspek paling signifikan untuk me-
munculkan reaksi-reaksi individu dalam mendapatkan berba-
gai kebisaaan dan moralitas. Aspek ini ialah lingkungan sosio-
kultural khususnya persahabatan. Persahabatan merupakan
unsur pendidikan paling kuat yang mentransfer sifat-sifat dan
kecenderungan-kecenderungan individu. Kehidupan sosial ialah
kehidupan saling pengaruh. Setiap individu mempengaruhi
dan dipengaruhi lingkungan sekitar terutama lingkungan per-
gaulan. Hubungan-hubungan antarmanusia, baik individu mau-
pun antarkelompok, tingkat keharmonisan yang dirasakan oleh
masyarakat, serta tingkat kemampuan lingkungan sosial untuk
merealisasikan berbagai kebutuhan individu, semuanya bisa
mempermudah atau mempersulit proses pendidikan dalam
rangka pembentukan kepribadian. Dengan demikian manusia
berkembang dalam tiga dimensinya sekaligus, yakni lingkungan
fisiologis, psikologis, dan sosio-kultural.

Alquran dan Hadis memperhatikan faktor lingkungan ini
dalam pembentukan jati diri manusia. Pengaruh lingkungan ini
dapat dijumpai dalam Alquran, seperti tanah yang subur akan
tumbuh subur tanaman-tanaman dengan seizin Allah. Dan se-
baliknya tanah yang tidak subur, tanaman-tanamannya hanya
tumbuh merana (QS. al-A’raf [7]:58). Allah melebihkan sebagian
tempat daripada tempat lainnya. Seperti kelebihan kota Mekah,
Bait al-Maqdis, Bukit Sina, yang merupakan tempat dibesarkan
para nabi (QS. At-Tin, [95]:1-6, al-Maidah [5]:21; Al-Isra’ [17]:1),
Masjidil Haram, dan Masjid Nabawi di Madinah. Pengaruh ling-
kungan itu nampak pada pertumbuhan Maryam ketika Allah

110 H. Maragustam



melindunginya karena kemuliaan keluarga yang baik (QS. Ali
Imran [3]:37). Dalam hadis juga disebutkan :

s s (3 3o 1 JB WLy ale ) o 1 O -
5 al A ol YL o L) alg L 8o (all e Lad]
Artinya: Bahwa Nabi SAW bersabda: sekali shalat di masjidku (Nabi

SAW) lebih utama daripada 1000 kali shalat di masjid lainnya kecuali
Masjid Haram.

e (Sl (3 Lo :Ju&jwd&\y@j\ of =0

oy ol doeell Y o Ll e olsas Lad 85 e Lz
7 ol Lagh 3o il Bl e il ol )

Artinya: Bahwa sekali shalat di masjid Nabi lebih utama daripada seribu

kali shalat di masjid lainnya kecuali Masjid Haram dan sekali shalat di
Masjid Haram lebih utama seratus ribu daripada shalat di masjid lainnya.

Namun demikian, bahwa lingkungan itu bukanlah faktor
yang tetap membentuk dan mengarahkan jati diri manusia,

8Teks hadis tersebut terdapat dalam CD. ROM Mausu’ah al-Hadis al-Syarif,
al-Isdar al-Awwal 102, Program 6.31, Jami" al-Huquq Mahfuzah Shar Libaramij
al-Hadis, (1991-1996), Thya Syirkat Majmuah al-Alamiyah. Hadis tersebut dalam
kutub al-tis'ah (Bukhari, Muslim, al-Tarmiz\i, Nasai, Abu Dawud, Ibnu Majah,
Ahmad, Malik, dan al-Darimi) terdapat dalam Sheheh Muslim, bab al-Hajj, nomor
2471, Sunan al-Tirmizi, bab al-Managib, nomor 3851, Sunan al-Nasai, bab al-Masajid,
nomor 687, Sunan Ibnu Majah, bab Iqamah al-Salah wa al-Sunnah fiha, nomor
1395, Musnad Ahmad, bab Musnad al-Muks\ irin min al-S{ahabah, nomor 4606, dan
Sunan al-Darimi, bab al-Salah, nomor 1382. Para ahli hadis menilai hadis tersebut
khusunya jalur Imam Muslim tidak terdapat cacat dan dinilai sahih.

Teks hadis tersebut terdapat dalam CD. ROM Mausu’ah al-Hadis al-Syari>f,
al-Is}jda>r al-Awwal 102, Program 6.31, Jami” al-Huqu>q Mahfuz}ah Shar Libaramij
al-Hadis, (1991-1996), Ihya> Syirkat Majmuah al-Alamiyah. Hadis tersebut dalam
kutub al-tis’ah (Bukhari, Muslim, al-Tarmiz\i, Nasa>i, Abu> Dawud, Ibnu> Majah,
Ahmad, Ma>lik, dan al-Da>rimi) terdapat dalam Sheheh Muslim, bab al-Hajj,
nomor 2471, Sunan al-Tirmizi, bab al-Mana>qib, nomor 3851, Sunan al-Nasai, bab al-
Masa>jid, nomor 687, Sunan Ibnu Majah, bab Iqa>mah al-Sjalah wa al-Sunnah fiha>,
nomor 1395, Musnad Ahmad, bab Musnad al-Muks\iri>n min al-S{ahabah, nomor
4606, dan Sunan al-Darimi, bab al-Salah, nomor 1382. Para ahli hadis menilai hadis
tersebut khusunya jalur Imam Muslim tidak terdapat cacat dan dinilai sahih.

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat ... 111



karena ternyata para nabi tumbuh di antara lingkungan sosial,
yang kaumnya mencaci maki dan keras hati untuk diajak kepada
agama Allah. Allah memberikan contoh istri Nabi Nuh dan istri
Nabi Luth yang keduanya sangat tidak suka keberadaan suami
masing-masing sekaligus menjadi rasul. Iman istri Firaun kokoh
sekalipun berada dalam gemgaman Fir'aun (lingkungan sosio-
kultural) yang zalim, bahkan Fir'aun mengaku dirinya sebagai
Tuhan (QS. Al-Tahrim [66]:1-12).

Dengan demikian Islam mengakui keberadaan pengaruh
hereditas dan alam lingkungan dalam pembentukan kepribadi-
an manusia. Namun kedua faktor yakni endogen (hereditas)
dan eksogen (alam lingkungan) tersebut tidaklah berjalan secara
otomatis. Artinya, sekalipun seseorang berada pada lingkungan
sekitar yang baik dan hereditasnya baik, belum tentu ia menjadi
baik pula. Sebaliknya, sekalipun seseorang berada dalam ling-
kungan yang jelek dan heriditasnya kurang baik, mungkin saja
ia menjadi baik. Karena dengan kehendak bebas manusia dan ke-
mampuannya sesuai dengan batas-batas kemanusiaannya akan
dapat mengalahkan dua faktor pengaruh tersebut atas hidayah
Allah." Sebagaimana perlu diketahui bahwa apa yang diketa-
hui oleh manusia tentang hukum-hukum alam (sunnatullah)
termasuk hereditas dan alam lingkungan tentu sifatnya nisbi
(masih bersifat mungkin) bukanlah suatu kepastian dan obsolut.
Absolut dan pasti sebenarnya hanyalah kebenaran yang datang
dari Allah. Hal ini juga yang disinyalir Shihab, seorang ahli tafsir
kontemporer, bahwa setiap muslim percaya sepenuhnya bahwa
tata kerja alam raya berjalan konsisten sesuai dengan hukum-
hukum yang ditetapkan oleh Allah. Tetapi, pada saat yang sama,
tidak tertutup kemungkinan terjadinya peristiwa-peristiwa yang
berbeda dengan kebiasaan-kebiasaan yang dilihatnya sehari-
hari, karena baik yang terlihat sehari-hari maupun yang tidak

"Menurut Imam Ibnu Katsir bahwa, hidayah ini dibatasi masalah iman saja.
Yang dimaksud dengan hidayah ialah sesuatu yang ditetapkan dan dihujamkan
dalam kalbu seseorang yakni iman (Muhammad Ali al-Shabuni, 2004).

112 H. Maragustam



bisa terlihat, keduanya sama ajaib dan mengagumkan. Apalagi
sekian banyak hal yang oleh generasi masa kini dinilai "biasa’,
pernah dinilai luar biasa oleh generasi terdahulu (Shihab, 1977).
Kisah kafirnya Kan’an bin Nabi Nuh, ketuguhan iman istri Firaun,
dan lain-lain merupakan cerminan dari pernyataan bahwa ilmu
manusia itu sifatnya nisbi. Dengan demikian, pendidikan Islam
bersandar pada tiga nilai dasar yang asasi yang saling berpe-
ngaruh dalam proses pembentukan kepribadian manusia, yaitu
(1) hereditas berupa kapasitas akal, kalbu, nafs, fisik, bakat,
kecenderungan-kecenderungan lainnya; (2) faktor lingkungan
(lingkungan fisiologis, psikologis, dansosio-kultural), teristimewa
lingkungan sosio-kultural; dan (3) faktor kehendak dan kemau-
an bebas manusia merespon dirinya, dan lingkungannya. Tiga
faktor tersebut berada dalam kawalan hidayah Allah.

D. PERBEDAAN ANATARA FILSAFAT PENDIDIKAN
ISLAM DAN DASAR-DASAR FILSAFAT PENDIDIKAN
BARAT

Dari uraian sebelumnya maka dapat disimpulkan bahwa
secara epistemologis filsafat pendidikan Islam dan filsafat pen-
didikan Barat (nativisme, empirisme, dan konvergensi) adalah
berbeda dari beberapa aspek pendidikan seperti terlihat dalam
tabel berikut ini.

Filsafat Pendidikan Nativisme (FPN) dan Filsafat Pendidikan
Islam (FPI)

Aspek Filsafat Pendidikan | Filsafat Pendidikan Islam
Perbedaan Nativisme (FPN) (FPI)

Tugas Pendidik | Terbatas sebagai fasi- | Tidak cukup sebagai fasili-

litator dalam proses |tator melainkan juga ikut
pembelajaran bertanggungjawab terhadap
pembentukan peserta didik

yang beriman dan bertakwa

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 113



Pusat Perhatian

Penekanan ke Antro-
posentris (berpusat
pada manusia) dan

Penekanannya ke teosentris
(berpusat pada Tuhan), antro-
posentris dan lingkungan

sedikit terhadap sekaligus.
lingkungan
Aspek Persamaan | Persamaan
Pentingnya FPN mengakuinya |FPIjuga mengakuinya
faktor pembawa-
an (heriditas)
Pendidik ber- FPN mengakuinya |FPI pun mengakuinya
fungsi sebagai
fasilitator

Filsafat Pendidikan Empirisme (FPE) dan Filsafat Pendidikan

Islam (FPI)
Aspek Filsafat Pendidikan | Filsafat Pendidikan Islam
Perbedaan Empirisme (FPE) (FPI)

Manusia lahir
dalam keadaan
“suci bersih”

Emperisme lebih
cenderung memberi
pengertian “suci
bersih” sebagai
sesuatu yang kosong

Islam cenderung memahami
suci bersih bukan kosong
tapi potensi dasar dan ke-
cenderungan murni (fitrah)

Usaha
keberhasilan
pendidikan

Lingkungan memberi
peran lebih besar dan
bahkan menentukan
dalam keberhasilan
pendidikan

Memberi keterbatasan usaha
bagi keberhasilan pendidikan
karena dibalik segalanya ada
Tuhan Yang Maha Kuasa se-
suai dengan sunnatullahNya

Pusat Perhatian
Pendidikan

Penekanan ke ling-
kungan alam dan
sosial

Penekanannya ke Teosentris,
antroposentris dan ling-
kungan alam dan sosial

Aspek Persamaan

Persamaan

Manusia lahir
dalam keadaan

suci bersih

FPE mengakuinya

FPI juga mengakuinya

114

H. Maragustam




Filsafat Pendidikan Konvergensi (FPK) dan Filsafat Pendi-

dikan Islam (FPI)
Aspek Filsafat Pendidikan | Filsafat Pendidikan Islam
Perbedaan Konvergensi (FPK) (FPI)
Arah FPK lebih cenderung |FPI cenderung kea rah kehi-
pengembangan | kea rah kesejahteraan | dupan dunia dan akhirat yang
kepribadian hidup di dunia seimbang dan pengabdian
peserta didik kepada Allah (QS. Al-Zariyat

(51):56 dan Al-Qashas (28): 77.

Kebebasan dan
keterikatan dalam
keberhasilan
pembelajaran

FPK, keterikatan ber-
dasar pada unsur
dunia semata

Sedangkan FPI keterikatan
itu disamping unsur duniawi
tapi juga unsur ukhrawi

Pusat Perhatian
Pendidikan

Penekanannya pada
Antroposentris dan
Lingkungan secara
seimbang

Penekanannya pada teosen-
tris, antroposentris dan ling-
kungan.

Aspek Persamaan

Persamaan

Pengaruh heri- |FPKmengakuinya |FPIjuga mengakuinya

ditas (bawaan)

dan lingkungan

E. FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM TENTANG KEHI-
DUPAN

Pandangan pendidik terhadap hakikat kehidupan akan ber-
akibat terhadap kualitas kerja profesionalannya. Perbedaan
pandangan ini pula akan membawa dampak terhadap optimisme
atau pasimisme bagi peserta didik. Jika pendidik memandang
kehidupan dunia sebagai tujuan final, maka segala cara akan
ditempuhnya untuk mendapat kebahagiaan dunia tersebut. Apa-
kahcaraitudibenarkanolehnilai-nilaiketuhanandankemanusiaan
ataupun tidak. Yang terpenting tercapai tujuan dunianya. Maka
pendidik dalam menjalankan tugas-tugas profesionalnya selalu

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat ...

115



dalam filsafat pragmatismenya. Artinya nilai baik dari sesuatu
tugas ialah sejauh mana sesuatu itu berguna secara praktis
dalam arti fisik atau materi. Jika mendatangkan keuntungan
materi, maka hal itu dikerjakan. Jika tidak, maka ia tinggalkan
atau dikerjakan dengan sekadar menanggalkan kewajibannya
tanpa makna. Sebaliknya, jika kehidupan ini dipandang sebagai
sarana untuk menuju kehidupan yang abadi dan ujian, maka
pendidik dalam menjalankan tugas-tugas profesionalannya akan
sungguh-sungguh. Karena tidak mungkin suatu tugas diterima
oleh Tuhan, apabila dijalankan tanpa keikhlasan, profesional, ke-
jujuran dan kecintaan. Untuk itu penjelasan pandangan Islam
terhadap kehidupan sebagai ontologi pendidikan Islam/struktur
ide pendidikan Islam menjadi penting arrinya.

Islam memandang kehidupan dunia secara serius, penuh
rasa tanggung jawab, ujian, dan perjuangan. Kehidupan dan ke-
dudukannya di dunia sebagai tempat cobaan dalam kerangka
meningkatkan kualitas kehidupan. Kehidupan dunia adalah ke-
senangan sementara, tempat menyeberang dan jalan menuju
akhirat yang abadi. Oleh karena itu tidak boleh menjadikannya
sebagai tujuan hidup dan tujuan akhir. Kehidupan dunia ini yang
penuh dengan perhiasan, kesenangan, syahwat dan kenikmatan
ini benar-benar merupakan ujian yang sangat dahsyat. Setiap
muslim boleh dan berhak menikmati kehidupan dunia beserta
kesenangannya dalam batas-batas syariat. Bahkan bekerjasama
dengan non muslim tidak ada masalah, asalkan tetap dalam
kerangka menjalankan ketaatan kepada Allah dan rasulNya.
Dengan kata lain, setiap muslim boleh menikmati segala yang
diperbolehkan agama dengan tujuan merealisasikan syariat. Fil-
safat hidup demikian akan mewarnai seseorang dalam meng-
hadapi gelombang kehidupan. Seseorang (baca pendidik) yang
mendapatkan kenikmatan sesaat di dunia ini, akan dijadikan
sarana menciptakan hubungan kemanusiaan yang harmonis
dan bermartabat, seperti menolong, memberi kasih, rendah hati
dan sekaligus merekatkan hubungannya dengan Sang Pencipta.

116 H. Maragustam



Demikian juga tempaan kesusahan hidup yang di deritanya,
tidak menjadikan dia berputus asa, inferior (rendah diri), dan
apatis. Namun justru tetap optimis, rela, dan penuh tawakkal
bahkan menambah takwanya kepada Tuhan. Karena dia tau
bahwa derajat kehidupan bukan ditentukan oleh genangan harta,
pangkat atau tahta, tetapi dilihat dari takwanya (hubungan baik-
nya dengan sesama dan kepada Sang Pencipta). Dia tau pula
bahwa ada kehidupan yang sesungguhnya dan abadi, nun jauh
di sana yakni di haderat Allah Yang Maha Agung dan Maha Adil.
Dari uraian diatas, filsafat hidup manusia dalam perspektif
filsafat pendidikan Islam ialah menjalin hubungan baik dengan
kehidupan. Menurut Majid Irsan (1987) hubungan manusia
dengan kehidupan ini ialah hubungan ibtila’ yang berarti al-imtih
an (ujian) atau ikhtibar (labolatorium). Ujian yang menunjukkan
kepada ibtila” yang tersimpul pada tiga macam yakni (1) ujian
yang berkaitan dengan agama, (2) ujian yang berkaitan dengan
kemasyarakatan, dan (3) ujian yang berkaitan dengan alam (QS.
al-Mulk, [67]: 2; al-Kahf [18]: 7, Ali Imran, [3]:186). Ujian dapat
berupa kebaikan dan kesukacitaan (al-hasanat dan al-sarra’) atau
kejelekan dan kesusahan (al-sayyiat dan al-darra’). Kemampuan
seseorang menghadapi ujian akan dikatakan lulus, jika dengan
ujian itu akan bertambah kualitas hidup dan spiritualnya. Sebalik-
nya, dikatakan gagal, jika ia tidak ada perubahan ke arah yang
lebih baik kualitas hidup dan spiritualnya atau bahkan terjatuh
ke lembah yang hina. Peningkatan spiritual seseoranglah sebagai
salah indikator keberhasilannya menghadapi ujian kehidupan.
Perjalanan kualitas spiritual manusia berproses mengikuti
gelombang kehidupan yang syarat dengan ujian. Dalam meng-
hadapi ujian tersebut manusia menampilkan respon yang ber-
variasi. Golongan pertama, seseorang menikmati kesenangan
hidup atau menerima kesusahan hidup disertai dengan penda-
kian dan peningkatan spiritual kepada Tuhan. Golongan ini men-
jadikan ujian kehidupan sebagai labolatorium dan pembelajaran
bagi dirinya agar meningkat kualitas hidup dan spiritualnya.

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 117



Aktivitas di dunia bagi golongan ini sebagai ladang bercocok
tanam kebajikan di akhirat. Tujuan final dan abadi ialah akhirat,
sedangkan kehidupan dunia adalah tujuan sementara. Golongan
kedua, seseorang menikmati kesenangan hidup atau menjalani
kesusahan hidup di dunia disertai dengan larut di dalamnya
bahkan tanpa memperdulikan nilai-nilai agama dan nilai-nilai
luhur bangsa dalam menghadapi ujian tersebut. Aktivitas di
dunia bagi golongan ini sebagai kesenangan sekarang dan di sini
atau penderitaan lahir batin. Kehidupannya tanpa makna atau
kehidupan adalah memenuhi kesenangan nafsu syahwat sesaat.
Bahkanlupa tugasnya di muka bumi ini sebagai hamba Tuhan dan
sebagai khalifah. Kehidupan dunia dijadikannya sebagai tujuan
akhir bukan sebagai sarana atau terminal menuju kehidupan yang
abadi yakni akhirat. Untuk itu Jeffrey Lang (2004) mengatakan
bahwa adanya ujian di dunia ini, kemudian ada hari pembalasan
memiliki kemiripan dengan pola akademi. Ia menyerupai akhir
semester atau hari wisuda di perguruan tinggi. Manusia saat itu
akan disaring menjadi tiga kelompok (QS. al-Waqi’ah [56]: 7-56):
Pertama, golongan paling beriman, yaitu mereka yang paling baik
dalam ketundukan kepada Tuhan dan mereka didekatkan ke-
pada Tuhan. Kedua, golongan kanan, yaitu orang-orang yang
beramal cukup baik di dunia tetapi tidak mencapai keunggul-
an golongan paling beriman. Ketiga, golongan kiri, yaitu orang-
orang yang gagal dalam mengarungi kehidupan dan akan men-
dapat azab siksa di akhirat. Wajah orang-orang gagal tampak
terhina, tertekan, dan kepayahan, sedang mereka yang berhasil,
wajah mereka tampak senang dan berseri-seri (QS. al-Gasyiyah
[88]:1-16). Dengan demikian kehidupan dunia merupakan unsur
pokok skema Tuhan yang menguji manusia secara terus menerus.
Karena ujian-ujian itu tidak memperbaiki Tuhan, maka ia pasti
ditujukan bagi perbaikan kualitas manusia sebagai hamba dan
sebagai khalifah. Perbaikan itu tentu mencakup seluruh potensi
yang dimiliki manusia. Maka kehidupan ini dan eksistensi ma-
nusia di dalamnya dirancang untuk memberikan kesempatan

118 H. Maragustam



baginya menghadapi ujian dan pendidikan ini. Ujian kehidupan
akan berguna apabila yang diuji tersebut mengambil lesson-learn
(pembelajaran) atau pendidikan dari apa yang ia alami, apa yang
ia rasakan, apa ia refleksikan, kemudian mencari penyebabnya
dan pada akhirnya menemukan solusi memperbaiki dirinya
dalam menghadapi ujian-ujian berikutnya. Dengan kata lain ge-
lombang kehidupan ini adalah pendidikan dan pendidikan itu
sendiri ialah kehidupan.

Dari berbagai keterangan di atas, hakikat pandangan atau
filsafat Islam tentang kehidupan dapat dirangkum sebagai be-
rikut: Pertama, hakikat kehidupan dunia ini adalah sarana men-
cari bekal menuju akhirat dan tempat tinggal sementara (ter-
minal), bukan tempat yang abadi. Ini tidak berarti seseorang tidak
boleh mencari kebutuhan hidup di dunia sebanyak-banyak. Hal
tersebut boleh aja, asalkan prosesnya benar dan tujuannya pun
untuk dapat meningkatkan hubungan spiritual kepada Sang Pem-
beri nikmat sekaligus menciptakan hubungan yang baik dengan
sesama dan alam. Kedua, kehidupan ini sebagai ujian dan labo-
latorium serta pendidikan bagi manusia. Seseorang dapat saja
berbuat salah dan dosa. Yang terpenting dari perbuatan salah
itu ia menyadari dan mengetahuinya termasuk faktor-faktor
pemicunya. Setelah menyadari, lalu ia tobat dan memperbaiki
kualitas spiritual jiwanya. Mungkin manusia yang tidak pernah
salah adalah para nabi, rasul dan waliyullah. Dalam kehidupan
ini yang paling baik ialah seseorang tidak pernah berubat salah
dan dosa, diikuti dengan terus menerus meningkatkan kutalitas
spiritualnya kepada Tuhan. Yang berada di bawahnya ialah
seseorang berbuat salah, lalu belajar dari kesalahan dan tobat.
Setelah tobat, dia meningkatkan kualitas spiritual jiwanya kepada
Tuhan. Paling jelek ialah seseorang berbuat salah dan dosa terus
menerus, tidak menyadari kesalahannya, bahkan bangga dengan
dosa-dosanya. Ketiga, tujuan ujian adalah untuk mengetahui
tingkat kualitas manusia sebagai hamba dan sekaligus sebagai
khalifah. Keempat, setiap perilaku manusia menghadapi ge-

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 119



lombang ujian ini akan dipertanggung jawabkannya baik di
dunia maupun di akhirat. Tidak ada perbuatan salah dan dosa
tanpa ada akibat baik di dunia maupun di akhirat. Bedanya kalau
akibat di dunia seseorang dapat menyembunyikannya, namun
tetap dirasakannya, sedangkan di akhirat semua dibuka dan di-
rasakan. Kelima, hasil akhir dari perjalanan hidup manusia
menghadapi ujian sangat bervariasi dan hasil konkretnya ada
di hari pembalasan segala amal. Jika amal seseorang baik, maka
pasti balasannyapun baik pula. Sebaliknya jika amalnya jelek,
maka balasannya akan jelek pula. Keenam, hubungan manusia
dengan kehidupan dunia ialah hubungan ujian dan pembe-
lajaran, sedangkan dengan kehidupan akhirat ialah hubungan
pertanggung jawaban (mas’uliyah) dan pembalasan (jaza’).

Jika dibuat skema tentang manusia dalam menghadapi ge-
lombang kehidupan dunia sebagai ujian, labolarorium dan pen-
didikan adalah sebagai berikut:

Spiritual-ibadah menur
Spiritual-ibadah meningkat

Ketenangan/
Kedamaian

\,/

Titik kritis Penderitaan/azab sengsara

Gambar : Skema menghadapi gelombang kehidupan dan akibat yang
dipikulnya

120 H. Maragustam



F. INTISARI

Maksud dari struktur ide dasar pendidikan Islam ialah ide
dasar yang menjadi titik tolak dalam membangun isi dan sub-
stansi persoalan-persoalan pendidikan Islam. Struktur ide dasar
itu yang yang dibahas pada bab ini ialah bagaimana pandangan
Islam mengenai sunntullah (hukum keteraturan) alam, dasar-
dasar filsafat pendidikan Islam, dan filsafat kehidupan. Tujuan
alam ini diciptakan agar manusia dapat menggali nilai-nilai ke-
benaran dan kemanfaatan yang terkandung di dalamnya yang
dapat mengarahkan manusia kepada pengakuan eksistensial
dirinya sebagai hamba Allah, terutama untuk ma’rifatullah yakni
tauhid. Alam ini sebagai asas berpikir ilmiah dan dasar pijakan
dalam kerangka ilmu, serta sebagai pembelajaran apabila alam ini
diyakini sebagai hal yang exact, tetap (tidak pernah berubah) atau
terus menerus, ada keterulangan, sifatnya objektif, dan berjalan
atas dasar hukum kausal, dan teleologis (bertujuan). Pada
prinsipnya penentuan jati diri manusia ditentukan oleh tiga faktor
dalam bingkai hidayah Allah SWT. Yakni faktor (1) heriditas, (2)
lingkungan fisiologis, psikologis, dan sosio-kultural, dan (3) ke-
bebasan kehendak dan perbuatan manusia menentukan masa
depannya. Sedangkan filsafat hidup manusia dalam perspektif
pendidikan Islam ialah kehidupan ini dipandang sebagai ujian
dengan tujuan agar kualitas kehidupan manusia meningkat

baik dari segi kehidupan dunia maupun akhirat. Wallahu a’lam
bishshawab

Sunnatullah (Hukum-Hukum Keteraturan), Dasar-Dasar Filsafat .... 121



BAB VI

ALIRAN UTAMA
FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM (FPI)

A. PENGANTAR

Yang dimaksud dengan pemikiran atau filsafat ialah proses
kerja akal dan kalbu dalam melihat berbagai persoalan yang
ada dalam pendidikan (islam) dan berupaya untuk membangun
sebuah peradaban pendidikan Islam yang mampu menjadi wa-
hana bagi pembinaan dan pengembangan potensi-potensi peserta
didik secara optimal. Tugas pendidikan bukan menyamarata-
kan potensi dan kemampuan peserta didik tetapi mengoptimal
perkembangan dan pembinaan berbagai potensi dan kemam-
puan peserta didik secara optimal. Dengan kata lain tugas pen-
didikan ialah dari potensialitas menjadi aktualitas secara optimal.
Untuk itu berbagai aliran pendidikan lahir yang berusaha me-
ngembangkan seluruh potensi peserta didik secara optimal
sesuai dengan aliran pendidikan yang dianutnya.

B. KASADARAN MANUSIA DAN IMPLIKASINYA TER-
HADAP PARADIGMA PENDIDIKAN

Sebelum membahas aliran filsafat pendidikan Islam perlu
dijelaskan dulu tentang kesadaran manusia yang berimplikasi
terhadap paradigma pendidikan. Setiap praktek pendidikan mem-
bentuk kesadaran manusia. Kesadaran ini dapat didefinisikan
juga sebagai pandangan hidup yang menjadi pola (pattern) yang
mempengaruhi penerimaan pengetahuan, sikap, dan perilaku
yang merupakan hasil transfer dan transformasi dari pendidikan

122



itu. Secara komunal, kesadaran ini akan menjadi kesadaran ma-
syarakat yang mempengaruhi pola hidup masyarakat.

Menurut analisis Freire (1970) yang dikutip Mansour Fakih
bahwa ada tiga kesadaran yang menjadi turunan dari tiga para-
digma pendidikan. Tiga kesadaran itu ialah (1) kesadaran magis
(magical consciousness), (2) kesadaran naif (naival consciousness),
dan (3) kesadaran kritis (critical consciousness). Adapun penjelasan
tiga kesadaran tersebut sebagai berikut:

Pertama: Kesadaran magis terbentuk pada masyarakat yang
masih mempercayai hal-hal yang supranatural. Masyarakat ini
meyakini bahwa kekuatan terbesar yang mempengaruhi kehi-
dupan mereka adalah hal-hal yang gaib, mistis, dan supranatural
(luar alam). Sehingga hal-hal gaib ini harus di tundukkan dengan
sesajen, doa-doa atau jampi-jampi. Kuntowijoyo menyebut ma-
syarakat ini sebagai masyarakat pada tahap mitos. Masyarakat
dengan kesadaran magis, adalah masyarakat yang deterministik,
dan pasrah pada takdir. Masyarakat ini akhirnya, menerima saja
terhadap ketidak adilan sosial yang terjadi. Di tinjau dari para-
digma pendidikan, masyarakat dengan kesadaran magis adalah
masyarakat hasil dari pendidikan konservatif. Kesadaran magis
lebih melihat faktor di luar manusia sebagai penyebab dan ke-
takberdayaan mengatasi problema kehidupan. Proses pendi-
dikan yang menggunakan kesadaran magis ini tidak memberi-
kan kemampuan analisis, kaitan antara sistem dan struktur ter-
hadap satu permasalahan masyarakat, kaitan antara faktor yang
satu dengan faktor yang lain.

Kedua: Kesadaran naif adalah masyarakat yang meman-
dang bahwa setiap ketidakadilan sosial berakar dari kelemahan
manusia. Masyarakat dengan kesadaran naif terbentuk pada ma-
syarakat yang percaya bahwa kekuatan natural (alam) adalah
kekuatan terbesar yang mempengaruhi segala masalah di dunia
ini. Untuk itu kekuatan alam harus ditundukkan oleh tangan dan
usaha manusia. Bila alam tak bisa ditundukkan oleh manusia,
yang itu akan mengakibatkan kekacauan, maka manusia itu-

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 123



lah yang lalai dan lemah. Dalam kesadaran ini, masalah etika,
kreativitas, dan lain-lain dianggap sebagai penentu perubahan
sosial. Jadi dalam menganalisis mengapa suatu masyarakat
miskin dan lemah bagi mereka disebabkan karena salah ma-
syarakat sendiri, yakni mereka malas, tidak memiliki jiwa ke-
wirausahaan, atau tidak memiliki budaya membangun. Oleh
karena itu, man power development (membangun sumber daya
manusia) adalah sesuatu yang diharapkan akan menjadi pemicu
perubahan. Pendidikan dalam konteks ini juga tidak memper-
tanyakan sistem dan struktur, bahkan sistem dan struktur yang
ada adalah sudah baik dan benar, merupakan faktor ‘given’ dan
oleh sebab itu tidak perlu dipertanyakan. Tugas pendidikan
adalah bagaimana membuat dan mengarahkan agar murid bisa
masuk beradaptasi dengan sistem yang sudah benar. Kunto-
wijoyo mengistilahkan masyarakat pada tahap ini adalah masya-
rakat pada tahap ideologis. Pendidikan paradigma kedua (liberal)
adalah pendidikan yang memproduksi masyarakat dengan ke-
sadaran ini.

Ketiga: Kesadaran kritis adalah masyarakat yang menyadari
bahwa kekacauan di dunia ini diciptakan oleh sistem yang di-
buat oleh manusia itu sendiri. Aspek sistem dan struktur seba-
gai sumber masalah. Masyarakat kritis adalah masyarakat yang
keyakinannya telah bergeser dari kepercayaan kekuatan ter-
besarnya kepada alam menuju kekuatan manusia. Untuk itu ke-
kuatan manusia yang menjelma pada sistem ini harus ditunduk-
kan dengan ilmu dan kesadaran kritis. Paradigma kritis dalam
pendidikan, melatih peserta didik untuk mampu mengidentifikasi
ketidakadilan dalam sitem dan struktur yang ada, kemudian
mampu melakukan analisis bagaimana sistem dan struktur itu
bekerja, serta bagaimana mentranformasikannya. Tugas pen-
didikan dalam paradigma kritis adalah menciptakan ruang
dan kesempatan agar peserta didik terlibat dalam suatu proses
penciptaan struktur yang secara fundamental baru dan lebih baik.
Karena itu pula Kuntowijoyo menyebut masyarakat pada tahap

124 H. Maragustam



ini dengan istilah “masyarakat ilmu”. Hanya pendidikan kritislah

yang dapat menghasilkan kesadaran kritis ini.

Paradigma adalah world view, atau cara pandang terhadap
dunia. Dari suatu paradigma akan terbentuk perilaku yang men-
cerminkan paradigma yang dianut. Bagaimana suatu pendidikan
Islam sebagai sebuah perilaku kolektif dan sistemik memandang
dunia, adalah pertanyaan yang harus dijawab sebelum kita me-
nentukan variabel-variabel' pendidikan lainnya. Paradigma
pendidikan ini ditentukan oleh para pemegang kebijakan sistem
pendidikan (stakeholders) seperti, pemerintah, pendidik, tenaga
kependidikan, kepala sekolah, komite sekolah, pemilik yayasan,
pimpinan organisasi, dan sebagainya.

Dalam menjawab pertanyaan, bagaimana pendidikan me-
mandang dunia, ada tiga jawaban yang lazimnya muncul sebagai
implikasi dari tiga kesadaran dalam pendidikan.

1. Sistem pendidikan yang memandang realitas luar sebagai
sesuatu yang given, telah berlaku dan keharusan alami,
bahkan takdir Tuhan, tidak bisa/perlu dirubah, bahkan
perlu dilestarikan. Inilah sistem pendidikan yang pro status
quo. Para ahli filsafat pendidikan mengistilahkannya dengan
Pendidikan Konservatif. Pendidikan konsevatif ini lazim
diberlakukan pada negara-negara terbelakang dan berkem-
bang yang biasanya dengan rezim yang otoriter. Rezim
yang menggunakan kekuatan represif untuk membungkam
kreativitas dan kritik masyarakatnya. Rezim ini berusaha
untuk mengelabui masyarakatnya bahwa ketidakadilan
dan penyakit sosial yang ada seperti pengangguran, kri-
minalitas, konflik sosial, kemiskinan, kebodohan, ketidak-
adilan dan lain sebagainya adalah sesuatu yang terjadi
dengan sendirinya, sebagai sebuah ketentuan sejarah dan
sebagai takdir Tuhan. Pendidikan ini juga berusaha untuk
memisahkan peran pendidikan dengan realitas luar pendi-

Variabel pendidikan itu adalah metodologi, teknik, evaluasi, media, peran
fasilitator, kurikulum dan seterusnya.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 125



126

dikan. Pendidikan hidup dalam menara gading yang tak ter-
sentuh oleh masyarakatnya. Dari sistem pendidikan seperti
inilah akan kita dapati output pendidikan yang gamang
ketika kembali ke realitas objektif sosialnya. Mansuh Fakih
menjelaskan bahwa perubahan sosial bagi paradigma ini
bukanlah suatu yang harus diperjuangkan, karena perubahan
hanya akan membuat manusia lebih sengsara saja. Dalam
bentuknya yang klasik paradigma konservatif dibangun ber-
dasarkan keyakinan bahwa masyarakat pada dasarnya tidak
bisa merencanakan perubahan atau mempengaruhi perubah-
an sosial, hanya Tuhan-lah yang merencanakan keadaan ma-
syarakat dan hanya Dia yang tahu makna di balik itu semua.
Paradigma liberal. Paradigma ini memandang bahwa ke-
tidakadilan sosial terjadi karena kelalaian manusia itu sendiri
yakni kurang kreatif, tidak berjiwa wirausaha dan pemalas.
Kalau ada kemiskinan itu disebabkan karena manusianya
yang malas berusaha dan kurang kreatif. Pendidikan ini
memang lebih memusatkan pehatiannya pada diri manusia.
Untuk itu pendidikan dengan paradigma ini banyak meng-
gelar praktek-praktek pengembangan manusia, seperti human
development, dan sejenisnya. Dari paradigma liberal ini
pula lahir pelatihan/training semacam AMT (Achievement
Motivation Training). Pelatihan ini berasumsi bahwa keme-
laratan masyarakat disebabkan oleh kurang dimilikinya
need of achievement (kebutuhan berprestasi) dalam masya-
rakat itu. Untuk itu training-training AMT banyak digelar
oleh negara-negara kaya di negara-negara dunia ketiga
untuk menyebarkan motivasi berprestasi di tengah-tengah
rakyatnya. Ideologi developmentalisme yang berada di-
belakang paradigma pendidikan ini malah melahirkan se-
kelompok masyarakat elit baru yang tidak mau menyentuh
masyarakatyangadadibawahnya.Masyarakatbawahenggan
disentuh karena dipandang mereka sebagai masyarakat yang
malas. Sungguhpun demikian, kaum liberal selalu ber-

H. Maragustam



usaha untuk menyesuaikan pendidikan dengan keadaan
ekonomi dan politik di luar dunia pendidikan, dengan jalan
memecahkan berbagai masalah yang ada dalam pendidik-
an dengan usaha reformasi. Usaha ini terisolasi dengan
sistem dan struktur ketidakadilan kelas dan gender, dominasi
budaya dan represi politik yang ada dalam masyarakat.

Paradigma pendidikan kritis. Pendidikan kritis memandang,
bahwa pendidikan harus secara utuh meresapi dan menyatu
di tengah-tengah masyarakatnya. Bukan sekadar konsep
link and match yang malah berusaha untuk menyesuaikan
pendidikan dengan kebutuhan industri dan akhirnya men-
ciptakan manusia-manusia yang menjadi sekrup-sekrup ka-
pitalisme yang hilang nilai kesejatian manusianya. Urusan
pendidikan adalah melakukan refleksi kritis, terhadap “the
dominant ideology” ke arah transformasi sosial. Fakih menje-
laskan bahwa tugas pendidikan dalam pandangan paradigma
ini adalah menciptakan ruang agar sikap kritis terhadap sistem
dan struktur ketidakadilan, serta melakkan dekonstruksi dan
advokasi menuju sistem sosial yang lebih adil. Pendidik-
an tidak mungkin dan tidak bisa bersikap netral, bersikap
obyektif maupun berjarak dengan masyarakat. Visi pendi-
dikan ialah melakukan kritik terhadap sistem dominan se-
bagai pemihakan terhadap rakyat kecil dan yang tertindas
untuk menciptakan sistem sosial baru dan lebih adil. Tugas
pendidikan adalah memanusiakan kembali manusia yang
mengalami dehumanisasi karena sistem dan struktur yang
tidak adil. Paradigma ini memandang akar ketidakadilan
sosial adalah sistem yang berlaku pada masyarakat itu.
Sistem itu dapat berupa sistem politik (yang otoriter dan anti
demokrasi), sistem sosial (yang melestarikan kasta-kasta dan
menghambat laju mobilitas sosial), sistem ekonomi (yang ka-
pitalistik, dan anti kerakyatan) sistem budaya (yang patriaki
dan anti egaliter), bahkan sistem pendidikan itu sendiri (yang
menjadi alat pengukuh kekuasaan dan pro status quo). Untuk

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) | 127



itu pendidikan kritis berupaya melahirkan individu-individu
(dan akhirnya masyarakat) yang mampu mendekonstruksi
dan merekonstruksi sistem yang ada.

Pola pendidikan yang kritis ini nyatanya tidak diminati
oleh para ahli pendidikan (yang memang produk dari pen-
didikan konservatif) sehingga bentuk prakteknya jarang kita
saksikan di Indonesia. Pendidikan ini lebih populer di ka-
langan aktifis LSM yang anti kemapanan dan pro hak asasi
manusia. Karena itu pula, bangunan ilmiah dari paradigma
kritis ini masih terus tumbuh dan berkembang (Salah satunya
adalah wacana pendidikan profetik yang terinspirasi dari
gagasan ilmu sosial profetik-nya Kuntowijoyo yang meng-
ambil makna dari Q.S. Ali Imran (3):110). Dalam pendidikan
Islam, juga muncul aliran-aliran atau paradigma pendidikan
Islam. Pada garis besarnya terbagi kepada tiga.

ALIRAN UTAMA FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM (FPI)

Aliran FPI dalam perspektif Fitrah
Fatalis-Pasif

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya bahwa fitrah
itu adalah sistem penciptaan yang diberi potensi dasar dan ke-
cenderungan murni yang diberikan kepada setiap makhluk ter-
masuk manusia. Pandangan terhadap fitrah diantara para pe-
mikir pendidikan Islam berbeda-beda. Pandangan fitrah ini ber-
mula dari pemahaman terhadap QS. Rum (30): 30.2 Dari ayat ini
menurut Yasien Mohamed bahwa bawaan dasar (fitrah) manusia
dan proses perkembangannya dapat dikelompokkan menjadi
empat aliran yaitu (1) pandangan fatalis yang diwakili oleh Ibn
Mubarak (wafat 181 H), Syekh Abdul Qadir Jailani (wafat 561
H), dan Al-Azhari; (2) pandangan netral yang diwakili oleh

?Artinya: Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Allah);
(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak
ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan
manusia tidak mengetahui.

128 H. Maragustam



Ibnu Abd al-Barr (wafat 362 H); (3) pandangan positif yang di-
wakili oleh Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim al-Jauziyah (klasik),
Muhammad Ali al-Shobuni, Mufti Muhammad Syafi’i, Ismail Raji
al-Faruqi, Mohammad Asad, Syah Waliyullah (kontemporer);
dan (4) pandangan dualis yang diwakili oleh Sayyid Qutub dan
Ali Shari’ati (Yasien Mohammad, 1997). Menurut penulis, jika di-
hubungkan dengan respon manusia terhadap dunia luar maka
dapat klasifikasikan aliran tersebut menjadi empat yakni (1) fatalis-
pasif; (2) netral-pasif; (3) positif-aktif; dan dualis-aktif.

Pertama, fatalis-pasif. Maksud ”fatalis” ialah setiap individu,
melalui ketetapan Allah adalah baik atau jahat secara asal, cerdas
atau bodoh, baik ketetapan semacam ini terjadi secara semua-
nya atau sebagian sesuai dengan ketetapan Tuhan. Faktor-faktor
eksternal tidak begitu berpengaruh terhadap penentuan nasib
(keadaaan) seseorang karena setiap individu terikat dengan kete-
tapan yang telah ditentukan sebelumnya oleh Allah. Sedangkan
”pasit” maksudnya adalah setiap manusia tidak memberi respon
apa-apa (pasif) (hanya menerima dan tidak menolak) terhadap
pengaruh atau ketetapan dunia luar yakni Tuhan. Tuhan dala
paham ini telah menentukan segala-galanya sebelim manusia
lahir ke dunia yang tidak bisa dirubah. Dasar argumen yang di-
gunakan aliran ini ialah hadis Nabi SAW dari Abdullah Ibnu
Mas’ud berkata, Rasulullah SAW bersabda (mengomentari) firman
Allah, “Dan ingatlah ketika Tuhanmu mengeluarkan anak-anak
Adam dari sulbi mereka” (QS. Al-A’raf [7]: 172). Nabi SAW me-
ngatakan bahwa ketika Allah mengeluarkan Adam dari surga
dan sebelum turun dari langit, Allah mengusap sulbi Adam se-
belah kanan dengan sekali usapan, lalu mengeluarkan darinya
anak keturunan yang berwarna putih seperti mutiara dan seperti
zur (keturunan). Allah berfirman kepada mereka: Masuklah ke
dalam surga dengan nikmat-Ku. Lalu Allah mengusap sekali ter-
hadap sulbi Adam sebelah kiri, lalu mengeluarkan anak turunan-
nya yang berwarna hitam dalam bentuk zur. Allah berfirman:
Masuklah ke neraka dan Aku tidak peduli. Yang demikian itulah

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 129



maksud Allah tentang golongan kanan dan golongan kiri. Ke-
mudian Allah mengambil kesaksian terhadap mereka dengan
berfirman, "Bukankah Aku ini Tuhan kalian? Mereka menjawab,
"Betul, Engkau Tuhan Kami, kami menjadi saksi.’(QS. Al-A’raf
[7]:172).

Menurut Jailani bahwa seorang pendosa akan masuk surga
jika hal itu menjadi nasibnya (given) yang telah ditentukan Allah
sebelum ia lahir. Al-Azahari mengemukakan bahwa sifat dasar
yang tidak berubah dari fitrah berkaitan dengan nasib seseorang
untuk masuk neraka atau masuk surga, kebahagiaan atau pen-
deritaan. Implikasi dari pandangan ini bahwa faktor internal
dan eksternal termasuk lingkungan dan pendidikan adalah pasif
dalam pembentukan kepribadian. Karena nasib seseorang telah
ditentukan lebih dahulu sebelum dia lahir ke dunia yang dikenal
dengan ilmu azali Allah. Jika digambarkan aliran fatalis-pasif
adalah sebagai berikut:

/ <7

Allah SWT telah menentukan
nasib manusia sebelum dia lahir
ke dunia melalui struktur genetis

riwayat keluarga

Telah ditentukan Telah ditentukan Telah ditentukan rezeki,
Kehendak Perbuatan jodoh, ajal, dan bahagia
manusia manusia ataukah celaka sejak ruh
ditiupkan kepada calon
bayi

b. Netral-pasif.

Netral maksudnya bahwa anak lahir dalam keadaan suci,
utuh dan sempurna, suatu keadaan kosong sebagaimana adanya,
tanpa kesadaran akan iman atau kufur, baik atau jahat. Sedang-
kan «pasif» maksudnya setiap manusia tidak memberi respon

130 H. Maragustam



apa-apa (pasif) (hanya menerima dan tidak menolak) terhadap
pengaruh atau ketetapan dunia luar termasuk pendidikan dan
sosio-kultural. Ini sama dengan teori "tabularasa” dari John Lock.
Manusia lahir seperti kertas putih tanpa ada sesuatu goresan
apa pun. Pengetahuan manusia berbagai hal termasuk kebaik-
an, keburukan, benar-salah, indah-tidak indah, dan lain-lain di-
perolehnya dari polesan lingkungan termasuk pendidikan dan
sosi-kultural. Manusia berpotensi menjadi baik bila pengaruh
luar terutama orang tuanya mengajarkan demikian. Sebaliknya
berpotensi menjadi buruk bila lingkungan terutama orang tua-
nya mengabaikan nilai-nilai kebenaran, kebaikan dan keadilan
terhadap anak atau justru mengajarkan keburukan dan kejahat-
an terhadap anak. Prinsipnya ialah bahwa mana yang lebih do-
minan dan intensif mempengaruhi manusia (peserta didik), hal
itulah yang membentuk kepribadiannya, apakah ia cerdas atau
bodoh, kreatif atau jumud, dan lain sebagainya. Para ulama yang
berpandangan netral-pasif ini menegaskan bahwa fitrah bukan-
lah suatu keadaan iman atau kufur secara asal. Anak terlahir
dalam suatu keadaan suci, suatu keadaan kosong sebagaimana
adanya, tanpa pengetahuan atau kesadaran tentang iman atau

Lingkungan

alam dan sosial

Fitrah
Manusia
tabularasa

Pendidikan,
sosial media

(sosmed) dll.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 131



kufur. Pandangan ini mengambil argumen dari QS. Al-Nahl
(16): 78, “Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibu kamu
dengan keadaan tidak mengetahui sesuatupun; dan dia meng-
kurniakan kepada kamu pendengaran, penglihatan dan hati agar
kamu bersyukur.” Jika digambarkan aliran “netral-pasif” adalah
seperti gambar diatas.

c. Positif-Aktif

Maksud ”positif” yakni bawaan dasar atau sifat manusia
sejak lahir adalah baik, sedangkan kejahatan bersifat aksidental.
Sedangkan maksud ”aktif” adalah responnya terhadap dunia
luar bisa menerima, atau menolak, atau sintesis yakni perpaduan
antara nilai-nilai yang ada dalam dirinya dan nilai-nilai yang ber-
asal dari luar. Para ahli yang berpandangan positif-aktif mem-
bangun dasar argumennya dari QS. al-A’raf (7):172: “Dan (ingat-
lah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak-anak Adam
dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap
jiwa mereka (seraya berfirman): "‘Bukankah Aku ini Tuhanmu?’
Mereka menjawab: Betul (Engkau Tuhan kami), kami menjadi
saksi. (Kami lakukan yang demikian itu) agar di hari kiamat kamu
tidak mengatakan: Sesungguhnya kami (bani Adam) adalah
orang-orang yang lengah terhadap ini (keesaan Tuhan).

Menurut Ibnu Taimiyah, semua anak dilahirkan dalam ke-
adaan fitrah, yaitu dalam keadaaan membawa kebajikan (positif),
dan lingkungan sosiallah menyebabkan individu menyimpang
dari keadaan ini. Sifat dasar manusia memiliki lebih dari se-
kadar pengetahuan tentang Allah yang ada secara inheren di
dalamnya, tetapi juga suatu cinta kepada-Nya dan keinginan
untuk melaksanakan ajaran agama secara tulus sebagai seorang
hanif sejati. Ibnu Taimiyah membangun argumennya dengan
mengutip QS. Al-Rum (30):30.% Ibnu Taimiyah memberikan tang-

*’Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Allah); (tetaplah
atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak
ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan
manusia tidak mengetahui.” (QS. Al-Rum [30]:30).

132 H. Maragustam



gapan atas pandangan Ibnu Abd Al-Barr dan menegaskan bahwa
fitrah bukan semata-mata sebagai potensi pasif yang harus di-
bangunkan dari luar, tetapi merupakan sumber yang mampu
membangkitkan dirinya sendiri dari dalam. Shabuni berpendapat
bahwa kebaikan dan kesucian menyatu pada manusia, semen-
tara kejahatan bersifat aksidental (kecelakaan). Manusia secara
alamiah cenderung kepada kebaikan dan kesucian. Akan tetapi,
lingkungan sosial, terutama orangtua, bisa memiliki pengaruh
merusak terhadap diri (nafs), akal dan fitrah anak. Fitrah sebagai
sifat bawaan tetapi bisa rusak. Pemikir Islam kontemporer, Ismail
Raji al-Faruqgi, memandang bahwa kecintaan kepada semua yang
baik dan bernilai merupakan kehendak ketuhanan sebagai se-
suatu yang Allah tanamkan kepada manusia. Pengetahuan dan
kepatuhan bawaan kepada Allah bersifat alamiah, sementara ke-
durhakaan tidak bersifat alamiah.

Shadr berpendapat bahwa QS. Al-Rum (30):30 ini merupa-
kan pernyataan dan tidak menggariskan sesuatu aturan atau
hukum apa pun. Dengan demikian, menurutnya manusia telah
diciptakan sedemikian rupa sehingga agama menjadi bagian dari
fitrahnya, dan bahwa ciptaan Ilahi tidak bisa diubah. Agama
bukanlah materi budaya yang diperoleh manusia sepanjang se-
jarah. Agama adalah bagian dari fitrah suci manusia karenanya
manusia tidak bisa hidup tanpanya. Shadr mengatakan, Alquran
ingin mengatakan bahwa agama bukanlah sesuatu yang boleh
diterima atau ditolak oleh manusia. Ia adalah bagian fitrahnya
yang telah dibentuk oleh Allah dan yang tidak bisa diubah.
Ungkapan “tidak ada perubahan dalam ciptaan Allah” dalam
QS. al-Rum (30):30 bersifat pemberitahuan, bukan memerintah-
kan. Selama manusia adalah manusia, agama adalah norma yang
suci baginya. M. Shihab cenderung kepada aliran positif-akif
ini. Menurut Shihab bahwa fitrah manusia adalah kejadiannya
sejak semula atau bawaan dasar sejak lahirnya. Para ulama me-
mahaminya dengan tauhid. Di antara sandaran pendapatnya
adalah QS. al-Rum (30): 30. Kata Iz (tidak) pada ayat tersebut,

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 133



maka ini berarti bahwa seseorang tidak dapat menghindar dari
titrah. Dalam konteks ayat ini, ia berarti bahwa fitrah keagamaan
akan melekat pada diri manusia untuk selama-lamanya, walau-
pun boleh jadi tidak diakui atau diabaikannya. Fitrah tidak hanya
berarti fitrah keagamaan, tetapi juga potensi-potensi lain seperti
fitrah jasad, akal, dan lain-lain, sekalipun tidak menggunakan kata
fitrah (Shihab,1977). Jika aliran «positif-aktif» dibuat dalam suatu
gambar adalah sebagai berikut:

Lingkungan
alam dan

sosial

Fitrah
Positif-
Aktif

Pendidikan,
social media

(sosmed) dll.

d. Dualis-Aktif

Maksud ”dualis” ialah manusia sejak awalnya membawa
sifat ganda secara integral dan berlawanan. Di satu sisi cen-
derung kepada kebaikan, dan di sisi lain cenderung kepada
kejahatan. Sedangkan maksud “aktif” adalah responnya ter-
hadap dunia luar bisa menerima, atau menolak, atau sintesis
yakni perpaduan antara nilai-nilai yang ada dalam dirinya dan
nilai-nilai yang berasal dari luar. Menurut Qutub, dua unsur
pembentuk esensial dari struktur manusia secara menyeluruh,
yaitu ruh dan tanah, mengakibatkan kebaikan dan kejahatan

134 H. Maragustam



sebagai suatu kecenderungan yang setara pada manusia, yaitu
kecenderungan untuk mengikuti Tuhan dan kecenderungan
untuk tersesat. Kebaikan yang ada dalam diri manusia dileng-
kapi dengan pengaruh-pengaruh eksternal seperti kenabian
dan wahyu Tuhan sementara kejahatan yang ada dalam diri
manusia dilengkapi faktor eksternal seperti godaan syetan dan
kesesatan. Ahmad Tafsir termasuk dalam kelompok aliran
ini. Dia mengatakan bahwa fitrah yang disebut dalam hadis
adalah bawaan sejak lahir ialah potensi untuk menjadi baik dan
sekaligus potensi untuk menjadi buruk, potensi untuk menjadi
muslim dan untuk menjadi musyrik. Potensi itu tidak akan
diubah; maksudnya, kecenderungan untuk menjadi baik dan
sekaligus menjadi buruk itu tidak akan diubah oleh Tuhan.
Ahmad Tafsir (2004) menyandarkan pendapatnya pada hadis:

(;.L;} A.J.:« A.U\ dl“" 4U\ Jj.w) J\.e J}.n_s u\fm\ oJ.’JA diu-;

AJLM}J} M\Jﬁz:.:j dubj.@_a O\j-’b ;-544-“ ui-“ 'U}’ ‘}“ Jjj;'; :«""

s -

J’MVWJU‘#Q‘*U‘}@) ”‘"d“%ﬁb%’ﬁf‘
] wy\(”*sww_mw&u

/

Menurut Syari’ati yang dikutip Mohammad, bahwa tanah
simbol terendah dari kehinaan digabungkan dengan ruh dari
Allah sebagai pembentuk diri. Dengan demikian, manusia adalah
makhluk berdimensi ganda, dengan sifat dasar ganda, tersusun
dari dua kekuatan, bukan saja berbeda, tapi juga berlawanan.
Yang satu cenderung turun kepada materi dan yang lain cen-
derung naik kepada Ruh Suci. Al-Jamaly termasuk tokoh yang

*Artinya: Tidak ada seorang anakpun yang lahir, kecuali ia dilahirkan atas fitrah.
Kedua orang tuanyalah yang menjadikan dia beragama Yahudi, Nasrani ataupun
beragama Majusi sebagaimana binatang ternak memperanakkan seekor binatang
(yang sempurna anggota tubuhnya). Apakah kalian mengetahui di antara binatang
itu ada sesuatu yang putus (telinganya atau anggota tubuhnya yanglain). Kemudian
Abu Hurairah berkata: Bacalah QS. al-Rum (30):30, jika kamu menghendakinya.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 135



beraliran dualis-aktif ini. Dia mengatakan bahwa fitrah adalah
kemampuan-kemampuan dasar dan kecenderungan-kecende-
rungan yang murni bagi setiap individu. Kemampuan-kemam-
puan dan kecenderungan-kecenderungan tersebut kemudian
saling mempengaruhi dengan lingkungan sehingga tumbuh dan
berkembang menjadi lebih baik atau lebih buruk.

Ayat-ayat yang menjadi dasar kaum dualis-aktif adalah QS.
al-Hijr [15]:28-29): ”Dan (ingatlah), ketika Tuhanmu berfirman ke-
pada para malaikat: ‘Sesungguhnya Aku akan menciptakan se-
orang manusia dari tanah liat kering (yang berasal) dari lumpur
hitam yang diberi bentuk. Maka apabila Aku telah menyem-
purnakan kejadiannya, dan telah meniupkan ke dalamnya ruh
(ciptaan) Ku, maka tunduklah kamu kepadanya dengan ber-
sujud. QS. al-Balad [90]:10): “Dan Kami telah menunjukkan ke-
padanya dua jalan.” QS. al-Syams [91]:7-10: “Dan jiwa serta pe-
nyempurnaannya (ciptaannya), maka Allah mengilhamkan ke-
padajiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya, sesungguhnya
beruntunglah orang yang menyucikan jiwa itu, dan sesungguh-
nya merugilah orang yang mengotorinya.” Jika dijelaskan dalam
bentuk gambar adalah sebagai berikut:

Lingkungan
alam dan sosial

K— Fitrah
Dualis - Aktif

Budaya

Pendidikan,
social media
(sosmed) dll.

136 H. Maragustam



2. Aliran FPI perpektif filsafat dan ilmu pendidikan
a. Religius-Konservatif (al-maz\hab al-diniyyi al-muhafiz)

Kriteria aliran ini ialah (1) melihat konsep pendidikan Islam
harus dibangun dari nilai-nilai agama, (2) tujuan menuntut ilmu
dan klasifikasi ilmu berdasar pada nilai-nilai agama, (3) sumber
pendapatnya berasal dari murni dari ajaran Islam yang tertuang
dalam Alquran Hadis dan pendapat para ulama, dan (4) kurang
begitu mempertimbangkan situasi kongkrit dinamika pergumul-
an masyarakat muslim (era klasik maupun kontemporer) yang
mengitarinya. Diantara tokoh aliran ini ialah Imam al-Ghazali,’
Nasiruddin al-Thusi,® Ibnu Jama’ah,” Sahnun,® Ibnu Hajar al-
Haitami,’ al-Qabisi,'® dan az-Zarnuji.

Sebagai perwakilan, maka yang akan dibahas dalam aliran
Konservatif-Religius ialah diwakili oleh az-Zarnuji dan Imam
al-Ghazali, aliran Religius Rasional diwakili oleh kelompok
Ikhwanus Shafa dan aliran Pragmatis Instrumental diwakili oleh
Ibnu Khaldun. Karena nama-nama tersebutlah yang paling me-
representasikan secara baik tiga aliran/paradigma utama pendi-
dikan Islam tersebut. Tentunya tidak menutup kemungkinan me-
masukkan tokoh pendidikan muslim lainnya yang sealiran dengan
masing-masing, sesuai dengan kriteria pengklasifikasiannya.

*Abu Hamid Muhammad al-Ghazali al-Thusi al-Naisaburi al-Syafai’i lahir di
Thus pada tahun 450 H dan meninggal di Tairan wilayah Thus pada tanggal 14
Januari akhir 505 H. Karya-karya tulisnya di bidang pendidikan adalah Ayyuha al-
Walad, dan Thya” "Ulum al-Din.

Nashiruddin al-Thusi, lahir pada tahun 597 H dan meninggal duia pada tahun
672 H. Di antara karyanya terpenting di bidang pendidikan ialah Adab al-Muta'llim.

/Ibnu Jama'ah Qadli al-Qudlat Badruddin al-Kannani al-Hamawi al-Syafi’i,
lahir di Hamah pada tahun 639 H dan meninggal dunia pada tahun 733 H. Karya
tulisnya di bidang pendidikan ialah Taz"kirat al-Sami’ wa al-Mutakallim fi Adab al-
"Alim wa al-Muta’allim.

$Muhammad ibn Abdissalam ibn Said ibn Habib al-Tanukhi yang populer
dengan sebutan Sahnun, meninggal pada tahun 256 H. Karya tulisnya tentang
pendidikan adalah Adab al-Muallimin.

Syihabuddin Abul Abbas ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Ali ibn Hajar
al-Haitami, lahir di wilayah barat Mesir pada tahun 909 H dan meninggal di Mekah
pada tahun 974 H. Karya tulisnya tentang pendidikan adalah Tahrir al-Magal fi Adab
wa Ahkam wa Fawaid Yahtajj llatha Mu’addib al-Atfal.

YAbul Hasan Ali ibn Muhammad ibn Khalaf (324-403 H), ahli fikh dari
Qaeruwan. Karya tulisnya di bidang pendidikan ialah al-Risalah al-Munfassalah li
Ahwal al-Muta’allimin wa Ahkam al-Mu’allimin wa al-Muta’allimin.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 137



1) Syekh Tajuddin Nu’man bin Ibrahim bin al-Khalil Zarnuji

Ada tiga persoalan yang diangkat dalam tulisan ini yaitu (1)
apa tujuan pendidikan/memperoleh ilmu menurut al-Zarnuji
(2) bagaimana sifat dasar moral manusia dan pengembangan
sumber daya manusia, dan (3) bagaimana posisi pemikiran al-
Zarnuji tentang tujuan pendidikan dalam aliran filsafat pen-
didikan Islam. Tulisan yang bersifat deskriptif ini digunakan
pendekatan filsafat pendidikan yakni inkorporatif yakni gagasan
dari kajian teks karya al-Zarnuji mengenai pendidikan, dilihat
dari berbagai pemikiran pendidikan yang dilepaskan dari sistem
alirannya. Teknik analisisnya menggunakan analisis isi yakni me-
narik kesimpulan dalam usaha menemukan karakteristik pesan
yang dilakukan secara objektif dan sistematis. Dengan demikian
pemikiran pengarang kitab tidaklah dihubungkan dengan setting
sosial yang melingkupinya dan latar belakang pendidikannya.

Pengarang kitab Ta'lim al-Muta’llim Tariq al-Ta’allum ialah al-
Zarnuji, yang nama lengkapnya adalah Syekh Tajuddin Nu'man
bin Ibrahim bin al-Khalil Zarnuji (Syekh Ibrahim bin Ismail, tth).
Dalam Kamus Islam terdapat dua sebutan yang ditujukan ke-
padanya, yakni al-Zarnuji ialah Burhanuddin al-Zarnuji, yang
hidup pada abad ke-6 H/ 13-14 M dan Tajuddin al-Zarnuji, ia
adalah Nu'man bin Ibrahim yang wafat pada tahun 645H (Ahmad
Athiyatullah, 1970). Al-Zarnuji adalah seorang sastrawan dari
Bukhara (Lois Ma'luf, 1975), dan termasuk ulama yang hidup pada
abad ke-7 H, atau sekitar abad ke-13-14 M, ia dapat dikenal pada
tahun 593 H dengan kitab Ta'lim al-Muta’lim (Ahmad Athiyatullah,
1970). Kitab ini telah diberi syarah (komentar) oleh Al-’Allamah
al-Jalil al-Syekh Ibrahim bin Ismail, dengan nama, al-Syarh Ta'lim
al-Muta’llim Tariq al-Ta’allum dan oleh Syekh Yahya bin Ali bin
Nashuh (1007 H/ 1598M) ahli syair Turki dan Imam Abdul Wahab
al-Sya’rani ahli tasauf dan al-Qadli Zakaria al-Anshari.

Tentunya kitab ini tidak asing lagi bagi dunia pendidikan
Islam di Indonesia, khususnya di pondok pesantren Salafiyah,
karena kitab ini telah dijadikan referensi utama bagi santri dalam

138 H. Maragustam



menuntut ilmu. Menurut Mahmud Yunus bahwa dalam kitab itu
disimpulkan pendapat para ahli pendidikan Islam dan dikuat-
kan secara khusus pendapat Imam al-Ghazali. Kitab ini khusus
dalam ilmu pendidikan dan berpengaruh sekali dalam alam Islami
sebagai pegangan bagi guru untuk mendidik anak-anak. Al-
Zarnuji tinggal di Zarnuq atau Zarnuj, seperti kata itulah yang
dibangsakan kepadanya. Seperti disebutkan dalam Qamus Islami,
bahwa Zarnuq atau Zarnuji adalah nama negeri yang masyhur
yang terletak di kawasan sungai Tigris (ma wara’a al-nahr) yakni
Turtkistan Timur.

A shg) Lo ol 3 Speta iS5 L35 o s
A o A o [35,80) Ol

Dalam kitabnya secara implisit, al-Zarnuji tidak menentukan
di mana dia tinggal, namun secara umun ia hidup pada akhir
periode Abbasiyah, sebab khalifah Abbasiyah terakhir ialah al-
Mu'tashim (wafat tahun 1258 M/ 656 H). Ada kemungkinan pula
ia tinggal di kawasan Irak-Iran sebab beliau juga mengetahui syair
Persi di samping banyaknya contoh-scontoh peristiwa pada masa
Abbasiyah yang beliau tuturkan dalam kitabnya (Ali Musthofa
Ya’'qub, 1986).

Tujuan Pendidikan/Tujuan Memperoleh Ilmu™
Pendidikan merupakan upaya belajar dengan bantuan orang

"Maksud tujuan pendidikan /memperoleh ilmu di sini ialah suatu kondisi
tertentu yang dijadikan acuan untuk menentukan keberhasilan belajar/pendidikan
atau kondisi yang diinginkan setelah individu-individu melakukan kegiatan
belajar. Tujuan adalah apa yang dicanangkan oleh manusia, diletakkannya sebagai
pusat perhatian, dan demi merealisasikannya dia menata tingkah lakunya. Tujuan
itu sangat penting artinya karena dia berfungsi sebagai pengakhir segala kegiatan,
mengarahkan segala aktivitas pendidikan, merupakan titik pangkal untuk men-
capai tujuan-tujuan lanjutan dari pertama, tolok ukur keberhasilan suatu proses
belajar mengajar, dan memberi nilai (sifat) pada semua kegiatan tersebut. Kualitas
dari tujuan itu sendiri bersifat dinamis dan berkembang sesuai dengan perkem-
bangan kualitas kehidupan manusia. Lebih-lebih tujuan pendidikan yang di dalam-
nya syarat dengan nilai-nilai yang bersifta fundamental, seperti nilai moral dan nilai
agama.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 139



lain untuk mencapi tujuannya. Tujuan pendidikan atau belajar
suatu bangsa atau seseorang pada dasarnya bersumber pada fil-
safat hidup dan keyakinan dalam beragama. Maka dengan per-
bedaan filsafat hidup dan pemahaman keagamaan antar ahli
pendidikan, menjadikan lahirnya perbedaan dalam menetapkan
tujuan belajar. Karenanya tujuan pendidikan suatu bangsa akan
berbeda dengan tujuan pendidikan bangsa lain.

Menurut al-Jamaliy, tujuan pendidikan Islam antara ialah
(1) agar seseorang mengenal statusnya di antara makhluk dan
tangung jawab masing-masing individu di dalam hidup mereka
di dunia, (2) agar mengenal interaksinya di dalam masyarakat dan
tanggung jawab mereka di tengah-tengah sistem kemasyarakat-
an, (3) supaya manusia kenal alam semesta dan membimbingnya
untuk mencapai hikmat Allah di dalam menciptakan alam se-
mesta dan memungkinkan manusia menggunakannya, (4) supaya
manusia kenal akan Tuhan Pencipta alam ini dan mendorong-
nya untuk beribadah kepadanya (Muhammad Faadhil al-Jamaly,
1967). Menurut Syed Muhammad Naqueib al-Attas, (1979) bahwa
tujuan pendidikan itu supaya menjadikan manusia itu orang yang
baik (the aims of Education in Islam is to produce a good man). Se-
dangkan menurut al-Abrasy, bahwa tujuan umum yang asasi
bagi pendidikan Islam yaitu (1) untuk membantu pembentukan
akhlak yang mulia, (2) untuk persiapan kehidupan dunia dan
akhirat, (3) untuk persiapan mencapai rezeki dan pemeliharaan
segi-segi kemanfaatan. Pendidikan Islam tidaklah semuanya ber-
sifat akhlak, atau spiritual semata, tetapi menaruh perhatian pada
segi kemanfaatan pada tujuan-tujuan, kurikulum, dan aktivitas-
nya. Para pendidik muslim memandang kesempurnaan manusia
tidak akan tercapai kecuali dengan memadukan antara ilmu
agama dan ilmu pengetahuan, atau menaruh perhatian pada
segi-segi spiritual, akhlak dan segi-segi kemanfaatan. (4) Untuk
menumbuhkan jiwa ilmiah dan memuaskan keinginan diri
untuk mengetahui dan memungkinkan ia mengkaji ilmu sekadar
sabagai ilmu, dan (5) untuk menyiapkan peserta didik dari segi

140 H. Maragustam



profesional, teknis, dan perusahaan supaya ia dapat menguasai
profesi, teknis dan perusahaan tertentu, supaya ia dapat mencari
rizki dalam hidup dengan mulia disamping memelihara segi
spiritual dan keagamaan (Muhammad Athiyah al-Abrasyi, 1975).
Menurut al-Zarnuji tujuan belajar/pendidikan Islam (Syekh
Ibrahim bin Ismail, tth) adalah berikut ini:

51y Jl bl Loy wall g el (55 O g
PO elie] g cplll elmly Il Jlo o9 4 n e W)y
azdly L bl a9y Aall w2y kel LY el OB
s L A Colo o) Olay -1 LY sl

Gz Lol ase ST * g dle S5l

ey 4y (3 g oL *Mu\lw\&wuﬁ

Maksudnya: Tujuan seseorang menuntut ilmu harus meng-
harap rida Allah, mencari kebahagiaan di akhirat, menghilang-
kan kebodohan baik dari dirinya sendiri maupun dari orang lain,
menghidupkan agama, dan melestarikan Islam. Sesungguhnya
Islam dapat lestari, adalah dengan ilmu. Zuhud dan takwa tidak
sah tanpa disertai ilmu. Syekh Burhanuddin menukil perkataan
ulama sebuah syair yang mengatakan: “orang alim yang durhaka
bahayanya besar, tetapi orang bodoh yang tekun beribadah justru
lebih besar bahayanya dibandingkan orang alim tadi. Keduanya
adalah penyebab fitnah di kalangan umat dan tidak layak dijadi-
kan panutan. Selanjutnya al-Zarnuji berkata:

b Son Yy Ol Gy Jaa)) dam Lo SE)) 4 Ssug

Loy Olaldl e 2al Sl Ll pllam ¥zl ¥y L) L3I

s olST U O S Al iy edd ) s G
Yy o s g e

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) | 141



Maksudnya: Seseorang yang menuntut ilmu haruslah di-
dasari atas mensyukuri nikmat akal dan kesehatan badan. Dan
dia tidak boleh bertujuan supaya dihormati manusia dan tidak
pula untuk mendapatkan harta dunia dan mendapatkan ke-
hormatan di hadapan pejabat dan yang lainnya. Muhammad bin
Hasan rahimahullah berkata, “sekiranya seluruh manusia me-
matuhi hal-hal tersebut diatas, niscara mereka terbebas dari per-
budakan orang lain”.

Sebagai akibat dari seseorang yang merasakan lezatnya ilmu
dan mengamalkannya, maka bagi para peserta didik akan ber-
paling halnya dari sesuatu yang dimiliki oleh orang lain. Demikian
pendapat al-Zarnuji, seperti statemen berikut ini:

L) 'JU\MMWQM‘)M\SMJ"WO’U
s Al dl amy a0V oSl gLVl liall

sl e bz 6 T sl (b
Sl e b L 2l Old

Maksudnya: Barangsiapa dapat merasakan lezat ilmu dan
nikmat mengamalkannya, maka dia tidak akan begitu tertarik
dengan harta yang dimiliki orang lain. Syekh Imam Hammad bin
Ibrahim bin Ismail Assyafar al-Anshari membacakan syair Abu
Hanifah: Siapa yang menuntut ilmu untuk akhirat, tentu ia akan
memperoleh anugerah kebenaran/petunjuk. Dan kerugian bagi
orang yang mencari ilmu hanya karena mencari kedudukan di
masyarakat.

Tujuan pendidikan menurut al-Zarnuji sebenarnya tidak
hanyauntuk akhirat (ideal), tetapijuga tujuan keduniaan (praktis),
asalkan tujuan keduniaan ini sebagai instrumen pendukung
tujuan-tujuan keagamaan. Seperti pendapat al-Zarnuji berikut ini:

142 H. Maragustam



Jeisy Sl e el Capall WS Lkl (L 131N 4 gl

A e il i S5 e elgng avid Y pall Sliely
s 3 S o et I sy S e gdly Ol
AW AL i) Ll ) 4 S T agh olall any il

&

LR
I e J3 lgasley T LN e B LS s
SO Ggpte v T e g L Laey o

Maksudnya: Ingatalah, seseorang boleh menuntut ilmu
dengan tujuan untuk memperoleh kedudukan, kalau kedudukan
tersebut digunakan untuk amar makruf nahi munkar, untuk me-
laksanakan kebenaran dan untuk menegakkan agama Allah.
Bukan mencari keuntungan untuk dirinya sendiri, dan tidak pula
karena memperturutkan hawa nafsu. Seharusnyalah bagi peserta
didik untuk merenungkannya, supaya ilmu yang dia cari dengan
susah payah tidak menjadi sia-sia. Oleh karena itu, bagi peserta
didik janganlah mencari ilmu untuk memperoleh keuntungan
dunia yang hina, sedikit dan binasa. Seperti kata sebuah syair:
Dunia ini lebih sedikit dari yang sedikit, orang yang terpesona
padanya adalah orang yang paling hina. Dunia dan isinya adalah
sihir yang dapat menipu orang tuli dan buta. Mereka adalah
orang-orang bingung (kacau pikirannya, sesat), karena tanpa
memperoleh petunjuk.

Menurut al-Syaibani bahwa ada tiga bidang perubahan yang
diinginkan dari tujuan pendidikan yaitu (1) tujuan-tujuan yang
bersifat individual, (2) tujuan-tujuan social, dan (3) tujuan-tujuan
professional (Syabani, 1979). Kalau dilihat dari tujuan-tujuan
peserta didik dalam konsep al-Zarnuji, maka menghilangkan ke-
bodohan dari diri peserta didik, mencerdaskan akal, mensyukuri
atas nikmat akal dan kesehatan badan, merupakan tujuan-tujuan
yang bersifat individual. Karena dengan tiga hal tersebut akan

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 143



dapat mempengaruhi perubahan tingkah laku, aktivitas dan akan
dapat menikmati kehidupan dunia dan menuju akhirat. Tujuan
peserta didik mencari ilmu untuk menghilangkan kebodohan
dari anggota masyarakat (mencerdaskan masyarakat), menghi-
dupkan nilai-nilai agama, dan melestarikan Agama Islam adalah
merupakan tujuan-tujuan sosial. Karena dengan tiga tujuan ter-
sebut berkaitan dengan kehidupan masyarakat sebagai kese-
luruhan, dengan tingkah laku masyarakat pada umumnya. Dari
tujuan-tujuan sosial ini, al-Zarnuji melihat bahwa kesalehan dan
kecerdasan itu tidak hanya saleh dan cerdas untuk diri sendiri,
tetapi juga harus mampu mentransformasikannya ke dalam ke-
hidupan bermasyarakat. Sedangkan tujuan professional, ber-
hubungan dengan tujuan seseorang mencapai ilmu itu ialah
menguasai ilmu yang berimplikasi pada pencapaian kedudukan.
Namun kedudukan yang telah dicapai itu adalah dengan tujuan-
tujuan kemaslahatan umat secara keseluruhan. Memperoleh
kedudukan di masyarakat tidak lain haruslah dengan ilmu, dan
menguasainya. Baik tujuan individual, sosial dan professional
haruslah atas dasar memperoleh keridaan Allah dan kebahagiaan
akhirat. Untuk itulah nampaknya al-Zarnuji menempatkan men-
cari rida Allah dan kebahagiaan akhirat menjadi awal dari segala
tujuan (nilai sentral) bagi peserta didik. Jika tujuan memperoleh
ilmu dibagi kepada empat yakni (1) ilmu untuk ilmu (kegemar-
an dan hobi), (2) sebagai penghubung memperoleh kesenangan
materi, (3) sebagai penghubung memajukan kebudayaan dan
peradaban mausia, (4) mencari rida Allah dan kebagiaan akhirat,
maka yang terakhir ini sebagai tujuan sentral, sedangkan tujuan
lainnya sebagai tujuan instrumental. Lebih jelasnya dapat diliat
dalam gambar berikut:

144 H. Maragustam



Penghubung mencari
rida Allah dan
kebagiaan akhirat

\ ek N ) N/

limu semata-mata Penghubung untuk Penghubung untuk
untuk ilmu peroleh kesenangan kemajuan kebudayaan
(kegemaran dan hobi) dunia yang terbatas dan peradaban

Dari gambar diatas jelas terlihat bahwa tujuan pendidikan/
memperoleh ilmu untuk mencari rida Allah dan kebahagiaan
akhirat sebagai nilai sentral yang akan menyinari dan membing-
kai tiga tujuan di bawahnya. Artinya seseorang boleh saja mem-
peroleh ilmu untuk kegemaran, memperoleh materi atau ke-
majuan kebudayaan dan peradaban asalkan saja dibingkai dan
disinari oleh nilai-nilai keagamaan. Ini dapat dimengerti karena
tujuan haruslah diletakkan sebagai pusat perhatian dari semua
unsur yang terlibat dalam pendidikan. Tujuan seperti ini diistilah-
kan oleh Ali Abdul Azim sebagai tujuan yang paling agung. Se-
perti dia katakan berikut ini:

AL Jlay) e Yl @ el S 0L,
Ay ity sl LY Al o Llasy dloeens

Maksudnya: Tujuan memperoleh ilmu pengetahuan yang
paling penting dan agung dalam Islam, ialah dapat berhubungan
dengan Allah SWT. Tujuan ini merupakan hal yang paling utama
untuk menuju kepada kebenaran, kebaikan, dan keindahan.

Dari gambaran di atas dapat dilihat bahwa tujuan-tujuan
tersebut baik yang bersifat ideal maupun yang bersifat praktis
sudah menggambarkan nilai-nilai ideal islami, yaitu pertama,
dimensi yang mengandung nilai untuk meningkatkan kesejahte-

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 145



raan di dunia. Nilai ini mendorong seseorang untuk bekerja keras
dan profesional agar keuntungan dan kenikmatan dunia dapat
diperoleh sebesar-besarnya. Kedua, dimensi yang mengandung
nilal-nilai rohani dan keakhiratan. Dimensi ini menuntut peserta
didik untuk tidak terbelenggu oleh mata rantai kehidupan yang
materialistis di dunia, tetapi ada tujaun-tujuan yang lebih jauh dan
mulia yaitu kehidupan sesudah mati. Penghayatan terhadap nilai
ini, menjadikan peserta didik mampu mengendalikann syahwat
kenikmatan dunia/materi. Ketiga, dimensi yang mengandung nilai
yang dapat mengintegrasikan antara kehidupan dunia (praktis)
dan ukhrawi (ideal). Menurut Arifin, keseimbangan dan kese-
rasian antara kedua kepentingan ini menjadi daya tangkal ter-
hadap pengaruh-pengaruh negatif dari berbagai gejolak kehi-
dupan yang menggoda ketenangan hidup manusia, baik yang
bersifat spiritual, sosial, kultural, ekonomis, maupun ideologis
dalam kehidupan pribadi manusia.

Tujuan memperoleh ilmu yang dikemukakan oleh al-Zarnuji
jika dilihat dari aliran pendidikan Islam dalam perspektif ilmu
pendidikan, maka al-Zarnuji termasuk dalam aliran Konservatif-
Religius. Ridha mengatakan, disamping lahirnya teori pendidik-
an berdasar pada hakikat fitrah dalam Alquran, juga orientasi
keagamaan dan filsafat negara dalam menafsirkan realitas dunia,
fenomena dan eksistensi manusia melahirkan pemikiran pen-
didikan Islam terutama menentukan (1) tujuan, (2) ruang lingkup,
dan (3) pembagian ilmu. Maka berdasar tiga ini, Ridha membagi
aliran utama pemikiran pendidikan Islam menjadi tiga; religius
konservatif; religius rasional dan pragmatis instrumental.

Menempatkan al-Zarnuji dalam aliran konservatif-religius,
karena ia menafsirkan realitas jagad raya berpangkal dari ajaran
agama sehingga semua yang menyangkut tujuan menuntut ilmu
harus berpangkal dari ajaran agama. Tujuan keagamaan adalah
sebagai tujuan belajar. Bingkai agama harus menyinari seluruh
aktivitas peserta didik dalam memperoleh ilmu. Sehingga boleh
saja peserta didik bertujuan mencari kedudukan dalam mem-

146 H. Maragustam



peroleh ilmu, tetapi kedudukan itu harus difungsikan untuk
tujuan-tujuan keagamaan yakni amar makruf nahi munkar, me-
negakkan kebenaran, dan untuk menegakkan nilai-nilai islami.
Implikasi dari pemikiran ini sangat jauh. Peserta didik yang
semata-mata mencari rida Allah dalam menuntut ilmu tetap
dalam bingkai kebenaran baik dikontrol oleh aturan-aturan atau-
pun tidak. Berbeda dengan peserta didik yang menuntut ilmu
karena mencari materi. Sewaktu materi tidak di dapat atau ber-
kurang maka dia akan patah semangat dan pasimis serta tidak
menjalankan tugasnya sebagaimana mestinya. Karenanya proses
belajar belajar menjadi terganggu dan terbengkelai.

Sebagai implikasi dari pandangan al-Zarnuji mengenai
tujuan pendidikan/memperoleh ilmu tentu terdapat dampak
positif edukatif dan dampak negatif edukatif. Dampak edukatif
positifnya ialah rasa tanggung jawab moral yang sangat kuat.
Penghargaannya terhadap persoalan pendidikan Islam sangat
tinggi, bahkan menilainya sebagai wujud tanggang jawab ke-
agamaan yang sangat luhur. Tugas mengajar dan belajar tidak
sekadar sebagai tugas-tugas profesi dan tugas-tugas kemanu-
siaan tetapi lebih jauh dari itu yakni sebagai tuntutan kewajiban
agama. Tanggung jawab keagamaan sebagai titik sentral dalam
pendidikan Islam, di samping tanggung jawab kemanusiaan baik
dalam konstruksi tataran konsep maupun tataran aplikasi pen-
didikan. Tuntutan insaniyah (kemanusian) tidak sejalan dengan
tuntutan ilahiyah (keagamaan), maka yang harus didahulukan dan
dimenangkan ialah tuntutan keagamaan.

Dampak negatif edukatifnya menjadikan term al-ilm (ilmu)
yang dalam Alquran dan Hadis bersifat mutlak tanpa batas men-
jadi bersifat terbatas hanya pada ilmu-ilmu keagamaan, dan ke-
cenderungan pencapaian spiritual yang lebih menonjol, men-
dorong pemikiran pendidikan Islam ke arah pengabaian urusan
dunia dengan segala kemanfaatan dan amal usaha yang sebenar-
nya boleh dinikmati dan bisa dikerjakan. Oleh karena pemikiran
pendidikannya terpusat pada bingkai agama, maka pengaturan

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 147



kehidupan dunia akan diambil oleh orang-orang non muslim. Hal
ini pula menunjukkan sekaligus ketidak berdayaan umat muslim
untuk melaksanakan amar makruf dan nahi munkar dalam refor-
masi dan transformasi sosial yang bermoral dan berkeadilan.

Bagaimana menurut al-Zarnuji sifat dasar moral manusia dan
aksinya terhadap dunia luar dalam perspektif aliran fatalis-pasif,
netral-pasif, positif-aktif, dan dualis-aktif. Bagaimana menurut al-
Zarnuji mengenai proses perkembangan pribadi manusia? Secara
eksplisit al-Zarnuji tidak menyebutkan, tetapi secara implisit
dapat memberi gambaran kepada pembaca bahwa al-Zarnuji lebih
cenderung kepada aliran positif-aktif dalam konsep pendidikan
Islam. Berikut statemennya:

L™y Wy 5 Wg eV it OF aid 3Lewd1 Ll Ll

Sy Ll dns Olegkes ) (o 5 i i gl Lo

g Lol DygBy L oy 1l ) iy R 5 Jy
Lo Oledw dfu’ sl e el 1B

Maksudnya: Adapun cara memilih ustadz, maka seseorang
yang sedang menuntut ilmu hendaklah mencari ustadz yang
paling alim, yang paling wara’'? dan yang paling tua usianya. Se-
bagaimana setelah Abu Hanifah merenung dan berpikir, maka
dia memilih ustadz Hammad bin Abi Sulaiman, karena beliau
mempunyai kriteria tersebut. Selanjutnya Abu Hanifah berkata:
Beliau adalah seorang ustadz yang berakhlak mulia, penyantun
dan penyabar. Aku bertahan menuntut ilmu kepadanya hingga
aku seperti sekarang ini.

Begitu pentingnya terma memilih ustadz ini, al-Zarnuji
mengutip perkataan orang bijak yaitu jika kamu pergi menuntut
ilmu ke Bukhara, maka jangan tergesa-gesa memilih pendidik,
tapi menetaplah selama dua bulan hingga kamu berpikir untuk

2Wara’ adalah seseorang yang menjauhkan diri dari dosa, maksiat, dan perkara
yang syubhat/tidak jelas haram atau halalnya.

148 H. Maragustam



memilih ustadz. Karena bila kamu langsung memilih kepada orang
yang alim, maka kadang-kadang cara mengajarnya kurang enak
menurutmu, kemudian kamu tinggalkan dan pindah kepada
orang alim yang lain, maka belajarmu tidak akan diberkati. Oleh
karena itu, selama dua bulan itu kamu harus berpikir dan ber-
musyawarah untuk memilih ustadz, supaya kamu tidak mening-
galkannya dan supaya betah bersamanya hingga ilmumu berkah
dan bermanfaat.

Peserta didik tidak hanya bersungguh-sungguh memilih
ustadz yang akan memberi pengaruh kepadanya tetapi juga me-
milih teman yang tepat. Berikut pernyataan al-Zarnuyji:

Loy plly 2Bl OF s et U
iy Sy Jlaally OSS 0 kg gitilly o) okl
t ks ol

sty Oy Al OB 4z paly Jld sl e

g 130 Ol * B dgmd 313 OSTOL
SAE 4,

JEER WA

MJ}TJL@&MVS *dYBL}Om\%ﬁY

Ao sl B mog w RS T An e AL aus

Sl e Wy sidee IS Ol Bl wle 1 s
ety ailaty 4135 ol OF VI aOLLY)
Maksudnya: Peserta didik harus memilih persahabatan
dengan orang yang tekun belajar, yang wara’, yang mempunyai

watak istigamah (tetap pendirian) dan yang berkemampuan
memahami. Peserta didik menghindari pertemenan dengan

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 149



pemalas, atheis, banyak bicara, perusak, dan tukang fitnah. Se-
orang penyair berkata: “Janganlah bertanya tentang kelakuan se-
seorang, tapi lihatlah siapa temannya. Karena seseorang biasa-
nya mengikuti temannya. Kalau temanmu berbudi buruk, maka
menjauhlah sesegera mungkin. Dan bila berlaku baik maka ber-
temanlah dengannya, tentu kamu akan mendapat petunjuk.
Ada sebuah syair berbunyi: “Janganlah sekali-kali bersahabat
dengan seorang pemalas dalam segala tingkah lakunya. Karena
banyak orang yang menjadi rusak karena kerusakan temannya.
Berjangkitnya sifat malas lagi bodoh membeku itu cepat menular.
Seperti halnya bara api yang dimasukkan ke dalam debu tentu
akan segera padam. Nabi Muhammad SAW bersabda: Setiap
anak dilahirkan dalam keadaan fitrah. Kedua orangtuanyalah
yang menyebabkan anak itu menjadi beragama Yahudi, Nasrani
atau Majusi”. Lebih jelasnya masalah fitrah ini dijelaskan oleh
Nabi SAW berikut ini dan artinya:

o -

5113 KRNI ey NE Jju S S diup

MW) d..:\f.a:uj 4;\.\;.;: ;\}jﬁ ;haj\ le_c "Uﬁ" y‘ Jﬁj}z :J" /

J}upu»w@%ﬂ;yﬁ;\&aww\@w

B Y e S0 5l g el i) 152 0] ydh 55 o
TN L _)J: w\ du-

Dari berbagai statemen al-Zarnuji tersebut menunjukkan
bahwa sifat dasar moral manusia itu bersifat positif-aktif. Arti-
nya, pada dasarnya manusia itu baik sebagai anugerah Tuhan,
dan aksinya terhadap dunia luar bersifat aktif. Yakni seseorang

BArtinya: Dari Abu Hurairah berkata, bahwa Nabi SAW bersabda: Tidak
seorang anakpun, kecuali ia dilahirkan sesuai dengan fitrahnya. Kedua orang
tuanyalah yang mengyahudikan, menasranikan dan memajusikannya, sebagai-
mana binatang ternak memperanakkan seekor binatang (yang sempurna anggotan
tubuhnya). Apakah kalian mengetahui di antara binatang itu ada yang putus
(telinganya atau anggota tubuh lainnya). Kemudian Abu Hurairah berkata, jika
kamu kehendaki bacalah QS. Al-Rum [30]:30).

150 H. Maragustam



bisa saja dipengaruhi oleh alam lingkungannya secara penuh atau
sebaliknya dunia luar dipengaruhinya sehingga sesuai dengan
keinginannya. Atau dirinya dan dunia luar melebur menjadi tarik
menarik secara terus menerus dan saling pengaruh serta proses
kerjasama. Namun nampaknya al-Zarnuji lebih banyak menekan-
kan kepada penataan lingkungan soaial budaya, seperti memilih
ustadz, memilih guru, memilih teman dan memilih lingkungan
tempat peserta didik menimba ilmu. Sekalipun demikian, belum
dapat dikatakan bahwa al-Zarnuji beraliran Empirisme, karena
pada bab lain dalam bukunya ia juga membicarakan tentang
tawakkal dan mempercayai bahwa manusia membawa fitrah
positif. Tawakkal tentu merupakan salah ciri dari yang beraliran
Nativisme. Sehingga lebih tepat kalau al-Zarnuji dikelompokkan
kepada positif-aktif. Karena bagaimanapun juga manusia tidak
lepas dari bawaan hereditasnya, fitrah tauhidnya, pengaruh alam
lingkungannya atau proses kerjasama antara keduanya (inter-
aktif) dan kehendak bebasnya. Namun juga perlu diingat bahwa
dalam sisi kehidupan ini kadang-kadang disadari atau tidak ada
‘inayatullah (pertolongan Tuhan). Seperti halnya kasus Kan’an
(anak Nabi Nuh) yang tetap ingkar sekalipun dibesarkan dan di-
asuh dalam lingkungan kerasulan, isteri Fir'aun yang tetap wanita
shalihah, sekalipun suaminya seorang yang musyrik, istri Nabi
Luth tetap durhaka kepada suaminya sekalipun setiap harinya di-
sinari oleh misi kerasulan dan lain-lain yang dicontohkan dalam
Alquran. Mungkin itulah yang dapat diistilahkan oleh al-Zarnuji
dengan istilah tawakkal.

2) Imam al-Ghazali

Nama lengkapnya Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali;
mendapat gelar dari kaum muslimin sebagai “Hujjatul Islam”.
Dilahirkan pada tahun 450 H atau tahun 1058 M. Beliau adalah
seorang Ahlus Sunnah al-Asya’ariah dan ahli dalam ilmu figh atau
imam dalam madzab Syafi'iyah. Tempat kelahirannya “Thuus”
salah satu kota Khurasan wilayah Parsi. Dia belajar ilmu pengeta-

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 151



huan dasar di kota ini dan kemudian pindah ke Nysaphur dan di
sini berguru dengan ulama besar Imam al-Harmain Abi al-Ma’aali
al-Juwaini (w. 1016 M), ahli figh Syafi'iyah waktu itu. Berkat ke-
tekunan dan kerajinan yang luar biasa dan kecerdasannya yang
tinggi, maka dalam waktu yang tidak lama dia menjadi ulama
besar dalam madzab Syafi'iyah dan dalam aliran Asy’ariah. Dia
dikagumi oleh gurunya “al-Juwaini”, dan juga oleh para ulama
pada umumnya.

Setelah gurunya “al-Juwaini” wafat beliau meninggalkan
Nysaphur menuju ke sebuah kota bernama al-Askar tidak jauh
dari Nysaphur. Di tempat ini dia bertemu dengan Wazir Nizamul
Mulk, Wazir dari Sultan Malik Syah al-Saljuqi. Pada waktu itu
beberapa ulama terkemuka bersama-sama dengan Wazir. Dalam
kesempatan ini mereka bersepakat mengadakan tukar pikiran,
diskusi-diskusi ilmiah dengan Imam al-Ghazali. Dalam per-
temuan-pertemuan ilmiah ini terjadi perdebatan-perdebatan dan
munazarah di antara mereka, dan nampaklah keunggulan dan ke-
lebihan al-Ghazali sehingga para ulama itu mengakui keluasan
ilmu beliau dan memberi beliau gelar dengan “Fuhuhul iraag”
tokoh ulama Iraq. Pengetahuan beliau yang luas dalam ilmu
tilsafat mendorong Wazir untuk mengundangnya.

Dengan demikian meningkatlah kedudukan al-Ghazali di
hadapan Wazir dan akhirnya dia diangkat sebagai guru besar di
Madrasah Nizamul Mulk di Baghdad pada tahun 484 H, suatu
perguruan tinggi yang mahasiswanya kebanyakan para ulama.
Beliau sangat dihormati, disegani dan dicintai, karena kehalus-
an bahasanya dan keluasan ilmunya itu. Empat tahun lamanya
beliau mengajar di Madrasah tersebut. Kemudian tumbuhlah
dalam jiwa beliau perasaan zuhud dari kehidupan duniawi, lalu
ditinggalkannya jabatan ini karena ingin hidup uzlah. Beliau pergi
ke Mekkah untuk menunaikan ibadah haji kedua kalinya pada
tahun 488 H dan terus melanjutkan perjalanan ke Damaskus. Di
negeri ini beliau hidup menyepikan diri dan menjauhkan diri
dari segala kemasygulan duniawi. Kemudian dia pergi ke Mesir

152 H. Maragustam



tinggal beberapa waktu di Iskandariah lalu kembali ke kampung
halamannya “Thuus”. Di sini beliau menyibukkan dirinya dengan
mengarang kemudian pergi ke Nysaphur untuk memberikan
pengajian. Tetapi akhirnya dia kembali ke Thuus lagi menghabis-
kan sisa hidupnya untuk memberikan pengajaran dan beramal
kebajikan dan hidup sebagai seorang sufi. Dan pada tahun 505 H
beliau wafat di desa Thabaran dekat Thuus dalam usia * 55 tahun.
Tepatnya beliau wafat pada tinggal 14 Jumadil Akhir tahun 505
H., atau 18 Desember 1111 Miladiah (Musthofa Amin, tth).

Pendidikan menurut al-Ghazali ialah menghilangkan akhlak
yang buruk dan menanamkan akhlak yang baik. Jadi, pendidikan
itu suatu proses kegiatan yang sistematis untuk melahirkan per-
ubahan-perubahan yang progresif pada tingkah laku manusia.
Misalnya, sejauh mana perubahan yang mungkin dapat dicapai
pada diri manusia dengan usaha-usaha itu.

Kecakapan mengajar adalah suatu kepandaian tinggi nilai-
nya dan merupakan lapangan kerja yang sangat terhormat. Dia
mendasarkan yang demikian dengan dalil agal dan nagal. Di-
pandang dari segi dalil nagal antara lain, Nabi Saw pada suatu hari
bepergian lalu melihat dua buah majelis. Yang satu adalah majelis
suatu kaum yang memanjatkan do’a kepada Allah Azza wa Jalla,
dan menaruhkan harapan kepada-Nya, sedang majelis yang satu-
nya adalah majelis guru-guru yang sedang memberi pelajaran ke-
pada rakyat. Maka berkatalah Rasul SAW. Adapun majelis yang
pertama itu mereka mengajukan permintaan kepada Allah. Jika
Allah menghendaki mereka diberi-Nya dan jika Allah tidak
menghendaki, maka ditolak-Nya. Adapun majelis kedua adalah
mereka yang mengajari manusia dan aku sesungguhnya diutus
sebagai guru pula. Kemudian pergilah Rasul SAW ke majelis ke-
dua ini dan duduk bersama mereka. Dalam riwayat lain Rasul
berkata: Di atas khalifah-khalifahku-lah rahmat Allah. Lalu di-
tanya siapakah khalifah-khalifahmu itu? Rasul menjawab: ialah
mereka yang menghidupkan sunnahku dan mengajarkannya ke-
pada hamba-hamba Allah.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 153



Adapun dasar dalil akal menurut al-Ghazali bahwa nilai suatu
kepandaian diukur menurut nilai tempatnya. Seperti nilai ke-
pandaian tukang mas dibandingkan dengan tukang kulit, maka
kepandaian tukang mas itu lebih tinggi daripada tukang kulit,
karena soal “emas” itu lebih mulia daripada mengurusi “kulit-
kulitan” bangkai hewan. Oleh karena itu tidaklah diragukan lagi
bahwa kepandaian mengajar itu menjadi nilai yang mulia ka-
rena guru itu mengurusi hati rohani manusia dan manusia itu
makhluk yang paling mulia di atas bumi ini dan hati serta rohani
manusia adalah sesuatu yang paling berharga pada manusia itu.
Guru adalah pengusaha yang menyempurnakan, mensucikan lagi
membawanya mendekatkan diri (bertagarrub) kepada Allah Swt.
Tujuan Pendidikan menurut Imam al-Ghazali ialah taqarrub ke-
pada Allah. Tujuan inilah yang paling penting dalam pendidikan.

Membaca pendapat al-Ghazali dalam Ihya melahirkan tang-
gapan yang berbeda dari ahli-ahli didik Islam tentang hakekat
kejadian manusia, Menurut Mustafa Amin, pikiran al-Ghazali
tentang fitrah manusia itu dapat digolongkan kepada aliran Ta-
bularasa yang memandang manusia bersih putih. Menurut Mus-
tafa Amin, al-Ghazali ini memungkiri adanya instink-instink dan
sifat-sifat turunan. Pendapat demikian ini umum di kalangan pen-
didik zaman dahulu dan faham demikian tidak dibenarkan lagi
pendidikan modern. Berbeda dengan Mustafa Amin, tanggapan
Syafaruddin Khatab bahwa Ghazali tidaklah menolak adanya
instink-instink dan sifat-sifat turunan. Beliau mengatakan bahwa
paham Imam al-Ghazali sesuai dengan faham ilmu pengetahuan
modern, yaitu pengakuan bahwa pada manusia itu hakekatnya
ada kesediaan untuk menerima kebaikan atau keburukan.

Dalam Ihya, al-Ghazali menguraikan dengan panjang lebar
mengenai pendidikan anak-anak tentang jasmaniahnya, akalnya,
dan akhlaknya sejak masa mula pertumbuhan anak itu. Busyaiari
Madjidi (1997) menjelaskan secara ringkas petunjuk-petunjuk itu
sebagai berikut:

154 H. Maragustam



Pendidikan anak mulai diperhatikan sejak lahir, pengawas-
an pada segala hal ihwal anak itu. Asuhan dan perawatan
hendaklah diserahkan kepada perempuan salehah. Beliau
berpendapatbilaanak diabaikan sejak mula pertumbuhannya
maka umumnya anak itu berakhlak buruk, suka berdusta
budi pekerti tercela. Untuk memelihara anak dari sifat itu per-
lulah pendidikan dan pembentukan yang baik.

Agar membiasakan anak hidup sederhana makannya, pa-
kaiannya ataupun tempat tidurnya. Menurut al-Ghazali se-
baiknya anak dididik sederhana dalam makanannya seperti
membiasakan makanroti kering tanpasalai pada waktu-waktu
tertentu, membujuk anak itu untuk tidak mementingkan
makanan, dan agar merasa puas dengan makanan yang se-
derhana, Juga anak itu dianjurkan untuk berpakaian putih
tidak berwarna dan berkembang-kembang, karena warna de-
mikian itu pakaian wanita. Juga beliau menganjurkan agar
anak dicegah tidur di atas kasur yang tebal supaya otot badan-
nya kuat.

Anak agar diajari Alquran, hadis-hadis pilihan, biografi
orang-orang besar supaya tertanam dalam jiwanya hormat
kepada orang-orang besar/shaleh, sebaliknya dihindarkan
membaca syair (puisi) bacaan porno karena hal itu menanam-
kan bibit kerusakan moral dalam jiwanya.

Agar memberikan waktu yang cukup untuk pendidikan
jasmani supaya sehat badannya lagi cekatan. Beliau menga-
takan “agar anak itu dilatih pada pagi hari jalan-jalan, gerak
badan, latihan-latihan sehingga tidak menjadi malas”. Di
tempat lain beliau berkata “Seharusnya sesudah habis belajar
anak diberi kesempatan bermain-main sehingga dia merasa
segar kembali dari kelelahan pelajaran. Namun permainan-
permainan itu jangan sampai melelahkan mereka, melarang
anak bermain-main dan menekan mereka terus menerus be-
lajar sebenarnya mematikan jiwanya, akibatnya dia mencari
hilah (tipu muslihat) untuk keluar dari kesulitan itu.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 155



e. Agarmenanamkan akhlak yang mulia dan tingkah laku yang
sopan serta menghindarkan mereka dari sifat yang rusak
dan tercela. Dan menanamkan kepada anak sifat berani dan
tabah, suka memuliakan keluarga, hormat kepada orang tua,
melatih sedikit bicara serta cara mendengarkan yang baik,
tidak suka bersumpah, taat kepada bapak ibu dan gurunya
dan menjauhkan anak itu dari kebiasaan berkata-kata yang
tidak senonoh atau suka membanggakan harta benda orang
tua kepada kawan-kawannya.

f.  Agar anak itu dipelihara dari pergaulan teman-temannya
yang jahat karena akhlak yang jahat itu akan menular seperti
menularnya penyakit ke badan yang sehat.

g. Agar setiap budi pekerti atau perbuatan terpuji yang diper-
lihatkan oleh anak itu diberi hadiah karena hadiah itu me-
rangsang anak untuk lebih banyak berbuat kebaikan.

h. Janganbanyak mencela atau memaki-maki anak sewaktu anak
tersebut melakukan kesalahan. Al-Ghazali berkata: Jangan
melontarkan kata-kata makian kepada anak pada setiap
waktu anak itu berbuat kesalahan karena cara demikian
justru akhirnya membuat anak itu mengabaikan kata-kata
makian itu dan melakukan kesalahan. Kata-kata celaan itu
tidak berbekas lagi pada jiwa mereka. Karena itu orang tua
hendaknya menjaga kewibawaan kata-katanya.

i.  Bila anak mulai memasuki masa remaja perlulah diajarkan
pokok-pokok pengetahuan agama dan jangan dibiarkan me-
ninggalkan shalat.

j.  Bila anak dewasa mulailah pelajaran ilmu-ilmu syari’at, ka-
rena pada masa dewasa ini perkembangan akal memung-
kinkan untuk menerima pengetahuan tersebut.

Iman al-Ghazali sebagai seorang besar yang banyak penga-
laman dalam pendidikan dan pengajaran, telah meletakkan pula
petunjuk-petunjuk bagi peserta didik untuk mencapai keberha-

156 H. Maragustam



silan dalam menuntut ilmu. Di bawah ini beberapa butir pikiran-
pikiran beliau yaitu:

a.

Agar pelajaran mengutamakan kebersihan jiwanya dari ko-
toran-kotoran budi pekerti dan sifat-sifat yang tercela. Ka-
rena peserta didik yang berbudi pekerti jelek jauh dari ilmu
yang benar dan bermanfaat

Agar memperkecil kesibukan-kesibukannya dalam urusan
duniawi dan menjauhkan dari keluarga dan kampung ha-
laman, karena urusan duniawi itu dapat membelokkannya
dan memecah perhatiannya. Tidaklah Tuhan menciptakan
dua buah hati dalam rongga seorang laki-laki.

Agar tidak membesarkan diri terhadap ilmu dan jangan me-
remehkan guru, tetapi menyerahkan seluruh persoalannya
kepadanya serta mendengarkan nasehatnya seperti halnya
orang sakit mematuhi nasehat dokter. Jika seorang guru
menunjukkan jalan belajar hendaklah mengikutinya dan
tinggalkan pendapatnya sendiri. Kekeliruan guru lebih ber-
manfaat baginya daripada kebenaran pendapatnya. Tegas-
nya setiap murid yang mempertahankan pendapat dan pi-
lihannya bukan pilihan gurunya patutlah dia mengalami
kegagalan dan kerugian.

Menurut Imam al-Ghazali hal-hal yang harus dimiliki pen-

didikan dalam tugas profesionalnya adalah:

1)

2)

Cinta kasih kepada murid-muridnya dan memperlakukan
mereka sebagai anaknya sendiri.

Agar mencontohkah gerak langkah Nabi Muhammad saw.,
tidak minta upah dari mengajarkan ilmu dan tidak pula
mengharapkan balasan dan ucapan terima kasih, tapi hanya
mencari kerelaan Allah SWT dan tagarrub kepadaNya.
Jangan alpa sedikitpun menasehati murid, misalnya men-
cegah mereka untuk memangku jabatan sebelum berhak,
atau mempelajari ilmu-ilmu yang ruwet-ruwet sebelum se-
lesai mempelajari ilmu-ilmu yang mudah. Kemudian mem-

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 157



4)

5)

6)

7)

peringatkan mereka akan tujuan mencari ilmu, yaitu tagarrub
kepada Allah bukan untuk jabatan atau kemegahan.
Mengeritik pelajar yang berbudi pekerti buruk dengan jalan
sindiran, tidak terang-terangan dengan cara kasih sayang
tidak dengan caci maki. Cara terang-terangan itu sebenarnya
justru menghilangkan wibawa bahkan mendorong anak be-
rani berbuat sebaliknya dan ingin meneruskan perbuatan-
nya itu. Nabi Muhammad SAW bersabda: “Seandainya ma-
nusia itu dilarang menjamah kotoran unta tentu mereka
malah menjamahmya.”

Penanggung jawab suatu mata pelajaran janganlah menim-
bulkan ke dalam jiwa pelajar rasa antipati terhadap pelajaran
lain. Misalnya guru bahasa menjelek-jelekkan pelajaran figih
di hadapan murid.

Agar guru mengajar murid disesuaikan dengan kadar daya
pemahaman mereka mengingat sabda Rasul SAW: “Kami
para Nabi memerintahkan menempatkan manusia menurut
kedudukan mereka dan berbicara dengan mereka sesuai
dengan kadar daya pikir mereka.”

Agar guru mengamalkan ilmunya, jangan sampai tingkah
lakunya berlawanan dengan kata-katanya, karena ilmu itu
ditanggapi dengan mata hati sedang perbuatan ditanggapi
dengan mata kepala padahal mata kepala itu banyak.

Menurut Imam al-Ghazali ilmu yang wajib dipelajari sesuai

dengan tingkatan wajibnya dapat diklasifikasikan menjadi dua
yaitu (1) ilmu wajib “ain (kewajiban personal), yakni ilmu yang
wajib dipelajari oleh setiap individu. Imu-ilmu itu ialah ilmu-
ilmu agama dengan segala jenisnya, mulai dari Alquran, ibadah-
ibadah pokok, seperti shalat, puasa, dan zakat serta mengeta-
hui tatacara melakukan kewajiban tersebut. (2) ilmu wajib kifayah
(kewajiban komunal) yakni ilmu yang tidak dapat ditinggalkan
dalam kehidupan masyarakat, dan dibutuhkan demi tegaknya
urusan kehidupan dunia, seperti ilmu kedokteran dan ilmu

158

H. Maragustam



hitung. Selain dua jenis ilmu itu, ada pula ilmu, yang hukum
mempelajarinya termasuk fadllah (keutamaan) bukan wajib, se-
perti pendalaman lebih lanjut tentang detailnya Ilmu Hitung
dan IImu Kedokteran yang dipandang tidak terlalu menentukan,
namun bermanfaat bagi peningkatan kekuatan (Fathiyah Hasan
Sulaiman, 1964).

Disamping pembagian di lihat dari sisi tingkatan wajibnya,
Imam al-Ghazali juga membagi ilmu menurut spesifiknya yaitu
(1) ilmu-ilmu syariat dan (2) non syariat. Kelompok ilmu-ilmu
syariat semuanya terpuji yakni (a) ilmu ushul dan ilmu furu’, (b)
ilmu alat dan (c) ilmu pelengkap. Ilmu Ushul ialah Kitab Allah,
sunnah Rasul, ijmak umat, dan perkataan sahabat sedangkan
ilmu furu’ialah ilmu figh, yakni ilmu yang berhubungan dengan
kepentingan duniawi, ilmu tentang hal ihwal hati termasuk ma-
salah etika yang baik dan yang tercela. Dan ini berhubungan
dengan persoalan-persoalan akhirat dan keridoan Allah terha-
dap manusia. IImu alat ialah ilmu yang berkaitan bagaimana
membedah Alquran dan Sunnah, seperti ilmu bahasa dan ilmu
nahwu. [lmu pelengkap adalah ilmu-ilmu yang berkaitan dengan
ilmu Alquran, seperti tentang artikulasi huruf dan lafaz, dan ilmu
giraat.

IImu non syariah menurut al-Ghazali dibagi kepada tiga
yakni (1) ilmu-ilmu terpuji, (2) ilmu-ilmu yang dibolehkan dan
(3) ilmu-ilmu yang tercela. Imu-ilmu terpuji ialah ilmu yang tak
dapat ditinggalkan dalam hidup dan kehidupan manusia dan
pergaulannya. Suatu masyarakat tidak teratur tanpa adanya
orang-orang yang menekuni ilmu itu secara khusus yang bekerja
melayani anggota masyarakat. Ilmu-ilmu yang dibolehkan
adalah ilmu-ilmu budaya seperti sejarah, sastera dan syair. Se-
dangkan ilmu-ilmu yang tercela ialah ilmu-ilmu yang merusak
pemiliknya atau orang lain. Seperti ilmu sihir dan guna-guna ter-
masuk cabang ilmu filsafat.

Aliran konsevatif religious ini penafsiran terhadap realitas
dunia berpangkal dari ajaran agama sehingga semua yang me-

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 159



nyangkut tujuan belajar, pembagian ilmu yang dicari oleh
peserta didik, etika mu’allim dan muta’allim dan lain sebagainya
harus dibingkai dengan ajaran agama. Persoalan pendidikan cen-
derung bersikap murni keagamaan. Memaknai ilmu dengan pe-
ngertian yang lebih sempit, yakni hanya mencakup ilmu-ilmu
yang dibutuhkan saat sekarang (hidup di dunia) yang jelas-jelas
akan membawa manfaat kelak di akhirat. Sikap dan kecende-
rungan agamis ini menimbulkan implikasi-implikasi negatif
terhadap pengembangan pendidikan yakni (1) term ilmu yang
dalam Alquran dan Sunnah bersifat mutlak (cakupan yang luas)
menjadi muqgayyad (terbatas/sempit) yakni terbatas pada ilmu
tentang Tuhan (‘ilm billah), (2) adanya antusiasme pendakian
spiritual mendorong pemikiran pendidikan Islam konservatif
ke arah pengabaian urusan dunia dan dengan segala kemanfaat-
an dan kenikmatannya dan mengabaikan bekerja dan usaha-
usaha memperoleh kemanfaatan urusan dunia tersebut, dan (3)
keterpakuan para ahli pendidikan muslim pada ungkapan ilmu
sebagai tujuan akhir pada zat ilmu itu sendiri atau ilmu untuk
ilmu (al-"ilm gayah fi z\atih) sehingga sebagian mereka menjadi-
kan ilmu eksklusif dari kemungkinan untuk pelayanan bagi ke-
hidupan kemanusiaan, memperbaiki kehidupan manusia dan
menambah kebahagian masing-masing individu.

Di sisi lain dari aliran keagamaan konservatif ini ada hal-hal
yang positif yakni rasa tanggung jawab keagamaan yang kuat
yang belum pernah ditemukan adanya rasa tanggung jawab
moral serupa pada generasi berikutnya. Mereka sangat menjun-
jung tinggi persoalan belajar, bahkan mereka menilainya sebagai
wujud tanggung jawab moral yang sangat luhur. Di samping itu,
tugas-tugas mengajar untuk mencari rida (rela) Allah SWT dan
mendekatkan mu’allim (guru/pendidik) kepada-Nya karena ke-
bajikan-kebajikannya. Dengan aktivitas mengajar bukan sekadar
tanggung jawab kemanusiaan tetapi merupakan tanggung jawab
keagamaan yang sangat penting.

160 H. Maragustam



b. Religius-Rasional (al-maz\hab al-diniy al-‘aqlaniy)

Diantara kriteria aliran ialah (1) terma ilmu dalam Alquran
dan Hadis mempunyai cakupan yang luas yakni tidak hanya
ilmu-ilmu keagamaan, tetapi juga ilmu-ilmu sekuler (umum),
(2) memadukan antara sudut pandang keagamaan dengan sudut
pandang kefilsafatan dalam menjabarkan konsep ilmu, (3) semua
ilmu pengetahuan di dapat dengan muktasabah (hasil perolehan
dari aktivitas belajar) dan yang menjadi alat utamanya adalah
indera, (4) dasar pemikiran selain menggunakan dasar Alquran,
hadis dan filsafat Islam, juga menggunakan filsafat Yunani, dan
(5) dari sisi pola pemikiran, selain menampilkan pemikiran yang
spekulatif-rasionalistik, juga memungkinkan menampilkan pe-
mikiran yang spekulatif-intuitif.

Hal-hal ihwal Ikhwan al-Shafa

Filsafat tumbuh dan berkembang dalam dunia Islam mulai
masa khalifah Abbasiah. Banyak orang yang tertarik dan berke-
cimpung dalam ilmu filsafat ini, terutama para cendekiawan yang
punya minat pada ilmu-ilmu klasik (ilmu dari bangsa-bangsa
kuno) seperti para tabib (dokter). Para filosof pada akhir khalifah
ini dituduh atheis, berpikiran bebas keluar dari agama. Filsafat
disamakan dengan kekafiran. Banyak di antara mereka mendapat
hukuman badan, tapi tidak ada yang mendapat hukuman mati se-
perti yang dialami Socrates dan Calvijn.

Kritik-kritik yang tajam banyak dilontarkan kepada al-
Ma’'mun, khalifah Abbsiyah keempat (198-218 H.) disebabkan
dialah yang menjadi sebab terjadinya penterjemahan filsafat ke
dalam bahasa Arab. Berkata Ibnu Taimiyah: Aku yakin, Allah
tidak membiarkan al-Ma'mun. Pasti Allah menghukumnya atas
perbuatannya memasukkan filsafat ke dalam tubuh umat ini
(Muhammad Luthfi Jum’ah, 1927). Karena kecaman-kecaman
semakin memuncak dan tindakan-tindakan penguasa semakin
keras kepada filsafat, maka ahli filsafat terpaksa bersembunyi-
sembunyi dalam mempelajari dan mengembangkannya. Mereka

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 161



menyusun organisasi-organisasi rahasia untuk tujuan studi
tilsafat. Dan yang termasyur di antara mereka ialah organisasi
Ikhwanus Shafa (sekawanan pemikir-pemikir kejernihan) yang
berdiri di Baghdad; pada pertengahan abad keempat hijriah. Di
antara anggotanya yang dapat diketahui nama-nama mereka
adalah sebanyak lima orang;

1. Abu Sulaiman Muhammad Ibnu Masyar al-Basti dikenal
dengan nama al-Maqdisy.

Abu al-Hasan Ali Ibnu Harun ad-Zanjany

Abu Ahmad al-Mahrajani

Al Qufy

Zaid Ibnu Rifa’ah (Busyairi Madjidi, 1977).

S

Mereka mengadakan pertemuan-pertemuan secara rahasia
dan membahas filsafat dari segala segi dan cabang-cabangnya
sehingga mereka dalam filsafat mempunyai madzab sendiri,
merupakan himpunan intisari dari semua pembahasan filosof-
filosof Islam setelah mereka menelaah sendiri filsafat Yunani,
Persi, dan India dan meluruskannya sesuai dengan ajaran-ajaran
Islam. Prinsip madzhab mereka ialah anggapan bahwa syari’at
Islam sudah dikotori oleh kebodohan-kebodohan dan sudah ber-
campur dengan kesesatan-kesesatan. Tidak ada jalan untuk me-
nyucikannya kecuali dengan filsafat karena filsafat mengandung
hikmah i’tigadiyah dan maslahah ijtihadiyah maka bilamana tersu-
sun falsafah Yunan dan syari’at Islam, tercapailah kesempurnaan.

Ikhwanus Shafa menyusun falsafah mereka ke dalam lima-
puluh dua risalah. Mereka memberi nama risalah-risalah mereka
itu dengan nama mereka “Rasaa’il Ikhwanus Shafa”. Mereka me-
rahasiakaan nama-nama mereka. Himpunan risalah ini meng-
gambarkan filsafat Islam yang sudah mencapai puncak meliputi
segala macam ilmu pengetahuan yang mashyur pada zaman itu.
Terdapat di dalamnya teori-teori dasar asal mula kejadian alam
semesta seperti materi (hiyuli), bentuk (shurah), hakikat alam,
bumi, langit, wajah bumi dan perubahan-perubahannya, kelahir-

162 H. Maragustam



an dan kehancuran, pengaruh-pengaruh tata surya (alam raya)
langit, astrologi kejadian mineral, ilmu tumbuh-tumbuhan, ilmu
hewani. Dapat dikatakan sebagai enyclopedia ilmu pengetahuan.
Tiap macam ilmu diberi pengantar atau mugqaddimah sehingga
menimbulkan daya tarik kepada pembacanya.

Risalah Ikhwanus Shafa ini mempunyai beberapa keisti-
mewaan:

Pertama: Risalah ini menghimpun filsafat-filsafat yang ter-
dapat dalam kitab-kitab filsafat pada umumnya. Mempelajari
risalah ini, sama dengan mempelajari seluruh filsafat waktu itu.
Kedua, risalah ini mempunyai pahrasah (daftar isi) panjang lebar
sehingga membantu pembacanya dalam mempelajari apa yang
diperlukan. Ketiga: Uslub (Style) tulisannya serta lafal-lafal yang
dipergunakan sederhana dan mudah sehingga orang yang mulai
mempelajari filsafat dan masyarakat umum tidak banyak ke-
sulitan dalam memahami. Selain dari pada itu penggunaan per-
umpamaan-perumpamaan (tasybih) serta contoh-contoh dalam
menguraikan tujuan dan istilah-istilah filsafat sangat menolong
pembacanya untuk memahami isinya. Dengan melalui membaca
Risalah Ikhwanus Shafa ini terbukalah jalan untuk memahami
karya-karya filosof lainnya seperti karya-karya al-Farabi dan
Ibnu Sina. Banyak orang lari dari mempelajari filsafat karena
style tulisan dan bahasanya yang rumit. Mu'tazilah dan pengi-
kut-pengikutnya mempelajari dengan sungguh-sungguh risalah-
risalah Ikhwanus Shafa ini dan menyebarkannya ke seluruh ne-
geri-negeri Islam secara rahasia. Kurang dari satu abad kemudian
risalah-risalah ini masuk ke Andalusia (Spanyol) dibawa oleh al-
Hakam Ibnu Amru Ibnu Abdurrhaman al-Kirmany al-Qurthuby.
Al-Hakam ini adalah salah seorang sarjana, penduduk Cordova.
Dia pergi ke negeri Masyriq (Timur Tengah) untuk memperdalam
ilmu pengetahuan seperti umumnya orang-orang Andalusia
pada masa itu. Ketika dia kembali ke negerinya, risalah-risalah
Ikhwanus Shafa itu dibawanya. Dialah orang yang pertama kali
memasukkan risalah itu ke Andalusia. Risalah-risalah itu terus

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 163



tersebar sampai jatuh ke tangan para cendekiawan dan mereka-
lah kemudian yang mempelajarinya.

Aktivitas Gerakan Ikhwanus Shafa

Anggotanya selalu mengadakan pertemuan secara rahasia.
Dalam pertemuan itu mereka membahas masalah-masalah fil-
safat dalam segala seginya secara mendetail sehingga mereka
merupakan aliran filsafat sendiri. Mereka mempunyai anggar-
an dasar yang harus ditaati oleh setiap anggotanya di daerah
manapun mereka tinggal. Mereka mewajibkan kepada pengikut-
pengikutnya agar mereka mempunyai majelis khusus tempat
pertemuan mereka pada waktu-waktu tertentu dan tidak boleh
dihadiri oleh orang lain. Dalam pertemuan itu mereka meng-
adakan muzakarah (tukar pikiran) mengenai ilmu-ilmu mereka,
serta mengadakan tanya jawab membicarakan rahasia-rahasia
mereka. Haruslah dalam muzakarah (diskusi) itu tema-tema-
nya lebih banyak ditekankan pada ilmu jiwa, tentang empirik
dan ratio, pembahasan rahasia-rahasia kitab-kitab, ketuhanan,
ilham-ilham kenabian, makna-makna yang terkandung dalam
masalah-masalah syari’ah. Diharuskan pula majelis itu memper-
bincangkan ilmu-ilmu pasti yang tepat, (angka-angka bilang-
an, geometri, astrologi, dan aritmetika). Ilmu ketuhanan lebih
banyak mendapat perhatian, karena ilmu itu merupakan tujuan
akhir. Haruslah mereka tidak boleh antisipasi kepada suatu ilmu
atau suatu kitab, tidak boleh fanatik terhadap suatu madzab,
karena pendapat dan madzab mereka mencakup semua madzab,
menghimpun semua ilmu. Pemikiran kesatuan ini bertolak dari
pandangan mereka bahwa segala yang maujud ini bersumber dari
satu dasar, baik yang dapat diindra atau yang dapat dicapai akal,
sejak awalnya sampai akhirnya yang lahir atau yang batin, yang
nampak atau tersem-bunyi, kesemuanya itu sumbernya satu,
alam satu, jiwa satu meli-puti jauhar dan jenis yang bermacam-
macam dan berbeda-beda.

164 H. Maragustam



Pemikiran Ikhwanus Shafa Tentang Pendidikan (Islam)

Busyairi Madjidi menjelaskan bahwa beberapa contoh pokok

pikiran mereka mengenai pendidikan dan pengajaran masih re-
levan dengan pendidikan modern sekarang. Di antaranya ialah
tujuan, kurikulum dan metode pendidikan.

a.

Mengenai tujuan pendidikan mereka melihat bahwa tuju-
an pendidikan haruslah dikaitkan dengan keagamaan. Tiap
ilmu, kata mereka merupakan malapetaka bagi pemiliknya
bila ilmu itu tidak ditujukan kepada keridhoan Allah dan
kepada keakhiratan.

Mengenai kurikulum pendidikan tingkat akademis mereka
berpendapat agar dalam kurikulum tersebut rnencakup
logika, filsafat, ilmu jiwa, pengkajian kitab agama samawi,
kenabian, ilmu syariat dan ilmu-ilmu pasti. Namun yang
lebih diberi perbatian adalah ilmu keagamaan yang merupa-
kan tujuan akhir dan pendidikan (M. Athiyah al-Abrasyi,
1975).

Mengenai metode pengajaran dia mengemukakan prinsip:
“mengajar dari hal yang konkrit kepada abstrak”. Berkata
Ikhwanus Shafa dalam Rasaailnya: “Seharusnya orang yang
akan mempelajari dasar-dasar segala yang ada (maujudat),
ialah agar mengetahui dasar-dasar itu menurut hakikatnya
maka pertama-tama supaya dia mempelajari dasar-dasar itu
menurut hakikatnya maka pertama-tama supaya dia mem-
pelajari dasar-dasar segala yang konkrit yang dapat diraba.
Dengan demikian akan terbuka pikirarunya dan menjadi
kuat untuk mempelajari segala hal yang abstrak. Karena
pengenalan hai-hal yang konkrit lebih banyak menolong
bagi peserta didik pemula untuk memahami. Metode pem-
berian contoh-contoh menurut mereka sangat perlu dalam
pengajaran. Anak-anak akan mudah menerima pelajaran-
pelajaran. Ikhwanus Shafa sendiri mempraktekkan pem-
berian contoh-contoh dan misal-misal dalam penulisan ka-

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 165



rangan-karangan mereka (Rasaail) Ikhwanus Shafa. Banyak
sekali keruwetan-keruwetan falsafiyah dapat diuraikan me-
reka dengan jelas dengan penggunaan contoh-contoh dan
perumpamaan-perumpamaan.
d. Perbedaan bakat individual dan sebab-sebabnya

Ikhwanus Shafa berpendapat bahwa anak-anak didik, dapat
menerima suatu kepandaian bila sesuai dengan pembawaan
mereka masing-masing. Sementara orang ada yang ber-
bakat pada satu macam kepandaian atau beberapa macam
kepandaian. Mereka dengan gampang menerima kepandai-
an itu sampai mencapai prestasi yang tinggi. Dalam waktu
yang singkat sudah dapat diketahui dari pekerjaan mereka,
bahwa mereka betul-betui berbakat. Tapi ada pula orang
yang memerlukan dorongan yang besar dan upaya yang
keras untuk mengejar suatu kepandaian, karena tak sesuai
dengan bakat pembawaannya, dan tidak ada bintang yang
memberi bekal pada hari kelahirannya lalu gagal. Dalam
pada itu terdapat pula sebagian orang yang sama sekali tak
mempelajari kepandaian, dia kosong dari segala macam
kepandaian. Hal ini disebabkan pada waktu kelahirannya
tak ada bintang di buruj yang menyambutnya dan mem-
bekalinya dengan suatu bakat. Sekiranya pada waktu ke-
lahirannya terdapat salah satu dari tiga bintang yang me-
nyambutnya tentulah dia punya bekal kepandaian yang akan
dipelajarinya. Ketiga bintang itu ialah Mirrich (Mars), Kejora
(Venus) dan Uthaarid (Mercury). Setiap macam kepandaian
memerlukan gerak kelincahan dan ketekunan (rajin) dan
kecerdasan. Bintang Mars mempunyai gerak/lincah, bintang
kejora (Zahrah) mempunyai sifat-sifat rajin (ketekunan) dan
bintang Mercury mempunyai kepintaran. Adapun empat
benda di langit lainnya, tidaklah memberi suatu kepandaian
profesional, tapi pekerjaan pada umumnya yang cocok bagi-
nya. Empat benda langit itu ialah matahari, bintang Zuhal
(Saturnus), bintang Musytari (Yupiter) dan bulan.

166 | H. Maragustam



Bila hari kelahirannya disambut matahari dia tidak
punya kepandaian karena sombongnya, seperti halnya anak-
anak para raja. Bila kelahirannya disambut oleh Yupiter, dia
tidak akan belajar kepandaian dan tidak pula tahu karena
zuhud dan wara’, Dia sudah rela dan ikhlas menerima se-
dikit saja dari kebutuhan duniawi, dan perhatiannya yang
besar pada kepentingan akhirat. Seperti halnya nabi-nabi
dan orang-orang mengikuti jejaknya. Bila kelahirannya di-
sambut oleh bintang Saturnus, maka dia tidak bekerja dan
tidak belajar karena malas, dan tabiatnya yang berat untuk
bergerak. Dia sudah merasa senang dalam kehinaan dan
kemiskinan, seperti halnya orang yang minta-minta. Bila
hari kelahiran disambut oleh bulan yang berada di buruyj
(gugusan bintang) maka dia tidak akan bekerja karena rendah
dan lembeknya tabiatnya dan lemah pikirannya. Seperti hal-
nya kaum wanita dan sebagian laki-laki yang menyerupai
wanita (Busyairi Madjidi, 1977).

Demikianlah pendapat Ikhwanus Shafa bahwa ada-
nya perbedaan individual, watak dan pembawaan, dapat
diterima oleh ilmu pendidikan dan psikologi modern. Akan
tetapi bila perbedaan itu dikaitkan dengan hari kelahiran
dan kehadiran benda-benda langit tertentu, tidaklah sesuai
dengan ilmu pengetahuan modern. Demikian pula pan-
dangan mereka yang merendahkan kaum wanita, tidaklah
sesuai dengan kenyataan. Pengaruh lingkungan sosial dan
sifat warisan dapat menciptakan sifat pembawaan dalam
menerima kepandaian. Ikhwanus Shafa mengemukakan
bahwa: “Kepandaian orang tua dan leluhur lebih cocok dan
efektif pada anak-anak dari pada kepandaian orang asing,
karena mereka dalam kepandaian tersebut lebih pintar dan
berbakat.

Aspek-aspek yang menyebabkan perbedaan budi pekerti
(akhlak) dan tabiat manusia, menurut mereka ada empat
aspek. Pertama; Aspek campuran cairan yang terdapat dalam

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 167



tubuh dan perimbangan campuran antara zat cairan tersebut
(empat cairan itu; darah, lendir, empedu kuning, empedu
hitam). Bila cairan lendir flegma yang lebih dominan, maka
orang itu berperangai tenang, tetap, tidak mau berubah
(Flegmaticus). Bila cairan darah yang lebih dominan maka
orang itu sangiti-ru’cus, berperangai pengembara, tidak tetap.
Bila cairan empedu kuning lebih dominan, maka orang itu
menjadi Cholericus berperangai hebat, lekas marah. Bila cairan
empedu hitam yang lebih dominan, maka orang itu men-
jadi Melancholicus, tak gembira, pesimistis. Kedua; Aspek
lingkungan alam geografis dan iklim. Ketiga; Aspek ling-
kungan pendidikan/lingkungan sosial; agama yang dianut
leluhur, guru-guru dan seluruh orang yang mendidik. Ke-
empat; Aspek ketentuan hukum astrologi terhadap waktu
kelahiran. Inilah yang menjadi dasar bagi tiga aspek lainnya.
Demikian Ikhwanus Shafa dalam risalahnya.

f.  Sifat-sifat seorang pengabdi ilmu Ikhwanus Shafa melihat
kewajiban seseorang yang belajar ialah, merendahkan diri
(tawaddhu) kepada siapa dia belajar, hormat dan ta’dzim
(hormat) kepadanya dan mengetahui haknya. Kepada guru
dinasehatkan agar lembut kepada murid-murid, sayang ke-
pada mereka, tidak kecewa melihat murid yang lambat me-
mahami pelajaran atau menghafal pelajaran, tidak rakus dan
minta imbalan.

Mereka juga menyampaikan tujuh syarat bagi pencinta
ilmu:

—_

Bertanya dan diam (as-Sual was Shumtu)

)
2) Mendengarkan (al-Istimaa’)
3) Mengingat-ingat/ mengenang (at-Tafakkur)
4) Mengamalkan ilmu (al-’Amalu fil “Ilmi)
5) Mencari kejujuran dari diri sendiri (Tahabus Shidqy min

Nafsihi)
6) Banyak zikir atas nikmat-nikmat Allah (Katsratuz zikri
Annahu min Niamillah)

168 | H. Maragustam



7)  Menjauhkan kekaguman atas prestasi yang dicapai

(tarkul ijaab bima yuhsin uhu)

Mereka memandang “ilmu itu dapat mendatangkan

kemuliaan bagi pemiliknya yang sebelumnya hina, dapat
mendatangkan kedudukan tinggi yang semula rendah, dapat
mendatangkan kekayaan yang sebelumnya miskin, dapat
menjadi kuat yang sebeiumnya lemah, dapat merubah men-
jadi pemurah yang sebelumnya bakhil .....”.
Ulama-ulama (sebagai pencipta ilmu/sarjana) di samping
banyak kelebihan ilmu, kadang-kadang memiliki juga pe-
nyakit dan kelemahan-kelemahan yang perlu dijauhkan.
Di antaranya ialah, al-Kibru (kesombongan). al-"Ujub (keka-
guman pada diri), al-Iftikhaar (kebanggaan terhadap yang ada
pada diri). Nabi Muhammad SAW bersabda: “Barang siapa
bertambah ilmu, tetapi tidak tambah tawadlu (merendah
hati) kepada Tuhan, tidak tambah kasih kepada orang-
orang bodoh, tidak tambah cinta kepada ulama, maka dia
tidak tambah dekat kepada Tuhan, malah tambah jauh”. Di
antara penyakit ulama lainnya ialah banyak menimbulkan
pertentangan, perdebatan, fanatik, permusuhan kebencian di
antara mereka.

Di antara kelemahan ulama-ulama lagi ialah mencebur-
kan diri ke dalam kesulitan-kesulitan dan memurahkan
syuhbat (antara halal dan haram) meninggalkan amal ke-
tentuan-ketentuan ilmu, banyak keinginan akan dunia, rakus
akan dunia. Rakus pada dunia itu adalah penyakit. Ulama itu
dokter jiwa. Orang ‘alim yang rakus dunia, bagaikan dokter
mengobati orang sakit, tetapi dia sendiri sakit, tidak dapat
diharapkan kesembuhan pasiennya. Bagaimana mungkin dia
menyembuhkan orang sakit dengan perawatannya?

Paham mereka mengenai perkembangan jiwa condong ke-
pada teori Tabularasa. Kata mereka “ketahuilah bahwa pikir-
an jiwa sebelum mendapatkan ilmu atau paham adalah
bagaikan selembar kertas putih bersih yang belum tertulis

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 169



170

apapun padanya. Bila sudah tertulis sesuatu, benar atau
salah maka ruang jiwa itu sudah berisi dan menolak untuk
ditulisi dengan sesuatu yang lain dan sukar untuk meng-
hilangkan dan menghapusnya. Menurut Ikhwanus Shafa
jalan untuk memperoleh ilmu pengetahuan itu ada tiga. Per-
tama, jalan panca indra. Dengan panca indra segala perkara
yang hadir ditanggapi dalam ruang dan waktu. Kedua, jalan
mendengarkan informasi yang hanya dimiliki oleh manusia,
tidak bangsa hewan. Dengan tanggapan terhadap informasi
itu perkara-perkara yang lenyap/lepas dari manusia dalam
ruang dan waktu dapat diketahuinya. Ketiga, jalan tulisan
dan bacaan, dengan jalan ini manusia lewat penulisnya
dapat memahami makna-makna, kata-kata, bahasa dan pem-
bicaraan.
Paham mereka tentang proses belajar. Semua ma’rifah (pe-
ngetahuan) merupakan perolehan (muktabasah) bukan bawa-
an (fithriyah). Pengertian dasar (ma'rifah badihiyah) seperti
pernyataan “Seluruh adalah lebih besar dari bagian-bagian-
nya”. Semata-mata tanggapan-tanggapan indrawi pada ba-
gian-bagiannya (juziyyat) yang berhimpun lewat panca indra.
Dalil atas demikian adalah firman Allah:

Dan Allah melahirkan kamu dari perut ibumu, kamu
tidak mengetahui apa-apa. (QS. an-Nahal, 78)
Jika semua ma’rifah (ilmu) itu adalah perolehan, bagaimana
memperolehnya? Caranya menurut Ikhwanus Shafa ialah:
pembiasaan, mencontoh/menirukan dan berguru.

Pembiasaan itu dilakukan dengan berkelanjutan di-
sertai kesadaran. Adat kebiasaan yang dilakukan dengan
berkelanjutan akan membentuk budi pekerti yang dicita-
citakan seperti halnya belajar dan membahas tentang ilmu
dengan berkelanjutan akan memperkuat intelektualitas serta
memantapkan ilmu itu sendiri.

Mencontoh atau meniru dari pergaulan termasuk sa-
rana transferensi budaya dan keperangaian ke dalam jiwa.

H. Maragustam



Contohnya banyak anak-anak yang tumbuh di tengah-tengah
para pendekar atau militer akan tumbuh berkelakuan seperti
pendekar dan militer tersebut. Demikian itulah yang sudah
berlaku pada semua akhlak dan perangai anak-anak sejak
kecil, bisa jadi peniruan itu dari orang tuanya atau guru-guru-
nya yang dalam keseharian bergaul dengan mereka. Contoh
dan suri tauladan itu mengalir dari orang dewasa kepada
anak-anak, dari orang ‘alim kepada orang jahil.
Berguru dalam menuntut ilmu sangat penting dalam pan-
dangan pendidik-pendidik Islam. Karena menurut Ikh-
wanus Shafa pengetahuan itu mempunyai syarat-syarat.
Syarat-syarat itu dapat diketahui dalam batas kesanggupan
seseorang. Untuk itu diperlukan guru atau pendidik bagi
pengajarannya, budi pekertinya, tutur bahasanya, akhlaknya
dan pengetahuannya. Ikhwanus Shafa mengatakan penting-
nya peranan guru dalam proses belajar mengajar. Oleh ka-
rena itu mereka menentukan syarat-syarat seorang guru
sesuai dengan madzab mereka, cita-cita politik dan dakwah
mereka. “Ketahuilah hai saudara-saudara guru yang cocok
bagi saudara adalah guru yang cerdas, baik tabiatnya dan
budi pekertinya, jernih batinnya, cinta ilmu, mencari kebe-
naran, tidak fanatik madzab manapun”. Syarat ini hanya ada
pada jamaah mereka. Kemudian lanjut mereka. “Ketahui-lah
bahwa golongan namus, itulah para guru pendidik seluruh
ummat manusia dan yang menjadi guru bagi golongan para
namus ini adalah para malaikat, dan guru bagi para ma-
laikat ini adalah jiwa universal (nafsul kullyah) dan guru nafsul
kulliyah ini adalah al-"Aglul Fa’al, dan Allah guru bagi semua-
nya”. Golongan namus ini adalah jama’ah Ikhwanus Shafa.
Menurut Ikhwan al-Safa bahwa ilmu adalah gambar-
an tentang sesuatu yang diketahui pada benak jiwa orang
yang mengetahui. Jiwa para ilmuwan adalah mempunyai
ilmu secara nyata aktual, sedangkan jiwa peserta didik itu,
berilmu secara potensial. Belajar dan mengajar tiada lain

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 171



172

adalah mengaktualisasikan hal-hal yang potensial dan mela-
hirkan hal-hal yang terpendam dalam jiwa.

Membagi ragam disiplim ilmu secara hirakis menjadi
tiga yakni (1) ilmu-ilmu syari’ah (keagamaan) yang terdiri
dari (a) ilmu tanzil (ilmu Alquran dan Hadis), (b) ilmu
takwil dan ilmu akhbar (ilmu penyampaian informasi ke-
agamaan), (c) ilmu pengkajian sunah dan hukum dan ilmu
ceramah keagamaan, kezuhudan (mencari kehidupan dunia
seadanya) dan (d) ilmu ta’bir (menafsirkan) mimpi; (2) ilmu-
ilmu filsafat yang terdiri dari (a) riyadiyyat (ilmu-ilmu eksak),
(b) mantigiyyat (retorika-logika), (c) ilmu kealaman (fisika)
dan (d) ilmu teologi; dan (3) ilmu-ilmu riyadiyyat yang terdiri
dari (a) aritmatika (ilmu hitung), (b) al-handasah (ilmu ukur),
(c) astronomi dan (d) ilmu musik (seni).

Tujuan menuntut ilmu menurut Ikhwanus Safa adalah
untuk mengenal dirinya sendiri. Namun tujuan ini bukanlah
sebagai tujuan akhir tetapi, tujuan perantara. Maka tujuan
akhir dari menuntut ilmu ialah peningkatan harkat marta-
bat manusia kepada tingkatan malaikat yang suci, agar
dapat meraih rida Allah. Ini dapat terlaksana bila seseorang
berkomitmen dengan perilaku moral, sehingga ia sanggup
mencapai puncak atas harkat kemanusiaan yang mendekati
tingkatan malaikat dan mendekatkan diri kepada Allah.

Menurut Ikhwan al-Safa yang dikutip Ridha, bahwa
pendidik (guru) mempunyai posisi strategis dalam praktik
pendidikan. Untuk itu aliran ini mempersyaratkan guru itu
dengan kecerdasan, akhlak baik, hati tulus, tabiat lurus,
pikiran jernih, menyukai ilmu, bertugas mencari kebenaran,
dan tidak bersifat fanatik terhadap sesuatu aliran. Persyarat-
an tersebut diharuskan tidak lain karena kalangan Ikhwan
al-Safa menempatkan guru berfungsi sebagai bapak kedua
dari peserta didik. Karena guru sebagai pemelihara dan
pembentuk pertumbuhan dan perkembangan jiwa (mental

H. Maragustam



spiritual) peserta didiknya, sebagaimana halnya kedua orang
tua adalah pembentuk rupa fisik biologis dari peserta didik.

Adapun etika peserta didik (penuntut ilmu) adalah se-

bagai berikut:

a.

Agar orang yang ingin berkecimpung dalam ilmu pe-
ngetahuan pada tahap permulaan hendaklah meng-
hindarkan diri untuk mendengarkan perbedaan-per-
bedaan pendapat (masalah-masalah khilafiah) dalamilmu
pengetahuan, karena hal demikian membingungkan
pikirannya dan mengendurkan semangatnya untuk be-
lajar dan membaca. Akan tetapi seharusnya dia lebih
dahulu memantapkan suatu madzhab yang disetujui
oleh gurunya sesudah itu barulah dia mengikuti pen-
dapat madzhab-madzhab lainnya.

Agar pelajar tidak meninggalkan sesuatu ilmu sampai
dia memahami betul maksud dan tujuan ilmu itu.
Kemudian jika ada umur, patut dia memperdalam ilmu
itu. Jika tidak cukuplah dia mempelajari yang pokok-
pokok dari ilmu itu lalu menyempurnakannya karena
ilmu-ilmu itu saling membantu, sebagiannya berkaitan
dengan yang lain.

Agar pelajar dalam mempelajari suatu ilmu, memper-
hatikan urutan (sequance) dan hendaknya dia memulai
dari yang terpokok. Jika umur tidak cukup untuk semua
ilmu, paling tepat mengambil yang terbaik dari segala
sesuatu.

Janganlah pelajar memasuki vak dari suatu ilmu sebelum
menyempurnakan vak yang dibacanya sebelumnya.
Karena ilmu pengetahuan itu tersusun secara sistematik
sebagiannya jalur bagi bagian lainnya. Orang yang akan
memperdalam suatu ilmu haruslah memperhatikan su-
sunan dan graduasi ini.

Agar cita-cita pelajar di dalam dunia ini memperindah
jiwanya dengan keutamaan-keutamaan dan di akhirat

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 173



mendekatkan diri kepada Allah SWT. Janganlah ber-
cita-cita mencari kedudukan, harta dan kemegahan.

f.  Agar dia mengetahui kaitan ilmu dengan tujuan supaya
dia mendahulukan yang dekat atas yang jauh, yang
penting atas yang tidak penting. Maksudnya yang
penting ialah apa yang menggoda hatimu. Tidak ada
yang menggoda hatimu kecuali kepentingan dunia dan
akhirat. Bila tidak sangup menghimpun antara kelezat-
an dunia dengan kenikmatan akhirat, maka utamakan
kenikmatan akhirat yang abadi. Adapun tujuan yang
dinisbahkan kepada ilmu pengetahuan ialah kebahagia-
an bertemu dengan Allah SWT dan melihat wajahNya
yang Maha Mulia.

c. Pragmatis Instrumental (al-Maz\ hab al-Z | ara’iy)

Diantara kriteria aliran ialah (1) memahami ajaran-
ajaran dan nilai-nilai mendasar yang terkandung dalam Al-
quran dan Sunah dengan tidak melepaskan diri dan tetap
mempertimbangkan situasi kongkrit dinamika pergumulan
masyarakat muslim (era klasik maupun kontemporer) yang
mengitarinya atau sosiologis masyarakat setempat di mana ia
turut hidup di dalamnya, (2) konsep pendidikan (Islam) selalu
memperhatikan kemanfaatan praktisnya, dan (3) sisi wilayah
jangkaunnya, selain pemikiran filsafat yang bersifat universal
yang dapat diaplikasikan untuk semua tempat, keadaan dan
zaman, juga memungkinkan bersifat lokal yang khusus untuk
tempat, keadaan, dan zaman tertentu saja. Yang mewakili aliran
ini yang akan dibahas ialah Ibnu Khaldun.

Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun, seorang ahli filsafat sejarah dilahirkan di
Tunisia pada tahun 732 H (1332 M) dan wafat di Mesir pada tnhun
808 H (1406 M). Nama lengkapnya Abu Zaid Abdurrahman Ibnu
Muhammmad Ibnu Muhammad Ibnu Khaldun Waliyuddin al-

174 | H. Maragustam



Tunisia Hadlramy al-Asybili al-Maliki. Dia berasal dari keluarga
Andalusia yang berdomisili di Silivia. Nenek moyangnya
berasal dari kabilah Bani Wa-il tergolong kabilah Arab Yaman,
yang diduga berhijrah ke Andalusia pada Abad ketiga Hijriah.
Pada abad ke tujuh hijriah keluarga Ibnu Khaldun dari Sivilia
pindah ke Tunis, Ibnu Khaldun dibesarkan DI Tunis dan belajar
ilmu-ilmu pengetahuan yang umum dipelajari pada zaman itu.
Dia hafal Quran dan girat tujuh, mempelajari fiqih dan hadist
dan belajar sastra Arab dari orang tuanya dan guru-gurunya
di Tunis. Dia menpelajari pula ilmu-ilmu Aqliyyah dan filsafat
dari folosof-filosof Magribi. Segala ilmu yang dipelajarinya itu
berhasil dengan baik sehingga oleh guru-gurnya dia diberi ijjazah.

Sementara dia asyik dan rajin mempelajari pengetahuan dan
berpindah dari satu madrasah ke madrasah yang lain, berjangkit-
lah wabah penyakit pes di negerinya yang menyebabkan kemati-
an orang tuanya dan kaum keluarganya dan guru-gurunya.
Dia sendiri selamat dan pergi ke Hawarah. Di sini dia bertemu
dengan sahabatnya Ibnu Abidun yang sangat menghomatinya
dan kemudian membantu Ibnu Khaldun melanjutkan perjalan-
nya ke Magribi. Akhirnya dia diundang oleh Sultan Abu Enan
al-Marini untuk datang ke Fez. Dan bekerja pada pemerintahan
Fez ini Sultan sangat menyukainya dan memberi kedudukan yang
tinggi kepadanya, sehingga menimbulkan kedengkian kawan-
kawannya. Beliau kemudian dituduh berkhianat kepada Sultan
lalu beliau dipenjarakan. Barulah dibebaskan sesudah Sultan
wafat oleh seorang Wazir, “Ibnu Umar” dan memberikan peng-
hargaan kepadanya (Muhammad Luthi Jum’ah, 1927).

Selang beberapa lama kemudian beliau pindah ke Anda-
lusia, bekerja pada pemerintahan Bani Ahmar. Di sinipun dia
mendapat kedudukan yang tinggi. Pada masa selanjutnya beliau
berpindah-pindah dari Andalusia, ke Afrika Utara dan Maroko
dan selalu mendapatkan kedudukan yang baik dalam peme-
rintahan negeri-negeri itu. Akibatnya beliau banyak musuh yang
selalu berusaha menyingkirkannya. Oleh karena dia memutuskan

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 175



untuk meninggalkan dunia politik dan memusatkan perhatian
dan tenaganya ke dalam ilmu pengetahuan. Beliau pergi ke jazirah
Arabia, tinggal di pinggiran padang Sahara bersama kabilah-ka-
bilah Arab Badui selama empat tahun. Dari sinilah dia mulai me-
nulis kitab dan memberi pelajaran di Jami” al-Azhar. Dia mem-
punyai hubungan yang baik dengan Sultan Mesir, karena itu
beliau dihomati dan diberi jabatan pengadilan Makiyyah tahun
1786 H. Ketika dia merasa punya kedudukan yang lebih baik di
Cairo timbulah kerinduannya kepada anak istrinya yang berada
di Magribi. Merekapun dimintanya agar pindah ke Mesir hidup
bersamanya. Tapi malang bagi mereka sewaktu mereka berlayar
dari Maghribi ke Mesir kapal yang membawa mereka tenggelam
di tengah lautan. Karena duka cita yang mendalam atas kematian
keluarganya itu, dia hidup mengasingkan diri dari dunia ramai.
Dia meninggalkan jabatannya dan hanya hidup tekun mengajar
dan mengarang. Setelah kitab tarikhnya selesai ditulis diapun
meninggal dunia pada tahun 808 H dalam usia 74 tahun. Ibnu
Khaldun menjadi termasyhur karena buku karangannya yang
bernama Tarikh Ibnu Khaldun. Buku ini terdiri dari tiga juz/
kitab. Kitab pertama mengenai ekonomi dan hal-hal yang me-
nyangkut soal-soal ekonomi seperti pemerintahan, sumber-
sumber usaha, penghidupan, kepandaian, kerajinan, ilmu penge-
tahuan dan faktor-faktor yang menimbulkan sebab dan akibat
pada ekonomi itu. Kitab yang pertama inilah yang terkenal
dengan nama “ Muqgoddimah Ibnu Khaldun” kitab yang membawa
kemashuran nama beliau. Kitab kedua tentang sejarah bangsa
Arab, generasi-generasi mereka, kerajaan-kerajaan mereka sejak
khafilah ar-Rasyidin sampai zaman beliau. Di samping itu se-
jarah bangsa-bangsa lainnya pada zaman itu ditulis beliau juga
secara ringkas seperti bangsa Nabatan, Suryani, Parsi, Qutbi,
Yunani dan lain-lain. Kitab ketiga mengenai bangsa barbar dan
kerajaan mereka di Afrika Utara. Kitab Tarikh Ibnu Khaldun ini
mempunyai keistimewaan karena Mukadimmahnya berisikan
pembahasan (filosofis tentang kehidupan manusia dan lagi gaya

176 | H. Maragustam



bahasanya yang indah sejajar dengan bahasa penulis yang ter-

kenal pada abad ke tiga hijriah.

Pemikirannya tentang dasar-dasar pendidikan dan peng-
ajaran serta metodenya dijelaskan oleh M. Athiyah al-Abrasyi
(1975). Ibnu Khaldun dalam kitab Mukadimmahnya menulis satu
pase yang panjang mengenai pengajaran, metodenya serta se-
gala aspek-aspeknya. Dikemukakannya pokok-pokok pikirannya
dan pendiriannya tentang penyampaian ilmu pengetahuan dan
cara-cara mengajarkannya. Mustafa Amin yang dikutip Busyairi
Madjidi (1997) dalam bukunya membuat rangkuman sebagai
berikut:

1. Dalam pengajaran agar disampaikan secara global pada
tingkat permulaan kemudian sesudah itu secara terperinci.
Pertama kali diberikan kepada murid-murid pokok-pokok
masalah (bahasan) dari tiap-tiap bab dari ilmu yang akan
diajarkan. Dijelaskannya secara global pokok bahasan dari
bab demi bab sampai akhir ilmu itu. Kemudian langkah
pengulangan kedua, hendaklah guru mengulang kembali
pelajaran yang diberikan pada langkah pertama di atas dari
awal dengan penjelasan lebih terperinci, tidak ada lagi yang
mujmal (umum). Masalah-masalah khilafiah supaya dikemu-
kakan dan duduk perselisihan (khilafiah) dijelaskan dengan
gamblang sampai berakhir rencana pelajaran bidang ilmu
itu. dengan demikian daya tangkap anak terhadap pelajaran
menjadi melekat. Kemudian langkah pengulangan ketiga,
ialah agar guru mengulangi lagi pelajaran yang sudah
diberikan dari awal (semacam review). Tidak ada lagi kesulit-
an pada pelajaran atau keraguan dalam fan semuanya harus
sudah diuraikan. Murid benar-benar sudah memahami dan
benar-benar menguasai bidang fan (ilmu) yang diajarkan.
Sudah barang tentu aktivitas dari pelajar untuk menanya-
kan atau membahas hal-hal yang sulit dan samarpun pada
mereka. Menurut Ibnu Khaldun penyajian yang berhasil
dengan baik ialah melalui tiga langkah pengulangan ter-

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 177



178

sebut. Pandangan Ibnu Khaldun demikian sesuai dengan
sistem pengajaran dunia Islam di masa dahulu, bahkan sampai
sekarang masih ada yang menjalankannya. Zaman dahulu
seseorang belajar satu persatu bidang ilmu dengan memilih
suatu kitab dari ilmu tersebut sebagai pegangan dengan guru
terten-tu pula. Isi kitab itulah yang menjadi rencana pelajaran
mulai dari halaman pertama sampai khatam. Sesudah tamat
barulah diizinkan belajar (menjadi) bidang ilmu (fan) yang lain
dengan memilih kitab tertentu dari bidang ilmu itu. Demi-
kian seterusnya. Pemakaian alat-alat peraga dalam pengajar-
an pada masa permulaan. Anak-anak pada masa permulaan
masih lemah daya pemahaman dan tanggapannya. Dengan
contoh-contoh yang konkrit, membantu mereka dalam me-
mahami pelajaran yang diberikan.

Jangan mengulur-ulur waktu ketika murid sedang belajar
vak tertentu, dengan jalan memutuskan proses belajar
dengan interupsi (misalnya dengan waktu mengaso) untuk
menghindari kelupaan atau terpotong-potongnya masalah-
masalah ilmu.

Agar jangan mengajarkan definisi-definisi atau kaidah-kaidah
umum pada pertama kali. Tetapi berilah contoh-contoh
yang memadai, lalu barulah pindah ke definisi-definisi atau
kaidah-kaidah (maksudnya metode induktif).

Jangan membiarkan murid belajar dua macam ilmu dalam
waktu bersamaan. Cara demikian jarang sekali memberi
hasil, karena memecah perhatian dan konsentrasi, sehingga
kemungkinan besar gagal kedua-duanya. Lain halnya jika
belajar satu macam vak saja, kemungkinan berhasil lebih
besar.

Pengajaran Alquran sejak mana permulaan.

Anak-anak diajarkan membaca dan menghafalkan, se-
sudah itu berpindah kepada pelajaran lain. Sebagian pen-
duduk ada yang berpendapat bahwa pelajaran bahasa Arab
diberikan pada masa permulaanlalu belajar hisab (berhitung).

H. Maragustam



Sesudah itu baru pindah kepada pelajaran Alquran. Ibnu
Khaldun tidak keberatan atas pendapat demikian.

Agar tidak memperluas pembahasan pada pelajaran ilmu-
ilmu alat. Berbeda halnya pada pelajaran ilmu-ilmu pokok
yang menjadi tujuan.

[Imu-ilmu itu pada negeri-negeri yang sudah maju ter-
bagi atas dua bagian. Pertama ilmu-ilmu yang menjadi tujuan
pokoksepertiilmu-ilmusyari’at, tafsir, hadits, figihdankedua
ilmu-ilmu alat yakni ilmu-ilmu yang menjadi pengantara/
wasilah untuk mencapai ilmu-ilmu tujuan pokok itu seperti
ilmu bahasa, ilmu hisab dan lain-lainnya. Adapun pada
ilmu-ilmu tujuan pokok perluasan pembahasan ataupun pe-
rincian permasalahannya tidak ada keberatannya. Karena
uraian yang luas itu menambah lekatnya ilmu tersebut
dalam benak para pelajarnya, dan juga menambah kejelas-
an pengertiannya. Adapun pada ilmu-ilmu alat cukuplah
kajiannya sekadar untuk membantu, memahami ilmu-ilmu
pokok, lain tidak. Karena memperpanjang kajian pada ilmu-
ilmu alat dapat menghambat proses belajar ilmu-ilmu pokok
itu sendiri. Waktu habis untuk belajar ilmu-ilmu alat padahal
ilmu-ilmu pokok lebih penting, sedang umur untuk belajar
terbatas.

Janganlah hendaknya guru menugaskan murid-muridnya
mempelajari bermacam-macam aliran/madzabnya, dan
janganlah hendaknya guru membebani murid-muridnya
untuk meneliti nama buku-buku serta ilmu apa yang ditulis
dalam buku-buku itu. Yang demikian itu menghambat mereka
dalam mempelajari ilmu. Ketahuilah, kata Ibnu Khaldun yang
paling menyusahkan dalam menuntut ilmu pengetahuan
dan mencapai tujuannya ialah banyak tulisan dan istilah-
istilah yang bersimpang siur, kemudian menugaskan pelajar
untuk menghafalkan semuanya.

Agar guru menghindari menyusun materi-materi ringkasan
dan jangan membebani murid-murid mengikuti lafal-lafal

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 179



10.

11.

180

ringkasan itu serta menarik permasalahan-permasalahan
darimatanitu, karenalafal-lafal ringkasanitu umumnyasulit,
lebih sulit lagi memahami dan menarik kesimpulan dengan
benar. Ibnu Khaldun menguraikan dalam “Mukaddimah” nya
bahwa banyak ringkasan-ringkasan (matan) dari ilmu-ilmu
pengetahuan, menyebabkan pengajaran tidak mencapai
hasil. Beliau mengemukakan berbagai alasan atas hal de-
mikian, Beliau berkata “maksud penyusun matan-matan itu
untuk memudahkan para pelajar menghafalnya, namun ke-
nyataan para pelajar itu terjerumus dalam kesulitan, yang
mengakibatkan mereka gagal memperoleh ilmu penge-
tahuan yang melekat pada mereka (maksudnya para pelajar
sulit memahami isi materi pelajaran kalimat-kalimat matan,
ringkasan yang sulit itu, walaupun mereka hafal).
Bepergian ke negeri-negeri lain untuk mencari ilmu menam-
bah pengalaman dan pengetahuan, memerlukan wawasan
yang mungkin tidak bakal diperoleh dalam kampung sen-
diri.
Cinta kasih kepada anak-anak, membina mereka penuh
dengan keakraban, lemah lembut, jangan keras dan kasar.
Karena tindak kekerasan dalam pendidikan merugikan anak
didik dan merusak mental mereka. Mengenai tindak kekeras-
an ini Ibnu Khaldun berkata: Barang siapa dididik dengan
kasar dan keras baik itu murid atau pembantu rumah atau-
pun lainnya maka kekerasan itu melumpuhkannya, mem-
persulit perkembangan jiwanya, menghilangkan aktivitas-
nya, mendorong dia jadi pemalas, serta membuat dia jadi
pendusta karena takut pada tindakan.
Mendidik anak remaja berdasarkan pemberian contoh suri
tauladan yang baik. Anak-anak lebih banyak mengambil,
dari macam-macam contoh, meniru dan mengikut daripada
mendengarkan nasehat dan wejangan-wejangan.

Sudut pandangnya di bidang pendidikan lebih banyak
bersifat pragmatis dan lebih berorientasi pada aplikatif

H. Maragustam



praktis. Dia mengklasifikasikan ilmu pengetahuan berdasar
tujuan fungsionalnya, bukan berdasar nilai substansialnya
atau sekuensnya semata. la membagi ragam ilmu yang perlu
dimasukkan ke dalam kurikulum pendidikan menjadi dua
yakni (1) jenis ilmu-ilmu yang bersifat instrinsik (ilmu-ilmu
syariah), seperti tafsir, hadis, fikih, kalam, ontologi dan teo-
logi dari cabang filsafat (2) jenis ilmu-ilmu yang bernilai
ekstrinsik instrumental bagi ilmu jenis pertama, seperti
bahasa Arab, ilmu hitung dan sejenisnya. Ilmu jenis kedua ini
sebagai alat memahami ilmu syariat. [Imu Logika bagi me-
mahami filsafat dan bahkan menurut ulama Mutakallimin,
dimasukkan pula ilmu Kalam dan Ushul Fikih.

[Imu jenis pertama, menurut Ibn Khaldun merupakan
ilmu nagliy dari orang yang menghasilkannya. Jenis ilmu ini
bersandar pada warta otoritatif Syar’i (Tuhan dan Rasul-
Nya). Sedangkan akal pikiran manusia tidak mempunyai
peluang untuk mengintervensinya kecuali dalam ruang
lingkup cabang-cabangnya. Itupun masih harus berada
dalam kerangka dasar Pembuat Syar’i. Sedangkan jenis ilmu
yang kedua bersifat alami bagi manusia, yaitu ilmu-ilmu yang
diperoleh manusia lewat bimbingan penalaran akal pikirnya.
Ruang lingkup persoalannya, prinsip-prinsip dan metode
pengembangannya sepenuhnya berdasar pada daya pen-
jelajahan akal manusia.

Menurut aliran Pragmatis Instrumental bahwa kelebih-
an manusia dari makhluk lainnya terutama binatang, karena
selain berkemampuan mengindera (idrak) yang ada di luar
dirinya, juga manusia mempunyai kelebihan lain yakni akal
pikiran. Dengan akal pikiran itu ia mampu melakukan aper-
sepsi, abstraksi temuan-temuan indera dan imajinasi. Ibnu
Khaldun membagi kemampuan berpikir ini menjadi tiga
tingkatan yaitu (1) al-‘agl al-tamyiz (akal pemisah); (2) al-‘agl
al-tarbiyyi (akal eksprimental); dan (3) al-"agl al-nazariy (akal
kritis).

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) | 181



182

Akal pemisah merupakan tingkatan akal terbawah,
karena kemampuannya hanya terbatas pada mengetahui
hal-hal yang bersifat emperis inderawi. Konsep-konsep yang
dihasilkan taraf berpikir tingkat ini adalah deskripsi atau
penggambaran (al-tasawwurat). Tujuannnya adalah meng-
hasilkan kemanfaatan bagi manusia dan menolak bahaya.

Tingkat akal eksprimental adalah kemampuan berpikir
yang menghasilkan berbagai gagasan pemikiran dan ber-
bagai etika dalam tatanan pergaulan bersama dan hal ihwal
mereka. Banyak dari olah pikir pada tingkat menghasilkan
kebenaran (tasdigat) yang disimpulkan dari eksprimen se-
dikit demi sedikit secara berkelanjutan hingga mencapai ke-
sempurnaan hasil atau kegunaan.

Adapun taraf akal kritis ialah suatu proses berpikir
yang menghasilkan ilmu atau asumsi kuat akan hal meta
empiris (abstrak-filosufis) yang merupakan kompleksitas
hubungan dari berbagai tasawwur (penggambaran) dan fas
dig (pembenaran) hingga membangun disiplin keilmuan ter-
tentu. Yang terpenting dari tingkat akal kritis ini ialah peng-
gambaran realitas (al-wujud) sebagaimana hakikatnya, jenis-
jenisnya, detailnya, sebab-sebabnya, dan ilat-ilatnya, dan
daya berpikir berkembang sempurna menjadi akal murni
dan jiwa yang tercerahkan. Di sinilah hakikat kemanusiaan.

Dari keterangan di atas jelas bahwa konsep pemikiran
pendidikan Ibnu Khaldun adalah melalui pendekatan filo-
sofis empiris. Kepraktisan ini nampak sewaktu dia meng-
konstruksi tujuan pendidikan yaitu (1) pengembangan
kemahiran (al-malakah atau sikll) dalam bidang tertentu;
(2) penguasaan keterampilan professional sesuai dengan
tuntunan zaman; dan (3) pembinaan pemikiran yang baik.

Filsafat pendidikan modern pada garis besarnya dibagi
kepada empataliranyaitu aliran progresivisme, esensialisme,
perenialisme dan rekonstruksianisme (Imam Barnadib, 1982
dan Mohammad Noor Syam, 1986). Namun pada tulisan ini

H. Maragustam



hanya penggambaran singkat yakni penggambaran hal-hal
yang menjadi ciri utama masing-masing aliran filsafat pen-
didikan.

D. ALIRAN UTAMA FILSAFAT PENDIDIKAN BARAT (FPB)

1. Progresivisme

Ciri-ciri utama aliran progresivisme ialah didasari oleh pe-
ngetahuan dan kepercayaan bahwa manusia itu mempunyai
kemampuan-kemampuan dan dapat menghadapi dan mengatasi
masalah-masalah yang bersifat menekan atau mengancam ada-
nya manusia itu sendiri dengan skill dan kekuatannya sendiri.
Pandangan-pandangan progresivisme dianggap sebagai the liberal
road to culture. Dalam arti bahwa liberal dimaksudkan sebagai
fleksibel, berani, toleran dan bersikap terbuka. Liberal dalam arti
lainnya ialah bahwa pribadi-pribadi penganutnya tidak hanya
memegang sikap seperti tersebut di atas, melainkan juga selalu
bersifat penjelajah, peneliti secara kontinue demi pengembangan
pengalaman. Liberal dalam arti menghormati martabat manusia
sebagai subjek di dalam hidupnya dan dalam arti demokrasi,
yang memberi kemungkinan dan prasyarat bagi perkembangan
tiap pribadi manusia sebagaimana potensi yang ada padanya. Se-
bagai konsekuensi dari pendapatnya aliran ini kurang menyetu-
jui adanya pendidikan yang bercorak otoriter.

Progresivisme sebagai aliran filsafat mempunyai watak yang
dapat digolongkan sebagai (1) negative and diagnostic yang berarti
bersikap anti terhadap otoritarianisme dan absolutisme dalam
segala bentuk; (2) positive and remedial, yakni suatu pernyataan
dan kepercayaan atas kemampuan manusia sebagai subjek yang
memiliki potensi-potensi alamiah, terutama kekuatan self-regene-
rative untuk menghadapi dan mengatasi semua problem hidup-
nya.**

“Dikatakan Pragmatisme karena sebab asas utama dalam kehidupan
manusia ialah untuk tetap survive terhadap semua tantangan-tantangan hidup

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 183



Lingkungan dan pengalaman mendapat perhatian cukup
dari aliran ini. Sehubungan dengan ini, menurut progresivisme,
ide-ide, teori-teori atau cita-cita itu tidaklah cukup hanya diakui
sebagai hal-hal yang ada, tetapi yang ada ini haruslah dicari arti-
nya bagi suatu kemajuan atau maksud-maksud baik yang lain. Di
samping itu manusia harus dapat memfungsikan jiwanya untuk
membina hidup yang mempunyai banyak persoalan yang silih
berganti. Memang progresivisme, kurang menaruh perhatian
sama sekali atas nilai-nilai yang non empiris seperti nilai-nilai
supernatural, nilai universal, nilai-nilai agama yang bersumber
dari Tuhan.

Pandangan ontologi progresivisme bertumpu pada tiga hal
yakni asas hereby (asas keduniaan), pengalaman sebagai realita
dan pikiran (mind) sebagai fungsi manusia yang unik. Asas
Hereby ialah adanya kehidupan realita yang amat luas tidak ter-
batas sebab kenyataan alam semesta adalah kenyataan dalam
kehidupan manusia. Pengalaman adalah kunci pengertian ma-
nusia atas segala sesuatu. Manusia punya potensi pikiran (mind)
yang berperan dalam pengalaman. Eksistensi dan realita mind
hanyalah di dalam aktivitas, dalam tingkah laku.

Pandangan epistemologi progresivisme ialah bahwa penge-
tahuan itu informasi, fakta, hukum, prinsip, proses, dan kebia-
saan yang terakumulasi dalam pribadi sebagai proses interaksi
dan pengalaman. Pengetahuan diperoleh manusia baik secara
langsung melalui pengalaman dan kontak dengan segala realita
dalam lingkungan, ataupun pengetahuan diperoleh langsung
melalui catatan-catatan. Pengetahuan adalah hasil aktivitas ter-
tentu. Makin sering kita menghadapi tuntutan lingkungan dan
makin banyak pengalaman kita dalam praktik, maka makin besar

manusia, harus praktis; melihat segala sesuatu dari segi kegunaannya. Dikatakan
Instrumentalisme, karena intelegensi manusia sebagai kekuatan utama haruslah
dianggap sebagai alat (instrumen) untuk menghadapi semua tantangan dan
problem. Dikatakan Exsperimen karena asas eksperimen adalah alat utama untuk
menguji kebenaran suatu teori. Sedang dikatakan Environmentalisme, karena aliran
ini menganggap lingkungan hidup itu mempengaruhi pembinaan kepribadian,

184 H. Maragustam



persiapan kita menghadapi tuntutan masa depan. Pengetahuan
harus disesuaikan dan dimodifikasi dengan realita baru di dalam
lingkungan. Kebenaran adalah kemampuan suatu ide meme-
cahkan masalah, kebenaran adalah konsekuen daripada sesuatu
ide, realita pengetahuan dan daya guna dalam hidup.

Dalam pandangan progresivisme di bidang aksiologi ialah
nilai timbul karena manusia mempunyai bahasa, dengan demi-
kian menjadi mungkin adanya saling hubungan. Jadi masyarakat
menjadi wadah timbulnyanilai-nilai. Bahasa adalah sarana ekspresi
yang berasal dari dorongan, kehendak, perasaan, kecerdasan dari
individu-individu. Nilai itu benar atau tidak benar, baik atau
buruk apabila menunjukkan persesuaian dengan hasil pengujian
yang dialami manusia dalam pergaulan.

Pandangan pendidikan progresivisme menghendaki yang
progresif. Tujuan pendidikan hendaklah diartikan sebagai re-
konstruksi pengalaman yang terus menerus. Pendidikan hen-
daklah bukan hanya menyampaikan pengetahuan kepada peserta
didik untuk diterima saja, melainkan yang lebih penting daripada
itu adalah melatih kemampuan berpikir dengan memberikan
stimuli-stimuli.

Menganai belajar, progresivisme memandang peserta didik
mempunyaiakal dan kecerdasan sebagai potensi yang merupakan
suatu kelebihan dibandingkan dengan makhluk lain. Kelebihan
yang bersifat kreatif dan dinamis, peserta didik mempunyai bekal
untuk menghadapi dan memecahkan problem-problemnya. Se-
dangkan bidang kurikulum progresivisme memandang bahwa
selain kemajuan, lingkungan dan pengalaman mendapatkan
perhatian yang cukup dari progresivisme. Untuk itu filsafat pro-
gresivisme menunjukkan dengan konsep dasarnya, jenis kuri-
kulum yang program pengajarannya dapat mempengaruhi anak
belajar secara edukatif baik di lingkungan sekolah maupun di luar
lingkungan sekolah. Tentunya dibutuhkan sekolah yang baik dan
kurkulum yang baik pula.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 185



2. Esensialisme

Menurut Imam Barnadib bahwa ciri utama esensialisme
adalah pendidikan haruslah bersendikan atas nilai-nilai yang
dapat mendatangkan kestabilan. Agar dapat terpenuhi maksud
tersebut nilai-nilai itu perlu dipilih yang mempunyai tata yang
jelas dan yang telah teruji oleh waktu. Nilai-nilai yang dapat me-
menuhi hal tersebut adalah yang berasal dari kebudayaan dan
filsafat yang korelatif selama empat abad belakangan ini; dengan
perhitungan zaman Renaisans, sebagai pangkal timbulnya pan-
dangan-pandangan esensialistis awal. Puncak refleksi dari gagas-
an ini adalah pada pertengahan kedua abad ke sembilan belas.
Esensialisme merupakan suatu gerakan dalam pendidikan yang
memprotes terhadap pendidikan progresivisme. Esensialisme
tidak sependapat dengan pandangan progresivisme yang serba
fleksibilitas dalam segala bentuk. Pendidikan yang bersendikan
atas nilai-nilai yang bersifat demikian ini dapat menjadikan pen-
didikanitu sendiri kehilangan arah. Dalam pemikiran pendidikan
esensialisme, pada umumnya didasari atas filsafat idealisme dan
realisme. Sumbangan dari masing-masing ini bersifat eklektif.

Ontologi filsafat pendidikan idealisme menyatakan bahwa
kenyataan dan kebenaran itu pada hakikatnya adalah ide-ide atau
hal-hal yang berkualitas spiritual. Oleh karena itu, hal pertama
yang perlu ditinjau pada peserta didik adalah pemahaman sebagai
makhluk spiritual dan mempunyai kehidupan yang bersifat
telelogis danidealistik. Pendidikan bertujuan untuk membimbing
peserta didik menjadi makhluk yang berkepribadian, bermoral,
sertamencita-citakansegalahal yangserbabaik danbertaraftinggi.
Aspek epistemologi yang perlu diperhatikan halam pendidikan
adalah pengetahuan hendaknya bersifat ideal dan spiritual, yang
dapat menuntun kehidupan manusia pada kehidupan yang
lebih mulia. Pengetahuan semacam itu tidak semata-mata terikat
kepada hal-hal yang bersifat fisik, tetapi mengutamakan yang ber-
sifat spiritual. Sedangkan aspek aksiologi menempatkan nilai

186 H. Maragustam



pada dataran yang bersifat tetap dan idealistik. Artinya, pendidik
hendaknya tidak menjadikan peserta didik terombang-ambing
oleh hal-hal yang bersifat relative atau temporer.

Ontologi dari filsafat pendidikan realisme bahwa pendidik-
an itu seyogyanya mengutamakan perhatian pada peserta didik
seperti apa adanya, artinya utuh tanpa reduksi. Dalam bidang
epistemologi, bahwa pengetahuan adalah hasil yang dicapai oleh
proses mana subjek dan objek mengadakan pendekatan. Dengan
demikian hasilnya adalah perpaduan antara pengamatan, pemi-
kiran, dan keseimpulan dari kemampuan manusia dalam me-
nyerap objeknya. Oleh karena itu, epistemologi dalam filsafat
pendidikan realisme adalah proses dan produk dari seberapa
jauh pendidik dapat mempelajari secara ilmiah emperis mengenai
peserta didiknya. Hasil-hasilnya akan digunakan sebagai dasar
untuk menyelenggarakan pendidikan. Sedangkan dalam bidang
aksiologi, faktor peserta didik perlu dipandang sebagai agen yang
ikut menentukan hakikat nilai.

Esensialisme didasari atas pandangan humanisme yang me-
rupakan reaksi terhadap hidup yang mengarah pada kedunia-
an, serba ilmiah dan materialistis. Selain itu juga diwarnai oleh
pandangan-pandangan dari paham penganut aliran idealisme
dan realisme. Tujuan umum aliran esensialisme adalah memben-
tuk pribadi bahagia di dunia dan akhirat (Zuhairini, dkk, 1992).
Johann Amos Comenius (1592-1670) sebagai salah satu tokoh
esensialisme mengatakan bahwa karena dunia ini dinamis dan
bertujuan, kewajiban pendidikan adalah membentuk anak sesuai
dengan kehendak Tuhan. Tugas utama pendidikan ialah mem-
bina kesadaran manusia akan semesta dan dunia, untuk mencari
kesadaran spiritual, menuju Tuhan.

Prinsip-prisinsip pendidikan esensialisme yaitu (1) pendi-
dikanharusdilakukanmelaluiusahakeras, tidak begitusajatimbul
dari dalam diri siswa, (2) inisiatif dalam pendidikan ditekankan
pada guru, bukan pada peserta didik. Peranan guru adalah men-
jembatani antara dunia orang dewasa dengan dunia anak. Guru

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 187



disiapkan secara khusus untuk melaksanakan tugas di atas, se-

hingga guru lebih berhak untuk membimbing pertumbuhan

peserta didiknya. Esensialisme, menurut Imam Barnadib, bahwa
guru sebagai penentu bagi pendidikan. Kedudukan guru atau
pendidik demikian penting karena mereka mengenal dengan baik
tentang tujuan pendidikan serta pengetahuan atau materi-materi
lain. (3) inti proses pendidikan adalah asimilasi dari mata pe-
lajaran yang telah ditentukan. Kurikulum diorganisasi dan diren-
canakan dengan pasti oleh orang dewasa. Pandangan ini sesuai
dengan filsafat realisme bahwa secara luas lingkungan material
dan sosial, adalah manusia yang menentukan bagaimana se-
harusnya ia hidup.

Prinsip-prinsip pendidikan esensialisme adalah sebagai
berikut:

1. Sekolah harus mempertahankan motede-metode tradisional
yang bertautan dengan disiplin mental.

2. Tujuan akhir pendidikan adalah untuk meningkatkan ke-
sejahteraan umum.

3. Menghendaki pendidikan yang bersendikan atas nilai-nilai
yang tinggi, yang hakiki kedudukannya dalam kebudayaan.
Nilai-nilai ini hendaklah yang sampai kepada manusia me-
lalui sivilisasi dan telah teruji oleh waktu. Tugas pendidikan
adalah sebagai perantara atau pembawa nilai-nilai yang ada
di dalam gudang di luar ke jiwa peserta didik. Ini berarti
bahwa peserta didik itu perlu dilatih agar mempunyai ke-
mampuan penyerapan yang tinggi.

3. Perenialisme

Perenialisme merupakan suatu aliran dalam pendidikan yang
lahir pada abad kedua puluh. Aliran ini lahir sebagai suatu reaksi
terhadap pendidikan progresif. Keadaan sekarang adalah zaman
yang mempunyai kebudayaan yang terganggu oleh kekacauan,
kebingungan dan kesimpangsiuran. Berhubung dengan itu di-
nilai sebagai zaman yang membutuhkan usaha untuk meng-

188 H. Maragustam



amankan lapangan moral, intelektual dan lingkungan sosial kul-
tural yang lain. Perenialisme mengambil jalan regresif, yakni
kembali kepada prinsip umum yang telah menjadi dasar tingkah
laku dan perbuatan zaman Kuno dan Abad Pertengahan. Yakni
kepercayaan-kepercayaan aksiomatis mengenai pengetahuan,
realita dan nilai dari zaman-zaman tersebut.

Perenialisme dalam bidang ontologi berasas pada teleologi
yakni memandang bahwa realita sebagai subtansi selalu cen-
derung bergerak atau berkembang dari potensialitas menuju
aktualitas (teleologi). Bila dihubungkan dengan manusia, maka
manusia itu setiap waktu adalah potensialitas yang sedang ber-
ubah menjadi aktualitas. Di samping asas teleologi, juga asas
supernatural bahwa tujuan akhir bersifat supernatural, bahkan
ia adalah Tuhan sendiri. Manusia tak mungkin menyadari asas
teleologis itu tanpa iman dan dogma. Segala yang ada di alam ini
terdiri dari materi dan bentuk atau badan dan jiwa yang disebut
dengan substansi, bila dihubungan dengan manusia maka ma-
nusia itu adalah potensialitas yang di dalam hidupnya tidak
jarang dikuasai oleh sifat eksistensi keduniaan, tidak jarang pula
dimilikinya akal, perasaan dan kemauannya semua ini dapat di-
atasi. Maka dengan suasana ini manusia dapat bergerak untuk
menuju tujuan (teleologis) dalam hal ini untuk mendekatkan diri
pada supernatural (Tuhan) yang merupakan pencipta manusia
itu dan merupakan tujuan akhir.

Dalam bidang epistemologi, perenialisme berpendapat bahwa
segala sesuatu yang dapat diketahui dan merupakan kenyataan
adalah apa yang terlindung pada kepercayaan. Kebenaran adalah
sesuatu yang menunjukkan kesesuaian antara pikir dengan benda-
benda. Benda-benda yang dimaksudkan ialah hal-hal yang ada-
nya bersendikan atas prinsip-prinsip keabadian. Menurut pere-
nialisme, filsafat yang tertinggi adalah ilmu metafisika. Sebab
science sebagai ilmu pengetahuan menggunakan metode induktif
yang bersifat analisis empiris kebenarannya terbatas, relativ atau
kebenaran probabiliti. Tetapi filsafat dengan metode deduktif

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 189



bersifat anological analysis, kebenaran yang dihasilkannya bersifat

self evidence universal, hakiki dan berjalan dengan hukum-hukum

berpikir sendiri yang berpangkal pada hukum pertama, bahwa
kesimpulannya bersifat mutlak asasi.

Dalam bidang aksiologi, perenialisme memandang masalah
nilai berdasarkan prinsip-prisinsip supernatural, yakni menerima
universal yang abadi. Khususnya dalam tingkah laku manusia,
maka manusia sebagai subjek telah memiliki potensi-potensi ke-
baikan sesuai dengan kodratnya, di samping itu ada pula kecen-
derungan-kecenderungan dan dorongan-dorongan kearah yang
tidak baik. Tindakan manusia yang baik adalah persesuaian
dengan sifat rasional (pikiran) manusia. Kebaikan yang teringgi
ialah mendekatkan diri pada Tuhan sesudah tingkatan ini baru
kehidupan berpikir rasional.

Beberapa prinsip pendidikan perenialisme secara umum, yaitu:
1. Menghendaki pendidikan kembali kepada jiwa yang me-

nguasai Abad Pertengahan, karena jiwa pada Abad Per-
tengahan telah merupakan jiwa yang menuntun manusia
hingga dapat dimengerti adanya tata kehidupan yang telah
dapat menemukan adanya prinsip-prinsip pertama yang
mempunyai peranan sebagai dasar pegangan intelektual ma-
nusia dan yang dapat menjadi sarana untuk menemukan
evidensi-evidensi diri sendiri. Tujuan pendidikan adalah
sama dengan tujuan hidup, yaitu untuk mencapai kebijakan
dan kebajikan.

2. Rasio merupakan atribut manusia yang paling tinggi. Ma-
nusia harus menggunakannya untuk mengarahkan sifat
bawaannya, sesuai dengan tujuan yang ditentukan. Tugas
pendidikan adalah memberikan pengetahuan yang kebe-
narannya pasti, dan abadi. Kurikulum diorganisir dan di-
tentukan terlebih dahulu oleh orang dewasa, dan ditujukan
untuk melatih aktivitas akal, untuk mengembangkan akal.
Yang dipentingkan dalam kurikulum adalah mata pelajaran
general education yang meliputi bahasa, sejarah, matematika,

190 H. Maragustam



IPA, filsafat dan seni dan 3 R’S (membaca, menulis, ber-
hitung). Mata-mata pelajaran tersebut merupakan esensi
dari general education.

4. Rekonstruksionisme

Aliran rekonstrusionisme dalam satu prinsip sependapat
dengan perenialisme bahwa ada satu kebutuhan amat mendesak
untuk kejelasan dan kepastian bagi kebudayaan zaman modern
sekarang, yang sekarang mengalami ketakutan, kebimbang-
an dan kebingungan. Namun berbeda dalam pemecahannya
yakni rekonstruksionisme berusaha membina suatu konsensus
yang paling luas dan paling mungkin tentang tujuan utama dan
tertinggi dalam kehidupan manusia. Untuk mencapai tujuan
tersebut, rekonstruksionisme berupaya mencari kesepakatan antar
sesama manusia, yakni agar dapat mengatur tata kehidupan ma-
nusia dalam suatu tatanan dan seluruh lingkungannya.

Dalam bidang ontologi, rekonstruksinisme memandang
bahwa realita itu bersifat universal, yang mana realita itu ada di
mana dan sama di setiap tempat. Kemudian, tiap realita seba-
gai substansi selalu cenderung bergerak dan berkembang dari
potensialitas menuju aktualitas. Setiap realita memiliki perspektif
tersendiri.

Dalam pandangan epistemologi, rekonstruksionisme lebih
merujuk pada pendapat aliran pragmatisme (progresivisme) dan
perenialisme. Aliran ini juga berpendapat bahwa dasar dari suatu
kebenaran dapat dibuktikan dengan self evidence, yakni bukti
yang ada pada diri sendiri, realita dan eksistensinya. Sedang-
kan dalam bidang aksiologi, aliran ini berpandangan bahwa
proses interaksi sesama manusia, diperlukan nilai-nilai. Begitu
juga halnya dalam hubungan manusia dengan sesamanya dan
alam semesta tidak mungkin melakukan sikap netral, akan tetapi
manusia sadar ataupun tidak sadar telah melakukan proses pe-
nilaian, yang merupakan kecenderungan manusia. Tetapi, secara
umum ruang lingkup tentang pengertian nilai tidak terbatas.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 191



Nilai berdasarkan azas-azas supernatural yakni menerima nilai

natural yang universal, yang abadi berdasarkan prinsip nilai

teologis. Hakikat manusia adalah emanasi (pancaran) yang
potensial yang berasal dari dan dipimpin oleh Tuhan dan atas
dasar inilah tinjauan tentang kebenaran dan keburukan dapat
diketahuinya. Kemudian manusia sebagai subjek telah memiliki
potensi-potensi kebaikan dan keburukan sesuai dengan kodrat-
nya. Kebaikan itu akan tetap tinggi nilainya bila tidak dikuasai
oleh hawa nafsu belaka, karena itu akal mempunyai peran untuk
memberi penentuan.

Dalam bidang pendidikan, aliran ini sebagaimana dikemu-
kakan oleh Brameld terdiri dari atas enam tesis yaitu:

1. Pendidikan harus dilaksanakan di sini dan sekarang dalam
rangka menciptakan tata sosial baru yang akan mengisi nilai-
nilai dasar budaya, dan selaras dengan yang mendasari ke-
kuatan-kekuatan ekonomi, dan sosial masyarakat modern.

2. Masyarakat baru harus berada dalam kehidupan demokrasi
sejati, oleh warganya sendiri.

3. Anak, sekolah, dan pendidikan itu sendiri dikondisikan oleh
kekuatan budaya dan sosial. Pendidikan merupakan reali-
sasi dari sosial. Melalui pendidikan, individu tidak hanya
mengembangkan aspek-aspek sifat sosialnya melainkan juga
belajar bagaimana keterlibatannya dalam perencanaan sosial.

4. Guru harus meyakini terhadap validitas dan urgensi dirinya
dengan cara bijaksana dengan cara memperhatikan prosedur
yang demokratis.

5. Cara dan tujuan pendidikan harus diubah kembali seluruh-
nya dengan tujuan untuk menemukan kebutuhan-kebutuhan
yang berkaitan dengan krisis budaya dewasa ini, dan untuk
menyesuaikan kebutuhan dengan sains sosial.

6. Kita harus meninjau kembali penyusunan kurikulum, isi pe-
lajaran, metode yang dipakai, struktur administrasi, dan cara
bagaimana guru dilatih. Semua itu harus dibangun kembali
bersesuaian dengan teori kebutuhan tentang sifat dasar ma-

192 H. Maragustam



nusiasecararasional danilmiah. Kita harus membangun kuri-
kulum di mana pokok-pokok dan bagiannya dihubungkan
secara integral, tidak disajikan sebagai suatu sekuensi kom-
ponen pengetahuan.

D. PERBEDAAN FILSAFAT PENDIDIKAN BARAT PADA
UMUMNYA DENGAN FILSAFAT PENDIDKAN ISLAM

Dari uraian baik aliran Filsafat Pendidikan Islam (FPI) mau-
pun Filsafat Pendidikan Barat (FPB) pada umumnya, maka di-
ringkaskan perbedaan antara keduanya.

ASPEK | FPB PADA UMUMNYA FPI
Proses Belajar | Karena sekularistik- Aktivitas belajar-mengajar
Mengajar materialistik, maka ialah amal ibadah, berkaitan

motif dan objek belajar- |erat dengan pengabdian ke-
mengajar semata-mata | pada Allah
masalah keduniaan

(profan)
Tanggung- |Tanggungjawab kema- |Tanggungjawab kemanusiaan
jawab proses |nusiaan dan keagamaan. Karena dalam
belajar belajar mengajar, terdapat
mengajar hak-hak Allah dan hak-hak

makhluk lainnya pada setiap
individu, khususnya bagi
orang yang berilmu

Kepentingan |Belajar hanyalah untuk |Belajar tidak hanya untuk

Belajar kepentingan dunia, se- | kepentingan hidup dunia
karang dan di sini sekarang, tetapi juga untuk
kebahagiaan hidup di akhirat
nanti
E. INTISARI

Tiga kesadaran dalam kehidupan manusia ialah kesadaran
magis (magical consciousness), kesadaran naif (naival consciousness)

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) | 193



dan kesadaran kritis (critical consciousness). Dari tiga kesadarn
ini memunculkan tiga paradigma sistem pendidikan yaitu dari
kesadaran naif lahir pendidikan konservatif, dari kesadaran
naif lahir pendidikan liberal dan dari kesadaran kritis lahir pen-
didikan kritis.

Sistem pendidikan yang memandang realitas luar sebagai
sesuatu yang given, telah berlaku dan keharusan alami, bahkan
takdir Tuhan, tidak bisa/perlu dirubah, bahkan perlu dilestari-
kan. Inilah sistem pendidikan yang pro status quo. Para ahli filsafat
pendidikan mengistilahkannya dengan Pendidikan Konservatif.
Pendidikan konsevatif inilazim diberlakukan padanegara-negara
dengan rezim yang otoriter. Paradigma liberal. Paradigma ini
memandang bahwa ketidakadilan sosial terjadi karena kelalaian
manusia itu sendiri. Kalau ada pengangguran, kemiskinan,
konflik sosial dan lain-lain, maka itu adalah kesalahan manusia-
nya yang kurang kreatif, tidak berjiwa wirausaha dan malas.
Urusan pendidikanadalah melakukanrefleksikritis, terhadap “the
dominant ideology” ke arah transformasi sosial. Tugas pendidikan
dalam pandangan paradigma ini adalah menciptakan ruang agar
sikap kritis terhadap sistem dan struktur ketidakadilan, serta
melakkan dekonstruksi dan advokasi menuju sistem sosial yang
lebih adil. Pendidikan tidak mungkin dan tidak bisa bersikap
netal, bersikap obyektif maupun berjarak dengan masyarakat.
Visi pendidikan ialah melakukan kritik terhadap sistem dominan
sebagai pemihakan terhadap rakyat kecil dan yang tertindas
untuk menciptakan sistem sosial baru dan lebih adil. Tugas pen-
didikan adalah memanusiakan kembali manusia yang meng-
alami dehumanisasi karena sistem dan struktur yang tidak adal.
Paradigma ini memandang akar ketidakadilan sosial adalah
sistem yang berlaku pada masyarakat itu. Sistem itu dapat berupa
sistem politik (yang otoriter dan anti demokrasi), sistem sosial
(yang melestarikan kasta-kasta dan menghambat laju mobilitas
sosial), sistem ekonomi (yang kapitalistik, dan anti kerakyatan)
sistem budaya (yang patriaki dan anti egaliter), bahkan sistem

194 | H. Maragustam



pendidikan itu sendiri (yang menjadi alat pengukuh kekuasaan
dan pro status quo). Untuk itu pendidikan kritis berupaya me-
lahirkan individu-individu (dan akhirnya masyarakat) yang
mampu mendekonstruksi dan merekonstruksi sistem yang ada.

Dalam perspektif fitrah, aliran utama Filsafat Pendidikan
Islam (FPI) dapat diklasifikasikan menjadi empat yakni fatalis-
pasif, netral-pasif, positif-aktif, dan dualis-aktif, Sedangkan dalam
perspektif filsafat dan ilmu pendidikan aliran FPI dapat di-
klasifikasikan menjadi tiga yakni (1) aliran al-muhafiz (religius-
konservatif), (2) aliran al-diniy al-‘aglaniy (religius-rasional), dan
(3) aliran al-zarai’iy (pragmatis instrumental). Aliran religius
konservatif, melihat konsep pendidikan Islam harus dibangun
dari nilai-nilai agama terutama yang berkaitan dengan tujuan
menuntut ilmu dan apa saja ilmu-ilmu yang perlu dipelajari.
Menurut aliran ini tujuan-tujuan keagamaan menjadi tujuan
menuntut ilmu. Aliran religius rasional sekalipun mempunyai
kecenderungan kuat terhadap nuansa keagamaan tetapi tidak
sekuat aliran Konservatif. Artinya kalau aliran Konservatif ter-
kandung kesan bahwa terma ilmu dalam Alquran dan Hadis
menyempit, sedangkan aliran Religius Rasional mempunyai
cakupan yang luas. Di samping itu aliran Religius Rasional ini
memadukan antara sudut pandang keagamaan dengan sudut
pandang kefilsafatan dalam menjabarkan konsep ilmu, sehingga
kelompok ini berpendapat bahwa pengetahuan itu semuanya
muktasabah (hasil perolehan dari aktivitas belajar) dan yang men-
jadi modal utamanya adalah indera. Sedangkan aliran prag-
matis instrumental lebih banyak bersifat pragmatis dan lebih
berorientasi pada aplikatif praktis dalam pendidikan. Dia
mengklafisikasikan ilmu pengetahuan berdasar tujuan fung-
sionalnya, bukan berdasar nilai substansialnya atau sekuensnya
semata. Sedangkan aliran utama Filsafat Pendidikan Barat (FPB)
dibagi beberapa aliran antara lain; progresivisme, esensialisme,
perenialisme, dan rekonstruksionisme. Wallahu a’lam bishshawab.

Aliran Utama Filsafat Pendidikan Islam (FPI) 195



BAB VII

ANALISIS FILOSUFIS
KOMPONEN PENDIDIKAN ISLAM

A. PENGANTAR

Komponen pendidikan Islam merupakan satu rangkaian
yang saling kait mengait antara satu komponen dengan kompo-
nen lainnya. Kelancaran atau kegagalan satu komponen akan
tergantung dan berdampak kepada komponen lainnya. Karena
setiap komponen merupakan bagian dari suatu sistem yang me-
miliki peran untuk menjamin keberlangsungan suatu proses
untuk mencapai tujuan pendidikan. Dengan kata lain komponen
pendidikan berarti bagian-bagian dari sistem proses pendidikan,
yang menentukan berhasil dan tidaknya atau ada dan tidaknya
proses pendidikan. Komponen itu itu antara lain; tujuan, isi atau
materi pendidikan, pendidik dan peserta didik, strategi dan me-
tode, evaluasi, dan lingkungan pendidikan. Keberhasilan men-
capai komponen tersebut pada prinsipnya merupakan tanggung-
jawab semua yang terlibat dalam pendidikan terutama pendidik
dalam arti seluas-luasnya dan tenaga kependidikan (tendik).

Hakikat tanggung jawab pendidikan adalah beban yang di-
pikul oleh seseorang, atau sekelompok orang mengenai pendi-
dikan akibat sesuatu yang dilakukan, baik karena konsep atau
gagasan, perkataaan dan perbuatannya ataupun karena tidak
berbuat apa-apa. Dalam pandangan Islam pendidikan sebenar-
nya sangat komprehensif. Keberlangsungan pendidikan yang
berkualitas bukan hanya sekedar realisasi dari tanggung jawab
kemanusiaan, tetapi juga tanggung jawab keagamaan. Tanggung

196



jawab tersebut merupakan beban yang harus dipikul oleh ke-
luarga, masyarakat, dan pemerintah secara sinergis. Bentuk
tanggungjawab teserbut dapat berupa pembiayaan, sumber daya
manusia, bahan ajar, gagasan, informasi, suasana, dan sarana
prasarana pendidikan.

Semua warga pendidikan adalah penting dan tidak ada
satupun yang terabaikan. Pendidik, peserta didik, orang tua, pe-
merintah, anggota masyarakat, dan apapun sebutannya, semua
mempunyai peranan dalam membentuk kepribadian peserta
didik. Karena pendidikan itu adalah sebuah sistem yang jika salah
satu sub system (komponen) macet akan mempengaruhi kepada
jalannya system tersebut. Oleh karena pendidikan itu sebuah
sistem, maka semua komponen harus berjalan secara sinergis
dan menyatu.

B. TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM

Tujuan pendidikan Islam merupakan arah yang selalu di-
usahakan oleh pendidik dan tenaga kependidikan agar tercapai.
Tujuan ini sangat penting artinya karena pada hakikatnya tujuan
itu berfungsi sebagai (1) pengakhir dan pengarah usaha pendi-
dikan, (2) merupakan titik pangkal untuk mencapai tujuan-tuju-
an pendidikan yang lebih tinggi, (3) memberi nilai pada usaha-
usaha tersebut, apakah berhasil atau gagal sesuai dengan kriteria-
kriteria dalam tujuan tersebut, (4) memberi arah kepada proses
yang bersifat edukatif, dan (5) memberi motivasi terbaik bagi
pendidik dan tenaga kependidikan untuk mencapainya.

Membicarakan tujuan pendidikan tidak dapat dilepaskan
dari pembicaraan tentang tujuan hidup manusia. Tujuan adalah
objek, atau sasaran yang mau dicapai oleh seseorang. Tujuan
pendidikan merupakan penjabaran tujuan hidup manusia. Se-
dangkan tujuan hidup dipengaruhi oleh pandangan hidup (ke-
yakinan, filsafat, ilmu, budaya, dan lain-lain). Manusia merupa-
kan makhluk yang senantiasa mengarahkan hidupnya sesuai

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 197



dengan tujuan yang dicanangkannya. Pendidikan adalah akti-
vitas sadar manusia dalam hubungan dengan manusia lain, ter-
arah pada tujuan bersama, tanpa terlepas dari struktur sosial
budaya dimana aktivitas itu berlangsung. Tujuan hidup manu-
sia mengalami pergeseran dan perubahan dari waktu ke waktu.
Dari tingkat yang paling sederhana sampai tujuan hidup paling
kompleks yang mengikuti gerak waktu dan konteks sosiologis.

Pada prinsipnya tujuan pendidikan suatu komunitas atau
bangsa biasanya bersumber dari filsafat hidup dan kepercaya-
an yang dianut oleh suatu bangsa. Karena kenyataannya bahwa
pendidikan pada hakikatnya merupakan hasil filsafat atau pan-
dangan hidup dan kepercayaan. Demikian juga tujuan hidup
muslim tentu dipengaruhi oleh akidah umat Islam itu sendiri
yang bersumber dari Alquran dan Sunnah. Tujuan hidup dalam
Islam adalah beribadah atau mengabdi kepada Allah SWT (QS.
al-Dzariyat (51):56 dan Al-Baqarah:21) yang berbunyi; “Tidaklah
Aku menciptakan jin dan manusia kecuali agar mereka me-
nyembah-Ku.” “Hai manusia, beribadahlah kepada Tuhan kamu
yang telah menciptakan kamu dan orang-orang sebelum kamu,
supaya kamu bertaqwa kepada Allah”. Lebih lanjut dalam QS. Al-
Bayyinah: 5 disebutkan: “padahal mereka tidak disuruh, kecuali
supaya menyembah (ibadah)' kepada Allah dengan memurnikan
ketaatan kepada-Nya dalam menjalankan agama dengan lurus.”
Dengan mengetahui tujuan hidup, manusia diharapkan akan
menjalaninya sesuai dengan bimbingan, arahan, dan petunjuk
Alquran dan Hadis sehingga sampai kepada tujuan yakni meng-
abdi kepada Tuhan dan menjadi khalifahNya.

Setelah membicarakan tujuan hidup, maka berikutnya
adalah tujuan akhir pendidikan Islam. Program pendidikan 100%
ditentukan oleh rumusan tujuan. Tujuan pendidikan berisi
rumusan-rumusan dasar atau nilai-nilai dasar yang bersifat

'Hakikat ibadah adalah jalan hidup yang mencakup seluruh aspek kehidupan
serta segala yang dilakukan manusia berupa perkataan, perbuatan, perasaan
bahkan bagian apapun dari perilakunya untuk mengabdi kepada Allah.

198 H. Maragustam



fundamental. Nilai-nilai fundamental tersebut diambil dari nilai-

nilai falsafah bangsa, sosio-kultural, ilmiah, dan agama.

Setiap masyarakat atau negara memiliki tujuan pendidikan
yang mungkin dapat sama atau berbeda dalam beberapa hal.
Sebagai contoh yang dikutip (Djumransjah, 2008) dapat dikemu-
kakan sebagai berikut:

1. TujuanPendidikan Amerika Serikat yaitu (1) the objective of self-
realization; (2) the objective of human relationshif; (3) the objective
of economics effieincy; and (4) the objective of civic responsibility.

2. Tujuan Pendidikan di Jerman ialah (1) kesehatan dan ke-
cakapan, (2) kesanggupan umum untuk hidup bermasyara-
kat, yang khususnya diperlukan untuk pekerjaannya dan
pendidika untuk masyarakat berpolitik, (3) membawa anak
didik secara humanitis ke dunia kerohanian, yang akhirnya
menjadikan betah dalam lingkungannya, dan (4) memahami
dan melaksanakan agamanya sebaik mungkin.

3. Tujuan Pendidikan di Indonesia ialah berkembangnya po-
tensi peserta didik agar menjadi (1) manusia yang beriman
dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, (2) berakhlak
mulia, (3) sehat, (4) berilmu, (5) cakap, (6) kreatif, (7) man-
diri, dan (8) menjadi warga negara yang demokratis dan ber-
tanggung jawab (UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 Pasaal 3).

Lalu apa tujuan akhir pendidikan Islam? Tujuan akhir dan
tertinggi pendidikan Islam tentu sangat ideal dan bersifat uni-
versal dan mutlak. Karena tujuan tersebut identik dengan tujuan
penciptaan manusia. Maka tujuan akhir pendidikan Islam ialah
menjadikan manusia beribadah/menghamba kepada Allah (ke-
tundukan secara total kepada Allah) dalam arti yang seluas-
luasnya, termasuk di dalamnya menjadi khalifah di bumi. Tujuan
tersebut dapat juga disebut insan kamil (sempurna). Insan kamil
adalah manusia yang seluruh potensinya berkembang secara
optimal yakni potensi intelektual (agql), spiritual dan keyakinan
(qalb), rasa-karsa (nafs), dan keterampilan (jismiyah) kearah nilai-

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam | 199



nilai ketuhanan, nilai-nilai kemanusiaan dalam bingkai agama,
dan nilai-nilai kealaman juga dalam bingkai agama. Dengan
perkembangan optimal seluruh potensi manusia, maka manusia
dapat menjalankan fungsinya sebagai hamba dan sebagai kha-
lifah. Tujuan tersebut sebangun dengan tujuan manusia dicipta-
kan yakni menjadi hamba (‘ibad) yang saleh yang menghambakan
diri kepada-Nya dalam arti yang seluas-luasnya dan termasuk di
dalamnya menjadi khalifah. Aspek beribadah kepada-Nya tidak
hanya terbatas pada aspek hubungan baik manusia secara vertikal
kepada Allah, tetapi juga termasuk hubungan baik manusia
dengan sesamanya dan hubungan baik dengan makhluk lainnya.

Jalal sewaktu merumuskan tujuan akhir pendidikan Islam
mengutip Alquran QS. al-Zariyat (51):56, al-Bagarah (2):21, al-
Anbiya (21):25 dan QS. al-Nahl (16):36 (Jalal, 1977). Dari ber-
bagai ayat tersebut, dia jelaskan bahwa tujuan akhir (umum)
pendidikan dalam Islam adalah mempersiapkan manusia men-
jadi menghamba kepada Allah. Senada dengan Jalal sebagaimana
dikemukakan oleh Ali Khalil (1980) bahwa tujuan akhir pendi-
dikan dalam Islam adalah menyiapkan, menumbuhkan dan mem-
bina manusia menjadi hamba (ibadah)* yang saleh dari segala
sisinya.

Rumusan tujuan umum (akhir) pendidikan Islam harus di-
jabarkan dalam tujuan-tujuan khusus. Tujuan khusus ini (1)
haruslah merupakan pantulan dari tujuan akhir pendidikan
Islam yang mencerminkan filsafat Alquran dan Sunnah tentang
masyarakat, (2) memelihara wadah lingkungan masyarakat dan
perekonomian; (3) sejalan dengan jiwa masa atau konteks sosio-
kultural; (4) memelihara tahap-tahap pertumbuhan manusia,
kebutuhannya dan potensi-potensinya, dan bakat; dan (5) harus

*Hakikat ibadah itu menggambarkan dua pokok yakni pertama, menetapkan
makna menghamba kepada Allah dalam diri. Artinya menetapkan perasaan sebagai
hamba yang hanya menyembah kepada-Nya, tidak ada yang lainnya. Tidak ada
sesuatu kecuali yang menyembah dan yang disembah. Ingatlah bahwa Tuhan itu
Esa, dan seluruh sekalian yang ada ini merupakan hamba-Nya. Kedua, berhadap
kepada Allah setiap gerak dalam hati, dan setiap gerak yang berasal dari perasaan
lain. Setiap gerak manusia itu merupakan penyembahan kepada-Nya.

200 H. Maragustam



memelihara perkembangan lapangan pendidikan dalam arti
membuka perkembangan pemikiran manusia. Prinsip-prinsip
yang dipegang dalam menentukan tujuan-tujuan khusus pendi-
dikan Islam antara lain dikemukan oleh al-Syaibani (1979) ialah:

1.

Prinsip universal (syumuliyah). Prinsip ini memandang ke-
seluruhan aspek agama (akidah, ibadah, akhlak, serta mua-
malah), manusia (jasmani, rohani, danjiwa/nafs), masyarakat
dan tatanan kehidupannya, serta adanya wujud jagat raya
dan hidup;

Prinsip keseimbangan dan kesederhanaan. Prinsip ini adalah
keseimbangan antara berbagai aspek kehidupan pada pri-
badi, berbagai kebutuhan individu dan komunitas dan ke-
seimbangan antara tuntutan pemeliharaan kebudayaan masa
silam dan kebutuhan masakini dan berusaha untuk meng-
atasi masa depan, tanpa melebihkan satu aspek atas aspek
yang lain, atau melupakan suatu aspek sebab terlalu mem-
beratkan aspek yang lain.

Prinsip kejelasan. Prinsip yang didalamnya terdapat ajaran
dan hukum yang memberi kejelasan terhadap kejiwaan ma-
nusia;

Prinsip tak ada pertentangan antara berbagai unsur dan cara
pelakasanaannya, sehingga antara satu komponen dengan
komponen lainnya saling mendukung;

Prinsip realistik dan dapat dilaksanakan. Syariat Islam dan
pendidikan Islam tegak di atas prinsip realisme dan jauh
dari khayal, berlebih-lebihan, dan bersifat serampangan.
Realisitik dan dapat dilaksanakan menggambarkan bahwa
pendidikan Islam itu sesuai dengan fitrah manusia, dan kon-
disi sosioekonomi, sosiopolitik, sosiokemanan, dan sosio-
kultural yang ada.

Prinsip perubahan yang diinginkan. Prinsip perubahan
struktur diri manusia yang meliputi jasmaniyah, ruhaniyah,
serta perubahan kondisi psikologis, sosiologis, pengetahuan,
konsep, pikiran, kemahiran, nilai-nilai, sikap peserta didik

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 201



untuk mencapai dinamisasi kesempurnaan pendidikan.
Pada hakikatnya pendidikan itu ialah perubahan yang di-
kehendaki pada tingkah laku dan pada kehidupan masya-
rakat. Hal ini sesuai dengan firman Allah QS. ar-Ra’du: 11:
Sesungguhnya Allah tidak merobah Keadaan sesuatu kaum
sehingga mereka merobah keadaan yang ada pada diri me-
reka sendiri.

Prinsip menjaga perbedaan-perbedaan individu. Manusia
diciptakan dalam perbedaan, seperti perbedaan kecerdas_
an, kebutuhan, motivasi, bakat, watak, emosi, minat, ke-
matangan jasmani dan lain-lain. Maka fungsi pendidikan
bukan menyamaratakan (uniform) kemampuan manusia,
tetapi optimalisasi potensi-potensi manusia menjadi aktual.
Prinsip dinamis dalam menerima perubahan dan perkem-
bangan. Pendidikan Islam tidak kaku dalam tujuan-tujuan,
kerukulum, dan metode-memtodenya, tetapi ia selalu mem-
perbarui diri, dan selalu berkembang. Ia member respon
terhadap kebutuhan-kebutuhan zaman dan tempat dan tun-
tutan perkembangan dan perubahan social yang diakui oleh
nilai-nilai Islam.

Dari tujuan akhir pendidikan Islam, kemudian dijabarkan

dalam tujuan-tujuan khusus. Al-Abrasyi (tth.) misalnya membagi
tujuan-tujuan khusus pendidikan Islam kepada lima aspek yaitu:

1.

202

Pendidikan jasmani. Karena menurut salah satu filosuf yakni
John Lock bahwa dasar pertama untuk mencapai kehidupan
yang sempurna ialah adanya kekuatan jasmani. Akal yang
sehat terdapat pada tubuh yang sehat pula.

Pendidikan akal yakni memberiilmu pengetahuan, mendidik
akal, dan kemahiran atau memanfaatkan apa yang diketahui
oleh manusia. Tiga bagian tersebut saling berhubungan satu
sama lain.

Pendidikan budi pekerti yakni pembentukan kemuliaan
akhlak, kuat cita-cita, terdidik perkataan dan perbuatan,

H. Maragustam



mulia aktivitasnya, budi pekerti, agama, keutamaan, sopan
santun, ikhlas dan bersih.

Pendidikan kemasyarakatan yakni anak sejak lahir sudah
dibiasakan agar mencintai saudara-saudaranya sebagai-
mana ia mencintai dirinya, saling membantu sesama, teman-
teman, sehingga tidak hanya memikirkan dirinya sendiri.
Pendidikan keindahan. Manusia dengan fitrahnya cinta se-
tiap keindahan, dan dengan wataknya ingin tahu setiap hal
yang aneh, yang indah atau yang lain.

Menurut al-Syaibani (1979) bahwa setidak-tidaknya tujuan

khusus pendidikan itu memperoleh tiga aspek perubahan yaitu:

1.

Tujuan-tujuan individual yang berkaitan dengan individu-
individu, pelajaran, dan dengan pribadi-pribadi mereka,
dan apa yang berkaitan dengan individu-individu tersebut
pada perubahan yang diinginkan pada tingkah laku, akti-
vitas dan pencapaiannya, dan pada pertumbuhan yang di-
inginkan pada pribadi mereka, dan pada persiapan yang di-
haruskan kepada mereka pada kehidupan dunia dan akhirat.
Tujuan sosial yang berkaitan dengan kehidupan masyarakat
sebagai keseluruhan, dengan tingkah laku masyarakat umum-
nya, dan dengan apa yang berkaitan dengan kehidupan ini
tentang perubahan yang diingini, dan pertumbuhan, mem-
perkaya pengalaman, dan kemajuan yang diinginkan.
Tujuan-tujuan profesional yang berkaitan dengan pendidik-
an dan pengajaran sebagai ilmu, sebagai seni, sebagai profesi,
dan sebagai suatu aktivitas di antara aktivitas-aktivitas ma-
syarakat.

Menurut Abd al-Rahman Shaleh Abd Allah (1991), bahwa

tujuan-tujuan khusus pendidikan Islam dapat diklasifikikan men-
jadi empat dimensi, yaitu:

1.

Dimensi pendidikan jasmani (al-ahdaf al-jismiyah) yakni mem-
persiapkan diri manusia sebagai pengemban tugas khalifah
di bumi, melalui keterampilan-keterampilan fisik. Ia berpijak

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 203



pada pendapat Imam Nawawi yang menafsirkan “al-qawy”
sebagai kekuatan iman yang ditopang oleh kekuatan fisik
(QS. Al-Bagarah: 247 dan QS. al-Anfal: 60).

2. Dimensi pendidikan rohani (al-ahdaf al-ruhaniyah) yakni me-
ningkatkan roh dari kesetiaan yang hanya kepada Allah
semata dan melaksanakan moralitas islami yang ditela-
dankan oleh Nabi SAW dengan berdasarkan pada cita-cita
ideal dalam Alquran (QS. Ali Imran:19). Indikasi pendidik-
an rohani adalah tidak bermuka dua (QS. Al-Baqgarah: 10);
berupaya memurnikan dan menyucikan diri manusia secara
individual dari sikap negative (QS. Al-Bagarah: 126). Inilah
yang disebut dengan takiyah al-nufus (penyician diri) dan
hikmah (bijaksana).

3. Dimensi pendidikan akal (al-ahdap al-‘agliyah) yakni peng-
arahan intelegensi untuk menemukan kebenaran dan sebab-
sebabnya dengan menalaah tanda-tanda kekuasaaan Allah
dan menemukan pesan-pesan ayat-ayatNya yang berimpli-
kasi kepada peningkatan iman kepada Sang Pencipta. Tahap-
an pendidikan akal ini adalah (1) pencapaian kebenaran
ilmiah (ilm al-yaqin) (QS. Al-Taktsur: 5), (2) pencapaian ke-
benaran empiris (‘ain al-yagin) (QS. Al-Takatsur:7) dan (3)
pencapaian kebenaran meta empiris atau mungkin lebih
tepatnya sebagai kebenaran filosufis (QS. Al-Wagiah: 95).

4. Dimensi tujuan pendidikan sosial (al-ahdaf al-ijtimaiyah) yakni
pembentukan kepribadian yang utuh yang menjadi bagian
dari komunitas sosial. Identitas individu di sini tercermin
sebagai “an-nas” yang hidup pada masyarakat yang plural
(majemuk).

Muara tujuan-tujuan khusus tersebut ialah tujuan akhir
yakni menjadi manusia takwa® yang beribadah dan khalifah.

*Kata takwa, menurut M. Quraish Shihab (1992), dalam Alquran mencakup
segala bentuk dan tingkat kebajikan dan karenanya ia merupakan wasiat Tuhan
kepada seluruh makhluk dengan berbagai tingkatannya sejak Nabi hingga orang-
orang awam.

204 H. Maragustam



Menciptakan peradaban dan kebudayaan yang positif juga ibadah,
mengadakan hubungan vertikal kepada Allah juga ibadah, me-
ngembangkan dimensi-dimensi fisiologis dan psikologis manu-
sia ke arah yang positif juga ibadah, dan memakmurkan alam
semesta juga ibadah. Maka pada prinsipnya ibadah itu terecermin
pada tiga hubungan baik yakni hubungan baik dengan Allah;
hubungan baik kepada manusia termasuk dirinya sendiri yang
dilandasi nilai-nilai Islam; dan hubungan baik dengan makhluk
lain yang dilandasi juga nilai-nilai Islam. Itulah ibadah dalam arti
yang sesungguhnya dalam batas-batas takwa.

Manusia baru dapat menjalankan fungsinya sebagai hamba
dan khalifah yang sesungguhnya apabila fitrah (potensi-potensi
dasar dan kecenderungan murni) dikembangkan secara optial
menjadi nyata secara seimbang atau dari potensialitas men-
jadi aktualitas. Potensi-potensi itu antara lain dimensi material
(potensi jasmani) dan dimensi imaterial (potensi akal, roh, dan
nafs/jiwa). Roh menghidupi empat potensi manusia yakni akal,
kalbu, nafsu dan fisik. Dengan demikian tujuan-tujuan khusus
pendidikan dalam Islam seperti, menciptakan kebahagiaan
dunia dan akhirat, pembinaan akhlak terpuji, pengembangan
dimensi kinestetik (jasmani), potensi akal, rohani/kalbu dan
emosi sehingga memiliki ilmu dan malakah (dimensi skill), mem-
bersihkan diri (tazkiyah al-nufus), dan lain sebagainya adalah di-
maksudkan agar manusia itu dapat menjalankan fungsinya
sebagai hamba dan khalifah sesuai dengan garis-garis yang di-
tetapkan oleh pemberi tanggung jawab (Allah) baik dalam hal-
hal melaksanakan kebaikan maupun menghindari segala bentuk
kemaksiatan.

Tujuan akhir pendidikan Islam dijabarkan dalam tujuan-
tujuan khusus pendidikan Islam. Dari tujuan-tujuan khusus ini
dijabarkan lalgi menjadi tujuan institusional.* Tujuan institusional

*Tujuan institusional ialah tujuan pendidikan yang akan dicapai menurut jenis
dan tingkatan sekolah atau lembaga pendidikan masing-masing, biasanya tercantum
dalam kurikulum sekolah atau lembaga pendidikan yang harus dicapai setelah selesai

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 205



ini dijabarkan lagi menjadi tujuan kurikulum.” Tujuan kurikulum
ini dijabarkan lagi ke dalam tujuan-tujuan instruksional.® Terakhir
tujuan instruksional ini dijabarkan ke dalam Rencana Persiapan
Pembelajaran (RPP) untuk pendidikan dasar dan menengah, dan
Rencana Pembelajaran Semester (RPS untuk pendidikan tingkat

tinggi.

C. HAKIKAT PENDIDIK

Banyak istilah yang digunakan berkaitan orang yang mela-
kukan kegiatan dalam memberikan pengetahuan, nilai, penga-
laman, dan keterampilan, baik melalui tatap muka, tulisan atau
bentuk lainnya. Seperti kata ustaz\, mudarris, mu’allim dan mu’addib.
Kata ustaz\ jamaknyaasatiz\ danasatiz\ah sama dengan al-mu’allim
(pengajar), jamaknya ‘ulama’, al-mudabbir (mengatur, mengurus,
memimpin dan merencanakan) dan al-‘alim (terpelajar, ahli ilmu/
profesor) (Ma'luf, Loes, 1987). Kata mudarris berarti pengajar atau
guru (Loes Ma’luf, Loes, 1987). Sedangkan kata mu’addib berarti
orang yang memperbaiki, melatih dan mendisiplinkan, meng-
ambil tindakan dan mendidik (Ahmad Warson, 1984 dan Loes
Ma’'luf, 1987). Lepas dari perbedaan istilah yang digunakan,
namun semua pengertian tersebut mengacu kepada setiap orang
yang memberikan ilmu, pengalaman, nilai, keterampilan, dan
pembentukan karakter baik di lingkungan keluarga, masyarakat
maupun di sekolah adalah disebut pendidik. Hakekat pendidik
dalam Islam, adalah orang-orang yang bertanggung jawab dalam
pengembangan peserta didik dengan mengembangkan seluruh
potensinya, baik potensi spiritual, afektif, kognitif maupun po-
tensi psikomotor ke arah yang lebih baik secara optimal dan
seimbang yang dibingkai dengan nilai-nilai Islam. Pemberian

belajar. Tujuan intstitusional ini berbentuk Standar Kompetensi Lulusan (SKL).
*Tujuan kurikuler ialah tujuan kurikulum sekolah yang telah diperinci menurut
bidang studi atau mata pelajaran atau kelompok mata pelajaran.
Tujuan instruksional adalah tujuan pokok bahasan atau tujuan sub pokok
bahasan yang diajarkan oleh guru. Tujuan ini dibedakan menjadi dua macam yaitu
tujuan instruksional umum (TIU) dan tujuan instruksional khusus (TIK).

206 H. Maragustam



nama apakah mu’addib, mu’allim atau lainnya selalu dikaitkan
dengan bidang tugas yang di embannya.

Didalam Alquran telah disebutkan bahwa pendidik itu ada
empat macam yakni:

1. Allah SWT sebagai pendidik utama

Allah sebagai Pendidik Utama karena Dia paling tau
tentang hakikat dan karakteristik manusia, sebagaimana dalam
Q.S Ar-Rahman: 1-4 ”“(Tuhan yang Maha pemurah (1) yang
telah mengajarkan Al Quran (2) Dia menciptakan manusia (3)
mengajarkannya pandai berbicara (4)”. Menurut Al Maraghi,
(1989) ayat ini menerangkan bahwa Allah telah mengajari Nabi
Muhammad SAW Alquran dan Nabi Muhammad mengajarkan-
nya pada umatnya. Dia (Allah) telah menciptakan umat manusia
ini untuk mengajarinya mengungkapkan apa yang terlintas dalam
hatinya dan terpetik dalam sanubarinya. Sekiranya demikian,
maka Nabi Muhammad SAW tidak akan dapat mengajarkan Al-
quran pada umatnya. Oleh karena itu manusia sebagai makhluk
sosial menurut tabiatnya tak bisa hidup kecuali bermasyarakat
dengan sesamanya, maka haruslah ada bahasa yang digunakan
untuk saling memaafkan sesamanya dan untuk saling menulis
dengan sesamanya yang berada di tempat jauh, disamping untuk
memelihara ilmu-ilmu orang terdahulu, supaya dapat diambil
manfaatnya oleh generasi berikutnya, dan supaya ilmu itu dapat
ditambah oleh generasi mendatang atas hasil usaha yang diper-
oleh oleh generasi yang lalu. Dalam QS. Al-Fatihah:2, juga di-
jelaskan bahwa Allah sebagai pendidik (rabb) bagi seluruh se-

kalian alam.

2. Pararasul sebagai pendidik

Para rasul sebagai pendidik dijalaskan dalam firman Allah
Q.S Al-Bagarah: 151. “Sebagaimana (kami telah menyempurna-
kan nikmat Kami kepadamu) Kami telah mengutus kepadamu
Rasul diantara kamu yang membacakan ayat-ayat Kami kepada

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 207



kamu dan mensucikan kamu dan mengajarkan kepadamu Al
kitab dan Al-Hikmah, serta mengajarkan kepada kamu apa yang
belum kamu ketahui”.

Dalam ayat ini diterangkan bahwa Allah mengutus seorang
Rasul yang membacakan ayat-ayat Allah (Alquran), dan mem-
bimbing ke jalan yang benar, membersihkan jiwa umat manusia
dari berbagai kotoran perbuatan yang hina, menjelaskan ma-
salah-masalah yang masih samar tersebut di dalam Alquran, (baik
berupa hukum, petunjuk dan rahasia Allah dan Alquran itu se-
bagai petunjuk dan cahaya bagi umat manusia), menanamkan
rahasia di dalam agama dan juga mengajarkan pengetahuan yang
tidak bersumber dari akal manusia. Pengetahuan tersebut hanya
dapat doperoleh dari wahyu, sepeti pemberitahuan tentang alam
ghaib, perjalanan para Nabi, dan riwayat orang-orang terdahulu.

3. Orang tua sebagai pendidik

Sebagai mana dalam Q.S Lugman: 12-19 yang intinya men-
cakup bahwa Lugman (sebagai orang tua) mendidik anaknya
dengan nasehat-nasehat yang mencakup pokok-pokok tuntunan
agama, seperti akidah, syariah, dan akhlak terhadap Allah, ter-
hadap diri sendiri dan terhadap orang lain. Ada juga perintah
moderasi yang merupakan ciri dari segala macam kebijakan, serta
perintah bersabar yang merupakan syarat mutlak untuk meraih
sukses dalam kehidupan duniawi dan akhrawi. Demikian
Lugman al-Hakim mendidik anaknya bahkan memberi tuntunan
kepada siapapun yang lain menelusuri jalan kebajikan (Quraisy
Shihab, 2002). Juga dalam QS. Al-Tahrim: 6, disebutkan bahwa
orang tua sebagai pendidik utama berkewajiban mendidik putra
putrinya. “Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu
dan keluargamu dari api neraka...” (QS. Al-Tahrim:6)

4. Setiap orang pada hakikatnya adalah pendidik

Manusia adalah makhluk educandum (membutuhkan pen-
didikan) dan educandus (dapat mendidik orang lain). Islam me-

208 | H. Maragustam



wajibkan para pendidik mendidik orang lain agar terhindar dari
perbuatan munkar dan maksiat dan agar dapat menjalankan
fungsinya di muka bumi yakni sebagai hamba dan khalifah (QS
at Tahrim: 6, Al-Bagarah:30). Bahkan jika seseorang melihat ke-
mungkaran atau menyaksikan kekejian, wajib baginya membe-
rantas dan mendidiknya, serta jangan sampai membiarkannya
sesuai dengan hadis Nabi saw.:

4oL slads alazy | &uwoﬁgﬁgﬁhrﬁa@w
(v.l.\m o\j)) L‘)Lﬁ\.:j‘ cano) wbjc\..l.ﬁ.déz:y«g

Jika kamu melihat perbuatan munkar (keji, tindak kejahatan), maka
hendaklah kamu merubah dengan tangannya, jika ia tidak mampu, dengan
lisannya, jika ia tidak mampu dengan hatinya dan hal yang terakhir ini
adalah selemah-lemah iman (HR. Muslim).

Merubah kemungkaran dengan tangannya (kekuasaannya)
merupakan kewajiban penguasa atau pemerintah terhadap
rakyatnya, bagi para orang tua kepada anak-anaknya dan suami
terhadap istrinya serta tuan terhadap hambanya. Merubah ke-
mungkaran dengan lisannya adalah kewajiban bagi ilmuan, se-
perti khatib melalui khutbahnya, da’i melalui dakwahnya, ahli
nasehat melaluinasehatnya, dan pendidik melalui pengajarannya.
Sedangkan merubah kemungkaran dengan hati berlaku umum
bagi selain mereka tersebut, kemudian berlaku pula bagi siapa
saja yang mampu memberantas kemungkaran. Dengan kata lain,
setiap orang adalah pendidik yang berkewajiban menciptakan
tata sosial yang bermoral dan nahi munkar sesuai dengan tugas
dan profesi masing-masing.

Kedudukan Pendidik, ilmuan, mu’allim, ustadz dan istilah
lainnya dalam Islam sangat tinggi, dimuliakan. strategis, suci,
terhormat dan tinggi. Nabi Adam as yang dibekali berbagai po-
tensi dan diberi ilmu, maka ia dapat melaksanakan tugasnya
sebagai khalifah dan hamba. Bahkan Allah menyuruh para

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 209



malaikat dan Iblis bersujud kepada Adam AS sebagai sujud
ta’dzim (penghormatan) karena ilmu yang dimiliki Nabi Adam
AS. Karena ilmu itu laksana cahaya, yang akan menerangi jalan
hidup seseorang. Mengarungi kehidupan tanpa ilmu bagaikan
orang berjalan di tengah malam yang gelap gulita, yang sewaktu-
waktu terancam bahaya. “... Allah meninggikan derajat orang
yang beriman dan berilmu itu.” (QS. Al-Mujadalah [58]:11).
Maka wajar kalau Imam Ghazali dalam Ihya'nya mengkhususkan
penyebutan mu’allim dengan istilah kesucian dan kemuliaan dan
dia menempatkannya pada posisi setelah atau mengiringi para
Nabi Allah itu (M. Ayhiyah al-Abrasyi, 1975). Sekiranya dunia
ini kata Imam al-Ghazali, tidak ada pendidik, niscara manusia
seperti binatang, sebab pendidikan adalah upaya mengeluarkan
manusia dari sifat kebinatangan menuju kepada sifat insaniyah
(kemanusiaan) dan ilahiyah (keberagamaan). Harus di ingat pula
bahwa posisi ilmuan dan pendidik itu tinggi jika disertai dengan
iman-takwa. Seorang ilmuan yang tidak beriman takwa, akan
dapat menghancurkan dirinya dan orang lain, karena jiwanya
tidak dikontrol oleh nilai-nilai spiritual. Tentang penghargaan
terhadap ilmu pengetahuan termasuk pemiliknya (ilmuan) ialah
(1) tinta ulama termasuk pendidik, lebih berharga daripada darah
syuhada, dan (2) ilmuan melebihi orang yang senang beribadah,
yang berpuasa dan menghabiskan waktu malamnya untuk me-
ngerjakan shalat, bahkan melebihi seseorang yang berjihad di
jalan Allah.

Kriteria Pendidik dalam pandangan para ahli pendidik
muslim sangat ketat terutama yang berkaitan dengan kompetensi
kepribadian atau personal. Berikut ini adalah gambaran bagai-
mana para ahli pendidik muslim memberikan syarat-syarat pen-
didik yang super ketat.

Menurut Imam al-Ghazali (Muhammad Jawad Rida, 1980
dan Fathiyah Hasan Sulaiman, 1964) seorang pendidik harus me-
miliki delapan sifat khusus atau tugas-tugas tertentu yaitu:

210 H. Maragustam



Guru memiliki rasa sayang, karena dengan sifat ini, maka
akan timbul rasa percaya diri dan rasa tenteram pada diri
peserta didik terhadap gurunya. Hal ini sangat membantu
peserta didik dalam menguasai ilmu pengetahuan.

Guru tidak boleh menuntut upah atas jerih payahnya dalam
mengajar, mengharap pujian, ucapan terima kasih atau balas-
an dari peserta didiknya, karena mengajar itu wajib bagi se-
tiap orang yang berilmu.

Guru bertindak sebagai petugas penyuluh yang jujur dan
benar di hadapan peserta didiknya. Ia tidak boleh membiar-
kan peserta didiknya mempelajari materi yang lebih tinggi
sebelum ia menguasai pelajaran sebelumnya. Ia tidak mem-
benarkan membiarkan waktu berlalu tanpa peringatan ke-
pada peserta didik bahwa tujuan pengajaran itu adalah men-
dekatkan diri kepada Allah, bukan untuk mendapat penga-
kuan, status, pangkat, popularitas, dan kekayaan. Sedapat
mungkin guru menanamkan sikap tidak senang dalam diri
peserta didik terhadap tujuan-tujuan mempelajari ilmu untuk
duniawi semacam itu.

Guru tidak menggunakan kekerasan dan mencemooh dalam
membina mental dan prilaku peserta didiknya. Guru harus
menggunakan cara-cara yang penuh simpatik dan kasih
sayang.

Mengingat guru sebagai teladan, maka kebaikan hati dan
toleran haruslah dimilikinya. Seperti menghargai terhadap
ilmu lain yang bukan spesialisasinya, tidak menjelekkan, dan
merendahkan nilainya.

Guru menjaga prinsip penjagaan perbedaan-perbedaan antar
individu, yang menuntut diadakannya perbedaan antara
masing-masing peserta didik berdasarkan kemampuan akal
atau kemampuan-kemampuan lainnya. Guru membatasi diri-
nya dalam mengajar pada batas kemampuan pemahaman
peserta didik, dan karenanya ia tidak perlu memberikan se-

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 211



suatu yang tak terjangkau oleh akal peserta didiknya, karena
dapat menimbulkan rasa antipati atau merusak akalnya.

g. Guru mempelajari kejiwaan peserta didik, sehingga ia tahu
bagaimana seharusnya ia memperlakukannya sehingga ia
terjauh dari rasa ragu-ragu dan gelisah. Untuk itu Imam al-
Ghazali menganjurkan agar guru hanya memberi ilmu-ilmu
yang jelas dan tidak rumit, sekalipun guru menguasainya
kepada peserta didik yang kurang mampu akalnya. Karena
kalau guru memberikan ilmu yang rumit kepada muridnya
yang kurang cerdas, akan menurunkan semangat dan dapat
membingungkan murid-muridnya, atau timbul prasangka
bahwa guru tak mau memberikan ilmu kepada mereka.

h.  Guru mau mengamalkan ilmunya, sehingga yang ada ada-
lah menyatunya antara ucapan dan tindakan. Guru tidak
boleh melakukan perbuatan yang bagi peserta didiknya hal
itu tidak boleh, sebab jika tidak demikian, maka guru akan
kehilangan wibawa, yang pada gilirannya akan kehilangan
kemampuan dalam mengatur peserta didiknya.

Menurut al-Abrasyi (1975), syarat menjadi guru itu ialah
zuhud’), suci, ikhlas dalam bekerja, lemah lembut, tenang, sopan
dan suka pemaaf, menjadi bapak sebelum dia menjadi guru, me-
ngerti tabiat, kecenderungan, kebisaaan, perasaan dan pikiran
peserta didiknya agar tidak salah arah dalam peserta didikan,
bersih fisik dan jiwa dari dosa besar dan kesalahan, jauh dari sifat
mencari nama, dengki, permusuhan, dan sifat-sifat tercela lain-
nya, tetap menekuni dan membahas mata pelajaran yang menjadi
tugasnya, sehingga materi pengajaran tidak menjadi kering.

’Orang zuhud adalah seseorang yang berlepas tangan dari urusan dunia secara
batiniyah walaupun dia punya hal-hal yang berkaitan dengan dunia seadanya (materi,
pangkat, dll) dan hanya fokus dengan ibadah kepada Allah swt. Dengan demikian
zuhud bisa saja (1) meninggalkan yang haram dan ini merupakan zuhudnya orang-
orang awam, atau (2) meninggalkan berlebih-lebihan dalam hal dunia yang halal,
dan ini merupakan zuhudnya orang-orang khas atau khusus, dan (3) meninggalkan
kesibukan dunia selain mengingat Allah dan inilah zuhudnya orang-orang yang
ma’rifatullah (orang-orang yang memahami betul zat Allah dan kekuasaan-Nya).
Yang ketiga ini yang biasa dipakai dalam zaman klasik, pertengahan, dan modern.

212 H. Maragustam



Menurut Ibnu Taimiyah yang dikutip al-Abrasyi (1975),
bahwa etika pendidik ialah (1) ulama sebagai pengganti Nabi
SAW dan dari celah-celah mereka risalah berjalan terus. Akan
tetapi ini tidaklah sah kecuali ia mengikuti Rasulullah SAW
pada setiap sendi-sendi kehidupannya, sirahnya (perjalanan hi-
dupnya), dan akhlaknya. (2) ia dapat menjadi panutan bagi
peserta didiknya baik dalam hal kejujuran, akhlak, dan kepe-
milikan nilai-nilai Islam. (3) ia wajib menyebarkan ilmunya tanpa
menyia-nyiakan dan menganggap remeh. Orang yang meng-
anggap remeh dalam menyebarkan ilmu sama halnya meng-
anggap remeh meninggalkan jihad. Terakhir (4) ia selalu mem-
perbaharui ilmunya dengan cara memelihara, menambah dan
tidak melupakannya. Seperti halnya para ahli memelihara kitab
dan sunnah baik rupa maupun maknanya.

Menurut Imam Nawawi, ada beberapa hal yang harus me-
lekat pada diri seorang pendidik atau ilmuan (etika guru) dalam
kepemilikan dan pengembangan keilmuannya. Pertama, tujuan
mengajarkan ilmunya semata-mata karena Allah, bukan untuk
memperoleh keduniaan seperti memperoleh harta, pangkat, po-
pularitas, kemasyhuran dan lain-lain. Kedua, harus berakhlak
terpuji sebagaimana yang disyariatkan oleh agama dan meng-
anjurkan peserta didik berakhlak terpuji, memilih kebutuhan-
kebutuhan dunia yang terpuji dan memiliki watak yang diridoi.
Ketiga, ia berhati-hati terhadap sifat dengki, riya” (pamer), “ujub
(merasa hebat), menghina sekalipun peserta didiknya di bawah
derajatnya. Keempat, yang terpenting jangan memandang hina
terhadap ilmu dan tidak boleh mendatangi tempat-tempat pe-
serta didiknya sekalipun peserta didiknya itu orang penting ke-
dudukannya atau hebat kemampuannya. Namun guru harus
memelihara ilmu dari sifat-sifat yang demikian sebagaimana di-
lakukan oleh ulama salaf. Kelima, apabila ia melakukan sesuatu
yang benar dan memang boleh dilakukan dari zat perkara itu,
akan tetapi nampaknya haram atau makruh atau merusak muru’ah
(keperwiraan) dan seumpamanya, maka sebaiknya ia mem-

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 213



beritahukan kepada sahabat-sahabatnya agar mereka mengambil
manfaat daripadanya sehingga tidak jatuh ke dalam dosa dengan
menyangka hal demikian itu sesuatu yang batil serta agar mereka
tidak lari daripadanya dan menolak mengambil manfaat dengan
ilmunya (Abdullah Barran, 1993).

Dari berbagai pendapat para filosuf muslim tersebut me-
nunjukkan bahwa guru mempunyai peranan penting dalam men-
transfer ilmu pengetahuan dan mentransformasikan nilai dan
norma tersebut ke dalam diri peserta didik atau pembentukan
kepribadian peserta didiknya. Bahkan lebih dari itu guru jangan
sampai merugikan pertumbuhan dan perkembangan peserta didik-
nya baik dari sisi potensi-potensinya maupun dari sisi agamanya,
yang kesalahan itu berawal dari kompetensi pribadi guru. Islam
mengangkat derajat pendidik dan memuliakan mereka melebihi
dari yang lainnya yang tidak berilmu dan bukan pendidik (QS.
Al-Mujadalah [58]:11).

Sifat-sifat atau kompetensi pendidik tersebut dapat diklasi-
fikan menjadi empat yaitu (1) kompetensi kepribadian/personal,
(2) kompetensi pedagogik, (3) kompetensi professional, dan (5)
kompetensi sosial (PP. Nomor 19 tahun 2005 pasal 28). Dalam
penjelasannya disebutkan bahwa yang dimaksud dengan kom-
petensi pedagogik adalah kemampuan mengelola pembelajar-
an peserta didik yang meliputi (1) pemahaman terhadap peserta
didik, (2) perancangan dan pelaksanaan pembelajaran, (3) evaluasi
hasil belajar, dan (4) pengembangan peserta didik untuk meng-
aktualisasikan berbagai potensi yang dimilikinya. Yang dimaksud
dengan kompetensi kepribadian adalah kemampuan kepribadian
yang (1) mantap, (2) stabil, (3) dewasa, (4) arif, dan (5) berwibawa,
menjadi teladan bagi peserta didik, dan berakhlak mulia. Yang
dimaksud dengan kompetensi profesional adalah kemampuan
penguasaan materi pembelajaran secara luas dan mendalam
yang memungkinkannya membimbing peserta didik memenuhi
standar kompetensi yang ditetapkan dalam Standar Nasional
Pendidikan. Yang dimaksud dengan kompetensi sosial adalah

214 H. Maragustam



kemampuan pendidik sebagai bagian dari masyarakat untuk

berkomunikasi dan bergaul secara efektif dengan peserta didik,

sesama pendidik, tenaga kependidikan, orangtua/wali peserta
didik, dan masyarakat sekitar.

Sebagaimana telah disebutkan pada bab sebelumnya sewaktu
membahas tentang istilah tarbiyah (murabbi), taklim (mu allim) dan
takdib (mu’addib), maka tugas-tugas pendidik sebagaimana yang
telah diinformasikan oleh Alquran dan Hadis, adalah sebagai

berikut:
Istilah Fungsi
Mu’alim Kemampuan penguasaan materi pembelajaran secara

luas dan mendalam yang memungkinkannya mem-
bimbing peserta didik sesuai dengan tujuan pembe-
lajaran.

Memiliki ketajaman dan kepekaan intelektual dan
informasi, serta memperbaharui pengetahuan dan ke-
ahliannya secara berkelanjutan, dan berusaha men-
cerdaskan peserta didiknya, dan memberantas kebodoh-
an mereka.

Dapat menjelaskan fungsi ilmu dalam kehidupan dan
praktisnya.

Dapat melakukan transfer ilmu, nilai, budaya, tradisi,
metode dan lain-lain.

Kemampuan kepribadian yang mantap, stabil, dewasa,
arif, dan berwibawa, menjadi teladan bagi peserta didik,
dan berakhlak mulia.

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 215



Istilah Fungsi

Murabby |1. Mampu menjadi model, contoh dan sentral identifikasi
dirinya atau menjadi pusat anutan, teladan dan konsultan
bagi peserta didiknya.

2. Dapat melakukan internalisasi nilai-nilai, dan sekaligus
bertanggung jawab dalam pembentukan karakter peserta
didiknya.

3. Memperbaiki peserta didiknya jika terjadi penyimpangan
dari nilai-nilai Islam.

4. Melatih, memimpin, dan membimbing potensi-potensi
peserta didiknya ke arah aktualisasi, pertumbuhan dan
perkembangan.

5. Mengelola pembelajaran peserta didik yang meliputi
pemahaman terhadap peserta didik, perancangan dan
pelaksanaan pembelajaran, evaluasi hasil belajar, dan
pengembangan peserta didik untuk mengaktualisasikan
berbagai potensi yang dimilikinya.

6. Berkomunikasi dan bergaul secara efektif dengan peserta
didik, sesama pendidik, tenaga kependidikan, orangtua/
wali peserta didik, dan masyarakat sekitar.

7. Kemampuan kepribadian yang mantap, stabil, dewasa,
arif, dan berwibawa, menjadi teladan bagi peserta didik,
dan berakhlak mulia.

Mu’addib. |1. Berkemampuan menyiapkan peserta didik untuk ber-

tanggung jawab dalam membangun peradaban yang
berkualitas di masa depan.

2. Berkemampuan membina akhlak peserta didiknya.

3. Penguasaan ilmu yang benar dalam diri peserta didik
agar menghasilkan kemantapan amal dan prilaku yang
baik.

4. Kemampuan kepribadian yang mantap, stabil, dewasa,
arif, dan berwibawa, menjadi teladan bagi peserta didik,
dan berakhlak mulia.

Sekalipun tiga istilah berbeda-beda, namun dalam praksis-
nya merupakan satu kesatuan yang utuh. Artinya berbagai tugas-
tugas pendidik tersebut, berakhir pada pengembangan seluruh

216 H. Maragustam



potensi peserta didik (akal-intelektual, hati-keyakinan-spiritual,
nafs-rasa-karsa-, dan jismiyah-keterampilan) seoptimal mungkin
agar menjadi aktual sesuai dengan nilai-nilai Islam dan nilai-
nilai kebangsaan. Karenanya peserta didik menjadi manusia yang
berkarakter, berilmu, dan bertakwa sehingga menjadi dekat ke-
pada Sang Pencipta dan baik kepada dirinya, sesama, dan makhluk
lain. Itulah peserta didik yang insan Kamil (manusia sempurna
dan paripurna).

Hampir semua para ahli pendidik Muslim memberikan kri-
teria yang ketat mengenai syarat-syarat pendidik atau guru. Hal
itu tidak lain, karena (1) besarnya andil pendidik dalam mem-
betuk dan mengembangkan potensi-potensi pribadi peserta didik
menjadi aktual, (2) pendidik adalah suri tauladan kedua setelah
orang tua sehingga peserta didik banyak meneladani karakter
gurunya dan karenanya pendidik mempunyai pengaruh besar
dalam pembentukan karakter peserta didik, (3) agar pendidik
tidak merusak fitrah® peserta didiknya terutama fitrah agama-
nya. Karena manusia lahir pada awalnya baik dari Sang Pencipta
tetapi rusak di tangan-tangan manusia termasuk karena peran
besar dari sang pendidik terhadap peserta didiknya. (4) pendidik
dianggap sebagai ulama, atau sebagai pewaris para nabi sehingga
harus dapat dijadikan sebagai teladan bagi peserta didiknya dan
segala sikap dan prilakunya mencerminkan sikap dan prilaku
para nabi. (5) Islam sangat menghormati ilmu dan ilmuan yang
disertai dengan iman takwa. Para malaikat dan iblis disuruh
sujud’ kepada Adam as tiada lain karena penghormatan terhadap
ilmu yang dimiliki Nabi Adam as. Sujud tersebut bukan sujud
peribadatan tetapi sujud penghormatan.

SFitrah adalah system penciptaan yang diberi potensi dasar dan kecenderungan
murni yang diberikan kepada setiap makhluk termasuk manusia. Diantara fitrah
manusia ialah berpotensi dan cenderung beragama samawi (agama dari Allah),
ingin tahu terhadap sesuatu baik yang positif maupun yang negative, ingin bersama
dengan orang lain termasuk dengan berlainan jenis kelamin, dan lain sebagainya.

°Sujud disini adalah sujud penghormatan -bukan sujud penembahan —kepada
Nabi Adam AS karena kapabilitas keilmuannya yang tidak bisa disamai oleh Iblis
dan para malaikat.

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 217



D. HAKIKAT PESERTA DIDIK

Dalam pandangan Islam, manusia adalah makhluk
educandum (membutuhkan pendidikan) dan educandus (makhluk
yang dapat mendidik) mulai dari dalam kandungan sampai liang
lahat atau sepanjang hidup. Selama manusia masih hidup maka
pendidikanpun berlangsung terus tanpa henti. Dalam proses pen-
didikan itu manusia membutuhkan bimbingan dan pengarahan
agar potensi-potensinya berkembang secara optimal ke arah yang
positif sehingga dapat menjalankan fungsinya sebagai hamba
Tuhan dan sebagai khalifah.

Dalam pandangan pendidikan modern, bahwa peserta didik
tidak hanya dipandang sebagai objek pendidikan yang setiap
saat guru dapat membimbing dan mengarahkan semua potensi
dan kesiapan-kesiapan peserta didik se optimal mungkin sesuai
dengan tujuan-tujuan yang diharapkan, tetapi juga sebagai subjek
pendidikan yang mempunyai hak untuk menentukan arah hidup-
nya, dan merancang masa depannya. Menurut pasal 1 ayat 4 UU
RINo. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, peserta
didik adalah anggota masyarakat yang berusaha mengembang-
kan dirinya melalui proses pendidikan pada jalur jenjang dan jenis
pendidikan tetentu.

Dengan demikian peserta didik dalam pendidikan Islam
ialah anggota masyarakat yang berusaha mengembangkan diri-
nya melalui proses pendidikan menjadi manusia yang mem-
punyai ilmu, iman-takwa serta berakhlak mulia sehingga mampu
menjalankan fungsinya sebagai pengabdi/beribadah kepada
Allah dan sebagai khalifah. Peserta didik dalam proses perkem-
bangannya dipengaruhi oleh faktor endogen/faktor bawaan
dasar (potensi-potensi dan kesiapan-kesiapan yang dibawa sejak
lahir) dan faktor eksogen/faktor ajar (sesuatu yang berada di
luar dirinya). Dua faktor tersebut selalu dua sisi mata uang yang
sama penting dan fundamentalnya. Di satu sisi peserta didik
harus dikembangkan potensi-potensinya se optimal mungkin

218 H. Maragustam



atau dari potensialitas menuju ke aktualitas sesuai dengan tujuan
pendidikannya. Namun di sisi lain bahwa peserta didik dalam
belajarnya berintekrasi dengan guru, sesama peserta didik, dan
lingkungan sosialnya. Untuk itu para ahli pendidikan Muslim
memberi etika yang harus di miliki oleh peserta didik yang ber-
kaitan dengan etika dengan dirinya, etika terhadap gurunya, etika
terhadap ilmu itu sendiri, dan etika terhadap lingkungan alam
dan sosial.

Mencari ilmu itu di samping berkaitan dengan tanggung
jawab insaniyah (kemanusiaan), juga berhubungan dengan tang-
gung jawab keagamaan (llahiyah). Bahkan pada hakikatnya ilmu
itu dalam pandangan Islam berasal dari sumber yang satu yakni
Allah. Lalu Allah menghamparkannya kepada tiga dunia yakni
(1) dunia ayat-ayat Allah dengan Alquran dan Sunnah, (2) dunia
ayat-ayat insaniyah, dan (3) dunia ayat-ayat kauniyah melalui
sunntullah (hukum-hukum keteraturan). Karena ilmu itu berasal
dari Allah, maka manusia dalam mendapatkannya harus sesuai
dengan aturan-aturan Allah.

Dari pemikiran tersebut, lahir berbagai etika peserta didik
yang harus dilakukan sewaktu dalam proses pembelajaran. Me-
nurut Imam al-Gazali peserta didik memiliki sepuluh kewajiban
yaitu:

a. Memprioritaskan penyucian diri dari akhlak tercela dan sifat
buruk, sebab, ilmu itu bentuk peribadatan hati, shalat rohani
(sirr), dan pendekatan batin kepada Allah.

b. Menjaga diri dari kesibukan-kesibukan duniawi dan sebaik-
nya jauh dari kampung halaman. Sebab, bergelut dengan
kesibukan-kesibukan duniawi dapat memalingkan konsen-
trasi belajarnya, sehingga kemampuan menguasai ilmu yang
dipelajari menjadi tumpul.

c. Tidak membusungkan dada (takabbur) terhadap orang alim
(ahli ilmu termasuk guru), melainkan bersedia patuh dalam
segala urusan dan bersedia mendengarkan nasihatnya. Sebab,
pasien (dalam hal ini peserta didik) sudah seharusnya me-

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 219



220

matuhi apa yang menjadi nasihat dokter (analogi kepada
guru).

Bagi murid pemula dalam menuntut ilmu hendaknya meng-
hindarkan diri dari mengkaji berbagai macam pemikiran dan
tokoh, baik menyangkut ilmu-ilmu duniawi maupun ilmu-
ilmu ukhrawi. Sebab, hal ini dapat mengacaukan pikiran,
membuat bingung, dan memecah konsentrasinya dalam
belajar.

Tidak mengabaikan suatu disiplin ilmu apapun yang ter-
puji, selain bersedia mempelajarinya hingga tahu apa orien-
tasi dari disiplin ilmu tersebut.

Dalam mendalami suatu disiplin ilmu, peserta didik tidak
melakukannya sekaligus, akan tetapi perlu bertahap, dan
memprioritaskan yang terpenting.

Tidak beranjak mendalami tahap ilmu berikutnya hingga ia
benar-benar menguasai tahap ilmu sebelumnya. Sebab, ilmu-
ilmu itu bersinambung secara linier, atau satu sama lain saling
berkait.

Hendaknya mengetahui faktor-faktor yang menyebabkan ia
dapat memperoleh ilmu yang paling mulia. Kemuliaan itu
dapat di lihat dari dua sisi yakni (a) keutamaan hasil dan (b)
terpercaya landasan argumennya.

Tujuan menuntut ilmu ialah pembersihan batin dan meng-
hiasinya dengan keutamaan serta mendekatkan diri kepada
Allah serta meningkatkan spiritualnya ke posisi yang tinggi
yakni posisi para malaikat dan orang-orang yang dekat ke-
pada-Nya. Bukan bertujuan untuk mencari kedudukan, ke-
kayaan, dan popularitas.

Harus mengetahui hubungan ilmu-ilmu yang dikajinya
dengan orientasi yang dituju, sehingga dapat memilah dan
memilih ilmu mana yang harus diprioritaskan dalam hu-
bungannya dengan urusan dunia dan akhirat (Rida, 1980).

H. Maragustam



Menurut al-Abrasyi ada dua belas etika yang harus dijalan-

kan peserta didik yaitu:

1.

10.

11.

Sebelum memperoleh ilmu, hendaklah mensucikan hati dari
hal-hal yang buruk, karena belajar dan membelajarkan, ke-
duanya bagian dari ibadah. Tidak sah ibadah kecuali dengan
hati yang suci dan dihiasi dengan akhlak mulia.

Belajarnya bertujuan memperbagus jiwa dengan kesempur-
naan, mendekatkan diri kepada-Nya, dan bukan untuk pamer
dan kemegahan.

Tekun dan jauh dari penduduk dan kampung halaman.
Tidak terburu-buru pindah ke sekolah lain, bahkan wajib
baginya memperlambat sebelum ada kemajuan dalam be-
lajarnya.

Menghormati gurunya karena Allah, dan bekerja atas ke-
relaannya setiap mengadakan hubungan ilmu.

Tidak menyulitkan guru dengan banyak bertanya, dan tidak
menjatuhkan guru dalam tugas, tidak berjalan di depannya,
tidak duduk di tempatnya dan tidak memulai pembicaraan
sampai guru memberi izin.

Tidak membuka rahasia gurunya, tidak boleh bermalas-
malas di sisinya, tidak berusaha menjatuhkannya dan me-
nerima kekurangan-kekurangannya.

Bersungguh-sungguh dan sopan santun dalam belajar dan
menghubungkan siang dengan malam dalam menyimpan
ilmu pengetahuan. Memulai untuk mendapatkan hal-hal
yang penting dari berbagai ilmu.

Memuliakan jiwa kecintaan dan kasih sayang di antara pe-
serta didik, sehingga mereka merupakan satu keluarga dari
seorang laki-laki.

Memulai salam dengan gurunya, dan mempersedikit kata-
kata di hadapannya.

Tekun belajar, mengulang-ulang pelajaran pada awal malam
dan akhirnya. Karena kegiatan antara waktu Isya dan akhir
malam adalah berkah.

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 221



12.

Belajar sampai mati, agar dia tidak mempermudah sesuatu-
pun dari ilmu-ilmu, bahkan menjalankan setiap satu ilmu
menjadi hak miliknya, dan tidak boleh mentertawakan apa
yang ia dengar dari sebagian nenek moyang tentang bagian
dari ilmu, seperti ilmu logika dan ilmu hikmah (Athiyah al-
Abrasyi, 1975).

Ibnu Qayyim membagi etika peserta didik kepada tiga yakni

etika yang berkaitan dengan diri peserta didik (kepribadian),
etika yang berkaitan dengan ilmu yang sedang dicarinya, dan
etika yang berhubungan dengan murabbinya (pendidiknya).

Menurut Ibnu Qayyim, etika kepribadian peserta didik ada

sebelas yakni:

1.

222

Jika peserta didik ingin meraih kesempurnaan ilmu, hendak-
lah ia menjauhi kemaksiatan dan senantiasa menundukkan
pandangannya dari hal-hal yang diharamkan untuk di-
pandang.

Mewaspadai terhadap tempat-tempat yang menyebarkan
lahwun (hidup kesia-siaan) dan majelis-majelis yang buruk.
Menghindari bid’ah (sesuatu yang tidak dilakukan oleh
rasulullah dalam hal ibadah) sangat berbahaya bagi keber-
sihan hati. Sesungguhnya bid’ah akan mencemari hati se-
hingga ia menjadi buta dan tidak mampu melihat makna-
maka ilmu serta tidak bisa memahaminya sesuai dengan
yang semestinya. Hati yang telah tercemar noda bid’ah men-
jadi tidak mampu memahami Alquran, karena tidak bisa me-
mahami Alquran kecuali hati yang suci.

Senantiasa menjaga waktunya, dan jangan sekali-kali mem-
buangnya dengan membicarakan hal-hal yang tidak ber-
faedah, berbohong, dan obrolan yang tidak jelas ujung pang-
kalnya. Dan janganlah sekali-kali mengatakan sesuatu yang
tidak memiliki ilmu tentangnya.

Tidak berbicara kecuali jika sudah jelas kebenarannya/
hakikatnya dan telah tampak masalah itu jelas baginya.

H. Maragustam



10.

11.

Menghindari dari membanggakan diri dengan harta, ke-
dudukan, dan kenikmatan dunia karena hal itu sangat dicela
oleh syariat. Demikian juga menghindari membanggakan
diri dengan ilmu, menganggap dirinya memiliki ilmu yang
banyak. Hal demikian itu merupakan tindakan paling buruk.
Hendaknya mengetahui bahwa hanya dengan ilmu derajat
seseorang tidak bisa terangkat kecuali jika ilmu tersebut di-
amalkan (QS. Al-A'raf [7]:176).

Segera mengamalkan ilmu yang telah didapatinya agar se-
lalu terjaga dan tidak mudah hilang.

Memiliki pemahaman yang baik dan niat yang lurus, supaya
hatinya terjauhkan dari noda-noda bid’ah dan penyimpangan
dalam pemikiran.

Selalu mencari hakikat suatu masalah dan berusaha men-
dapatkannya dari mana saja sumbernya, sebagaimana wajib
atasnya untuk tidak fa’assub (fanatik) kepada pendapat se-
seorang.

Jika peserta didik itu memiliki keutamaan dengan mendapat
balasan dari Allah berupa dilapangkannya jalan menuju
surga. Maka, sepatutnya para peserta didik senantiasa meng-
ingat pahala yang besar tersebut agar menjadi pendorong
baginya untuk senantiasa giat mencari ilmu (Hajazy, 2001).

Ibnu Qayyim memberi keriteria etika peserta didik ter-

hadap ilmu yaitu: Pertma, menjauhi sifat takabbur (sombong),
oleh karena itu sifat malu tidak akan menghalanginya dari men-
dalami dan mempelajari ilmu agama. Kedua, senantiasa giat
mempelajari ilmu dan tidak pernah merasa malu dalam hal ini,
juga tidak merasa malu jika ditanya tentang sesuatu yang tidak
diketahuinyua, lalu dia menjawab: Aku tidak tahu. Ketiga, me-
lakukan perjalanan menuju tempat orang yang memberikan
ilmu yang dia belum mengetahuinya. Keempat, senantiasa niat-
nya hanya mencari rida Allah. Kelima, mengarahkan daya dan
tenaga dengan semaksimal mungkin, jujur dalam mencari ilmu

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 223



serta lurus niatnya. Kelima, menempuh langkah-langkah dalam
mendapatkan ilmu, yaitu mendengarkan, memahami, menghafal
dan menyampaikannya. Keenam, senantiasa mengkaji ilmunya,
membahas dan menulisnya sehingga mampu meraih ilmu yang
banyak, sehingga hati dan anggota badannya bisa mengambil
faedah dan manfaat darinya.Ketujuh, menajaga sikap dan sopan
santun dalam satu majelis dengan ulama, yaitu dengan lebih
banyak mendengar daripada berbicara. Kedelapan, menjaga dan
membentengi ilmunya dari bahaya yang akan menimpanya.
Karena sesungguhnya ilmu itu ada penyakit dan bahayanya.
Adapun penyakit ilmu itu adalah lupa, kemalangannya adalah
berbohong tentangnya dan aibnya adalah mengajarkannya ke-
pada yang bukan ahlinya. Kesembilan, meluangkan dan meng-
konsentrasikan waktunya hanya untuk mencari dan membahas
ilmu, agar ilmu itu bisa diraihnya, dan hendaklah rindu ke-
padanya, tidak ada sesuatu pun yang menyibukkannya selain
ilmu, selalu menelaah kitab-kitab yang diharapkannya bisa mem-
bantunya dalam menuntut dan mendapatkan ilmu.

Sedangkan etika peserta didik kepada gurunya ada tiga
yakni pertama, selalu menyertai gurunya dan berusaha meng-
ambil sesuatu yang bermanfaat darinya, sebab ilmu itu adalah
sunnah yang diikuti dan diambil dari lisan para ulama. Barang
siapa mengambil ilmu hanya dari kitab tanpa bimbingan se-
orang guru sama artinya dengan mengambil sesuatu yang tidak
mampu menyelamatkan dirinya kelak di hari kiamat. Kedua,
senanatiasa menuruti nasehat dan petunjuk gurunya, dan ke-
tiga, melembutkan suaranya ketika bertanya, tidak sekali-kali
mendebat gurunya dengan keras, dan hendaklah senantiasa tekun
dan serius mendengarkan keterangannya di dalam majelis ilmu
tersebut.

Sementarai itu, menurut Imam Nawawi bahwa etika peserta
didik terhadap ilmu ada beberapa hal yakni: (1) membersihkan
hatinya dari kotoran-kotoran dan dosa untuk menerima ilmu,
memeliharanya, dan mendapatkan hasilnya, (2) selalu mencari

224 H. Maragustam



rido gurunya sekalipun berbeda pendapat dengannya, ia tidak
boleh mengumpat atau memfitnahnya, tidak boleh mencari-cari
kesalahan-kesalahannya secara sembunyi-sembunyi, dan guru-
nya akan menolak fithahannya jika ia mendengarnya, (3) ia se-
harusnya giat dalam belajar, disiplin dalam seluruh waktunya,
malam, siang, berada di tempat dan waktu musyafir. Dia tidak
boleh membuang waktunya sedikitpun kecuali untuk ilmu ke-
cuali sekedar sangat penting, seperti makan, tidur sejenak dan
lain sebagainya. (4) bersabar atas perilaku kasar gurunya dan
kejahatan akhlaknya. Hal itu jangan sampai menjadi pengham-
bat menetap bersamanya dan meyakini kesempurnaan gurunya.
Peserta didik memandang perilaku gurunya yang kelihatannya
rusak dengan pandangan tafsiran yang proporsional. (5) bersikap
lemah lembut dan sabar. la mampunyai semangat yang tinggi,
maka jangan dia rela dengan mendapat sedikit ilmu padahal
bisa banyak. Ia tidak boleh menunda-nunda memperoleh suatu
yang berguna sekalipun sedikit apabila ada kesempatan dan
aman untuk mendapatkannya. Karena menunda-nunda men-
cari ilmu adalah kehancuran. (6) memperhatikan kesahehan pe-
lajaran yang dia dapatkan secara benar dan meyakinkan dari
gurunya. Kemudian dia menghafalkannya secara sungguh-
sungguh. Setelah hafal, ia lalu mengulang-ulangnya beberapa
kali agar menjadi kokoh lagi kuat. Kemudian memeliharanya
dan menambah dengan hafalan yang baru. Memulai pelejaran
dengan hamdalah (pujian), shalawat kepada rasulullah s.a.w, ber-
doa kepada ulama, guru-gurunya, kedua orang tuanya, dan se-
luruh kaum muslimin dan dia mengerjakannya sewaktu pada
pagi hari dengan pelajarannya. (7) ia membimbing dan meng-
arahkan temannya dan para peserta didik lainnya ke tempat-
tempat bekerja dan berguna. Dia mendialogkan kepada mereka
tentang sesuatu yang berguna atas jalan nasehat dan tukar pikir-
an (muzakarah). Dengan cara yang demikian, Tuhan akan mem-
berkati ilmunya dan disinari hatinya dan menjadi kuat masalah-
masalah itu dalam gemgamannya serta mendapatkan pahala

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 225



yang berlimpah dari Allah. Sebaliknya ia tidak boleh kikir,

karena kikir itu tidak menghasilkan apa-apa, ia tidak boleh dengki,

menghina dan merasa hebat dengan pemahamannya (Abdullah

Badran (ed),1993).

Menurut Imam Nawawi, di samping ada etika relasi guru
dan murid, juga ada etika bersama antara guru dan murid. Yaitu
keduanya tidak boleh melanggar kewajiban, fungsi dan ke-
dudukan masing-masing pihak, seperti adanya penyakit ringan
dan semisalnya yang dengannya ia bekerja atau sibuk. Dan ia
meminta sembuh dengan ilmu dan tidak boleh bertanya kepada
seseorang dengan cara menekan dan melemahkan. Bagi pe-
nanya yang demikian tidak berhak mendapatkan jawaban.

Keberhasilan peserta didik dalam memperolah ilmu menu-
rut Sayyidina Ali Karramallah Wajhah ada enam yaitu:

1. Memiliki kecerdasan (dzaka), yakni kecerdasan™

2. Memiliki keinginan yang kuat dalam menuntut ilmu, moti-
vasi, kemauan, gairah yang tinggi dalam menuntut ilmu
yang dibimbing oleh ustadz atau pendidik.

3. Memiliki sifat sabar dalam menuntut ilmu dan ia tidak pernah
berputus asa dalam proses menuntut ilmu.

4. Memiliki bekal ekonomi, biaya dan sarana yang menunjang
dalam menuntut ilmu.

5. Membutuhkan waktu yang panjang, karena untuk memper-
oleh ilmu pengetahuan membutuhkan proses, tahap demi
tahap, dan ada bimbingan dari pendidik (Irsyad Ustadz) yang
berkelanjutan serta tersistem.

6. Thul az-aman yakni rentang waktu yang cukup. Pada prin-
sipnya menuntut ilmu dilakukan sepanjang hayat. Syarat
ini berimplikasi bahwa belajar tidak hanya berbentuk jalur
formal tetapi juga jalur informal dan nonformal yang mem-
butuhkan waktu yang panjang untuk mencapai sebuah ke-
suksesan.

Kecerdasan dapat diklasifikan kepada kecerdasan (1) intelektual, (2) emosional,
(3) spiritual/ruhaniyah, dan (4) fisik (keterampilan).

226 H. Maragustam



E. HAKIKAT METODE PENDIDIKAN ISLAM

Di samping tujuan, pendidik dan peserta didik sebagai kom-
ponen sistem pendidikan Islam, yang tidak kalah pentingnya
ialah metode.” Metode mempunyai kedudukan penting dalam
mencapai tujuan. Karena dengan metode yang tepat dan me-
narik, tujuan belajar mudah tercapai, mudah mengambil kesim-
pulan dari bahan yang disajikan, dan dapat memberi motivasi
bagi peserta didik untuk belajar lebih jauh disertai hati yang
senang. Dengan pendidik memakai metode yang tepat dan me-
narik, maka materi yang sulit akan mudah dimengerti oleh peserta
didik, materi yang abstrak menjadi konkret. Sebaliknya, materi
yang mudah, tapi disampaikan oleh guru dengan metode yang
tidak menarik dan tidak tepat, maka materi yang mudah itu
menjadi sulit dan membosankan. Rasulullah SAW bersabda:
“Mudahkanlah jangan engkau persulit, berilah kabar-kabar yang
menggembirakandan jangan sekali-kali engkau memberikan
kabar yang menyusahkan sehingga mereka lari menjauhkan diri
darimu, saling taatlah kamu dan jangan berselisih yang dapat
merenggangkan kamu.”

Dalam kerangka itu pula Syekh Nawawi (tth) mengatakan:

L 06 Of o L ange 18 (3 Wl wisly O
el e U ST ol a3 el
e ol e Jar JSE

Artinya: Sesungguhnya orang yang menaruh/menyampaikan ilmu
bukan pada tempatnya adalah orang yang zalim. Maka merupakan ke-
wajiban bagi seorang ‘alim termasuk guru memberi nasehat/pengajaran
dalam berbagai hal ialah dengan memperlakukan manusia sesuai dengan
keadaannya. Seperti halnya seorang dokter memberikan terapi/obat ke-
pada pasiennya sesuai dengan penyakitnya.

"Metode pendidikan Islam adalah seperangkat cara, jalan dan teknik yang
digunakan oleh pendidik dalam proses pembelajaran untuk mencapai tujuan pen-
didikan atau pembelajaran yang telah dirumuskan kompetensinya menuju ter-
wujudnya kepribadian muslim.

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 227



Penguasaan guru terhadap berbagai metode pendidikan
mutlak diperlukan. Karena tidak ada satu metode pendidikan
yang tepat guna untuk semua tujuan pembelajaran, untuk semua
ilmu/isi pelajaran, untuk semua tahap perkembangan, untuk
semua kematangan dan kecerdasan peserta didik, dan untuk
semua keadaan proses pendidikan. Untuk itu pertimbangan
penggunaan metode pembelajaran yang tepat, paling tidak ter-
gantung kepada (1) apa tujuan pembelajarannya, (2) bagaimana
kemampuan guru, (3) bagaimana keadaan peserta didik, (4) apa
karakteristik mata pelajaran, (5) sejauh mana sarana dan pra-
sarana pembelajaran yang tersedia, dan (6) bagaimana suasana
yang meliputinya. Dengan enam pertimbangan tersebut, maka
guru dapat menentukan metode apa yang tepat guna untuk di-
terapkan.

Dalam hal pemilihan metode terutama metode pendidik-
an Islam, harus juga dipertimbangkan prinsip-prinsip sebelum
menggunakan metode yang dipilih. Menurutal-Syaibani diantara
prinsip-prinsip umum yang paling menonjol dalam metode
pendidikan Islam (1) harus berdasarkan akhlak terpuji; (2) dapat
membangkitkan semangat ajaran akhlak Islam; (3) menekankan
kebebasan murid-murid berdiskusi, berdebat dan berdialog
dalam batas-batas kesopanan dan hormat menghormati; (4)
bersifat luwes dan dapat menerima perubahan dan penyesuaian
sesuai dengan keadaan dan suasana dan mengikut sifat pem-
belajar; (5) menerima perbedaan sesuai dengan ilmu dan mata
pelajaran dan topik tertentu, begitu juga dengan perbedaan umur
peserta didik dan perbedaan kemampuan-kemampuan dan tahap
kematangan mereka; dan (6) metode yang dipilih harus dapat
mengkomunikasikan antara teori dan praktik, antara ide dan
kenyataan, antara warisan budaya dan inovasi-inovasi di segala
bidang (1979). Diantara metode pendidikan Islam ialah uswatun
hasanah/teladan (QS. Al-Ahzab, 33:21), qashash (cerita), nasihat,
pembiasaan, targhib (ganjaran) dan tarhib (hukuman), ceramah

228 H. Maragustam



(khutbah/kuliah), diskusi, dialog, debat, induksi dan deduksi

dan lain-lain.
Al-Syaibani(1979) mengemukakan tujuh prinsip khusus

metode pendidikan islam, yaitu seorang pendidik harus:

a. Mengetahui motivasi, kebutuhan, dan minat anak didik

b. Mengetahui tujuan pendidikan yang sudah diterapkan se-
belum pelaksanaan pendidikan

c. Mengetahui sikap kematangan, perkembangan, serta per-
ubahan anak didik

d. Mengetahui perbedaan anak didik

e. Mengetahui kepahaman dan mengetahui hubungan, inter-
aksi, pengalaman, dan kelanjutannya, keaslian, pembaha-
ruan, dan kebebasan berfikir

f.  Menjadikan proses pendidikan sebagai pengalaman yang
menggembirakan bagi anak didik

g. Menegakkan “uswatun hasanah”

Dalam menggunakan metode pendidikan islam perlu di per-
hatikan dasar-dasar sebagai berikut:

a. Dasar Agamis

Pelaksanaan metode pendidikan Islam harus memperhatikan
nilai-nilai yang berasal dari sumber utama Islam yakni Alquran
dan Hadis. Setiap metode yang digunakan, proses pelaksanaan
metode dan teknik-teknik pembelajaran yang diterapkan harus
mencerminkan nilai-nilai Islam. Penentuan metode dan teknik apa
yang digunakan dalam pembelajaran, pendidik dapat mencontoh
cara-cara pendidikan yang terdapat dalam Alquran, pada sunnah
Nabi SAW, yang juga dicontohkan oleh para sahabat dan salaf al-
shalih.

b. Dasar Biologis

Dalam penggunaan metode, pendidik harus memperhati-
kan kondisi biologis peserta didik, kebutuhan-kebutuhan jas-
mani, dan tahap kematangan peserta didiknya. Seperti peserta

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 229



didik yang normal dan yang cacat tentu tidak sama perlakuan
kepada bialogis yang berbeda tersebut.

c. Dasar Psikologis

Setiap manusia mempunyai kondisi psikologi yang ber-
beda-beda. Seperti motif, rohani, kecerdasan, emosi, minat, ke-
inginan, bakat-bakat, kematangan, dan perbedaan dan lain-lain.
Oleh karena itu pendidik, dalam menggunakan metode, harus
memperhatikan kondisi psikologis peserta didiknya sehingga
dapat menempatkannya secara tepat dan bermakna. Di antara
kebutuhan-kebutuhan jiwa yang layak diperhatikan ialah ke-
butuhan kepada kenyamanan, kecintaan, penghargaan, keaman-
an, aktualisasi diri (self ectualization), dan kebebasan.

d. Dasar Sosial

Setiap peserta didik dipengaruhi oleh lingkungan sosialnya.
Pada hakikatnya manusia itu dapat mempengaruhi dan dapat
dipengaruhi. Maka interaksi yang terjadi antara sesama perta
didik dan interaksi antara pendidik dan peserta didik merupa-
kan interaksi timbal balik yang kedua belah pihak akan saling
memberikan dampak positif atau negative. Oleh karena itu
dalam memilih metode pendidikan islam, harus memperhatikan
kondisi sosial, nilai-nilai masyarakat yang berkembang dan
tradisi-tradisi yang baik yang di alami peserta didiknya. Um-
pamanya peserta didiknya adalah masyarakat kota, maka dalam
memberikan pembelajaran tentu disesuaikan dengan nilai-nilai
yang berkembang di masyarakat kota yang penuh dinamis, per-
gesaran nilai yang cepat, yang hidupnya pragmatis dan bahkan
hedonis.

F. HAKIKAT EVALUASI PENDIDIKAN ISLAM

Menurut bahasa, kata evaluasi berasal dari bahasa Inggris
“evaluation”, yang berarti penilaian atau penaksiran. (John M.

230 H. Maragustam



Echols dan Hasan Shadily, 1983). Sebagaimana dijelaskan oleh A.
Heris Hermawan dkk (2009) bahwa evaluasi berasal dari kata to
evaluate yang berarti menilai. Disamping kata evaluasi terdapat
pula istilah measurement yang berarti mengukur. Pengukuran
dalam pendidikan adalah usaha untuk memahami kondisi-kon-
disi objektif tentang sesuatu yang akan dinilai. Penilaian dalam
pendidikan Islam akan objektif apabila disandarkan pada nilai-
nilai Alquran dan Hadits. Suharsimi Arikunto mengajukan tiga
istilah dalam pembahasan evaluasi yaitu, pengukuran, penilaian,
dan evaluasi. Pengukuran (measurement) adalah membandingkan
sesuatu dengan suatu ukuran. Pengukuran itu bersifat kuantitatif.
Penilaian adalah mengambil suatu keputusan terhadap sesuatu
dengan ukuran baik dan buruk, penilaian ini bersifat kualitatif,
sedangkan evaluasi mencakup pengukuran dan penilaian.
Terdapat makna evaluasi dalam Alquran, diantaranya:

a. Al-Hisab

Memiliki makna mengira, menafsirkan, menghitung dan
menganggap, misalnya dalam QS. Al-Baqarah: 284."

b. Al-Hukm

Memiliki makna putusan atau vonis misalnya dalam Alquran
surat An-Naml ayat 78.7

c¢. Al-Qodo

Memiliki arti putusan, misalnya dalam Alquran surat Thoha
ayat 72."

2Kepunyaan Allah-lah segala apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi
dan jika kamu melahirkan apa yang ada di dalam hatimu atau kamu menyem-
bunyikan, niscaya Allah akan membuat perhitungan dengan kamu (Yuhaasibkum)
tentang perbuatanmu itu. Maka Allah mengampuni siapa yang dikehandaki-Nya
dan menyiksa siapa yang dikehendaki-Nya; dan Allah Maha Kuasa atas segala
sesuatu.

BSesungguhnya Tuhanmu akan menyelesaikan perkara antara mereka dengan
keputusan-Nya (bi hukmihi), dan dia Maha Perkasa lagi Maha Mengetahui.

“Mereka berkata: «Kami sekali-kali tidak akan mengutamakan kamu daripada
bukti-bukti yang nyata (mukjizat), yang Telah datang kepada kami dan daripada

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 231



An-Nazhar

Memiliki makna melihat dan mengevaluasi. Misalnya Nabi
Sulaiman mengevaluasi kejujuran seekor burung hud-
hud yang memberitahukan tentang adanya kerajaan yang
diperintah oleh seorang wanita cantik sebagaimana tersebut
dalam QS. An Naml: 27.1

Musibah

Musibah (ujian)adalah sesuatu yang tidak menyenangkan
atau memberatkan sebagai akibat ulah manusia, akibat kuasa
alam atau akibat taklif (pembebanan) yang telah ditetapkan
melalui sunnah-Nya. Seperti pada QS. Ali Imran: 165.%:

Musibah (ujian) tidak hanya menimpa orang-orang yang
berbuat jahat, tetapi juga kepada orang-orang yang tidak
berbuat. Untuk menelusuri arti musibah (ujian) tersebut pe-
nulis mengambil ayat yang dianggap representatif yakni QS.
Al-Baqarah (2): 156; Ali Imran (3): 165; al-Nisa (4): 62 dan
79; al-Rum (3): 48; Lugman (31): 17; al-Hadid (57): 22 dan al-
Tagabun (64): 11.

Menurut Syekh Nawawi (tth) sewaktu menjelaskan
QS.Ali Imran: 165 bahwa umat Islam tertimpa ujian pada
perang Uhud adalah karena umat Islam melakukan maksiat,
meninggalkan pusat pertahanan, dan tamak terhadap harta
ganimah (Syekh Nawawi, tth). Tercakup pengertian ujian
(Lugman (31):17) ialah perkara-perkara yang berat baik me-
laksanakan perintah-Nya maupun meninggalkan larangan-

Tuhan yang Telah menciptakan Kami; Maka putuskanlah (Fagdhi) apa yang hendak
kamu putuskan. Sesungguhnya kamu Hanya akan dapat memutuskan pada
kehidupan di dunia Ini saja.

Berkata Sulaiman: “ Akan kami lihat (evaluasi) (Sananzhuru), apa kamu benar,

ataukah kamu termasuk orang-orang yang berdusta.

“Dan mengapa ketika kamu ditimpa musibah (mushibah) pada peperangan

Uhud, Padahal kamu telah menimpakan kekalahan dua kali lipat kepada musuh-
musuhmu (pada peperangan Badar), kamu berkata: “Darimana datangnya
(kekalahan) ini?” Katakanlah: “Itu dari (kesalahan) dirimu sendiri”. Sesungguhnya
Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu.

H. Maragustam



Nya. Bencana terjadi kepada orang-orang munafiq (Al-Nisa
(4):62 dan 79) sebagai akibat dari ulah mereka sendiri yakni
memutuskan perkara dengan mengikuti Thagut (Syetan)
dan berpaling dari hukum-hukum Tuhan. Dengan demikian
ujian (musibah) timbul sebagai akibat dari ulah manusia
itu sendiri. Tujuan ujian ialah melihat eksistensi manusia
apakah manusia sabar dan berserah diri kepada-Nya atau
tidak, dan supaya tidak berduka cita terhadap apa yang luput
dari manusia, dan supaya juga tidak sombong atau terlalu
bergembira apa yang didapatkan.

Bala

Memiliki makna cobaan ujian. Misalnya dalam Alquran surat
al- Mulk ayat 2.7

Bala (cobaan/ujian) adalah ujian yang tidak menye-
nangkanyang datanglangsung dari Tuhan tanpa keterlibatan
manusia. Dalam hal ujian seperti ini, manusia tiada lain
kecuali menerimanya dan mengambil pelajaran dari ujian
tersebut. Kata bala juga tidak hanya digunakan Alquran ke-
pada sesuatu yang tidak menyenangkan tetapi juga sesuatu
yang menyenangkan, namun semuanya langsung dari Allah
tanpa hasil usaha atau ulah manusia. Representasi arti bala
diambil Al-Baqarah (2): 49 dan 155; al-A’raf (7):141; Ibrahim
(14): 6; al-Kahfi (18): 7, Muhammad (47): 31; dan al-Fajr (89):
15-16. Dalam Al-Baqgarah (2): 49.'* Allah berfirman:

Menurut Syekh Nawawi ayat ini berkenaan dengan
Fir'aun yang melihat api berasal dari Bait al-Muqoddas mem-
bakar rumah-rumah di Mesir dan setiap bangsa Qibti dan

7Yang menjadikan mati dan hidup, supaya dia menguji kamu (liyabluwakum),

siapa di antara kamu yang lebih baik amalnya dan dia Maha Perkasa lagi Maha
Pengampun.

®Dan (ingatlah) ketika Kami selamatkan kamu dari (Firaun) dan pengikut-

pengikutnya; mereka menimpakan kepadamu siksaan yang seberat-beratnya,
mereka menyembelih anak-anakmu yang laki-laki dan membiarkan hidup anak-
anakmu yang perempuan. Dan pada yang demikian itu terdapat cobaan-cobaan
yang besar dari Tuhanmu.

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 233



yang tersisa ialah Bani Israil. Maka dia memanggil para
peramal tentang maksud mimpinya. Dijelaskan, akan lahir
seorang anak laki-laki dari Bani Israil yang akan menghan-
curkan bangsa Qibti dan memusnahkan kekuasaanmu
di tangannya. Merespon hasil ramalan itu, maka Fir'aun
memerintahkan membunuh setiap anak laki-laki yang lahir
dari Bani Israil sehingga terbunuh sebanyak 112 anak (Syekh
Nawawi, tth). Tuhan melepaskan Bani Israil dari ujian (ben-
cana) besar sebagaimana tertera pada QS. Ibrahim (14): 433.

Kata bala tidak hanya digunakan untuk sesuatu yang
tidak menyenangkan tetapi juga sesuatu yang menyenang-
kan (QS. Al-Kahfi [18]:7 dan al-Fajr [89]:15-16). Baik menye-
nangkan maupun tidak tetap langsung dari Tuhan. Tujuan
bala (ujian), menurut Syekh Nawawi mengukur kualitas
iman, siapa yang paling taat kepada Allah dan sejauh mana
pula istigamah pengabdian kepada-Nya. Taklif (pembebanan)
juga merupakan ujian (bala) yang langsung dari Tuhan
(Muhammad [47]:31), untuk menguji kualitas iman, kualitas
jihad dan kesabaran menanggung beratnya jihad fisabilillah.

h. Fitnah

Fitnah berarti cobaan ujian atau bencana. Fitnah merupakan
ulah manusia baik berasal dari individu atau sekelompok
orang tetapi dampaknya mengenai para lalim (t{alih) dan
baik dan benar (saleh). Seperti terdapat pada QS. Al-Anfal:
25.” Untuk menelusuri makna fitnah dapat di lihat pada ayat
lain seperti QS. al-Furgan (25): 20 dan al-Anbiya (21): 35.
Pada QS. Al-Anfal (8): 25 dan Al-Furqgan (25):35 disebut-
kan bahwa fitnah (cobaan) bukan hanya menimpa para
orang yang berbuat zalim dan yang dizalimi tetapi menimpa
kepada seluruh umat manusia baik indidvidu maupun ke-

“Dan peliharalah dirimu dari pada siksaan (fitnah) yang tidak khusus menimpa
orang-orang yang zalim saja di antara kamu dan ketahuilah bahwa Allah Amat
keras siksaan-Nya.

234 H. Maragustam



lompok. Menurut Syekh Nawawi bahwa fitnah (cobaan
ujian) tidak hanya menimpa para lalim secara khusus tetapi
menimpa menyeluruh (saleh dan lalim). Untuk menghindari
fitnah (cobaan) tersebut maka diwajibkan setiap orang me-
lakukan nahi munkar. Setiap orang yang melihat fitnah
wajib menghilangkannya apabila ia kuasa atasnya. Jika dia
mendiamkannya dan merestuinya, maka seluruhnya dalam
keadaan maksiat. Allah menjadikan orang yang meridai
fithah sama dengan yang melakukannya, maka bersama-
sama menanggung akibat bencana (cobaan) tersebut.

Berkaitan dengan itu pula pada QS. al-Anfal (8): 28
dijelaskan bahwa harta dan anak juga merupakan fitnah
(bencana). Syekh Nawawi mengatakan bahwa anak dan harta
merupakan bencana sebagai ujian dari Allah. Maka jangan
sekali-kali karena cinta dan kasih terhadapnya menjadikan
dia berkhianat dan memperturutkan syahwat. Tujuan fitnah
(cobaan) menurut Syekh Nawawi (Al-Anbiya 21: 35) untuk
dilihat apakah seseorng sabar ketika ditimpa sesuatu yang
tidak menyenangkan (al-syar) dan apakah pula ia bersyukur
ketika dianugerahi sesuatu yang menyenangkan (al-khair)
ataukah tidak (Syekh Nawawi, tth).

Dari berbagai kata yang dipakai oleh Al-Quran tersebut
menunjukkan bahwa filsafat evaluasi pendidikan dalam
Islam ada beberapa prinsip yaitu (1) evaluasi sangat penting
dalam setiap segi kehidupan, khususnya dalam pendidik-
an, (2) evaluasi bukan dimaksudkan untuk memperbaiki
Tuhan tetapi untuk memperbaiki kualitas hidup dan sekali-
gus memperbaiki kualitas ketakwaan seseorang (peserta
didik), (3) evaluasi dimaksudkan melatih seseorang sabar
menghadapi gelombang kehidupan terutama gelombang
yang tidak menyenangkan dan bersyukur ketika mendapat-
kan kesenangan, (4) evaluasi juga bertujuan agar seseorang
selalu istigomah (konsisten dan berketetapan hati) dalam me-
megang nilai-nilai kebenaran, sekalipun mengalami berbagai

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam | 235



tantangan kehidupan yang pahit, dan (5) evaluasi dilakukan
terus menerus, karena tidak mungkin seseorang dibiarkan
mengatakan “saya beriman” pada hal mereka belum diuji.*
Untuk itu di antara beberapa prinsip evaluasi pendidikan

Islam adalah sebagai berikut:

1. Prinsip kesinambungan (kontinuitas)
Dalam ajaran Islam, sangat memperhatikan prinsip konti-
nuitas, karena dengan berpegang pada prinsip ini, keputusan
yang diambil oleh seseorang menjadi valid dan stabil. Dalam
QS. Al-Ahgqof: 13-14 dan QS. Al-Fushilat:30.%

2. Prinsip menyeluruh (komprehensif)
Prinsip yang melihat semua dimensi dari peserta didik yang
meliputi karakter, intelektual, keterampilan, spiritualitas,
efeksi seperti keikhlasan, penghayatan, kedisiplinan, tang-
gungjawab, dan lain-lain. Dalam QS. Az-Zalzalah: 7-8 di-
sebutkan.”

Dalam ayat ini jelas disebutkan semua aktivitas manu-
sia selalu dinilai dan dipertanggungjawabkan di sisi Tuhan.
Maka sebagai implementasinya, pendidik harus menerapkan
prinsip menyeluruh dalam penilaian peserta didiknya
dan tidak boleh hanya menilai dalam salah satu aspek saja.
Misalnya yang dinilai hanya kemampuan akademik dalam
menjawab soal-soal. Sementara akhlak, ketulusan, kedisi-
plinan, dan lain-lain tidak dijadikan variable dalam pe-
nentuan nilai akhir.

Dalam QS. Al-Ankabut: 2 disebutkan: ” Apakah manusia itu mengira bahwa
mereka dibiarkan (saja) mengatakan: “Kami telah beriman”, sedang mereka tidak
diuji lagi?”

1Sesungguhnya orang-orang yang mengatakan: «Tuhan kami ialah Allah»,
Kemudian mereka tetap istiqgamah. Maka tidak ada kekhawatiran terhadap mereka
dan mereka tiada (pula) berduka cita (QS. Al-Ahqop: 13-14). Sesungguhnya orang-
orang yang mengatakan: «Tuhan kami ialah Allah» Kemudian mereka meneguhkan
pendirian mereka, Maka malaikat akan turun kepada mereka dengan mengatakan:
«Janganlah kamu takut dan janganlah merasa sedih; dan gembirakanlah mereka
dengan jannah yang Telah dijanjikan Allah kepadamu» (QS. Al-Fushilat:30).

ZBarang siapa yang mengerjakan kebaikan seberat zarah pun, niscaya dia akan
melihat (balasan) nya. Dan barang siapa yang mengerjakan kejahatan seberat zarah
pun, niscaya dia akan melihat (balasan) nya pula.

236 H. Maragustam



3. Prinsip Objektifitas (adil)

Hakikat objektifitas ialah menempatkan sesuatu secara pro-
porosional, apa adanya, dan tidak dibuat-buat. Dalam meng-
evaluasi berdasarkan kenyataan yang sebenarnya, tidak boleh
dipengaruhi oleh apapun seperti kedekatan emosi, status
sosial, hadiah, dan hal-hal lain yang ada kaitannya dengan
menaikkan nilai peserta didik. Dalam QS. Al Maidah: 8 di-
sebutkan.”

Allah SWT memerintahkan agar seseorang berlaku
adil dalam mengevaluasi. Jangan karena kebencian atau ke-
cintaan atau hal lain menjadikan ketidak objektifan dalam
melakukan evaluasi. Nabi SAW bersabda: “andai kata
Fatimah binti Muhammad itu mencuri, niscaya aku tidak
segan-segan untuk memotong kedua tangannya”. Demikian
pula halnya dengan Umar bin Khattab yang mencambuk
anaknya karena anaknya berbuat zina. Prinsip ini dapat di-
tetapkan bila penyelenggaraan pendidikan mempunyai sifat
sidig (jujur), ikhlas, saling menolong, ramah, dan lainnya
(Abdul Mujib & Jusuf Muzdakir, 2006).

G. KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM

Kurikulum pada prinsipnya ialah (1) suatu program pen-
didikan yang isinya sejumlah mata pelajaran yang disusun
secara sistimatis dan (2) program kegiatan yg diperlukan sebagai
syarat untuk menyelesaikan suatu program pendidikan tertentu
yang dikemas dalam kegiatan kurikulum (intra curricular), ke-
giatan penyertaan kurikulum (co-curriculum), dan di luar kegiatan
kurikulum (ekstrakurikuler) untuk mencapai tujuan pendidikan.
Dengan definisi tersebut, maka kurikulum tidak hanya terbatas

PHai orang-orang yang beriman hendaklah kamu jadi orang-orang yang selalu
menegakkan (kebenaran) karena Allah, menjadi saksi dengan adil. dan janganlah
sekali-kali kebencianmu terhadap sesuatu kaum, mendorong kamu untuk
berlaku tidak adil. berlaku adillah, Karena adil itu lebih dekat kepada takwa. dan
bertakwalah kepada Allah, Sesungguhnya Allah Maha mengetahui apa yang kamu
kerjakan.

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 237



pada kegiatan kurikulum (intra curricular) dan kegiatan penyer-
taan kurikulum (co-curriculum), tetapi juga di luar kegiatan kuri-
kulum (ekstrakurikuler) baik berupa sejumlah materi pelajaran
maupun berupa program kegiatan.

Kurikulum menurut Ahmad Tafsir (2005) dapat diartikan
menjadi dua macam yaitu (1) sejumlah mata pelajaran yang harus
ditempuh atau dipelajari siswa di sekolah atau perguruan tinggi
untuk memperoleh ijazah tertentu dan (2) sejumlah mata pelajaran
yang ditawarkan oleh suatu lembaga pendidikan atau jurusan.
Selanjutnya kurikulum menurut Hilda Taba yang dikutip Ahmad
Tafsir (2006), kurikulum meliputi empat aspek yaitu tujuan, isi,
pola belajar mengajar, dan evaluasi.

Bentuk-bentuk kurikulum bermacam-macam, seperti separate-
subject curriculum, correlated curriculum, integrated curriculum, dan
activity curriculum (Abdurrahman an-Nahlawi, 1979). Perbedaan
pendapat para ahli, mengenai bentuk-bentuk kurikulum tersebut
karena perbedaan mengenai hakikat kurikulum itu sendiri, tuju-
an, isi, pola-pola pembelajaran, metode pendidikan, dan evaluasi
pendidikan.

Separate-subject curriculum yakni setiap materi pelajaran mem-
punyai eksistensi sendiri dengan perangkat pengetahuan yang
benar-benar terpisah dari materi dan pengetahuan yang lain.
Penganut kurikulum ini tidak merasa pelu untuk mengadakan
hubungan apa pun antar berbagai mata pelajaran. Antara satu
mata pelajaran dengan mata pelajaran lainnya terpisah-pisah.

Correlated curriculum ialah menyajikan berbagai materi pe-
lajaran sekan-akan merupakan mata rantai yang saling berjalin.
Setiap mata rantai darinya harus bertalian dengan yang sebe-
lumnya atau dibangun atas suatu rantai yang sebelumnya. Oleh
karena itu pada setiap proses belajar mengajar terlebih dahulu
harus dimulai dengan mengingat kembali pelajaran-pelajaran
yang telah lalu. Demikian juga pada setiap tahun ajaran baru
harus dimulai dengan mengingat kembali materi-materi pada
tahun-tahun sebelumnya untuk dijadikan landasan pelajaran yang

238 H. Maragustam



baru. Bahkan kadangkala suatu meteri pelajaran bertalian dengan
materi-materi lain dalam tahun ajaran yang sama.

Integrated curriculum ini merupakan bentuk kurikulum yang
paling bertalian dan terkoordinasi antara bagian-bagiannya dan
materi-materi pelajarannya. Seluruh materi pelajaran dan penge-
tahuan yang akan diberikan kepada peserta didik harus bertalian
dengan subyek yang menjadi pusat perhatian para peserta didik.
Karena setiap kurkulum itu harus ada pusat perhatian dari semua
yang terlibat dalam pendidikan.

Activity curriculum ialah kurikulum koordinasi serangkaian
aktivitas, yang di angkat dari kehidupan para peserta didik, atau
dari kehidupan masyarakat dimana mereka tinggal. Berbagai
aktivitas ini dipandang dapat mengembangkan berbagai penge-
tahuan dan pengalaman peserta didik, di samping dapat mereali-
sasikan berbagai tujuan umat dan tujuan pendidikan serta peng-
ajaran mereka. Aktivitas itu dapat berupa diskusi, karya wisata,
out bond, pendidikan pers, praktik shalat, dan lain-lain baik
aktivitas itu diadakan dalam kegiatan intrakurikuler, ko-kuri-
kuler maupun dalam kegiatan ekstrakurikuler.

Dasar yang menjadi landasan kurikulum pendidikan Islam:

a. Dasar agama

Segala sistem pendidikan Islam harus meletakkan dasar
falsafat, tujuan, dan kurikulumnya pada agama Islam atau syariat
Islam dengan segala kandungannya. Semua itu kembali kepada

dua sember utama dalam Islam yaitu Alquran dan Sunnah Nabi
SAW.

b. Dasar falsafah

Menurut Muhammad Ali (1989), dasar ini memberikan arah
dan kompas terhadap tujuan pendidikan Islam, sehingga su-
sunan kurkulum mengandung suatu kebenaran, terutama ke-
benaran di bidang nilai-nilai sebagai pandangan hidup yang
diyakini sebagai suatu kebenaran. Dasar filosufis mengandung

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 239



sistem nilai, baik yang berkaitan dengan nilai dan makna hidup
dan kehidupan, masalah kehidupan, norma-norma yang muncul
dari individu, sekolompok masyarakat, maupun suatu bangsa
yang dilatarbelakangi oleh pengaruh agama, adat istiadat, dan
konsep individu tentang pendidikan.

c¢. Dasar Psikologis

Dasar psikologis ini berkaitan dengan ciri-ciri perkembang-
an individu peserta didik, tahap kematangannya, bakat-bakat,
jasmani, intelektual, bahasa, emosi, dan sosial, kebutuhan-ke-
butuhan, minat, kecakapan yang bermacam-macam, perbedaan
individual, faktor yang mempengaruhi pertumbuhan, proses
belajar, pengamatan peserta didik dan lain-lain yang bersifat psi-
kologis.

d. Dasar sosial

Dasar sosial ini berkaitan dengan ciri-ciri masyarakat Islam
yang berlaku proses pendidikan dan kebudayaan masyarakat ini
yang bersifat umum atau bersifat khusus.

Prinsip-prinsip kurikulum pendidikan Islam

Dalam penentuan prinsip-prinsip kurikulum pendidikan
Islam mengacu pada pemikiran nilai-nilai Islami, pandangan
Islam tentang manusia, filsafat hidup yang islami, dan diarahkan
kepada tujuan akhir pendidikan Islam yang dilandasi kaidah-
kaidah Islami. Menurut al-Syabani (1978) prinsip-prinsip itu ialah
(1) pertautan yang sempurna dengan agama, termasuk ajarannya
dan nilai-nilainya, (2) menyeluruh pada tujuan-tujuan dan kan-
dungan kurikulum, (3) adanya keseimbangan yang relatif antara
tujuan-tujuan dan kandungan kurikulum (4) adanya kaitan antara
bakat, minat, kemampuan, dan kebutuhan peserta didik serta
alam sekitar baik fisik maupun sosial budaya, (5) pemelihara-
an perbedaan individual baik dari segi minat maupun bakatnya
(6) menerima perkembangan dan perubahan sesuai dengan per-

240 | H. Maragustam



kembangan zaman dan tempat, (7) adanya keterkaitan antara
berbagai mata pelajaran dengan pengalaman dan aktivitas yang
terkandung dalam kurikulum. Sedangkan menurut an-Nahlawi
(1979), prinsip-prinsip atau ciri-ciri kurikulum pendidikan Islam
ialah:

1.

Selaras dengan fitrah insani sehingga memiliki peluang
untuk menyucikannya, menjaganya dari penyimpangan dan
menyelamatkannya.

Diarahkan untuk mencapai tujuan akhir pendidikan islam,
yaitu ikhlas, taat dan beribadah kepada Allah. Juga me-
realisasikan berbagai aspek tujuan tak lengkap seperti:
aspek psikis, fisik, sosial, budaya maupun intelektual. Hal
dimaksudkan berfungsi meluruskan dan mengarahkan pola
didup, yang selanjutnya bermuara pada tujuan akhir atau
tujuan asasi pendidikan.

Adanya pentahapan serta pengkhususan kurikulum hendak-
nya memperhatikan periodisasi perkembangan peserta didik
dan perbedaaan individu serta karakteristik masing-masing.
Dalam berbagai pelaksanaan, aktivitas, contoh dan nashnya,
hendaknya kurkulum memelihara segala kebutuhan nyata
kehidupan masyarakat, sambil tetap bertopang pada jiwa dan
cita ideal islaminya.

Secara keseluruhan struktur dan organisasi kurikulum ter-
sebuthendaknya tidak bertentangan dan tidak menimbulkan
pertentangan, bahkan sebaliknya, terarah kepada pola hidup
Islami.

Hendaknya kurikulum itu realistis, dalam arti bahwa ia
dapat dilaksanakan sesuai dengan situasi dan kondisi serta
batas kemungkinan yang terdapat di negara yang akan me-
laksanakannya.

Hendaknya metode pendidikan dalam kurikullum itu ber-
sifat luwes, sehingga dapat disesuaikan dengan berbagai
kondisi dan situasi setempat, dengan mengingat pula faktor
perbedaan individual yang mengangkat bakat, minat serta

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 241



kemampuan peserta didik untuk menangkap, mencerna dan
mengolah bahan pelajaran yang bersangkutan.

8. Hendaknya kurikulum itu efektif , dalam arti menyampaikan
dan menggugah perangkat nilai edukatif yang membuah-
kan tingkah laku yang positif serta meninggalkan dampak
afektif yang positif pula dalam jiwa generasi muda.

9. Memperhatikan tingkat perkembangan peserta didik yang
bersangkutan, misalnya bagi suatu fase perkembangan ter-
tentu diselaraskan dengan pola kehidupan dan tahap per-
kembangan perasaan keagamaan dan pertumbuhan bahasa
bagi fase tersebut.

10. Memperhatikan aspek-aspek tingkah laku amaliah islami,
serta membangun masyarakat muslim di lingkungan se-

kolah.

Dari berbagai prinsip-prinsip kurikulum Islam dan ciri-ciri-
nya, maka yang paling mendekati bentuk kurikulum pendidik-
an Islam ialah integrated curriculum. Karena (1) adanya pertalian
antara materi pelajaran yang satu dengan yang lainnya sehingga
menjadi satu kesatuan yang utuh dan (2) Islam mempunya ka-
rakteristik dan menyatukan berbagai kehidupan, seperti antara
dunia akhirat, antara iman dan ilmu, antara yang ideal dan
realitas, antara kegiatan intrakurikuler, ko-kurikuler dan ekstra-
kurikuler, antara individu dan sosial, antara konsep dan praktik,
dan antara ruhani, jiwa dan jasmani.

Apapun isi kurkulum itu harus menuju kepada poros terentu
yakni menjadikan manusia beribadah (fungsi hamba) kepada
Allah dan pemimpin di bumi (fungsi khalifah). Manusia yang
menghamba kepada Allah dan menjadi khalifah di bumi baru
dapat tercapai bila potensi-potensi peserta didik berkembang
se optimal mungkin ke arah yang positif, mendapatkan materi,
pengalaman dan aktivitas yang sesuai dengan fitrah manusia
dan menciptakan lingkungan yang kondusif yang sesuai dengan
nilai-nilai islami.

242 H. Maragustam



Sebagai contoh ialah integrasi antara ilmu dan iman. Orang
yang berilmu tanpa dilandasi dengan iman maka akan dapat
menjerumuskan dirinya dan orang lain ke jurang kehancuran.
Bom nuklir umpanya apabila dikendalikan oleh ilmuan tanpa
iman, akan dapat membunuh manusialain tanpa adarasaberdosa.
Karena ilmuan tersebut tidak mempunyai pegangan yang kokoh
yakni berupa nilai-nilai spiritual dalam mengendalikan bom
nuklir tersebut. Demikian juga seseorang yang imannya bagus
tanpa ilmu, maka dia akan kehilangan jati dirinya di dunia ini
dan menjadikan dirinya eksklusif, bahkan menjadi orang yang
merasa benar sendiri sehingga menjadi ancaman bagi orang lain.

H. HAKIKAT LINGKUNGAN PENDIDIKAN ISLAM

Lingkungan pendidikan adalah segala sesuatu yang ter-
dapat disekitar lingkungan pendidikan yang mendukung tereali-
sasinya pendidikan. Proses pendidikan selalu dipengaruhi oleh
lingkungan yang ada disekitarnya, baik lingkungan itu menun-
jang maupun menghambat proses pencapaian tujuan pendidik-
an. Lingkungan yang mempengaruhi proses pendidikan tersebut
yaitu sebagai berikut:

1. Lingkungan sosial yang terdiri atas (1) lingkungan keluarga,
(2) lingkungan sekolah atau lembaga pendidikan, dan (3)
lingkungan masyarakat.

2. Lingkungan keagamaan, yaitu nilai-nilai agama yang hidup
dan berkembang disekitar lembaga pendidikan.

3. Lingkungan budaya, yaitu nilai-nilai budaya yang hidup dan
berkembang disekitar lembaga pendidikan.

4. Lingkungan alam, baik keadaan iklim maupun geografis-
nya.

Semua lingkungan tersebut akan mempengaruhi proses
pendidikan. Lingkungan yang baik akan berpengaruh positiv dan
menunjang kelancaran dan keberhasilan pendidikan islam. Akan

Analisis Filosufis Komponen Pendidikan Islam 243



tetapiapabilalingkunganitu tidak baik, akan berpengaruh negatif
dan menghambat kelancaran dan keberhasilan pendidikan.

Semua komponen pendidikan sebagaimana telah dijelaskan
akan berinteraksi secara berkesinambungan, saling melengkapi
dalam sebuah proses pendidikan guna mencapai tujuan pendi-
dikan islam. Karena proses pendidikan pada hakikatnya adalah
interaksi komponen tersebut tertentu dalam sebuah proses pen-
carian, pembentukan, dan pengembangan sikap serta prilaku anak
didik hingga mencapai batas optimal.

I. INTISARI

Komponen pendidikan Islam merupakan satu rangkaian
yang saling kait mengait antara satu komponen dengan kom-
ponen lainnya. Kelancaran atau kegagalan satu komponen akan
tergantung dan berdampak kepada komponen lainnya. Karena
setiap komponen merupakan bagian dari suatu sistem yang
memiliki peran untuk menjamin keberlangsungan suatu proses
untuk mencapai tujuan pendidikan. Komponen itu itu antara
lain; tujuan, isi atau materi pendidikan, pendidik dan peserta
didik, metode, evaluasi, dan lingkungan pendidikan. Pusat dari
semua komponen tersebut ialah pendidik atau guru. Tanpa kom-
petensi guru mumpuni, sebaik apapun komponen lainnya maka
pendidikan akan berjalan tersendat-sendat bahkan tanpa arah.
Wallahu A’lam Bishshawab

244 H. Maragustam



BAB VIII

FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM DALAM
MEMBENTUK MANUSIA BERKARAKTER

A. PENGANTAR

Menurut Fajlurrahman, Alquran bukanlah untuk Tuhan
tetapi untuk kepentingan manusia (Rahman, 1980). Karena Al-
quran untuk manusia maka sudah pasti di dalamnya ada pe-
tunjuk bagaimana membentuk manusia berkarakter.! Mengapa
manusia dapat dibentuk berkarakter? Karena pada dasarnya
manusia membawa fitrah? yang baik (ahsan taqwim) yang dapat
dikembangkan ke arah yang baik. Namun dalam proses hidup
manusia karena dilingkupi oleh berbagai gesekan lingkungan se-
perti sosial media (sosmed), sosio-kultural, pendidikan, tradisi,
dan lain-lain maka karakter manusia menjadi negatif tak ter-
kontrol (tuna karakter)®.

Kemajuan Ilmu pengetahuan dan teknologi (Iptek) di-
bidang transfortasi dan informasi menjadikan belahan dunia
semakin kecil dan mengglobal. Dengan teknologi modern telah
memungkinkan terciptanya komunikasi bebas lintas benua,
lintas negara, dan menyelusup ke gang-gang sempit dan kos-
kosan di perkotaan dan pedesaan, melalui media audio (radio)
dan audio visual (televisi, internet, hand phone (HP) dan lain-

Yang dimaksud dengan “berkarakter” dalam tulisan ialah berkarakter baik
(positif) dan kuat, atau baik (positif).

?Fitrah secara istilah ialah sistem penciptaan yang diberi potensi dasar dan
kecenderungan-kecenderungan murni yang diciptakan kepada setiap makhluk
sejak keberadaannya baik ia makhluk manusia maupun makhluk lainnya.

*Yang dimaksud dengan “tuna karakter” ialah karakter seseorang jahat
(negatif) dan kuat, atau jahat (negatif) dan lemah.

245



lain). Hampir tidak ada relung-relung kehidupan yang belum
tersentuh modernitas, termasuk aspek karakter religius. Akibat
dari berbagai media ini, dapat dijadikan alat yang sangat ampuh
untuk menanamkan atau, sebaliknya, merusak tatanan nilai-
nilai spiritual keagamaan dan pilar-pilar karakter, untuk mem-
pengaruhi atau mengontrol pola pikir (mindset) seseorang oleh
mereka yang memegang kendali terhadap media tersebut.

Era globalisasi identik dengan era sains dan teknologi,
yang pengembangannya tidak terlepas dari studi kritis dan riset
yang medalam. Di satu sisi para saintis (ilmuan) telah memberi-
kan kontribusi yang besar kepada kesejahteraan umat manusia.
Namun di sisi lain, menjadikan manusia kehilangan jati diri
(karakter) dan pegangan hidup seperti (1) nilai-nilai etika dan
spritual keagamaan, (2) nilai-nilai luhur bangsa, (4) nilai sosio-
kultural atau tradisi-budaya, dan (4) nilai filsafat hidup. Diantara
akibat negatif dari era global ini, ialah empat sumber nilai tersebut
bukan saja tidak diamalkan, tetapi menjadi momok dalam kehi-
dupan bahkan nilai-nilai agama pun diabaikan. Sehingga nilai-nilai
agama terpisah dari kehidupan. Agama hanya untuk akhirat, dan
urusan dunia tidak berkaitan dengan agama. Dengan kemajuan
iptek dan medsos, menjadikan sebagian masyarakat menjauh dari
agama. Bahkan telah membebaskan manusia dari serba Tuhan.

Informasi yang diterima seseorang tidak pernah netral.
Dalam informasiitu sudah terkandungnilai-nilai, misi, danfilsafat
hidup. Informasi selalu merupakan perumusan realitas dari per-
spektif tertentu. Informasi adalah formulasi (Jalaluddin Rahmat,
1992). Seseorang yang tidak punya filter dalam kehidupan alias
tidak punya karakter (tuna karakter) pasti akan dikendalikan
oleh kehidupan materialisme dan hedonistik. Karena sisi negatif
dari globalisasi ialah (1) kecenderungan modernisme itu untuk
massifikasi, penyeragaman manusia dalam kerangka teknis,
sistem industri yang menempatkan semua orang sebagai mesin
atau sekrup dari sebuah sistem teknis rasional; (2) sekularisme,
yang berarti tidak diakuinya lagi adanya ruang nafas buat yang

246 H. Maragustam



Ilahi, atau dimensi religius dalam hidup kita; (3) orientasi nilainya
yang menomorsatukan instant solution, resep jawaban tepat,
cepat, langsung (Muji Sutrisno, 1994). Persoalannya menjadi lebih
kompleks, karena banyak penawaran nilai dalam kehidupan ini.
Jika seseorang keliru memilihnya, ia akan terjerumus pada pe-
nalaran humanistik-liberal yang terlampau jauh, sehingga orien-
tasi spritual transendental keagamaan telah terbabat habis dan
diganti budaya pragmatis, materialistik, hedonistik dan bahkan
ateistik.

Arus globalisasi membonceng paham liberalisme?, hedon-
isme®, dan sekuralisme®. Liberalisme, hedonism, dan sekularisme
ini juga melanda kepada keluarga, sehingga sangat sulit bagi
orang tua mengatur, membimbing dan menyuruh anggota ke-
luarganya beribadah demi atas nama liberalism, hedonism, dan
sekularisme. Pada hal agama bagi seseorang bukanlah bentukan
dari luar tetapi bawaan dari lahir atau menyatu dengan jiwa se-
cara otomatis. Faktor luar hanya mengembangkan potensi dasar
beragama yang sudah ada setiap individu sejak lahirnya. Untuk
itu Albert Enstein mengatakan science without religion is blind but
religion without science is lame (ilmu tanpa agama adalah buta, dan
agama tanpa ilmu adalah pincang). Untuk itu perlu membentuk
peserta didik berkarakter agar secara mandiri mampu meng-
hadapi arus global di erama melanial ini.

‘Liberalisme adalah faham freedom of choice yang meliputi freedom of worship,
ownership, politics, and ekspression.

*Faham hedonisme adalah paham bahwa kebahagiaan adalah kesenangan.
Kesenangan itu berkat gerakan yang lemah gemulai, sedangkan rasa sakit berkat
gerakan kasar. Kesenangan sesaat yang dinikmati itulah yang dihargai. Suatu
perbuatan disebut baik sejauh dapat menyebabkan kesenangan dan memberi
kenikmatan ragawi. Budaya hidup hedonis telah menjadi perilaku masyarakat.
Budaya hidup adalah pemenuhan libido seksual. Seseorang tidak lagi dapat
membedakan mana yang real dan mana yang tidak; mana yang kebutuhan (need)
dan mana yang keinginan (want).

Sekularisme adalah paham yang memisahkan dunia dan akhirat, memisahkan
kehidupan dunia dan kehidupan agama. Pengamalan agama adalah masalah
pribadi. Ilmu pengetahuan dan teknologi sudah meningkat posisinya seolah-oah
menjadi “agama baru” sehingga banyak diantara mereka yang mempertuhankan
iptek.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 247



B. HAKIKAT KARAKTER’

Jiwa manusia bagaikan tanah liat yang siap diukir menjadi
apa, asalkan sesuai dengan karakteristik tanah liat tersebut. Maka
sebagai bagian dari upaya membangun karakter bangsa maka
pendidikan karakter merupakan suatu keharusan. Secara Bahasa
karakter ialah tabiat; watak; sifat-sifat kejiwaan, akhlak, atau
budi pekerti yang membedakan seseorang daripada yang lain
(Poerdarminta, 2005). Secara istilah karakter adalah sifat utama
yang terukir dan menyatu dalam pikiran, perasaan, keyakinan,
dan prilaku seseorang, yang membedakannya dengan orang
lain. Sedangkan pendidikan karakter ialah usaha mengukir dan
mempatrikan nilai-nilai utama ke dalam diri peserta didik me-
lalui pendidikan, endapan pengalaman, pembiasaan, aturan, reka-
yasa lingkungan, dan pengorbanan dipadukan dengan nilai-
nilai intrinsik yang sudah ada dalam diri peserta didik sebagai
landasan dalam berpikir, bersikap, berkeyakinan, dan perilaku
secara sadar dan bebas.

Menurut Mounier yang dikutip Doni Koesoema bahwa
karakter dapat dilihat dari dua hal, pertama, sebagai sekumpul-
an kondisi yang telah diberikan begitu saja, atau telah ada begitu
saja, yang lebih kurang dipaksakan dalam diri kita. Karakter yang
demikian ini dianggap sebagai sesuatu yang telah ada dari sononya
(given). Kedua, karakter juga bisa dipahami sebagai tingkat ke-
kuatan melalui mana seorang individu mampu menguasai kon-
disi tersebut. Karakter yang demikian ini disebutnya sebagai se-
buah proses yang dikehendaki (willed) (Doni Kusuma, 2010).
Sebagai dampak dari yang berpaham given, maka karakter se-
seorang akan lemah karena pasrah terhadap kondisi-kondisi
yang murni dari sang Pencipta (giver) dan dia tunduk pada se-
kumpulan kondisi yang telah diberikan kepadanya tanpa ada

"Ada dua istilah yang dipakai dalam buku ini yang menunjuk kepada
karakter yakni (1) “berkarakter” ialah orang yang berkarakter baik yang kuat atau
berkarakter baik yang lemah dan (2) “tuna karakter” yakni orang yang berkarakter
jahat yang kuat, atau berkarakter jahat yang lemah.

248 H. Maragustam



kemauan untuk merubahnya. Maka untuk yang berpaham given
ini, diumpamakan seseorang yang membentuk karakternya se-
perti seorang yang menanam padi untuk membangun dan me-
rancang masa depannya sendiri. Ia tidak merawat padi itu, jika
padi butuh air, tinggal menunggu datangnya hujan dari langit,
rumput disekeliling padipun dibiarkan, maka tumbuhlah padi
itu tertatih-tatih. Namun padi tetaplah padi, tidak akan berubah
menjadi rumput. Sebaliknya, bagi yang berpaham willed maka
karakter seseorang akan kuat karena dia berusaha keras merubah
dan mengembangkan terhadap kondisi-kondisi yang murni dari
sang Pencipta (given) dan dia tidak mau tunduk pada sekumpulan
kondisi yang telah diberikan kepadanya atau tidak mau dikuasai
oleh sekumpulan realitas yang telah ada (given) dalam dirinya.
Maka untuk yang berpaham willed ini, diumpamakan seseorang
yang membentuk karakter seperti seorang yang membangun
dan merancang masa depannya sendiri. la tidak mau dikuasai
oleh kondisi kodratinya yang menghambat perkembangannya.
Sebaliknya ia menguasainya, bebas mengembangkannya demi
kesempurnaan kemanusiaan dan spiritualitas keagamaannya.
Itulah manusia berkarakter kuat-positif.

C. FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM MENGUKIR
KARAKTER

Sebagai basis acuan dalam merumuskan filsafat pendidik-
an Islam dalam mengukir dan membentuk karakter ialah QS.
Rum (30): 30.° Dari ayat ini dapat ditarik benang merah bahwa
fitrah’ manusia dan proses pembentukan karakternya dapat

8”Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Allah); (tetaplah
atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak
ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan
manusia tidak mengetahui.”

°Fitrah secara istilah ialah sistem penciptaan yang diberi potensi dasar dan
kecenderungan-kecenderungan murni yang diciptakan kepada setiap makhluk
sejak keberadaannya baik ia makhluk manusia maupun makhluk lainnya (selain
manusia).

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 249



dikelompokkan menjadi empat aliran yaitu (1) fatalis-pasif (2)
netral-pasif (3) positif-aktif, dan (4) dualis-aktif (Maragustam,
2010). Berbeda dengan apa yang dikemukakan oleh Morris L.
Bigge (1982), ada empat sifat dasar manusia dan hubungannya
dengan alam sekitar yaitu bad-active (jelek-aktif), good-active (baik-
aktif), neutral-passive (netral-pasif) dan neutral interactive (netral-
interaktif).

Pertama: Aliran Fatalis-Pasif'®

Sebagaimana telah disebutkan pada bab VI bahwa aliran
ini mempercayai bahwa setiap individu apakah berkaraker atau
tuna karakter sudah ditetapkan (given) oleh Allah secara asal,
baik ketetapan semacam ini terjadi secara semuanya atau seba-
gian saja. Faktor-faktor eksternal, seperti pendidikan, medsos
(media sosial), sosio-kultural, tradisi, dan lain-lain tidak begitu
berpengaruh. Karena setiap individu terikat dengan ketetapan
karakter yang telah ditentukan sebelumnya. Ketetapan itu dapat
dialirkan kepada hereditas (gen) seseorang secara kodrati. Hal ini
berdasar pada hadis Nabi SAW dari Abdullah Ibnu Mas’'ud ber-
kata, Rasulullah SAW bersabda (mengomentari) firman Allah,
“Dan ingatlah ketika Tuhanmu mengeluarkan anak-anak Adam
dari sulbi mereka” (QS. Al-A’raf [7]: 172). Nabi SAW mengatakan
bahwa ketika Allah mengeluarkan Adam dari surga dan sebelum
turun dari langit, Allah mengusap sulbi Adam sebelah kanan
satu kali, lalu mengeluarkan darinya anak keturunan yang ber-
warna putih seperti mutiara dalam bentuk zur (keturunan). Allah
berfirman kepada mereka: Masuklah ke dalam surga dengan

“Maksud “fatalis” ialah setiap individu, melalui ketetapan Allah adalah baik
atau jahat secara asal, cerdas atau bodoh, baik ketetapan semacam ini terjadi secara
semuanya atau sebagian sesuai dengan ketetapan Tuhan. Faktor-faktor eksternal
tidak begitu berpengaruh terhadap penentuan nasib (keadaaan) seseorang karena
setiap individu terikat dengan ketetapan yang telah ditentukan sebelumnya oleh
Allah. Sedangkan ”pasif” maksudnya adalah setiap manusia tidak memberi
respon apa-apa (pasif) (hanya menerima dan tidak menolak) terhadap pengaruh
atau ketetapan dunia luar dirinya yakni Tuhan. Tuhan menurut paham ini telah
menentukan segala-galanya melalui stuktur genetis riwayat keluarga sebelum
manusia lahir yang tidak bisa dirubah.

250 H. Maragustam



nikmat-Ku. Lalu Allah mengusap sekali terhadap sulbi Adam se-
belah kiri, lalu mengeluarkan anak turunannya yang berwarna
hitam dalam bentuk zur. Allah berfirman: Masuklah ke neraka dan
Aku tidak peduli. Yang demikian itulah maksud Allah tentang
golongan kanan dan golongan kiri. Kemudian Allah mengambil
kesaksian terhadap mereka dengan berfirman, "Bukankah Aku ini
Tuhan kalian? Mereka menjawab, 'Betul, Engkau Tuhan Kami,
kami menjadi saksi.”(QS. Al-A’raf [7]:172). Seorang pendosa (tuna
karakter) akan masuk surga jika hal itu menjadi nasibnya (given).
Sifat dasar ini tidak berubah yakni berkaitan dengan karakter
seseorang untuk masuk neraka atau masuk surga, kebahagiaan
atau penderitaan, atau berkarakter atau tuna karakter. Implikasi
dari pandangan ini bahwa faktor eksternal termasuk lingkungan
dan pendidikan adalah pasif dalam pembentukan karakter. Ka-
rena berkarakter atau tuna karakter telah ditentukan lebih dulu
sebelum seseorang lahir ke dunia yang dikenal dengan ilmu azali
Allah. Dengan demikian manusia ibarat wayang, mau jadi apa
karakternya terserah kepada Sang Dalang. Dalang yang Paling
Agung ialah Tuhan sendiri.

Bawaan sejak lahir atau heriditas memberikan penekanan
pada determinasi perilaku menurut struktur genetis riwayat ke-
luarga. Maka sifat-sifat anak tidak jauh berbeda dengan orang
tuanya. Setiap perangai, temperamen, sifat, dan karakter memi-
liki kaitan genetis dengan generasi yang mendahuluinya. Hal itu
jauh-jauh sebelum anak lahir sudah ditentukan oleh Yang Maha
Kuasa. Hal itu diisyaratkan oleh Nabi SAW dalam bersabda: 1%
axle ply ohid) olgy) wles Bl OB (Suu (Seleksilah kamu sekalian
untuk menumpahkan air manimu. Karena sesungguhnya ke-
turunan itu kuat pengaruhnya).

Persoalan teori hereditas ini juga dapat disamakan dengan
paradigma gender. Paradigma gender membedakan secara khas
karakter seseorang dengan orang lain melalui jenis kelamin.
Pria dan wanita secara karakteristik berbeda terutama karena
alasan perbedaan gender, berupa struktur kromosom yang

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 251



mempengaruhi perbedaan fisik, pola pikir, pola rasa-karsa,
pola keyakinan, dan pola prilaku tertentu. Dampak dari aliran
fatalis-pasif ini tentu berkontradiksi dengan cita-cita sebuah pen-
didikan yang merupakan sebuah intervensi sadar dan tersruktur
agar manusia itu semakin dapat memiliki kebebasan (QS. Ar-
Ra’du:11)" sehingga mampu menempa dan membentuk dirinya
berhadapan dengan determinasi heriditas (bawaan dasar sejak
lahir), alam dan lingkungan sosi-kultrual, tradisi, yang mengeli-
lingi dirinya.

Dari penjelasan diatas, maka diberi karakteristik aliran ini
ialah (1) dari dimensi potensi manusia, bahwa karakter sese-
orang dapat diubah dan dibentuk sesuai dengan kehendak
Tuhan, (2) dari dimensi asal-usul penciptaan, bahwa secara asal
sebelum manusia lahir, Tuhan telah menentukan apakah sese-
orang cenderung kepada mukmin atau kepada kafir, menjadi
berkarakter atau menjadi tuna karakter dan kecenderungan itu
dapat melalui struktur genetis riwayat keluarga atau langsung
dari Tuhan yang menentukan kehendak dan perbuatan manu-
sia, (3) dari dimensi pengaruh lingkungan, bahwa manusia
dapat menerima pengaruh lingkungan atau menolaknya seperti
pengaruh pendidikan, sosio-kultural, sosmed, tradisi-pembia-
saaan, dan lain-lain adalah sudah ditentukan oleh Tuhan, (4)
dari dimensi Tuhan, bahwa Tuhan Maha Kuasa menentukan
manusia apakah menjadi berkarakter atau tuna karakter sesuai
dengan kehendakNya, dan (5) dari dimensi hasil, bahwa jika
manusia menjadi berkarakter atau menjadi tuna karakter, hal itu
sudah sesuai dengan kehendak Tuhan melalui sebab yang di-
ciptakanNya yang diketahui manusia atau melalui sebab yang
diciptakanNya yang belum diketahui manusia. Jika digambarkan
aliran ini adalah sebagai berikut:

Sesungguhnya Allah tidak merubah keadaan sesuatu kaum sehingga mereka
merubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri ... (QS. Ar Ra’du: 11). Artinya
dalam konteks pembentukan karakter, sesungguhnya Allah tidak mengubah keadaan
fitrah karakter seseorang, sehingga merekalah yang mengubah dan membentuk
keadaan (karakter) mereka sendiri.

252 H. Maragustam



Allah SWT telah
menentukan karakter
manusia sebelum dia
lahir ke dunia melalui

struktur genetis
riwayat keluarga atau
langsung dari Tuhan

; Telah ditentukan
Telah ditentukan Telah ditentukan Rezeki, jodoh, ajal,
Kehendak manusia Perbuatan manusia dan bahagia atau

celaka bagi manusia

Kedua: Aliran Netral-Pasif

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya bahwa aliran ini
berpandangan bahwa anak lahir dalam keadaan suci, utuh dan
sempurna, suatu keadaan kosong sebagaimana adanya, tanpa ke-
sadaran akan iman atau kufur, berkarakter atau tuna karakter dan
menerima apa adanya terhadap pengaruh diterminasi hereditas,
lingkungan terutama lingkungan sosial dan pendidikan. Ini
sama dengan teori "tabularasa’” dari John Lock. Manusia lahir se-
perti kertas putih tanpa ada sesuatu goresan apapun. Manusia
berpotensi berkarakter bila pengaruh luar terutama orang tuanya
mengajarkan demikian. Sebaliknya berpotensi tuna karakter bila
lingkungannya mengajarkan, membiasakan, dan menanamkan
nilai-nilai jahat. Akibatnya ialah nilai-nilai apa yang diterima dan
mendominasi diri seseorang yang berasal dari luar itulah yang
membentuk dan menentukan karakternya apakah berkarakter

?Netral maksudnya bahwa anak lahir dalam keadaan suci, utuh dan sempurna,
suatu keadaan kosong sebagaimana adanya, tanpa kesadaran akan iman atau
kufur, baik atau jahat, berkarakter atau tuna karakter. Sedangkan “pasif” maksudnya
setiap manusia tidak memberi respon apa-apa (pasif) (hanya menerima dan tidak
menolak) terhadap pengaruh atau ketetapan dunia luar termasuk pendidikan dan
sosio-kultural.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 253



atau tuna karakter. Hal ini berdasar pada QS. Al-Nahl (16):78.?
Kalimat ”tidak mengetahui sesuatu apapun” dalam ayat ini di-
maknai sebagai sesuatu yang kosong”. Nabi SAW dalam sabda-
nya menekankan sangat pentingnya pengaruh lingkungan ini.

Aoyl i o 3,25 06 J,w SEgdE S J&i
‘uLM.x.cj ‘u\ﬁaﬁ@ m\:}.é.j ;Bjﬁ }u‘ @L" -*-Sf Y\ "}5}/‘ u” L
J};f;ubJWQM&;WMW\é:Jw

2

J.w\.u Y L@_J.C« JU\ J.b (_QM A.U‘ V.L'.f.& L)‘ b;}b S;J;Jﬁ j”‘
S (N R 5 i

Diantara pengaruh lingkungan yang paling kuat dalam
membentuk karakter seseorang ialah sosio-kultural atau per-
gaulan sosial. Dalam ini HR. Tirmidzi, disebutkan bahwa ”sese-
orang berada dalam tuntunan temannya, maka hendaklah salah
seorang dari kamu melihat siapa yang menjadi temannya.” Dari
hadis ini dapat dimaknai bahwa pergaulan punya pengaruh besar
terhadap pembentukan karakter. Jika seseorang bergaul dengan
orang yang berkarakter seperti orang yang bertakwa, maka dia
dapat mengambil sifat baik dari takwanya. Sebaliknya jika ber-
gaul dengan orang yang tuna karakter seperti pendosa, maka se-
seorang dapat mengambil sifat jahat dari pendosa tersebut. Ini
juga sesuai dengan pendapat Syekh Nawawi al-Bantani (tanpa
tahun) mengatakan:

3Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibu kamu dengan keadaan tidak
mengetahui sesuatu apapun; dan dia telah mengurniakan kepada kamu pen-
dengaran, penglihatan dan hati agar kamu bersyukur.”

*”Tidak ada seorang anakpun yang lahir, kecuali ia dilahirkan atas fitrah. Ke-
dua orang tuanyalah yang menjadikan dia beragama Yahudi, Nasrani ataupun ber-
agama Majusi sebagaimana binatang ternak memperanakkan seekor binatang (yang
sempurna anggota tubuhnya). Apakah kalian mengetahui di antara binatang itu
ada sesuatu yang putus (telinganya atau anggota tubuhnya yang lain). Kemudian
Abu Hurairah berkata: Bacalah QS. al-Rum (30):30, jika kamu menghendakinya.”

254 H. Maragustam



o Gl e e dad ) e Lay 005 Y O

o G a2l e Wt gLl OV 6

Ly Shop (3 g et Bdlnd (6 ¥ S 0 o)
LERVSIG QNV R

Menurut Syekh Nawawi, bila kamu ingin mengetahui (pe-
rilaku) seseorang jangan bertanya kepada yang bersangkutan,
tetapi lihatlah teman sepergaulannya, sebab perilaku orang yang
menemani akan mencontoh orang yang ditemani. Maka dua ke-
cendurungan karakter atau tuna karakter tersebut berproses se-
cara terus menerus sepanjang hidup. Dari berbagai penjelasan
tersebut maka karakteristik aliran ini ialah (1) dari dimensi po-
tensi manusia, bahwa karakter seseorang dapat diubah dan di-
bentuk, (2) dari dimensi asal-usul penciptaan, bahwa secara asal
manusia ialah netral yakni tidak cenderung kepada mukmin atau
kepada Kkafir, tidak cenderung menjadi berkarakter atau men-
jadi tuna karakter, (3) dari dimensi pengaruh lingkungan, bahwa
manusia dapat menerima pengaruh lingkungan sangat dominan
atau signifikan, artinya mana yang lebih dominan mempenga-
ruhi dirinya maka ia mengikutinya, seperti pengaruh pendidik-
an, sosio-kultural, sosmed, tradisi-pembiasaaan, dan lain-lain, (4)
dari dimensi Tuhan, bahwa Tuhan memberikan kebebasan ke-
pada manusia untuk mengembangkan dirinya apakah menjadi
berkarakter atau tuna karakter sesuai dengan sunnatullah
(hukum-hukum keteraturan), dan (5) dari dimensi hasil, bahwa

BArti teks tersebut: Agar jangan seseorang tamak terhadap dunia. Bergaul
dengan orang yang materialistik dan tamak sama halnya dengan meminum racun
yang akan membunuh dirimu sendiri. Karena sifat-sifat yang buruk (watak buruk/
lemah) itu pada umumnya akan berjangkit kepada orang yang berteman dengannya
secara tidak terasa dengan jalan menyerupai dan mengikuti. Bahkan karakter yang
baik akan mencuri watak yang buruk secara tidak sadar. Satu lingkungan dengan
orang yang tamak akan menggerakkan seseorang menjadi tamak pula, demikian
juga satu majelis dengan orang zuhud (meninggalkan kesenangan dunia untuk ber-
ibadah), maka ia akan zuhud pula.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 255



jika manusia menjadi berkarakter maka hal itu adalah karena
pengaruh dan polesan lingkungan dan sebaliknya jika manusia
menjadi tuna karakter, hal itu juga karena pengaruh dan polesan
lingkungan yang mengitari jati diri manusia.

Jika digambarkan aliran ini adalah sebagai berikut:

Lingkungan alam
dan sosial

Fitrah
Manusia
tabularasa

Budaya

Pendidikan,
sosial media
(sosmed) dll.

Ketiga: Aliran Positif-Aktif '

Aliran ini berpandangan bahwa bawaan dasar atau sifat
manusia sejak lahir adalah berkarakter, sedangkan seseorang
menjadi tuna karakter bersifat aksidental atau sementara dan ke-
celakaan. Artinya seseorang lahir sudah berkarakter. Berkarakter
itu bersifat dinamis dan aktif mempengaruhi lingkungan sekitar.
Sebagai implikasinya jika seseorang tuna karakter, hal itu bukan
dari cetak biru Tuhan, dan bukan pula bagian integral dari dirinya.
Tetapi hal itu berasal dari luar dirinya yang sifatnya sementara
dan menumpang dalam diri seseorang. Dapat diumpamakan
seperti “pohon benalu menumpang tumbuh dan menghisap
saripati makanan dari pohon mangga”. Sekalipun asupan ma-

“Maksud “positif” yakni bawaan dasar atau sifat manusia sejak lahir adalah
baik, sedangkan kejahatan bersifat aksidental (kecelakaan dan sementara).
Sedangkan maksud ”aktif” adalah responnya terhadap dunia luar bisa menerima,
atau menolak, atau sintesis yakni perpaduan antara nilai-nilai yang ada dalam
dirinya dan nilai-nilai yang masuk yang berasal dari luar dirinya.

256 H. Maragustam



kanan untuk pohon mangga berkurang karena dicuri oleh pohon
benalu, tetapi pohon mangga tidak akan berubah menjadi pohon
benalu dan sebaliknya pohon benalu tidak akan berubah menjadi
pohon mangga. Justru yang terjadi ialah pohon mangga yang
berkarakter, hidup tertatih-tatih bahkan mati sebelum ajal yang
sesungguhnya, karena digerogoti secara istigomah (terus mene-
rus) oleh pohon benalu yang tuna karakter. Para ahli yang ber-
pandangan positif-aktif membangun dasar argumennya dari QS.
al-A’raf (7):172."7 Kalimat " Bukankah aku ini Tuhanmu?” mereka
menjawab: Betul (Engkau Tuhan kami), Kami menjadi saksi”,
dimaknai sebagai pemberian Tuhan secara asal kepada setiap
individu untuk berkarakter, tidak ada sedikitpun secara asal se-
suatu yang tidak baik (tuna karakter). Berarti manusia berasal dari
Tuhan adalah berkarakter, dan menjadi tuna karakter di tangan
manusia dan polesan lingkungan termasuk pendidikan, sosial
media (sosmed), dan sosio-kultural.

Menurut Ibnu Taimiyah, semua anak dilahirkan dalam ke-
adaan fitrah, yaitu dalam keadaaan berpihak kepada kebaikan
secara kodrati, dan lingkungan sosiallah menyebabkan individu
menyimpang dari keadaan ini. Sifat dasar manusia memiliki lebih
dari sekedar pengetahuan tentang Allah yang ada secara inheren
di dalamnya, tetapi juga suatu cinta kepada-Nya dan keinginan
untuk melaksanakan ajaran agama secara tulus sebagai seorang
hanif sejati sesuai QS. Ar-Rum (30):30. ** Menurut ash Shabuni,

Ydan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak-anak Adam
dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa mereka (seraya
berfirman): “Bukankah aku ini Tuhanmu?” mereka menjawab: ”"Betul (Engkau
Tuban kami), Kami menjadi saksi”. (kami lakukan yang demikian itu) agar di hari
kiamat kamu tidak mengatakan: “Sesungguhnya Kami (Bani Adam) adalah orang-
orang yang lengah terhadap ini (keesaan Tuhan)”

¥Maka hadapkanlah wajahmu dengan Lurus kepada agama Allah; (tetaplah
atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. tidak ada
peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia
tidak mengetahui[1168]. Fitrah Allah: Maksudnya ciptaan Allah. manusia diciptakan
Allah mempunyai naluri beragama Yaitu agama tauhid. kalau ada manusia tidak
beragama tauhid, Maka hal itu tidaklah wajar. mereka tidak beragama tauhid itu
hanyalah lantara pengaruh lingkungan.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 257



kebaikan dan kesucian menyatu dalam diri manusia, sementara
kejahatan bersifat aksidental. Manusia secara alamiah cenderung
kepada kebaikan dan kesucian. Akan tetapi, lingkungan sosiallah,
terutama orangtua, bisa memiliki pengaruh merusak terhadap diri
(nafs), akal dan fitrah anak. Fitrah kesucian dan kebaikan sebagai
sifat bawaan lahir bisa saja rusak. Ismail Raji al-Faruqi (Yesin
Muhammad, 1997), memandang bahwa kecintaan kepada semua
yang baik dan bernilai merupakan kehendak ketuhanan sebagai
sesuatu yang Allah tanamkan kepada manusia. Pengetahuan dan
kepatuhan bawaan kepada Allah bersifat alamiah, sementara ke-
durhakaan tidak bersifat alamiah. Secara kodrati manusia itu baik,
namun masyarakatlah yang membelenggu individu itu sehingga
ia menjadi manusia yang bertumbuh semakin menjauhi dari ko-
dratnya. Dari penjelasan tersebut nampak jelas ada hubungan erat
antar lembaga pendidikan, kultur politik, sosio-kultural, tradisi,
kehidupan sosial, dan pertumbuhan karakter individu.

Shadr berpendapat bahwa QS. Ar-Rum (30):30 ini merupakan
pernyataan dan tidak menggariskan sesuatu aturan atau hukum
apa pun. Dengan demikian, menurutnya manusia telah dicipta-
kan sedemikian rupa sehingga agama menjadi bagian dari fitrah-
nya dan bahwa ciptaan Ilahi tidak bisa diubah. Agama bukanlah
materi budaya yang diperoleh manusia sepanjang sejarah. Agama
adalah bagian dari fitrah suci manusia, karenanya manusia tidak
bisa hidup tanpanya. Ungkapan “tidak ada perubahan dalam
ciptaan Allah” dalam QS. Ar-Rum (30):30 bersifat pemberitahuan,
bukan memerintahkan. Selama manusia adalah manusia, agama
adalah norma yang suci baginya (Shadr, 1993). M. Quraish Shihab
cenderung kepada aliran positif-aktif ini. Menurutnya bahwa
fitrah manusia adalah kejadiannya sejak semula atau bawaan
dasar sejak lahirnya. Para ulama memahaminya dengan tauhid
(QS. al-Rum (30): 30). Kata laa (tidak) pada ayat tersebut, berarti
bahwa seseorang tidak dapat menghindar dari fitrah. Dalam kon-
teks ayat ini, ia berarti bahwa fitrah keagamaan akan melekat pada
diri manusia untuk selama-lamanya, walaupun boleh jadi tidak

258 H. Maragustam



diakui atau diabaikannya (M. Quraish Shihab, 1997). Melalu teori
positif-aktif, manusia menjadi pelaku yang bertindak serta be-
reaksi atas dunia di luar dirinya. Dimensi ini berupa disposisi
batin melalui mana determinasi ini diterima, ditolak, atau sintesa
atau dimodifikasi secara aktif. Dimensi internal manusia selalu
berkarakter, sedangkan tuna karakter adalah bukan bagian in-
tegral dari setiap individu.

Dari berbagai penjelasan tersebut maka karakteristik aliran
ini ialah (1) dari dimensi potensi manusia, bahwa karakter se-
seorang dapat diubah dan dibentuk, (2) dari dimensi asal-usul
penciptaan, bahwa secara asal manusia diberi potensi dasar dan
kecenderungan murni lebih kuat dan cenderung kepada yang
baik atau berkarakter dari pada tuna karakter, (3) dari dimensi
pengaruh lingkungan, bahwa manusia dapat memberi respon
(menerima, menolak, atau sebagian diterima dan sebagian di-
tolak) terhadap dunia luar (lingkungan) seperti pengaruh pendi-
dikan, sosio-kultural, sosmed, tradisi-pembiasaaan, dan lain-lain,
(4) dari dimensi Tuhan, bahwa Tuhan memberikan kebebasan
kepada manusia untuk mengembangkan dirinya apakah ber-
karakter atau tuna karakter sesuai sunnatullah (hukum-hukum
keteraturan), dan (5) dari dimensi hasil, bahwa jika manusia ber-
karakter maka hal itu sudah merupakan bagian integral dari diri-
nya yang dititipkan Tuhan dan dilengkapi dengan polesan ling-
kungan, sedangkan jika manusia tuna karakter, maka hal itu
bukan bagian integral dari dirinya, bukan pula kehendak Tuhan
tetapi perbuatan dan kehendak manusia untuk menjadi tuna ka-
rakter serta tuna karakter itu adalah kecelakaan yang sifatnya
sementara. Jika digambarkan dapat dilihat sebagai berikut:

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 259



Jika digambarkan akan seperti dibawah ini:

Lingkungan
alam dan
sosial

<—>(  Budaya
Positif-Aktif

Pendidikan,
social media
(sosmed) dll

Keempat: Aliran Dualis-Aktif

Aliran ini berpandangan bahwa manusia sejak awalnya
membawa sifat ganda. Di satu sisi cenderung kepada kebaikan
(energi positif) dan di sisi lain cenderung kepada kejahatan
(energi negatif). Dua unsur pembentuk esensial dari struktur ma-
nusia secara menyeluruh, yaitu ruh dan tanah, mengakibatkan
seseorang menjadi berkarakter dan tuna karakter sebagai suatu
kecenderungan yang setara pada manusia, yaitu kecenderungan
untuk mengikuti Tuhan berupa nilai-nilai etis spiritual dan ke-
cenderungan mengikuti syetan berupa nilai-nilai a-moral dan
kesesatan. Kecenderungan kepada berkarakter dibantu oleh
energi positif berupa kekuatan spiritual, kenabian dan wahyu
Tuhan, bisikan malaikat, kekuatan akal sehat, nafs muthmainnah

Maksud “dualis” ialah manusia sejak awalnya membawa sifat ganda secara
integral dan berlawanan. Di satu sisi cenderung kepada kebaikan, dan di sisi
lain cenderung kepada kejahatan.Sedangkan maksud “aktif” adalah responnya
terhadap dunia luar bisa menerima, atau menolak, atau sintesis yakni perpaduan
antara nilai-nilai yang ada dalam dirinya dan nilai-nilai yang berasal dari luar.

260 H. Maragustam



(jiwa yang tenteram), dan hati yang sehat dalam diri manusia.
Sedangkan kecenderungan kepada tuna karakter berupa energi
negatif yakni nafsu ammarah bissu’ (nafsu yang selalu cenderung
destruktif), nafsu lawwamah (nafsu yang tercela dan plin plan/
bunglon), kesesatan dan bisikan setan. Energi positif dapat men-
dorong seseorang menjadi berkarakter yaitu orang yang ber-
takwa, memiliki integritas, komitmen, bersahabat, jujur, peduli
sosial (beramal saleh), dan lain sebagainya. Aktualisasi orang
yang berkarakter seperti ini dalam hidup dan bekerja akan mela-
hirkan akhlak mulia karena memiliki personality (integritas, ko-
mitmen dan dedikasi), capacity (kecakapan) dan competency (ke-
mampuan) serta keterampilan. Sedangkan energi negatif tersebut
akan mendorong melahirkan seseorang menjadi tuna karakter
yaitu orang yang selalu mengaktualisasikan® dirinya amal al-
sayyiat (destruktif), bahkan syirk (menuhankan selain Allah) dalam
hidupnya. Aktualisasi orang yang tuna karakter seperti ini dalam
hidupnya akan melahirkan perilaku tercela, yaitu orang yang
memiliki personality tidak bagus (hipokrit alias munafiq alias
inkonsisten, penghianat, dan pengecut) dan tidak mampu men-
dayagunakan potensi yang dimilikinya, serta hatinya terkunci
untuk melakukan kebajikan. Untuk itu ayat “Khatamallah ‘ala
quluubihim” dalam QS al-Baqarah: 7, bukanlah Tuhan yang mu-
mulai mengunci mati hati seseorang menjadi orang yang tuna
karakter, tetapi manusialah yang memulainya lewat pikiran (akal
bawah sadar), hati, dan rasa yang dibangunnya dan menuruti
tarikan energy negative, dan faktor-faktor luar lainnya. Lalu Tuhan
merestui kehendak bebas manusia untuk memilih sesuai dengan
sunnahNya (hukum-hukum keteraturan) yang diciptakanNya.
Tanah sebagai simbol terendah dari kehinaan digabung-
kan dengan ruh simbol kesucian dari Allah, yang kedua-duanya
(simbol tanah dan simbol ruh) sebagai pembentuk jati diri manu-
sia. Karenanya, manusia menjadi makhluk berdimensi ganda,

PArtinya: Allah telah mengunci-mati hati mereka (QS Al-Baqgarah: 7.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 261



dengan sifat karakter dan tuna karekter dasar ganda, tersusun
dari dua kekuatan, bukan saja berbeda, tapi juga berlawanan.
Yang satu cenderung turun kepada materi (energi negatif-tuna
karakter) dan yang lain cenderung naik kepada Ruh Suci (energi
positif-berkarakter). Kemampuan dan kecenderungan tersebut
kemudian saling mempengaruhi secara aktif dengan lingkungan
sehingga tumbuh dan berkembang menjadi lebih baik atau lebih
buruk, berkarakter atau tuna karakter. Hal ini berdasar pada QS.
al-Hijr [15]:28-29)*, al-Balad [90]:10)*, dan al-Syams [91]:7-10.%
Dengan demikian karakteristik aliran dualis-aktif ialah (1) dari
dimensi potensi manusia, bahwa karakter seseorang dapat diubah
dan dibentuk, (2) dari dimensi asal-usul penciptaan, bahwa secara
asal manusia diberi potensi dasar dan kecenderungan murni
yang sama dan bertolak belakang yakni cenderung kepada yang
baik atau menjadi berkarakter dan cenderung kepada yang jahat
atau menjadi tuna karakter, (3) dari dimensi pengaruh lingkungan,
bahwa manusia dapat memberi respon (menerima, menolak, atau
sebagian diterima dan sebagian ditolak) terhadap dunia luar (ling-
kungan) seperti pengaruh pendidikan, sosio-kultural, sosmed,
tradisi-pembiasaaan, dan lain-lain, (4) dari dimensi Tuhan, bahwa
Tuhan memberikan kebebasan kepada manusia untuk mengem-
bangkan dirinya apakah menjadi berkarakter atau menjadi tuna
karakter sesuai dengan sunnatullah (hukum-hukum keteratur-
an), dan (5) dari dimensi hasil, bahwa manusia menjadi ber-
karakter atau menjadi tuna karakter, maka hal itu sudah me-
rupakan bagian integral dari dirinya dan dilengkapi dengan
polesan lingkungan.

Zdan (ingatlah), ketika Tuhanmu berfirman kepada Para Malaikat: «Sesung-
guhnya aku akan menciptakan seorang manusia dari tanah liat kering (yang berasal)
dari lumpur hitam yang diberi bentuk. Maka apabila aku telah menyempurnakan
kejadiannya, dan telah meniup kan kedalamnya ruh (ciptaan)-Ku, Maka tunduklah
kamu kepadanya dengan bersujud.

2, ..dan Kami telah menunjukkan kepadanya dua jalan. Yang dimaksud dengan
dua jalan ialah jalan kebajikan dan jalan kejahatan.

Z...danjiwa serta penyempurnaannya (ciptaannya). Maka Allah mengilhamkan
kepada jiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya. Sesungguhnya beruntunglah
orang yang mensucikan jiwa itu.

262 H. Maragustam



Gambar aliran ini dapat dilihat berikut ini:

Lingkungan
alam dan
sosial

Fitrah
Dualis-Aktif

< Budaya

Pendidikan,
social media
(sosmed) dll

Dari empat aliran filsafat pendidikan pembentukan karak-
ter tersebut (fatalis-pasif, netral-pasif, positif-aktif, dan dualis-
aktif), aliran mana yang lebih tepat dipakai dalam pembentukan
manusia berkarakter? Menurut hemat penulis, yang paling tepat
adalah dua yang terakhir yakni aliran positif-aktif dan dualis-aktif.
Disamping pertimbangan teologis-normatif sebagaimana telah di-
sebutkan sewaktu membicarakan positif-aktif dan dualis-aktif,
pertimbangan lainnya adalah sebagai berikut:

1. Dari sisi fitrah bahwa manusia dalam sistem penciptaannya
membawa potensi dasar dan kecenderungan murni. Potensi
dasar dan kecenderungan murni itu akan stagnan dan tum-
buh lambat dan sederhana, jika tidak dikembangkan oleh diri-
nya sendiri dan oleh faktor-faktor lingkungan, seperti faktor
pendidikan, sosio-kultural, media sosial (medsos), dan faktor-
faktor lainnya untuk menjadi manusia berkarakter.

2. Tuhan pada prinsipnya, setelah Dia menciptakan fitrah ma-
nusia (sistem penciptaaan yang diberi potensi-potensi dasar
dan kecenderungan murni), Tuhan memberikan kebebasan

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 263



kepada manusia untuk mengembangkannya (sesuai dengan
sunntullah (hukum-hukum keteraturan) menjadi aktual
(dari potensialitas menuju ke aktualitas) sehingga menjadi
manusia berkarakter bukan menjadi manusia tuna karakter.
Setelah manusia diciptakan Tuhan, yang telah diisi potensi
dasar dan kecenderungan murni melalui struktur genetis
riwayat keluarga, lalu pada hari kiamat Allah meminta per-
tanggungjawaban kepada manusia setiap aktivitasnya di
dunia sekecil apapun. Kemudian Tuhan membalas dengan
kebaikan (surga) bagi yang beraktivitas baik (manusia ber-
karakter) dan membalas dengan kejelekan (neraka) bagi
yang beraktivitas jahat (manusia tuna karakter) dengan tolok
ukur nilai-nilai agama (nilai-nilai ketuhanan, kemanusiaan,
dan ke alaman).

Berangkan dari poin 1, 2, dan 3, maka dalam pembentukan
manusia menjadi berkarakter atau tuna karakter, sangat di-
pengaruhi oleh (1) hereditas (bawaan sejak lahir) melalu
struktur genetis riwayat keluarga, (2) lingkungan, baik ling-
kungan fisiologis maupun lingkungan psikologis, dan (3)
kebebasaan manusia mengembangkan dirinya. Ketiga faktor
tersebut selalu berada dalam bingkai hidayah?* Allah SWT.

Turunnya hidayah & ,:L\; & ) eu\um (hidayah taufig dan ma"unah)

kepada seseorang, pada hakikatnya juga karena keaktifan usaha

*Hidayah bagi Ibnu Jarir ialah isyarat batiniah yang dihujamkan/dipancarkan
Allah kepada seseorang agar prilakunya sesuai dengan jalan yang lurus yang
diridoi Tuhan. Dalam hal ini hidayah Tuhan dapat mencakup Ilima hidayah di
bawah ini atau sebagian saja. Sedangkan menurut Ibnu Katsir, hidayah dimaksud
hanya terbatas pada iman saja. Berikut ini, ada lima hidayah, hidayah nomor satu
sampai empat merupakan otoritas manusia, sedangkan hidayah nomor lima adalah
otoritas Tuhan. Hidayah dimaksud ialah:

1.
2.
3.
4

5.

264

( sfaﬂ :uy wis)Hidayah al-ilham al-Fithri yakni hadayah ilham atau instink
Hidayah Indera ( S Bs)
Hidayah Akal (Ji mm)
Hidayah Agama (. %iasyakni hidayah berupa agama langit yang di-
berikan melalui seorang rasul.

(8505 53 wiis)yakni hidayah kesesuaian antara rencana manusia dengan
kehendak dan keridoan dan pertolongan Tuhan.

H. Maragustam



manusia dari dalam dirinya untuk selalu mencarinya, lalu Allah
menyinari sisi dalam manusia. Ini sesuai dengan firman Allah
QS. Al Qashash: 56. Pada penghujung ayat disebutkan bahwa
yang Allah berikan petunjuk itu ialah yang mau menerima pe-
tunjuk. Ini memberi isyarat bahwa yang akan diberi petunjuk
oleh Allah ialah orang yang membukan dirinya menerima petun-
juk. Dengan kata lain seseorang yang selalu berusaha mencari
petunjuk kebenaran dalam hidupnya. Menurut Imam Ibnu Katsir
yang dikutip al-Shabuni (2004) mengatakan bahwa, hidayah ini
dibatasi masalah iman saja. Sedangkan yang lain sudah turun
hidayah sejak manusia lahir yakni hidayah instink, indera, akal,
dan agama.

D. NILAI-NILAI UTAMA KARAKTER

Tujuan pendidikan nasional ialah untuk berkembangnya
potensi peserta didik agar menjadi manusia yang (1) beriman dan
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, (2) berakhlak mulia, (3)
sehat, (4) berilmu, (5) cakap, (6) kreatif, (7) mandiri, dan menjadi
warga negara yang (8) demokratis serta (9) bertanggung jawab
(Bab II Pasal 3 UU Sisdiknas Nomor 20 Tahun 2003). Sembilan
nilai karakter tersebut merupakan tafsiran dari falsafah negara
yakni Pancasila. Kesembilan nilai karakter tersebut harus di-
implementasikan dalam pendidikan sehingga keluaran (output)
pendidikan mencerminkan sosok manusia yang berkarakter de-
mikian secara dinamis sesuai jenjang pendidikan (pendidikan
dasar, menengah, dan tinggi) dan jenis pendidikan (mencakup
pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi, vokasi, keaga-
maan, dan khusus). Dari sembilan nilai karakter tersebut, dijabar-
kan lagi oleh Kementerian Pendidikan Nasaional dalam buku

BArtinya: Sesungguhnya kamu tidak akan dapat memberi petunjuk kepada
orang yang kamu kasihi, tetapi Allah memberi petunjuk kepada orang yang di-
kehendaki-Nya, dan Allah lebih mengetahui orang-orang yang mau menerima
petunjuk.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 265



Pengembangan Budaya dan Karakter Bangsa (2010) menjadi 18
nilai karakter®.

Sementara menurut Diane Tilman (2004), ada dua belas nilai
utama karakter yang perlu diinternalisasikan yakni (1) kedamai-
an (peace), (2) penghargaan (respect) (3) cinta (love), (4) toleransi
(tolerance), (5) kejujuran (honesty), (6) kerendahan hati (humility),
(7) kerjasama (cooperation), (8) kebahagiaan/ (happieness), (9) tang-
gungjawab (responsibility), (10) kesederhanaan (simpliticity), (11)
kebebasan (freedom), dan (12) persatuan (unity). Karakter ini juga
merupakan nilai-nilai universal yang disepakati di forum inter-
nasional. Sementara menurut Thomas Lickona, menawarkan dua
nilai utama karakter yang perlu diinternalisasikan berdasar atas
hukum moral, yaitu (1) sikap hormat dan (2) bertanggung jawab.
Dua nilai ini mewakili dasar moralitas utama yang berlaku secara
universal. Sebab, dua nilai itu memiliki tujuan dan merupakan
nilai yang nyata bahwa terkandung nilai-nilai baik bagi semua
orang, baik secara individu maupun sebagai bagian dari masya-
rakat. Dua nilai utama tersebut sangat diperlukan untuk (1) pe-
ngembangan mental (jiwa) yang sehat, (2) kepedulian akan hu-
bungan interpersonal, (3) sebuah masyarakat yang humanis dan
demokratis, dan (3) dunia yang adil dan damai (Thomas Lichona,
2013).

Menurut Hermawan nilai-nilai utama itu diklasifikasikan
dalam (1) dimensi politik, (2) dimensiekonomi, dan (3) dimensibu-
daya. Pada dimensi politik, nilai yang perlu direvolusi ialah dapat
(a) dipercaya (trustworthiness) dan (b) kewargaan (citizenship).
Pada dimensi ekonomi adalah (a) mandiri (independency) dan
(b) kreatif (creativity). Sedangkan pada dimensi budaya adalah
(a) saling menghargai (mutual respect) dan (b) gotong royong
(collaboration). Setiap nilai tersebut akan dilihat dari dua sisi,
yakni atribut vertikal yang dilakukan oleh pemerintah dan atribut

*Nilai-nilai karakter itu ialah religius, jujur, toleransi, disiplin, kerja keras,
kreatif, mandiri, demokratis, rasa ingin tahu, semangat kebangsaan, cinta Tanah
Air, mengharagai prestasi, bersahabat/kumunikatif, cinta damai, gemar membaca,
peduli lingkungan, peduli sosial, dan tanggung-jawab.

266 H. Maragustam



horizontal yang dilakukan oleh masyarakat. Intinya, nilai-nilai
baru ini dihidupi oleh kedua pihak atau butuh kolaborasi antara
pemerintah dan rakyat.

Mengintegrasikan dari berbagai pendapat tersebut dalam per-
spektif perspektif filsafat pendidikan, nilai-nilai Islam, dan nilai-
nilai luhur bangsa, maka paling tidak ada sepuluh nilai utama
yang perlu diinternalisasikan kepada peserta didik yaitu:

Pertama: Nilai spiritual keagamaan (ma’rifatullah)

Hakikat spiritualitas ialah pandangan pribadi dan perilaku
seseorang yang mengekspresikan tujuan hidup, makna dan arti
hidup, kesadaran diri, dan segala yang dialami, yang kesemua-
nya dikaitkan ke dimensi transendental (Yang Maha Tinggi) atau
untuk sesuatu yang lebih besar dari dirinya. Artinya apapun yang
dialami oleh seseorang apakah dalam bentuk kesenangan dan
kebahagiaan, ataukah dalam bentuk kesusahan dan kesengsa-
raan, selalu dikaitkan dengan eksistensi Yang Maha Agung (tran-
senden). Maka pandangan hidup dan prilaku manusia yang
punya spiritual keagamaan ini akan selalu beriman kepada Allah,
tawakkal kepada-Nya, dan meminta pertolongan kepada-Nya di
setiap waktu dan kegiatan. Karena dia yakin bahwa disamping
ada peran usaha pribadinya sesuai dengan sunnatullah dalam
mewujudkan cita-citanya, tapi juga ada Tuhan menentukan se-
gala-galanya. Sehingga usaha selalu disertai dengan tawakkal
(berserah diri). Ini sesuai dengan QS. Ali Imran: 159.# Tawakkal
kepada-Nya mendapatkan kekuatan spiritual yang memadai
untuk melakukan perubahan dan ketenangan batin.

Substansi spiritual keagamaan ialah keimanan. Sedangkan
keimanan adalah inti dari hati nurai moral (moral consequence).
Pada hakikatnya hati nurani moral ini merupakan kekuatan
ruhaniyah dan keimanan yang memberi semangat kepada se-
seorang untuk berbuat terpuji dan menghalanginya dari per-

7“Kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad maka tawakkallah kepada
Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang tawakkal kepada-Nya”.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 267



buatan tercela. Character consequence dapat menguasai dan meng-
awasi seseorang dalam setiap geraknya dan merupakan titik tolak
seseorang untuk bersikap dan berbuat. Iman yang letaknya dalam
hati akan menimbulkan konsekuensi logis terhadap tindakan-
tindakan karakter berupa pengalaman norma-norma Islam (moral
judgement), tanggung jawab moral (moral responsibility), dan gan-
jaran moral (moral rewards). Syekh Nawawi al-Bantani sangat
detail menjelaskan isi hati nurani moral yakni berupa keimanan.

Sebelum seseorang melakukan perbuatan baik atau jahat,
pada hakikatnya dalam diri manusia ada kekuatan yang dikenal
dengan suara batin/hati (conscience) untuk mendorong atau
mengingatkannya. Bila meloloskan suara batin yang negatif,
maka ia dikuasai oleh kejelekan. Sebaliknya jika suara batin yang
positif yang dilakukan, maka seseorang dikuasai oleh kebaikan.
Manurut Ahmad Amin (1975), suara hati itu tiga tingkatan yakni
(1) perasaan melakuan kewajiban karena takut kepada manusia,
(2) perasaaan mengharuskan mengikuti apa yang diperintahkan
oleh undang-undang, meskipun sendirian atau dimuka orang
banyak, dan (3) perasaan seharusnya mengikut apa yang dipan-
dang benar oleh dirinya berbeda dengan pendapat orang lain atau
sesuai, menyalahai undang-undang atau berbeda.

Faktor negative dari tingkatan pertama ialah (1) seseorang
suka jatuh di dalam lembah kehinaan, bila berada sendirian dan
jauh dari penglihatan orang lain, (2) bila terpengaruh dengan
lingkungan yang buruk, tentu dia tidak malu akan berbuat keji
dan tidak takut penglihatan orang lain untuk melakukan segala
kejahatan, dan (3) jika system aturan lemah, maka ia akan me-
lakukan berbagai kejahatan tanpa batas. Sedangkan sisi positif-
nya, jika selalu di kawal oleh aturan yang ketat, maka dia akan
melakukan kebaikan.

Untuk tingkatan kedua, perasaaan seseorang mengharuskan
mengikuti apa yang diperintahkan oleh undang-undang, meski-
pun sendirian atau dimuka orang banyak. Suara hati ini lebih
tinggi dari yang pertama, karena menetapkan dirinya untuk

268 H. Maragustam



tunduk kepada undang-undang walau terhindar dari siksaan.
Namun sisi negatifnya apabila ada celah dalam undang-undang
tersebut, dia akan melakukan kejahatan karena terhindar dari
menyalahi aturan.

Untuk tingkatan yang ketiga inilah yang paling baik dan
manusia yang berkarakter. Karena dengan kekuatan spiritual ke-
agamaan (ma'rifatullah) yang dimilikinya dia tetap melakukan
yang terbaik sesuai dengan nilai-nilai yang menghujam dan ber-
urat berakar dalam dirinya, sekalipun undang-undangnya ada
celah untuk dilanggar, dan sekalipun tidak di lihat orang lain se-
waktu dia mau berbuat jahat. Maka tingkatan ketiga inilah yang
secara terus menerus diberdayakan dan diisi dengan nilai-nilai
spiritual keagamaan (ma'rifatullah) sehingga suara batin sese-
orang menjadi kuat dan tahan uji menghadapi pergeseran nilai
yang begitu cepat di arus global ini.

Hati nurani moral ini melahirkan ibadah® yakni hubung-
an baik dengan Allah, dengan manusia dan dengan alam sesuai
dengan nilai-nilai Islam. Ibadah secara sadar atau tidak sadar akan
mengembangkan sikap hidup, sifat-sifat, kehendak, perilaku dan
akhlak terpuji dan mengurangi akhlak tercela. Dengan demikian
penanaman nilai spiritual keagamaan ini sangat sifinikan untuk
menjadikan manusia berkarakter. Karena dengan nilai tersebut,
seseorang akan yakin bahwa segala sikap, perkataan, dan peri-
lakunya akan membawa konsekuensi di dunia sesuai dengan
sunnatullah (tanggung jawab kemanusiaan) dan di akhirat dengan
pembalasan (tanggungjawab ketuhanan).

Kedua: Integritas yakni nilai dapat dipercaya (amanah/ trust-
worthiness) dan nilai kejujuran (ash-shidg, honesty).

Mohammad Nuh pada Upacara Hardiknas di Kemendik-
nas, Jakarta, Minggu tanggal 2 Mei 2010, diantara karakter yang
ingin kita bangun adalah “karakter yang berkamampuan dan

#$Hakikat ibadah adalah jalan hidup yang mencakup seluruh aspek kehidupan
serta segala yang dilakukan manusia berupa perkataan, perbuatan, perasaan bahkan
bagian apapun dari perilakunya untuk mengabdi dan mencari ridha Allah SWT.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 269



berkebiasaan memberikan yang terbaik, giving the best, sebagai
prestasi yang dijiwai oleh nilai-nilai kejujuran.” Amanah secara
etimologis dari bahasa Arab dalam bentuk mashdar dari (amina-
amanatan) yang berarti jujur atau dapat dipercaya.”’ Amanah
adalah segala sesuatu yang dibebankan Allah kepada manusia
untuk dilaksanakan yang tercakup di dalamnya hubungan ma-
nusia dengan Allah (hablun minallah), hubungan sesama (hablun
min al-nas), dan hubungan manusia dengan alam (hablun minal
kaun). Filsafat amanah ialah seseorang berkeyakinan bahwa se-
suatu yang ada dalam dirinya adalah titipan, dan akan diper-
tanggung jawabkan kepada yang memberi amanah sesuai sistem
aturannya. Orang yang amanah pasti jujur.

Kejujuran (kebalikannya ialah pembohong) merupakan pe-
rilaku yang mencerminkan kesatuan antara keimanan, perkata-
an, dan perbuatan. Kejujuran adalah perilaku yang didasarkan
pada upaya menjadikan dirinya sebagai orang yang selalu
dapat dipercaya/amanah dalam perkataan, sikap, dan tindakan.
Sementara orang munafiq atau pembohong tidaklah dikatakan
sebagai seorang yang jujur karena dia telah menampakkan se-
suatu yang berbeda dengan apa yang dia sembunyikan di dalam
batinnya atau kenyataan yang sebenarnya. Kejujuran merupakan
sifat seorang yang beriman, sedangkan lawannya, dusta, me-
rupakan sifat orang yang munafik dan fasiq. Apabila seseorang
menjadi sempurna dengan kejujurannya maka akan dikatakan
orang ini adalah benar dan jujur®*® Kejujuran dalam tatanan

¥YAmanah ialah sesuatu yang dipercayakan kepadanya. Amanah mempunyai
akar kata yang sama dengan kata iman dan aman, sehingga mu'min berarti yang
beriman, yang mendatangkan keamanan, juga yang memberi dan menerima
amanah. Orang yang beriman disebut juga al-mu’min, karena orang yang beriman
menerima rasa aman, iman dan amanah. Bila orang tidak menjalankan amanah
berarti tidak beriman dan tidak akan memberikan rasa aman baik untuk dirinya dan
sesama masyarakat lingkungan sosialnya. Dalam sebuah hadis dinyatakan ”"Tidak
ada iman bagi orang yang tidak berlaku amanah”.

®QS. Al-Hujarat ayat 15: “Sesungguhnya orang-orang mukmin yang sebe-
narnya adalah mereka yang beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, kemudian
mereka tidak ragu-ragu, dan mereka berjihad dengan harta dan jiwanya di jalan
Allah. Mereka itulah orang-orang yang benar (jujur).”

270 H. Maragustam



kehidupan masyarakat sebagai tolak ukur kebaikan seseorang
dalam kehidupan sehari-harinya, selain itu kejujuran juga me-
rupakan fondasi dalam rangka menciptakan kehidupan yang
harmonis dalam sebuah lingkungan yakni lingkungan keluarga,
masyarakat, dan bangsa.

Menurut Imam Ibnul Qayyim yang dikutip Hamdani Ihsan
dan Fuad Ihsan (2001), iman asasnya adalah kejujuran (kebenar-
an) dan nifaq asasnya adalah kedustaan. Maka, tidak akan pernah
bertemu antara kedustaan dan keimanan. Keduanya saling ber-
tentangan satu sama lain. Allah mengabarkan bahwa tidak ada
yang bermanfaat bagi seorang hamba dan yang mampu menye-
lamatkannya dari azab, kecuali kejujurannya. Jujur terdiri dari
tiga bagian yang tidak sempurna kecuali dengannya; (1) ke-
jujuran hati dengan iman secara benar, (2) niat yang benar dalam
perbuatan, dan (3) kata-kata yang benar dalam ucapan.

Ada beberapa macam tentang kejujuran antara lain (1)
jujur dalam ucapan. Ini merupakan jenis kejujuran yang paling
tampak dan terang di antara macam-macam kejujuran; (2) jujur
dalam tekad dan memenubhi janji seperti dalam QS. Al-Ahzab: 23,
artinya apa yang diniati diikuti dengan tindakan, (3) jujur dalam
perbuatan yaitu seimbang antara lahir dan batin, hingga tidak-
lah berbeda antara amal lahir dengan amal batin, dan (4) jujur
dalam kedudukan agama. Ini adalah kedudukan yang paling
tinggi, sebagaimana jujur dalam rasa takut dan pengharapan,
dalam rasa cinta dan tawakkal. Lahirnya integritas (amanah dan
kejujuran) pada prinsipnya sebagai salah satu konsekuensi dari
nilai spiritualitas keagamaan (marifatullah). Dengan nilai spiritual
keagamaan yang kuat akan mampu mengemban amanah itu
dengan tidak curang alias jujur (benar).

Ketiga: Nilai hormat/menghargai

Nilai menghargai dan nilai hormat merupakan kelanjutan
dari nilai spiritualitas keagamaan dan integritas. Penghargaan
berbasis cinta kasih ditekankan dalam Islam. Dalam hadis di-

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 271



katakan, bahwa tidak sempurna iman seseorang sehingga ia
menghargai, mencinta, dan menyayangi saudaranya (orang lain)
sebagaimana ia menghargai, mencintai dan menyayangi dirinya
sendiri. Rasa hormat berarti menunjukkan penghargaan kita
terhadap harga diri sendiri, harga diri orang lain ataupun hal lain
selain diri sendiri. Nilai hormat berbasis cinta kasih terhadap diri
sendiri, orang lain dan lingkungan ini lahir karena (1) manusia
berasal dari asal yang satu yakni Adam dan Hawa, (2) merasa
sebagai hamba Allah yang sama harkat dan martabatnya, tanpa
memandang jenis kelamin, kesukuan, dan lain-lain. Tinggi ren-
dahnya manusia hanya ada dalam pandangan Allah yang tahu
kadar ketagwaannya (QS/. Al-Hujurat: 13), dan (3) sama-sama
melaksanakan kewajiban kepada Allah dan merasa bagian dari
orang lain (masyarakat). Allah mewajibkan manusia untuk
menghormati orang lain. Menghormati dapat berjalan dengan
baik dan langgeng jika basisnya adalah cinta kasih sehingga se-
seorang merasa dirinya bagian tak terpisahkan dari masyarakat-
nya dan akan merasa mudah menghargai orang lain. Tanpa
bantuan orang lain pasti hidupnya sengsara dan susah bahkan
mati sebelum ajal yang sesungguhnya. Sebaliknya rasa hormat
tanpa didasari cinta kasih, maka menghargai itu tanpa makna.
Artinya menghargai orang lain karena factor-faktor seperti rasa
takut, terpaksa, keadaan lemah (miskin, bawahan di kantor, jabat-
an lebih rendah dan lain-lain). Maka jika suatu saat factor-faktor
tersebut tidak ada, maka dapat dipastikan ia tidak lagi meng-
hormati orang lain.

Keempat: Nilai silaturrahim yakni nilai berkomunikasi ber-
basis kekerabatan dan kasih sayang

Silaturahim berasal dari kata silatun dan ar-rahim, silatun
artinya menyambung dan ar rahim digunakan untuk menye-
butkan karib-kerabat, karena mereka berasal dari satu rahim”.
Kata rahim pada mulanya berarti kasih sayang, kemudian ber-
kembang sehingga berarti pula peranakan (kandungan). Arti ini

272 H. Maragustam



mengandung makna bahwa karena anak yang dikandung se-
lalu mendapatkan curahan kasih sayang. Betul bahwa rahim
adalah wadah calon bayi sebagai curahan kasih sayang antara
suami istri. Dengan demikian silaturrahim adalah menjalin atau
menyambung atau berkomunikasi sesama berbasis kekarabatan
dan kasih sayang semata-mata karena Allah SWT. Oleh karena
itu indikator silaturrahim yang baik mengandung unsur persa-
habatan dan persaudaraan, komunikatif, kasih sayang, kebenar-
an, kenyamanan, toleransi, keakraban, ketulusan, kerjasama, dan
persaudaraan.

Mengapa orang perlu silaturrahim atau berkumunikasi?
Karena pada dasarnya fitrahnya manusia adalah makhluk indi-
vidu sekaligus makhluk sosial. Sebagaimana makhluk sosial,
manusia tidak dapat melepaskan dirinya dari orang lain. Tanpa
bantuan orang lain, hidupnya akan merana dan bahkan menumui
ajalnya sebelum ajal yang sesungguhnya. Secara kodrati, manusia
akan selalu hidup bersama dalam berbagai bentuk komunikasi
atau silaturrahim dan dalam situasi apapun. Manusia dengan
segala watak dan pembawaannya akan selalu ingin menjalin hu-
bungan hidup dengan orang lain yang dekat dengannya demi
membentuk suatu komunitas yang rukun. Dalam menyukses-
kan hubungan sosial tersebut, maka setiap individu dituntut
untuk selalu menjaga interaksinya dengan baik antara sesama
manusia. Dalam konsep Islam hubungan antara manusia tidak
hanya dimaksudkan untuk menjalin komunikasi antar sesama
manusia secara formal belaka, tetapi juga menjalin hubungan
yang didasari cinta kasih, kebenaran, ketulusan, dan keakraban.
Hubungan social atau komunikasi dalam Islam (silaturrahim)
mempunyai makna komunikasi tidak hanya sekadar saling
bertegur sapa, tetapi berbasis kasih sayang dan kekeluargaan
yang mengandung nilai kebenaran, keadilan, peduli sosial,
dan ketulusan. Begitu pentingnya silaturrahim dalam Islam,
Baginda Rasulullah SAW, memerintahkan umatnya untuk me-
nyambung silaturahim, dalam sabda beliau:

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 273



ok O g caded oS N1 plly A ey O e
A psdly Al e O ag ey oo 2V psdly AL
BIM ji \J.«;- J.icb

Bahkan terdapat ancaman serius bagi orang yang memutus
silaturahim, Nabi SAW bersabda: “Tidak masuk surga orang yang
memutus silaturahmi” (HR. Bukhari - Muslim).

Fakta empiris menunjukkan bahwa kebanyakan orang sukses
justru ditentukan sejauh mana seseorang menghormati, meng-
hargai, menolong, toleran dan santun dalam bersilaturrahim,
berkomunikasi dan bertindak. Intelegensi hanya salah satu faktor
saja untuk menuju sukses. Dalam penelitian di AS dari 20 kualitas
yang dianggap penting dari seorang lulusan perguruan tinggi
untuk seseorang menjadi sukses peringkat atas ialah karakter
kemampuan bersliaturrahim, integritas dan kemampuan ber-
kerjasama dengan orang lain (Ichsan S. Putra dan Ariyanti, 2005).
Dalam agama sangat dikutuk orang-orang yang memutuskan si-
laturrahim. Silaturrahim bukan hanya kepada orang yang baik
kepada kita tetapi juga kepada orang yang yang tidak menyukai
kita. Pribadi yang sukses itu ialah pribadi yang pandai bergaul
dan suka membantu orang lain. Ia bergaul dengan siapa saja dan
ia dekat di hati siapa saja. Ia juga menyukai cara-cara positif,
seperti menghormati orang lain, santun, perhatian, mencintai,
membantu, hingga mudah diterima, dan tidak pernah berusaha
menguasai orang lain.

Kelima: Nilai tanggungjawab

Tanggungjawab adalah sikap, perkataan, diam, dan perilaku
seseorang untuk melaksanakan tugas dan kewajibannya, yang

Artinya: “Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir, maka
muliakanlah tamunya. Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir,
maka sambunglah tali silaturahim. Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan
hari akhir, maka katakanlah yang baik atau diam” (HR. Bukhari).

274 H. Maragustam



seharusnya dia lakukan, terhadap diri sendiri, masyarakat, ling-
kungan (alam, social budaya, dan tradisi), negara dan Allah SWT
baik di dunia maupun akhirat. Tanggung jawab secara literal
ialah kemampuan untuk merespons atau menjawab. Artinya,
tanggung jawab berorientasi lebih besar terhadap orang lain dari-
pada dirinya sendiri, memberikan bentuk perhatian, dan secara
aktif memberikan respons terhadap apa yang mereka (orang
lain) inginkan.

Dalam Islam tanggung jawab ini sangat ditekankan. QS. At
Takaatsur: 8, disebutkan ...”kemudian kamu pasti akan ditanyai
(diminta pertanggung jawaban) pada hari itu tentang kenikmat-
an (yang kamu megah-megahkan di dunia itu).” Bahkan sekecil
apapun yang dilakukan, akan diminta pertanggungjawaban
dan akan dibalas sesuai dengan tingkat kebaikan atau kejahat-
an yang dilakukan seseorang. Hal tersebut terdapat dalam QS.
Zalzalah: 7-8. “Barang siapa yang mengerjakan kebaikan seberat
zarah pun, niscaya dia akan melihat (balasan) nya. Dan barang
siapa yang mengerjakan kejahatan seberat zarah pun, niscaya
dia akan melihat (balasan) nya pula.” Kebaikan dibalas dengan
kebaikan (surga), dan kejahatan dibalas dengan kejahatan pula
(neraka). Karena beratnya tanggung jawab itu maka dalam Islam-
pun disyaratkan seseorang diminta pertanggung jawaban apa-
bila ia (1) mukallaf (dewasa), (2) berakal, (3) mengetahui dan me-
nyadari apa yang dia lakukan, dan (4) berkemampuan untuk me-
lakukannya bukan terpaksa.

Ada beberapa jenis tanggung jawab, yaitu pertama, tang-
gung jawab kepada Tuhan. Hal itu karena (1) Tuhan telah mem-
berikan Alquran bagi Islam atau kitab lainnya bagi agama lain-
nya sebagai pedoman, (2) Dia mengutus nabi dan rasul untuk
menjelaskan kitab atau titah Tuhan tersebut, (3) Dia memberi
kepada manusia berbagai potensi termasuk potensi fitrah ber-
tuhan yang benar, dan (4) lalu diberi alam semesta ini sebagai
medan empirik manusia yang punya hukum-hukum keteraturan
(sunnatullah). Kedua, tanggung jawab terhadap diri sendiri

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 275



yakni setiap orang harus bertanggung jawab untuk memenuhi
kewajibannya sendiri dalam mengembangkan potensi-potensi
dirinya sehingga dapat menjalankan tugasnya sebagai hamba
dan khalifah Allah di bumi. Ketiga, tanggung jawab terhadap
keluarga yakni setiap anggota keluarga wajib bertanggung jawab
kepada anggota keluarga sesuai dengan kedudukan masing-
masing dalam keluarga tersebut. Tentu orang tua lebih berat
tanggung jawabnya daripada anggota keluarga lainnya. Misal-
nya seorang ayah mempunyai tanggung jawab yang sangat
besar yaitu untuk melindungi dan menghidupi istri dan anak-
anaknya dengan seluruh kemampuannya dan membahagia-
kan keluarganya. Tanggung jawab ini menyangkut nama baik
keluarga, agama, kesejahteraan, kenyamanan, keselamatan, pen-
didikan, dan kehidupan. Keempat, tanggung jawab terhadap
masyarakat yakni setiap sikap, perkataan, dan tindakan harus
sesuai dengan etika dan norma yang ada di masyarakat itu. Hal
ini sebagai akibat dari bahwa setiap manusia merupakan bagian
integral dari makhluk sosial. Karenanya manusia terikat dengan
norma-norma yang ada dalam masyarakat. Oleh sebab itu semua
tindakan, perkatan, dan sikap yang dilakukan manusia sebagai
anggota masyarakat, harus dipertanggung jawabkan kepada ma-
syarakat itu. Kelima, tanggung jawab terhadap bangsa dan negara.
Suatu kenyataan bahwa seorang manusia merupakan warga ne-
gara suatu negara. Manusia terikat dengan norma-nora atau
peraturan, hukum yang dibuat oleh suatu negara tersebut. Jadi
seseorang tidak bisa berbuat sesuai kemauannya sendiri. Apabila
perbuatan seseorang itu salah dan melanggar aturan yang ada
dalam negaranya maka harus dia pertanggung jawabkan sesuai
hukum yang berlaku di negara itu.

Keenam: Nilai kerja keras berimplikasi percaya diri, kreatif,
dan pantang menyerah.

Kerja keras ialah perilaku yang menunjukkan upaya sungguh-
sungguh dalam mengatasi berbagai hambatan belajar dan tugas,

276 H. Maragustam



serta menyelesaikan tugas dengan sebaik-baiknya (Kemendiknas,
2010). Kerja keras dalam pengertian luas adalah semua bentuk
usaha sunguh-sungguh, secara terus menerus tanpa mengenal
lelah, dan memanfaatkan segala sumber daya, baik dalam hal
materi (fisik) maupun immateri (intelektual, rasa-karsa, spiritual,
dll) untuk mencapai tujuan yang bersifat keduniaan dan/atau
keakhiratan. Untuk mencapai tujuan tersebut tentu bagi pekerja
keras harus punya perencanaan, pengetahuan, keterampilan, per-
caya diri, dan semangat pantang menyerah.

Sebagai dasar normatif kerja keras ialah firman Allah dalam
QS. Alankabut:17.22

Dalam pandangan Islam kerja keras sangat dianjurkan.
Bahkan setiap muslim diperintahkan, jika seseorang selesai me-
lakukan suatu pekerjaaan, cepat bergegaslah untuk mengerjakan
lainnya. “Maka apabila kamu telah selesai (dari sesuatu urusan),
kerjakanlah dengan sungguh-sungguh (urusan) yang lain, dan
hanya kepada Tuhanmulah hendaknya kamu berharap”. (QS.
Insyirah: 7-8). Demikian juga seseorang dilarang keras menggan-
tungkan hidupnya pada orang lain, apalagi meminta-minta. Dalam
sebuah hadis dikatakan bahwa “tangan di atas lebih baik dari
pada tangan dibawah” (HR. Bukhari-Muslim). Artinya bahwa
tangan pemberi dengan kerja keras lebih baik dari pada tangan
peminta-minta karena kemalasannya.

Nilai kerja keras membawa implikasi kepada nilai percaya
diri, kreatif, mandiri, dan pantang menyerah. Karena setiap pe-
kerja keras tentu ingin hasil kerjanya lebih maksimal sampai
tercapai tujuannya. Untuk itu diperlukan keuletan, ketekunan,
kreatif, mandiri, dan pantang menyerah. Rasulullah SAW mem-
beri teladan dalam hal ini sebagaiman diceritakan oleh istri beliau,
Aisyah, yang diriwayatkan Imam Ahmad:

¥Sesungguhnya apa yang kamu sembah selain Allah itu adalah berhala, dan
kamu membuat dusta. Sesungguhnya yang kamu sembah selain Allah itu tidak
mampu memberikan rezeki kepadamu; maka mintalah rezeki itu di sisi Allah, dan
sembahlah Dia dan bersyukurlah kepada-Nya. Hanya kepada-Nya lah kamu akan
dikembalikan.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 277



V.Ldjwmym JJWJ u\.fug_,lwus\ e oo

Jaujc‘\luu&jcm};.h&u\.f “«JU‘MJJM
r.éy 3 Jujjs J.uu

Nabi SAW menjahit pakaiannya sendiri dan mengesol sandal-
nya sendiri adalah memberi contoh kepada umatnya untuk
pentingnya kerja keras dengan nilai percaya diri, kemandirian,
kreatif, dan pantang menyerah. Untuk itu seseorang yang ber-
karakter kerja keras tentu tahu betul kekuatan hukum keyakinan
dan prediksi, ia tau menyadari sepenuhnya bahwa segala sesuatu
yang diyakni dan diproyeksikan mewujud sesuai dengan keya-
kinan dan proyeksi itu atas pertolongan Tuhan.

Ketujuh: Nilai istigomah (teguh pendirian) berimplikasi ke-
pada nilai disiplin, konsisten, dan taat

Pada hakiklatnya istiqgomah itu ialah teguh pendirian dalam
menjalankan ketaatan dan kebenaran. Pelaku istigomah me-
ngandung arti konsisten, disiplin, dan setia dalam menjalankan
ketaatan kepada Tuhan dan aturan-aturan lainnya. Inti dari pe-
ngertian istiqgomah ialah disiplin. Dalam Kamus Umum Bahasa
Indonesia disebutkan bahwa disiplin berarti ketaatan dan ke-
patuhan pada aturan dan tata tertib (W.].S. Poerdarminta 2005).
Dengan demikian indikator seseorang istiqomah jika ia ber-
disiplin, konsisten, dan setia dalam ketaatan dan kepatuhan pada
aturan dan tata tertib baik aturan itu berasal dari Sang Pencipta
berpegang teguh, setia, dan disiplin pada apa yang diajarkan Allah
dan RasulNya berupa perintah atau larangan, maupun ajaran
yang bersifat menghalalkan, menganjurkan, Sunnah, makruh, dan
subahat semata-mata karena Allah) maupun dari manusia (aturan
perundang-undangan atau aturan dalam masyarakat).

¥Artinya: Dari Aisyah RA, beliau ditanya apa yang dikerjakan Rasulullah
SAW di rumah? Aisyah menjawab, Rasulullah menjahit pakaiannya sendiri,
mengesol sandalnya sendiri, dan melakukan apa yang biasa dilakukan laki-laki
pada umumnya di rumah mereka.”

278 H. Maragustam



Dasar perintah istigomah ini terdapat dalam QS. Fushshilat:
30, “Sesungguhnya orang-orang yang mengatakan: “Tuhan kami
ialah Allah” kemudian mereka meneguhkan pendirian (isti-
gomah) mereka, maka malaikat akan turun kepada mereka (dengan
mengatakan): “Janganlah kamu merasa takut dan janganlah kamu
merasa sedih; dan bergembiralah kamu dengan (memperoleh)
surga yang telah dijanjikan Allah kepadamu”. Dalam sebuah
hadis dari Abu“Amr atau Abu “Amrah Sufyan bin Abdillah, beliau
berkata, “Wahai Rasulullah SAW, ajarkanlah kepadaku dalam
(agama) islam ini ucapan (yang mencakup semua perkara islam
sehingga) aku tidak (perlu lagi) bertanya tentang hal itu kepada
orang lain setelahmu. Rasulullah SAW bersabda, “Katakanlah:
“Aku beriman kepada Allah”, kemudian ber istigamahlah (teguh pen-
dirian dan disiplin). (HR. Muslim). Demikian juga sifat istigomah
ini, disebutkan dalam hadis: bahwa “Sesungguhnya amal yang
paling dicintai Allah adalah yang terus menerus atau istigormah
(kontinyu/ disiplin) meskipun sedikit (HR. Bukhari dan Muslim)”

Kedelapan: Nilai sabar berimplikasi kepada nilai tawakkal,
ridha, ikhlas, dan rendah hati

Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia sabar adalah (1)
tahan menderita sesuatu (tidak lekas marah, tidak lekas patah
hati, tidak lekas putus asa, dsb) dan (2) tenang; tidak tergesa-gesa;
tidak terburu nafsu (W.].S. Poerdarminta, 2005). Dalam tafsir al-
Jalalain disebutkan bahwa sabar ialah kemampuan menahan
diri atas sesuatu yang engkau tidak senangi (Jalaluddin al-
Mabhalli dan Jalaluddin al-Suyuthi, tth). Sabar dalam Islam pada
hakikatnya ialah kemampuan seseorang menahan diri (sabar)
dalam melakukan perintah-perintah Allah, menahan diri (sabar)
tidak melakukan perbuatan yang dilarang atau maksiat, menahan
diri (sabar) dalam menggunakan nikmat kesenangan hidup, dan
menahan dari (sabar) dari segala macam penderitan dan ke-
susahan hidup yang disertai dengan ikhlas, tawakkal, rendah
hati, dan ridha terhadap takdir Allah SWT apa yang dialaminya.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 279



Maka orang yang sabar yang benar pasti berimplikasi kepada
sikap ikhlas, tawakkal, rendah hati, dan ridha karena orang sabar
harus menerima terhadap takdir Allah SWT dengan sikap ikhlas,
rendah hati, berserah diri kepada Nya (tawakkal) terhadap apa
yang dialaminya.

Dasar normatif perlunya karakter sabar ini antara lain ter-
dapatdalamQS. AlBagarah:45. (QS. Thaahaa:132).* Karena begitu
beratnya sikap sabar ini maka Allah pun banyak memberikan
predikat bagi manusia berkarakter sabar ini. Seperti Allah beserta
dengan orang-orang yang sabar (QS. Al Bagarah:153), predikat
takwa (QS. Al-Baqgarah:177); sumber atau ladang ganjaran (QS.
Az Zumar: 10); kabar gembira (QS. Al-Bagarah:155); kemampuan
mengambil hikmah atau pelajaran dari berbagai fenomena (QS.
Ibrahim:5); dan lain sebagainya. Dalam realitas sosial ditemukan
bahwa memperjuangkan kebenaran apabila dilakukan dengan
sabar dan rendah hati jauh lebih bermakna dan lebih efektif ke-
berhasilannya, daripada dilakukan dengan cara yang tidak baik,
tergesa-gesa, arogan, dan terburu nafsu. Maka pribadi berka-
rakter ialah pribadi yang hidup dengan cita-cita, perjuangan, yang
dilandasi dengan kesabaran.

Kesembilan: Nilai keteladanan

Secara etimologi teladan berarti sesuatu (perbuatan, barang,
dsb) yang patut ditiru atau dicontoh (W.].S. Poerdarminta, 2005).
Dalam Bahasa Arab teladan diambil dari kata uswah atau qudwah.
Dengan demikian teladan secara istilah ialah seseorang atau
barang (seperti medsos) yang dijadikan contoh atau ditiru bisa
perkataannya, sikapnya, perbuatannya ataupun lainnya. Tentu
keteladanan yang harus ditiru dan dicontoh ialah keteladanan

% “Dan mintalah pertolongan (kepada Allah) dengan sabar dan (mengerjakan)
shalat. Dan sesungguhnya yang demikian itu sungguh berat, kecuali bagi orang-
orang yang khusyuk (QS. QS. Al Baqarah: 45). “Dan perintahkanlah kepada
keluargamu mendirikan shalat dan bersabarlah kamu dalam mengerjakannya.
Kami tidak meminta rezeki kepadamu, Kami lah yang memberi rezeki kepadamu.
Dan akibat (yang baik) itu adalah bagi orang yang bertakwa (QS. Thaahaa:132).

280 H. Maragustam



yang baik bukan keteladanan yang tidak baik. Keteledanan bisa
langsung (direct) yakni seseorang mengaktualisasikan dirinya
menjadi teladan dan bisa juga secara tidak langsung (indirect)
yakni seseorang menceritakan berbagai kisah teladan para nabi
dan rasul, kisah para syuhada, para pahlawan, para ilmuan, dan
kisah-kisah teladan lainnya kepada para muridnya.

Mengapa perlu keteladanan dalam kehidupan? Karena sifat
dasar fitrah manusia ialah (1) ingin meniru dan mencontoh baik
dalam kebaikan maupun dalam hal kejahatan dan (2) diyakni
bahwa keteladanan sangat efektif dalam pembentukan karakter
seseorang. Orang-orang kafir atau musyrik dari umat Muham-
mad SAW, dari umat Nabi Ibrahim AS, dari umat Nabi Musa AS
dan dari umat-umat rasul lainnya, mereka tahu bahwa apa yang
mereka sembah yakni berhala, tidak membawa manfaat dan tidak
pula membawa madorot, tetapi mereka tetap melakukannya.
Alasan mereka hanya satu yakni ingin meneladani dan meniru
apa yang dilakukan oleh bapak-bapak dan nenek moyang mereka
dahulu.

Panji-panji Islam dapat ditegakkan apabila seseorang me-
nempatkan dirinya sebagai teladan yang baik (uswatun hasanah)
bagi masyarkat dan keluarganya. Sebaliknya tidak akan dapat
menciptakan tatanan dunia yang bermoral apabila terutama para
pemimpinnya belum dapat menjadikan diri mereka sebagai te-
ladan bagi yang dipimpinnya. Maka Presiden menjadi teladan
bagi rakyatnya. Orang tua menjadi teladan bagi anak-anaknya.
Guru menjadi teladan bagi murid-muridnya. Majikan menjadi
teladan bagi para pekerjanya. Supir menjadi teladan bagi penum-
pangnya. Mahasiswa menjadi teladan bagi mahasiswa lainnya.
Dalam QS. Al-Ahazab: 21 disebutkan: Sesungguhnya telah ada
pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu)
bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari
kiamat dan dia banyak menyebut Allah.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 281



Kesepuluh: Nilai Toleransi (tasamuh)

Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia toleransi ialah ber-
sifat atau bersikap menenggang (menghargai, membiarkan,
membolehkan) pendirian (pendapat pandangan, kepercayaan,
kebiasaan, kelakuan, dan lain sebagainya) yang lain atau ber-
tentangan dengan pendiriannya sendiri (W.].S. Poerdarminta,
2005). Dasar toleransi dalam Islam antara lain terdapat dalam
QS. Lugman:15*® dan QS. Al-Mumtahanah:8.** Dalam ayat-
ayat tersebut mengajarkan kepada setiap muslim berbuat baik
kepada setiap orang baik yang berbeda dengan pendiriannya
atau bertentangan dengan pendiriannnya sendiri, maupun yang
sama pendirian dengan pendidiriannya sendiri. Bahkan kepada
orang musyrikpun tetap berbuat baik dalam hal pergaulan
dunia. Sedangkan dalam hal agama bentuk toleransinya adalah
tidak saling mengganggu atau mengakui keberadaan agama lain
dengan tidak melebur dalam agama lain tersebut atau membiar-
kan agama orang lain beribadah sesuai dengan keyakinan dan
keimanannya. Bentuk-bentuk toleransi dapat berupa menolong
orang lain yang membutuhkan, menjalin persaudaraan dan ke-
kerabatan kepada orang tua atau saudara yang non muslim (QS.
Lugman:15), kerjasama dalam hal masalah-masalah keduniaan,
dan lain sebagainya.

Lahirnya toleransi berawal dari spiritual keagaaan yang me-
nekankan bertoleransi terhadap orang lain. Dasar filsafatnya
bahwa manusia diciptakan dalam perbedaan dan makhluk sosial.
Yang saudara sekandung dan kembarpun pasti berbeda, apalagi
yang bukan saudara dan bukan pula kembar. Seseorang tidak

¥Dan jika keduanya memaksamu untuk mempersekutukan dengan Aku se-
suatu yang tidak ada pengetahuanmu tentang itu, maka janganlah kamu mengikuti
keduanya, dan pergaulilah keduanya di dunia dengan baik, dan ikutilah jalan
orang yang kembali kepada-Ku, kemudian hanya kepada-Kulah kembalimu, maka
Ku-beritakan kepadamu apa yang telah kamu kerjakan (QS. Lugman: 15).

*Allah tiada melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap
orang-orang yang tiada memerangimu karena agama dan tidak (pula) mengusir
kamu dari negerimu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku
adil (QS. Al-Mumtahanah:8).

282 H. Maragustam



boleh bercita-cita untuk menyeragamkan (uniform) setiap orang.
Sikap toleran terhadap perbedaan baik dalam masalah keagama-
an (dalam batas-batas tertentu), karakter, kemasyarakatan dan
tradisi dan kultur. Sebagai contoh tersebut dalam QS. Thaha:
44% diabadikan bagaimana sikap toleran, lembut dan penuh
makna yang dicontohkan oleh Nabi Musa as dan Nabi Harun as
terhadap Firaun yang kejam, bengis, puncak kesombongan bahkan
mengakui dirinya sebagai Tuhan. Menurut Ibnu Katsir dalam
Mukhtashor Tafsir Ibnu Katsir (Muhammad Ash-Shaobuni, 2004)
mengatakan bahwa kata-kata yang digunakan Nabi Musa as dan
Nabi Harun as terhadap Firaun dalam menyeru kepada jalan
Allah adalah kata-kata yang halus (ragig), lembut (layyin), mudah
dicerna (sahl), dan ramah bersahabat (rafig). Hal itu dilakukan
supaya lebih berpengaruh dalam jiwa, lebih dapat diterima, dan
lebih berguna dan bermanfaat.

Kesebelas: Nilai cinta ilmu

Cinta ilmu atau rasa ingin tahu adalah sikap dan tindakan
yang selalu berupaya untuk mengetahi lebih mendalam dan
meluas dari sesuatu yang dipelajarinya, dilihat, dan didengar
(Kemendiknas, 2010). Islam sangat menghargai ilmu pengeta-
huan dan mendudukkannya dalam posisi yang sangat tinggi.
Perintah “membaca” pada ayat yang pertama turun dalam QS.
Al-Alaq pada prinsipnya agar umat manusia harus mencintai
dan menghargai ilmu. “Membaca” artinya setiap orang harus
mampu membaca baik yang tersurat maupun yang tersurat se-
tiap fenomena yang ada. Untuk mampu membaca secara kritis
dan sampai ke tujuan tentu harus disertai dengan pemikiran,
penganalisaan, eksprimen, dan penelitian. Itulah salah satu isyarat
dari QS. Al-Zumar:9*® yang mengatakan bahwa tidak sama antara

”maka berbicaralah kamu berdua kepadanya dengan kata-kata yang lemah
lembut, mudah-mudahan ia ingat atau takut».

%... Katakanlah: «Adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan orang-
orang yang tidak mengetahui?» Sesungguhnya orang yang berakallah yang dapat
menerima pelajaran» (QS. Al-Zumar:9).

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 283



orang yang membaca dengan ilmu pengetahuan dan yang mem-
baca dengan tidak memakai ilmu pengetahun. ... niscaya Allah
akan meninggikan orang-orang yang beriman di antaramu dan
orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat.
Dan Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan (QS. Al-
Mujadilah: 11).

Manusia diangkat Tuhan derajatnya tiada lain karena tiga hal
yang menjadi satu kesatuan (1) beriman (teosentris), (2) berilmu
(teosentis dan antroposentris), dan (3) amal shaleh (teosentiris,
antroposentris dan kosmosentris) (QS. Al-Mudalah: 11, dan QS.
at-Tiin: 6). Rasa ingin tahu dapat berhasil dengan baik dan ber-
tahan lama jika di dadasari semangat dari dalam diri (motivasi
intrinsik). Sedangkan yang didasari dari semangat yang dilandasi
oleh motivasi dari luar (motivasi eksterinsik) tidak bertahan lama
dan akan berhenti seiring dengan tercapainya tujuan atau orang
atau sesuatu yang memberi motivasi.

E. STRATEGI PEMBENTUKAN KARAKTER

Bisakah manusia dibentuk menjadi berkarakter atau tuna
karakter? Jika karakter merupakan seratus persen turunan atau
bawaan sejak lahir, maka karakter tidak bisa dibentuk. Namun,
jika bawaan (heriditas) hanyalah salah satu faktor pembentuk
karakter, tentu jawabannya bisa dibentuk semenjak usia dini*.
Untuk itu kesebelas pilar karakter tersebut di atas, dapat diajar-
kan secara sistematis dalam model pendidikan karakter holistic-
integratif (pendidikan formal, informal dan nonformal) dengan
enam rukun. Keenam rukun pendidikan karakter berikut adalah
sebuah lingkaran yang utuh yang dapat diajarkan secara berurut-
an atau tidak berurutan. Sesuatu tindakan barulah dapat meng-
hasilkan karakter, apabila enam rukun pembentukan karakter

¥Maksud usia dini dalam tulisan ialah sejak terjadi penyatuan antara sperma
laki-laki dan ovum perempuan, yang dalam hadis shaheh dikatakan kira-kira umur
calon bayi 120 hari dalam kandungan.

284 H. Maragustam



berikut ini dilakukan secara utuh dan terus menerus. Keenam
rukun itu adalah sebegai berikut:

Rukun Pertama: Moral Acting (tindakan yang baik) dengan
cara habituasi (pembiasaan) dan pembudayaan.

Melakukan yang baik dengan cara pembiasaan adalah yang
memberi sifat dan jalan yang tertentu dalam pikiran, keyakinan,
keinginan dan percakapan; kemudian jika ia telah tercetak dalam
sifat ini, seseorang sangat suka kepada pekerjaaannya kecuali
merubahnya dengan kesukaran. Menurut Ahmad Amin (1975)
kebiasaan baru dapat menjadi karakter jika seseorang senang
atau rela, atau ada keinginan kepada sesuatu yang dibiasakan
dan diterimanya keinginan itu, dan diulang-ulang keinginan dan
penerimaan itu secukupnya. Kebiasaan tidak hanya terbatas
pada perilaku, tetapi juga kebiasaan berpikir yang positif dan
berperasaan yang positif. Sifat system urat saraf itu menerima
perubahan. Menurut Ibrahim Alfikiy (2012), kebiasaan adalah
pikiran yang diciptakan seseorang dalam benaknya, kemudian
dihubungkan dengan perasaan dan diulang-ulang hingga akal
meyakininya sebagai bagian dari perilakunya. Hukum pem-
biasaan itu melalui enam tahapan yakni (1) berpikir, (2) pe-
rekaman, (3) pengulangan, (4) penyimpanan, (5) pengulangan
dan (6) kebiasaan. Penjelasannya sebagai berikut:

1. Berpikir, maksudnya seseorang memikirkan dan mengeta-
hui nilai-nilai yang diberikan, lalu memberi perhatian, dan
berkonsentrasi pada nilai tersebut.

2. Perekaman, maksudnya setelah nilai-nilai diterima, otaknya
merekam. Otaknya kemudian membuka file yang sejenis
dengan pikiran itu dan menghubungkan dengan pikiran-pi-
kiran lain yang sejenis atau yang dinilai bermanfaat baginya.

3. Pengulangan yakni seseorang memutuskan untuk meng-
ulangi nilai-nilai yang baik itu dengan perasaan yang sama.

4. Penyimpanan. Karena perekaman dilakukan berkali-kali ter-
hadap nilai-nilai yang masuk tadi, pikiran menjadi semakin

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 285



kuat. Akal menyimpannya dalam file dan menghadirkan-
nya setiap kali seseorang menghadapi kondisi serupa. Mele-
paskan diri dari perilaku semacam itu akan semakin sulit
karena pikiran itu sudah tersimpan di dalam file akal bawah
sadarnya.

5. Pengulangan. Disadari atau tidak, seseorang mengulang
kembali perilaku nilai-nilai yang baik yang tersimpan kuat
di dalam akal bawah sadarnya. Ia dapat merasakan bahwa
dirinya telah mengulangi perilaku itu atau terjadi begitu saja
di luar kemauannya. Setiap kali memori yang tersimpan di
akal bawah sadar itu diulang, ia semakin kuat dan menancap
serta berurat berkar dalam jiwanya.

6. Kebiasaan menjadi karakter. Karena pengulangan nilai-nilai
yang baik yang berkelanjutan dan tahapan-tahapan di atas
yang dilalui, akal manusia meyakini bahwa kebiasaan ini
merupakan bagian terpenting dari perilaku. Maka, ia mem-
perlakukannya seperti bernapas, makan, minim, atau kebia-
saan lain yang mengakar kuat. Jika sudah demikian, orang
tidak dapat mengubahnya dengan hanya berpikir untuk
mengubah, kemauan keras, atau dengan sesuatu yang ber-
asal dari dunia luar semata.

Tindakan pembiasaan kebaikan, sangat ditekankan dalam
Islam. Dalam hadis, disebutkan, “Perintahlah anak-anakmu men-
jalankan ibadah salat jika mereka sudah berusia tujuh tahun. Dan
jika mereka sudah berusia sepuluh tahun, maka pukullah mereka
jika tidak mau melaksanakannya dan pisahkanlah tempat tidur
mereka” (HR. al-Hakim). Rentang waktu antara 7 (perintah me-
laksanakan shalat) sampai dengan 10 tahun (perintah memukul
jika belum mau shalat) yakni 3 tahun mengandung makna pem-
biasaan melakukan ibadah dan kebajikan. Karena anak umur 7
tahun (belum dewasa) belum ada kewajibannya melaksanakan
ibadah salat dan ibadah-ibadah lainnya. Dari perintah salat, dapat
disamakan dengan ibadah puasa, dan perbuatan kebajikan lain-

286 H. Maragustam



nya, seperti kejujuran, rasa hormat, toleransi, dan lain-lain.
Tujuannya adalah agar anak terbiasa sekaligus menjadi ka-
rakternya untuk melakukan yang baik, sehingga ketika tumbuh
dewasa, ia telah terbiasa melakukan dan terdidik untuk menaati
Allah, melaknakan hak-Nya, bersyukur kepada-Nya, kembali
kepada-Nya, berpegang teguh kepada-Nya, bersandar kepada-
Nya dan berserah diri kepada-Nya. Di samping itu, anak akan
mendapatkan kesucian rohani, gerakan refleks dan kesehatan
jasmani, kebaikan akhlak, perkataan, dan perbuatan di dalam
ibadah-ibadah itu. Semua itu berangkat dari kebiasaan. Menurut
M. Nuh (Mendiknas) dalam Republika OnLine, dijelaskan bahwa
“tradisi (pembiasaan) di pesantren sangat penting di sekolah”.
Maksudnya ialah pembiasaan nilai positif menjadi tradisi positif,
lalu menjadi budaya positif, yang pada akhirnya menjadi terukir
menjadi berkarakter. Begitu kuatnya pembiasaan ini, para ulama
figh pun menciptkan kaidah figh kulliyah yakni “ Adat kebiasaaan
dapat ditetapkan sebagai hukum”. Menurut Williah Kilpatrick
yang dikutip Abdul Madjid dan Dian Andayani, (2011), salah satu
penyebab ketidak mampuan seseorang berlaku baik meskipun ia
telah memiliki pengetahuan tentang kebaikan itu adalah karena
ia tidak terlatih (terbiasa) untuk melakukan kebaikan.

Rukun Kedua: Membelajarkan pengetahuan tentang nilai-nilai
yang baik (moral knowing).

Kebiasaaan-kebiasaan yang baik yang dilakukan seseorang
atau hal-hal yang baik yang belum dilakukan, harus diberi pe-
mahaman dan pengetahuan tentang mana tindakan yang me-
ngandung nilai-nilai yang baik dan yang bermanfaat. Mengapa
tindakan itu dilakukan dan konsekuensi dari tindakan itu. Arti-
nya seseorang mengetahui, memahami, menyadari, dan berpikir
logis tentang arti dari suatu tindakan yang baik. Lalu tindakan yang
baik itu akan berubah menjadi motivasi intrinsik yang berakar
dalam jati diri seseorang. Seperti mengajarkan mana tindakan
yang baik, yang adil dan yang dzalim, yang bernilai dan yang

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 287



tidak bernilai, pada hakikatnya memberikan pemahaman dengan
jernih kepada seseorang apa itu kebaikan, keadilan, kejujuran,
toleransi, dan seterusnya. Boleh jadi seseorang berprilaku baik,
adil, toleran, namun tanpa disadarinya dan tidak mengetahui-
nya apa itu perilaku baik, atau apa itu keadilan, atau apa itu ke-
jujuran dan seterusnya.

Perilaku berkarakter mendasarkan diri pada tindakan sadar,
bebas memilih malakukan atau tidak, dan berpengetahuan yang
cukup tentang apa yang dilakukan dan dikatakannya. Meskipun
tampaknya mereka tidak memiliki konsep jernih tentang nilai-
nilai tersebut, sejauh tindakan itu dilakukan dalam keadaan sadar
dan bebas, tindakan tersebut dalam arti tertentu telah dibim-
bing oleh pemahaman tertentu. Tanpa ada pemahaman dan pe-
ngertian, kesadaran dan kebebasan tidak mungkin ada sebuah
tindakah berkarakter. Dalam Islam pun sebuah tindakan diminta
pertanggungjawabannya apabila yang melakukan itu sudah de-
wasa, berakal (berpengetahuan tentang apa yang dilakukan),
dalam keadaan sadar, dan ada kebebasan untuk memilih. Sebuah
tindakan yang tidak disadari, tidak dibimbing oleh pemahaman
tertentu, dan tidak ada kebebasan, maka tindakan itu tidak akan
memiliki makna bagi individu tersebut, sebab ia sendiri tidak
menyadari dan tidak mengetahui makna dan akibat tindakan
yang dilakukannya. Demikian juga sebuah tindakan yang tidak
bebas dan tidak disadari serta tidak dibimbing oleh pengetahu-
an tentangnya, adalah tindakan instingtif atau ritual yang lebih
dekat pada cara bertindak binatang.

QS. Al-Zumar: 9,* sangat menekankan tentang perbedaan
orang yang berilmu dengan orang yang tidak berilmu. Paling
tidak orang yang berilmu bila melakukan kejahatan, masih ada
harapan untuk sadar dan bertobat, karena ia tau tentang keke-

“(Apakah kamu hai orang musyrik yang lebih beruntung) ataukah orang yang
beribadah di waktu-waktu malam dengan sujud dan berdiri, sedang ia takut kepada
(adzab) akhirat dan mengharapkan rahmat Tuhannya? Katakanlah: «Adakah sama
orang-orang yang mengetahui dengan orang-orang yang tidak mengetahui?»
Sesungguhnya orang yang berakallah yang dapat menerima pelajaran.

288 H. Maragustam



liruannya. Berbeda dengan orang yang tidak tahu, jika melaku-
kan kesalahan, sulit diharapkan sadarnya, atau justru semakin
jauh dari kebenaran karena ketidak tahuannya.

Rukun Ketiga: Moral feeling dan loving: merasakan dan men-
cintai yang baik.

Lahirnya moral loving berawal dari mindset (pola pikir). Pola
pikir yang positif terhadap nilai-nilai kebaikan akan merasakan
manfaat dari berprilaku baik itu. Jika seseorang sudah merasakan
nilai manfaat dari melakukan hal yang baik akan melahirkan rasa
cinta. Jika sudah mencintai hal yang baik, maka segenap dirinya
akan berkorban demi melakukan yang baik itu. Dengan rasa cinta
tentang kebaikan, maka seseorang merasa berkewajiban mela-
kukan kebaikan dalam keadaan nyaman dan aman. Banyak orang
tahu tentang kebaikan, tapi tidak terdorong untuk melakukan
kebaikan. Karena ia belum mencintai dan merasakan tentang ke-
baikan itu.

Dari berpikir dan berpengetahuan tentang kebaikan, secara
sadar lalu akan mempengaruhi dan menumbuhkan rasa cinta
dalam jiwanya. Perasaan cinta tersebut menjadi power dan engine
yang bisa membuat seseorang senantiasa mau berbuat kebaik-
an. Lama-lama tumbuh kesadaran bahwa, orang mau melakukan
kebajikan karena dia cinta dengan perilaku kebaikan itu. Bagai-
mana supaya setiap orang cinta kepada kebaikan? Tentu prilaku
kebaikan itu harus dihiasi, dirawat, ditegakkan, dikawal, di-
lindungi, diharga, dan dikaji implikasinya, serta keberpihakan
kepada kebaikan bagi setiap orang terutama para pengambil ke-
putusan. Implikasinya setiap orang merasa senang, nyaman, dan
aman dalam melakukan kebaikan itu.

Rukun Keempat: Keteladanan (moral modeling) darilingkungan
sekitar

Setiap orang butuh keteladanan dari lingkungan sekitarnya.
Manusia lebih banyak belajar dan mencontoh dari apa yang ia

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 289



lihat dan alami. Perangkat belajar manusia lebih efektif secara
audio-visual. Fitrah manusia pada dasarnya ingin mencontoh.
Salah satu makna hakiki dari terma tarbiyah (pendidikan) adalah
mencontoh atau imitasi. Keteladanan yang paling berpengaruh
adalah yang paling dekat dengan diri seseorang. Orang tua,
karib kerabat, pimpinan masyarakat dan siapa pun yang sering
berhubungan dengan seseorang terutama idolanya, akan berpe-
ngaruh dalam pembentukan karakter atau tuna karakter. Jika
lingkungan sosial berprilaku jujur, amanah, berakhlak mulia,
berani, dan menjauhkan diri dari perbuatan yang bertentang-
an dengan nilai-nilai luhur agama dan bangsa, maka seseorang
mencontohnya. Sebaliknya seseorang, bagaimana pun besar
usaha yang dipersiapkan untuk kebaikannya, bagaimana pun
suci fitrahnya, ia tidak akan mampu memenuhi prinsip-prinsip
kebaikan, selama ia tidak melihat lingkungan sosialnya sebagai
teladan dari nilai-nilai moral yang tinggi. Adalah sesuatu yang
sangat mudah bagi seseorang termasuk orang tua, yaitu meng-
ajari anak dan mahasiswa dengan nilai-nilai baik, akan tetapi
adalah sesuatu yang teramat sulit bagi mereka untuk melaksa-
kannya ketika ia melihat orang yang memberikan pengarahan
dan bimbingan tidak mengamalkannya. Bukankah Tuhan ber-
firman dalam QS. Ash Shaff: 3: “Amat besar kebencian di sisi
Allah bahwa kamu mengatakan apa-apa yang tiada kamu kerja-
kan”. Begitu tertancapnya pengaruh keteladanan ini, dapat diikuti
dialog antara Nabi SAW dengan sahabat bernama Handzalah.
Handzalah ketika bersama keluarganya merasakan perasaan
yang berbeda dengan ketika bersama Rasulullah dalam segi
kejernihan, kepatuhan dan ketakutannya kepada Allah, ia me-
lihat bahwa ini merupakan bentuk kemunafikan. Dia pun keluar
menyelusurijalan seraya berkata kepada diri sendiri: “Handzalah
telah berbuat munafik!” Kemudian sampailah dia kepada
Rasulullah dan menjelaskan apa yang terjadi, apa yang dirasa-
kan dari perbedaan situasi spritual antara bersama keluarga dan
bersama Rasulullah. Rasulullah SAW mengomentari dengan

290 H. Maragustam



sabda beliau: “Jika kondisimu tetap seperti ketika bersamaku,
sungguh engkau akan disalami malaikat di jalan-jalan, akan
tetapi wahai Handzalah ‘sesaat dan sesaat’. Itulah sebabnya salah
satu keberhasilan Nabi SAW dalam menyampaikan risalahnya
adalah karena dia sendiri menjadi keteladanan paripurna bagi
umatnya (QS. Al-Ahazab: 21).*

Rukun Kelima: Pertaubatan dari segala dosa dan hal-hal yang
tidak bermanfaat sekalipun boleh (tidak berdosa) dengan me-
laksanakan takhalli, tahalli, dan tajalli

Tobat secara bahasa ialah kembali. Secara istilah ialah kem-
bali kepadajalan yang benar setelah melakukan kesalahan dengan
menyesali atas dosa-dosa dan hal-hal yang tidak bermanfaat dan
berjanji untuk tidak melakukannya lagi serta bertekad berbuat
kebajikan di masa yang akan datang (QS. Al-Baqarah: 222).
Dalam tobat, ingatan, pikiran, perasaan, dan hati nurani, secara
total digunakan untuk menangkap makna dan nilai yang di-
lakukan selama ini, menemukan hubungan dengan Tuhannya,
dan kesiapan menanggung konsekuensi dari tindakan tobatnya.
konsekuensi tobat akan membentuk kesadaran tentang hakikat
dan tujuan hidup, nilai kebajikan, melahirkan optimisme, me-
nangkap makna dari berbagai tindakannya, manfaat dan keham-
paan tindakannya, dan lain-lain sedemikian rupa, sehingga se-
seorang dibawa maju untuk melakukan suatu tindakan dalam
paradigma baru dan karakter baru di masa-masa akan datang.

Rasulullah pernah ditanya oleh seorang sahabat, “Apakah
penyesalan itu taubat?”, “Ya”, kata Rasulullah (H.R. Ibnu Majah).
Amr bin Ala pernah mengatakan: “Taubat Nasuha adalah apa-
bila kamu membenci perbuatan dosa sebagaimana kamu pernah
mencintainya”. Tuhan mencintai hambanya yang tobat dan
tazkiyatu nufus (mensucikan diri) (QS. Al-Baqarah: 222). Pertobat-
an membutuhkan tiga rukun:

“ Artinya: Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang
baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan)
hari kiamat dan dia banyak menyebut Allah.

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 291



Rukun takhalli berarti penarikan diri. Sang hamba yang
menginginkan dirinya kembali kepada kebenaran haruslah me-
narik diri dari segala yang mengalihkan perhatiannya dari ke-
benaran itu dengan penuh penyesalan, berhenti total dari per-
buatan dosa dan tindakan yang tidak bermanfaat, dan bertekad
melakukan kebajikan di masa yang akan datang. Takhalli meru-
pakan filosofis terberat, karena mengandung unsur mawas diri,
pengekangan segala hawa nafsu, dan mengosongkan hati dari
dosa dan prilaku yang tidak bermanfaat kecuali mengisi hati
dengan kebenaran. Takhalli berarti mengkosongkan atau mem-
bersihkan diri dari sifat-sifat tercela, prilaku kurang manfaat, dan
kotoran hati yang merusak.

Rukun tahalli berarti berhias dengan prilaku terpuji.
Maksudnya adalah membiasakan diri dengan sifat dan sikap serta
pebuatan yang baik dan bermanfaat. Berusaha agar dalam setiap
gerak prilaku selalu berjalan diatas kebenaran; seperti nilai-nilai
agama, falsafah bangsa, dan tradisi-budaya yang sehat dan benar.
Tahalli adalah meditasi yaitu secara sistematik dan metodik, me-
leburkan kesadaran dan pikiran untuk dipusatkan dalam pe-
renungan kebenaran, setelah melewati proses pembersihan hati
yang ternoda oleh nafsu-nafsu duniawi.

Rukun tajalli, seseorang hatinya terbebaskan dari tabir
(hijab) yaitu sifat-sifat kemanusian yang tidak benar atau memper-
oleh cahaya yang selama ini tersembunyi (ghaib) atau fana yakni
cahaya Allah. Tajalli bermakna pecerahan atau penyingkapan
kebenaran. Yakni sebuah penjelmaan, perwujudan dari yang
tunggal, sebuah pemancaran cahaya batin, dan pencerahan hati
hamba-hamba saleh tentang nilai-nilai kebenaran. Dengan kata
lain tajalli adalah tersingkapnya tirai penyekap dari alam gaib,
atau proses mendapat penerangan dari nur gaib, sebagai hasil dari
suatu dari unsur takhalli dan tahalli.

Bagaimana proses tobat itu bisa menciptakan manusia ber-
karakter dari contoh karakter koruptor (tuna karakter)?

292 H. Maragustam



Ketika seseorang ingin tobat dari korupsi, pertama kali ia
harus tahu alasan ia korupsi. Kapan keinginan korupsi itu
timbul dalam dirinya? Di mana saja ia ingin korupsi? Siapa
saja orang-orang yang mengingatkannya pada korupsi ter-
masuk korupsi kegiatan akademik? Setelah itu ia harus
memosisikan kebiasaan korupsi secara objektif, bahwa ko-
rupsi adalah tuna karakter (meterialistik dan egosentris)
paling buruk yang diciptakan manusia untuk menghan-
curkan diri sendiri dan anak keturunannya. Hubungkanlah
korupsi dengan celaan masyarakat, tidak diampuni dosa-
nya kecuali mengembalikan sesuatu yang dirampas kepada
yang punya hak atau dampak buruk lainnya seperti pinjara,
neraka jahannam, disebabkan korupsi. Kemudian ia harus
menyadari bahwa ia akan berada dalam posisi paling sulit,
tetapi tidak korupsi. Ia akan terus memprogram dirinya tanpa
melakukan perlawanan terhadap hasrat untuk korupsi. Jika
merasa ingin korupsi, maka pikirkanlah akibatnya bahwa
hukum korupsi itu haram, menyengsarakan batin, akan di-
masukkan ke pinjara, dicela oleh masyarakat, malunya di-
tanggung oleh dirinya dan anak keturunannya, kerusakan
jiwa dan dimasukkan ke kerak neraka jahannam.
Penghentian: Dengan cara-cara seperti diatas pelaku tobat
menghubungkan dampak buruk korupsi dengan pikiran
positif. Selanjutnya terjadilah perekaman. Ulangi sekali lagi
maka terjadilah penyimpanan. Ulangi hingga menjadi ke-
biasaan baru dengan karakter kuat-positif. Dengan demikian
kebiasaan lama tidak sendirian. Maka penghentian tuna ka-
rakter dengan korupsi, berhenti dengan kesadaran dan be-
rangkat dari faktor intrinsik dari dalam diri.

Melakukan tindakan terpuji atau ibadah personal dan sosial
untuk mengimbangi dan akselerasi kebiasaan buruk lama.
Jika kebiasaan lama dengan korupsi muncul maka kebiasaan
barumengimbanginya dan tidak melawannya agar kebiasaan
lama tidak semakin kuat. Perlakukan dengan cara-cara yang

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 293



sama supaya kebiasaan baru menjadi semakin kuat untuk
menggantikan kebiasaan lama. Kebiasaan baru ini ditambah
lagi dengan ibadah personal dan sosial. Karena ibadah
secara sadar atau tidak sadar akan mengembangkan sikap
hidup, sifat-sifat, kehendak, perilaku dan akhlak terpuji dan
mengurangi akhlak tercela.

Begitulah cara bertobat dengan rukun takhalli, tahalli, dan
tajalli dalam menghadapi kebiasaan berbagai tuna karakter,
seperti karakter pembohong, karakter bunglon, karakter zalim,
karakter munafiq dan karakter negatif lainnya. Pertobatan ini
tidak hanya tobat dari dosa tetapi juga semua prilaku yang tidak
bermanfaat baik dalam kegiatan akademik maupun non aka-
demik.

Jika digambarkan maka paradigama holistik-integratif dalam
strategi pembentukan karakter sebagai berikut:

1. Habituasi dan
membudayakan

melakukan yang
baik

2. Membelajarkan
pengetahuan
nilai-nilai baik

5. Pertaubatan,
dengan langkah
takhalli, tahalli,

dan taialli

Strategi
Pembentukan
Karakter

dengan
Holistik-

3. Membelajarkan
perasaan dan kecintaan

yang baik (Moral feeling
and

4. Penyiapan
teladan yang baik
(Moral Modeling)

294 H. Maragustam



F. MENGUKIR MANUSIA BERKARAKTER DIMULAI
SEJAK USIA DINI

Implementasi Pendidikan karakter dengan penanaman nilai-
nilai luhur di Indonesia hendaknya dilaksanakan secara menye-
luruh yakni dalam pendidikan formal, pendidikan informal dan
pendidikan nonformal. Sebagai sumbernya ialah agama dan pe-
raturan perundang-undangan yang sesuai dengan nilai-nilai
agama, keilmuan dan pengalaman budaya Indonesia. Penanaman
nilai-nilai luhur tersebut dilakukan dengan impelementasi lima
rukun strategi pendidikan karakter. Itulah hakikat pendidikan
karakter dalam Islam.

Hakikat pendidikan Islam atau al-tarbiyah al-islamiyah men-
cakup makna yang sangat luas yakni (1) al-namaa yang berarti ber-
tambah, berkembang dan tumbuh menjadi besar sedikit demi
sedikit, (2) aslahahu yang berarti memperbaiki peserta didik, jika
proses perkembangan menyimpang dari nilai-nilai Islam, (3)
tawallaa amrahu yang berarti mengurusi perkara peserta didik,
bertanggung jawab atasnya dan melatihnya, (4) ra’ahu yang ber-
arti memelihara dan memimpin sesuai dengan potensi yang di-
miliki dan tabiatnya (5) al-tansyi’ah yang berarti mendidik, meng-
asuh, dalam arti materi (fisiknya) dan immateri (hati, akal, jiwa,
dan nafs), yang kesemuanya merupakan aktivitas pendidikan.
Lima karakteristik pendidikan Islam tersebut harus dibelajarkan
dimulai sejak usia dini.

Usia dini berarti pendidikan karakter sejak dalam kandung-
an, tepatnya sejak persenyawaan antara sperma dan ovum. Me-
nurut Zakiah Darojat bahwa sejak persenyawaan itu terjadi,
sudah dapat menerima rangsangan dari luar. Untuk itu sewaktu
calon bayi dalam kandungan, keluarga terutama ibunya, diharap-
kan banyak membaca ayat-ayat Alquran, seperti membaca surat
Yusuf, surat Maryam, dan surat-surat lainnya, dengan optimisme
bahwa calon bayi yang dikandung menjadi manusia berkarak-
ter seperti katakter Nabi Yusuf as dan Maryam. Sewaktu anak

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 295



lahir disyariatkan mengumandangkan azan di telinga kanan dan
ikamat di telinga kirinya, agar bayi sejak dini sudah dibiasakan
mendengarkan kalimat yang baik yang menghujam ke dalam jiwa-
nya. Kalimat-kalimat itu akan menggetarkan akal bawah sadar-
nya yang akan mempengaruhi jiwanya. Menurut Ibrahim al-Fikiy
(2012) berkebiasaan mendengarkan yang baik akan mengukir
dalam jiwa anak, yang akhirnya menjadi jati diri yang karakter.
Tujuh tahun pertama dalam kehidupan kita membentuk lebih
dari 90% nilai yang kita yakini.

Keluarga (ayah, ibu dan seluruh anggota keluarga) merupa-
kan kelembagaan masyarakat yang memegang peranan kunci
dalam proses pembentukan karakter. Keluarga wajib melakukan
pendidikan karakter sebagai ajang yang diperlukan lembaga pen-
didikan formal dalam hal melanjutkan pemantapan sosialisasi
kognitif. Demikian juga keluarga dapat berperan sebagai sarana
pengembangan kawasan spiritual, afektif, dan psikomotor anak.
Dalam keluarga diharapkan berlangsungnya pendidikan yang
berfungsi pembentukan karakter.

Mengapa pendididikan karakter dalam keluarga ini penting?.
Pertama, karena dasar-dasar kelakuan, kebiasaaan dan sikap
hidup anak tertanam sejak di dalam keluarga, bahkan dimulai sejak
dalam kandungan. Kebiasan-kebiasaan yang baik dalam keluarga
ini akan menjadi karakter anak setelah dia dewasa. Kedua, karena
anak menyerap adat istiadat dan prilaku kedua orangtuanya
dengan cara meniru atau mengikuti yang disertai rasa puas dan
senang. Peniruan yang baik yang diikuti dengan rasa puas dan
senang akan sangat besar pengaruhnya dalam pembentukan ka-
rakter anak. Ketiga, karena dalam pendidikan keluarga berjalan
secara natural, alami dan tidak dibuat-buat. Kehidupan keluarga
berjalan penuh dengan keaslian, akan terlihat jelas sifat-sifat atau
potensi karakter anak yang dapat diamati orang tua terus menerus
dan karenanya orang tua dapat memberikan pendidikan karakter
terhadap anak-anaknya. Keempat, karena dalam pendidikan
keluarga berlangsung dengan penuh cinta kasih dan keikhlasan.

296 H. Maragustam



Begitu pentingnya cinta kasih dan keikhlasan, Nabi menjelas-
kan dalam riwayat Imam Bukhari dari Anas bin Malik bahwa
telah datang kepada Aisyah seorang ibu bersama dua anaknya
yang masih kecil. Aisyah memberikan tiga potong kurma kepada
wanita itu. Diberilah oleh anak-anaknya masing-masing satu,
dan yang satu lagi untuknya. Kedua kurma itu dimakan anak-
nya sampai habis, lalu mereka menoreh kearah ibunya. Sang ibu
membelah kurma (bagiannya) menjadi dua, dan diberikannya
masing-masing sebelah kepada kedua anaknya. Tiba-tiba Nabi
Muhammad SAW datang, lalu diberitahu oleh Aisyah tentang
hal itu. Nabi Muhammad SAW bersabda : “Apakah yang meng-
herankanmu dari kejadian itu, sesungguhnya Allah telah me-
ngasihinya berkat kasih sayangnya kepada kedua anaknya”.
Kelima, karena dalam keluarga merupakan unit pertama dalam
masyarakat yang hubungan antara satu dengan lainnya seba-
gian besar bersifat hubungan langsung. Dari keluarga, anak per-
tama-tama memperoleh terbentuknya tahap-tahap awal proses
sosialisasi, dan melalui interaksi dalam keluarga, anak memper-
oleh pengetahuan, nilai-nilai, spiritual, emosi, sikap, dan keteram-
pilan.

Namun bagi sebagian keluarga, barangkali proses pendi-
dikan karakter yang sistematis di atas sangat sulit, terutama bagi
sebagian orang tua yang terjebak pada rutinitas yang padat, sibuk
dan kurang berpengatahuan tentangnya. Karena itu, seyogyanya
pendidikan karakter juga perlu diberikan saat anak-anak masuk
dalam lingkungan sekolah, terutama sejak play group, raudhatul
athfal, dan taman kanak-kanak. Di sinilah peran guru, diper-
taruhkan. Karena guru adalah garda terdepan di kelas, yang ber-
hadapan langsung dengan peserta didik.

Persoalannya sekarang adalah masa kecil telah berlalu, apa-
kah pendidikan karakter yang kita alami membahagiakankah
atau menyengsarakan. Dalam fislafat pendidikan Islam, manusia
diberikan kebebasan untuk membentuk karakternya kapan saja
(tidak terbatas pada masa kecil). Seseorang yang mau mening-

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 297



galpun dituntun (falgin) di telinganya agar calon si mayyit tetap
dalam karakter religiusnya, jika selama ini ia berkarakter religious.
Jika tidak, diharapkan calon si mayyit merubah karakternya,
menjadi berkarakter religious sehingga husnul khatimah. Mengapa
dibisikkan ke telinganya? Pernah penulis wawancara Dokter THT,
dia mengatakan bahwa “organ-organ manusia yang terakhir
berfungsi ialah telinga”. Dari talgin di telinga si calon mayit, lau
ditransfernya ke akal bawah sadarnya, maka file spiritualitasnya
memberi respon dengan baik, yang akhirnya menjadi husnul
Kkhatimah.

G. MEMBENTUK KARAKTER DIMULAI DARI PIKIRAN

Menurut Yusuf Musa, Alquran menyampaikan seruannya
kepada semua manusia yang berbeda tingkatan berpikir dan
kemampuan akalnya, ada yang diarahkan ke hati, agar ter-
buka menerima nasihat, dan ada yang diarahkan ke akal, agar
merenungkan pembahasan logis dan argumen (dalil), dan ada
pula yang tertuju kepada keduanya, yang memuat hakikat yang
dengan mudah dapat dipahami oleh semua umat manusia, serta
ada pula yang diutarakan dalam bentuk perumpamaan dan
analogi (Yusuf Musa, 1958). Proses pendidikan Islampun yang
pertama-tama ditata adalah pengembangan pikiran. Nahlawi
mengatakan bahwa pendidikan Islam pengembangan pikiran
manusia dan penataan tingkah laku serta emosinya berdasarkan
Agama Islam, dengan tujuan merealisasikan tujuan Islam di
dalam kehidupan individu dan masyarakat, yakni dalam seluruh
lapangan kehidupan (Nahlawi, 1996). Pikiran melahirkan pola
pikir (mindset). Mindset mempengaruhi intelektualitas, fisik, ke-
sehatan, perasaan, sikap, hasil, citra diri, harga diri, percaya diri,
dan kondisi jiwa. Karakter tidak bisa diwariskan, tetapi harus
diciptakan, dibangun dan diukir secara sadar hari demi hari
melalui suatu proses yang tidak instan. Karakter bukanlah se-
suatu bawaan sejak lahir (heriditas) yang tidak dapat diubah lagi

298 H. Maragustam



seperti sidik jari. Setiap orang mempunyai potensi untuk men-
jadi pribadi yang berkarakter dan tuna karakter.

Karakter, lebih dari apapun dan akan menjadikan pribadi
yang memiliki nilai tambah. Karakter akan melindungi segala
sesuatu yang dihargai dalam kehidupan ini. Setiap orang ber-
tanggung jawab atas karakternya, memiliki control dan hak
otonom penuh atas karakternya. Artinya setiap orang tidak
dapat menyalahkan orang lain atas tuna karakternya karena setiap
orang bertanggung jawab penuh. Mengembangkan karakter ada-
lah tanggungjawab pribadi masing-masing yakni merubah dan
mengukir karakternya masing-masing.

Merubah karakter itu dimulai dari dalam diri sendiri.*?
Merubah nasib itu (nasib itu berubah tergantung pada karakter)
mulai dari dalam diri. Dalam diri itu ialah pikiran atau mindset
(pola pikir). Terbentuknya pikiran seseorang, disamping factor
dalam dirinya, juga dipengaruhi oleh sumber eksternal berupa
alam, sosio-kultural, keluarga, tradisi, pendidikan, media sosial
(medsos), dan seterusnya. Pikiran itu kemudian membentuk ke-
yakinan dan prinsip yang kuat. Selanjutnya bisa ditambahkan
sikap baru yang positif atau negative. Akal menggabungkan sikap
baru dengan data-data sebelumnya sehingga proses pemben-
tukan pikiran semakin kuat dan mendalam. Dengan demikian,
seseorang mampu beradaptasi dalam menghadapi dunia luar. Ke-
mampuan inilah yang menentukan seseorang sukses atau gagal
dan bahagia atau sengsara dunia akhirat.

Meski tampak sederhana dan lemabh, pikiran itu lebih dalam
dan lebih kuat daripada yang dibayangkan. Berpikir melahirkan
pengetahuan, pemahaman, nilai, keyakinan, dan prinsip. Pikiran
menjadi titik tolak bagi tujuan dan cita-ciata. Ia menjadi referensi
rasional dalam eksperimentasi, perjalanan hidup, pemaknaan,

“2Allah berfirman QS. al-Dzariyat: 21: “Dan pada diri kalian, apakah kalian
tidak memperhatikan”? dan QS. Ar Ra’d: 11: “Sesungguhnya Allah tidak mengubah
keadaan sesuatu kaum sehingga mereka mengubah keadaan yang ada pada diri
mereka sendiri.”

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 299



serta cara memahami kebahagiaan dan kesengsaraan. Pikiran
bisa jadi penyebab penyakit kejiwaan dan fisik. Pikiran bahagia
membuat kita bahagia dan pikiran sengsara membuat kita seng-
sara. Socrates berkata, “dengan pikiran, seseorang bisa menjadi-
kan dunianya berbunga-bunga atau berduri-duri”. Pikiran me-
miliki kekuatan yang bisa muncul setiap saat. Pikiran adalah
sumber pendorong prilaku, sikap, dan hasil yang kita dapatkan.
Pikiran dapat menjadikan anda sebagai seorang berkarakter kuat
atau berkarakter lemah. Plato mengatakan, “sumber setiap pe-
rilaku adalah pikiran”. Dengan pikiran kita bisa maju atau mundur,
bahagia atau sengsara. Itulah sebabnya dalam Al-Quran sangat
banyak menyebut kata “berpikir.” Untuk akar kata “aqala” saja
terdapat 49 kata. Belum lagi akar kata “fakara”, “fagaha” “bashara”,
dan “dabara”, yang kesemuanya menunjuk ke makna “berpikir”.

Dalam realitasnya, seluruh umat manusia di muka bumi ini
bisa menjadi seperti sekarang karena dampak dari pikiran ke-
marin. Esok atau lusa seseorang akan mencapai sesuatu yang dia
pikirkan hari ini. Pikiran yang sedang dibayangkan saatini sedang
menciptakan dan mengkonstruksi kehidupan masa depan. Jika
seseorang ingin sukses bahagia dunia akhirat, pelajarilah ka-
rakter kesuksesan itu dan berpikirlah seperti karakter orang-orang
sukses. Dan karakter sukses itu ternyata berangkat dari 11 pilar
karakter yang telah disebutkan tadi. Tanpa berkaraker kuat-po-
sitif, maka seseorang akan larut dalam budaya globalisasi yang
penuh pesona dan menggiurkan. Jangan menunggu Tuhan atau
orang lain merubah karakter diri, dan itu tidak mungkin, kecuali
diri sendiri merubahnya dulu dari dalam. Setelah diri berubah
dari dalam (intrinsik), maka hidayah Allah pun Insya Allah
turun. Jika demikian halnya, maka nilailah pribadi masing-
masing sudah berkarakter kuat-positifkah atau belum terutama
10 karakter tersebut. Sudah barang tentu masih banyak karakter
terpuji yang dimiliki seseorang untuk menghadapi budaya
global dan akhirnya menjadi manusia yang paripurna, bahagia
dunia akhirat.

300 H. Maragustam



Di penghujung tulisan mengukir manusia berkarakter
demi kejayaan dan kemaslahatan umat manusia dunia akhirat,
khususnya bangsa Indonesia ini merupakan pekerjaan yang
sangat menantang dan kompleks. Pengukiran karakter itu harus
digerakkan dari dalam diri (intrinsik) setiap manusia, sekalipun
tetap memperhatikan factor luar. Dalam diri itu ialah mulai dari
merubah mindset. Itulah sebabnya dalam Al-Quran menyebut
kata-kata yang paling banyak menunjukkan potensi dalam diri
manusia ialah berpikir. Seperti “apala ta’gilun, wafi anfusikan apala
tubshirun, apala tatadabbarun, apala ya’qilun, apala tatafakkrun, dan
lain-lain. Hasil dari pengukiran karakter ini akan melahirkan tiga
kelompok manusia (QS. Al-Waqi’ah: 7-56: Pertama, golongan
paling beriman, yaitu mereka yang paling baik dalam ketundukan
kepada Tuhan dan mereka didekatkan kepada Tuhan. Mereka
ini yang karakter kuat-positif 100 %. Kedua, golongan kanan,
yaitu orang-orang yang beramal cukup baik di dunia tetapi tidak
mencapai keunggulan golongan paling beriman. Mereka ini
berkarakter setengah kuat-positif (tidak 100%) yang kadangkala
tergoda dengan ranumnya kehidupan. Ketiga, golongan kiri,
yaitu orang-orang yang gagal dalam mengarungi kehidupan dan
akan mendapat azab di akhirat. Mereka ini berkarakter lemah-
negatif. Wajah orang-orang gagal tampak terhina, tertekan, dan
kepayahan, sedang mereka yang berhasil, wajah mereka tampak
senang dan berseri-seri.

H. INTISARI

Dari diskursus tentang pendidikan karakter berbasis filsafat
pendidikan Islam dapat disimpulkan sebagai berikut:

a. Hakikat pendidikan karakter ialah mengukir dan mem-
praktikan nilai-nilai ke dalam diri peserta didik melalui pen-
didikan, endapan pengalaman, pembiasaan, aturan, dan re-
kayasa lingkungan, dipadukan dengan nilai-nilai intrinsik

Filsafat Pendidikan Islam dalam Membentuk Manusia Berkarakter 301



302

yang sudah ada dalam diri sehingga menjadi landasan dalam
berpikir, bersikap dan perilaku secara sadar dan bebas.
Filosofi dalam pendidikan karakter memandang bahwa sifat
dasar moral manusia ialah positif-aktif atau dualis-aktif,
bukan fatalis-pasif atau netral-pasif. Roh manusia telah di-
celup (shibgah) dengan celupan antara lain beragama samawi
(tauhid) pra ekstensialnya (pada zaman azali) yang dikenal
dengan fitrah munazzalah yang sifat dasarnya baik-aktif. Ke-
mudian diberi fitrah khalgiyah pada waktu bersatu antara
fisik dan roh dalam kandungan ibu, yakni berupa potensi-
potensi yang dapat menerima kebaikan dan kejahatan dan
bersifat aktif terhadap pengaruh luar.

Minimal ada sebelas nilai-nilai utama karakter yang harus
ditanamkan dalam pendidikan Islam yang sumber nilai
sentralnya ialah spiritualitas keagamaan (ma’rifatullah). Dari
ma’rifatullah ini akan memancarkan nilai-nilai utama lainnya.
Strategi pembentukan karakter dalam pendidikan ditempuh
melalui lima rukun strategi yakni (a) Moral Acting mela-
lui habituasi dan pembudayaan, (b) moral knowing, (c) moral
feeling and loving, (d) moral model atau keteladanan, dan (f)
tobat dari dosa dan prilaku yang tidak bermanfaat melalui
tiga rukun yakni takhalli, tahalli, dan tajalli.

Membentuk karakter itu dimulai sejak persenyawaan antara
sperma dan ovum dan setelah lahir dimulai dari dalam diri
sendiri dan keluarga (QS. Ar Ra’d: 11 dan at-Tahrim: 6).
Merubah nasib itu (nasib itu berubah tergantung pada ka-
rakter) mulai dari dalam diri. Dalam diri itu ialah pikiran
atau mindset (pola pikir). Terbentuknya pikiran seseorang di-
pengaruhi disamping dari faktor dalam diri sendiri (endogen),
juga dari faktor luar (eksogen). Selanjutnya bisa ditambah-
kan sikap baru yang positif atau negative. Akal menggabung-
kan sikap baru dengan data-data sebelumnya sehingga
proses pembentukan pikiran semakin kuat dan mendalam.
Wallahu A’lam Bisshawab

H. Maragustam



DAFTAR PUSTAKA

Abbas, Sirajuddin, Ulama’ Syafi’i dan Kitab-kitabnya dari Abad ke
Abad, Jakarta: Pustaka Tarbiyah, 1975.

Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif
Islam, Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2011.

Abdullah Munir, Pendidikan Karakter, Yogyakarta: Pustaka Insan
Madani, 2010.

Abdullah, Abdurrahman Shaleh, Teori-teori Pendidikan Berdasarkan
Al-Qur’an, terj. M. Arifin dan Zainuddin, Jakarta: Rineka
Cipta, 1990.

Abdurrahim, Muhammad Imaduddin, Islam Sistem Nilai Terpadu,
Jakarta: Gema Insani, 2002.

Abdurrahman al-Nahlawi, Usul al-Tarbiyah al-Islamiyah wa
Asalibuha fi al-Bait wa al-Madrasah wa al-Mujtama’, Beirut:
Mutabi” al-Mustaqil, 1996.

Abrasyi al, M. Athiyah, Al-Tarbiyah al-Islamiyah wa Falasifatuha,
Mesir: Isa al-Babi al-Halabi wa Syurakah, 1975.

Abrasyi al, M. Athiyah, Ruh al-Tarbiyah wa al-Ta’lim, Mesir: Dar
al-Thya” al-Kutub al-’Arabiyah, tth..

Abud, Abd al-Gani, al-’Agidah al-Islamiyah al-Aidiologi al-Ma’as
irah, Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1976.

Ahmed, Nizar, The Fundamental Teachings of Quran and Hadith,
New Delhi: Nusrat Ali Nasri for Kitab Bhavan, 1994.

Ainain, Ali Khalil, Falsafah al-Tarbiyah al-Islamiyah fi al-Qur’an al-
Karim, Mesir: Dar al-Fikr al-Arabiy, 1980.

303



Ajiliy, Al-Futuhat al-Ilahiyah bi Taudlh Tafsir al-Jalalain Liddaqaiq
al-Khafifah, Mesir: ‘Isa al-Bab al-Halabi Wasyurakah, tth. Juz
ke-1.

Ali Syari'ati, Ummah dan Imamah suatu Tinjauan Sosiologis ,
Bandung : Pustaka Hidayah, 1989.

Alusiy al, Syihabuddin al-Sayyid Mahmud al-Bagdadiy, Ruh
al-Ma'aniy fi Tafsir Alquran al-Azim wa al-Siba" al-Masaaniy,
Beirut: Dar al-Fikr, 1414 H/1994 M, Juz ke-3, 5 dan 18.

Arifin, Muzayyid, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bina Aksara,
1987.

Asfahaniy al, al-Ragib, Mu’jam Mufradat Alfaz al-Qur’an, Beirut:
Dar al-Fikr, tth.

Ashraf, Ali, Horison Baru Pendidikan Islam, tetj. Sori Siregar, Jakarta:
Pustaka Firdaus, 1993.

Asy’ari, Musa, Filsafat Islam, Sunnah Nabi dalam Berpikir, Yogya-
karta: Lesfi, 2002.

Asy’ari, Musa, Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam Alquran,
Yogyakarta: Lembaga Studi Filsafat Islam, 1992.

Asyqar al, Umar Sulaiman, Mengembalikan Citra dan Wibawa
Ummat, Abu Fahmi (penterjemah), Jakarta: Wacana Lazuardi
Amanah, 1994.

Atsari, al, Syekh Ali Bin Hasan bin Ali bin Abdul Hamid al-
Halaby, Tashfiyah dan Tarbiyah, Upaya Meraih Kejayaan Umat
Muslim, terj. Muslmim al-Atsari dan Ahmas Faiz, Solo:
Pustaka Imam Bukhari, 2002.

Attas al, Syed Muhammad al-Naqueib, Aims and Objectives of
Islamic Education, Jeddah: King Abdul Aziz University,
1979.

Azim, Ali Abdul, Falsafah Al-Ma'rifah fi Al-Qur’an al-Karim,
Kairo: Al-Hajah al-"Ammah al-Syu’un al- Mathabi, 1939 H/
1973 M.

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi Menuju
Milenium Baru, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.

B. Lewis at. Al, The Encyclopaedia of Islam, London: Ej.Brell, 1965.

304 H. Maragustam



Badran, Abdullah (ed), Kitab al-‘llm wa Adab al-Alim wa al-
Muta’allim, Tasnif Al-Imam Muhyiddin Yahya bin Syarh al-
Nawawi, Beirut: Huquq al-Taba” Mahfuzah, 1993.

Baliq, ‘Izzu ad-Din, Minhaj al-Salihin min Ahadis wa Sunnah Khatim
al-Anbiya’” wa al-Mursalin, Beirut: Dar al-Fikr, 1978.

Bambang Q-Anees dan Adang Hambali, Pendidikan Karakter Ber-
basis Al-Quran, Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2008.

Bani al, Muhammad Nashir al-Din, Silsilah al-Ahadis\ al-Da’ifah
wa al-Maudu’ah wa Asaruha al-Sai’ fi al-Ummah, Beirut: al-
Maktab al-Islamiy, 1985.

Bagi al, Muhammad Fuad Abdul, Al-Mu’jam al-Mufakhras li al-Faz
Alquran al-Karim, Beirut: Dar al-Fikr, 1407 H/1987 M.

Bagi al, Muhammad Fuad Abdul, Mu’jam al-Garib al-Qur’an
Mustkhrajan min Saheh al-Bukhari, tth. : Isa al-Halabi, 1950.

Barnadib, Imam, Filsafat Pendidikan, (Pengantar Mengenai Sistem
dan Metode), Yogyakarta: PN Studing, 1982.

Barnadib, Imam, Filsafat Pendidikan, Yogyakarta: Adicita Karya
Nusa, 2002.

Barnadib, Imam, Ke Arah Perspektif Baru Pendidikan, Jakarta: Ditjen
Dikti, Depdikbud, 1988.

Barnadib, Imam, Pemikiran tentang Pendidikan Baru, Yogyakarta:
Penerbit Andi Offset, 1983.

Bastian, Aulia Reza, Reformasi Pendidikan, Yogyakarta: Lappera
Pustaka Utama, 2002.

Bigge, Morris L., Learning Theories for Teachers, USA: Harper and
Row, Publeshers, 1982.

Busyairi Madjidi, Konsep Pendidikan Para Filosuf Muslim: Yogya-
karta, AlI-Amin Press, 1997.

Dani, Bustami A. dkk., Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jakarta: Depar-
temen Agama RI, 1989/1990, Jilid ke-2

Daradjat, Zakiah, Islam dan Kesehatan Mental, Jakarta: Pustaka al-
Husna, 1983.

Depag RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Madinah al-Munawarah:
Thaba’ah al-Mushaf al-Syarif, tth.

Daftar Pustaka 305



Diane Tilman, Living Values Activities for Young Adults, Jakarta:
Grasindo, 2004.

Djaka Soetapa, Ummah Komunitas Religius, Sosial dan Politik dalam
Al-Quran, Yogyakarta: Duta Wacana University & Mutiara
Widya, 1991.

Djumransyah. Filsafat Pendidikan Islam, Malang: Bayu Media, 2008.

Doni Koesoema A, Pendidikan Karakter Strategi Mendidik Anak di
Zaman Global, Jakarta: PT Gramedia, 2010.

Donzel, E. Van, Islamic Desk Reference, Leiden: E.]. Brill, 1994.

Dwiki Setyawan dan Abdullah Mahmud, “Telaah Paradigma
Pemikiran Nurkholis Madjid”, Majalah Rindang, XIX, No. 9,
April 1994.

Eko Endarmoko, Tesaurus Bahasa Indonesia, Jakarta: PT Gramedia
Utama, 2008

Faiz, Fachruddin, Hermenetika Qur’an antara Teks, Konteks, dan
Kontekstualisasi, Yogyakarta: Qalam, 2002.

Faridh, Ahmad, Tazkiyah an-Nufuus, (Edisi Indonesia), Bandung;:
Pustaka, 1990.

Farmawi, al Abd al-Hayy, al-Bidayah fi Tafsir al-Madu'i, Kairo:
Matba’ah al-Hadarah al-'Arabiyah, 1977.

Farugqi, al, Lamya, Women, Muslim Sociay and Islam, USA: American
Trust Publicatioan, 1991.

Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, Chicago: Biblio-
theca Islamica, Minneapolis, 1980.

Ghazali al, Imam, Thya “Ulum al-Din, ttp: Dar al-Fikr, 1395 H/1975
M, Jilid ke-3, Juz ke-8.

Gunaimah, Muhammad Abdul Rahim, Tarikh al-Juj’iyat al-
Islamiyah al-Kubra, Marokko: Dar Ettiba’ah, 1953.

H.De Vos, Pengantar Etika, terj. Soejono Soemarhono, Yogyakarta:
Tiara Wacana, 1987.

Haitsami, Ali bin Abi Bakr, Majmu’ al-Zawaid, Al-Qahirah: Dar
al-Riyan, 1407 H, Juz ke-1.

Hajazy al, Hasan bin Ali, Manhaj Tarbiyah Ibnu Qayyim, terj. Muzaidi
Hasbullah, Jakarta: Pustaka Al-Kautasar, 2001.

306 | H. Maragustam



Hanafi al, Musthafa bin Abdillah al-Qasthanthin al-Rumiy, Kasyf
al-Zunun, Beirut: Dar al-Kutb al-‘Ilmiyah, 1992, Juz ke-1.
HAR. Gibb and J.H. Krames, Shorter Encyclopedia of Islam, Leiden:

E.J. Brill, 1974.

Harefa, Andrias, Menjadi Manusia Pembelajar, Jakarta: Kompas
Media Indonesia, 2001.

Hury al, Ahmad Muhammad, Min Akhlaq al-Nabiy, terj. Masdar
Helmy, Bandung: Gema Risalah Press, 1995.

Ibnu ‘Abbas, Tanwir al-Migbas Min Tafsir Ibnu “Abbas, Beirut: Dar
al-Ulum, tth.

Ibnu Katsir, Imam al-Jalil al-Hafidz ‘Imadudin Abil Fida Ismail,
Tafsir Alquran al-’Azim, Beirut: Maktabah al-Nuur al-' [Imiyah,
1412M /1991, Juz ke-1, 2 dan 3.

Ibrahim Elfiky, Terapi Berpikir Positif, Jakarta: Zaman, 2012.

Ibyari al, Ibrahim, Al-Mausu’ah al-Qur’aniyah al-Muyassarah,
Kairo: Muassasah al-"Arab, 1394 H/1974 M.

Ichsan S. Putra, dkk, Sukses dengan Soft Skills, Bandung: Direktorat
Pendidikan ITB, 2005.

Igbal, Asep Muhammad, Yahudi dan Nasrani dalam Al-Quran,
Hubungan Antaragama Menurut Syekh Nawawi Banten, Jakarta:
Teraju, 2004.

Ismail, Syekh Ibrahim bin Ismail, Al-Syarh Ta’lim al-Muta'llim,
Indonesia: Maktabah Dar Ihya” al-Kutub al-"Arabiyah, tt.

Jabbar, Umar Abdul, Siyar wa Tarjim Ba’ad ‘Ulamaaina fi al-Qarn
al-Rabi” *Asyar li al-Hijrah, Makkah: Al-Maktabah li al-Tiba’ah
wa al-I'lam, 1385.

Jalal, Abdul Fatah, Min al-Usul al-Tarbiyah fi al-Islam, Beirut: Dar
al-Fikr, 1977.

Jalaluddin dan Idi, Abdullah, Filsafat Pendidikan, Manusia, Filsafat
dan Pendidikan, Jakarta: Gaya Media Pratama, 2002.

Jalaluddin Rahkmat, Islam Aktual, Bandung: Mizan, 1992.

Jamal, Muhammad Abdul Mun’im, Tafsir al-Farid i al-Qur’an al-
Majid, Mesir: ttp. 1952, Jilid III.

Daftar Pustaka 307



Jamali al, Muhammad Fadhil, Tarbiyah al-Insan al-Jadid, Tunisia:
Al-Syirkah al-Tunisia Thurnisiyah Littauzi, 1967.

Jauhari, Thanthawi, Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, Taheran:
Intisyarat Aftabi, 1350 H.

Jauziyah al, Ibnu al-Qayyim al Jauziyah, Madarij al-S{alikih, Beirut:
Dar al Kutub al-Hikmabh, tt.

Jauziyah al, Muhammad bin Abi Bakar bin Qayyim, Tajfah al-
Maudud bi Ahkam al-Maulud, Beirut: Dar al-Kutb al-Ilmiyah,
1994.

Jobrahim dan Saudi Berlian, Islam dan Kesenian, Yogyakarta:
Majelis Kebudayaan Muhammadiyah Universitas UAD, 1980.

Kailani, al Majid Irsan, Al-Fikr al-Tarbawiy ‘Inda Ibnu Taimiyah,
Madinah: Maktabah Dar al-Turas, 1986.

Kailani, al Majid Irsan, Falsafah al-Tarbiyah al-Islamiyyah, Mekkah:
Maktabah Hadiy, 1987.

Khallaf, Abd al-Wahab, Usul Figh, Kairo: Lit Taba’ah wa al-
Nasyar wa al-Tauzi’, 1978.

Khayyath, Yusuf dan Mir’astily, Nadim, “Al-Mudhatalihat al-
IImiyah wa al-Fanniyyah,” dalam Lisan al-Arab al-Muhith,
karya Ibnu Mandzur, Lebanon: Dar Lisan al-"Arab, tth.

Ki. RBS. Fudyartanto, Psikologi Pendidkan dengan Pendekatan Baru,
Yogyakarta: Global Pustaka Utama, 2002.

Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu, Jakarta: Penerbit Teraju, 2005.

Kuntowijoyo,, Identitas Politik Umat Islam, Bandung: Mizan, 1997.

Lang, Jeffrey, Bahkan Malaikatpun Bertanya: Membangun Sikap Ber-
Islam Yang Kritis, terj. Abdullah Ali, Jakarta: Serambi Ilmu
Semesta, 2004.

Langgulung, Hasan, Pendidikan Islam Menghadapi Abad ke-21,
Jakarta: Pustaka al-Husna, 1988.

Langgulung, Hasan, Asas-asas Pendidikan Islam, Jakarta: Al-Husna
Zikra, 2000.

Loren Bagus, Kamus Filsafat, Jakarta: Gramedia, 2000.

M.Th.Moutsma, AJ.Wensinch, dkk (ed), Fierst Encyclopaedia of
Islam 1913-1936, Volume VI, Leiden: E.J.Brill, 1987.

308 H. Maragustam



Ma’luf, Loes, al-Munjid fi al-Lugah wa al-A’lam, Beirut: Dar al-
Masyriq, 1987.

Madjid, Nurcholish, Masyarakat Religius, Membumikan Nilai-nilai
Islam dalam Kehidupan Masyarakat, Jakarta: Paramadina, 2000.

Madkur, Ibrahim, Mu'jam al-"Ulum al-Ijtima’iyah, Mesir: al-
Maktabah al-Misriyyah al-"Ammah, 1975.

Magnujah, Muhammad Jawwad, Tafsir al-Kasyif, Lebanon: Dar
al-Ilm li al-Malayin, 1969, Jilid V.

Mahmud, Ali Abdul Halim, Akhlak Mulia, terj. Abdul Hayyie al-
Kattani, Jakarta: Gema Insani, 2004.

Maksum H., Madrasah Sejarah dan Perkembangannya, Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1999.

Maliky, Syekh Ahmad Shawiy, Al-Shawiy ‘Ala al-Jalalain, Beirut:
‘Isa al-Bab al-Halabi Wasyukabh, ttp. Juz ke-1

Maraghi al, Ahmad Musthafa, Tafsir al-Maraghi, Beirut: Al-Babi
al-Halabi wa Syirkah, 1974.

Maragustam, Mencetak Pembelajar Menjadi Insan Paripurna (Falsafah
Pendidikan Islam), Yogyakarta: Nuha Litera, 2010.

Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani, Yogya-
karta: Data Media, 2007.

Maragustam, Pemikiran Nawawi, Syekh Muhammad al-Bantani
Tentang Wanita Dalam Tafsir al-Munirnya, Puslit IAIN Sunan
Kalijaga, Yogyakarta, 1998.

Maragustam, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani, Yogya-
karta: CV Datamedia, 2007.

Mas'ud, Abdurrahman, Intelekual Pesantren, Perhelatan Agama dan
Tradisi, Yogyakarta: LkiS, 2004.

Mashuri HP. Azaz-azas Belajar, Semarang: IKIP Semarang Press,
1990.

Mastuhu, Memberdayakan Sistem Pendidikan Islam, Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1999.

Mawardi al, Abi al-Hasan ‘Ali bin Muhammad bin Habib al-
Bashariy, AI-Nuktu wa al-"Uyun Tafsir al-Mawardiy, Beirut: Dar
al-Kutb al-"Ilmiyabh, tt. Juz ke-2 dan juz-5

Daftar Pustaka 309



Mohamed, Yasien, Insan Yang Suci, terj. Masyhur Abadi, Bandung;:
Mizan, 1997.

Mohammad Nuh, Pendidikan Karakter Mendesak Diterapkan
(makalah), Media Center Diknas, 2010.

Morris L. Bigge, Learning Theories for Teachers, USA: Harper and
Row, Publisher, Inc, 1982.

Mudhory K, Bahaudin, Dialog Masalah Ketuhanan Yesus, Jakarta:
Kiblat Centre, 1981.

Mudji Sutrisno SJ, Dialog Kritis dan Identitas Agama, Bandung:
Mizan, 1994.

Muhaimin, Wacana Pengembangan Pendidikan Islam, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2003.

Muhammad Quraish Shihab, Wawasan al-Quran, Bandung:
Mizan, 1997.

Muhammad Ali al-Shabuni, Mukhtashar Tafisr Ibnu Katsir, Beirut:
al-Maktabah al-al-"Ashriyah, 2004.

Muhammad Ali al-Shabuni, Mukhtashar Tafisr Ibnu Katsir, Beirut:
al-Maktabah al-al-" Ashriyah, 2004.

Muhammad Ali, Pengembangan Kurikulum di sekolah, Bandung;:
Sinar Baru, 1989.

Muhammad Bagqir al-Shadr, Sejarah Dalam Perspektif Al-Qur’an,
Sebuah Analisis, Jakarta: Pustaka Hidayah, 1993.

Muhammad Fuad Abdul Bagi, AI-Mu'jam al-Mufakhras li Alfadz
al-Quran al-Karim, Beirut: Dar al-Fikr, 1987

Muhammad Yusuf Musa, Al-Quran wa al-Falasifah, Kairo Mesir:
Dar al-Ma’arif, 1958.

Mulyana, Rohmat, Mengartikulasikan Pendidikan Nilai, Bandung;:
Alfabeta, 2004.

Munadi, Muhammad Abd al-Rauf, Al-Taa’rif, Damsyiq: Dar al-
Fikr, 1410 H, Juz L.

Munawwar al, Said Agil Husin, Aktualisasi Nilai-nilai Qur’ani
Dalam Sistem Pendidikan Islam, Jakarta: Ciputat Press, 2005.

Munawwir, Ahmad Warson, Al-Munawwir Qamus ‘Arabiyiy-
Indonesiyyi, Yogyakarta: Ponpes al-Munawwir, 1984.

310 H. Maragustam



Musa, Muhammad Yusuf, Al-Figh al-Islamy, tt.:Dar al-Kutb al-
Hadisah, 1956.

Muslich, Masrur, Pendidikan Karakter Menjawab Tantangan Krisis
Multidimensional, Jakarta: Bumi Aksara, 2011.

Musthafa, Ibrahim, dkk., Al-Mu’jam al-Wasith, Taheran: Al-
Maktabah al-'Ilmiyah, tt. Juz ke-1.

Nahlawi al, Abdurrahman, Usul al-Tarbiyah al-Islamiyah wa
Asalibuha fi< al-Bait wa al-Madrasah wa al-Mujtama’, Beirut:
Muthabi” al-Mustaqil, 1996.

Nashir bin Sulaiman al-Umar, Al-Hikmah (Edisi Indonesia),
Bandung: Pustaka Hidayah, 1995.

Nashori, Fuad, Potensi-potensi Manusia, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2003.

Nasr, Seyyed Hossein (ed), Ensiklopedi Tematis Spiritualitas Islam:
Manifestasi, terj. Tim Mizan, Bandung: Penerbit Mizan, 2003.

Nasuha, Ahmad Chazin, “Epistemologi”, dalam Pesantren, No. 1
VOL. VI, 1989.

Nasustion, Harun dkk. (editor), Ensiklopedi Islam di Indonesia,
Jakarta: Dirjen Binbaga PT Agama Islam, 1987 M /1988 M.

Nasustion, Harun, Akal dan Wahyu dalam Islam, Jakarta: UI Press,
1986.

Nasustion, Harun, Filsafat dan Mistisisme Dalam Islam, Jakarta:
Bulan Bintang, 1978.

Nasustion, Harun, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jakarta:
Bulan Bintang, 1974, Jilid ke-2.

Nasustion, Harun, Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan
Gerakan, Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Nasustion, Harun, Teologi Islam Aliran-aliran Sejarah Analisa Per-
bandingan, Jakarta: Ul-Press, 1986.

Nata, Abddin, Filsafat Penididkan Islam, Jakarta: Logos Wacana
IImu, 2001.

Nawawi al, Imam Yahya bin Syarf al-Din al-Nawawi, Syarh Matan
al-Arab’in al-Nawawiyah fi al-Ahadis al-Sahehah al-Nabawiyah,
Beirut: Dar al-Fikr, tth.

Daftar Pustaka 311



Nawawi al-Bantani, Syekh, Maraqgi al-’"Ubudiyah, Syarh ‘ala Matn
Bidayah al-Hidayah, Semarang: Toha Putra, tth.

Nawawi, Syekh Muhammad al-Bantani, Bahjah al-Wasail bi Syarh
Masail, Semarang: Toha Putra, tth.

Nawawi, Syekh Muhammad al-Bantani, Murah Labid Tafsir li Kasyf
Ma’na Qur’an Majid, Mesir: Dar Thya al-Kutb al-’Arabiyah li
Ashhabiha "Isa al-Bab al-Halabi wa Syurakah, tth., Juz ke-1
dan 2.

Nawawi, Syekh Muhammad al-Bantani, Nasaih al-'Ibad, Syarh
al-Munabbihat ‘ala al-Isti’dad Ii Yaum al-Ma’ad, Semarang;:
Maktabah wa Mathba’ah, Karya Thaha Putra, tth.

Nizar, Samsul, Filsafat Pendidikan Islam, Pendekatan Historis,
Teoritis dan Praktis, Jakarta: Ciputat Press, 2002.

Noer, Deliar, Gerakan Moderen Islam di Indonesia 1900-1942, Jakarta:
LP3ES, 1982.

Penrice, Jhon, A Dictionary and Glossary of The Koran, New York,
Praeger Publisher, 1971.

Poerbakawaja, Soergarda, Ensiklopedi Pendidikan, Jakarta: Gunung
Agung, 1976.

Poerwadarminta, W.J.S., Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta:
Balai Pustaka, 2005, Edisi Ketiga.

Poespowijojo, Soerjanto dan.Betends, K (ed.), Sekitar Manusia:
Bunga Rampai tentang Manusia, Jakarta: Gramedia, 1978.
Qalani al, Ahmad (ed.) Kasyf al-Khafa’ , Beirut: Muassasah al-

Risalah, 1405 H, Edisi 1V, Juz ke-2.

Qaradawiy, Yusuf, Al-Halal wa al-Haram fial-Islam, Kairo: Maktabah
Wahbah, 1991.

Qaradawiy, Yusuf, Ijtihad dalam Masyarakat, terj. Ahmad Syathori,
Jakarta: Bulan Bintang, 1987.

Qaradawiy, Yusuf, Taysir al-Figh Lilmuslim al-Ma’asir fi Dau’ al-
Qur’an wa al-Sunnah, Beirut: Risalah Publishers, 1421 H/2000
M.

Qarashi al, Baqir Sharif, Seni Mendidik Islami, terj. Mustofa Budi
Santoso, Jakarta: Pustaka Zahra, 2003.

312 | H. Maragustam



Qasimiy al, Muhammad Jamal al-Din, Tafsir al- Qasimiy, Mesir:
Dar al-Thya al- kutub Al-Arabiyah, 1958.

Qutub, Sayyid, Al-"Adalah al-Ijtima’iyyah fi al-Islam, Beirut: Dar al-
Syurugq, 1974.

Rahman, Fazlur, Islam and Modernity, Transformation of an Intellectual
Tradition, USA: The University of Chicago Press, 1982.

Rahman, Fazlur, Major Themes of the Qur’an, Minneapolis USA:
Bibliotheca Islamica, Inc., 1989, Second Edition.

Raziy al, Imam Muhammad, Tafsir al-Fakhr al-Raziy al-Musytahar
bi al-Tafsir al-Kabir wa Mafatih al-Gaib, Beirut: Dar al-Fikr,
1415 H/1995 M, Juz XIX.

Rida, Muhammad Jawad, al-Fikr al-Tarbawiy al-Islamiy, Mugqaddimah
fi Usulih al-Ijitima’iyyah wa al-"Aqlaniyah, Kuwait: Dar al-Fikr
al-"Arabiy, 1980.

Ridha, Muhammad Rasyid, Tafsir Alquran al-Hakim al-Syahir bi
Tafsrir al-Manar, Beirut: Dar al-Fikr, ttp. tt., Jilid ke-1, 4 dan 5.

Sadullah, Uyoh, Pengantar Filsafat Pendidikan, Bandung: Alfabeta,
2003.

Saleh, Muntaha Azhari dan Abdul Mun'im (Penyunting), Islam
Indonesia Menatap Masa Depan, Jakarta: P3M, 1988.

Salim, Peter dan Yenni Salim, Bahasa Indonesia Kontemporer,
Jakarta: Modern English Press, 1991.

Sarkis, Yoesoef Alian, Dictionary of Arabic Printed Books from
Beginning of Arabic Prenting Until the End of 1339 H/1919 M,
t.p., Kairo, 1928.

Shadr ash, M. Bagqir, Sejarah dalam Perspektif Alquran Sebuah
Analisis, terj, M.S. Nasrullah, Jakarta: Pustaka Hidayah, 1993.

Shalih al, Shubh, Manhal al-Waridin, Syarh Riyad al-Salihin, Beirut:
Dar al-"Ilmi lil Malayiin, 1977, Jilid ke-1.

Shihab, M. Quraish, Membumikan Al-Quran, Fungsi Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992.

Shihab, M. Quraish, Mukjizat Alquran, Ditinjau dari Aspek Ke-
bahasaan, Isyarat Ilmiyah dan Pemberitaan Gaib, Bandung:
Penerbit Mizan, 1997.

Daftar Pustaka 313



Shihab, M. Quraish, Studi Kritis Tafsir Al-Manar, Bandung: Pustaka
Hidayat, 1994.

Shihab, M. Quraish, Wawasan Al-Quran, Tafsir Maudhu'i atas
Pelbagai Persoalan Umat, Bandung: Penerbit Mizan, 1977.
Shubhi, Ahmad Mahmud, Fi ‘Ilm al-Kalam: Dirasah al-Falsafiyyah
li Ara’ al-Firaq al-Islamiyyah, Mesir: Muassasah al-Saqafah al-

Jami’iyyah, 1982, Jilid ke-3.

Sulaiman, Fathiyah Hasan, Maz"ahib fial-Tarbiyah Bahs” al-Maz"hab
al-Tarbawiy 'Ind al-Gazali, Mesir: Maktabah Nahdhah, 1964.

Sumaryono, E., Hermeneutik: Sebuah Metode Filsafat, Yogyakarta:
Kanisius, 1999.

Suseno, Franz Magis, Etika Dasar; Masalah-masalah Pokok Filsafat
Moral, Yogyakarta: Kanisius, 1987.

Suyanto, Urgensi Pendidikan Karakter (makalah), Ditjen Mandik-
dasmen, Kemenpendiknas, 2009.

Syaibani al, Omar Mohammad al-Taumy, Falsafah Pendidikan
Islam, terj. Hasan Langgulung, Jakarta: Bulan Bintang, 1979.

Syalabi, Ahmad, Tarikh al-Tarbiyah al-Islamiyah, Kairo: al-Kasyaf,
1954.

Syam, Mohammad Noor, Filsafat Pendidikan dan Dasar Filsafat
Kependidikan Pancasila, Surabaya: Usaha Nasional, 1986.
Syarbini, asy, Al-Hathib, As-Siraj al-Munir, Beirut: Dar al-Fikr,

tth.

Syiraziy al, Abu Thahir Muhammad bin Ya’qub al-Fairuzaabaadiy
al-Syafi'i, Tanwir al-Migbas min Tafsir Ibnu “Abbas, Singapura:
Maktabah wa Mathba’ah Saliima, 1370 H/1951 M.

Symsu, Nazwar, Al-Quran Tentang Al-Insan, Jakarta: Ghalia
Indonesia, 1983.

Tafsir, Ahmad, Ilmu Pendidikan Dalam Perspektif Islam, Bandung:
Remaja Rosdakarya, 1992.

Thaba’thaba’i al, Al-Sayyid Muhammad Husain, Al-Mizan fi
Tafsir Alquran, Beirut: Mansurat Muwassasah, 1411 H/1991
M, Jilid ke-1 dan ke-4

314 | H. Maragustam



Thabariy al, Tafsir al-T{abariy al-Musamma Jami” al-Bayan fi Ta"wil
al-Qur’an, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1412 H/1992 M.

Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia, Depdikbud,
Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1989.

Ulwan, Abdullah, Tarbiyah al-Aulad fi al-Islam, Beirut: Littiba’ah
wa al-nasyar wa al-tauzi’, 1398 H/1976 M, Juz 1 dan 2.

Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional (Sisdiknas) dan Penjelasannya, Jogjakarta: Media
Wacana, 2003.

UU RI Nomor 14 Tahun2005 tentang Guru dan Dosen, Jakarta:
Novindo Pustaka Mandiri, 2006.

William F. O'neil, Ideologi-ideologi Pendidikan, Omi Intan Naomi
(penterjemah), Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001.

Yaqub, Ali Musthafa, “ Etika Belajar Menurut Az-Zarnuji,” Pe-
santern, Vol.III, No. 3, Februari, 1986.

Yasien Mohammad, Insan Yang Suci, Konsep Fitrah Dalam Islam,
Bandung: Mizan, 1997.

Yunus, Mahmud, Sejarah Pendidikan Islam, Jakarta: Hidakarya
Agung, 1990.

Zamakhsyari al, Abu Al-Qasim, Mahmuud bin Umar, Al-Kasysyaf
‘An Hagqaiq al-Tanzil, Beirut: Dar al-Fikr, 1977, Jilid ke-1.
Zuharini, dkk., Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara,

1992.

Daftar Pustaka 315



316



TENTANG PENULIS

MARAGUSTAM, nama lengkapnya Maragustam Siregar lahir di
Tapanuli Selatan Sumatera Utara, Tanggal 1 Oktober 1959. Meraih
gelar sarjana (S1) pada Fakultas Tarbiyah IAIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta (1986) Jurusan Bahasa Arab, S2 dan S3 (Doktor) dari
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta konsentrasi Pendidikan Islam.
Sekarang sebagai Guru Besar di UIN Sunan Kalijaga dalam bidang
ilmu Filsafat Pendidikan Islam. Tahun 2000-2004 dipercaya se-
bagai Pembantu Dekan Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan
Kalijaga. Semenjak tahun 2005 sampai 2011 menjabat sebagai
Pembantu Rektor Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta. Mulai 2011-2015 menjabat sebaga Ketua Program
Studi Pendidikan Islam Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga. Tahun
2016-2017 menjabat sebagai Sekretaris Kopertais Wilayah III D.I.
Yogyakarta. Tahun 2017 menjabat sebaga Ketua Prodi Program
Doktor Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta sampai sekarang. Disamping sebagai dosen
tetap pada Fakultas Tarbiyah UIN Sunan Kalijaga, juga seba-
gai dosen Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga (S.2 dan S.3), dosen
Pascasarjana UIN Raden Intan Lampung (S.2 dan S3), dosen
Pascasarjana Universitas Nahdlatul Ulama Surakarta (5.2 dan S.3),
dosen Pascasarjana S3 UNWAHAS Semarang, dosen Pascasarjana
Ul Yogyakarta, dan dosen Pascasarjana Program Doktor (5.3)
IAIN Purwokerta Jawa Tengah.

Sejumlah karya-karya yang telah dipublikasikan di antara-
nya; Pemilihan Umum Mahasiswa Tahun 2009 UIN Sunan Kalijaga,

317



Yogyakarta: Bidang Kemahasiswaan UIN Sunan Kalijaga, 2009,
Panduan Beasiswa dan Dharmasiswa, Yogyakarta: UIN Sunan Kali-
jaga, 2009, Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani, Yogya-
karta: CV Datamedia, 2007, Mencetak Pembelajar Menjadi Insan
Paripurna (Falsafah Pendidikan Islam), Yogyakarta: Nuha Litera,
2010, Pedoman Pengembangan Mahasiswa Menjadi Pembelajar Yang
Sukses (Strategi Kunci Pengembangan Jati Diri dan Sukses Studi),
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2010, Pengembangan Soft Skills
Pembelajar untuk Meraih Sukses (Pemikiran pendidikan melalui kegiatan
intrakurikuler dan ekstrakurikuler), Yogyakarta: Jurnal Kopertais
Wilayah III, NO. 22 TH. XIII/2007 dan berbagai tulisan dijurnal
nasional dan internasional.

Disamping aktif sebagai dosen, juga aktif di berbagai seminar
sebagai nara sumber dan trainer dalam pelatihan.

Yogyakarta, Desember 2018

318



Manusia adalah makhluk paling sempurna, paripurna dan misteri
(tak terduga). Saking banyaknya daya-daya manusia, sehingga tidak ada
seorang pun yang dapat melukiskan karakteristiknya secara tepat. Alquran
pun menyebut manusia sebagai “ahsan at-tagwim” (sebaik-baik kejadian
makhluk alias insan paripurna). Membentuk manusia (peserta didik)
berkarakter harus sejalan dengan informasi yang diberikan Sang Pencipta
karena Dialah Yang Paling Tahu karakteristik jati diri yang diciptakan-Nya itu.
Untuk itu para ahli dan praktisi pendidikan, harus lebih dulu memahami dan
berkonsultasi dengan Allah SWT dan rasulNya melalui Alquran dan Hadis.
Dengan pemahaman tersebut, pembentukan peserta didik berkarakter akan
sesuai fitrah dan sunnatullah sehingga keberhasilannya signifikan.

Karena begitu sulitnya membentuk manusia berkarakter-berakhlak
mulia itu, dapat dipahami betapa ketatnya syarat-syarat seorang pendidik
yang diberikan oleh para ahli dan filosuf. Hal itu karena pendidik besar
pengaruhnya dalam pembentukan karaker peserta didik. Maka pendidik
ditempatkan sebagai ulama, pewaris para nabi yang harus suci dari noda dan
dosa, dan ilmuan atau muallim sangat dihormati di dunia dan akhirat. Dengan
syarat yang ketat itu diharapkan pendidik dapat membentuk peserta didik
berkarakter religius, cinta ilmu, integritas, tanggung jawab dan karakter positif
lainnya. Atau paling tidak jangan sampai para pendidik merusak fitrah peserta
didik. Manusia dari sang Pencipta adalah baik, dan menjadi rusak ditangan-
tangan manusia.

Pembentukan karakter haruslah dilakukan melalui lima rukun
strategi yakni (1) acting the good dengan habituasi dan pembudayaan, (2)
knowing the good, (3) feeling and loving the good, (4) memberi
uswah/keteladanan yang baik, dan (5) pertobatan dari dosa dan sesuatu yang
tidak bermanfaat dengan cara takhalli, tahalli, dan tajalli. Pembentukan
karakter tersebut dimulai dari usia dini (dalam kandungan) sampai akhir hayat
dan bersinergi antara lingkungan sekolah, keluarga, masyarakat, media sosial
(medsos), dan lembaga lainnya. Wallahu A'lam Bishshawab.

ISBN 978-602-53025-2-7

9786025302527




