
DISHARMONI ANTARA PRAKTIK MAHAR KHITBAH DAN 

KETENTUAN FATWA MAJELIS PERMUSYAWARATAN ULAMA ACEH 

NO. 5 TAHUN 2016 (STUDI DI MUKIM LAMREUNG, KECAMATAN 

KRUENG BARONA JAYA, KABUPATEN ACEH BESAR) 

HALAMAN JUDU L 

 
 

TESIS 

 

DISUSUN DAN DIAJUKAN KEPADA FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA  

UNTUK MEMENUHI SEBAGIAN DARI SYARAT-SYARAT  

MEMPEROLEH GELAR MAGISTER HUKUM  

 

OLEH: 

 

AHMAD MUSTOLIH, S.H. 

NIM. 23203012069 

 

 

PEMBIMBING: 

Prof. Dr. H. KHOIRUDDIN, M.A 

 

 

MAGISTER ILMU SYARI’AH 

FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

2026 

  



  

ii 

 

ABSTRAK 

Praktik pemberian mahar pada saat khitbah merupakan bagian dari tradisi adat 

yang masih dijalankan oleh masyarakat Mukim Lamreung, Kecamatan Krueng Barona 

Jaya, Kabupaten Aceh Besar. Dalam praktik tersebut, emas yang diberikan saat 

khitbah dipandang sebagai bagian dari mahar dan memiliki konsekuensi hukum adat 

apabila terjadi pembatalan. Apabila pembatalan dilakukan oleh pihak laki-laki, mahar 

dinyatakan hangus, sedangkan apabila pembatalan berasal dari pihak perempuan, 

maka berlaku kewajiban pengembalian mahar secara ganda. Praktik ini menunjukkan 

adanya perbedaan mendasar dengan ketentuan Fatwa Majelis Permusyawaratan 

Ulama Aceh Nomor 5 Tahun 2016 yang mewajibkan pengembalian seluruh mahar 

yang diberikan sebelum akad nikah tanpa membedakan pihak yang membatalkan. 

Perbedaan tersebut melahirkan kondisi disharmoni antara norma keagamaan formal 

dan praktik adat yang hidup dalam masyarakat. 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan (field research) dengan 

pendekatan sosiologis-yuridis. Data diperoleh melalui wawancara mendalam, 

observasi, dan studi dokumentasi yang melibatkan tokoh adat, tokoh agama, aparatur 

gampong, serta masyarakat yang pernah terlibat dalam proses khitbah. Untuk 

menganalisis pola kepatuhan masyarakat terhadap adat dan fatwa, penelitian ini 

menggunakan Teori Ketaatan Hukum dari H.C. Kelman yang membagi ketaatan ke 

dalam tiga bentuk, yaitu compliance, identification, dan internalization. Teori ini 

digunakan untuk menjelaskan mekanisme sosial yang memengaruhi pilihan 

masyarakat dalam mematuhi atau mengabaikan suatu norma hukum. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa disharmoni antara Fatwa MPU Aceh dan 

praktik adat di Mukim Lamreung dipengaruhi oleh dominannya ketaatan masyarakat 

terhadap adat melalui tiga pola utama. Pertama, compliance, kepatuhan pada adat 

didorong oleh adanya sanksi sosial dan hukum adat (reusam) yang tegas bagi 

pelanggar, sehingga masyarakat mematuhi untuk menghindari hukuman, sanksi, atau 

konflik dengan aparat gampong (desa). Kedua, identification, kepatuhan lahir dari 

dorongan untuk mempertahankan hubungan emosional serta posisi sosial dalam 

masyarakat. Adat tersebut dipatuhi karena mendapat legitimasi dari tokoh-tokoh lokal 

yang dihormati, yang merupakan panutan bagi mereka. Ketiga, internalization, 

masyarakat menganggap tradisi ini sebagai mekanisme sadd al-dzari’ah (pencegahan) 

dan sistem nilai untuk menjaga harga diri (marwah) dan kehormatan keluarga dari aib 

sosial akibat pembatalan. Hal ini menjadikan adat lebih sesuai dengan nilai-nilai 

internal masyarakat dibandingkan norma formal fatwa. 

Kata kunci : Khitbah, Mahar, Fatwa MPU Aceh.  



  

iii 

 

ABSTRACT 

The practice of giving mahar during the khitbah stage remains part of the 

customary tradition upheld by the community of Mukim Lamreung, Krueng Barona 

Jaya District, Aceh Besar Regency. In this practice, the gold given during khitbah is 

regarded as part of the mahar and carries customary legal consequences in the event 

of cancellation. If the cancellation is initiated by the male party, the mahar is deemed 

forfeited, whereas if the cancellation is initiated by the female party, an obligation to 

return the mahar in double applies. This practice demonstrates a fundamental 

divergence from the provisions of Aceh Fatwa Majelis Permusyawaratan Ulama Aceh 

Fatwa Number 5 of 2016, which requires the return of all mahar given prior to the 

marriage contract regardless of which party cancels the engagement. This divergence 

gives rise to a condition of disharmony between formal religious norms and living 

customary practices within the community. 

This study employs qualitative field research with a socio-legal approach. Data 

were collected through in-depth interviews, observation, and document analysis 

involving customary leaders, religious figures, village officials, and community 

members who had previously been involved in the khitbah process. To analyze 

patterns of community compliance with customary law and religious fatwas, this 

research applies H.C. Kelman’s Theory of Legal Compliance, which categorizes 

compliance into three forms: compliance, identification, and internalization. This 

theory is used to explain the social mechanisms influencing the community’s choices 

in adhering to or disregarding particular legal norms. 

The findings indicate that the disharmony between the Aceh MPU Fatwa and 

customary practices in Mukim Lamreung is influenced by the dominance of 

community compliance with customary law through three main patterns. First, 

compliance, where adherence to customary norms is driven by the existence of firm 

social and customary sanctions (reusam) imposed on violators, leading community 

members to comply in order to avoid punishment, sanctions, or conflict with village 

authorities. Second, identification, in which compliance emerges from the motivation 

to maintain emotional relationships and social standing within the community. The 

customary rules are obeyed because they are legitimized by respected local figures 

who serve as role models. Third, internalization, whereby the community perceives 

this tradition as a form of sadd al-dharī‘ah (preventive mechanism) and a value system 

aimed at safeguarding personal dignity (marwah) and family honor from social 

disgrace resulting from the cancellation of khitbah. Consequently, customary norms 

are perceived as more aligned with the community’s internal values than the formal 

norms embodied in the fatwa. 

Keywords : Engagement, Dowry, Aceh MPU Fatwa.  



  

iv 

 

HALAMAN PERSETUJUAN TESIS 

Hal: Tesis Saudara Ahmad Mustolih, S.H. 

Kepada Yth.,Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum 

UIN Sunan Kaljiaga 

Yogyakarta 

Assalamu’alaikum Wr.Wb. 

Setelah membaca, meneliti, dan mengoreksi serta menyarankan perbaikan 

seperlunya,maka kami berpendapat bahwa tesis saudara:  

Nama : Ahmad Mustolih, S.H. 

NIM : 23203012069 

Judul : Disharmoni Antara Praktik Mahar Khitbah Dan Ketentuan Fatwa Majelis 

Permusyawaratan Ulama Aceh No. 5 Tahun 2016 (Studi Di Mukim 

Lamreung, Kecamatan Krueng Barona Jaya, Kabupaten Aceh Besar) 

sudah dapat diajukan kepada Program Studi Magister Ilmu Syari’ah Fakultas Syari’ah 

dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta sebagai salah satu syarat memperoleh 

gelar sarjana Megister Hukum. 

Dengan ini kami mengharap agar tesis atau tugas akhir saudara tersebut di atas dapat 

segera dimunaqasyahkan. Atas perhatiannya kami ucapkan terima kasih. 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

Yogyakarta, 05 Desember 2025 M 

  14 Jumadil Akhir 1447 H 

Pembimbing,  

 

 

 

      Prof. Dr. H. Khoiruddin, M.A 

      NIP. 19641008 199103 1 002 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga FM-UINSK-BM-05-03/RO 



  

v 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

  



  

vi 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama  : Ahmad Mustolih 

NIM  : 23203012069 

Prodi  : Magister Ilmu Syari’ah 

Fakultas : Syari’ah dan Hukum 

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya 

saya sendiri kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya dan bebas dari 

plagiarisme. Jika di kemudian hari terbukti bukan karya sendiri atau melakukan 

plagiasi maka saya siap ditindak sesuai dengan ketentuan hukum yang berlaku. 

 

Yogyakarta, 30 Desember 2025 M 

08 Rajab 1447 H 

Saya yang menyatakan, 

 

Ahmad Mustolih, S.H. 

NIM. 23203012069 

  



  

vii 

 

MOTTO 

  

۝٥ يُسْراً َّ الْعُسْــــــــــــــــــــــــــــــــــرَِّ مَعََّ فاَِن َّ  

“Maka, sesungguhnya beserta kesulitan ada kemudahan”. 

Al-Insyirah [94]: 5  



  

viii 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

Tesis ini penulis persembahkan kepada Ayah dan Ibu tercinta, 

Bapak Tuban dan Ibu Suripah, 

semoga Allah Ta’ala senantiasa melimpahkan rahmat, kesehatan, dan keberkahan 

atas setiap doa yang mereka panjatkan tanpa lelah. 

Dari merekalah penulis belajar tentang ketulusan, kesabaran, dan cinta yang ikhlas 

karena Allah. 

Untuk adik kecil tersayang, Ahmad Azzam, 

semoga Allah Swt menjagamu dalam lindungan-Nya, 

menjadikan langkah hidupmu penuh kebaikan, dan hatimu selalu dekat  

dengan cahaya iman. 

Terima kasih atas doa yang tak pernah terputus, 

atas restu yang mengiringi setiap ikhtiar tanpa syarat dan tanpa pamrih. 

Semoga setiap pengorbanan dibalas oleh Allah Swt dengan pahala terbaik, 

dan semoga karya sederhana ini menjadi amal jariyah 

serta saksi cinta yang mengantarkan penulis menuju ridha-Nya.  



  

ix 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Transliterasi kata-kata Arab ke dalam kata-kata latin yang dipakai dalam penyusunan 

tesis ini berpedoman kepada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor: 158/1997 dan 0543b/U/1987 

tanggal 10 September 1987.  

I. Konsonan Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra R er ر

 Zai Z zet ز

 Sin S es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض 

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط



  

x 

 

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain G ge غ

 Fa F ef ف

 Qaf Q ki ق

 Kaf K ka ك

 Lam L el ل

 Mim M em م

 Nun N en ن

 Wau W we و

 Ha H ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya Y ye ي

 

II. Konsonan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap 

 ditulis Sunnah سنة

 ditulis ‘illah علة

 

III.  Ta’ Marbûţah di akhir kata 

a. Bila dimatikan ditulis dengan h 

 ditulis al-Mā’idah المائدةَّ

 ditulis Islāmiyyah إسلاميةَّ

 



  

xi 

 

(Ketentuan ini tidak diperlukan kata-kata Arab yang sudah terserap ke dalam bahasa 

Indonesia, seperti zakat, salat dan sebagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya). 

b. Bila diikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua itu terpisah, maka 

ditulis dengan h. 

المذاهبَّ مقارنة  ditulis Muqāranah al-Maẓāhib 

 

IV. Vokal Pendek 

1. ----َ ---- fatḥah ditulis a 

2. ----  ِ ---- kasrah ditulis i 

3. ----  ِ  ---- ḍammah ditulis u 

 

V. Vokal Panjang 

1. 
Fatḥah + alif 

 إستحسان
ditulis 

ditulis 

ā 

Istiḥsān 

2. 
Fatḥah + ya’ mati 

 أنثى
ditulis 

ditulis 

ā 

Unśā 

3. 
Kasrah + yā’ mati 

 العلواني
ditulis 

ditulis 

ī 

al-‘Ālwānī 

4. 
Ḍammah + wāwu mati 

 علومَّ
ditulis 

ditulis 

û 

‘Ulûm 

 

VI. Vokal Lengkap 

1. 
Fatḥah + ya’ mati 

 غيرهم
ditulis 

ditulis 

ai 

Gairihim 

2. 
Fatḥah + wawu mati 

 قول
ditulis 

ditulis 

au 

Qaul 



  

xii 

 

 

VII. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan dengan 

Apostrof 

 ditulis a’antum أأنتم

 ditulis u’iddat أعدتَّ

شكرتم لإنَّ  ditulis la’in syakartum 

 

VIII. Kata Sandang Alif +Lam 

a. Bila diikuti huruf Qamariyyah 

 ditulis Al-Qur’ān القرآن

 ditulis al-Qiyās القياسَّ

 

b. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggunakan huruf Syamsiyyah 

yang mengikutinya, serta menghilangkan huruf l (el)nya 

 ditulis ar-Risālah الرسالة

 ’ditulis an-Nisā النساء

 

IX. Penulisan Kata-Kata dalam Rangkaian Kalimat 

Ditulis menurut bunyi atau pengucapannya 

الرأيَّ أهل  ditulis Ahl ar-Ra’yi 

السنة أهل  ditulis Ahl as-Sunnah 

 

 

  



  

xiii 

 

KATA PENGANTAR 

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh 

 بِسَّْــــــــــــــــمَّ ٱللَِّ الر حْْنَِّ الر حَّـــــــــــــــــيمَّ
د  لِلَ ه  رَب ِّ   مَح نَا وَم نح سَي ِّئَات  أَ الْح لِلَه  م نح ش ر ور  أنَ حف س  تَ غحف ر ه ، وَنَ ع وذ  بِ  تَع ين ه  وَنَسح عحمَال نَا. الحعَالَم يَن، نََحمَد ه  وَنَسح

دًا عَبحد ه  وَرَس ول ه ،   هَد  أَنه مُ َمه دَه  لََ شَر يكَ لهَ ، وَأَشح هَد  أَنح لََ إ لهََ إ لَه الِلَه  وَحح صَلهى الِلَه  عَلَيحه  وَعَلَى آل ه  وَأَشح
سَانٍ إ لََ يَ وحم  الد ِّين ، أمَها بَ عحد . عَ يَن، وَمَنح تبَ عَه مح بِ  حح ب ه  أَجْح  وَصَحح

Puji syukur ke hadirat Allah Ta’ala. atas segala limpahan rahmat, taufik, dan 

hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini sebagai salah satu syarat 

untuk memperoleh gelar Magister pada Program Studi Magister Ilmu Syariah, 

Fakultas Syari’ah dan Hukum, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad saw., 

keluarga, sahabat, dan seluruh pengikutnya hingga akhir zaman. 

Penyusunan tesis ini tidak terlepas dari bantuan, bimbingan, dukungan, dan doa 

dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati penulis 

menyampaikan ucapan terima kasih yang setulus-tulusnya kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Bapak Prof. 

Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., yang telah memberikan 

kesempatan dan fasilitas pendidikan kepada penulis selama menempuh studi. 

2. Dekan Fakultas Syari’ah dan Hukum Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, Bapak Prof. Dr. Ali Sodiqin, M.Ag., atas kebijakan dan dukungan 

akademik yang diberikan. 



  

xiv 

 

3. Segenap Pimpinan dan Staf Fakultas Syari’ah dan Hukum Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang telah membantu kelancaran 

administrasi dan proses akademik penulis selama masa studi. 

4. Ketua Program Studi Magister Ilmu Syariah Fakultas Syari’ah dan Hukum 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Ibu Dr. Siti Jahroh, S.H.I., M.Si., yang 

senantiasa memberikan motivasi, arahan, dan dukungan dalam pengembangan 

akademik mahasiswa. 

5. Sekretaris Program Studi Magister Ilmu Syariah, Bapak Dr. Diky Faqih 

Maulana, S.H., M.H., yang turut memberikan bimbingan, motivasi, serta 

dukungan dalam pengembangan riset ilmiah. 

6. Bapak Prof. Dr. H. Khoiruddin, M.A, selaku dosen pembimbing tesis, yang 

dengan penuh keikhlasan telah meluangkan waktu, pikiran, dan tenaga untuk 

membimbing, mengarahkan, serta memberikan masukan yang sangat berharga 

hingga tesis ini dapat diselesaikan. 

7. Bapak Prof. Dr. H. Susiknan, M.Ag dan Bapak Dr. Fuad Mustafid, M.Ag, 

selaku penguji dalam sidang munaqosah tesis. Dengan penuh kesabaran dan 

ketelitian, beliau berdua telah memberikan kritik, saran, serta masukan yang 

sangat berharga demi kesempurnaan karya ilmiah ini. 

8. Segenap dosen dan civitas akademika Program Studi Magister Ilmu Syariah 

Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, yang dengan 

kesabaran dan keikhlasan telah mentransfer ilmu pengetahuan serta 

membentuk wawasan akademik penulis selama masa studi. 



  

xv 

 

9. Kedua orang tua penulis, Ayahanda dan Ibunda tercinta, yang dengan doa yang 

tak pernah terputus, kasih sayang yang tulus, serta pengorbanan yang tak 

terhitung, telah menjadi sumber kekuatan utama bagi penulis dalam menempuh 

perjalanan akademik ini. Semoga Allah Swt. senantiasa melimpahkan 

kesehatan, keberkahan umur, dan balasan pahala terbaik atas segala 

pengorbanan yang diberikan. 

10. Orang tua rohani penulis, pengasuh Pondok Pesantren Ulul Albab, Abah K.H. 

Dr. Ahmad Yubaidi, S.H., S.Pd., M.H. dan Nyai Hj. Prof. Binti Maunah, 

M.Pd.I., atas bimbingan spiritual, keteladanan akhlak, serta doa dan nasihat 

yang senantiasa mengiringi langkah penulis dalam menempuh pendidikan dan 

kehidupan. 

11. Segenap santri Pondok Pesantren Ulul Albab Balirejo Yogyakarta, atas 

kebersamaan, doa, dukungan moral, serta ukhuwah yang telah menjadi penguat 

bagi penulis selama menjalani proses pendidikan dan penyusunan tesis ini. 

12. Rekan-rekan mahasiswa Magister Ilmu Syariah Angkatan 2024 yang 

senantiasa menjadi mitra diskusi dan berbagi semangat dalam perjalanan 

akademik ini. 

13. Tidak lupa penulis menyampaikan rasa terima kasih yang mendalam kepada 

yang terkasih Ghina Fitria, yang senantiasa memberikan motivasi, semangat, 

serta kesediaan untuk mendengar setiap keluh kesah penulis di tengah proses 

penyusunan tesis ini. 



  

xvi 

 

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih memiliki keterbatasan dan 

kekurangan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat diharapkan demi 

penyempurnaan karya ini. Semoga tesis ini dapat memberikan kontribusi bagi 

pengembangan keilmuan, khususnya dalam bidang Ilmu Syariah, serta bermanfaat 

bagi pembaca dan pihak-pihak yang berkepentingan. 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb. 

 

Yogyakarta, 30 Desember 2025 M 

08 Rajab 1447 H 

Penulis,  

 

 

      Ahmad Mustolih, S.H 

     NIM. 23203012069 

  



  

xvii 

 

DAFTAR ISI 

ABSTRAK .................................................................................................................. ii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iii 

HALAMAN PERSETUJUAN TESIS ..................................................................... iv 

HALAMAN PENGESAHAN .................................................................................... v 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN .................................................................... vi 

MOTTO .................................................................................................................... vii 

HALAMAN PERSEMBAHAN ............................................................................. viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .................................................... ix 

KATA PENGANTAR ............................................................................................. xiii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................... xvii 

BAB I PENDAHULUAN ........................................................................................ 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah .......................................................................................... 9 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ................................................................... 9 

D. Telaah Pustaka ............................................................................................. 11 

E. Kerangka Teoritik ........................................................................................ 15 

F. Metode Penelitian ........................................................................................ 17 

G. Sistematika Penelitian .................................................................................. 24 

BAB II KHITBAH DAN MAHAR DALAM PERSPEKTIF  HUKUM 

KELUARGA ISLAM ................................................................................ 27 

A. Khitbah dan Mahar dalam Perundang-undangan ......................................... 27 

a. Khitbah dan Mahar dalam Perundang-undangan Indonesia ................... 27 

b. Khitbah dan Mahar dalam Perundang-undangan Negara Muslim .......... 34 

B. Khitbah dan Mahar dalam Nas Al-Qur’an dan Hadiṡ .................................. 43 

C. Khitbah dan Mahar dalam Pandangan Imam Mazhab ................................. 51 

D. Fatwa MPU Aceh No 5 Tahun 2016 Tentang Mahar .................................. 61 



  

xviii 

 

BAB III GAMBARAN PRAKTIK PENGEMBALIAN MAHAR KHITBAH  

DALAM MASYARAKAT MUKIM LAMREUNG ............................... 67 

A. Gambaran Umum Mukim Lamreung........................................................... 67 

B. Praktik Pemberian Emas (Mahar) saat Khitbah di Mukim Lamreung ........ 72 

C. Konsekuensi Pembatalan Khitbah dalam Adat Masyarakat Mukim 

Lamreung ..................................................................................................... 77 

D. Faktor Pendorong Bertahannya Sanksi Hangus dan Pengembalian Ganda 

dalam Pembatalan Khitbah .......................................................................... 84 

BAB IV ANALISIS DISHARMONI ANTARA FATWA MPU ACEH NOMOR 5 

TAHUN 2016 DENGAN PRAKTIK PENGEMBALIAN MAHAR 

GANDA BERDASARKAN TEORI KEPATUHAN............................... 91 

A. Perbandingan Praktik Adat dengan Fatwa MPU Aceh ................................ 91 

B. Analisis Faktor Ketaatan Masyarakat terhadap Adat dan Fatwa MPU Aceh 

Menggunakan Teori H.C. Kelman ............................................................... 95 

BAB V PENUTUP ................................................................................................. 100 

A. Kesmipulan ................................................................................................ 100 

B. Saran .......................................................................................................... 102 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................. 103 

LAMPIRAN-LAMPIRAN .................................................................................... 110 

    



 

1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Pernikahan dalam perspektif Islam bukan sekadar penyatuan dua insan, melainkan 

perjanjian sakral (mīṡāqan ghalīẓan) yang menuntut tanggung jawab moral dan 

spiritual dari kedua belah pihak. Islam menempatkan pernikahan sebagai bagian dari 

ibadah yang bertujuan menjaga kemurnian diri dan membangun kehidupan yang penuh 

berkah. Hal ini didukung oleh ajaran Nabi Muhammad saw. yang menekankan 

pentingnya membentuk keluarga yang harmonis dan menjadikan rumah tangga 

sebagai ladang amal kebaikan.1 Sebagai konsekuensi dari sakralnya pernikahan, 

pasangan yang menikah harus memahami hak dan kewajiban mereka serta saling 

mendukung dalam membangun rumah tangga yang diridhai Allah. Dengan demikian, 

pernikahan bukan sekadar ikatan fisik dan emosional, tetapi juga komitmen spiritual 

yang menuntut kesungguhan dalam menjaga keutuhan hubungan. 

Kesempurnaan pernikahan dimulai dari proses awal yang baik, salah satunya 

adalah tahapan khitbah. Tahapan ini penting karena menjadi bentuk keseriusan awal 

antara dua pihak yang hendak membina rumah tangga sesuai dengan syariat. Dalam 

praktiknya, khitbah berfungsi sebagai masa saling mengenal secara lebih dalam, 

 
1 Hadiṡ Purba, “Membangun Keluarga Islami: Tinjauan Terhadap Ayat-Ayat Alquran dan 

Hadiṡ Rasul saw.,” Almufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, Vol. 3, no. 1 (2018), hlm. 21. Lihat juga Al-

Baihaqī, Syu‘ab al-Īmān, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t) IV: 382, hadis no. 5486. Hadis ini 

hasan dan diriwayatkan dari Anas bin Mālik. 



 
2 

 

 

 

namun tetap dalam batasan yang ditentukan Islam, seperti tidak berduaan dan menjaga 

adab komunikasi.2 Rasulullah saw. sendiri menganjurkan agar seorang laki-laki 

melihat calon istrinya sebelum menikah untuk menumbuhkan rasa saling cocok dan 

nyaman.3 Oleh karena itu, menjalani proses khitbah sesuai aturan Islam menjadi 

langkah awal yang krusial dalam membangun pernikahan yang sakinah, mawaddah, 

dan rahmah. 

Khitbah dalam Islam telah menjadi bagian dari budaya lokal, termasuk dalam 

tradisi masyarakat Aceh yang diwariskan secara turun-temurun. Prosesnya memiliki 

makna simbolik yang kuat, dimulai dengan jak ba ranup, yaitu lamaran resmi dari 

pihak laki-laki kepada perempuan dengan membawa seserahan berupa sirih sebagai 

simbol awal ikatan kekeluargaan.4 Jika lamaran diterima, dilanjutkan dengan jak ba 

tanda, yaitu pertunangan yang ditandai dengan pertemuan keluarga untuk peukong 

haba, membahas tanggal pernikahan dan besarnya mahar atau jeulamee. Pada tahap 

ini, keluarga laki-laki membawa seserahan tambahan berupa buah-buahan, makanan 

khas Aceh, dan perhiasan emas seperti cincin sebagai simbol pengikat.5 Praktik ini 

 
2 Theadora Rahmawati, Fiqh Munakahat I dari Proses Menuju Pernikahan Hingga Hak dan 

Kewajiban Suami Istri (Pamekasan: Duta Media, 2021), hlm. 7. 

3 Muslim ibn al-Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah, t.t.). hlm. 

1040, Hadiṡ No. 2552, Kitab al-Nikāḥ, Bab Nadb al-naẓar ilā wajh al-marʾah wa kaffayhā liman yurīdu 

tazawwujahā. Hadiṡ ini bernilai ṣaḥīḥ, diriwayatkan dari Abu Hurairah. 

4 “Upacara Adat Perkawinan Aceh,”, https://acehprov.go.id/berita/kategori/jelajah/upacara-

adat-perkawinan-aceh. akses 25 April 2025 

5 Muhammad Siddiq Armia, Hukum Adat Perkawinan Dalam Masyarakat Aceh Tinjauan 

Antropologi Dan Sosiologi Hukum, cet.ke-2 (Banda Aceh: Naskah Aceh, 2019), hlm. 28. 



 
3 

 

 

 

menunjukkan bahwa khitbah dalam adat Aceh bukan sekadar formalitas, melainkan 

bentuk komitmen sosial dan religius yang menguatkan hubungan antar keluarga, serta 

menegaskan keseriusan niat menuju pernikahan yang sah dan bermartabat. 

Dalam tradisi masyarakat Aceh, pemberian emas saat khitbah dianggap 

sebagai bagian dari mahar (jeulamee) yang sah. Pemahaman ini telah diwariskan 

secara turun-temurun dan dianggap sebagai sesuatu yang wajar dalam masyarakat. 

Khitbah bukan sekadar tahap pertunangan, tetapi juga dipandang sebagai awal dari 

komitmen serius menuju pernikahan. Dalam praktiknya, jika pihak laki-laki 

memberikan perhiasan seberat 2 mayam6 (setara 6,66 gram emas) saat khitbah, maka 

ketika akad nikah ia hanya perlu melunasi sisa mahar yang telah disepakati dengan 

pihak perempuan.7 Hal ini menunjukkan bahwa emas yang diberikan pada tahap 

khitbah telah diperhitungkan sebagai bagian dari kewajiban mahar. Oleh karena itu, 

pemberian mahar secara bertahap sejak khitbah dipandang sebagai bentuk 

kesungguhan niat dan telah mendapatkan pengakuan sosial dalam budaya masyarakat 

Aceh. 

Praktik pemberian emas saat khitbah dalam budaya masyarakat Aceh memiliki 

konsekuensi ketika khitbah dibatalkan. Hal ini disebabkan karena pemberian emas 

 
6 Mayam merupakan takaran khusus untuk emas dalam budaya Aceh. Berbeda dengan satuan 

gram internasional, mayam digunakan sebagai simbol nilai adat, terutama dalam pernikahan. Secara 

takaran, satu mayam setara dengan 3,33 gram emas kadar 99%. Lihat “Emas 1 Mayam Berapa Gram? 

Ternyata Segini Nilainya!,” https://galeri24.co.id/post/emas-1-mayam-berapa-gram, akses 18 Januari 

2026. 

7  Muhammad Siddiq Armia, Hukum Adat Perkawinan Dalam Masyarakat Aceh., hlm. 27. 



 
4 

 

 

 

pada tahap khitbah bukan sekadar simbol belaka, melainkan telah dianggap sebagai 

ikatan yang mengikat secara hukum adat. Jika pembatalan berasal dari pihak laki-laki, 

maka seluruh perhiasan atau mahar yang telah diberikan selama masa khitbah menjadi 

hangus dan tidak dapat diklaim kembali. Sebaliknya, jika pembatalan dilakukan oleh 

pihak perempuan, berlaku ketentuan pengembalian ganda, artinya keluarga perempuan 

harus mengembalikan nilai perhiasan yang diterima dalam jumlah dua kali lipat.8 

Ketentuan ini tidak hanya menegaskan kesakralan proses khitbah, tetapi juga 

menciptakan mekanisme pertanggungjawaban yang seimbang bagi kedua belah pihak 

dalam menjaga komitmen. 

Namun seiring berjalannya waktu, tradisi ini mulai ditinggalkan oleh sebagian 

masyarakat Aceh, khususnya di Kabupaten Aceh Besar. Pergeseran ini terjadi karena 

tradisi khitbah beserta sanksi adatnya dianggap bertentangan dengan prinsip keadilan 

dalam hukum Islam, sehingga dinilai tidak layak untuk dipertahankan. Selain itu, 

sejumlah tokoh agama di masyarakat setempat menolak tradisi tersebut karena 

menganggap bahwa sanksi yang diterapkan berpotensi merugikan salah satu pihak 

dalam proses khitbah dan tidak sesuai dengan norma yang lazim diterapkan.9 

Akibatnya, semakin banyak masyarakat yang meninggalkan praktik ini dan memilih 

 
8 Ibid., hlm. 28. 

9 Hidayaturridha, “Relasi Hukum Islam Dan Hukum Adat Pada Pengembalian Mahar Ganda 

Akibat Pembatalan Khitbah Di Kemukiman Lamblang Kec. Kuta Baro Kab. Aceh Besar” Tesis, UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, (2024), hlm. 8. 



 
5 

 

 

 

mekanisme khitbah yang lebih sederhana tanpa melibatkan ketentuan adat yang 

dianggap memberatkan. 

Para fukaha juga telah membahas secara mendalam mengenai konsekuensi 

pemberian saat khitbah, khususnya dalam kasus pembatalan. Mayoritas pandangan 

dalam fikih menyatakan bahwa setiap bentuk pemberian yang diberikan saat khitbah 

dapat diklaim kembali oleh pihak laki-laki apabila proses khitbah tersebut batal, tanpa 

memandang pihak mana yang membatalkannya.10 Sebagaimana ditegaskan oleh 

Wahbah Az-Zuhayli dalam kitabnya al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, mahar yang telah 

diberikan sebelum akad nikah (saat khitbah) boleh diminta kembali barangnya, baik 

dalam keadaan utuh, rusak, atau telah terpakai. Lebih lanjut, beliau menjelaskan bahwa 

jika barang tersebut telah hilang atau tidak bisa dikembalikan dalam bentuk semula, 

maka wajib diganti dengan nilai yang setara atau barang sejenis, tanpa memandang 

siapa yang membatalkan khitbah.11 Dengan demikian, fikih menekankan keadilan 

dalam kasus pembatalan khitbah dengan memperbolehkan pengembalian pemberian, 

guna melindungi hak pihak yang memberi dan mencegah potensi kerugian yang tidak 

seimbang. 

 
10 Saifuddin Sa’dan dan Arif Afandi Arif Afandi, “Pengembalian Mahar Berganda Karena 

Pembatalan Khitbah dalam Pandangan Islam: Analisis terhadap Persepsi dan Praktek Masyarakat Kuta 

Baro Aceh Besar,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam, Vol. 1, no. 1 (2017), hlm 13. 

11 Wahbah al-Zuḥaylī, Al-Fiqhul Islāmī wa Adillatuh, cet. ke-2 (Beirut: Dār al-Fikr, 1985), 

VII: 26. 



 
6 

 

 

 

Majelis Permusyawaratan Ulama (MPU) Aceh, sebagai otoritas keagamaan di 

wilayah Aceh, berperan dalam menyelaraskan adat dengan prinsip syariat Islam.12 

Salah satu kebijakan yang dikeluarkan adalah Fatwa MPU Nomor 5 Tahun 2016 

tentang Mahar, yang menetapkan bahwa mahar yang diberikan sebelum akad nikah 

harus dikembalikan kepada pihak pemberi jika pernikahan batal tanpa memandang 

siapa yang membatalkannya. Hal ini tercantum dalam poin ketujuh putusan Fatwa 

MPU Aceh No 5 tahun 2016. 

“Pemberian sebagian mahar sebelum akad nikah wajib dikembalikan ketika 

gagal pemikahan.” 13 

Fatwa ini bertujuan untuk mengatasi permasalahan terkait praktik adat 

pengembalian ganda dalam khitbah, yang dinilai dapat memicu konflik hukum dan 

sosial.14 Praktik seperti mewajibkan pihak perempuan mengembalikan mahar dua kali 

lipat bila membatalkan khitbah, atau membiarkan pemberian hangus jika pihak laki-

laki yang membatalkan, telah menimbulkan pro dan kontra di tengah masyarakat. 

Kenyataan ini memunculkan berbagai pandangan yang berpotensi menimbulkan 

disharmoni sosial dan kebingungan status hukum di kalangan masyarakat Aceh. Oleh 

 
12 “Majelis Permusyawaratan Ulama”, https://id.wikipedia.org/wiki, akses 12 mei 2025. 

13 Fatwa Majelis Permusyawaratan Ulama Aceh No. 5 Tahun 2016 tentang Mahar dalam 

Perspektf Fiqh, Undang-Undang dan Adat Aceh, Putusan ketujuh. 

14 Analiansyah dan Muhammad Iqbal, “Pengembalian Tanda Pertunangan Karena Gagal 

Pernikahan (Analisis Fatwa Majelis Permusyawaratan Ulama Aceh Nomor 5 Tahun 2016 Tentang 

Mahar Dalam Perspektif Fiqh, Undang-undang dan Adat Aceh),” El-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga, 

Vol. 1, no. 2 (2020), hlm. 257. 



 
7 

 

 

 

karena itu, fatwa MPU Aceh bertujuan untuk meluruskan praktik khitbah agar sesuai 

dengan hukum Islam dan menjunjung prinsip keadilan bagi semua pihak. 

Namun demikian, sebagian masyarakat Kabupaten Aceh Besar, khususnya di 

Mukim Lamreung Kecamatan Krueng Barona Jaya, masih tetap mempertahankan 

tradisi pemberian emas saat khitbah beserta sanksi adatnya hingga saat ini. 

Berdasarkan wawancara dengan Bapak Husaira selaku Kepala Desa Meunasah 

Baktrieng, tradisi ini dipertahankan sebagai mekanisme pengikat komitmen untuk 

mencegah pihak-pihak yang dianggap bermain-main dalam proses khitbah. Lebih 

lanjut, masyarakat setempat memandang pembatalan khitbah sebagai aib yang 

memalukan, sehingga perlu diberi sanksi berupa denda adat.15 Dengan demikian, 

tradisi ini tetap bertahan sebagai bagian dari norma sosial yang dihormati oleh 

masyarakat setempat, meskipun praktik tersebut berbeda dengan fatwa MPU Aceh 

yang menyatakan bahwa setiap perhiasan berupa emas (mahar) yang diberikan saat 

khitbah dapat diklaim kembali oleh pihak laki-laki apabila proses khitbah batal. 

Pemilihan Mukim Lamreung sebagai lokasi fokus penelitian didasarkan pada 

karakteristik wilayahnya yang unik dan strategis. Secara geografis, Mukim Lamreung 

berbatasan langsung dengan pusat Kota Banda Aceh.16 Lazimnya, wilayah yang 

 
15 Wawancara dengan Hasan Basri, Kepala Desa Meunasah Papeun, Krueng Barona Jaya, 

Aceh Besar, Aceh tanggal 10 Mei 2025. 

16 Badan Pusat Statistik Kabupaten Aceh Besar, Kecamatan Krueng Barona Jaya Dalam 

Angka 2025, (Aceh Besar: BPS Kabupaten Aceh Besar, 2025), hlm.3. 



 
8 

 

 

 

bersinggungan langsung dengan area perkotaan cenderung lebih cepat mengalami 

modernisasi dan pergeseran nilai budaya, termasuk melunaknya sanksi adat.17 Namun, 

fenomena sebaliknya terjadi di wilayah ini di mana tradisi sanksi khitbah masih 

dipegang teguh. Keunikan ini semakin terlihat kontras ketika disandingkan dengan 

wilayah tetangganya, yakni Mukim Lam Ujong. Meskipun kedua mukim ini 

berbatasan langsung, Mukim Lam Ujong tidak lagi menjalankan tradisi sanksi adat 

(pengembalian ganda atau hangus) seperti yang dipraktikkan di Lamreung.18 

Perbedaan praktik sosial antara dua wilayah yang bertetangga dan dekat dengan pusat 

kota inilah yang menjadi alasan kuat mengapa Mukim Lamreung memiliki urgensi 

untuk diteliti lebih mendalam. 

Berangkat dari realitas yang telah dipaparkan, peneliti tertarik untuk mengkaji 

lebih lanjut persoalan yang muncul akibat adanya perbedaan antara praktik adat 

pemberian mahar saat khitbah dengan ketentuan normatif dalam Fatwa MPU Aceh 

Nomor 5 Tahun 2016. Ketidaksinkronan ini tampak jelas dalam konteks masyarakat 

Mukim Lamreung, di mana tradisi adat masih dijalankan secara kuat meskipun 

bertentangan dengan fatwa tersebut. Keberlanjutan praktik pengembalian ganda dan 

hangusnya pemberian emas saat khitbah, di satu sisi dianggap sebagai bagian dari 

 
17 Hidayat Syah, “Urbanisasi dan Modernisasi (Studi Tentang Perubahan Sistem Nilai Budaya 

Masyarakat Urban di Pangkalan Kerinci Kabupaten Pelalawan),” TOLERANSI: Media Ilmiah 

Komunikasi Umat Beragama, Vol. 5, no. 1 (2013): hlm 7.  

18 Wawancara dengan Mufadzal, Warga Desa Lamgapang, Krueng Barona Jaya, Aceh Besar, 

Aceh tanggal 12 Mei 2025.  



 
9 

 

 

 

upaya menjaga komitmen, namun di sisi lain berpotensi menimbulkan konflik 

pemahaman hukum dalam masyarakat. Oleh karena itu, melalui penelitian yang 

berjudul “Disharmoni Antara Praktik Mahar Khitbah Dan Ketentuan Fatwa 

Majelis Permusyawaratan Ulama Aceh No. 5 Tahun 2016 (Studi Di Mukim 

Lamreung, Kecamatan Krueng Barona Jaya, Kabupaten Aceh Besar),” peneliti 

akan menelusuri secara mendalam faktor-faktor apa yang mendorong masyarakat tetap 

menerapkan pengembalian mahar ganda meskipun bertentangan dengan fatwa MPU 

Aceh. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah yang telah diuraikan sebelumnya, maka dapat 

dirumuskan beberapa permasalahan utama yang menjadi fokus dalam penelitian ini. 

Pemaparan rumusan masalah ini bertujuan untuk memberikan batasan yang jelas 

terhadap aspek-aspek yang akan dikaji, sehingga analisis yang dilakukan dapat lebih 

terarah dan sistematis. 

1. Bagaimana bentuk disharmoni antara praktik adat mahar khitbah Mukim 

Lamreung dengan Fatwa MPU Aceh No. 5 Tahun 2016? 

2. Apa saja faktor-faktor yang menyebabkan masyarakat Mukim Lamreung tetap 

mempertahankan tradisi tersebut meskipun bertentangan dengan Fatwa MPU 

Aceh? 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 



 
10 

 

 

 

1. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam akar 

penyebab disharmoni antara ketentuan dalam Fatwa MPU Aceh Nomor 5 

Tahun 2016 dengan praktik pengembalian mahar ganda yang masih berlaku di 

masyarakat Mukim Lamreung, Kecamatan Krueng Barona Jaya, Kabupaten 

Aceh Besar. Secara khusus, penelitian ini berupaya menganalisis faktor-faktor 

yang melatarbelakangi tetap dipertahankannya tradisi pengembalian mahar 

ganda meskipun bertentangan dengan fatwa resmi, serta memahami dinamika 

interaksi antara hukum Islam dan adat lokal dalam konteks masyarakat Aceh 

yang unik. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

gambaran komprehensif mengenai bagaimana nilai-nilai kultural, pemahaman 

keagamaan, dan mekanisme sosial bekerja dalam mempertahankan suatu 

tradisi 

2. Kegunaan Penelitian 

Secara teoritik, penelitian ini bermanfaat untuk memperkaya khazanah 

keilmuan dalam bidang hukum Islam dan antropologi hukum, khususnya 

dalam memahami dialektika antara norma agama dan adat lokal. Hasil 

penelitian dapat menjadi referensi akademik tentang mekanisme adaptasi 

hukum Islam dalam masyarakat yang kuat memegang tradisi. Secara praktis, 

penelitian ini dapat memberikan masukan berharga bagi MPU Aceh dalam 

merumuskan kebijakan yang lebih kontekstual, sekaligus menjadi bahan 



 
11 

 

 

 

refleksi bagi masyarakat dan tokoh adat untuk menilai kembali praktik 

tradisional mereka tanpa meninggalkan nilai-nilai luhur yang terkandung di 

dalamnya, sehingga tercipta harmonisasi antara syariat dan kearifan lokal. 

D. Telaah Pustaka 

Penelitian mengenai praktik pengembalian mahar ganda pasca pembatalan khitbah 

dalam masyarakat Aceh telah banyak dikaji dari berbagai sudut. Sejauh penelusuran 

peneliti, ditemukan beberapa penelitian yang memiliki subjek dan konteks yang 

serupa, baik dalam kerangka hukum Islam maupun dalam praktik adat lokal. Untuk 

melihat perbedaan fokus antara penelitian terdahulu dan penelitian ini, peneliti 

mengklasifikasikan karya-karya tersebut ke dalam dua pendekatan utama, yaitu 

pendekatan normatif, yang menelaah persoalan berdasarkan sumber-sumber fikih dan 

pendekatan sosio-antropologi, yang mendalami nilai, simbol, serta makna budaya 

yang melatarbelakangi keberlangsungan praktik adat dalam masyarakat.. 

 Beberapa penelitian telah mengkaji persoalan ini menggunakan pendekatan 

normatif. Dari penelusuran terhadap penelitian terdahulu yang menggunakan 

pendekatan ini, ditemukan adanya dua kesimpulan yang berbeda: Sebagian pihak 

menyatakan bahwa tradisi tersebut termasuk ‘urf fasid, yaitu adat atau kebiasaan yang 

bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat dan tidak dapat dijadikan dasar hukum 

dalam Islam. Sementara itu, penelitian lainnya mengategorikannya sebagai ‘urf ṣaḥih, 

yakni kebiasaan yang selaras dengan ajaran Islam dan memenuhi syarat untuk 

dijadikan sebagai dasar hukum. 



 
12 

 

 

 

 Beberapa Peneliti yang menyimpulkan bahwa tradisi ini termasuk kategori urf 

fasid antara lain: Soraya Devi,19 Pian Saputra,20 Husnul Khatimah,21 Rahmi 

Ramadhani dan Elsy Renie.22 Mayoritas dari mereka berpendapat bahwa praktik 

tersebut tidak sesuai dengan hukum Islam karena mengandung unsur ketidakadilan 

dan bertentangan dengan prinsip maslahat yang seharusnya dijunjung dalam syariat. 

Soraya Devi menekankan bahwa mahar sepenuhnya menjadi hak perempuan setelah 

akad pernikahan berlangsung. Jika akad belum terlaksana, perempuan wajib 

mengembalikan mahar tersebut, termasuk dalam keadaan di mana kedua belah pihak 

telah menyetujui penggunaannya sebagai bentuk denda. Rahmi Ramadhani dan Elsy 

Renie juga mengungkapkan bahwa kebiasaan ini membawa dampak negatif bagi 

perempuan, terutama dari segi sosial dan ekonomi, sehingga menyebabkan kerugian 

yang signifikan bagi mereka. Akibatnya, praktik tersebut gagal mencapai manfaat 

yang seharusnya, karena tidak selaras dan tidak memenuhi syarat-syarat untuk 

dijadikan ‘urf sebagai dasar hukum. 

 
19 Soraya Devy, “Konsekuensi Pembatalan Pertunangan Dalam Tradisi Masyarakat Kecamatan 

Jaya Kabupaten Aceh Jaya Ditinjau Dari Segi Konsep ‘Urf,” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, Vol. 

5, no. 1 (2022), hlm. 117. 

20 Saputra Pian, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Tradisi Denda Pinangan Dalam Lamaran 

(Studi Di Desa Tanjung Qencono Kecamatan Way Bungur Kabupaten Lampung Timur)” Skripsi, UIN 

Raden Intan Lampung (2023), hlm. 77. 

21 Husnul Khatimah, “Implikasi pembatalan khitbah terhadap mahar ‘mee ranup’ perspektif 

fiqh: Studi di Desa Cot Jabet Kec. Banda Baro Kab. Aceh Utara,” Skripsi UIN Maulana Malik Ibrahim, 

(2016), hlm 65. 

22 Rahmi Ramadhani dan Elsy Renie, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Pengembalian Mahar 

Berganda Akibat Pembatalan Peminangan Dalam (studi Di Kelurahan Belawan Ii Kota Medan),” 

JISRAH: Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, Vol 2, no. 3 (2021), hlm. 83. 



 
13 

 

 

 

 Selain itu, beberapa penelitian menyimpulkan bahwa tradisi ini termasuk 

dalam kategori ‘urf ṣaḥiḥ. Para peneliti yang mendukung pandangan ini antara lain 

Sukardi Amin,23 Yuni Roslaili,24 Saifuddin Sa’dan dan Arif Afandi.25 Mereka 

menyimpulkan bahwa tradisi pengembalian mahar ganda ini termasuk kedalam 

kategori urf shahih, karena hal tersebut dianggap tidak bertentangan dengan prinsip 

syari’at. Yuni Roslaili menyimpulkan dalam penelitiannya bahwa tradisi ini justru 

memiliki nilai positif sebagai bentuk sadd al-dzari'ah (tindakan preventif) untuk 

mencegah pelanggaran janji pernikahan. Dengan adanya tradisi ini, calon suami atau 

istri yang mengalami pembatalan pernikahan dapat terhindar dari rasa kecewa dan 

malu di hadapan masyarakat. Hal senada juga dijelaskan oleh Saifuddin Sa’dan dan 

Arif Afandi yang menyatakan bahwa tradisi ini dianggap sebagai bentuk takzir dalam 

hukum Islam. Sehingga tradisi ini dipandang sebagai konsekuensi yang bersifat 

menahan agar tidak terjadi penyalahgunaan komitmen pernikahan. 

Selanjutnya penelitian yang mengkaji tradisi ini melalui pendekatan sosio-

antropologi hukum, seperti yang dilakukan oleh Hidayaturridha. Studi tersebut 

meneliti hubungan antara hukum Islam dan hukum adat dalam konteks pengembalian 

 
23 Sukardin Amin, “Pengembalian Tanda Pertunangan Pasca Pembatalan Khitbah Dalam 

Masyarakat Kluet Tengah (Analisis Tinjauan Teori Al-Urf),” skripsi, UIN Ar-raniry, (2021), hlm 60. 

24 Yuni Roslaili, “Kajian ‘Urf tentang Adat Ranub Kong Haba dan Akibat Pembatalannya di 

Aceh (Study of ‘Urf’ on The Custom of Ranub Kong Haba and its Cancellation in Aceh),” Samarah: 

Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam, Vol. 3, no. 2 (2019), hlm. 418. 

25 Saifuddin Sa’dan dan Arif Afandi Arif Afandi, “Pengembalian Mahar Berganda…," hlm 

129. 



 
14 

 

 

 

mahar ganda akibat pembatalan khitbah di Kemukiman Lamblang, Kecamatan Kuta 

Baro, Kabupaten Aceh Besar. Hasil utama dari penelitian ini menunjukkan bahwa 

tradisi tersebut tetap bertahan karena tiga faktor utama: menjaga komitmen dalam 

khitbah, melestarikan budaya lokal, dan adanya dukungan dari tokoh agama. Selain 

itu, penelitian ini juga mengungkap bahwa hukum Islam dan hukum adat dapat 

berjalan selaras dalam praktik tersebut. Mengacu pada teori John Bowen, interaksi 

antara keduanya dapat terjadi tanpa konflik, dengan norma adat cenderung lebih 

berperan dalam pelaksanaannya.26 

Dari beberapa penelitian yang telah diuraikan, perbedaan utama penelitian ini 

terletak pada fokus dan objek kajiannya. Penelitian-penelitian sebelumnya, baik yang 

menggunakan pendekatan normatif maupun sosio-antropologis, cenderung 

menitikberatkan pada status hukum dari praktik pengembalian mahar ganda pasca 

pembatalan khitbah, apakah termasuk dalam kategori ‘urf ṣaḥiḥ atau ‘urf fasid, serta 

dampak sosial dari praktik tersebut dalam masyarakat secara umum. Sementara itu, 

penelitian ini secara khusus menyoroti disharmoni antara praktik adat lokal yang masih 

dijalankan secara kuat di Kecamatan Krueng Barona Jaya, Aceh Besar, dengan 

ketentuan normatif yang ditetapkan dalam Fatwa MPU Aceh Nomor 5 Tahun 2016. 

Penelitian ini tidak hanya mengkaji aspek hukum dan adat secara terpisah, tetapi juga 

menelaah secara mendalam faktor-faktor sosial, kultural, dan keagamaan yang 

 
26 Hidayaturridha, “Relasi Hukum Islam Dan Hukum Adat...,” hlm. 105. 



 
15 

 

 

 

menyebabkan masyarakat tetap mempertahankan tradisi pengembalian mahar ganda, 

meskipun secara normatif telah dinyatakan bertentangan dengan prinsip keadilan 

dalam hukum Islam menurut fatwa resmi. Dengan demikian, pendekatan penelitian ini 

lebih diarahkan pada analisis disharmonisasi antara ketentuan keagamaan formal dan 

realitas kebiasaan masyarakat yang masih hidup dan terus dipraktikkan hingga saat ini. 

E. Kerangka Teoritik 

Kerangka teoritik adalah bagian penting dalam penelitian karena membantu 

menjelaskan masalah yang dikaji secara terarah. Ia memuat teori-teori yang relevan, 

menyatakan asumsi-asumsi utama, dan menghubungkan penelitian dengan 

pengetahuan yang sudah ada. Dengan kerangka ini, peneliti lebih mudah merumuskan 

hipotesis, memilih metode yang tepat, serta memahami bagaimana dan mengapa suatu 

fenomena terjadi. Selain itu, kerangka teoritik juga membantu memperjelas batas-

batas generalisasi dan fokus pada variabel utama yang diteliti.27 Jadi, kerangka teoritik 

adalah fondasi yang memperkuat keseluruhan isi penelitian. 

Teori dalam kerangka teoritik tidak hanya bertugas menjelaskan, tetapi juga 

memberikan arah dan batas dalam proses riset. Teori membantu peneliti 

mengidentifikasi celah dalam pengetahuan dan membimbing pemahaman melalui 

generalisasi yang bersifat intuitif maupun sistematis. Sebagaimana dikemukakan oleh 

Karl Jaspers, hanya dengan menggunakan ilmu yang diklasifikasikan secara 

 
27 Tamaulina Br Sembiring dkk., Buku Ajar Metodologi Peneliatan (teori Dan Praktik) 

(Karawang: Saba Jaya Publisher, 2024), hlm. 63. 



 
16 

 

 

 

metodologis, kita dapat mengetahui batas pengetahuan kita.28 Hal ini menunjukkan 

bahwa teori berperan sebagai kompas konseptual dalam menentukan arah penelitian. 

Teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah Teori Ketaatan Hukum 

(Theory of Attitude Change and Social Influence) yang dikembangkan oleh Herbert C. 

Kelman,29 seorang psikolog sosial berpengaruh dari Harvard University. Dalam 

teorinya, Kelman menjelaskan bahwa kepatuhan seseorang terhadap suatu aturan tidak 

ditentukan semata-mata oleh isi normanya, tetapi oleh mekanisme sosial yang 

melatarbelakangi proses penerimaan norma tersebut. Dalam artikelnya yang berjudul 

"Compliance, Identification, and Internalization: Three Processes of Attitude 

Change", Kelman membagi ketaatan menjadi tiga bentuk: compliance, identification, 

dan internalization.30 

a. Compliance merupakan bentuk kepatuhan terhadap hukum yang muncul 

karena adanya ancaman sanksi bagi pelanggar. Dengan kata lain, seseorang taat 

hukum semata-mata untuk menghindari hukuman yang berlaku. 

 
28 Ibid., hlm. 64. 

29 Herbert Chanoch Kelman (1927–2022) adalah seorang psikolog sosial kelahiran Wina, 

Austria, yang kemudian menjadi warga negara Amerika Serikat. Ia dikenal sebagai tokoh berpengaruh 

dalam bidang psikologi sosial dan resolusi konflik internasional. Kelman meraih gelar Ph.D. dalam 

Psikologi Sosial dari Yale University pada tahun 1951, di bawah bimbingan Carl Hovland. Karier 

akademiknya panjang, dan ia menjabat sebagai Richard Clarke Cabot Professor of Social Ethics di 

Harvard University. Selain itu, ia pernah menjadi Direktur Program on International Conflict Analysis 

and Resolution di Weatherhead Center for International Affairs, Harvard (1993–2003). lihat  “Herbert 

Kelman,” https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Herbert_Kelman&oldid=1315110877, akses 9 

Desember 2025. 

30 Kelman, “Compliance, Identification, and Internalization: Three Processes of Attitude 

Change,” Journal of Conflict Resolution Vol. 2, no. 1 (1958), hlm. 53. 



 
17 

 

 

 

b. Identification adalah kepatuhan yang timbul karena keinginan menjaga 

hubungan baik dengan pihak lain, sehingga aturan dipatuhi agar relasi tersebut 

tetap harmonis. 

c. Internalization menggambarkan kepatuhan yang lahir dari pemahaman atas 

tujuan dan manfaat norma hukum, di mana individu merasa aturan tersebut 

sejalan dengan nilai-nilai yang diyakininya.31 

Dalam penelitian ini, teori Kelman digunakan untuk menjelaskan alasan 

masyarakat Mukim Lamreung tetap mempertahankan tradisi pengembalian mahar 

ganda atau hangus setelah khitbah dibatalkan, meskipun hal tersebut bertentangan 

dengan Fatwa MPU Aceh Nomor 5 Tahun 2016. Tradisi tersebut terus berlangsung 

karena memiliki legitimasi sosial yang kuat dan diwariskan secara turun-temurun. 

Sebaliknya, fatwa yang bersifat normatif tidak memperoleh kepatuhan yang sama. 

Melalui teori Kelman, penelitian ini menelaah bagaimana mekanisme compliance, 

identification, dan internalization berperan dalam membentuk kecenderungan 

masyarakat untuk lebih patuh pada adat dibandingkan fatwa. 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Jenis Penelitian ini menggunakan metode field research atau penelitian 

lapangan yang bersifat kualitatif untuk mengkaji secara mendalam 

 
31 Hukum Online, “Kepatuhan Hukum dan Solusi Masa Kini untuk Memenuhinya,” 

https://rcs.hukumonline.com/insights/kepatuhan-hukum-dan-solusinya, akses 9 Desember 2025. 



 
18 

 

 

 

ketidaksesuaian antara Fatwa MPU Aceh Nomor 5 Tahun 2016 dan praktik 

pengembalian mahar ganda yang masih berlaku di masyarakat Mukim 

Lamreung, Kecamatan Krueng Barona Jaya, Kabupaten Aceh Besar. Penelitian 

lapangan dipilih karena memungkinkan peneliti untuk terlibat langsung dalam 

mengamati dan menganalisis realitas sosial-budaya yang melatarbelakangi 

bertahannya tradisi ini, meskipun telah ada fatwa resmi dari otoritas 

keagamaan setempat. 

2. Sifat Penelitian 

Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis. Sifat deskriptif dimaksudkan 

untuk menggambarkan secara sistematis, faktual, dan akurat mengenai fakta-

fakta, karakteristik, dan hubungan antar fenomena yang diteliti.32 Dalam 

konteks ini, peneliti akan mendeskripsikan praktik pemberian mahar dalam 

proses khitbah di Mukim Lamreung, serta bagaimana masyarakat setempat 

memperlakukan mahar tersebut ketika terjadi pembatalan pernikahan, baik dari 

sisi adat maupun dari sudut pandang hukum Islam. Sementara itu, sifat analitis 

mengarahkan penelitian untuk mengurai dan menganalisis penyebab serta 

implikasi dari fenomena yang ditemukan, khususnya mengenai 

 
32 Sri Rochani Mulyani, Metodologi Penelitian, cet.ke-1 (Bandung: Widina Bhakti Persada, 

2021), hlm. 49. 



 
19 

 

 

 

ketidaksesuaian antara fatwa MPU Aceh dengan praktik adat yang dijalankan 

oleh masyarakat.33 

3. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan yang penulis pendekatan sosiologis-yuridis, yaitu 

pendekatan yang memandang hukum tidak hanya sebagai norma tertulis yang 

bersifat normatif, tetapi juga sebagai suatu gejala sosial yang hidup dan 

berkembang dalam masyarakat.34 Pendekatan ini dipilih karena permasalahan 

yang dikaji tidak hanya berkaitan dengan teks fatwa sebagai produk hukum 

Islam, tetapi juga menyangkut realitas sosial masyarakat Mukim Lamreung 

yang tetap mempertahankan praktik pengembalian mahar secara ganda dalam 

pembatalan khitbah. Melalui pendekatan ini, peneliti dapat mengkaji 

bagaimana masyarakat memahami, menafsirkan, dan melaksanakan norma-

norma hukum yang berlaku, baik itu hukum agama (fatwa MPU Aceh), hukum 

adat, maupun praktik sosial yang hidup di tengah masyarakat. 

4. Sumber Data 

Dalam penelitian ini, penting untuk membedakan secara konseptual antara 

istilah data dan sumber data. sumber data adalah asal atau pihak yang 

 
33 Ibid., hlm. 126. 

34 Muhammad Siddiq Armia, Penentuan Metode & Pendekatan Penelitian Hukum (Banda 

Aceh: Lembaga Kajian Konstitusi Indonesia, 2022), hlm. 18. 



 
20 

 

 

 

menyediakan informasi tersebut,35 sedangkan data merujuk pada informasi 

atau keterangan yang dikumpulkan untuk menjawab pertanyaan penelitian. 

Pemahaman yang tepat mengenai kedua istilah ini membantu peneliti dalam 

menyusun strategi pengumpulan informasi secara sistematis dan valid. 

a. Data dan Sumber Data Primer 

Data primer adalah informasi yang diperoleh secara langsung dari 

lapangan melalui interaksi aktif peneliti dengan subjek penelitian. Data ini 

bersifat orisinal dan belum pernah dipublikasikan sebelumnya. Sementara 

itu, sumber data primer adalah individu atau pihak yang menjadi penyedia 

utama data tersebut. 

Dalam konteks penelitian ini, informasi yang dikumpulkan dari data 

primer mencakup pandangan, pengalaman, serta praktik masyarakat terkait 

pemberian mahar pada masa khitbah, termasuk mekanisme 

pengembaliannya ketika terjadi pembatalan. Selain itu, data primer juga 

berisi keterangan dari aparat gampong, dan individu yang pernah terlibat 

dalam sengketa mahar mengenai dasar pertimbangan adat, proses 

penyelesaian, serta alasan sosial-budaya yang membuat tradisi tersebut 

tetap dipertahankan.  

 
35 Rifai Abubakar, Pengantar Metodologi Penelitian (Yogyakarta: Suka Press, 2021), hlm. 57.  



 
21 

 

 

 

Adapun yang menjadi sumber data primer adalah tokoh agama seperti 

Imam Gampong atau Teungku Dayah, aparat gampong seperti Keuchik 

masyarakat yang pernah terlibat dalam proses khitbah. Mereka merupakan 

pihak-pihak yang memiliki otoritas pengetahuan atau pengalaman 

langsung terhadap fenomena yang diteliti. 

Selain itu, penelitian ini juga menjadikan Fatwa Majelis 

Permusyawaratan Ulama (MPU) Aceh Nomor 5 Tahun 2016 tentang 

Mahar dalam Perspektif Fiqh, Undang-undang, dan Adat Aceh sebagai data 

primer. Fatwa ini dipandang sebagai dokumen otoritatif yang lahir dari 

hasil ijtihad kolektif para ulama Aceh, sehingga memiliki kedudukan 

penting dalam memberikan landasan normatif dan pandangan resmi 

terhadap praktik mahar. 

b. Data dan Sumber Data Sekunder 

Data sekunder adalah informasi yang tidak diperoleh langsung dari 

lapangan, melainkan berasal dari bahan-bahan yang telah ada 

sebelumnya.36 Data ini berfungsi untuk melengkapi dan memperkuat 

analisis terhadap data primer. Sedangkan sumber data sekunder adalah 

dokumen, buku, artikel ilmiah, atau produk hukum yang memuat informasi 

tersebut. 

 
36 Undari Sulung dan Mohamad Muspawi, “Memahami Sumber Data Penelitian: Primer, 

Sekunder, Dan Tersier,” Edu Research, Vol. 5, No. 3 (September 2024), hlm. 112. 



 
22 

 

 

 

Dalam penelitian ini, sumber data sekunder mencakup:  

1. Kompilasi Hukum Islam (KHI),  

2. Kitab-kitab fikih klasik dan kontemporer, 

3. Artikel-artikel jurnal akademik, serta  

4. hasil penelitian terdahulu yang relevan. 

Informasi atau kutipan yang diambil dari dokumen-dokumen tersebut 

merupakan data sekunder yang digunakan untuk menelaah latar normatif 

dan teoretis dari praktik mahar khitbah, serta untuk melakukan komparasi 

dengan praktik aktual di lapangan. 

5. Teknik Pengumpulan Data 

Penelitian ini mengombinasikan tiga metode pengumpulan data untuk 

mendapatkan hasil yang komprehensif. Teknik utama yang digunakan adalah 

wawancara mendalam semi-terstruktur dengan berbagai narasumber kunci, 

termasuk tokoh adat, ulama, dan masyarakat yang terlibat langsung dalam 

praktik mahar ganda. Pendekatan semi-terstruktur dipilih untuk 

mempertahankan fokus penelitian sekaligus memberikan ruang bagi 

pengembangan topik-topik baru yang mungkin muncul selama proses 

wawancara.37 

 
37 “Tiga Metode Wawancara: Terstruktur, Semi Terstruktur, dan Bebas," https://an-

nur.ac.id/blog/tiga-metode-wawancara-terstruktur-semi-terstruktur-dan-bebas.html, akses 16 Juli 2025. 



 
23 

 

 

 

Untuk melengkapi data primer, peneliti juga melakukan observasi 

langsung terhadap berbagai aktivitas sosial yang terkait dengan prosesi khitbah 

dan pembayaran mahar. Observasi partisipatif ini memungkinkan peneliti 

untuk memahami secara lebih utuh konteks sosial-budaya yang 

melatarbelakangi praktik tersebut. Selain itu, dilakukan pula kajian mendalam 

terhadap berbagai dokumen pendukung, meliputi literatur fikih klasik dan 

kontemporer, serta dokumen resmi seperti fatwa MPU Aceh. Triangulasi dari 

ketiga metode ini diharapkan dapat menghasilkan data yang valid dan reliabel 

untuk menjawab pertanyaan penelitian. 

6. Teknik Analisis Data 

Penelitian ini menggunakan teknik analisis data kualitatif model Miles 

dan Huberman yang meliputi tiga tahapan utama. Pertama, dilakukan reduksi 

data dengan menyeleksi dan memfokuskan data mentah dari wawancara, 

observasi, dan dokumen untuk memilah informasi yang relevan. Kedua, data 

yang telah terpilih disajikan secara sistematis dalam bentuk narasi deskriptif 

dan matriks perbandingan antara praktik adat dengan ketentuan fatwa. Tahap 

ini membantu memvisualisasikan pola ketidaksesuaian yang terjadi di 

lapangan.38 

 
38 Nuriman dkk., Memahami Analisis Kualitatif; Memapar Teknik Memperlakukan Data 

Terorganisir, Terstruktur, Dan Sistematis (Lhokseumawe: Tandaseru, 2022), hlm. 130. 



 
24 

 

 

 

Proses analisis diakhiri dengan verifikasi data melalui triangulasi 

sumber dan metode untuk memastikan keabsahan temuan. Data lapangan terus 

dibandingkan dengan teori ketaatan dan konsep fikih tentang mahar hingga 

diperoleh kesimpulan yang komprehensif. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti memahami secara mendalam faktor-faktor sosial, kultural, dan religius 

yang melatarbelakangi bertahannya tradisi mahar ganda di masyarakat 

G. Sistematika Penelitian 

Untuk memudahkan dalam memahami penyusunan tesis ini, maka penulis 

menggunakan sistematika pembahasan sebagai berikut: 

Bab I memuat unsur-unsur dasar yang menjadi fondasi awal penelitian, 

meliputi: Latar Belakang Masalah, Rumusan Masalah, Tujuan dan Kegunaan 

Penelitian, Telaah Pustaka, Kerangka Teoritik (dengan penekanan pada Teori 

Kepatuhan H.C. Kelman), Metode Penelitian, serta Sistematika Penulisan. Seluruh 

unsur ini memberikan arah konseptual dan metodologis bagi pembahasan tesis pada 

bab-bab berikutnya. 

Bab II berjudul Khitbah dalam Perspektif Hukum Keluarga Islam yang 

mengulas dasar-dasar normatif tentang khitbah dan mahar. Bab ini dibagi dalam 

beberapa sub pembahasan, yaitu: Khitbah dan Mahar dalam Perundang-undangan 

(baik Indonesia maupun negara-negara Muslim), Khitbah dan Mahar dalam Fikih 

Mazhab, Nas Al-Qur’an dan Hadiṡ yang berkaitan dengan khitbah, serta pembahasan 



 
25 

 

 

 

khusus tentang Fatwa MPU Aceh Nomor 5 Tahun 2016 tentang Mahar. Bab ini 

bertujuan membangun pemahaman komprehensif mengenai posisi khitbah dan mahar 

dalam kerangka hukum Islam dan perundang-undangan. 

Bab III membahas Gambaran Praktik Pengembalian Mahar Ganda dalam 

Masyarakat Mukim Lamreung. Bab ini menyajikan data empiris hasil penelitian 

lapangan yang meliputi: Gambaran Umum Mukim Lamreung sebagai lokasi 

penelitian, praktik pemberian emas (mahar) saat khitbah, konsekuensi pembatalan 

khitbah dalam adat masyarakat setempat, serta faktor-faktor yang mendorong 

bertahannya tradisi pengembalian mahar ganda. 

Bab IV merupakan inti dari tesis ini, dengan judul Analisis Disharmoni antara 

Fatwa MPU Aceh Nomor 5 Tahun 2016 dengan Praktik Pengembalian Mahar Ganda 

Berdasarkan Teori Kepatuhan H.C. Kelman. Dalam bab ini terdapat dua subbab utama. 

Pertama menganalisis ketidaksesuaian antara ketentuan fatwa dengan praktik adat 

yang berlaku dalam masyarakat Mukim Lamreung, termasuk bentuk-bentuk 

perbedaan norma. Kedua menggunakan Teori Kepatuhan H.C. Kelman untuk 

membahas pola kepatuhan atau ketidakpatuhan masyarakat terhadap ketentuan fatwa 

tersebut, dengan menilai sejauh mana unsur compliance, identification, dan 

internalization tercermin dalam cara masyarakat mempertahankan praktik adat.  

Bab V adalah Penutup yang memuat kesimpulan dan saran. Kesimpulan 

disusun sebagai jawaban dari rumusan masalah berdasarkan hasil analisis di bab 

sebelumnya. Sementara itu, saran diberikan sebagai rekomendasi kepada akademisi, 



 
26 

 

 

 

tokoh adat, masyarakat, dan lembaga keagamaan agar dapat mengambil langkah-

langkah yang konstruktif dalam merespons praktik pengembalian mahar ganda, 

khususnya yang bertentangan dengan ketentuan hukum Islam formal.



 

100 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesmipulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis yang telah dipaparkan pada bab-bab 

sebelumnya mengenai disharmoni antara praktik mahar khitbah di Mukim Lamreung 

dengan Fatwa MPU Aceh Nomor 5 Tahun 2016, maka dapat ditarik dua kesimpulan 

sebagai berikut: 

1. Bentuk Disharmoni Antara Adat dan Fatwa Terdapat perbedaan mendasar 

antara praktik adat di Mukim Lamreung dan ketentuan Fatwa MPU Aceh 

Nomor 5 Tahun 2016. Secara normatif, Fatwa MPU memandang pemberian 

saat khitbah sebagai hibah yang wajib dikembalikan secara utuh jika terjadi 

pembatalan, tanpa memandang siapa yang membatalkan. Sebaliknya, dalam 

praktik adat masyarakat Mukim Lamreung, pemberian tersebut dianggap 

sebagai pengikat tanda jadi yang memiliki konsekuensi sanksi. Jika 

pembatalan dilakukan oleh pihak laki-laki, maka emas jeulamee dianggap 

hangus; sedangkan jika pembatalan dating dari pihak perempuan, maka wajib 

dikembalikan dua kali lipat. Disharmoni ini terjadi karena perbedaan 

paradigma: Fatwa berorientasi pada keadilan aritmatika sesuai teks fikih 

(pengembalian aset), sedangkan adat lebih menekankan sanksi sosial sebagai 

mekanisme menjaga komitmen. 



 
101 

 

 

 

2. Faktor Ketaatan Masyarakat Terhadap Adat Berdasarkan Teori H.C. Kelman 

Masyarakat Mukim Lamreung tetap mempertahankan tradisi pengembalian 

mahar ganda meskipun bertentangan dengan fatwa karena pola ketaatan hukum 

yang lebih dominan pada adat. Berdasarkan analisis teori kepatuhan H.C. 

Kelman, faktor-faktor tersebut adalah: 

a. Compliance (Kepatuhan): Masyarakat patuh pada adat karena adanya 

sanksi sosial yang nyata dan rasa malu, sedangkan pelanggaran 

terhadap fatwa MPU tidak memiliki konsekuensi sanksi langsung 

dalam kehidupan sosial mereka. 

b. Identification (Identifikasi): Masyarakat memiliki ikatan emosional 

dan kepercayaan yang kuat terhadap tokoh adat dan ulama lokal 

terdahulu, khususnya Abu Lueng Ie, yang memberikan legitimasi 

teologis terhadap reusam gampong tersebut. Kepatuhan muncul karena 

keinginan menjaga hubungan baik dengan struktur sosial gampong, 

berbeda dengan MPU yang dianggap berjarak secara sosial. 

c. Internalization (Internalisasi): Nilai-nilai adat telah terinternalisasi 

karena masyarakat meyakini bahwa sanksi denda merupakan 

mekanisme yang adil untuk menutup aib dan mencegah tindakan 

mempermainkan janji pernikahan (sadd al-dzari’ah). Sebaliknya, 

fatwa MPU belum terinternalisasi akibat minimnya sosialisasi dan 

kesenjangan informasi yang diterima masyarakat awam.  



 
102 

 

 

 

B. Saran 

Kepada MPU Aceh, perlu melakukan sosialisasi yang lebih terstruktur dan 

dialogis kepada masyarakat mengenai isi dan tujuan fatwa, terutama dengan 

melibatkan ulama lokal, tokoh adat, dan aparat gampong. Harmonisasi antara adat dan 

syariat hanya dapat tercapai jika proses edukasi berlangsung secara kultural dan tidak 

sekadar formal. 

Kepada Aparat Gampong dan Tokoh Adat, diharapkan dapat melakukan 

evaluasi terhadap praktik pengembalian mahar ganda untuk memastikan bahwa tradisi 

tersebut tidak menimbulkan ketidakadilan atau beban berlebihan bagi salah satu pihak. 

Musyawarah adat dapat dilakukan untuk mencari formulasi yang lebih proporsional 

dan sesuai dengan nilai keadilan Islam. 

Kepada Masyarakat Mukim Lamreung, diharapkan memiliki keterbukaan 

untuk memahami dasar-dasar fikih dan fatwa MPU terkait mahar, sehingga dapat 

menilai kembali praktik adat yang dijalankan. Tradisi yang baik tentu dapat 

dipertahankan, namun harus selalu diarahkan agar sejalan dengan prinsip syariat dan 

tidak menimbulkan mudarat. 

Kepada akademisi dan peneliti selanjutnya, diharapkan dapat melanjutkan 

kajian mengenai interaksi antara hukum adat dan hukum Islam di Aceh dengan 

pendekatan yang lebih komprehensif, misalnya melalui studi komparatif antara 

beberapa kemukiman. Penelitian lanjutan juga dapat memperluas fokus pada 

efektivitas fatwa-fatwa MPU di tingkat masyarakat.



 

103 

DAFTAR PUSTAKA 

 

1. Al-Qur’an/Ilmu Al-Qur’an/Tafsir Al-Qur’an 

Departemen Agama, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta : Pustaka Al-Kautsar, 2020. 

 

2. Hadiṡ/Syarah Hadiṡ/Ilmu Hadiṡ 

Anas, Malik ibn. Al-Muwatta’. Beirut: Dar Ihya’ al-‘Ulum al-‘Arabiyyah, 1994. 

Asqalānī, Aḥmad ibn ʿAlī ibn Ḥajar al-. Fatḥ al-Bārī bi-Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. 

Cetakan Pertama. Juz IX. Mesir: Al-Maktabah al-Salafiyyah, 1970 

Baihaqī, Abū Bakr Ahmad ibn al-Ḥusayn al-. Syu‘ab al-Īmān. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, t.t. 

Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl al-. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Juz V. Beirut: Dār Ṭawq al-

Najāt, t.t. 

Ḥajjāj, Muslim ibn al-. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah, t.t. 

 

3. Fikih/Usul Fikih/Hukum Islam 

Abdullah, Abidi. “Al-ta‘wīḍ ‘an al-ḍarar al-ma‘nawī fī al-‘udūl ‘an al-khiṭbah bayna 

al-fiqh al-islāmī wa al-qānūn al-waḍ‘ī.” Majallat al-Ḥaḍārah al-Islāmiyyah, 

Vol. 16, no. 27 (2015): 69–94. 

Bahūtī, Manṣūr ibn Yūnus Al-. Kashshāf al-Qināʿ ʿan Matn al-Iqnāʿ. 6 jild, Riyaḍ: 

Maktabat al-Naṣr al-Ḥadīthah, 1968. 

Buhūtī, Manṣūr ibn Yūnus al-. Sharḥ Muntahā al-Irādāt. 4 jilid, Beirut: ʿĀlam al-

Kutub, 1993. 

Haitamī, Ibn Ḥajar al-. Tuḥfat al-Muḥtāj bi-Syarḥ al-Minhāj. 10 jilid, Bayrūt: Dār Iḥyā’ al-

Turāth al-‘Arabī, t.t. 

Islāmiyyah, Wizārat al-Awqāf wa al-Syu’ūn al-. al-Mawsūʿah al-Fiqhiyyah al-

Kuwaytiyyah. Jilid 39. Kuwayt: Dār al-Salāsil, 2006. 

Khalwatī, Aḥmad ibn Muḥammad al-. Bulghat al-Sālik li-Aqrab al-Masālik al-Maʿrūf 

bi-Ḥāsyiyat al-Ṣāwī ʿalā al-Syarḥ al-Ṣaghīr. 4 jilid, ttp.: Dār al-Maʿārif, t.t. 



 
104 

 

 

 

Malibarī, Zayn al-Dīn al-. Fatḥ al-Muʿīn. Beirut: Dār Ibn Ḥazm, t.t. 

Nuruddin, Abū Lahya. Al-Muqaddimat al-Syar‘iyyah li al-Zawāj. Dār al-Kitab al-

Hadith, 2006. 

Qalyubi, Aḥmad Salamah Al-, dan Ahmad al-Barlisi ʿUmayrah. Ḥāshiyatā Qalyūbī 

wa ʿUmayrah. 4 jilid, Beirut: Dar al-Fikr, 1995. 

Qudamah, ʿAbd Allāh ibn Aḥmad ibn. al-Mughnī. Kairo: Maktabah al-Qāhirah, 1989. 

Ramlī, Shamsuddin Muhammad ibn Ahmad al-. Nihāyah al-Muḥtāj ilā Sharḥ al-

Minhāj. 10 jilid. Beirut: Dār al-Fikr, 1984. 

Sayyid Sālim, Abu Mālik Kāmal ibn. Ṣaḥīḥ Fiqh al-Sunnah wa Adillatuhu wa Tawḍīḥ 

Madhāhib al-Aʾimmah. 4 jilid. Kairo: Al-Maktabah al-Tawfīqiyyah, 2003. 

Sulayman, Usāmah ʿAlī Muḥammad. Durūs al-Shaykh Usāmah Sulaymān. Al-

Maktabah al-Shāmilah, 2025. 

Syatwan, Balqosim. Al-Khiṭbah wa az-Zawāj fī al-Fiqh al-Mālikī. Kairo: Dārul Fajr, 

t.t. 

Tamām, Hānī Sayyid. Aqall al-Mahr ‘inda al-Ḥanafiyyah: Dirāsah Fiqhiyyah 

Muqāranah. Kairo: Jāmi‘ah al-Azhar al-Sharīf, t.t. 

Zuḥaylī, Wahbah az-. Al-Fiqhul Islāmī wa Adillatuh. 8 jilid, Beirut: Dār al-Fikr, 1985. 

 

4. Peraturan Perundang-undangan 

Fatwa Majelis Permusyawaratan Ulama Aceh No. 5 Tahun 2016 Tentang Mahar 

Dalam Perspektf Fiqh, Undang-Undang Dan Adat Aceh. 

Peraturan Gubernur Nomor 92 Tahun 2019 Tentang pedoman umum penataan mukim 

di Aceh 

Qanun Aceh Nomor 2 Tahun 2009 Tentang MPU Aceh. 

Qanun Kabupaten Aceh Besar Nomor 2 Tahun 2020 Tentang Pemerintahan Gampong. 

Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan. 

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh. 

 

5. Metode Penelitian 

Mulyani, Sri Rochani. Metodologi Penelitian. Bandung: Widina Bhakti Persada, 2021. 



 
105 

 

 

 

Sembiring, Tamaulina Br, Irmawati, Muhammad Sabir, dan Indra Tjahyadi. Buku Ajar 

Metodologi Peneliatan (teori Dan Praktik). Karawang: Saba Jaya Publisher, 

2024. 

Siddiq Armia, Muhammad. Penentuan Metode & Pendekatan Penelitian Hukum. 

Banda Aceh: Lembaga Kajian Konstitusi Indonesia (LKKI), 2022. 

Sulung, Undari, dan Mohamad Muspawi. “Memahami Sumber Data Penelitian: 

Primer, Sekunder, Dan Tersier.” Edu Research Vol. 5, no. 3 (2024): 110–16. 

“Tiga Metode Wawancara: Terstruktur, Semi Terstruktur, dan Bebas – Blog UI An 

Nur Lampung,” https://an-nur.ac.id/blog/tiga-metode-wawancara-terstruktur-

semi-terstruktur-dan-bebas.html, akses 16 Oktober 2023. 

6. Lain-lain 

Abdullah. “Peran Dan Kedudukan Ulama Dayah Dalam Masyarakat Aceh: (Studi Abu 

Hasballah Keutapang Nisam Kabupaten Aceh Utara).” Jurnal Al-Fikrah 2, no. 

1 (2013): 69–95. 

“Aceh Besar,” https://perkim.id/profil-pkp/profil-kabupaten-kota/profil-perumahan-

dan-kawasan-permukiman-kabupaten-aceh-besar/, akses 12 September 2025. 

Ainiyah, Nur. “Studi Komparatif Tentang Khitbah Menurut Madzhab Hanafi Dan 

Madzhab Syafi’i.” Undergraduate, IAIN Sunan Ampel Surabaya, 1996. 

Akbar, Eliyyil. “Ta’aruf Dalam Khitbah Perspektif Syafi’i Dan Ja’fari.” Musãwa 

Jurnal Studi Gender Dan Islam 14, no. 1 (2015): 55–66. 

Analiansyah dan Muhammad Iqbal. “Pengembalian Tanda Pertunangan Karena Gagal 

Pernikahan (Analisis Fatwa Majelis Permusyawaratan Ulama Aceh Nomor 5 

Tahun 2016 Tentang Mahar Dalam Perspektif Fiqh, Undang-undang dan Adat 

Aceh).” El-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Vol. 1, no. 2 (2020): 246. 

Armia, Muhammad Siddiq. Hukum Adat Perkawinan Dalam Masyarakat Aceh 

Tinjauan Antropologi Dan Sosiologi Hukum. Banda Aceh: Naskah Aceh, 2019. 

Awang, Abdul Bari, dan Imam Mahdie. “Peminangan atau Melamar, dan Akibatnya 

Menurut Hukum Islam Serta Undang-Undang Islam di Indonesia.” Fikiran 

Masyarakat, Vol. 6, no. 2 (2018): 77–82. 

Badan Pusat Statistik Kabupaten Aceh Besar. Kecamatan Krueng Barona Jaya Dalam 

Angka 2025. Aceh Besar: BPS Kabupaten Aceh Besar, 2025 

Bureau of Experts at the Council of Ministers. Family Law: Official Translation of the 

Personal Status Law (Royal Decree No. M/73, 9 March 2022). Riyaḍ: 

Kingdom of Saudi Arabia, 2022. 



 
106 

 

 

 

Devy, Soraya. “Konsekuensi Pembatalan Pertunangan Dalam Tradisi Masyarakat 

Kecamatan Jaya Kabupaten Aceh Jaya Ditinjau Dari Segi Konsep ‘Urf.” El-

Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, Vol. 5, no. 1 (2022): 1. 

Egypt’s Dar al-Iftaa, “Is the (Shabka) Jewelry Offered as Token of Love to the Bride 

Returned after She Files for Divorce?”, https://www.dar-

alifta.org/en/fatwa/details/8246/is-the-shabka-jewelry-offered-as-token-of-

love-to-the-bride-returned-after-she, akses 4 Desember 2025. 

Fathoni, Muhammad Nur dan Siti Wahyuni. “Tinjauan Hukum Implementasi Mahar 

dalam Pernikahan.” Syakhshiyyah Jurnal Hukum Keluarga Islam, Vol. 4, no. 

2 (2025): 276–87. 

Fatiyah, Atiqoh. Studi Komparatif Kedudukan Mahar Pernikahan di Negara 

Indonesia dan Pakistan. Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2016. 

Fitrianoor, Wahyu. “Hukum Perkawinan Muslim Di Brunei Darussalam (studi 

Analisis Maslahat at-Tufi).” Maqashiduna: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 

Vol. 2, no. 1 (t.t.). 

Government of Brunei Darussalam. Laws of Brunei: Chapter 217 – Islamic Family 

Law (Revised Edition 2012). Bandar Seri Begawan: Attorney General’s 

Chambers, 2012. 

Government of Pakistan. The Dowry and Bridal Gifts (Restriction) Act, 1976. 1976. 

Hanifah, Nur, Fitrawati, dan Kusnadi. “Metodologi Tafsir Tematik.” Jurnal Al-

Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir, Vol. 9, no. 2 (2024): 71–83. 

Hidayaturridha. “Relasi Hukum Islam Dan Hukum Adat Pada Pengembalian Mahar 

Ganda Akibat Pembatalan Khitbah Di Kemukiman Lamblang Kec. Kuta Baro 

Kab. Aceh Besar.” Masters, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024. 

Indira Ramadhani Lisyanto, Renny Supriyatni, dan Djanuardi Djanuardi. “Kedudukan 

Hukum Perkawinan yang Tidak Direstui Orang Tua dengan Alasan Tidak 

Dilakukannya Khitbah Menurut Hukum Islam Dikaitkan dengan Instruksi 

Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam.” Mahkamah : 

Jurnal Riset Ilmu Hukum, Vol. 1, no. 4 (2024): 265–74. 

Kamil, Fajri, Pathur Rahman, Sulaiman Mohammad Nur, dan Deddy Ilyas. 

“Epistemologis Tafsir Tematik: Menuju Tafsir Al-Qur’an Yang Holistik.” 

Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu al-Quran Dan Tafsir, Vol. 3, no. 1 (2023): 

11–32. 

Kelman. “Compliance, Identification, and Internalization: Three Processes of Attitude 

Change.” Journal of Conflict Resolution, Vol. 2, no. 1 (1958): 51–60. 



 
107 

 

 

 

Khatimah, Husnul. “Implikasi pembatalan khitbah terhadap mahar ‘mee ranup’ 

perspektif fiqh: Studi di Desa Cot Jabet Kec. Banda Baro Kab. Aceh Utara.” 

Undergraduate, Universitas Islam Negri Maulana Malik Ibrahim, 2016. 

Khoiruddin Nasution. Hukum perdata (keluarga) Islam Indonesia dan perbandingan 

hukum perkawinan di dunia Muslim: studi sejarah, metode pembaruan, dan 

materi & status perempuan dalam hukum perkawinan/keluarga Islam. Cet. 3. 

Yogyakarta: Academia dan Tazzafa, 2022. 

Kingdom of Morocco. “The Moroccan Family Code (Moudawana) of February 5, 

2004: Unofficial English Translation.” Global Rights, 2005. 

Maha, Syalmahat. “Mahar sebagai Tanda Hormat: Tafsir Surat An-Nisa’ Ayat 4.” 

Artikel. Perpustakaan Ma’had Aly Tebuireng, 28 Juli 2025. 

Majelis Adat Aceh. “Budaya Tradisional Jawa, Aceh, Melayu. di Medan.” 

https://maa.acehprov.go.id/berita/kategori/adat-istiadat/budaya-tradisional-

jawa-aceh-melayu-di-medan, akses 20 Oktober 2025. 

Makmun, Mohammad. “Bolehkah Meminta Kembali Barang Bawaan Khitbah?” 

https://jombang.nu.or.id/opini/bolehkah-meminta-kembali-barang-bawaan-

khitbah-5hJU2. akses 25 Oktober 2025. 

Mohamy Masr. “Al-khiṭbah.” Al-khiṭbah fī qānūn al-aḥwāl al-shakhṣiyyah, 8 Februari 

2025. 

Moudawana. “Engagement as a Step toward Marriage: Between Modernity and 

Tradition.” Morocco World News, 23 Oktober 2012. 

Nasution, Khoiruddin. “Kombinasi Tematik–Holistik Sebagai Teori Transformasi 

Hukum Islam: Kajian Terhadap Naṣṣ Usia Perkawinan.” ADHKI: Journal Of 

Islamic Family Law 6, no. 2 (2024). 

Nida Desianti. “Pembatalan Peminangan dan Akibat Hukumnya Ditinjau dari Hukum 

Islam dan Adat Aceh (Studi Kasus di Kecamatan Pidie-sigli, Nad.” Premise 

law journal 14 (2015). 

NU Online. “Bolehkah Menarik Kembali Pemberian yang Sudah Diberikan? 

Pandangan Mazhab Syafi’i dan Hanafi.” https://islam.nu.or.id/syariah, akses 4 

November 2025. 

Nuriman, Muhammad Bin Abubakar, dan Aiyub. Memahami Analisis Kualitatif; 

Memapar Teknik Memperlakukan Data Terorganisir, Terstruktur, Dan 

Sistematis. Lhokseumawe: Tandaseru, 2022. 

Online, Hukum. “Kepatuhan Hukum dan Solusi Masa Kini untuk Memenuhinya.” 

https://rcs.hukumonline.com/insights/kepatuhan-hukum-dan-solusinya, akses 

9 Desember 2025. 



 
108 

 

 

 

Pian, Saputra. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Tradisi Denda Pinangan Dalam 

Lamaran (Studi Di Desa Tanjung Qencono Kecamatan Way Bungur 

Kabupaten Lampung Timur).” Diploma, UIN Raden Intan Lampung, 2023. 

Purba, Hadiṡ. “Membangun Keluarga Islami: Tinjauan Terhadap Ayat-Ayat Alquran 

dan Hadiṡ Rasul saw.” Almufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 3, no. 1 (2018). 

Republik Arab Suriah, Qānūn al-aḥwāl al-shakhṣiyyah fī al-Jumhūriyyah al-

‘Arabiyyah al-Sūriyyah (Dekrit No. 59/1953), 

www.cawtarclearinghouse.org/storage/AttachementGender/syrie-ahwel.pdf, 

akses 4 November 2025 

Rahmawati, Theadora. Fiqh Munakahat I dari Proses Menuju Pernikahan Hingga Hak 

dan Kewajiban Suami Istri. Pamekasan: Duta Media, 2021. 

Ramadhani, Rahmi, dan Elsy Renie. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Pengembalian 

Mahar Berganda Akibat Pembatalan Peminangan Dalam (studi Di Kelurahan 

Belawan Ii Kota Medan).” JISRAH: Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, Vol. 2, no. 

3 (2021): 83. 

Ramadhani, Salma Al Zahra, dan Muhammad Chairul Huda. “Nilai Filosofis Proses 

Khitbah Dan Menentukan Mahar Perkawinan Untuk Perempuan Dalam 

Tinjauan Feminisme Islam (Tafsir Al-Baqarah: 235-237 Dan an-Nisaa’: 4).” 

Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam , Vol. 

4, no. 1 (2023): 1. 

Refworld. “Iraq: Personal Status Law and Its Amendments (1959).” akses 4 November 

2025. 

Republik Aljazair, “Algérie: Loi n. 84-11 du 9 juin 1984 portant Code de la famille, 

2005,” https://www.refworld.org/legal/legislation/natlegbod/2005/en/123139, 

akses 3 November 2025. 

Rosa, Melia. “Studi Komperatif Mazhab Maliki Dan Mazhab Syafi’i Tentang Mahar 

Yang Tidak Diketahui Sifatnya.” Moefty : Jurnal Perbandingan Mazhab Dan 

Hukum 12, no. 1 (2023). 

Roslaili, Yuni. “Kajian ‘Urf tentang Adat Ranub Kong Haba dan Akibat 

Pembatalannya di Aceh (Study of ‘Urf’ on The Custom of Ranub Kong Haba 

and its Cancellation in Aceh).” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum 

Islam 3, no. 2 (2019): 2. 

Sa’dan, Saifuddin, dan Arif Afandi Arif Afandi. “Pengembalian Mahar Berganda 

Karena Pembatalan Khitbah dalam Pandangan Islam: Analisis terhadap 

Persepsi dan Praktek Masyarakat Kuta Baro Aceh Besar.” Samarah: Jurnal 

Hukum Keluarga dan Hukum Islam , Vol. 1, no. 1 (2017): 1. 



 
109 

 

 

 

Shabah, Musyaffa Amin Ash. “Implementasi pemberian mahar dalam perkawinan 

masyarakat Aceh-Indonesia dan Selangor-Malaysia.” masterThesis, Fakultas 

Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019. 

Sudirman. “Analisis Hukum Islam terhadap Sanksi Pembatalan Khithbah Nikah.” 

Adzkiya : Jurnal Hukum dan Ekonomi Syariah, Vol. 5, no. 1 (2017): 133. 

Sukardin Amin. “Pengembalian Tanda Pertunangan Pasca Pembatalan Khitbah Dalam 

Masyarakat Kluet Tengah (Analisis Tinjauan Teori Al-Urf).” Skripsi, UIN Ar-

raniry, 2021. 

Syarifudin, Syarifudin, M.Mujib Qalyubi, dan Irfan Hasanudin. “Tinjauan Hukum 

Islam terhadap Prosesi Seserahan dalam Pernikahan Adat Betawi: (studi Kasus 

Masyarakat Betawi Kedoya Selatan Kecamatan Kebon Jeruk, Kota Adm. 

Jakarta Barat).” Mozaic : Islam Nusantara, Vol. 5, no. 2 (2019): 103–30. 

Syah, Hidayat. “Urbanisasi dan Modernisasi (Studi Tentang Perubahan Sistem Nilai 

Budaya Masyarakat Urban di Pangkalan Kerinci Kabupaten Pelalawan).” 

TOLERANSI: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, Vol. 5, no. 1 (2013): 

1-12 

T. Almahzar. “Pengaruh Tuanku Raja Keumala Dan Abu Lueng Ie Dalam 

Perkembangan Pendidikan Di Aceh Pada Abad XX.” Other, UIN Ar-Raniry 

Fakultas Adab dan Humaniora, 2023. 

Pemerintah Aceh, “Upacara Adat Perkawinan Aceh.” 

https://acehprov.go.id/berita/kategori/jelajah/upacara-adat-perkawinan-aceh 

Diakses 2 Mei 2025. 

Yuyun Winda Sari, “Implementasi Reusam dalam Penyadaran Masyarakat terhadap 

Penerepan Syari’at Islam di Gampong Sikabu Kecamatan Kuala Bate 

Kabupaten Aceh Barat Daya.” Skripsi, UIN Ar-Raniry Banda Aceh, 2018. 

Zainuddin, Muhammad. “Jeulamee pada perkawinan masyarakat Aceh perspektif 

Hukum Islam dan Volkgeist Von Savigny: Studi di Kecamatan Peunaron 

Kabupaten Aceh Timur.” Masters, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim, 2022. 


	HALAMAN JUDUL
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	HALAMAN PERSETUJUAN TESIS
	HALAMAN PENGESAHAN
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I  PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Telaah Pustaka
	E. Kerangka Teoritik
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Penelitian

	BAB V  PENUTUP
	A. Kesmipulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

