
KEHENDAK DAN LEGITIMASI TANGGUNG 

JAWAB MORAL: Studi Komparatif-Kritis Abū al-

Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche 
 

Skripsi 

Disusun dan Diajukan Kepada Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Untuk Memenuhi Syarat Penyusunan Skripsi 

 

Oleh : 

Ahmad Fauzi 

21105010019 

 

PROGRAM STUDI AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA 

YOGYAKARTA 

 

2026 

 



i 

 

NOTA DINAS 

 

  



ii 

 

LEMBAR PENGESAHAN 

 

  



iii 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 



iv 

 

MOTTO 

 

“One must still have chaos in oneself to be able to 

give birth to a dancing star” 

- Thus Spoke Zarathustra- 

 

  



v 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 
Berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama dan Pendidikan dan  

Kebudayaan Repuplik Indonesia Nomor: 1581/1987, transliterasi huruf Arab- Latin 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak أ

dilambangkan 

Tidak dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 Ṡa Ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa Ḥ ha (dengan titik di ح

bawah) 

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra R er ر

 Zai Z zet ز

 Sin S es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Ṣad Ṣ es (dengan titik di ص 

bawah) 

 Ḍad Ḍ de (dengan titik di ض 

bawah) 



vi 

 

 Ṭa Ṭ te (dengan titik di ط

bawah) 

 Ẓa Ẓ zet (dengan titik di ظ

bawah) 

 ain ' koma terbalik (di atas)` ع

 Gain G ge غ

 Fa F ef ف

 Qaf Q ki ق

 Kaf K ka ك

 Lam L el ل

 Mim M em م

 Nun N en ن

 Wau W we و 

 Ha H ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya Y ye ي



vii 

 

 

B. Vokal 

1. Vokal Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Ditulis 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ

2. Vokal Rangkap 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Ditulis 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ

 

C. Vokal Panjang/Maddah 

 Fathah dan alif atau ya ..َ  .ى..َ  .ا

 قياس

ā Qiyās 

 Kasrah dan ya ..َ  .ى

 شريعة

ī Syarī‘ah 

 Dammah dan wau ..َ  .و 

 وصول 

ū Wuṣūl 

 

D. Ta’ Marbutah 

1. Apabila ta’ marbutah hidup atau mendapat harakat (fathah, kasrah, dan 

dammah), ditulis “t”. 

 -Ditulis Siyāsah/Siyāsat al القلب   سياسة

qalb 

2. Apabila ta’ marbutah mati atau mendapat harakat sukun, ditulis “h”  



viii 

 

 Ditulis Aṣ-Ṣūfiyyah الصوفية

3. Apabila pada kata terakhir ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al/an serta bacaan kedua kata tersebut 

terpisah, maka ta’ marbutah tersebut ditulis “h”.  

 -Ditulis Al-Kaifiyyah an النفسانية  الكيفية

nafsāniyyah 

 ’Ditulis Ḥilyāh al-Auliyā الأولياء  حلية

E. Syaddah (Tasydid) 

 

Apabila terdapat kata tasydid, ditulis menggunakan huruf yang sama 

seperti huruf yang ditasydidkan 

 Ditulis Ar-Radd الرد

 Ditulis As-Sayyi’ah السيئة

F. Kata Sandang Alif+Lam 

1. Apabila diikuti huruf syamsiyah, ditulis menggunakan huruf yang 

sesuai dengan bunyinnya/mengikti kata sandang.  

 Ditulis Ar-Raḥmān الرحمن

2.  Apabila diikuti huruf qamariyah, ditulis sesuai dengan bunyinya/ 

aturan yang digaris. 

 Ditulis Ar-Raḥmān الرحمن

G. Hamzah  

Apabila terdapat kata tasydid, ditulis menggunakan huruf yang sama 

seperti huruf yang ditasydidkan 

 Ditulis Syai’un شيء

 Ditulis Ma’mūr مأمور

 

  



ix 

 

ABSTRAK 

Persoalan kehendak manusia dan tanggung jawab moral merupakan salah satu 
problem mendasar dalam filsafat dan teologi. Dalam dunia yang dipahami tunduk 
pada keharusan—baik keharusan kausal maupun kehendak ilahi—muncul 
ketegangan antara determinasi realitas dan legitimasi pujian serta hukuman moral. 
Pendekatan klasik kerap mereduksi persoalan ini pada oposisi antara kebebasan dan 
determinisme, padahal persoalan yang lebih mendasar adalah bagaimana tanggung 
jawab moral dapat dibenarkan secara normatif dalam kerangka realitas yang 
determinatif. 

Penelitian ini mengkaji persoalan tersebut melalui studi komparatif-kritis terhadap 
pemikiran Abū al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche. Keduanya sama-sama 
menolak kebebasan kehendak dalam pengertian libertarian, tetapi tetap 
mempertahankan kemungkinan tanggung jawab moral melalui mekanisme yang 
berbeda secara radikal. Al-Asy’arī merumuskan konsep kasb sebagai mekanisme 
atribusi perbuatan dalam kerangka kehendak ilahi dan struktur taklīf, sementara 
Nietzsche mengembangkan konsep will to power sebagai mekanisme imanen 
kehendak yang menegaskan kepemilikan performatif atas tindakan melalui afirmasi 
keharusan hidup. 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi literatur (document 
research) serta metode deskriptif-analitis-komparatif dengan pendekatan filosofis. 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa kedua sistem sama-sama mempertahankan 
tanggung jawab moral dalam dunia determinatif, tetapi melalui sumber legitimasi 
yang berbeda. Kerangka kasb menjamin stabilitas normatif dan kepastian hukum 
moral, namun beresiko melemahkan agensi kausal manusia. Sebaliknya, kerangka 
will to power menegaskan agensi secara produktif, tetapi mengandung resiko 
absennya proteksi normatif universal. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan 
bahwa setiap kerangka tanggung jawab moral menuntut biaya ontologis dan normatif 
tertentu dalam upaya mempertahankannya. 

Kata Kunci: Kehendak, Tanggung Jawab Moral, Kasb, Will to Power, Determinasi 

  



x 

 

ABSTRACT 

The problem of human will and moral responsibility constitutes one of the most 

fundamental issues in philosophy and theology. In a world understood to be governed 

by necessity—whether in the form of causal necessity or divine will—a tension arises 

between the determinacy of reality and the legitimacy of moral praise and 

punishment. Classical approaches often reduce this problem to an opposition 

between freedom and determinism, whereas the more fundamental question concerns 

how moral responsibility can be normatively justified within a determinative 

framework of reality. 

This study examines this problem through a critical–comparative analysis of the 

thought of Abū al-Ḥasan al-Ashʿarī and Friedrich Nietzsche. Both reject libertarian 

free will, yet each seeks to preserve the possibility of moral responsibility through 

radically different mechanisms. Al-Ashʿarī articulates the doctrine of kasb as a 

mechanism of action-attribution within the framework of divine will and the structure 

of taklīf, whereas Nietzsche develops the concept of the will to power as an immanent 

mechanism of willing that affirms performative ownership of action through the 

affirmation of life’s necessity. 

This research employs a qualitative approach in the form of documentary study, using 

a descriptive–analytical–comparative method within a philosophical framework. The 

findings show that both systems retain moral responsibility within a deterministic 

world, but through distinct sources of normative legitimacy. The framework of kasb 

secures normative stability and legal–moral certainty, yet risks weakening human 

causal agency. By contrast, the framework of the will to power affirms agency in a 

productive sense, but carries the risk of lacking universal normative protection. 

Accordingly, this study demonstrates that every account of moral responsibility 

entails specific ontological and normative costs in its attempt to preserve moral 

accountability. 

Keywords: Will, Moral Responsibility, Kasb, Will to Power, Determinism  

 

  



xi 

 

KATA PENGANTAR 

 

Segala puji hanya pantas, akan, dan selalu bagi Allah Subḥānahu wa Ta‘ālā. 

Yang melimpahkan rahmat, hidayah, dan bimbingan kepada penulis sehingga 

dapat menyelesaikan penelitian ini. Shalawat serta salam selalu tercurah dan 

haturkan kepada kekasih-Nya, Nabi Muhammad SAW sebagai seorang Rasul 

yang membawakan ajaran kemanusiaan. Penulis berharap skripsi ini dapat 

memberikan manfaat yang luas, tidak hanya bagi diri penulis sendiri, tetapi 

juga bagi para pembaca. Penulis menyadari bahwa karya ini masih jauh dari 

sempurna. Oleh karena itu, kritik dan saran yang membangun sangat penulis 

harapkan demi peningkatan kualitas penulisan di masa mendatang. 

Penelitian ini adalah bentuk syukur penulis karena telah dianugerahi 

kemampuan untuk terus belajar, baik dalam renungan, bacaan, diskusi, apapun 

itu. Selain itu terdapat banyak nama yang patut diberikan terima kasih dalam 

penyelesaian skripsi ini. Penulis ucapkan terima kasih pada: 

1. Kedua orangtua penulis, Ibu Sukapti dan Bapak Mardi Utomo, serta 

saudara-saudara penulis yang tak pernah berhenti memberikan doa dan 

dukungan moral—maupun materil—untuk penulis menyelesaikan jenjang 

pendidikan ini. 

2. Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., MA., M.Phil., Ph.D. selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

3. Dr. Novian Widiadharma, S.Fil., M.Hum. selaku pembimbing dan Kaprodi 

penulis yang sabar membantu dan membimbing penulis untuk 

menyelesaikan skripsi ini di tengah kesibukannya. 

4. Bapak/Ibu  Dosen  Program  Studi  Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas  

Ushuluddin dan Pemikiran Islam Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta yang tidak bisa disebutkan namanya satu per satu. 



xii 

 

5. Semua kawan-kawan ARENA, terkhusus: Selo, Elang, Nabil, Yudis, 

Hilma, Sabrina dan Ara yang menemani penulis menertawakan banyak 

hal—Kampus, pemerintah, dan hal aneh—selama penulis di Jogja. 

6. Sobat Blandongan yang sebagian telah mendahaului—lulus—penulis di 

tahun sebelumnya: Jatot, Bodat, Patan, Ucup, Arya, dan Aceng.  

7. Juga teman-teman yang sedang berusaha mengejar S.Ag: Awal, Zimraan, 

Pengki, dan Bagas. 

8. Sahabat yang menemani diskusi-diskusi sejak zaman SMA: Ilung dan Raya 

yang telah   

9. Serta seluruh pihak yang tidak bisa disebutkan satu per satu 

 

Yogyakarta, 11 Januari 2026 

Penulis 

 

Ahmad Fauzi 

  



xiii 

 

DAFTAR ISI 

 

NOTA DINAS ................................................................................................. i 

LEMBAR PENGESAHAN........................................................................... ii 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN......................................................... iii 

MOTTO......................................................................................................... iv 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN......................................... v 

ABSTRAK..................................................................................................... ix 

ABSTRACT ................................................................................................... x 

KATA PENGANTAR ................................................................................... xi 

DAFTAR ISI ............................................................................................... xiii 

DAFTAR TABEL ........................................................................................ xv 

BAB I PENDAHULUAN .............................................................................. 1 

A. Latar Belakang .................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ............................................................................. 5 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian  .................................................... 6 

D. Tinjauan Pustaka  .............................................................................. 7 

E. Metode Penelitian  ............................................................................ 14 

F. Sistematika Pembahasan  ................................................................ 15 

BAB II DISKURSUS KEHENDAK .......................................................... 18 

A. Kata Kunci; Determinisme, Free Will, dan Moral Responsibility

 18 

B. Aliran-Aliran Dalam Diskursus Kehendak .................................. 22 



xiv 

 

1. Libertarian ................................................................................... 23 

2. Hard Incompatibilism................................................................. 29 

3. Compatibilism.............................................................................. 33 

BAB III ABŪ AL-ḤASAN AL-ASY’ARĪ.................................................. 41 

A. Latar Historis Abū al-Ḥasan al-Asy’arī ........................................ 41 

B. Landasan Metafisik dan Mekanisme Kasb ................................... 45 

BAB IV FRIEDRICH WILHELM NIETZSCHE.................................... 52 

A. Latar Historis Friedrich Wilhelm Nietzsche ................................. 52 

B. Landasan Metafisik Will to Power ................................................. 58 

C. Mekanisme Will to Power ................................................................ 63 

BAB V KEHENDAK DAN LEGITIMASI TANGGUNG JAWAB 

MORAL: ANALISIS KOMPARATIF-KRITIS KASB DAN WILL TO 

POWER......................................................................................................... 69 

A. Landasan Metafisik dan Legitimasi Tanggung Jawab Moral..... 69 

B. Mekanisme Kehendak dan Atribusi Tindakan Moral ................. 74 

BAB VI PENUTUP ..................................................................................... 84 

A. Kesimpulan ...................................................................................... 84 

B. Saran................................................................................................. 86 

DAFTAR PUSTAKA................................................................................... 88 

CURRICULUM VITAE ............................................................................... 94 

 

 

  



xv 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 5.1 Analisis Komparatif al-Asy’ari dan Nietzsche ………………….. 82 



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Persoalan kehendak manusia dan tanggung jawab moral merupakan salah 

satu problem paling mendasar dalam sejarah filsafat dan teologi. Sejak 

perdebatan klasik mengenai determinisme dan kebebasan, manusia terus 

dihadapkan pada pertanyaan yang sama “sejauh mana seseorang dapat 

dimintai pertanggungjawaban atas tindakannya di dalam dunia yang tunduk 

pada keharusan—baik keharusan kausal, hukum alam, maupun kehendak 

ilahi”. Problem ini tidak hanya bersifat metafisik, tetapi juga normatif, 

karena menyentuh dasar legitimasi pujian, celaan, pahala, dan hukuman.1 

Dengan kata lain, cara suatu sistem memahami kehendak akan secara 

langsung menentukan bagaimana tanggung jawab moral dapat dibenarkan. 

Diskursus problem kehendak dalam filsafat kontemporer kerap 

dirumuskan melalui oposisi antara determinisme dan kebebasan. 

Determinisme memandang seluruh peristiwa, termasuk tindakan manusia, 

sebagai hasil niscaya dari kondisi masa lalu dan hukum yang mengaturnya.2 

 
1 Gary Watson, “Two Faces of Responsibility,” Philosophical Topics 24, no. 2, 

(1996): 228. 

2 Carl Hoefer, “Causal Determinism,” in The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 

ed. Edward N. Zalta and Uri Nodelman, Summer 2024 (Metaphysics Research Lab, 



 

2 

 

Sementara itu, kehendak bebas dipahami sebagai kapasitas agen untuk 

menjadi sumber tindakannya sendiri, sehingga layak dipuji atau disalahkan 

secara moral.3 Namun, oposisi ini sering kali menyederhanakan persoalan 

yang lebih kompleks.4 Perdebatan tidak berhenti pada pertanyaan apakah 

determinisme benar atau salah, melainkan bergeser pada persoalan yang 

lebih mendalam, yakni jenis kebebasan apa yang diperlukan agar tanggung 

jawab moral tetap bermakna, dan apa harga metafisik maupun normatif yang 

harus dibayar untuk mempertahankannya. 

Problematika ini menjadi semakin besar ketika persoalan kehendak 

dibawa ke dalam ranah teologi. Dalam tradisi teologis, khususnya teologi 

Islam, problem kehendak tidak hanya berkaitan dengan kausalitas alamiah, 

tetapi juga dengan kemahakuasaan dan kehendak Tuhan. Pertanyaan tentang 

apakah manusia menciptakan perbuatannya sendiri atau sekedar menjadi 

penerima dari kehendak ilahi memiliki implikasi langsung terhadap konsep 

keadilan Tuhan dan legitimasi pahala serta hukuman. Dalam konteks inilah 

 
Stanford University, 2024), 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/determinism-causal/. 

3 Timothy O’Connor and Christopher Franklin, “Free Will,” in The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward N. Zalta and Uri Nodelman, Winter 2022 

(Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2022), 

https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/freewill/. 

4 Robert Kane, A Contemporary Introduction to Free Will  (Oxford: Oxford 

University Press, 2005), 6. 



 

3 

 

pemikiran Abū al-Ḥasan al-Asy’arī mengambil peran. Melalui doktrin kasb, 

al-Asy’arī berupaya mempertahankan kemahakuasaan Tuhan sebagai 

pencipta tunggal seluruh perbuatan, sekaligus menjaga kemungkinan 

tanggung jawab moral manusia. 5 Namun, upaya ini melahirkan ketegangan 

internal: bagaimana agen dapat dimintai pertanggungjawaban secara moral 

ketika ia tidak memiliki kontrol kausal atas tindakannya sendiri. Persoalan 

ini menjadikan kasb bukan sekedar solusi teologis, tetapi juga titik 

problematis yang menuntut evaluasi filosofis lebih lanjut.  

Di sisi lain, kritik radikal terhadap konsep kehendak dan tanggung 

jawab muncul dalam filsafat modern melalui pemikiran Friedrich Nietzsche. 

Berbeda secara total dari sudut pandang teologis, Nietzsche menolak 

gagasan kehendak bebas sebagai fondasi moralitas tradisional, yang 

menurutnya diciptakan untuk membenarkan penghukuman dan rasa 

bersalah.6 Dengan membongkar asumsi tentang subjek otonom dan tujuan 

transenden, Nietzsche memandang realitas sebagai becoming—dinamika 

 
5 Abu al-Hasan al-Ashari, “The Translation of  the Luma‘,” in The Theology of Al-

Ashari, trans. Richard J McCharty (Beirut: Imprimerie Catholique, 1953), 76 –78; 

sebagaimana dijelaskan dalam Binyamin Abrahamov, “A Re-Examination of al-Ash’arī’s 

Theory of ‘Kasb’ According to ‘Kitāb al-Luma’,’” Journal of the Royal Asiatic Society of 

Great Britain and Ireland, no. 2 (1989): 210–21. 

6 “There is no devil and no hell. Your soul will be dead even before your body: fear 

nothing further", dalam Friedrich Wilhelm Nietzsche, Thus Spoke Zarathustra: A Book for 

All and None, trans. Kaufmann Walter (Penguin Books, 1966), 19–20. 



 

4 

 

kekuatan yang imanen tanpa legitimasi metafisik eksternal. Dalam kerangka 

ini, kehendak tidak lagi dipahami sebagai kapasitas ego yang bebas, 

melainkan sebagai ekspresi relasional dari will to power.7 Meskipun 

Nietzsche menolak kebebasan dalam pengertian klasik, ia tetap 

mempertahankan bentuk tanggung jawab yang berbeda, yakni kepemilikan 

performatif atas tindakan melalui afirmasi keharusan hidup, yang 

dirumuskan secara paradigmatik dalam gagasan amor fati.8 Namun, 

penegasan agensi yang produktif ini membawa konsekuensi normatif yang 

tidak ringan, terutama terkait absennya mekanisme proteksi universal bagi 

pihak yang lebih lemah. 

Dengan demikian, baik dalam teologi al-Asy’arī maupun filsafat 

Nietzsche, persoalan kehendak dan tanggung jawab tidak diselesaikan 

melalui penolakan determinasi, melainkan melalui penataan ulang sumber 

legitimasi tanggung jawab moral. Keduanya sama-sama mempertahankan 

tanggung jawab dalam dunia yang determinatif, tetapi melalui mekanisme 

yang berbeda secara radikal dan dengan biaya normatif yang tidak selaras. 

Dalam kerangka kasb, stabilitas hukum dan kepastian normatif dijaga 

melalui atribusi transenden, namun beresiko mereduksi agen menjadi lokus 

 
7 Friedrich Wilhelm Nietzsche, On the Genealogy of Morality, ed. Keith Ansel-

Pearson, trans. Carol Diethe (Cambridge: Cambridge University Press, 2007), 50 –52. 

8 Robert C. Solomon, “Nietzsche on Fatalism and ‘Free Will,’” The Journal of 

Nietzsche Studies 23, no. 1 (2002): 63–87, doi:10.1353/nie.2002.0008. 



 

5 

 

penanggung konsekuensi tanpa kepemilikan kausal. Sebaliknya, dalam 

kerangka will to power, agensi ditegaskan secara penuh melalui ekspresi 

daya dan afirmasi keharusan, tetapi dengan resiko ketidakpastian regulatif 

dan ketiadaan perlindungan normatif yang mengikat. 

Bertolak dari ketegangan di atas penelitian ini disusun. Skripsi ini tidak 

dimaksudkan untuk merekonsiliasi atau menyamakan pemikiran Abū al-

Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche ke dalam satu kerangka solusi 

tunggal. Sebaliknya, penelitian ini bertujuan untuk menguji secara 

komparatif-kritis bagaimana perbedaan landasan metafisik keduanya 

membentuk mekanisme kehendak dan justifikasi tanggung jawab moral, 

serta untuk menyingkap harga ontologis dan normatif yang harus dibayar 

oleh masing-masing sistem. Dengan pendekatan ini, persoalan kehendak 

tidak lagi dipahami sekedar masalah “bebas atau tidak bebas”, melainkan 

sebagai problem struktural tentang bagaimana tanggung jawab moral dapat 

dipertahankan di dalam dunia yang niscaya. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, penulis merumuskan permasalahan 

pokok sebagai berikut: 

1. Bagaimana landasan metafisik dan mekanisme kehendak dalam 

pemikiran Abū al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche? 



 

6 

 

2. Bagaimana perbedaan landasan metafisik dan mekanisme kehendak Abū 

al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche membentuk justifikasi 

tanggung jawab moral, serta apa implikasi normatif dari masing-masing 

sistem tersebut? 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Berdasarkan rumusan penelitian yang dilampirkan di atas, maka penelitian 

kali ini memiliki beberapa tujuan, berikut di antaranya; 

1. Memahami landasan metafisik serta mekanisme kehendak dalam 

pemikiran Abū al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche. 

2. Memahami perbedaan landasan metafisik, mekanisme kehendak, serta 

implikasi normatif dari pemikiran  Abū al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich 

Nietzsche dalam membentuk justifikasi tanggung jawab moral 

Adapun penelitian ini memiliki beberapa manfaat teoritis dan praksis, 

berikut di antaranya: 

1. Secara teoritis, diharap penelitian ini bisa memperkaya kajian ilmiah 

terkait konsep kehendak, khususnya dalam pemikiran Abū al-Ḥasan al-

Asy’arī dan Friedrich Nietzsche 

2. Secara praktis penelitian ini bisa menjadi referensi bagi penelitian 

selanjutnya yang membahas kehendak, terkhusus untuk melihat kerangka 

teologis dengan kacamata filosofis. .  



 

7 

 

D. Tinjauan Pustaka 

Studi komparatif mengenai tokoh Abū al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich 

Nietzsche masih sangat jarang. Penelitian-penelitian yang sebelumnya telah 

ada tentang al-Asy’arī berfokus pada kajian teologis dan ruang lingkup di 

dalamnya, begitupun dengan pandangannya dalam lingkup kehendak. 

Meskipun ada studi komparatif mengenai al-Asy’arī, tetapi tetap berada 

dalam ruang lingkup teologis pula. Penelitian-penelitian sebelumnya tentang 

Friedrich Nietzsche cukup banyak, terlebih dalam ruang lingkup 

eksistensial. Penelitian komparatif mengenai Nietzsche dalam lingkup 

kehendak bebas pernah dilakukan, tetapi dalam ranah eksistensial pula. 

Dengan demikian, pemikiran kedua tokoh di atas belum ada yang 

mengkomparasi secara filosofis, terkhusus dalam problem “kehendak”. 

Secara umum, studi mengenai kehendak dalam pemikiran al-Asy’arī 

merujuk pada karyanya yang berjudul al-Luma9 dan Risālat al-Istiḥsān.10 

Sedangkan dalam studi mengenai pemikiran Nietzsche, kerap kali merujuk 

pada karya-karyanya yang berjudul The Guy Science11, Thus Spoke 

 
9 Abu al-Hasan al-Ashari, “The Text of the Luma‘,” in The Theology of Al-Ashari, 

ed. McCharty Richard J (Beirut: Imprimerie Catholique, 1953). 

10 Abu al-Hasan al-Ashari, “The Translation of Risala,” in The Theology of Al-Ashari, 

trans. Richard J McCharty (Beirut: Imprimerie Catholique, 1953). 

11 Friedrich Wilhelm Nietzsche, The Gay Science: With a Prelude in Rhymes and an 

Appendix of Songs, trans. Kaufmann Walter (Cambridge: VINTAGE BOOKS, 1974). 



 

8 

 

Zarathustra12, Beyond Good and Evil13, On The Genealogy of Morals14, 

Twilight of the Idols15, dan Ecce Homo.16 

Dalam Pengamatan penulis, telah banyak penelitian yang meneliti 

terkait pemikiran al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche dari berbagai negara. 

Penelitian terkait al-Asy’arī biasanya berisi pemaparan konsepnya dalam 

ranah teologis, ataupun membandingkan konsepnya dengan teolog muslim 

lainnya. Terdapat sebuah buku berjudul “THE THEOLOGY OF AL-

ASH’ARI”17 yang berisi terjemahan dari kitab al-Luma’ dan Risālat al-

Istiḥsān yang diterjemahkan dan diedit oleh Richard J. McCarthy, ia juga 

menambahkan beberapa pandangannya dalam sepertiga akhir dari buku 

tersebut.18 McCarthy menyajikan pemikiran al-Asy’arī secara komprehensif 

melalui pembacaan terhadap karya-karya pokoknya, khususnya al-Luma’ 

dan Risālat al-Istiḥsān al-Khauḍ fī ‘Ilm al-Kalām. Karya ini menempatkan 

 
12 Nietzsche, Thus Spoke Zarathustra: A Book for All and None , 1966. 

13 Friedrich Wilhelm Nietzsche, Beyond Good and Evil, trans. Kaufmann Walter 

(New York: VINTAGE BOOKS, 1966). 

14 Nietzsche, On the Genealogy of Morality, 2007. 

15 Friedrich Wilhelm Nietzsche, Twilight of the Idols, or: How to Philosophize with 

the Hammer, trans. Polt Richard (Cambridge: Hackett Publishing Company, 1997). 

16 Friedrich Nietzsche and Duncan Large, eds., Ecce Homo: How to Become What 

You Are, Oxford World’s Classics (Oxford: Oxford University Press, 2007). 

17 Richard J McCharty, The Theology of Al-Ashari (Beirut: Imprimerie Catholique, 

1953). 

18 Richard J McCharty, “The Appendices,” in The Theology of Al-Ashari (Beirut: 

Imprimerie Catholique, 1953). 



 

9 

 

al-Asy’arī sebagai tokoh sentral dalam sintesis teologi Sunni, namun 

pembahasannya tetap berada dalam horizon teologis, tanpa membawa 

konsep kasb ke dalam analisis tanggung jawab moral secara filosofis. 

Kajian yang lebih spesifik mengenai kasb dilakukan oleh Binyamin 

Abrahamov melalui artikelnya “A Re-Examination of al-Ash’ari’s Theory of 

“Kasb According to Kitab al-Luma’“19. Abrahamov mengkaji kasb secara 

historis-kritis dan menafsirkan konsep tersebut bukan sebagai teori etika atau 

agensi moral, melainkan sebagai bentuk teodisi klasik yang bertujuan 

menjaga kemahakuasaan Tuhan dari penisbatan kejahatan. Meskipun 

analisis ini penting, pendekatan tersebut secara implisit menangguhkan 

pertanyaan mengenai justifikasi tanggung jawab moral manusia dalam 

kerangka kasb.  

Selain itu, penelitian skripsi seperti “Al-Kasb dalam Pandangan Abū 

al-Ḥasan al-Asy’arī”20 karya Sutiknyo memaparkan pengertian kasb dan 

genealogi kemunculannya dalam tradisi kalam. Penelitian ini bersifat 

deskriptif-teologis dan belum menguji secara filosofis ketegangan antara 

 
19 Abrahamov, “A Re-Examination of al-Ash’arī’s Theory of ‘Kasb’ According to 

‘Kitāb al-Luma’,’” 1989. 

20 Sutiknyo, “Al-Kasb Dalam Pandangan Abu al-Hasan Al-Asyári” (Skripsi, 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2009). 



 

10 

 

ketiadaan kontrol kausal manusia dan beban tanggung jawab moral yang 

tetap dilekatkan kepadanya. 

Dari kelompok penelitian ini dapat disimpulkan bahwa kajian 

mengenai kasb cenderung menempatkannya sebagai solusi teologis internal, 

sementara implikasi ontologis dan normatifnya terhadap konsep kehendak 

dan tanggung jawab moral belum menjadi fokus utama. 

Sedangkan penelitian yang membahas Nietzsche relatif banyak, 

terkhusus dalam pandangannya mengenai kehendak. Terdapat sebuah buku 

yang ditulis oleh Walter Kaufmann dengan judul Nietzsche Philosopher, 

Psychologist, Antichrist21, sebuah karya yang ditujukan untuk melihat 

Nietzsche bukan sebagai filosof gila. Buku ini dibuat dengan pendekatan 

filologis dan filosofis yang ketat. Kaufmann mencoba untuk menegakkan 

kembali konsep-konsep kunci Nietzsche sebagai sebuah gagasan untuk 

penerimaan kehidupan. 

Selain itu terdapat sebuah artikel yang ditulis Robert C Solomon 

dengan judul Nietzsche on Fatalism dan “Free Will”22 yang berisi 

pandangannya dalam melihat Nietzsche melalui kacamata fatalisme. Artikel 

ini secara argumentatif memaparkan posisi Nietzsche dalam memandang 

 
21 Walter Arnold Kaufmann, Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist , 4. ed., 

20th pr (Princeton, N.J: Princeton University Press, 1974). 

22 Solomon, “Nietzsche on Fatalism and ‘Free Will.’” 



 

11 

 

kehendak secara sistematis. Kemudian ada sebuah penelitian (skripsi) yang 

ditulis oleh Hasan Abdul Wafi dengan judul “Konsep Kebebasan Kehendak 

Manusia dalam Pemikiran Friedrich Nietzsche”.23 Penelitian ini berisi 

pemaparan kehendak bebas dalam ruang lingkup filsafat dan pemikiran 

islam, kemudian mencoba melihat perbedaan dan persamaannya dengan 

konsep kehendak yang Nietzsche sampaikan. 

Penulis juga menemukan beberapa penelitian komparatif baik yang 

bertemakan pemikiran al-Asy’arī maupun Nietzsche. Seperti halnya 

beberapa artikel ilmiah berikut: “Komparasi Pemikiran Aqidah Al-Asy’arī 

dan Ibnu Taimiyah Serta Relevansinya dengan Moderasi Beragama di 

Indonesia”24,  dan “Perbandingan Aliran Muktazilah, Murjiah dan 

Asy’ariyah Tentang Posisi Akal dan Wahyu”25. Keduanya artikel tersebut 

bertemakan teologi dan ruang lingkup di dalamnya. Kemudian penelitian 

komparatif yang membahas pemikiran Nietzsche cukup banyak, contohnya 

sebuah penelitian (skripsi) dengan judul “Kehendak Bebas Manusia: Studi 

 
23 Hasan Abdul Wafi, “Konsep Kebebasan Kehendak Mannusia Dalam Perspektif 

Friedrich Nietzsche” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020).  

24 Fiqi Restu Subekti, “Komparasi Pemikiran Aqidah Al-Asy’arī Dan Ibnu Taimiyah 

Serta Revelansinya Dengan Moderasi Beragama Di Indonesia,” Journal of Mandalika 

Literature 5, no. 4 (2024). 

25 Firman and Mohammad Yahya, “Perbandingan Aliran Muktazilah, Murjiah Dan 

Asy’ariyah Tentang Posisi Akal Dan Wahyu,” Al-Gazali Journal of Islamic Education  1, 

no. 1 (June 2022). 



 

12 

 

Komparatif Friedrich Nietzsche dan Muhammad Iqbal.26 Lalu ada dua 

artikel berjudul Heidegger, Nietzsche, and The Origin of Nihilism27, dan  

Kant, Schopenhauer, and Nietzsche on the Morality of Pity.28 Ketiga studi 

komparatif Nietzsche ini berfokus pada hal yang sama yakni pandangan 

Nietzsche dalam ranah filosofis. 

Selain itu terdapat sebuah buku yang ditulis Roy Jackson dengan judul 

Nietzsche and Islam.29 Buku ini memberikan pandangan Jackson mengenai 

kedalaman religiusitas filsafat Nietzsche dan adanya “kekaguman” yang 

ditunjukan Nietzsche kepada Islam. Jackson juga berusaha untuk 

memberikan jalan bagi para peneliti untuk meneliti Nietzsche melalui 

kacamata Islam ataupun sebaliknya. Dalam buku ini Jackson menggunakan 

metode hermeneutik komparatif dengan “filsafat Nietzsche” sebagai pisau 

analisis dalam melihat paradigma Islam. Sebuah buku karya Muhammad 

Iqbal dengan judul The Reconstruction of Religious Thought in Islam30 juga 

 
26 Fadli Waldi, “Kehendak Bebas Manusia (Studi Komparatif Friedrich Wilhelm 

Nietzsche Dan Muhammad Iqbal)” (Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

2025). 

27 Daniel W. Conway, “Heidegger, Nietzsche, and the Origins of Nihilism,” Journal 

of Nietzsche Studies, no. 3, (1992): 11–43. 

28 David E. Cartwright, “Kant, Schopenhauer, and Nietzsche on the Morality of Pity,” 

Journal of the History of Ideas 45, no. 1 (1984): 83, doi:10.2307/2709332. 

29 Roy Jackson, Nietzsche and Islam (London: the Taylor & Francis e-Library, 2007). 

30 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Moskow: 

Dodo Press, 2009). 



 

13 

 

bisa menjadi gambaran sebuah penelitian dengan tema pemikiran islam 

dilihat dari kacamata filosofis kritis. Iqbal berusaha merekonstruksi 

pandangan keagamaan islam dengan pendekatan filsafat kritis. Metode yang 

ia gunakan adalah menganalisa masalah dan menyajikan beberapa 

pandangan dan solusi, yakni uji intelektual—filsafat—kritis dan uji 

pragmatis. Namun secara keseluruhan Iqbal juga tidak meniadakan tradisi 

filsafat islam yang sudah ada. 

Berdasarkan telaah terhadap penelitian-penelitian terdahulu tersebut, 

dapat disimpulkan bahwa belum terdapat penelitian yang secara sistematis 

mempertemukan pemikiran Abū al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich 

Nietzsche dalam kerangka analisis filosofis mengenai kehendak dan 

tanggung jawab moral. Penelitian tentang al-Asy’arī cenderung teosentris 

dan berfokus pada koherensi teologis, sementara penelitian tentang 

Nietzsche lebih bersifat eksistensial dan genealogis. Keduanya jarang diuji 

secara bersamaan untuk menyingkap implikasi normatif dari mekanisme 

kehendak yang mereka tawarkan. 

Berbeda dari penelitian-penelitian tersebut, skripsi ini tidak berhenti 

pada pemaparan deskriptif atau perbandingan tematik, melainkan bertujuan 

untuk menguji secara komparatif-kritis bagaimana perbedaan landasan 

metafisik al-Asy’arī dan Nietzsche membentuk mekanisme kehendak dan 

justifikasi tanggung jawab moral. Dengan demikian, penelitian ini 



 

14 

 

menempatkan dirinya pada celah yang belum banyak disentuh, yakni dialog 

filosofis lintas tradisi yang menyoroti biaya ontologis dan normatif dari 

upaya mempertahankan tanggung jawab moral dalam dunia yang 

determinatif. 

E. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi literatur 

(literature research). Metode ini dipilih karena penelitian berfokus pada 

analisis konsep-konsep pemikiran tokoh yang berkaitan dengan konsep 

kehendak (Abū al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche). Sumber data 

yang digunakan terdiri dari sumber primer dan sumber sekunder. Sumber 

data primer, beberapa buku dan artikel ilmiah, merujuk karya-karya 

utamanya al-Asy’arī dan Nietzsche yang relevan dengan konsep kehendak. 

Sedangkan sumber sekunder merujuk literatur lain yang relevan seperti 

buku, artikel jurnal, dan dokumen-dokumen yang menjelaskan konteks 

historis, sosial, dan teoritis dari pemikiran kedua tokoh tersebut. Secara 

langsung muatan literatur dalam penelitian ini akan berisikan konsep 

kehendak. Adapun teknik pengumpulan data akan menggunakan dokumen 

tertulis. Dengan begitu, penulis berusaha menggali makna dan konsep yang 

tersembunyi di balik narasi tertulis, terutama yang berkaitan dengan 

kehendak. Data-data yang terkumpul ini penulis analisis dengan metode 

deskriptif-analitis-komparatif.. 



 

15 

 

F. Sistematika Pembahasan 

Penelitian ini disusun ke dalam enam (6) bab yang saling berkaitan secara 

logis dan berjenjang. Alur pembahasan bergerak dari perumusan problem 

dan kerangka analitis, menuju rekonstruksi sistem pemikiran, hingga 

evaluasi komparatif atas implikasi normatifnya. Sistematika ini 

dimaksudkan untuk memastikan analisis yang dilakukan tidak bersifat 

deskriptif semata, melainkan terikat pada kriteria filosofis juga. 

Bab pertama memuat kerangka awal penelitian yang meliputi latar 

belakang masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, telaah 

pustaka, metode penelitian, serta sistematika pembahasan. Bab ini berfungsi 

untuk menegaskan posisi penelitian, celah kajian yang hendak diisi, serta 

arah metodologis yang akan ditempuh dalam menganalisis persoalan 

kehendak dan tanggung jawab moral. 

Bab kedua berfungsi sebagai landasan metodologis penelitian. Fokus 

utama bab ini bukan untuk mengklasifikasikan pemikiran Abū al-Ḥasan al-

Asy’arī dan Friedrich Nietzsche ke dalam mazhab-mazhab filsafat kehendak 

modern, melainkan untuk merumuskan kriteria minimal tanggung jawab 

moral yang akan digunakan sebagai alat uji dalam analisis komparatif. 

Pembahasan mencakup konsep-konsep kunci seperti kontrol (alternative 

possibilities, ultimate responsibility, dan guidance control), desert 

(kelayakan pujian dan hukuman secara non-instrumental), serta atribusi 



 

16 

 

(sumber legitimasi tanggung jawab moral). Kerangka ini disusun untuk 

mencegah analisis normatif yang bersifat subjektif atau relativistik pada bab-

bab selanjutnya. 

Bab ketiga merekonstruksi secara sistematis pemikiran Abū al-Ḥasan 

al-Asy’arī mengenai kehendak dan perbuatan manusia. Pembahasan diawali 

dengan latar belakang historis dan intelektual al-Asy’arī, kemudian 

dilanjutkan dengan pemaparan landasan metafisik teologi Asy’ariyah, 

khususnya konsep qudrah dan Irādah Tuhan. Selanjutnya, bab ini mengkaji 

mekanisme kasb sebagai cara atribusi perbuatan manusia dalam kerangka 

kehendak ilahi. Analisis pada bab ini bersifat internal-rekonstruktif dan 

belum memasuki evaluasi normatif komparatif. 

Bab keempat membahas pemikiran Friedrich Nietzsche mengenai 

kehendak dalam kerangka metafisika imanen. Pembahasan dimulai dengan 

latar belakang historis dan intelektual Nietzsche, dilanjutkan dengan uraian 

mengenai kritiknya terhadap metafisika tradisional, subjek otonom, dan 

kehendak bebas. Selanjutnya, bab ini mengkaji konsep will to power sebagai 

mekanisme kehendak, termasuk relasi antara dorongan, konfigurasi daya, 

dan proses self-overcoming. Seperti Bab III, bab ini berfungsi sebagai 

rekonstruksi sistem internal Nietzsche tanpa penilaian normatif eksternal. 

Bab kelima merupakan inti analisis penelitian. Dengan menggunakan 

kriteria tanggung jawab moral yang telah dirumuskan dalam Bab II, bab ini 



 

17 

 

mengevaluasi secara komparatif mekanisme kehendak dalam pemikiran Abū 

al-Ḥasan al-Asy’arī dan Friedrich Nietzsche. Analisis difokuskan pada 

hubungan antara kontrol, desert, dan atribusi dalam masing-masing sistem, 

serta implikasi normatif yang dihasilkan. Melalui evaluasi ini, bab ini 

menyingkap biaya ontologis dan resiko normatif yang menyertai setiap 

upaya mempertahankan tanggung jawab moral dalam dunia yang 

determinatif. Terakhir Bab keenam sebagai penutup. 

  



 

84 

 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A.  Kesimpulan 

Berdasarkan analisis komparatif-kritis yang telah dilakukan, penulis 

merumuskan tiga kesimpulan utama sebagai berikut: 

1. Penelitian ini menegaskan bahwa persoalan kehendak dan tanggung 

jawab moral tidak dapat dipahami secara memadai hanya melalui oposisi 

bebas–deterministik. Yang menjadi titik krusial justru adalah kerangka 

metafisik yang menopang pemahaman tentang agen, keharusan, dan 

legitimasi tindakan. Perbedaan metafisik tidak bersifat netral secara 

normatif, karena secara langsung menentukan mekanisme atribusi 

tanggung jawab moral. Oleh karena itu, penelitian ini tidak dimaksudkan 

untuk memilih sistem teologis atau filosofis tertentu sebagai solusi final, 

melainkan untuk menguji bagaimana tanggung jawab moral diproduksi 

dan dibenarkan pada struktur realitas yang determinatif. 

2. Hasil analisis menunjukkan bahwa baik teologi Abū al-Ḥasan al-Asy’arī 

maupun filsafat Friedrich Nietzsche sama-sama mempertahankan 

kemungkinan tanggung jawab moral, namun melalui mekanisme yang 

berbeda secara radikal dan dengan biaya normatif yang tidak kecil. Dalam 

kerangka Asy’ariyah, stabilitas hukum dan kepastian normatif dijaga 

melalui konsep kasb dan struktur taklīf, tetapi dibayar dengan pelemahan 



 

85 

 

agensi kausal manusia, sehingga agen beresiko direduksi menjadi tempat 

sanksi tanpa kepemilikan kausal—sebuah resiko yang dapat dibaca 

sebagai kambing hitam teologis. Sebaliknya, dalam filsafat Nietzsche, 

agensi ditegaskan secara produktif melalui will to power dan kepemilikan 

performatif atas tindakan, tetapi dengan konsekuensi hilangnya proteksi 

normatif universal. Tanpa rujukan transenden, regulasi kehendak 

sepenuhnya bergantung pada kapasitas internal daya, yang membuka 

resiko ketidakpastian regulatif dalam relasi sosial dan dominasi terhadap 

pihak yang lebih lemah. 

3. Secara struktural, perbedaan ini berakar pada vektor kehendak yang 

berlawanan: kasb mengoperasikan kehendak secara inward sebagai 

mekanisme reseptif yang bertumpu pada atribusi normatif transenden, 

sementara will to power mengoperasikannya secara outward sebagai 

ekspresi daya yang menciptakan nilai dari dalam kehidupan itu sendiri. 

Pergeseran ini bukan sekedar perbedaan arah operasional, melainkan 

pergeseran arag moral—dari kepatuhan menuju penciptaan. Dengan 

demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa tidak ada kerangka 

tanggung jawab moral yang bebas dari konsekuensi ontologis: manusia 

dihadapkan pada pilihan antara ketenangan dalam ketidakberdayaan 

kausal atau kebebasan agensial yang tidak dilembagakan secara normatif. 

Skripsi ini tidak menawarkan rekonsiliasi semu, melainkan memaparkan 



 

86 

 

secara jujur harga ontologis dan normatif yang harus dibayar oleh setiap 

kerangka dalam upaya mempertahankan tanggung jawab moral di dunia 

yang determinatif. 

B. Saran 

Sebagaimana lazim dalam tradisi akademik, penelitian ini tidak 

dimaksudkan sebagai penutup final atas diskursus kehendak dan tanggung 

jawab moral. Oleh karena itu, penulis mengajukan beberapa saran yang 

dapat menjadi ruang pengembangan bagi penelitian selanjutnya. 

1. Penelitian selanjutnya dapat memperluas dan menguji temuan skripsi ini 

melalui pengayaan kerangka teoritis yang digunakan. Pertama, konsep 

kasb dalam pemikiran Abū al-Ḥasan al-Asy’arī dapat diuji lebih lanjut 

dengan teori-teori tanggung jawab moral kontemporer di luar kerangka 

yang telah digunakan dalam penelitian ini, seperti pendekatan reasons-

responsiveness, teori desert non-kausal, atau model tanggung jawab 

berbasis praktik sosial. Pengujian semacam ini dapat memperjelas sejauh 

mana kasb mampu berinteraksi secara produktif dengan diskursus filsafat 

moral modern tanpa harus direduksi atau disamakan secara konseptual. 

Kedua, konsep will to power dalam filsafat Friedrich Nietzsche dapat 

diperluas ke dalam konteks sosial dan politik, khususnya untuk menguji 

implikasi normatifnya di luar ranah pembentukan diri individual. 

Penelitian lanjutan dapat mengeksplorasi bagaimana mekanisme 



 

87 

 

kehendak produktif ini beroperasi dalam struktur kekuasaan, relasi sosial, 

atau konflik kolektif, serta sejauh mana konsep tersebut mampu 

memberikan kerangka evaluatif bagi dinamika dominasi dan resistensi 

dalam ruang publik. 

2. Penelitian lanjutan yang menggunakan pendekatan perbandingan lintas 

tradisi—khususnya antara teologi dan filsafat—perlu menetapkan kriteria 

komparasi secara eksplisit sejak awal. Tanpa kriteria yang jelas, 

perbandingan beresiko terjebak pada penyamaan konseptual yang bersifat 

anakronistik atau pemaksaan kategori modern ke dalam kerangka 

pemikiran klasik. Selain itu, kewaspadaan terhadap perbedaan horizon 

problematik dan tujuan normatif masing-masing tradisi menjadi syarat 

penting agar perbandingan tetap sah secara akademik. Lebih jauh, 

penelitian ini juga menyarankan agar metode komparatif tidak dipahami 

sebagai prosedur yang netral secara nilai. Setiap pilihan konsep, titik uji, 

dan bahasa evaluatif selalu membawa asumsi normatif tertentu. 

Kesadaran metodologis atas hal ini penting agar penelitian lanjutan tidak 

hanya membandingkan tokoh atau sistem secara deskriptif, tetapi juga 

secara reflektif memahami posisi normatif yang secara implisit diambil 

oleh peneliti dalam melakukan perbandingan tersebut. 

 

 



 

88 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abrahamov, Binyamin. “A Re-Examination of al-Ash’arī’s Theory of ‘Kasb’ 

According to ‘Kitāb al-Luma’.’” Journal of the Royal Asiatic Society 

of Great Britain and Ireland, no. 2 (1989): 210–21. 

Al-Shahrastani, Muhammad. Al-Milal Wan Nihal. Edited by William Cureton, 

n.d. 

Ashari, Abu al-Hasan al-. Risalah Ihtisan. Edited by Kholilulrroham. Nurul 

Hikmah Press, n.d. 

Ashari, Abu Hasan al-. “The Text of the Luma‘.” In The Theology of Al-

Ashari, edited by McCharty Richard J. Beirut: Imprimerie Catholique, 

1953. 

———. “The Translation of Risala.” In The Theology of Al-Ashari, translated 

by Richard J McCharty. Beirut: Imprimerie Catholique, 1953. 

Blankinship, Khalid. “The Early Creed.” In The Cambridge Companion to 

Classical Islamic Theology, edited by TIm Winter. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2008. 

Burnham, Douglas, and Martin Jesinghausen. Nietzsche’s Thus Spoke 

Zarathustra: An Edinburgh Philosophical Guide. Edinburgh: 

Edinburgh University Press, 2010. 



 

89 

 

Cartwright, David E. “Kant, Schopenhauer, and Nietzsche on the Morality of 

Pity.” Journal of the History of Ideas 45, no. 1 (1984): 83. 

doi:10.2307/2709332. 

Conway, Daniel W. “Heidegger, Nietzsche, and the Origins of Nihilism.” 

Journal of Nietzsche Studies, no. 3, (1992): 11–43. 

Double, Richard. “Metaethics, Metaphilosophy, and Free Will Subjectivism.” 

In The Oxford Handbook of Free Will, edited by Robert Kane. Oxford: 

Oxford University Press, 2002. 

Firman, and Mohammad Yahya. “Perbandingan Aliran Muktazilah, Murjiah 

Dan Asy’ariyah Tentang Posisi Akal Dan Wahyu.” Al-Gazali Journal 

of Islamic Education 1, no. 1 (June 2022). 

Fischer, John Martin. “Compatibilism.” In Four Views on Free Will. Oxford: 

Blackwell, 2007. 

———. “Frankfurt-Type Examples and Semi-Compatibilism.” In The Oxford 

Handbook of Free Will. Oxford: Oxford University Press, 2002. 

———. My Way Essays on Moral Responsibility. Oxford: Oxford University 

Press, 2006. 

Frank, Richard M. Al-Ghazālī and the Ashʽarite School. Durham: Duke 

University Press, 1994. 

Galen, Strawson. Freedom and Belief. Oxford: Oxford University Press, 2010. 



 

90 

 

Heidegger, Martin. Nietzsche. Volumes IV: Nihilism. Edited by David Farrel 

Krell. Translated by Frank A Capuzzi. San Francisco: 

HarperSanFrancisco (A Division of HarperCollins Publishers), 1991. 

Hoefer, Carl. “Causal Determinism.” In The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, edited by Edward N. Zalta and Uri Nodelman, Summer 

2024. Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2024. 

https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/determinism-

causal/. 

Iqbal, Muhammad. The Reconstruction of Religious Thought in Islam. 

Moskow: Dodo Press, 2009. 

Jackson, Roy. Nietzsche and Islam. London: the Taylor & Francis e-Library, 

2007. 

Kane, Robert. A Contemporary Introduction to Free Will. Oxford: Oxford 

University Press, 2005. 

———. “Libertarianism.” In Four Views on Free Will. Oxford: Blackwell, 

2007. 

———. The Complex Tapestry of Free Will. Oxford: Oxford University Press, 

2024. 

———. The Significance of Free Will. Oxford: Oxford University Press, 1998. 

Kaufmann, Walter Arnold. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. 

4. ed., 20th pr. Princeton, N.J: Princeton University Press, 1974. 



 

91 

 

Löwith, Karl. Nietzsche’s Philosophy of the Eternal Recurrence of the Same. 

Translated by J Harvey Lomax. Barkeley and Los Angeles: University 

of California Press, 1997. 

May, Simon. Nietzsche’s On the Genealogy of Morality: A Critical Guide. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

McCharty, Richard J. “The Appendices.” In The Theology of Al-Ashari. 

Beirut: Imprimerie Catholique, 1953. 

———. The Theology of Al-Ashari. Beirut: Imprimerie Catholique, 1953. 

Mele, Alferd R. “Autonomy, Self-Control, and Weakness of Will.” In The 

Oxford Handbook of Free Will, edited by Robert Kane. Oxford: Oxford 

University Press, 2002. 

Nietzsche, Friedrich, and Duncan Large, eds. Ecce Homo: How to Become 

What You Are. Oxford World’s Classics. Oxford: Oxford University 

Press, 2007. 

Nietzsche, Friedrich Wilhelm. Beyond Good and Evil. Translated by 

Kaufmann Walter. New York: VINTAGE BOOKS, 1966. 

———. On the Genealogy of Morality. Edited by Keith Ansel-Pearson. 

Translated by Carol Diethe. Cambridge: Cambridge University Press, 

2007. 



 

92 

 

———. The Gay Science: With a Prelude in Rhymes and an Appendix of 

Songs. Translated by Kaufmann Walter. Cambridge: VINTAGE 

BOOKS, 1974. 

———. Thus Spoke Zarathustra: A Book for All and None. Translated by 

Kaufmann Walter. London: Penguin Books, 1966. 

———. Twilight of the Idols, or: How to Philosophize with the Hammer. 

Translated by Polt Richard. Cambridge: Hackett Publishing Company, 

1997. 

O’Connor, Timothy, and Christopher Franklin. “Free Will.” In The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy, edited by Edward N. Zalta and Uri 

Nodelman, Winter 2022. Metaphysics Research Lab, Stanford 

University, 2022. 

https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/freewill/. 

Pereboom, Derk. Free Will. Cambridge: Cambridge University Press, 2022. 

———. “Hard Incompatibilism.” In Four Views on Free Will. Oxford: 

Blackwell, 2007. 

Poellner, Peter. Nietzsche and Metaphysics. Oxford: Oxford University Press, 

1995. 

Schopenhauer, Arthur. The World as Will and Representation. Vol. 1. 

Translated by Judith Norman, Alistair Welchman, and Christopher 

Janaway. Cambridge: Cambridge University Press, 2010. 



 

93 

 

Solomon, Robert C. “Nietzsche on Fatalism and ‘Free Will.’” The Journal of 

Nietzsche Studies 23, no. 1 (2002): 63–87. doi:10.1353/nie.2002.0008.  

Subekti, Fiqi Restu. “Komparasi Pemikiran Aqidah Al-Asy’arī Dan Ibnu 

Taimiyah Serta Revelansinya Dengan Moderasi Beragama Di 

Indonesia.” Journal of Mandalika Literature 5, no. 4 (2024). 

Sutiknyo. “Al-Kasb Dalam Pandangan Abu Hasan Al-Asyári.” Skripsi, 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2009. 

Talbert, Matthew. “Moral Responsibility.” In The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, edited by Edward N. Zalta and Uri Nodelman, Fall 2025. 

Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2025. 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2025/entries/moral-

responsibility/. 

“The Oxford Handbook of Free Will (Robert Kane),” n.d. 

Wafi, Hasan Abdul. “Konsep Kebebasan Kehendak Mannusia Dalam 

Perspektif Friedrich Nietzsche.” Skripsi, Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020. 

Waldi, Fadli. “Kehendak Bebas Manusia (Studi Komparatif Friedrich 

Wilhelm Nietzsche Dan Muhammad Iqbal).” Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2025. 

Watson, Gary. “Two Faces of Responsibility.” Philosophical Topics 24, no. 2, 

(1996): 227–48.  


	NOTA DINAS
	LEMBAR PENGESAHAN
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN
	MOTTO
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN
	ABSTRAK
	ABSTRACT
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	DAFTAR TABEL
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Metode Penelitian
	F. Sistematika Pembahasan

	BAB VI PENUTUP
	A.  Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



