
INTERPRETASI SIMBOLIK AYAT-AYAT AL-QUR’AN 

SEBAGAI AZIMAT PENGASIHAN 

(Studi Teks Isim Jalbu al-Maḥabbah dalam Kitab Manba‘ Uṣūl al-

Ḥikmah dan Kitab al-Aufāq) 

 

 

 

 

 

 

 

SKRIPSI 

Diajukan Kepada Fakultas Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Untuk Memenuhi Sebagian Syarat Memperoleh Gelar 

Sarjana Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir (S.Ag.) 

 

Oleh: 

NADIA SOFIA ZAIN 

NIM. 22105030116 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QURAN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA  

YOGYAKARTA 

2026



 

ii 

 

SURAT PENGESAHAN TUGAS AKHIR 

 

 

 

  



 

iii 

 

HALAMAN NOTA DINAS 

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI/TUGAS AKHIR 

 

  



 

iv 

 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

 

 

  



 

v 

 

SURAT PERNYATAAN BERJILBAB 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

vi 

 

MOTTO 

 

Melangkah sedikit setiap hari, nikmati setiap proses. 

Dengan konsisten, kamu tak akan sadar sudah sejauh ini melangkah. 

Pada akhirnya, kamu akan mengerti bahwa belajar adalah perjalanan seumur 

hidup 

 

 

Permudah hidup diri sendiri dan orang lain 

Maka Dia akan mempermudah prosesmu, dari jalan manapun 

 

 

  



 

vii 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

Untuk orang tuaku tercinta 

yang tak pernah berhenti mendukung, membimbing, dan mendoakan. 

Terima kasih atas pendidikan yang kalian perjuangkan, 

dan pelajaran hidup yang tak pernah bisa dibeli oleh apa pun 

Karya kecil ini kupersembahkan untuk kalian – dan untuk diriku sendiri, 

 semoga terus belajar menjadi pribadi yang lebih baik 

 

 

 

 

 

  



 

viii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN 

Skripsi ini menggunakan transliterasi Arab-Latin yang berpedoman kepada 

SKB Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia 

No. 158 Tahun 1987 dan No. 0543b//U/1987 tanggal 22 Januari 1988. 

A. Konsonan Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba’ B Be ب

 Ta’ T Te ت

 Ṡa’ ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ Ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Żal ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ



 

ix 

 

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Qi ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W W و

 Ha H Ha ھ

 Hamzah ...‘... Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

B. Konsonan Rangkap 

Konsonan rangkap terjadi karena adanya tasydîd ditulis rangkap: 

 ditulis muta’aqqiddîn متعاقدّين  -

 ditulis ‘iddah عدّة       -

C. Vokal  

1. Vokal Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah A A ـَ

 Kasrah I I ـِ

 Dammah U U ـُ

 



 

x 

 

 ditulis kataba  كَتبََ  -

 ditulis fa`ala  فَعلََ  -

2. Vokal Rangkap 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya Ai a dan u يْ.َ..

 Fathah dan wau Au a dan u وْ.َ..

 

 ditulis suila  سُئلَِ  -

 ditulis kaifa  كَيْفَ  -

 ditulis haula حَوْلَ  -

 

D. Maddah 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan alif atau ya Ā a dan garis di atas ا.َ..ى.َ..

 Kasrah dan ya Ī i dan garis di atas ى.ِ..

 Dammah dan wau Ū u dan garis di atas و.ُ..

 

 ditulis qāla قاَلَ  -

 ditulis ramā  رَمَى -

 ditulis qīla  قيِْلَ  -

 ditulis yaqūlu  يقَوُْلُ  -

 

 

 



 

xi 

 

E. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah “t”. 

 ditulis raudah al-atfāl/raudahtul atfāl رَؤْضَةُ الأطَْفاَلِ  -

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya 

adalah “h”. 

 ditulis talhah طَلْحَةْ  -

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka 

ta’ marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

رَةُ  -  ditulis al-madīnah al-munawwarah  الْمَدِيْنَةُ الْمُنوََّ

F. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 :namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas ,ال

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah adalah kata sandang yang 

diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan sesuai dengan bunyinya, 

yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang langsung mengikuti kata 

sandang itu. 

جُلُ  -  ditulis ar-rajulu الرَّ

 ditulis asy-syamsu الشَّمْسُ  -

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah adalah kata sandang yang 

diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan dengan sesuai dengan 

aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan bunyinya. 

 ditulis al-qalamu الْقلََمُ  -

 ditulis al-jalālu الْجَلالَُ  -



 

xii 

 

G. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

 ditulis ta’khużu تأَخُْذُ  -

 ditulis syai’un شَيئ   -

 ditulis an-nau’u النَّوْءُ  -

 ditulis inna إنَِّ  -

 

H. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 

apa yang berlaku dalam EYD. 



 

xiii 

 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT atas karunia dan 

pertolongannya peneliti dapat menyelesaikan tugas akhir skripsi dengan judul 

“Interpretasi Simbolik Ayat-Ayat Al-Qur’an Yang Dipakai Sebagai Azimat 

Pengasihan (Studi Teks Isim Jalbu al-Maḥabbah dalam Kitab Manba‘ Uṣūl al-

Ḥikmah dan Kitab al-Awfāq)” ini sebaik mungkin. Shalawat semoga tetap 

tercurahkan kepada Nabi Muhammad SAW beserta keluarga dan sahabatnya serta 

semoga kita kelak mendapatkan syafaatnya di hari akhir nanti. Amin.  

Dalam proses menyelesaikan skripsi ini, penulis merasa bersyukur sekali 

karena mendapatkan banyak sekali inspirasi, motivasi, koreksi, materi dorongan, 

dan semangat dari berbagai pihak sehingga tugas akhir ini dapat terselesaikan. Oleh 

karena itu, di sini peneliti ingin mengucapkan banyak terima kasih kepada: 

1. Bapak Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta.  

2. Bapak Prof. Dr. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum., selaku Dekan 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta.  

3. Ibu Subkhani Kusuma Dewi, M.A., Ph.D., selaku Kepala Program Studi 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta.  

4. Ibu Imas Lu’ul Jannah, M.A., selaku Dosen Pembimbing Skripsi yang 

sudah menyediakan waktu untuk memberikan arahan dan berdiskusi secara 



 

xiv 

 

langsung, serta banyak menambahkan semangat dalam proses penyusunan 

skripsi ini. 

5. Segenap Bapak dan Ibu Dosen Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir yang telah 

memberikan berbagai ilmu, pengalaman, dan pengetahuan yang luar biasa, 

baik itu yang berkaitan dengan studi ilmu Al-Qur’an dan Tafsir maupun 

terkait makna kehidupan. 

6. Terima kasih kepada diri saya sendiri, atas kerja keras dan keberanian dalam 

menghadapi segala bentuk kehidupan yang baru kamu ketahui. Semoga 

selalu mendapat kesempatan untuk belajar dan berproses. 

7. Orang tua terkasih, teruntuk mamah dan bapak. Terima kasih karena telah 

memberikan pendidikan yang layak dengan segala dukungan, kasih sayang 

dan pengorbanan yang tidak akan pernah terlupakan. Kalian adalah sebaik-

baiknya orang tua, semoga selalu dalam lindungan dan kasih sayang-Nya. 

8. Segenap saudara peneliti, Aa, Teteh, khususnya Abang yang telah 

membantu dalam proses penelitian, dan Dede Wifda ponakan aunty yang 

menjadi pelipur duka, semoga Allah selalu mempermudah segala urusan 

kalian. 

9. Mas Reziq, terima kasih telah berkenan berproses dan berkembang bersama. 

Bertukar pikiran, belajar bersama, berbagi suka duka. Semoga segala 

keinginan dan harapan besarmu tercapai. 

10.  Teman-temanku, Nur, Dilla, Dian, Depik, Fatim, Mutik, Sinta, dan 

khususnya teh Ida yang setia mendengarkan, mendampingi dan memberi 

semangat. Terima kasih sudah memberikan warna, cerita dan pembelajaran 



 

xv 

 

hidup selama di Jogja. Semoga Allah mempermudah setiap urusan dan 

tujuan kalian. 

11. Segenap teman-teman Usroh Gaza IAT 22 berikut dengan komunitas yang 

sudah di bentuk, yaitu RIBATH IAT 22. Terima kasih atas berbagai 

pengalaman dan kesempatan bisa melewati proses pembelajaran bersama-

sama. Semoga kita semua tidak pernah berhenti untuk berproses menjadi 

pribadi yang lebih baik setiap harinya. See you 

Akhir kata, semoga ikhtiar berupa skripsi ini bermanfaat dan dicatat sebagai amal 

jariyah di sisi Allah SWT Amin. 

 

Yogyakarta, 10 Desember 2025 

Penulis,   

 

 

Nadia Sofia Zain 

NIM 22105030116 

  



 

xvi 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengkaji interpretasi simbolik ayat-ayat al-Qur’an yang 

digunakan sebagai azimat pengasihan dalam bentuk isim Jalbu al-Maḥabbah 

sebagaimana dirumuskan dalam kitab Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah dan al-Aufāq. Isim 

dipahami sebagai azimat yang disusun dari potongan ayat-ayat al-Qur’an yang 

dikombinasikan dengan Asma al-Husna, ilmu huruf, wifiq, dan unsur-unsur lain 

dalam tradisi ilmu hikmah. Fokus penelitian ini diarahkan pada teks isim sebagai 

konstruksi simbolik, bukan pada praktik penggunaan empiris di masyarakat. 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan deskriptif-analitis. Analisis struktur teks isim, susunan ayat, serta 

unsur-unsur pendukung dilakukan melalui pembacaan deskriptif terhadap teks 

sebagaimana dirumuskan dalam literatur hikmah dan kerangka khawwāṣ al-Qur’an. 

Adapun teori fungsi representasi simbol Ernst Cassirer digunakan secara terbatas, 

yakni hanya untuk menganalisis fungsi representasional simbol yang bekerja dalam 

teks isim Jalbu al-Maḥabbah. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ayat-ayat al-Qur’an dalam teks isim 

Jalbu al-Maḥabbah tidak diperlakukan sebagai teks tafsir naratif, melainkan 

sebagai simbol yang disusun dan dirangkai untuk merepresentasikan konsep 

Maḥabbah, pelunakan hati, dan keharmonisan relasi manusia. Struktur teks isim 

memperlihatkan keterpaduan antara potongan ayat dan unsur pendukung sebagai 

satu kesatuan simbolik. Dalam batasan analisis teori Cassirer, teks isim berfungsi 

sebagai medium representasi simbolik yang menghubungkan manusia dengan 

dimensi transendental melalui fungsi ekspresi, intuisi, dan konseptual. Dengan 

demikian, isim Jalbu al-Maḥabbah dapat dipahami sebagai bentuk pengolahan 

simbolik al-Qur’an dalam tradisi ilmu hikmah. 

 

Kata kunci: Isim, Azimat, Jalbu al-Maḥabbah, Simbol, Fungsi Representasi. 

 

  



 

xvii 

 

ABSTRACT 

 

This study examines the symbolic interpretation of Qur’anic verses used as 

love talismans in the form of Isim Jalbu al-Maḥabbah as formulated in Manba‘ 

Uṣūl al-Ḥikmah and al-Aufāq. Isim is understood as a azimat composed of selected 

Qur’anic verses combined with Asma al-Husna, letter mysticism, wifiq, and other 

elements within the tradition of ‘ilm al-hikmah. The focus of this research is 

directed toward the text of the isim as a symbolic construction, rather than its 

empirical use in social practice. 

This research employs a library research method with a descriptive-

analytical approach. The analysis of the textual structure of the isim, the 

arrangement of verses, and the supporting elements is conducted through a 

descriptive reading of the text as formulated in the literature of Islamic esoteric 

knowledge and within the framework of khawwāṣ al-Qur’an. Ernst Cassirer’s 

theory of the function of symbolic representation is applied in a limited manner, 

solely to analyze the representational function of symbols operating within the text 

of Isim Jalbu al-Maḥabbah. 

The findings indicate that the Qur’anic verses in the text of Isim Jalbu al-Maḥabbah 

are not treated as narrative exegetical texts, but rather as symbols arranged to 

represent the concepts of Maḥabbah, the softening of the heart, and harmonious 

human relationships. The structure of the isim demonstrates the integration of 

selected verses and supporting elements into a unified symbolic whole. Within the 

limited application of Cassirer’s theoretical framework, the text of the isim 

functions as a medium of symbolic representation that connects human beings with 

the transcendent dimension through expressive, intuitive, and conceptual functions. 

Thus, Isim Jalbu al-Maḥabbah can be understood as a form of symbolic processing 

of the Qur’an within the tradition of ‘ilm al-hikmah. 

 

Keywords: Isim, Azimat, Jalbu al-Maḥabbah, Symbol, Function of Representation. 

 

 

 

 

 

 

  



 

xviii 

 

DAFTAR ISI 

 

 
INTERPRETASI SIMBOLIK AYAT-AYAT AL-QUR’AN SEBAGAI 

AZIMAT PENGASIHAN (Studi Teks Isim Jalbu al-Maḥabbah dalam Kitab 

Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah dan Kitab al-Aufāq) ....................................................... i 

SURAT PENGESAHAN TUGAS AKHIR ......................................................... ii 

HALAMAN NOTA DINAS ................................................................................. iii 

SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI/TUGAS AKHIR ...................................... iii 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI .............................................. iv 

SURAT PERNYATAAN BERJILBAB .............................................................. v 

MOTTO ................................................................................................................ vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN ......................................................................... vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN ............................................. viii 

KATA PENGANTAR ........................................................................................ xiii 

ABSTRAK .......................................................................................................... xvi 

DAFTAR ISI ..................................................................................................... xviii 

DAFTAR GAMBAR ........................................................................................... xx 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ......................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah .................................................................................... 7 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ................................................................. 7 

D. Tinjauan Pustaka ...................................................................................... 8 

E. Kerangka Teori ....................................................................................... 13 

F.      Metode Penelitian .................................................................................. 15 

G. Sistematika Pembahasan ........................................................................ 17 



 

xix 

 

BAB II TRADISI KHAWWĀṢ AL-QUR’AN DAN LITERATUR KITAB .... 19 

A. Khawwāṣ al-Qur’an ............................................................................... 20 

B. Sejarah Singkat Khawwāṣ al-Qur’an ..................................................... 27 

C. Profil Kitab Rujukan Pembuatan Isim .................................................... 32 

BAB III ISIM DAN STRUKTUR TEKS ISIM JALBU AL-MAḤABBAH .... 38 

A. Isim ......................................................................................................... 38 

B. Konsep, Struktur dan Dasar Tekstual Isim Jalbu al-Maḥabbah ............ 44 

C.       Praktik sebagai Konteks dan Legitimasi Teks Isim Jalbu al-Maḥabbah 48 

BAB IV INTERPRETASI SIMBOLIK ISIM JALBU AL-MAḤABBAH ...... 51 

A. Konsep Simbol ....................................................................................... 51 

B. Susunan Teks dan Bahan Pendukung Isim Jalbu al-Maḥabbah ............ 58 

C.       Analisis Interpretasi dan Fungsi Simbol Isim Jalbu al-Maḥabbah ........ 78 

1. Interpretasi Simbolik Teks Isim yang ditulis di Kertas HVS, Telur dan 

Kertas Timah Daun ....................................................................................... 78 

2. Interpretasi Simbolik Bahan Pendukung Ritual.................................. 83 

3. Fungsi Representasi Simbol Isim Jalbu al-Maḥabbah ....................... 85 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 88 

A. Kesimpulan ............................................................................................. 88 

B. Saran ....................................................................................................... 91 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 93 

LAMPIRAN GAMBAR...................................................................................... 98 

 

  



 

xx 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 3. 1 Contoh jenis isim .............................................................................. 40 

Gambar 3. 2 Penulisan isim Jalbu al-Mahabbah di selembar kertas HVS ............ 45 

Gambar 4. 1 Isim Jalbu al-Mahabbah di kertas HVS............................................ 59 

Gambar 4. 2 Isim yang ditulis di Telur ................................................................. 69 

Gambar 4. 3 isim yang ditulis di kertas daun timah .............................................. 73 

Gambar 4. 4 Sebagian Isim Jalbu al-Mahabbah.................................................... 81 



 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Dalam khazanah keilmuan Islam, al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai 

teks normatif yang dibaca dan ditafsirkan, tetapi juga sebagai teks yang diyakini 

memiliki kekhususan dan daya spiritual tertentu.1 Cara pandang ini melahirkan 

berbagai bentuk pengolahan ayat-ayat al-Qur’an dalam bentuk teks berbasis praktik 

spiritual, salah satunya adalah isim. Isim merupakan azimat yang disusun dari 

potongan ayat-ayat tertentu yang dipadukan dengan Asma al-Husna, ilmu huruf, 

wifiq, doa-doa, serta unsur lain yang bersumber dari tradisi ilmu hikmah.2 

Isim sendiri masih bagian dari azimat, yaitu suatu tulisan yang diyakini 

memiliki fungsi dan kekuatan spiritual. Namun karena sumber penulisannya berasal 

dari ayat-ayat al-Qur’an, maka azimat tersebut secara khusus disebut sebagai isim.3 

Dengan demikian, isim pada dasarnya merupakan suatu azimat yang dihasilkan dari 

pengolahan teks al-Qur’an yang dirangkai secara simbolik, bukan sekadar tulisan 

acak atau ornamen visual. 

 
1 Muhammad Ahmad Ma’bad, Nafahat min Ulum al-Qur’an, Maktabah S (Dar al-Salam, 

2005), hlm. 119. 

2 Wawancara dengan KH. Agus Narwan- sebagai salah satu pembuat Isim pada tanggal 28 

September 2025, pukul 19.00 WIB di rumah kediaman beliau, Ciening-Garut, Jawa Barat. 

3 Hilda Nurfuadah, “Living Quran: Resepsi Komunitas Muslim Pada Alquran (Studi Kasus 

di Pondok Pesantren at-Tarbiyyatul Wathoniyyah Desa Mertapada Kulon, Kec. Astatana Japura, 

Kab. Cirebon),” Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-Quran dan al-Hadis, 5.01 (2017), hlm. 125 (hlm. 

132), doi:10.24235/diyaafkar.v5i01.4337. 



2 

 

 

 

Proses perumusan teks isim tidak bisa dilepaskan dari otoritas keilmuan 

dalam tradisi ilmu hikmah. Penyusunannya merujuk pada kitab-kitab hikmah klasik, 

yang dalam hal ini terdapat dua kitab yang sering dijadikan rujukan dalam penulisan 

isim, yaitu kitab Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah karya Syekh Ahmad bin Ali al-Buni4 dan 

kitab al-Aufāq karya Imam al-Ghazali.5 Kitab-kitab tersebut memuat penjelasan 

dan tata cara mengenai susunan ayat, huruf, simbol yang dijadikan sebagai azimat 

atau rajah, serta tujuan penulisan isim yang menjadi dasar dalam penulisan isim.6 

Dalam konteks ini, ayat-ayat al-Qur’an diperlakukan sebagai teks yang memiliki 

potensi simbolik yang memiliki relasi dengan tujuan spiritual tertentu, seperti 

perlindungan, pengobatan, kelapangan rezeki, dan keharmonisan hubungan 

manusia, yang disusun berdasarkan kerangka keilmuan yang telah dirumuskan. 

Teks isim dituliskan pada berbagai media, seperti kertas, kain, kulit, atau 

benda-benda tertentu sebagaimana arahan yang tertulis dalam kitab rujukan atau 

arahan seorang guru. Namun, media penulisan tidak menjadi fokus utama dalam 

kajian ini. Media dipahami sebagai wadah yang menampung teks, sementara 

 
4 Syekh Ahmad Ali al-Buni merupakan seorang tokoh yang terkenal di bidang ahli hikmah. 

Karya-karya beliau yang berhubungan dengan ilmu hikmah juga, biasanya menjadi bahan bacaan 

dan rujukan di pesantren-pesantren, khususnya pesantren salaf. Lihat, Wahyu Kusuma Aji, “Khawas 

Al-Qur’an dalam Kitab Syams Al-Ma’arif Al-Kubra Karya Ahmad Bin ‘Ali Al-Buni” (UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2020), hlm. 6. 

5 Kedua kitab ini dikatakan sering digunakan di beberapa pesantren di Tasikmalaya yang 

digunakan sebagai rujukan bagi para santri tingkat lanjut untuk mempelajari ilmu hikmah. Lihat 

Asep Nahrul Musadad, “The Ongoing ‘Mystic Synthesis’ (A Preliminary Sketch on Pananyaan in 

Sundanese-Priangan Culture),” Al-Qalam, 32.1 (2015), hlm. 1–24 (hlm. 8) 

<https://core.ac.uk/download/pdf/267963162.pdf>.  

6 Ahmad bin Ali Al-Buni, Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah (Dar al-Fikr), hlm. 2; Lisanto, “Kitab 

al-Aufāq,” Laduni.ID, 2022 <https://www.laduni.id/kitab/post/read/27/kitab-al-aufaq#> [diakses 22 

Januari 2026]. 



3 

 

 

 

perhatian utama diarahkan pada struktur teks dan susunan simbolik ayat-ayat al-

Qur’an yang membentuk isim itu sendiri. 

Diantara berbagai jenis isim yang dirumuskan berdasarkan tujuan simbolik 

yang ingin dicapai, penelitian ini memfokuskan pembahasan pada isim Jalbu al-

Maḥabbah karena isim ini menunjukkan susunan teks yang relatif kompleks dan 

kaya akan unsur simbolik. Isim Jalbu al-Maḥabbah merupakan suatu azimat yang 

disusun dengan tujuan simbolik yang berkaitan dengan cinta kasih, pelunakan hati, 

serta terciptanya keharmonisan relasi antar sesama manusia.7 Secara tekstual, isim 

Jalbu al-Maḥabbah disusun melalui kombinasi ayat-ayat tertentu yang dipadukan 

dengan unsur-unsur dalam tradisi hikmah yang diyakini memiliki kekuatan 

simbolik dalam merepresentasikan konsep Maḥabbah. Oleh karena itu, Isim Jalbu 

al-Maḥabbah menarik untuk dikaji sebagai teks simbolik yang merepresentasikan 

cara pandang tertentu terhadap al-Qur’an. 

Dalam khazanah keilmuan Islam Klasik, pemanfaatan al-Qur’an untuk 

tujuan tertentu dibahas oleh para ulama dalam konsep khawwāṣ al-Qur’an. Salah 

satu ulama yang secara khusus mengulas hal ini adalah Imam al-Suyuthi. Dalam 

karya monumentalnya al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, al-Suyuthi menempatkan 

pembahasan ini pada satu bab tersendiri yang berjudul khawwāṣ al-Qur’an 

(kekhususan al-Qur’an).8 

 
7 Ahmad bin Ali Al-Buni, Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah, Terbaru (al-Haramain), hlm. 120. 

8 Jalaluddin As-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an (Resalah Publisher, 2008), hlm. 737. 



4 

 

 

 

Secara etimologis, istilah khawwāṣ merupakan bentuk jamak dari kata khash 

yang bermakna khusus atau istimewa dan menjadi antonim dari kata 'am yg 

bermakna umum. 9  Adapun khawwāṣ al-Qur’an menurut Muhammad Ma’bad 

adalah ayat-ayat atau surat-surat al-Qur’an yang memiliki kekhususan tertentu, 

seperti menyembuhkan orang sakit, memenuhi kebutuhan manusia, atau 

memberikan manfaat-manfaat lainnya.10 

Baik al-Suyuthi maupun Muhammad Ma’bad, keduanya menyatakan bahwa 

berbagai riwayat mengenai khawwāṣ al-Qur’an tersebut bersumber dari hadis-hadis 

yang menceritakan pemahaman para sahabat, tabi’in dan orang-orang saleh 

terdahulu, atau dari petunjuk yang disampaikan oleh Nabi Muhammad saw. 11 

Diantara bentuk pemanfaatan khawwāṣ al-Qur’an yaitu, al-Qur’an digunakan 

sebagai obat bagi segala penyakit 12 , sebagai perlindungan diri dan keamanan 

 
9 Majma Lughoh Arabiyyah, Kamus Al-Mu’jam Al-Wasit, Maktabah S (Majma Lughoh 

Arabiyyah, 1972), hlm. 234. 

10 Muhammad Ahmad Ma’bad, Nafahat Min Ulum Al-Qur’an, Maktabah S (Dar al-Salam, 

2005), p. 119; Dikutip dari Iffah Mirrotin Hanuna, ‘AL- QUR’AN SEBAGAI RAJAH ( Resepsi QS 

. Al-Kahfi [ 18 ]: 21-22 Dalam Rajah Aṣḥāb Al -Kahf KH . Bisri Mustofa ), (UIN Sunan Kalijaga, 

2024), p. 32. 

11  As-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, hlm. 737; Ma’bad, Nafahat min Ulum al-

Qur’an, hlm. 119. 

12  As-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, hlm. 737; Ma’bad, Nafahat min Ulum al-

Qur’an, hlm. 119. 



5 

 

 

 

sekitar13, obat sihir14, melembutkan hati yang keras15, meruqyah16, dan sebagai 

sarana perlindungan diri dari segala sesuatu yang buruk sebagaimana yang telah 

dilakukan dan diperintahkan oleh Nabi Muhammad.17 

Berdasarkan pemaparan tersebut, al-Qur’an dipahami sebagai teks yang 

memiliki kekhususan tertentu dan tidak hanya diposisikan sebagai kitab suci yang 

dibaca secara normatif. Ayat-ayat al-Qur’an juga dipahami sebagai simbol yang 

dimaknai dan diolah dalam tradisi keilmuan Islam untuk merepresentasikan 

harapan, perlindungan, serta relasi manusia dengan Yang Transenden. Cara 

pandang inilah yang menjadi landasan bagi lahirnya berbagai bentuk pengolahan 

teks al-Qur’an, termasuk penyusunan teks isim. 

Teks isim dipahami sebagai susunan ayat dan huruf yang memiliki makna 

khusus dengan tujuan tertentu. Penempatan isim sebagai simbol didasarkan pada 

pengertian simbol sebagai sesuatu yang merepresentasikan makna di luar dirinya, 

dengan merujuk pada konsep simbol dalam pemikiran Ernst Cassirer.18  Dalam 

kerangka pemikiran Ernst Cassirer, manusia disebut sebagai animal symbolicum, 

 
13 As-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, hlm. 738. 

14  As-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, hlm. 739; Ma’bad, Nafahat min Ulum al-

Qur’an, hlm. 120. 

15 As-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, hlm. 740. 

16 As-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, hlm. 741–42; Ma’bad, Nafahat min Ulum al-

Qur’an, hlm. 121. 

17 As-Suyuthi, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an, hlm. 741. 

18 Carl H. Hamburg, Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst Cassirer (Martinus 

Nijhoff, The Hague, 1956), hlm. 59. 



6 

 

 

 

yaitu makhluk yang membangun pemahaman terhadap dunia melalui simbol, baik 

dalam bentuk bahasa, teks, ritual, maupun praktik keagamaan.19 

Dalam kerangka tersebut, teori representasi simbol Ernst Cassirer 

digunakan dalam penelitian ini secara khusus untuk menganalisis fungsi simbolik 

yang bekerja dalam teks isim, bukan untuk menetapkan status simboliknya. Teks 

isim dipahami sebagai bentuk simbolik yang berfungsi sebagai medium 

representasi antara manusia dan Yang Transenden, sekaligus membangun cara 

pandang tertentu terhadap realitas spiritual. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, penelitian ini difokuskan pada analisis 

teks Isim Jalbu al-Maḥabbah beserta unsur pendukung lainnya sebagaimana 

dirumuskan dalam kitab-kitab hikmah. Fokus penelitian diarahkan pada struktur 

teks, susunan simbolik ayat-ayat al-Qur’an, serta fungsi representasional simbol 

yang akan dianalisis menggunakan teori fungsi representasi simbol Ernst Cassirer, 

tanpa menitikberatkan pada praktik penggunaan empiris di masyarakat. Melalui 

kajian ini, diharapkan penelitian dapat memberikan pemahaman yang lebih 

sistematis mengenai cara ayat-ayat al-Qur’an diolah dan dimaknai dalam bentuk 

teks simbolik, serta memperkaya kajian al-Qur’an dengan pendekatan yang 

menempatkan teks isim sebagai bagian dari khazanah intelektual dan spiritual 

Islam.  

 
19 Brian Morris, Antropologi Agama (Kritik Teori-Teori Agama Kontemporer), trans. oleh 

Imam Khoiri, 2 ed. (AK Grup, 2007), hlm. 271. 



7 

 

 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah diatas, maka penelitian ini akan 

berfokus pada rumusan masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana konsep dan karakteristik isim sebagai azimat berbasis teks ayat-

ayat al-Qur’an ? 

2. Bagaimana struktur teks, susunan simbolik dan fungsi simbolik isim Jalbu 

al-Maḥabbah? 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka tujuan penelitian ini adalah: 

1. Untuk menjelaskan konsep dan karakteristik isim sebagai azimat yang 

disusun dari ayat-ayat al-Qur’an. 

2. Untuk menguraikan struktur teks, susunan simbolik dan fungsi simbolik 

yang terkandung dalam isim Jalbu al-Maḥabbah. 

Adapun manfaat penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Secara akademis, penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat dalam bidang 

keilmuan Ilmu al-Qur’an dan Tafsir dalam kajian teks dan simbolisme al-

Qur’an yang kemudian bisa dijadikan salah satu referensi penelitian 

selanjutnya dalam menelaah ayat-ayat Al-Qur’an sebagai teks simbolik, 

terutama dalam konteks pengolahan dan komposisi ayat-ayat Al-Qur’an 

dalam bentuk isim. 

2. Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat membantu menambah 

seluruh pemahaman pembaca mengenai al-Qur’an, tradisi dan kebudayaan. 



8 

 

 

 

D. Tinjauan Pustaka 

Penelitian yang membahas mengenai penggunaan ayat-ayat al-Qur’an 

sebagai azimat ini sudah mengakar dan beragam di sekitar masyarakat Islam lokal. 

Maka dari itu, penelitian ini bukanlah hal yang baru dalam ranah kajian Ilmu al-

Qur’an dan Tafsir. Maka untuk menunjukkan perbedaannya, penulis akan 

menyajikan penelitian-penelitian terdahulu yang relevan dan berhubungan dengan 

tema yang dibahas dengan membagi menjadi dua klasifikasi. Pertama, yaitu 

penelitian yang membahas azimat. Kedua, yaitu penelitian yang menggunakan 

pendekatan analisis representasi simbol Ernst Cassirer. 

Klasifikasi pertama, yaitu penelitian yang mengkaji seputar azimat. Diawali 

dengan penelitian yang ditulis oleh Abdullah Maulani tahun 2022 berjudul 

“Azimat, Obat, Dan Legitimasi Kuasa: Kajian Parateks Naskah Islam Sulawesi 

Tenggara Dan Jawa Barat”, 20  berfokus mengkaji naskah-naskah Islam dari 

Sulawesi Tenggara dan Jawa Barat yang memuat unsur magi seperti azimat, rajah, 

dan simbol-simbol Arab. Kajian ini menggunakan pendekatan parateks untuk 

melihat fungsi magis aksara Arab dalam konteks sosial, budaya, dan politik, 

termasuk sebagai legitimasi kekuasaan. Meskipun tidak membahas praktik azimat 

secara langsung, penelitian ini menunjukkan bahwa unsur-unsur keagamaan dalam 

bentuk simbol dan teks memiliki makna magis yang beragam dalam masyarakat.  

 
20 Abdullah Maulani, “Azimat, Obat, dan Legitimasi Kuasa: Kajian Parateks Naskah Islam 

Sulawesi Tenggara dan Jawa Barat,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, dan Tradisi), 8.1 

(2022), hlm. 31–48, doi:10.18784/smart.v8i1.1576. 



9 

 

 

 

Memiliki kesamaan dalam fokus kajian, penelitian selanjut ditulis oleh 

Lathifah Anggriana dkk tahun 2002, dengan judul “Jimat dan Mistisme Pengikut 

Tarekat Syattariyah di Sumatera Barat Abad Ke-19 M”. 21  Berfokus pada 

penggunaan jimat oleh pengikut Tarekat Syattariyah yang bersumber dari 

manuskrip kuno yang berjudul Azimat the power magic (1898) disertai dengan 

pemaparan keadaan mental masyarakat Sumatera Barat saat itu. Hasilnya, peneliti 

menemukan sepuluh lembar naskah kuno yang berisikan jimat. Jimat ini masih 

terus digunakan sampai saat ini oleh sebagian masyarakat karena dianggap sebagai 

warisan dari leluhur.  

Selanjutnya yaitu penelitian yang juga berfokus pada kajian kepustakaan, 

ditulis oleh Revky Oktavian Sakti dkk, tahun 2023 yang berjudul Revky Oktavian 

Sakti, Dadan Rusmana, and Wildan Taufiq, “Penerapan Kajian Semiotika Budaya 

Dengan Muatan Al-Qur’an (Simbolisme Dalam Wafaq Memuat Al-Qur’an Bagi 

Masyarakat Muslim; Struktur, Makna Dan Ideologi)”.22 Penelitian ini mengungkap 

berbagai ragam azimat yang digunakan masyarakat berdasarkan hasil analisis 

perbedaan ayat-ayat al-Qur’an yang digunakan dalam azimat, makna dari simbol 

yang digunakan, serta hukum penggunaannya. ketiga penelitian memiliki sisi kajian 

yang sama, yaitu melakukan kajian kepustakaan, dengan menganalisis azimat yang 

berada dalam suatu teks.  

 
21 Lathifah Anggriana et al., “Jimat dan Mistisme Pengikut Tarekat Syattariyah di Sumatera 

Barat Abad Ke-19 M,” Hijaz: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 1.3 (2022), hlm. 8–11. 

22  Revky Oktavian Sakti, Dadan Rusmana, dan Wildan Taufiq, “Penerapan Kajian 

Semiotika Budaya Dengan Muatan Al-Qur’an (Simbolisme Dalam Wafaq Memuat Al-Qur’an Bagi 

Masyarakat Muslim; Struktur, Makna Dan Ideologi),” Journal of Scientech Research and 

Development, 5.1 (2023), hlm. 371–92. 



10 

 

 

 

Penelitian selanjutnya yaitu kajian yang dilaksanakan oleh Herdi Maulana 

dkk, dengan judul “Penggunaan Rajah Dan Wafaq Sebagai Azimat Penglaris 

Dagangan Dalam Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Pasar Berkat Di Loa Janan 

Ilir”, pada tahun 2021.23 Hasil dari penelitiannya adalah ditemukannya 114 dari 155 

pedagang di Pasar Berkat yang menggunakan rajah atau wafaq sebagai azimat 

penglaris dagangan. Para pedagang tersebut meyakini bahwa azimat tersebut hanya 

sebagai perantara dan sarana untuk mendekatkan diri agar rezeki mereka 

diperlancar. Selanjutnya yaitu kajian yang sama dilakukan oleh Latif nu Kholifah 

tahun 2023 dalam skripsi yang berjudul “Resepsi Jama’ah Manaqib Jawahirul 

Manaqib pada Asma’ Arto Uang Azimat yang dilakukan di desa Muntuk 

kapanewon Dlingo Kabupaten Bantul Daerah Istimewa Yogyakarta”.24 Praktik ini 

memiliki tujuan yang sama dengan penelitian sebelumnya, yaitu untuk 

memperlancar mendapatkan rezeki dan keberkahan, hanya saja fokus kajiannya 

dipersempit yaitu menjadikan uang sebagai azimat yang dituliskan ayat-ayat Qur’an 

diiringi dengan shalawat serta manaqib. 

Selanjutnya, artikel Anwar Mujahidin dengan judul “Analisis Simbolik 

Penggunaan Ayat-Ayat al-Qur'an Sebagai Jimat Dalam Kehidupan Masyarakat 

Ponorogo" tahun 2016, menggunakan teori fenomenologi untuk membahas 

penggunaan ayat-ayat al-Qur’an yang dijadikan jimat oleh masyarakat ponorogo 

 
23 Herdi Maulana, Lilik Andaryuni, dan Maisyarah Rahmi Hs, “Penggunaan Rajah dan 

Wafaq sebagai Azimat Penglaris Dagangan dalam Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Pasar 

Berkat di Loa Janan Ilir ),” QONUN: Jurnal Hukum Islam dan Perundang-undangan, 5 (2021), hlm. 

1–10. 

24 Latif NurKholifah, “Resepsi Jama’ah Manaqib Jawahirul Manaqib pada Asma’ Arto 

Uang Azimat: Studi Living Qur’an di Desa Mutuk Kapanewon Dlingo Kab. Bantul Prov. DI 

Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga, 2023). 



11 

 

 

 

dalam berbagai praktik seperti penangkal gangguan jin, pagar rumah, kekebalan, 

penglaris, serta penyubur lahan pertanian.25 Lalu penelitian yang dilakukan oleh 

Busrianto dalam skripsi yang berjudul “Penggunaan Ayat-Ayat Al Qur’an Sebagai 

Azimat Di Desa Sumberjambe Kecamatan Sumberjambe Kabupaten Jember” pada 

tahun 2019, berfokus pada analisis fungsi-fungsi azimat untuk tujuan-tujuan 

tertentu seperti pengobatan, kekebalan, karismatik, keselamatan, dan penglaris.26 

Namun, karena menggunakan teori fungsionalisme Brownislow Malinowski, 

penulis tampaknya tidak menganalisis lebih dalam makna azimat-azimat yang 

digunakan. 

Selanjutnya yaitu penelitian yang yang dilakukan oleh Hilda Nurfuadah 

pada tahun 2017, yang berfokus pada praktik penulisan basmalah sebagai isim di 

Pondok Pesantren At-Tarbiyyatul Wathoniyyah, Desa Mertapada Kulon, 

Kecamatan Astanajapura, Kabupaten Cirebon. 27  Penelitian ini menyajikan 

pemaparan mengenai latar belakang penulisan, proses penulisan, serta tujuan 

penulisan basmallah yang dijadikan isim. Namun dalam praktiknya, aspek-aspek 

tersebut dijelaskan secara singkat. Meskipun sama-sama mengkaji isim, penelitian 

ini membatasi pembahasan hanya pada pemaknaan dan praktik penulisan 

basmallah sebagai isim.  

 
25 Anwar Mujahidin, “Analisis Simbolik Penggunaan Ayat-ayat al-Qur’an sebagai Jimat 

dalam Kehidupan masyarakat Ponorogo,” Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, Vol. 

10.1 (2016), hlm. 43–64. 

26 Busrianto, “Penggunaan Ayat-Ayat Al Qur’an Sebagai Azimat Di Desa Sumberjambe 

Kecamatan Sumberjambe Kabupaten Jember (Kajian Living Qur’an)” (IAIN Jember, 2019). 

27 Nurfuadah, “Living Quran: Resepsi Komunitas Muslim Pada Alquran (Studi Kasus di 

Pondok Pesantren at-Tarbiyyatul Wathoniyyah Desa Mertapada Kulon, Kec. Astatana Japura, Kab. 

Cirebon).” 



12 

 

 

 

Klasifikasi kedua, yaitu penelitian yang menggunakan pendekatan analisis 

makna simbol Ernst Cassirer. Dalam konteks pembahasan ini, peneliti menemukan 

sebuah skripsi yang ditulis oleh Diana Fitri Umami pada tahun 2018 dengan judul 

“Simbolisme al-Qur'an Sebagai Rajah (Studi terhadap Rajah Rabu Pungkasan di 

Pondok Pesantren Wasilatul Huda Kendal)”. 28  Penelitian tersebut mengkaji 

berbagai makna simbol dalam rajah yang ditulis oleh K.H Muhammad Adib Anas 

Noor, yang nantinya digunakan masyarakat untuk tujuan tertentu yang beragam. 

Fokus kajian diarahkan pada totalitas fenomena rajah Rabu Pungkasan. 

Berdasarkan tinjauan pustaka di atas, penelitian ini memiliki perbedaaan 

dengan penelitian-penelitian sebelumnya. Penelitian yang dilakukan oleh penulis 

berfokus pada interpretasi simbolik ayat-ayat al-Qur’an yang dijadikan sebagai 

azimat pengasihan dalam bentuk isim Jalbu al-Mahabbah, yang dianalisis langsung 

dari  sumber kitab tertulis, yaitu Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah dan al-Aufaq. Analisis 

dilakukan secara deskriptif untuk memahami struktur, komposisi, dan simbolisme 

teks, dengan pembahasan terbatas pada fungsi representasi simboliknya. Adapun 

teori Ernst Cassirer digunakan sebagai kerangka untuk memposisikan isim sebagai 

simbol, sehingga penelitian ini menekankan interpretasi simbolik teks, berbeda 

dengan penelitian terdahulu yang lebih fokus pada praktik sosial. 

 
28  D F Umami, ‘Simbolisme Al-Qur’an Sebagai Rajah (Studi Terhadap Rajah Rabu 

Pungkasan Di Pondok Pesantren Wasilatul Huda Kendal)’ (UIN Sunan Kalijaga, 2018) 

<https://digilib.uin-suka.ac.id/id/document/591963>. 



13 

 

 

 

E. Kerangka Teori 

Teori yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah teori fungsi 

representasi simbol Ernst Cassirer. Konsep simbol menurut Cassirer yaitu 

mencakup segala fenomena dalam berbagai bentuk, yang ditangkap oleh indra 

manusia, kemudian dipahami sebagai bentuk perwujudan tertentu dari suatu makna 

atau pengertian.29 Manusia sebagai anymal Symbolicum tidak menangkap realitas 

secara langsung, tetapi membangun, memaknai dan memahami dunia melalui 

symbolic forms (bentuk-bentuk simbolik).30  

Form merupakan cara-cara mendasar yang digunakan manusia dalam 

membangun dan mengorganisasi pemahaman tentang dunia. Bentuk-bentuk 

tersebut meliputi bahasa, seni, mitos, agama, dan ilmu pengetahuan. Setiap bentuk 

simbolik berperan sebagai struktur budaya yang membentuk cara manusia 

memahami dan mengalami realitas.31 Dalam kerangka ini, terdapat dua aspek dasar 

yang membentuk fungsi simbolik, yaitu aspek material sebagai wujud fisik dan 

aspek formal sebagai makna.32 

Terdapat tiga model fungsi representasi simbol yang dijelaskan oleh 

Cassirer, yaitu:33 

 
29 Hamburg, Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst Cassirer, hlm. 59. 

30 Hamburg, Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst Cassirer, hlm. 59–60. 

31 Umami, “Simbolisme al-Qur’an Sebagai Rajah (Studi terhadap Rajah Rabu Pungkasan 

di Pondok Pesantren Wasilatul Huda Kendal),” hlm. 10–11. 

32 Hamburg, Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst Cassirer, hlm. 63. 

33 Hamburg, Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst Cassirer, hlm. 85–86. 



14 

 

 

 

1. Fungsi Ekspresi, muncul ketika perspektif seseorang dipengaruhi oleh 

perasaan atau kepentingan emosional. Pada tahap ini, simbol tidak dipahami 

secara rasional, melainkan sebagai ungkapan langsung dari perasaan atau 

dorongan tertentu. Fungsi ini tercermin dalam ranah mitos, seni dan (lapisan 

dasar dari) bahasa, yang berfungsi untuk mengekspresikan perasaan dan 

pengalaman batin manusia (emosi).34  

2. Fungsi Intuisi, berkaitan sesuatu yang dapat dilihat, didengar, dan dirasakan 

secara langsung kemudian ditangkap sebagai tanda yang mewakili atau 

mengisyaratkan sesuatu. Simbol dipahami melalui pengenalan langsung 

terhadap bentuknya, sehingga simbol berfungsi sebagai perantara antara 

tanda dan apa yang diwakilinya. Intuisi seseorang tidak muncul secara 

netral, melainkan dipengaruhi oleh sudut pandang dan kebutuhan teologis.35  

3. Fungsi Konseptual atau fungsi teoritis, berhubungan dengan dunia 

pengetahuan. Hal ini dicerminkan dalam pengetahuan ilmiah yang mana 

pengetahuan itu diperoleh melalui proses sistematis, logis, dan 

kebenarannya dapat diuji berdasarkan metode ilmiah. Pada fungsi ini, 

simbol digunakan untuk membangun konsep-konsep yang tersusun secara 

logis dan dapat dipertanggungjawabkan secara teoritis, sebagaimana terlihat 

dalam ilmu pengetahuan. 

 
34 Hamburg, Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst Cassirer, hlm. 63. 

35 Umami, ‘Simbolisme Al-Qur’an Sebagai Rajah (Studi Terhadap Rajah Rabu Pungkasan 

Di Pondok Pesantren Wasilatul Huda Kendal)’, p. 12; Lihat, Kusuma Yanti Dewi, ‘Simbol-Simbol 

Satanisme Dalam Perspektif Teori Simbol Ernst Cassirer’, Jurnal Filsafat, 19.1 (2009), pp. 1–22 

(hlm. 66) <http://triatmojo.wordpress.com/2006/09/30/>. 



15 

 

 

 

Ketiga fungsi tersebut menunjukkan bahwa simbol tidak bekerja secara 

tunggal, melainkan melalui berbagai lapisan representasi. Cassirer menegaskan 

bahwa kesan indrawi tidak pernah hadir secara netral; setiap pengalaman selalu 

diterima melalui suatu kerangka atau sudut pandang tertentu.36 Dari ketiga fungsi 

ini, kita dapat melihat bagaimana hubungan antara tanda dan makna terbentuk, 

mulai dari respons emosional, persepsi empiris, hingga pemahaman rasional yang 

terstruktur. Dengan demikian, simbol berfungsi bukan semata karena adanya tanda 

dan makna, tetapi karena keduanya dihubungkan melalui cara manusia menafsirkan 

dunia pada berbagai tingkat pemahaman.37 

Teori representasi simbol Ernst Cassirer digunakan dalam penelitian ini 

sebagai kerangka analisis untuk membaca simbol secara struktural dan fungsional. 

Melalui konsep fungsi ekspresi, intuisi, dan konseptual, teori ini memungkinkan 

peneliti untuk menguraikan bagaimana suatu simbol dibentuk, diberi makna, dan 

dilegitimasi dalam suatu sistem pengetahuan tertentu. 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) 

dengan pendekatan deskriptif-analisis. Metode ini dianggap sesuai dengan 

fokus kajian yang diteliti, karena data-data, informasi dan bahan-bahan yang 

 
36 Hamburg, Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst Cassirer, hlm. 83. 

37 Hamburg, Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst Cassirer, hlm. 63. 



16 

 

 

 

dijadikan pembahasan serta rujukan penelitian berasal dari sumber data 

tertulis yang membahas tentang tema penelitian. 

2. Sumber Data Penelitian 

Untuk menunjang keberhasilan dalam penelitian, penulis 

menggunakan sumber data primer dan sekunder. Data primer dari penelitian 

ini teks kitab yaitu kitab Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah dan kitab al-Aufaq yang 

menjadi rujukan utama dalam penulisan isim Jalbu al-Mahabbah. Data 

sekunder dalam penelitian ini berupa buku-buku, kitab-kitab, artikel dan 

jurnal ilmiah, tulisan-tulisan lain yang berkaitan dengan penelitian ini, serta 

wawancara dengan pembuat isim untuk memperjelas terminologi dan 

makna simbolik. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam proses pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi 

teks, yaitu kitab-kitab utama, termasuk transkip atau foto teks Isim Jalbu al-

Mahabbah beserta unsur-unsur lainnya serta literatur lain berupa buku, 

jurnal atau artikel yang sesuai dengan tema penelitian. Dokumentasi ini 

menjadi sumber utama penelitian guna menjawab pertanyaan-pertanyaan 

penelitian dan tercapainya tujuan penelitian. Adapun wawancara yang 

dilakukan dengan pembuat isim, itu merupakan informasi pendukung untuk 

memperjelas interpretasi teks mengenai istilah, prosedur dan makna 

simbolik dalam teks. 

  



17 

 

 

 

4. Teknik Analisis Data 

Bentuk analisis data yang digunakan penulis dalam penelitian ini 

adalah deskriptif-analisis, dengan tujuan menguraikan struktur dan 

komposisi teks yang tersusun dari ayat-ayat al-Qur’an yang dikombinasikan 

dengan Asma al-Husna, ilmu huruf, wifiq, doa-doa dan unsur lainnya dalam 

isim jalbu al-Mahabbah. Teori representasi simbol Ernst Cassirer 

digunakan untuk membaca hubungan antara bentuk simbolik dan kerangka 

konseptual yang melandasi penyusunan teks. 

G. Sistematika Pembahasan 

Agar penelitian teratur, berurut tidak keluar dari alur pembahasan yang telah 

dirumuskan dalam penelitian ini, maka penulis akan menyusun dan menetapkan 

sistematika pembahasan dalam lima bab utama. Berikut penjelasan singkat 

mengenai struktur dan isi dari setiap bab: 

Bab Pertama, merupakan bab pendahuluan yang memuat latar belakang 

penelitian, rumusan masalah, tujuan, kegunaan penelitian, kajian pustaka, metode 

penelitian, kerangka teori, serta sistematika pembahasan. Bab ini berfungsi untuk 

memberikan gambaran umum mengenai arah dan fokus penelitian dengan jelas. 

Bab Kedua, yaitu pembahasan terkait kerangka konseptual isim dalam 

tradisi keagamaan Islam, khususnya yang berkaitan dengan penggunaan ayat-ayat 

al-Qur’an sebagai sarana simbolik. Pembahasan difokuskan pada konsep khawwāṣ 

al-Qur’an dan literatur kitab-kitab tradisional sebagai landasan teoritis yang 

melatarbelakangi kemunculan teks-teks isim. 



18 

 

 

 

Bab ketiga, memaparkan deskripsi teks isim beserta struktur dan 

komposisinya. Selanjutnya, pembahasan difokuskan pada teks isim Jalbu al-

Mahabbah yang diarahkan pada pemetaan unsur-unsur simboliknya, sebagai fokus 

pembahasan yang dianalisis dalam penelitian ini. 

Bab keempat, merupakan analisis yang difokuskan isim Jalbu al-

Mahabbah. Pada bab ini, dilakukan analisis terhadap struktur simbolik teks dan 

fungsi representasi simbol yang dibangun melalui relasi antar unsur teks, dengan 

menggunakan teori representasi simbol Ernst Cassirer sebagai kerangka analisis.. 

Bab Kelima, yaitu bab penutup yang berisikan kesimpulan dari hasil 

penelitian dan saran untuk para peneliti selanjutnya di masa mendatang. 

 

 

 

 

 

 



 

 

88 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini berangkat dari pemahaman bahwa al-Qur’an dalam 

tradisi keilmuan Islam tidak hanya diposisikan sebagai teks normatif yang 

dibaca dan ditafsirkan secara diskursif, tetapi juga diolah dalam bentuk-

bentuk simbolik yang diarahkan pada tujuan spiritual tertentu. Salah satu 

bentuk pengolahan tersebut tampak dalam tradisi penulisan isim, yaitu 

azimat yang disusun dari potongan ayat-ayat al-Qur’an yang dirangkai 

bersama unsur-unsur lain dalam tradisi ilmu hikmah. Dalam konteks ini, 

ayat-ayat al-Qur’an tidak diperlakukan sebagai teks tafsir naratif yang utuh, 

melainkan sebagai simbol yang dipilih, disusun, dan difungsikan sesuai 

tujuan tertentu. 

Dengan menempatkan isim sebagai teks simbolik, penelitian ini 

memfokuskan kajian pada Isim Jalbu al-Maḥabbah sebagaimana 

dirumuskan dalam kitab Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah dan al-Aufaq. Analisis 

diarahkan pada struktur teks, komposisi ayat, serta fungsi simbolik yang 

bekerja di dalamnya menggunakan teori fungsi representasi simbol Ernst 

Cassirer yang digunakan secara terbatas hanya untuk menganalisis fungsi 

simboliknya saja. Melalui pendekatan ini, penelitian berupaya memahami 

bagaimana ayat-ayat al-Qur’an diinterpretasikan dan diolah secara simbolik 

dalam kerangka tradisi khawwāṣ al-Qur’an dan ilmu hikmah. 



89 

 

 

 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, dapat 

dirumuskan beberapa kesimpulan sebagai berikut. 

Pertama, praktik penulisan isim dapat dipahami sebagai bagian dari 

tradisi khawwāṣ al-Qur’an. Hal ini dapat dipahami melalui truktur teks, 

komposisi ayat, huruf, dan simbol lainnya. Analisis teks menunjukkan 

bahwa setiap unsur memiliki ker makna dan daya spiritual tertentu, yang 

dirumuskan secara sistematis dalam kitab-kitab ilmu hikmah sebagai bagian 

dari kerangka keilmuan tradisional. 

Kedua, isim terdiri dari kombinasi ayat-ayat al-Qur’an yang 

dipadukan dengan Asma al-Husna, ilmu huruf, wifiq, doa-doa serta unsur 

lainnya yang bersumber dari tradisi ilmu hikmah. Analisis struktur teks 

menunjukkan adanya pola komposisi yang membedakan jenis isim 

berdasarkan tujuan simbolik dan fungsinya. Dalam konteks penelitian ini, 

isim Jalbu al-Maḥabbah dianalisis sebagai struktur teks yang dirancang 

untuk merepresentasikan permohonan kelembutan hati dan keharmonisan 

relasi sosial secara simbolik. 

Ketiga, pemaknaan isim tidak berdiri pada satu unsur tungal, 

melainkan muncul dari relasi antara unsur teks ayat al-Qur’an, struktur 

wifiq, doa-doa tertentu. Semua unsur ini membentuk satu kesatuan sistem 

simbolik yang memiliki legitimasi konseptual dan ritual dalam ilmu hikmah. 

Dengan demikian, makna isim tidak dapat dipahami hanya dari ayat yang 

digunakan, tetapi dari keseluruhan struktur simbolik yang menyertainya. 



90 

 

 

 

Keempat, dari sisi simbolik, Isim Jalbu al-Maḥabbah berfungsi 

sebagai simbol yang bekerja melalui beberapa lapisan makna dalam teks. 

Secara ekspresif, susunan simbol huruf, ayat, wifiq, dan doa menyampaikan 

harapan dan aspirasi terkait relasi sosial. Secara intuitif, simbol-simbol ini 

menunjukkan makna spiritual yang diyakini secara konseptual dalam tradisi 

ilmu hikmah. Sementara secara konseptual, pola komposisi teks 

memberikan legitimasi terhadap cara penulisan dan pemaknaan isim. 

Dengan demikian, Isim Jalbu al-Maḥabbah bukan sekadar teks azimat, 

tetapi struktur simbolik yang dirancang untuk menyampaikan maksud 

spiritual dan simbolik secara sistematis. 

 

 

 

  



91 

 

 

 

B. Saran  

Berdasarkan hasil penelitian ini, terdapat beberapa hal yang dapat 

dijadikan arah pengembangan penelitian selanjutnya, antara lain sebagai 

berikut: 

1. Penelitian lanjutan dapat dilakukan dengan menelaah secara lebih 

mendalam kitab-kitab rujukan ilmu hikmah yang menjadi dasar 

penulisan dan penggunaan isim, khususnya yang berkaitan dengan 

khawwāṣ al-Qur’an, ilmu huruf, dan struktur wifiq. Kajian ini 

penting untuk memahami landasan tekstual dan sistematika 

keilmuan yang melatarbelakangi praktik penulisan isim. 

2. Penelitian selanjutnya juga dapat fokus pada analisis lebih rinci 

terhadap struktur dan pola simbolik dalam teks isim, termasuk 

hubungan antara ayat, huruf, wifiq, dan doa dalam membangun 

makna simbolik. Pendekatan ini memungkinkan pemahaman lebih 

mendalam mengenai bagaimana unsur-unsur teks bekerja secara 

sistematis untuk menyampaikan maksud spiritual. 

3. Kajian komparatif historis dapat dilakukan untuk menelusuri 

transformasi simbolik dan metode penulisan isim dalam tradisi ilmu 

hikmah, sehingga terlihat bagaimana pola simbolik dan struktur teks 

berkembang dari waktu ke waktu. 

4. Penelitian berikutnya dapat mengeksplorasi interpretasi simbolik 

dan makna struktural isim secara tekstual, termasuk interaksi antar 

unsur teks untuk membangun legitimasi simbolik, tanpa 



92 

 

 

 

menekankan penggunaan empiris masyarakat. Pendekatan ini dapat 

menggunakan metode kualitatif atau interdisipliner untuk 

memahami kedalaman simbolisme dalam teks. 

 

 

 

 

 

  



 

 

93 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aji, Wahyu Kusuma, “Khawas Al-Qur’an dalam Kitab Syams Al-Ma’arif Al-

Kubra Karya Ahmad Bin ‘Ali Al-Buni” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

2020) 

Al-Bukhari, Muhammad bin Isma’il bin Ibrahim bin al-Mugirah al-Ju’fi, Sahih al-

Bukhari, Maktabah S (Dar al-Tuq al-Najah, 1422) 

Al-Buni, Ahmad bin Ali, Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah (Dar al-Fikr) 

———, Manba‘ Uṣūl al-Ḥikmah, Terbaru (al-Haramain) 

Al-Fajri, Ahmad, “Kitab al-Aufāq Imam Ghazali,” Pustaka Kitab Kuning 

<https://pustaka.ahmadalfajri.com/kitab-al-aufaq-imam-ghazali/> [diakses 22 

Januari 2026] 

Al-Ghazali, Abu Hamid, Khawas al-Qur’an 

Al-Ghazali, Imam, al-Aufāq (Toha Putra) 

Al-Mutayri, Abd al-Aziz bin Dakhil, Bayan Fadl al-Qur’an (Ma’had Afaq al-

Taysir, 1437) 

Anggriana, Lathifah, Sovi Oktavia, Ridwan Rahmansyah, dan Latifah Rahimah, 

“Jimat dan Mistisme Pengikut Tarekat Syattariyah di Sumatera Barat Abad 

Ke-19 M,” Hijaz: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 1.3 (2022), hlm. 8–11 

Anwar Mujahidin, “Analisis Simbolik Penggunaan Ayat-ayat al-Qur’an sebagai 

Jimat dalam Kehidupan masyarakat Ponorogo,” Kalam: Jurnal Studi Agama 

dan Pemikiran Islam, Vol. 10.1 (2016), hlm. 43–64 

Ar-Rumi, Fahd, Dirasah fi ulum al-Qur’an al-Karim (Al-Mamlakah Al-Arabiyah 

Suudiyah, 2005) 

Arabiyyah, Majma Lughoh, Kamus Al-Mu’jam Al-Wasit, Maktabah S (Majma 

Lughoh Arabiyyah, 1972) 

As-Suyuthi, Jalaluddin, Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an (Resalah Publisher, 2008) 



94 

 

 

 

Bahasa, Badan Pengembangan dan Pembinaan, “Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI) Daring,” Kemendikbud, 2016 <https://kbbi.kemdikbud.go.id/> 

[diakses 7 Desember 2025] 

“Bukhur atau Kemenyan, Samakah?,” Amanu, 2021 

<https://www.amanu.co.id/bukhur-atau-kemenyan-samakah/> [diakses 6 

November 2025] 

Busrianto, “Penggunaan Ayat-Ayat Al Qur’an Sebagai Azimat Di Desa 

Sumberjambe Kecamatan Sumberjambe Kabupaten Jember (Kajian Living 

Qur’an)” (IAIN Jember, 2019) 

Cassirer, Ernst, LANGUAGE AND MYTH, trans. oleh Susanne K Langer (Dover 

Publication, 1946) 

Dewi, Kusuma Yanti, “Simbol-Simbol Satanisme Dalam Perspektif Teori Simbol 

Ernst Cassirer,” Jurnal Filsafat, 19.1 (2009), hlm. 1–22 

<http://triatmojo.wordpress.com/2006/09/30/> 

Fuadi, Ahmad, “Dimensi Ilmu Hikmah dalam Ayat-Ayat Esoterik (Kajian 

Analitis Kitab Syams al-Ma’arif)” (Institut Ilmu al-Quran (IIQ) Jakarta, 

2017) 

Hamburg, Carl H., Symbol and Reality: Studies in the Philosophy of Ernst 

Cassirer (Martinus Nijhoff, The Hague, 1956) 

Hanuna, Iffah Mirrotin, “AL- QUR’AN SEBAGAI RAJAH ( Resepsi QS. Al-

Kahfi [18]: 21-22 dalam Rajah Aṣḥāb al-Kahf KH. Bisri Mustofa)” (UIN 

Sunan Kalijaga, 2024) 

Kemenag, “Tafsir Ringkas Kemenag” (Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an 

(LPMQ), 2019) 

Lisanto, “Kitab al-Aufāq,” Laduni.ID, 2022 

<https://www.laduni.id/kitab/post/read/27/kitab-al-aufaq#> [diakses 22 

Januari 2026] 



95 

 

 

 

Ma’bad, Muhammad Ahmad, Nafahat min Ulum al-Qur’an, Maktabah S (Dar al-

Salam, 2005) 

Manna Khalil Al-Qattan, “Pengantar Studi Ilmu al-Quran,” trans. oleh H. Aunur 

Rafiq El-Mazni (Pustaka Al-Kautsar, 2006), hlm. 508 <//www.kautsar.co.id> 

Maulana, Herdi, Lilik Andaryuni, dan Maisyarah Rahmi Hs, “Penggunaan Rajah 

dan Wafaq sebagai Azimat Penglaris Dagangan dalam Perspektif Hukum 

Islam (Studi Kasus Pasar Berkat di Loa Janan Ilir ),” QONUN: Jurnal 

Hukum Islam dan Perundang-undangan, 5 (2021), hlm. 1–10 

Maulani, Abdullah, “Azimat, Obat, dan Legitimasi Kuasa: Kajian Parateks 

Naskah Islam Sulawesi Tenggara dan Jawa Barat,” Jurnal SMART (Studi 

Masyarakat, Religi, dan Tradisi), 8.1 (2022), hlm. 31–48, 

doi:10.18784/smart.v8i1.1576 

Morris, Brian, Antropologi Agama (Kritik Teori-Teori Agama Kontemporer), 

trans. oleh Imam Khoiri, 2 ed. (AK Grup, 2007) 

Musadad, Asep N., “Persinggungan Islam dan Tradisi Mistik Lokal: Studi Kasus 

Pananyaan dan Ahli Hikmah di Masyarakat Tasikmalaya,” Indonesian 

Journal of Islamic Literature and Muslim Society, 1.1 (2016), hlm. 1–23 

Musadad, Asep Nahrul, “The Ongoing ‘Mystic Synthesis’ (A Preliminary Sketch 

on Pananyaan in Sundanese-Priangan Culture),” Al-Qalam, 32.1 (2015), hlm. 

1–24 <https://core.ac.uk/download/pdf/267963162.pdf> 

Muslim, Ristek, “Kamus Arab Indonesia” (Tim Ristek Muslim, 2012) 

Muzakkir, Muhamad Rofiq, Dekolonisasi: Metodologi Kritis dalam Studi 

Humaniora dan Studi Islam, ed. oleh Ismail Al-’Alam (Yayasan Bentala 

Tamaddun Nusantara, 2023) 

Nurfuadah, Hilda, “Living Quran: Resepsi Komunitas Muslim Pada Alquran 

(Studi Kasus di Pondok Pesantren at-Tarbiyyatul Wathoniyyah Desa 

Mertapada Kulon, Kec. Astatana Japura, Kab. Cirebon),” Diya Al-Afkar: 



96 

 

 

 

Jurnal Studi al-Quran dan al-Hadis, 5.01 (2017), hlm. 125, 

doi:10.24235/diyaafkar.v5i01.4337 

NurKholifah, Latif, “Resepsi Jama’ah Manaqib Jawahirul Manaqib pada Asma’ 

Arto Uang Azimat: Studi Living Qur’an di Desa Mutuk Kapanewon Dlingo 

Kab. Bantul Prov. DI Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga, 2023) 

bin Sa’d bin Fahd al-Hawaimil, Turki, Khawas al-Qur’an al-karim: Dirosah 

Nazriyyah Tatbiqiyyah (Dar Ibn al-Jauzi) 

Sakti, Revky Oktavian, Dadan Rusmana, dan Wildan Taufiq, “Penerapan Kajian 

Semiotika Budaya Dengan Muatan Al-Qur’an (Simbolisme Dalam Wafaq 

Memuat Al-Qur’an Bagi Masyarakat Muslim; Struktur, Makna Dan 

Ideologi),” Journal of Scientech Research and Development, 5.1 (2023), hlm. 

371–92 

Supriyadi, “Bahasa, simbol, dan religi,” Humaniora, 11.1 (1999), hlm. 49–55 

Suyuthi, Imam, Al-Itqan fi Ulumil Qur’an “Studi Al-Qur’an Komprehensif” 

(Indiva Pustaka, 2008) 

Umami, D F, “Simbolisme al-Qur’an Sebagai Rajah (Studi terhadap Rajah Rabu 

Pungkasan di Pondok Pesantren Wasilatul Huda Kendal)” (UIN Sunan 

Kalijaga, 2018) <https://digilib.uin-suka.ac.id/id/document/591963> 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	HALAMAN JUDUL
	SURAT PENGESAHAN TUGAS AKHIR
	HALAMAN NOTA DINAS
	SURAT PERSETUJUAN SKRIPSI/TUGAS AKHIR
	SURAT PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
	SURAT PERNYATAAN BERJILBAB
	MOTTO
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN
	KATA PENGANTAR
	ABSTRAK
	DAFTAR ISI
	DAFTAR GAMBAR
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA

