
 
 

 
 

ISLAM NUSANTARA: 

Kajian Teori Dissimulasi terhadap Negara 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Nur Anis Rochmawati 

NIM: 23205021011 

 

 

TESIS 

Diajukan kepada Program Studi Magister (S2) Studi Agama-Agama 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga 

untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh 

Gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

 

YOGYAKARTA 

2026 

 



 

 

ii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

 

Nama   : Nur Anis Rochmawati 

NIM   : 23205021011 

Jenjang  : Magister  

Program Studi  : Studi Agama-Agama 

Konsentrasi  : Sosiologi Agama 

 

Menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan adalah hasil 

penelitian/karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk 

sumbernya. 

 

Yogyakarta, 12 Januari 2026 

Saya yang menyatakan, 

 

 

 

Nur Anis Rochmawati 

NIM: 23205021011 

 

 

 

 

 

 



 

 

iii 

 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

 

Nama   : Nur Anis Rochmawati 

NIM   : 23205021011 

Jenjang  : Magister  

Program Studi  : Studi Agama-Agama 

Konsentrasi  : Sosiologi Agama 

 

Menyatakan bahwa naskah tesis ini benar-benar bebas dari plagiasi. Jika di 

kemudian hari terbukti melakukan plagiasi, maka saya siap ditindak sesuai 

ketentuan hukum yang berlaku. 

 

Yogyakarta, 12 Januari 2026 

Saya yang menyatakan, 

 

 

 

Nur Anis Rochmawati 

NIM: 23205021011 

 

 

 

 

 

 



 

 

iv 

 

 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

v 

 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

Kepada Yth., 

Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta 

 

Assalamu’alaikum wr. wb. 

 

Setelah melakukan bimbingan, arahan dan koreksi terhadap penulisan tesis yang 

berjudul: ISLAM NUSANTARA: Kajian Teori Dissimulasi terhadap Negara 

Yang ditulis oleh: 

Nama   : Nur Anis Rochmawati 

NIM   : 23205021011 

Jenjang  : Magister  

Program Studi  : Studi Agama-Agama 

Konsentrasi  : Sosiologi Agama 

 

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam 

rangka memperoleh gelar Magister Agama (M.Ag) 

 

Wassalamu’alaikum wr. wb. 

Yogyakarta, 12 Januari 2026 

Pembimbing 

 

 

 

Dr. Munawar Ahmad, S.S., M.Si. 

 



 

 

vi 

 

ABSTRAK 

 

Islam Nusantara sebagai wacana indigenositas Islam di Indonesia yang 

dirumuskan Nahdlatul Ulama (NU) memunculkan perdebatan di ruang publik. 

Sejumlah kalangan menilai bahwa wacana tersebut tidak murni bergerak pada 

ranah keagamaan, melainkan sarat akan kepentingan politik. Meminjam pendapat 

Teun van Dijk, bahwa wacana tidaklah netral—selalu ada kepentingan di 

baliknya, tesis ini berusaha mengkaji hidden interest dalam wacana Islam 

Nusantara yang ditelisik mulai dari dataran teks hingga praksis. Tesis ini 

menjawab beberapa pertanyaan penting: (a) bagaimana struktur wacana Islam 

Nusantara? (b) bagaimana proses dissimulasi Islam Nusantara terhadap negara? 

Pendekatan yang digunakan adalah Critical Discourse Analysis (CDA) Teun van 

Dijk. Langkah metodis yang ditempuh dalam kajian ini: pertama, menemukan 

basis perjuangan (konsep-konsep kunci) yang tersimpan di balik narasi Islam 

Nusantara; kedua, melakukan analisis terhadap bekerjanya konsep-konsep kunci 

pada ruang kontestatif; ketiga, menemukan dissimulasi Islam Nusantara terhadap 

negara. 

Riset ini melihat bahwa hidden interest (kepentingan tersembunyi) 

memang hadir di balik wacana Islam Nusantara, di mana indikasinya dapat 

ditemukan melalui narasi-narasi ‘Islam Nusantara’ dalam beberapa artikel yang 

dimuat oleh website resmi NU. Pembacaan terhadap struktur wacana berhasil 

menemukan empat basis perjuangan Islam Nusantara: pesantren, budaya lokal, 

kiai dan santri. Dalam upaya mencari perhatian negara, empat konsep tersebut 

oleh NU dipertarungkan (contesting) dengan Islam radikal. Dan hasilnya, negara 

mengakomodir wacana Islam Nusantara ke dalam program kerjanya. NU sebagai 

aktor pengusung menjadi ormas keagamaan yang berhasil menjalin kongsi dengan 

negara: menerima privilese--akses yang luas pada kekuasaan, perlindungan dan 

pendanaan pada pesantren, pemberian konsesi tambang—juga melakukan 

beberapa pekerjaan seperti back-up suara dalam pemilihan umum, dan menjadi 

pelindung pemerintah dari serangan masyarakat sipil. Temuan yang didapat, 

wacana Islam Nusantara tidak otomatis hadir sebagai bentuk abuse of power 

(penyimpangan kekuasaan) sebagaimana ditekankan Teun van Dijk dalam CDA-

nya. Mengingat Islam Nusantara diproduksi oleh kelompok yang tengah berupaya 

untuk menjadi penguasa, pertama-tama Islam Nusantara lebih tepat disebut 

sebagai struggle of power (perjuangan kekuasaan) di mana berfungsi sebagai alat 

dissimulasi terhadap negara. 

 

Kata Kunci:  Critical Discourse Analysis, Abuse of Power, Struggle of Power 

 

 

 

 
 



 

 

vii 

 

KATA PENGANTAR 

 

 

Puji syukur Alhamdulillah, setelah melakukan penelitian dan bergelut 

dengan berbagai literatur baru lintas disiplin, akhirnya tesis ini dapat selesai. 

Lahirnya tesis ini tentu tidak bisa dilepaskan dari keterlibatan banyak pihak, baik 

secara langsung ataupun tidak. Pertama adalah Bapak Munawar Ahmad, selaku 

dosen pembimbing tesis. Saya ingin mengucapkan banyak terima kasih atas 

kesediaannya untuk mengarahkan penelitian saya; memberikan masukan, saran, 

dan kritikan yang membangun. Dari proses bimbingan ini saya banyak belajar 

bagaimana cara membaca fenomena secara kritis; senantiasa mempertanyakan 

segala sesuatu dari yang tidak tampak dipermukaan. Tidak lupa kepada Program 

Studi Agama-Agama yang telah memberi kesempatan untuk meningkatkan 

kemampuan akademik saya. Terkhusus kepada dosen-dosen yang telah banyak 

memberi masukan dan berbagi pengalaman di bidang keilmuan, sehingga saya 

banyak belajar perspektif baru. 

Terima kasih kepada teman-teman satu angkatan: Syaiful Anwar, Muh. 

Kamal, dan Imaduddin Abdussalam, yang membersamai studi saya di konsentrasi 

Sosiologi Agama. Meski untuk berdiri di tengah-tengah kalian saya harus sedikit 

struggle, saya tetap menikmatinya. Senang memiliki teman yang pasang standar 

tinggi di bidang akademik. Juga kepada kawan-kawan dari konsentrasi Studi 

Agama dan Resolusi Konflik: Nailatur Rahmadiah, Orin Devisa, Khofifah, Tasya, 

Dirham Asese, Muhammad Faqih, Fuad. Bersyukur pernah diskusi bareng. 

Sahabat-sahabat atas nama Sunni Darussalam: Linda Amala Udzma, Putri 

Assyifa, Rahma Yasmin Maharani, Layyinatus Shofiyah, Dede Nursopiati, 

support system di tengah naik turunnya mood. Terima kasih untuk selalu menjadi 

teman dalam proses merampungkan draft ini. Rika Leli Dewi Khusaila Rosalnia, 

interest kajian kita sekarang yang sudah sedikit berbeda justru berkah bagiku. 

Darimu aku tetap banyak menemukan insight baru. Aziwal Avsr, jalur akademis 

kita yang juga sudah tidak lagi sama, ternyata menjadi warna baru dalam ruang 

obrolan.  



 

 

viii 

 

Pada akhirnya, tesis yang dikerjakan dengan melibatkan serta merepotkan 

banyak pihak ini selesai. Meski demikian belum bisa disebut sempurna. Oleh 

karenanya, bagi para pembaca jika menemukan banyak kekurangan dan 

kelemahan--baik dari sisi penulisan, penyajian data, cara berpikir yang kurang 

sistematis--berkenan memberikan kritik yang membangun. 

  

Yogyakarta, 12 Januari 2026 

Penulis 

 

Nur Anis Rochmawati 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ix 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

Teriring cinta bagi keluarga,  

dan bagi semua orang yang mencintai kebijaksanaan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

x 

 

MOTO 

 

“Semoga filosofi kita tetap sejalan dengan teknologi kita. Semoga welas asih kita 

sejalan dengan kekuasaan kita. Dan semoga kasih sayang, bukan rasa takut, yang 

menjadi mesin perubahan” 

 

~Dan Brown ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xi 

 

DAFTAR ISI 

 

 

COVER: .................................................................................................................. i 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................................... ii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME ........................................................ iii 

PENGESAHAN TUGAS AKHIR ....................................................................... iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ............................................................................ v 

ABSTRAK ............................................................................................................ vi 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... vii 

HALAMAN PERSEMBAHAN .......................................................................... ix 

MOTO .................................................................................................................... x 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... xi 

DAFTAR GAMBAR .......................................................................................... xiii 

DAFTAR TABEL .............................................................................................. xiv 

BAB I: PENDAHULUAN..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang .............................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah......................................................................................... 8 

C. Tujuan Penelitian .......................................................................................... 8 

D. Kajian Pustaka .............................................................................................. 8 

E. Kerangka Teori ........................................................................................... 11 

F. Metode Penelitian ....................................................................................... 15 

G. Sistematika Pembahasan............................................................................. 17 

BAB II: WACANA ISLAM NUSANTARA: SEBUAH KOMODIFIKASI 

POLITIK .............................................................................................................. 20 

A. Wacana dan Komodifikasi Politik di Indonesia ......................................... 20 

B. Basis Islam Nusantara ................................................................................ 26 

C. Analisis Teks Kunci Islam Nusantara ........................................................ 29 

1. Islam, NU dan Nusantara ....................................................................... 32 

2. Peran Santri dalam Membumikan Islam Nusantara ............................... 41 

3. Munas NU Menjawab Para Penentang Islam Nusantara ........................ 47 



 

 

xii 

 

BAB III: ISLAM NUSANTARA DALAM RUANG KONTESTATIF .......... 59 

A. Indonesia sebagai Ruang Kontestatif Identitas Keislaman ......................... 59 

B. Islam Nusantara vis a vis Islam Radikal ..................................................... 65 

1. Kategorisasi Islam Radikal ..................................................................... 65 

2. Perlawanan terhadap Islam Radikal: Rangkaian Isu yang Direspons .... 70 

BAB IV: POSITIONING GERAKAN ISLAM NUSANTARA DAN 

NEGARA ........................................................................................................... 101 

A. Akomodasi Negara terhadap Islam Nusantara ......................................... 101 

1. Presiden Joko Widodo .......................................................................... 101 

2. Lembaga Pemerintah ............................................................................ 107 

3. Program Kerja: Moderasi Beragama .................................................... 111 

B. Kongsinasi Negara dengan Nahdlatul Ulama ........................................... 115 

1. Negara Butuh Gerakan Islam Nusantara .............................................. 115 

2. Privilese Nahdlatul Ulama dari Negara ................................................ 120 

C. Gerakan Islam Nusantara dalam Labirin Kekuasaan ............................... 128 

1. Membubarkan Ormas Keagamaan “Radikal” ...................................... 128 

2. Intervensi dalam Perumusan Kebijakan Publik .................................... 133 

3. Pelanggengan Praktik Korupsi, Kolusi, dan Nepotisme (KKN) .......... 135 

D. Kritik atas Konsep Abuse of  Power ........................................................ 141 

BAB V: PENUTUP ........................................................................................... 133 

A. Kesimpulan ............................................................................................... 133 

B. Saran ......................................................................................................... 135 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 136 

LAMPIRAN ....................................................................................................... 152 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ......................................................................... 161 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xiii 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

 

Gambar 1.1. Skema Critical Discourse Analysis Teun van Dijk 

Gambar 1.2. Langkah Metodis Islam Nusantara dalam kerangka CDA van Dijk 

Gambar 2.1 Diskusi Islam Nusantara di Website Resmi NU 

Gambar 2.1. Diskusi Islam Nusantara di Youtube Resmi NU 

Gambar 4.1. Wacana Islam Nusantara dalam skema CDA Teun van Dijk 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xiv 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 2.1. Tema Perbincangan Islam Nusantara 

Tabel 2.2. Istilah-Istilah Kunci yang Sering Dipakai 

Tabel 4.1 Kontributor Moderasi Beragama



 
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Dekade 2020-an dijuluki sebagai “traditionalist turn” yang ditandai oleh 

upaya pemerintah untuk menggandeng kelompok keagamaan tradisionalis dalam 

memerangi radikalisasi keagamaan. Traditionalist turn dimulai sejak 2015, ketika 

organisasi tradisionalis terkemuka Nahdlatul Ulama (NU) bersekutu dengan 

pemerintahan Joko Widodo dalam melakukan pencegahan terhadap kaum 

konservatif dan garis keras dari dominasi wacana Islam Indonesia.1 Pada dasarnya 

persinggungan antara kelompok keagamaan dengan pemerintah bukanlah hal 

baru. Sejarah mencatat, keduanya senantiasa memiliki hubungan pasang surut 

yang dipengaruhi oleh faktor kepemimpinan dan kepentingan politik.2 Sukarno, di 

samping meng-eksklusi Masyumi3 dan Darul Islam/Tentara Islam Indonesia 

(DI/TII)4 yang dianggap mengancam, menempatkan NU sebagai salah satu dari 

 
1Wasisto Raharjo Jati, ‘Nahdlatul Ulama’s Traditionalist Campaign Shaping Mainstream 

Indonesian Islamic Discourse’, Fulcrum: Analysis on Southeast Asia, 2022 

<https://fulcrum.sg/nahdlatul-ulamas-traditionalist-campaign-shaping-mainstream-indonesian-

islamic-discourse/>. 
2Ismatu Ropi, Religion and Regulation in Indonesia (Gateway East, Singapore: Palgrave 

Macmillan, 2017), 18-26. 
3Masyumi disingkirkan melalui jalur politis, dimana pada 1960 Sukarno membubarkan 

Konstituante dan menggantinya dengan majelis yang mana Masyumi tidak lagi dapat mewakili. 

Martin Van Bruinessen, ‘Genealogies of Islamic Radicalism in Post-Suharto Indonesia’, South 

East Asia Resesarch, 10.2 (2002); 122. 
4Kartosuwiryo—pendiri DI/TII—ditetapkan sebagai terdakwa oleh pengadilan 

Mahkamah Militer (16 Agustus 1962) dengan tuduhan sebagai pemberontak dan selanjutnya 

dijatuhi hukuman mati (4 September 1962). Muhammad Dian Supyan, ‘Gerakan Darul Islam (DI) 

S. M. Kartosuwirjo di Jawa Barat dalam Mewujudkan Negara Islam Indonesia (NII) (1945-1962 

M)’ (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016), 5-6. 



2 

 

 

 

tiga kekuatan besar (Nasionalis, Agama, dan Komunis) dalam membangun 

Demokrasi Terpimpin.5 

Sementara itu, Suharto menempatkan kelompok keagamaan dalam 

dinamika yang cukup fluktuatif. Umat Islam yang mulanya dimobilisir dalam 

rangka menumpas komunisme--seiring kondisi yang kembali kondusif pasca 

G30S/PKI--dijegal pergerakan politiknya.6 Ia menetapkan kontrol ketat atas 

politik Islam, organisasi dan ideologi, serta menekan segala perbedaan pendapat 

politik.7 Guna mengantisipasi munculnya gerakan politik yang berbahaya, Suharto 

mewujudkan keseragaman ideologis di seluruh sektor sosial-politik. Pada 1983 ia 

mengumumkan “Pancasila adalah satu-satunya prinsip dasar” dan memutuskan 

agar seluruh organisasi menjadikan Pancasila sebagai satu-satunya asas ideologis. 

Sementara para eks-Masyumi telah memilih melakukan perjuangan melalui jalur 

underground (DDII), NU menjadi organisasi Islam yang secara politik paling 

signifikan menerima Pancasila sebagai asas tunggal. Di samping NU, 

Muhammadiyah—dalam kongresnya pada 1985--turut menerima Pancasila 

sebagai asas tunggal, meski pada perjalanannya dalam menjalin kerja sama 

dengan pemerintah ia tidak sesukses NU. Modernisme ini lebih skripturalis, 

 
5Lingga Winata, ‘Nasakom sebagai Ideologi Negara Tahun 1959-1965’, Avatara, 5.3 

(2017), 731. 
6Kamsi, ‘Citra Gerakan Politik Islam dalam Lintasan Sejarah Perpolitikan Bangsa 

Indonesia: Studi Era Pra Kemerdekaan Sampai dengan Era Orde Baru’, Millah, 13.1 (2013), 136. 
7Pada 1973, seluruh partai Islam dipaksa bergabung dalam PPP (Partai Persatuan 

Pembangunan). Suharto mensponsori pembentukan MUI (Majelis Ulama Indonesia) pada 1975 

sebagai cara lain untuk mengkooptasi, memecah belah, dan menetralkan Islam sebagai kekuatan 

politik otonom. Pada 1977 tentara menghancurkan kelompok militan bawah tanah Komando Jihad 

dalam penumpasan pra-pemilihan. Donald J. Porter, Managing Politics and Islam in Indonesia 

(London dan New York: Routledge Curzon, 2002), 2. 



3 

 

 

 

sehingga banyak diwaspadai pemimpin nasional.8 Diterimanya Pancasila sebagai 

asas tunggal membuat pemerintah mengambil sikap akomodatif terhadap Islam.9 

Keduanya dianggap sebagai perwakilan resmi Islam Indonesia yang ‘moderat’. 

Bersama dengan Muhammadiyah, NU memegang pangsa pasar duopoli.10 

Pasca runtuhnya Orde Baru, suasana liberalisasi politik yang sedemikian 

menyertai Reformasi membuka “katup ideologis” bagi beragam pandangan, visi, 

aspirasi maupun gerakan sosio-politik yang selama pemerintahan panjang Suharto 

mengalami tekanan, dapat bebas berlaga.11 NU dan Muhammadiyah yang dalam 

pemerintahan Suharto berhasil menduduki status dominan di pasar keagamaan 

Islam12--memiliki pengaruh besar dalam pembuatan kebijakan di tingkat nasional, 

terutama dalam isu-isu keagamaan, pendidikan, kesehatan, dan sosial13--harus 

dihadapkan dengan iklim Reformasi yang berimbas pada pasar keagamaan Islam 

yang semakin kompetitif.14 NU khususnya merasa cemas dengan kehadiran 

kelompok-kelompok baru yang kian memiliki pengaruh. Di samping semakin 

populer di tingkat akar rumput, kelompok-kelompok seperti Partai Keadilan 

Sejahtera (PKS) dan afiliasinya yang merupakan versi Indonesia dari Ikhwanul 

 
8M.C. Ricklefs, Sejarah Indonesia Modern 1200-2004, ed. Satrio Wahono, dkk. (PT 

Serambi Ilmu Semesta, 2007), 610-615. 
9Kamsi, ‘Citra Gerakan Politik Islam dalam Lintasan Sejarah Perpolitikan Bangsa 

Indonesia', 140. 
10Alexander R. Arifianto, ‘Nahdlatul Ulama and its Commitment Towards Moderate 

Political Norms: A Comparison Between the Abdurrahman Wahdi and Jokowi Era’, Journal of 

Global Strategic Studies, 01.01 (2021), 87. 
11Selama pemerintahan Suharto, hanya mereka yang memiliki dan merasa nyaman 

dengan agenda sosial-ekonomi dan politik Orde Baru—yang menekankan stabilitas dan 

ketertiban—yang dapat berpartisipasi dalam politik. Zainal Abidin Bagir, ‘Membaca Beragam 

Wajah Islam Indonesia’, dalam Conservative Turn: Islam Indonesia dalam Ancaman 

Fundamentalisme (Bandung: Mizan Publika, 2014), 13. 
12Arifianto, ‘Religious Civil Society Organizations, 8-9. 
13Khamdan Safiuddin dan Ita Miftakhul Jannah, ‘Eksistensi Organisasi Nahdlatul Ulama 

dalam Partisipasi Politik dan Pemerintahan di Indonesia’, NahNu: Journal of Nahdlatul Ulama 

and Contemporary Islamic Studies, 2.1 (2024), 222. 
14Bagir, ‘Membaca Beragam Wajah Islam Indonesia’, 13. 



4 

 

 

 

Muslimin, Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), dan kelompok non-politik seperti 

Jama’ah Tabligh dan gerakan Salafi berhasil menarik rekrutan muslim kelas 

menengah, dimana hal tersebut membuat mereka memiliki sumber daya yang 

lebih baik dan lebih cerdas.15 Bahkan selama masa pemerintahannya, Susilo 

Bambang Yudhoyono (SBY) melakukan pendekatan akomodatif terhadap 

kelompok-kelompok tersebut.16 SBY menugaskan beberapa jabatan menteri 

kepada PKS dan memberikan bobot politik yang besar terhadap fatwa Majelis 

Ulama Indonesia (MUI) yang tidak mengikat secara hukum. Penerima manfaat 

lainnya dari akomodasi Yudhoyono adalah HTI yang berupaya mengembalikan 

kekhalifahan melalui cara-cara tanpa kekerasan.17 Strategi politik SBY untuk 

mendapatkan dukungan dari partai-partai Islam dengan tidak menunjukkan 

permusuhan terhadap kelompok ‘garis keras’ semakin menempatkan mereka 

dalam tempat berlindung yang aman, bahkan tampak memiliki lebih banyak 

keleluasaan untuk bertindak.18 

NU yang merasa bahwa di bawah Reformasi otoritas keagamaannya 

mulai merosot, perlu menegaskan kembali identitasnya untuk membatasi 

pengaruh Islamis. Sebagai instrumen retorika yang strategis NU memanfaatkan 

narasi toleran sebagai counter dari fenomena radikalisasi keagamaan yang erat 

dikaitkan dengan hadirnya kelompok-kelompok Islamis. Reformasi 1998 yang 

 
15Nava Nuraniyah, ‘Divided Muslims: Militant Pluralism, Polarisation and Democratic 

Backsliding’, dalam Democracy in Indonesia: From Stagnation to Regression?, ed. Thomas 

Power dan Eve Warburton (Terrace: ISEAS, 2020), 84-97. 
16Jati, ‘Nahdlatul Ulama’s Traditionalist Campaign Shaping Mainstream Indonesian 

Islamic Discourse’. 
17Nuraniyah, ‘Divided Muslims: Militant Pluralism, Polarisation and Democratic 

Backsliding’, 83-84. 
18Jati, ‘Nahdlatul Ulama’s Traditionalist Campaign Shaping Mainstream Indonesian 

Islamic Discourse’. 



5 

 

 

 

ditandai dengan terbukanya kran kebebasan di segala lini sejak awal memang 

dianggap sebagai titik merebaknya praktik radikalisme umat beragama. 

Organisasi-organisasi yang selama pemerintahan panjang Suharto mengalami 

tekanan,19 berteriak menyerukan terwujudnya tatanan dunia totaliter melalui 

wacana dan aktivitas keagamaan yang berorientasi menyemai norma, simbol dan 

retorika yang penuh dengan kecurigaan, kebencian, bahkan kekerasan.20 Pada 

rentang tahun 2000-2009, aksi teror berlatar agama memakan 286 korban jiwa dan 

melukai lebih dari 700 orang.21 Di antara teror yang paling strategis adalah bom 

Bali I (2002), bom kantor Kedutaan Besar Australia (2004), bom Bali II (2005), 

bom Hotel JW Marriot dan Ritz-Carlton, Jakarta (2009). Di samping terorisme, 

tercatat beberapa kekerasan berlatar agama, seperti kasus Cikeusik, Pandeglang 

(yang melibatkan Ahmadiyah sebagai korban), kekerasan di Temanggung (yang 

melibatkan pembakaran dan perusakan gereja), dan insiden pengiriman bom-bom 

buku, serta bom bunuh diri di Masjid Mapolres Kota Cirebon.22 Bahkan dalam 

situasi tertentu—ketika pemerintah tampak tidak peduli untuk menjaga batas-

batas wacana publik—beberapa varian kelompok Islamis seakan mendominasi. 

Banyak dari mereka yang tidak dikenal sebelumnya, seperti Front Komunikasi 

Ahlu-Sunnah Wal-Jama’ah (FKASWJ), Laskar Jihad, Front Pembela Islam (FPI), 

Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), Jamaah al-Ikhwan al-Muslimin Indonesia 

 
19Benny Afwadzi dan Miski, ‘Religious Moderation in Indonesian Higher Educations: 

Literature Review’, Ulul Albab, 22.2 (2017), 207-208. 
20Noorhaidi Hasan, ‘Salafism in Indonesia: Transnational Islam, Violent Activism, and 

Cultural Resistance’, in Routledge Handbook of Contemporary Indonesia (London dan New York: 

Routledge, 2018), vii-ix. 
21Petrus R. Golose, Deradikalisasi Terorisme: Humanis, Soul Approach, dan Menyentuh 

Akar Rumput (Jakarta: YPKIK, 2010), 42-43. 
22Muhammad AS. Hikam, Deradikalisasi: Peran Masyarakat Sipil Indonesia 

Membendung Radikalisme (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2016), 69-70. 



6 

 

 

 

(JAMI), mulai mewajahkan diri untuk mempraktikkan apa yang disebutnya 

dengan Islam “murni” dan “asli” sebagaimana dilakukan Nabi Muhammad dan 

para sahabat. Dengan latar belakang pemahaman literalnya, kelompok ini kerap 

melakukan aksi untuk menyerang diskotik, bar, dan tempat-tempat lain yang 

dianggap “tempat maksiat”.23 

Pada Muktamar ke-33 NU tahun 2015 di Jombang, pimpinan NU 

menggemakan Islam Nusantara yang dirancang untuk menghadirkan versi Islam 

moderat sebagai penawar radikalisme Islam Indonesia24 yang karakteristiknya 

mereka petakan dalam empat kelompok: takfiri, jihadi, siyasi, dan salafi.25 Islam 

Nusantara mempromosikan dua tema utama: apresiasi tradisi lokal yang 

memelihara nilai-nilai Islam; serta toleransi dan keberagaman.26 Said Aqil Siradj 

(Ketua PBNU 2010-2021) menyebut bahwa Islam Nusantara adalah representasi 

dari Islam yang ramah, non-kekerasan, inklusif, dan toleran.27 Sejak kehadirannya 

Islam Nusantara memang senantiasa di framing sebagai respons NU atas adanya 

aksi-aksi terorisme yang mengatasnamakan Islam, bangkitnya radikalisme, 

intoleransi terhadap minoritas agama, serta tumbuhnya gerakan separatis Islam.28 

Gagasan ini digambarkan dalam bentuk artikulasi keberagamaan yang setia pada 

ajaran dasar Islam sekaligus secara seksama mempertimbangkan kultur bangsa 

 
23Azyumardi Azra, ‘Indonesia Islam, Mainstream Muslims and Politics’, dalam 

Taiwanese and Indonesian Islamic Leaders Exchange Project (Taipei: The Asia Foundation in 

Taiwan, 2006), 6. 
24Arifianto, ‘Religious Civil Society Organizations, 10. 
25Nabila Fauziah Gardita, Peran Pengurus Besar Nahdlatul Ulama (PBNU) dalam 

Mencegah Radikalisme Agama di Indonesia Pada Tahun 2018 (Semarang), 8. 
26Jati, ‘Nahdlatul Ulama’s Traditionalist Campaign Shaping Mainstream Indonesian 

Islamic Discourse’. 
27‘KH Said Aqil Siradj Jelaskan Islam Nusantara’, Infonusantara.net 

<https://www.infoNusantara.net/2020/03/kh-said-aqil-siradj-jelaskan-islam-Nusantara.html>. 
28Ahmad Najib Burhani, ‘Islam Nusantara as a Promising Response to Religious 

Intolerance and Radicalism’, ISEAS, 21 (2018), 4. 



7 

 

 

 

Indonesia yang beragam.29 Islam Nusantara disahkan dalam International Summit 

of the Moderate Islamic Leaders (ISOMIL) yang digelar pada Mei 2016. 

Sementara sejumlah tokoh dan peneliti senantiasa menggaungkan Islam 

Nusantara sebagai upaya mengembangkan narasi Islam khas Indonesia sekaligus 

obat mujarab bagi radikalisme keagamaan,30 perlu untuk melihat dari kacamata 

kritis bahwa tampaknya Islam Nusantara juga menjadi modal penting bagi NU 

untuk memobilisasi dukungan negara dalam rangka mendapatkan kembali 

posisinya sebagai organisasi masyarakat sipil yang menjadi pusat wacana 

intelektual dan politik.31 Itulah sebabnya, mengapa gagasan ini baru mulai gencar 

disuarakan pada 2015 atau 17 tahun pasca Reformasi 1998, ketika pemerintahan 

Indonesia berada di bawah kuasa Joko Widodo. Dalam periode ini NU melihat 

adanya momentum. Sementara SBY (2009-2014) mengakomodasi kelompok-

kelompok Islamis dalam agenda politiknya, pemerintahan Joko Widodo 

memandang kelompok-kelompok tersebut dengan penuh kecurigaan. Pada masa 

pemerintahan Joko Widodo, bahkan negara tengah disibukkan dengan wacana 

melawan Islam radikal.32 Berangkat dari hal tersebut, penelitian ini berusaha 

mengungkap kepentingan di balik produksi dan reproduksi Islam Nusantara. 

Bahwa penggunaan wacana keagamaan telah menjadi strategi yang dipakai oleh 

berbagai kelompok, baik marginal maupun dominan, untuk memobilisasi 

 
29Lukman Hakim, ‘Deradikalisasi Pemahaman Keagamaan di Indonesia: 

Mempertimbangkan Wacana Islam Moderat dan Islam Nusantara’, Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin, 23.1 (2021). 
30Khoirurrijal, ‘Islam Nusantara sebagai Counter Hegemoni Melawan Radikalisme 

Agama di Indonesia’, Akademika, 22.1 (2017). 
31Arifianto, ‘Religious Civil Society Organizations Responses toward Democratic 

Decline', 8-9. 
32Nuraniyah, ‘Divided Muslims: Militant Pluralism, Polarisation and Democratic 

Backsliding’, 83. 



8 

 

 

 

dukungan dan meraih kekuasaan,33 melalui studi wacana kritis Teun Van Dijk 

penulis melihat bagaimana Islam Nusantara menjadi isu yang dipakai sebagai alat 

dissimulasi terhadap dengan negara.   

B. Rumusan Masalah 

Berangkat dari latar belakang sebelumnya, tesis ini berusaha menjawab 

beberapa pertanyaan berikut: 

1. Bagaimana struktur wacana Islam Nusantara? 

2. Bagaimana proses dissimulasi Islam Nusantara terhadap Negara? 

C. Tujuan Penelitian 

Tesis ini hendak memahami adanya bias kepentingan di balik Islam 

Nusantara melalui dua fokus pembahasan: pertama, melacak struktur wacana 

Islam Nusantara untuk melihat konsep-konsep apa saja yang coba dimunculkan 

dalam diskursus ini. Kedua, membuktikan adanya dissimulasi di balik wacana 

Islam Nusantara. Bahwa narasi ini pada dataran praktis tidak dipakai untuk 

membenahi ajaran Islam, namun lebih sebagai alat kekuasaan untuk bermesraan 

dengan negara. Beberapa persoalan demikian secara umum turut berkontribusi 

pada diskusi tentang relasi antara negara dengan kelompok keagamaan. 

D. Kajian Pustaka 

Islam Nusantara menjadi tema menarik yang segera mencapai 

popularitasnya setelah NU menjadikannya sebagai tema Muktamar di Jombang 1-

5 Agustus 2015. Perdebatan pun segera mewarnai ruang publik. Islam Nusantara 

 
33Djilzaran Nurul Suhada, dkk., ‘Wacana dan Kuasa Retorika Linguistik-Politik Agama 

dalam Gerakan Sosial Indonesia’, J-Ceki: Jurnal Cendekia Ilmiah, 4.1 (2024). 



9 

 

 

 

sebagai solusi dari problem intoleransi dan radikal-terorisme di Indonesia adalah 

framing yang telah dilekatkan sejak awal oleh para penggagas serta peneliti. 

Ahmad Najib Burhani dalam Islam Nusantara a Promising Response to Religious 

Intolerance and Radicalism menunjukkan bagaimana pendapat dari para pengikut 

NU bahwa kehadiran Islam Nusantara memang dianggap sebagai penangkal 

ekstremisme dan radikalisme agama.34 Alasan mengapa Islam Nusantara mampu 

menjadi soft solution bagi radikalisme, Alif Jabal Kurdi dan Nur Azka 

Inayatussahara mengatakan karena maba>di’ al-syari>at-nya adalah sikap 

wasatiah. Islam Nusantara mampu mempertahankan eksistensinya dan 

menampakkan wajahnya yang teduh, toleran serta penuh kedamaian.35 Adapun 

bagaimana gambaran-gambaran toleran dalam versi Islam Nusantara dijelaskan 

secara lebih terperinci dalam tulisan Mahatir Muhammad Iqbal,36 Arief Rifkiawan 

Hamzah, 37  dan Mahmoodreza Esfandiar.38 Peneliti lain berusaha melihat 

bagaimana usaha NU untuk mempromosikan Islam Nusantara sebagai upaya 

deradikalisasi keagamaan. Jika Leonie Schmidt mengkaji promosi Islam 

Nusantara melalui media sosial,39 Mohammad Akmal Haris melihat bagaimana 

upaya NU dalam membangun dialog. Misalnya melalui gerakan dakwah para 

ulama dan kiai NU, jejaring pesantren, kajian-kajian ilmiah seperti bahtsul 

 
34Burhani, ‘Islam Nusantara as a Promising Response to Religious Intolerance and 

Radicalism’. 
35Alif Jabal Kurdi dan Nur Azka Inayatussahara, ‘Islam Nusantara: Solusi Menyikapi 

Problem Radikalisme Agama’, Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 19.1 (2019). 
36Mahatir Muhammad Iqbal, ‘Islam Nusantara: Sebuah Upaya Alternatif Kontra Ideologi 

Radikalisme dan Terorisme’, Nusantara: Journal for Southeast Asian Islamic Studies, 15.1 (2019). 
37Arief Rifkiawan Hamzah, ‘Radikalisme dan Toleransi Berbasis Islam Nusantara’, 

Sosiologi Reflektif, 13.1 (2018). 
38Mahmoodreza Esfandiar, ‘Islam Nusantara and the Challenges of Political Islam in the 

Contemporary World: Emphasizing the Views of Abdurrahman Wahid’, Islam Nusantara, 3.1 

(2022). 
39Schmidt, ‘Aesthetics of Authority'. 



10 

 

 

 

masail.40 Sementara Haris cenderung mengeksplor dari sisi internal, Hasbiyallah 

memberikan sudut pandang berbeda terkait bagaimana NU membangun kerja 

sama dengan pihak lain dalam upayanya untuk mengkampanyekan Islam ala NU 

sebagai upaya deradikalisasi.41  

Kajian kritis terkait Islam Nusantara dihadirkan Hisanori Kato dalam The 

Islam Nusantara Movement in Indonesia. Dengan membahas hakikat dan 

karakteristik gerakan Islam Nusantara, Hisanori Kato menyebut bahwa Islam 

Nusantara memang reaktif terhadap munculnya ekstremisme sebagaimana diakui 

dalam deklarasi resmi. Kendati gerakan ini efektif dalam mempromosikan aspek-

aspek Islam yang damai, namun perlu dicatat bahwa Islam Nusantara 

mengandung potensi untuk mempromosikan gagasan bahwa versi Islam manapun 

selain Islam Nusantara adalah Islam yang suka berperang dan salah, yang dapat 

menimbulkan permusuhan psikologis di antara umat di Indonesia.42 Pendapat 

serupa datang dari Ahmad Khoirul Fata dan M. Nur Ichwan. Dalam Pertarungan 

Kuasa dalam Wacana Islam Nusantara keduanya mengatakan bahwa 

pendefinisian Islam Nusantara sebagai gerakan Islam yang mengadopsi nilai-nilai 

ke-Nusantara-an yang damai, sejuk dan cenderung mencari jalan tengah, dengan 

menyerang kelompok-kelompok lain dari gerakan Islam baru justru tidak 

mencerminkan wajah Nusantara sesungguhnya, melainkan cenderung reduktif 

 
40Mohammad Akmal Haris, ‘Pandangan dan Konsep Deradikalisasi Beragama Perspektif 

Nahdlatul Ulama’, Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 6.2 (2020). 
41Hasbiyallah, dkk., Deradikalisasi Islam Indonesia: Studi Pemikiran Islam Nahdlatul 

Ulama (Bandung, 2016). 
42Hisanori Kato, ‘The Islam Nusantara Movement in Indonesia’, in Handbook of Islamic 

Sects and Movements, ed. Muhammad Afzal Upal dan Carole M. Cusack (Leiden; Boston: Brill, 

2021). 



11 

 

 

 

karena menginginkan wajah Islam di Nusantara secara monolitik.43 Sementara itu 

dalam Divided Muslims: Militant Pluralism, Polarisation and Democratic 

Backsliding Nava Nuraniyah melihat secara lebih politis bahwa NU memang 

memanfaatkan Islam Nusantara sebagai alasan ideologis untuk menyingkirkan 

para pesaingnya.44 Bertolak dari ragam tren kajian yang ada, tesis ini hendak 

mengeksplorasi lebih jauh kekhawatiran Nava Nuraniyah. Tidak hanya sekadar 

menyingkirkan para pesaingnya, namun lebih jauh melihat bahwa Islam 

Nusantara hadir menjadi isu yang dipakai sebagai alat kekuasaan untuk 

bermesraan dengan negara.   

E. Kerangka Teori  

Dalam dinamika politik modern, dissimulasi45 kerap menjadi alat 

strategis bagi kelompok kepentingan dalam membangun transaksi dengan negara. 

Kelompok ini, yang seringkali terdiri dari perusahaan besar, lobi politik, atau 

organisasi non-pemerintah, menggunakan dissimulasi untuk menyembunyikan 

niat atau kepentingan mereka yang sebenarnya, demi mencapai tujuan tertentu. 

Melalui dissimulasi, kelompok kepentingan dapat mengedepankan citra yang 

lebih menguntungkan, menggambarkan diri sebagai pendorong kemajuan sosial 

maupun ekonomi. Misalnya, mereka mungkin menyampaikan pesan tentang 

komitmen terhadap lingkungan atau kesejahteraan publik, padahal di balik layar, 

 
43Ahmad Khoirul Fata dan Moh. Nor Ichwan, ‘Pertarungan Kuasa dalam Wacana Islam 

Nusantara’, Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 11.2 (2017). 
44Nuraniyah, ‘Divided Muslims: Militant Pluralism', 88-89. 
45Dissimulasi adalah istilah yang digunakan untuk menggambarkan proses 

menyembunyikan atau megubah sikap, perasaan, atau informasi nyata seseorang dengan tujuan 

untuk memberikan kesan yang berbeda kepada orang lain. Jika simulasi adalah tindakan berpura-

pura mengalami sesuatu yang tidak benar-benar dialami, dissimulasi adalah menyembunyikan 

perasaan atau kebenaran yang sebenarnya. 



12 

 

 

 

tujuan utama mereka adalah memaksimalkan keuntungan atau mendapatkan akses 

yang lebih besar terhadap sumber daya negara. Strategi semacam ini sering kali 

melibatkan manipulasi informasi dan narasi, di mana fakta-fakta dipilih dengan 

cermat untuk menciptakan kesan bahwa kepentingan mereka sejalan dengan 

kepentingan publik. Berfungsi untuk membangun kepercayaan di kalangan 

pengambil keputusan negara, memfasilitasi transaksi yang mungkin tidak akan 

terjadi jika realitas yang sebenarnya terungkap. 

Guna mengungkap kepentingan tersembunyi di balik wacana Islam 

Nusantara, penulis mengadopsi Critical Discourse Analysis (CDA) dari Teun van 

Dijk. CDA mulanya berada pada ranah disiplin liguistik, namun seiring dengan 

kesadaran bahwa teks merupakan bagian dari peradaban dan politik, maka CDA 

mulai diterapkan sebagai metode analisis dalam disiplin politik, sebagaimana 

dilakukan van Dijk. Kekuatan wacana sebagai pembentuk pengetahuan 

masyarakat menjadi sentral kajian dari kaum postmodernisme. Perhatian terhadap 

peran wacana demikian, karena peran wacana itu sendiri, meskipun terbatas pada 

konstruksi kebahasaan, secara makna sangat terbuka untuk merangsang 

tumbuhnya pengetahuan masyarakat. Derrida menyadari bahwa sulit sekali 

mempertahankan diri dari kejahatan hegemoni, yang terdapat di dalam ilmu 

pengetahuan ataupun sistem kekuasaan; hanya satu yang mampu melawannya, 

yaitu logos. Karena itu, kaum postmodernisme menyandarkan pijakan 



13 

 

 

 

metodologinya pada logosentrisme Lyotard, yang berakar pada teori language 

game (Wittgenstein) dan semiotika (Saussure).46 

Teun van Dijk sejak awal telah menekankan bahwa wacana tidaklah 

netral—tidak hanya menyampaikan informasi—namun juga mencerminkan dan 

membentuk kekuasaan serta ideologi.47 Dalam Gambar 1.1 yang diproduksi Teun 

van Dijk,48 penulis menemukan cara baca yang tepat untuk kajian ini. 

Stuktur sosial Proses komunikasi Kognisi personal dan sosial 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.1. 

Skema Critical Discourse Analysis Teun van Dijk 

 

Tahap pertama yang dilakukan penulis adalah mengeksplor “proses 

komunikasi”. Dalam CDA van Dijk proses komunikasi dimaksudkan untuk 

menganalisis cara wacana disampaikan, termasuk teknik komunikasi yang 

 
46 Munawar Ahmad, Ijtihad Politik Gus Dur: Aalisis Wacana Kritis (Yogyakarta: LKiS, 

2010), 20. 
47Teun A. Van Dijk, Discourse as Social Interaction: Discourse Studies: A 

Multidisciplinary Introduction (Sage Publications, 1997). 
48Teun A. Van Dijk, ‘Critical Discourse Analysis’, in The Handbook of Discourse 

Analysis (Inc. Published, 2015), 474. 

Situasi komunikasi 

Kontrol 

Latar (waktu, tempat) 

Partisipan 

--identitas, peran, hubungan 

--sasaran, pengetahuan, ideologi 

Aksi sosial, tindak tutur 

 

Pengetahuan sosial budaya 

Ideologi 

Sikap Sosial 

Situasi 
personal 

Konteks 
personal 

Struktur 
wacana 

 

-Kelompok 

kepentingan 

-Lembaga 

-Elite 



14 

 

 

 

digunakan oleh kelompok kepentingan untuk memengaruhi persepsi publik dan 

negara. Tahapan ini oleh penulis diaplikasikan, selain untuk membaca bagaimana 

narasi Islam Nusantara disebarluaskan, yang lebih penting adalah untuk melihat 

bagaimana diskursus ini dibangun. Guna membongkar struktur bangunan Islam 

Nusantara, penulis perlu melakukan analisis linguistik sehingga menemukan basis 

perjuangan dari Islam Nusantara. van Dijk mengarahkan proses pembacaan 

linguistik untuk melihat beberapa aspek: semantik (makna) yang berkaitan dengan 

latar belakang, detail, niat, prasangka; sintaksis (struktur kalimat) yang membahas 

tentang bentuk kalimat, koherensi, dan kata ganti; serta stilistika (gaya bahasa). 

Tahap selanjutnya, guna melihat motif-motif dari diproduksinya Islam 

Nusantara, penulis perlu melibatkan analisis kognisi sosial yang secara spesifik 

diaplikasikan untuk melihat bagaimana konteks (situasi) sosio-politik yang 

melatarbelakangi hadirnya Islam Nusantara, seperti keberadaan kelompok Islamis 

yang dianggap kian mengancam posisi NU. Sementara itu dalam tahap analisis 

struktur sosial penulis berusaha menemukan dissimulasi atau bagaimana wacana 

memengaruhi hubungan kekuasaan dengan melihat bagaimana narasi ini bekerja 

dalam memancing kedekatan dengan negara. Respons pemerintah hingga relasi 

yang terjalin antara NU dengan pemerintahan ketika itu menjadi fokus analisis; 

khususnya bagaimana NU menerima keuntungan-keuntungan material dari 

negara. Seluruh tahapan ini dimaksudkan untuk menjawab hipotesis bahwa 

penggunaan terminologi dan konsep Islam Nusantara hadir bukan hanya sekadar 

ingin mempromosikan karakter Islam ala Indonesia yang ramah, toleran, serta 



15 

 

 

 

menerima unsur-unsur budaya lokal.49 Lebih dari itu, ia menjadi media untuk 

memobilisasi dukungan serta melegitimasi kepentingan politik untuk 

mengukuhkan posisinya sebagai pemegang otoritas keagamaan Islam di 

Indonesia. 

Pilihan menggunakan Critical Discourse Analysis (CDA) Teun van Dijk, 

karena metode ini dipandang mampu menguraikan permasalahan dalam kajian ini. 

Kemampuan CDA untuk mengungkap interest (kepentingan) di balik teks telah 

diakui oleh Teun van Dijk. Dalam penelitian van Dijk, CDA mampu mengungkap 

pergumulan politik berdasarkan kajian diskursus. Metode CDA ini berbeda 

dengan content analysis lainnya, seperti analisis wacana ataupun analisis framing. 

Kelebihan metode ini terletak pada kemampuannya untuk melakukan analisis 

multi-track, yakni mikro, messo, dan makro sehingga kajian terhadap diskursus 

tidak hanya memberi arti atau memaknai saja, namun mampu menjelaskan 

kontekstualitas teks itu terhadap situasi sosiologisnya, setelah itu pada tahap 

makro, kritisasi atas temuan data. Berdasarkan kemampuan yang demikian, CDA 

tidak hanya melakukan elaborasi, melainkan juga kritik atas teks itu sendiri.50 

F. Metode Penelitian 

Langkah metodis yang ditempuh penulis untuk mengungkap kepentingan 

tersembunyi di balik narasi Islam Nusantara, pertama adalah melacak konsep-

konsep kunci. Untuk menemukan konsep kunci, penulis melakukan pembacaan 

terhadap tiga artikel yang dimuat dalam website resmi NU—nu.or.id. Alasan 

 
49Arifianto, ‘Religious Civil Society Organizations, 10. 
50Munawar Ahmad, Ijtihad Politik Gus Dur: Aalisis Wacana Kritis (Yogyakarta: LKiS, 

2010). 



16 

 

 

 

mengapa menggunakan artikel yang dimuat dalam nu.or.id adalah karena sebagai 

website resmi, di samping representatif untuk menggambarkan wajah dari NU, 

wacana Islam Nusantara sejak awal—bahkan ketika masih didiskusikan pada 

ruang internal NU—senantiasa dikomunikasikan ke ruang publik melalui nu.or.id. 

Adapun pemilihan artikel yang dianalisis didasarkan pada perbedaan tahun terbit. 

Penulis memilih artikel yang diterbitkan pada tahun yang berbeda dengan alasan 

untuk melihat konsistensi; konsep apa saja yang senantiasa hadir pada setiap teks. 

Pasca menemukan konsep-konsep kunci, penulis melakukan pembacaan 

terhadap kognisi sosial. Penulis coba melihat bagaimana konsep-konsep kunci 

tersebut bekerja; ia dipakai untuk merespons fenomena apa saja. Untuk mendapat 

gambaran terkait kasus-kasus yang direspons Islam Nusantara, sebelumnya 

penulis melakukan pengamatan terhadap situasi sosio-politik Indonesia era 

Reformasi, di mana pada era ini Indonesia memang menjadi ruang kontestatif bagi 

berbagai identitas keislaman. Dibantu oleh data-data yang tersebar dalam berbagai 

buku, artikel penelitian, serta berita-berita yang dimuat oleh sumber yang 

otoritatif, penulis memetakan isu yang direspons Islam Nusantara tiga poin: 

terorisme, hate speech terhadap minoritas, dan ancaman politik syariah. 

Dalam rangka melihat dissimulasi di balik Islam Nusantara, penulis 

melakukan penelusuran terhadap positioning gerakan Islam Nusantara di dalam 

sistem negara. Melalui pembacaan terhadap Undang-Undang ataupun Keputusan 

Presiden yang memiliki kait kelindan dengan organisasi keagamaan, penulis 

melihat bahwa di sana ada kecenderungan dari negara untuk mengakomodir 

gerakan Islam Nusantara. Sejauh mana privilese serta kerja apa saja yang harus 



17 

 

 

 

dilakukan gerakan ini, turut menjadi penegas bagaimana hadirnya hidden interest 

di balik wacana Islam Nusantara. Secara sistematis, langkah metodis dari 

penelitian ini dapat dilihat pada gambar 1.2. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1.2 

Langkah Metodis Islam Nusantara dalam kerangka CDA Teun van Dijk 

 

G. Sistematika Pembahasan 

Diskusi dalam tesis ini dibagi menjadi enam bab yang terdiri dari: 

pertama, Pendahuluan. Bab ini menjelaskan beberapa hal penting meliputi (a) 

latar belakang persoalan mengapa mendiskusikan hubungan kelompok keagamaan 

dengan negara melalui fokus perhatian pada diskursus Islam Nusantara, (b) 

rumusan persoalan penelitian, (c) tujuan dan kontribusi penelitian, (d) penelitian-

penelitian terdahulu tentang Islam Nusantara, baik yang sifatnya apresiatif 

Dissi
mulasi

Bekerjanya 
konsep 

kunci dalam 
ruang sosial

Menemukan konsep 
kunci



18 

 

 

 

maupun kritis, (e) kerangka teoritis sebagai alat bantu untuk menganalisis struktur 

wacana Islam Nusantara serta proses dissimulasi yang terjadi, (f) metode 

penelitian, dan (g) sistematika pembahasan. 

Selanjutnya, Bab II menyajikan pembacaan atas struktur wacana Islam 

Nusantara. Bab ini memaparkan tiga poin penting: pertama, “Wacana dan 

Komodifikasi Politik di Indonesia” yang berbicara seputar meta-narrative Islam 

Nusantara. Kedua, basis perjuangan Islam Nusantara yang merujuk pada tradisi 

pesantren, dan ketiga analisis linguistik terhadap konsep-konsep kunci dalam 

diskursus Islam Nusantara yang meliputi pesantren, budaya lokal, kiai dan santri.  

Empat entitas perjuangan Islam Nusantara tersebut selanjutnya 

dipertarungkan dengan kelompok Islam radikal dan Islam liberal, yang 

selanjutnya dibahas dalam Bab III. Bab ini menarasikan bagaimana penyusunan 

narasi Islam Nusantara sebisa mungkin disesuaikan dengan kebutuhan negara 

dalam upayanya memberantas radikalisme. Islam Nusantara—dengan 

menggunakan empat konsep kunci sebagaimana didiskusikan dalam bab dua—

melakukan respons atas kasus-kasus terorisme, hate speech terhadap minoritas, 

ancaman politik syariah yang kerap dilekatkan dengan Islam radikal, di samping 

itu juga melakukan respons terhadap Islam liberal yang pemikirannya 

dianotasikan berseberangan dengan Islam moderat. 

Gagasan Islam Nusantara didiskusikan lebih lanjut pada Bab IV. Dalam 

bab ini fokus diskusi diarahkan pada bekerjanya dissimulasi antara organisasi 

keagamaan dengan negara. Secara khusus diskusi ini ditujukan untuk 

memperlihatkan bahwa Islam Nusantara yang dihadirkan NU berhasil menarik 



19 

 

 

 

perhatian negara untuk kemudian kembali menempatkan NU sebagai pemegang 

otoritas keagamaan di Indonesia. Bagaimana narasi Islam Nusantara diakomodir 

oleh negara, yang pada akhirnya menghasilkan kongsinasi antara NU--sebagai 

kelompok pengusung--dengan negara menjadi fokus pembahasan yang diulas 

pada bab empat. Kongsinasi antara NU dengan negara menghasilkan beberapa 

privilese bagi NU: konsultan dalam kebijakan publik, akses yang luas terhadap 

kekuasaan, perlindungan pada pesantren, serta pemberian konsesi tambang. 

Namun di lain sisi ada peran yang harus dimainkan diantaranya adalah back-up 

suara dalam pemilihan umum dan pelindung pemerintah dari serangan masyarakat 

sipil. 

Terakhir, Bab V berisi kesimpulan dari seluruh hasil diskusi dalam tesis.  

 

 



 
 

133 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

 

A. Kesimpulan 

Wacana Islam Nusantara dibangun melalui empat entitas: pesantren, 

budaya lokal, kiai dan santri. Pesantren dianggap sebagai laboratorium karena di 

dalam tradisi pesantren-lah Islam Nusantara menemukan pijakan bagi 

diskursusnya, seperti kitab kuning, manuskrip, ushul fiqh, hingga fikih. Budaya 

lokal menjadi nilai yang diangkat untuk memperkuat citra diri, bahwa Islam 

Nusantara sebagai Islam yang bukan hanya lahir dari tradisi, melainkan 

menjadikan tradisi sebagai sebuah kekuatan baru. Adapun kiai dan santri sebagai 

penggerak utama otoritas keagamaan. Aktor yang tidak hanya mempertahankan 

legasi (warisan keilmuan), melainkan terus menegosiasi, mereinterpretasi, dan 

mentransformasikan kembali tradisi agar tetap bermakna dalam konteks kekinian. 

Sebagai upaya dissimulasi terhadap negara, empat konsep kunci--

pesantren, budaya lokal, kiai dan santri—dipertarungkan dengan wacana Islam 

radikal. Dalam praktiknya, empat konsep kunci tersebut bekerja untuk merespons 

isu-isu terorisme, hate speech terhadap minoritas, serta ancaman politik syariah 

yang disinyalir sebagai produk dari Islam radikal. Negara yang ketika itu tengah 

dihadapkan dengan ancaman keamanan dari sel-sel Islamic State of Iraq and 

Syiria (ISIS) serta menguatnya wacana negara syariat dan pro-khilafah di 

Indonesia merasa perlu mengakomodir wacana Islam Nusantara sebagai wacana 

yang dianggap memiliki kesamaan visi. Presiden Joko Widodo menyatakan diri 



134 

 

 

 

untuk bergabung dalam Islam Nusantara, beberapa lembaga seperti Badan 

Nasional Penanggulangan Terorisme (BNPT) dan Kementerian--khususnya 

Kementerian Agama (Kemenag) dan Kementerian Luar Negeri (Kemenlu)—

mengakomodir wacana Islam Nusantara ke dalam program-programnya. 

NU sebagai kelompok penggagas Islam Nusantara berhasil berkongsi 

dengan negara. Negara butuh gerakan Islam Nusantara untuk melakukan back-up 

suara dalam pemilihan umum, serta menjadi pelindung pemerintah dari serangan 

masyarakat sipil. Di antara privilese yang didapat: akses yang luas pada 

kekuasaan, perlindungan dan bahkan pendanaan terhadap pesantren, janji 

pemberian konsesi tambang. Dari sini dapat terbaca bagaimana sebenarnya 

wacana Islam Nusantara memanglah tidak netral; ia tidak hadir hanya untuk 

meluruskan penganut keagamaan Islam yang dianggap menyimpang. Lebih dari 

itu, Islam Nusantara merupakan wacana yang dilahirkan untuk menjalin 

kedekatan dengan negara dalam rangka mengembalikan posisi ormas keagamaan 

pengusung sebagai pemegang otoritas keagamaan. 

Kepentingan tersembunyi (hidden interest) di balik lahirnya wacana Islam 

Nusantara berhasil diungkap penulis dengan mengadopsi cara kerja Critical 

Discourse Analysis (CDA) Teun van Dijk. Kendati penulis sepakat terhadap 

asumsi dasar van Dijk bahwa di balik diskursus atau wacana senantiasa 

menyimpan kepentingan, namun melalui riset ini penulis menemukan satu bagian 

yang perlu dikritisi dari CDA Teun van Dijk terkait upayanya untuk senantiasa 

memfokuskan perhatian pada abuse of power (penyalahgunaan kekuasaan). 

Melalui pembelajaran terhadap Islam Nusantara, di mana wacana ini dilahirkan 



135 

 

 

 

sebagai upaya untuk mendapatkan posisi sebagai pemegang otoritas keagamaan, 

dibanding bekerja sebagai abuse of power, wacana Islam Nusantara pertama-tama 

bekerja sebagai struggle of power (perjuangan kekuasaan).  

 

B. Saran 

Tesis ini telah berusaha memahami struktur wacana dan proses dissimulasi 

Islam Nusantara terhadap negara. Tesis ini menawarkan pandangan bahwa 

produksi wacana keagamaan tidaklah selalu suci, dalam artian tanpa kepentingan 

apa pun selain memperbaiki keberagamaan umatnya. Justru, kerapkali ia menjadi 

media yang cukup efektif untuk memenuhi apa yang hendak dicapai oleh 

penggagas. Hanya saja, apa yang telah didiskusikan dalam tesis ini masih 

menyisakan banyak ruang yang perlu dielaborasi lebih mendalam. Mengingat teks 

tidak hanya terbatas pada kata-kata yang tertulis, melainkan juga mencakup 

berbagai jenis ekspresi komunikasi, ucapan, musik, gambar, efek, suara, citra, dan 

sebagainya, riset ini yang hanya berfokus pada teks tertulis yang dimuat dalam 

website terkesan memiliki cakupan yang masih cukup sempit. Diharap hadir 

kajian-kajian lain yang coba melakukan pembacaan secara lebih luas. Kedua, riset 

ini masih terpaku pada bagaimana relasi antara organisasi keagamaan dengan 

internal negara. Perlu kajian lebih lanjut untuk melihat bagaimana pengaruh serta 

respons wacana ini terhadap dunia internasional. 



 
 

136 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Abdurahman, Ade Irfan, ‘Pertarungan Wacana Islam Nusantara di Media Online’, 

dalam DiMCC Conference Proceeding, 2018 

Afifi, Irfan, ‘Islam Nusantara: Kritik Diri’, Ngopibareng, 2021 

<https://www.ngopibareng.id/read/islam-nusantara-kritik-diri> 

Afwadzi dan Miski, Benny, ‘Religious Moderation in Indonesian Higher 

Educations: Literature Review’, Ulul Albab, 22.2 (2017) 

Ahmad, Munawar, Ijtihad Politik Gus Dur: Aalisis Wacana Kritis (Yogyakarta: 

LKiS, 2010) 

Ahmad, Rumadi, ‘Apakah Indonesia Kurang Syar’i?’, dalam NKRI Bersyariah 

atau Ruang Publik Yang Manusiawi? Tanggapan 21 Pakar Terhadap 

Gagasan Denny JA, ed. Satrio Arismunandar (Jakarta: Cerah Budaya 

Indonesia, 2019) 

———, ‘Nusantara Islam: Seeking a New Balance in the Muslim World’, Hudson 

Institute, 2022 <https://www.hudson.org/human-rights/nusantara-islam-

seeking-a-new-balance-in-the-muslim-world> 

———, ‘Rancang Bangun Islam Nusantara’, Nuansa, VIII.1 (2015) 

Akhyari, M. Kamil, ‘Benarkah NU Moderat?’, dalam Nasionalisme dan Islam 

Nusantara (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2015) 

Alatas, Ismail Muhammad Fajrie, What is Religious Authorithy? Menyemai 

Sunnah, Merangkai Jamaah, ed. Muhammad Irsyad Rafsadie (Sleman: 

Penerbit Bentang dan Mizan Wacana) 

Alawi, Abdullah, ‘Presiden Joko Widodo: NU Selalu Tampilkan Islam Ramah 

dan Damai’, Nuonline, 2018 <https://nu.or.id/nasional/presiden-joko-

widodo-nu-selalu-tampilkan-islam-ramah-dan-damai-i72Zg> 

Alif Alvian dan Irfan Ardhani, Rizky, ‘The Politics of Moderate Islam in 

Indonesia: Between International Pressure and Domestic Contestations’, Al-

Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 61.1 (2023) 

Arianti, V., ‘Jemaah Islamiyah After the 2002 Bali Bombings’, Counter Terrorist 

Trends and Analyses, 14.5 (2022) 

Arif, Syaiful, ‘NU dan Nasionalisme Baru’, Nuonline, 2016 

<https://nu.or.id/opini/nu-dan-nasionalisme-baru-3H0Pt> 

Arifianto, Alexander, ‘Religious Civil Society Organizations Responses toward 

Democratic Decline: A Comparison between Nahdlatul Ulama and 



137 

 

 

 

Muhammadiyah’, Islam Nusantara, 4.2 (2024) 

Arifianto, Alexander R., ‘Banning Hizbut Tahrir Indonesia: Freedom or 

Security?’, RSIS Commentary, 99, 2017 

———, ‘From Ideological to Political Sectarianism: Nahdlatul Ulama, 

Muhammadiyah, and the State in Indonesia’, Religion, State & Society, 49.2 

(2021) 

———, ‘Nahdlatul Ulama and Its Commitment Towards Moderate Political 

Norms: A Comparison Between the Abdurrahman Wahdi and Jokowi Era’, 

Journal of Global Strategic Studies, 01.01 (2021) 

———, ‘The State of Political Islam in Indonesia: The Historical Antecedent and 

Future Prospects’, Asia Policy, 15.4 (2020) 

Arsyad, Muhammad Iqbal, Perjumpaan Meretas Stigma Negatif Antar Agama, 

dalam Menyalakan “Lilin” Dialog Antar Agama (Yogyakarta: Litera, 2020) 

Aswar, dkk., Hasbi, ‘Pertarungan Narasi Islam dalam Pemilihan Presiden Tahun 

2019’, Politea: Jurnal Pemikiran Politik Islam, 5.2 (2022) 

Aswar, Hasbi, ‘Destructing the Islamist in Indonesia: Joko Widodo Policy and Its 

Controversy’, International Journal of Malay-Nusantara Studies, 1.1 (2018) 

Aziz dan Debi Arlianto, Abdul, ‘Islam Nusantara: Ambiguity, Cultural Strategy or 

Originality (A Historical Studies)’, Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban 

Islam, 02.01 (2023) 

Azra, Azyumardi, ‘Indonesia Islam, Mainstream Muslims and Politics’, dalam 

Taiwanese and Indonesian Islamic Leaders Exchange Project (Taipei: The 

Asia Foundation in Taiwan, 2006) 

———, Relevansi Islam Wasathiyah, ed. Idris Thaha (Jakarta: PT Kompas Media 

Nusantara, 2020) 

———, Renaisans Islam Asia Tenggara: Sejarah Wacana dan Kekuasaan 

(Bandung: Rosdakarya, 2000) 

———, ‘Sekapur Sirih: Politik Islam Indonesia Kontemporer’, dalam Islam 

Moderat VS Islam Radikal (Jakarta: Media Pressindo, 2018) 

———, Transformasi Politik Islam Radikalisme, Khilafatisme, dan Demokrasi 

(Jakarta: Prenada Media Group, 2016) 

Badrun, ‘Islam Nusantara as Strategy for Indonesian Nasionalism Inauguration’, 

Addin, 13.2 (2019) 

Bagir, Zainal Abidin, ‘Belajar dari Delapan Hijrah: Ekstremisme, Perdamaian, 

dan Demokrasi Indonesia’, dalam Keluar dari Ekstremisme: Delapan Kisah 



138 

 

 

 

‘Hijrah’ dari Kekerasan Menuju Binadamai, ed. Ihsan Ali Fauzi dan Dyah 

Ayu Kartika (Jakarta: PUSAD Paramadina, 2018) 

———, ‘Membaca Beragam Wajah Islam Indonesia’, dalam Conservative Turn: 

Islam Indonesia dalam Ancaman Fundamentalisme (Bandung: Mizan 

Publika, 2014) 

———, ‘Religion, Democracy, and Citizenship, Twenty Years after Reformasi’, 

dalam Indonesian Pluralities: Islam, Citizenship, and Democracy, ed.  

Robert W. Hefner dan Zainal Abidin Bagir (Notre Dame Amerika: 

University of Notre Dame, 2021) 

Baron, dkk., Elizabeth Bodine, Examining ISIS Support and Opposition Networks 

on Twitter (United States: Rand Corporation, 2016) 

Basid, Abdul, ‘Islam Nusantara: Sebuah Kajian Post Tradisionalisme dan Neo 

Modernisme’, Tafaqquh, 5.1 (2017) 

Bizawie, Zainul Milal, ‘Islam Nusantara sebagai Subjek dalam Islamic Studies’, 

dalam Islam Nusantara: Dari Ushul Fiqh Hingga Paham Kebangsaan, ed. 

Ahmad Sahal dan Munawwir Aziz (Bandung: Mizan, 2015) 

Bruinessen, Martin van, ‘Global and Local Indonesia’, Southease Asean Studien, 

2, 1999 

———, ‘Selayang Pandang Organisasi, Serikat, dan Gerakan Muslim di 

Indonesia’, dalam Conservative Turn: Islam Indonesia dalam Ancaman 

Fundamentalisme, ed. Martin Van Bruinessen (Bandung: Mizan, 2014) 

———, ‘Genealogies of Islamic Radicalism in Post-Suharto Indonesia’, South 

East Asia Resesarch, 10.2 (2002) 

———, ‘Perkembangan Kontemporer Islam Indonesia dan “Coservative Turn” 

Awal Abad Ke-21’, dalam Conservative Turn: Islam Indonesia dalam 

Ancaman Fundamentalisme (Bandung: Mizan Publika, 2014) 

Burhani, Ahmad Najib, Agama, Kultur (In) Toleransi, dan Dilema Minoritas di 

Indonesia (Jakarta: LIPI Press, 2020) 

———, ‘Between Social Services and Tolerance: Explaining Religious Dynamics 

in Muhammadiyah’, ISEAS, 11 (2019) 

———, ‘Islam Nusantara as a Promising Response to Religious Intolerance and 

Radicalism’, ISEAS, 21 (2018) 

CNN Indonesia, ‘Jokowi Ingin Islam Moderat Terus Digaungkan di Indonesia’, 

cnnindonesia.com, 2019 

<https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190127111938-32-

364172/jokowi-ingin-islam-moderat-terus-digaungkan-di-indonesia> 



139 

 

 

 

———, ‘Jokowi Tegaskan Islam di Indonesia Toleran dan Moderat’, 

cnnindonesia.com, 2019 

<https://www.cnnindonesia.com/nasional/20190728095009-20-

416164/jokowi-tegaskan-islam-di-indonesia-toleran-dan-moderat> 

Darmadi, ‘Peace Journalism dan Moderasi Beragama dalam Mengcounter Narasi 

Radikalisme’, Jicoms: Journal of Islamic Communication and Media 

Studies, 1.1 (2021) 

Detiknews, ‘Dukung Perppu Ormas, PBNU: Kalau Ada yang Kurang Ditinjau 

Lagi’, News.detik.com, 2017 <https://news.detik.com/berita/d-

3688180/dukung-perppu-ormas-pbnu-kalau-ada-yang-kurang-ditinjau-lagi> 

———, ‘Dukung Perppu Pembubaran Ormas Radikal, PBNU: Langkah Tepat!’, 

News.Detik.Com, 2017 <https://news.detik.com/berita/d-3558090/dukung-

perppu-pembubaran-ormas-radikal-pbnu-langkah-tepat> 

Dirgantara dan Icha Rastika, Adhyasta, ‘Pengamat: Tidak Sulit Bagi Jokowi Jika 

Menangkan Prabowo-Gibran’, Kompas.com, 2023 

<https://nasional.kompas.com/read/2023/11/21/13313641/pengamat-tidak-

sulit-bagi-jokowi-jika-menangkan-prabowo-gibran?page=all#page2> 

Eliraz, Giora, ‘Indonesia’s Nahdlatul Ulama: A Tolerant, Inclusive Message to the 

Arab Middle East’, MEI, 2016 

Esfandiar, Mahmoodreza, ‘Islam Nusantara and the Challenges of Political Islam 

in the Contemporary World: Emphasizing the Views of Abdurrahman 

Wahid’, Islam Nusantara, 3.1 (2022) 

Fahham, A. Muchaddam, ‘Dinamika Hubungan Antarumat Beragama: Pola 

Hubungan Muslim dan Hindu di Bali’, Aspirasi: Jurnal Masalah-Masalah 

Sosial, 9.1 (2018) 

Farisa, Fitria Chusna, ‘Breaking News: Yaqut Cholil Qoumas Gantikan Fachrul 

Razi Sebagai Menteri Agama’, Kompas.com, 2020 

<https://nasional.kompas.com/read/2020/12/22/15522201/breaking-news-

yaqut-cholil-qoumas-gantikan-fachrul-razi-sebagai-menteri>  

Fatoni, Muhammad Sulthon, ‘NU dan Islam Nusantara’, dalam Islam Nusantara: 

Dari Ushul Fiqh Hingga Paham Kebangsaan, ed. Ahmad Sahal, dkk. 

(Bandung: Mizan, 2015) 

Fatoni, Muhammad Sulton, ‘Islam Nusantara: Perspektif Penggagas dan 

Pengusungnya’, dalam Islam Nusantara: Meneguhkan Moderatisme dan 

Mengikis Ekstremisme dalam Kehidupan Beragama (Malang: P2KB LP3 

Universitas Malang, 2016) 

Fauzi, M. Nur, ‘Islam Nusantara: Telaah Metodologis dan Respons Terhadap 

Khilafatisme di Indonesia’, Jurnal Islam Nusantara, 3.1 (2019) 



140 

 

 

 

Fealy, Greg, ‘Radical Islam in Indonesia: History, Ideology and Prospects’, dalam 

Local Jihad: Radical Islam and Terrorism in Indonesia (Australian Strategic 

Policy Institute, 2005) 

Fitri dan Adeni, Alifa Nur, ‘Jokowi dan Kekuatan Pencitraan Diri serta Relasinya 

dengan Umat Islam’, Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah, 19.2 (2020) 

Formichi, Chiara, ‘Violence, Sectarianism, and the Politics of Religion: 

Articulations of Anti-Shi’a Discourses in Indonesia’, Indonesia, 98 (2014) 

Fridiyanto, ‘Polemik Konsep Islam Nusantara: Wacana Keagamaan dalam 

Kontestasi Pemilihan Presiden Republik Indonesia Tahun 2019’, Jurnal 

Kalam, 6.2 (2018) 

Fuad, Fokky, ‘Islam dan Ideologi Pancasila: Sebuah Dialektika’, Lex Jurnalica, 

9.3 (2013) 

Gardita, Nabila Fauziah, Peran Pengurus Besar Nahdlatul Ulama (PBNU) dalam 

Mencegah Radikalisme Agama di Indonesia Pada Tahun 2018 (Semarang) 

Geertz, Clifford, The Religion of Java (London: The Free Press of Glencoe, 1960) 

George, Cherian, Pelintiran Kebencian: Rekayasa Ketersinggungan Agama dan 

Ancamannya Bagi Demokrasi, ed. Tim PUSAD Paramadina dan IIS UGM 

(Jakarta: PUSAD Yayasan Paramadina, 2017) 

Ghazali, Abdul Moqsith, ‘Metodologi Islam Nusantara’, dalam Islam Nusantara: 

Dari Ushul Fiqh Hingga Paham Kebangsaan, ed. Akhmad Sahal dan 

Munawir Aziz (Bandung: Mizan, 2015) 

Golose, Petrus R., Deradikalisasi Terorisme: Humanis, Soul Approuch, dan 

Menyentuh Akar Rumput (Jakarta: YPKIK, 2010) 

Hakim, Lukman, ‘Deradikalisasi Pemahaman Keagamaan di Indonesia: 

Mempertimbangkan Wacana Islam Moderat dan Islam Nusantara’, 

Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 23.1 (2021) 

Hamzah, Arief Rifkiawan, ‘Radikalisme dan Toleransi Berbasis Islam Nusantara’, 

Sosiologi Reflektif, 13.1 (2018) 

Haqq, Muhammad Valiyyul, ‘Weighing “Islam Nusantara”: A Lexical and 

Historical Critique of the Terminology of Islamic Moderation in Indonesia’, 

Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies, 4.2 (2025) 

Haris, Mohammad Akmal, ‘Pandangan dan Konsep Deradikalisasi Beragama 

Perspektif Nahdlatul Ulama’, Risalah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 

6.2 (2020) 

Hasan, Mohammad, Moderasi Islam Nusantara (Studi Konsep dan Metodologi) 

(Pamekasan: Duta Media Publishing, 2017) 



141 

 

 

 

Hasan, Noorhaidi, Laskar Jihad; Islam, Militansi, dan Pencarian Identitas di 

Indonesia Pasca-Orde Baru (Jakarta: LP3ES, 2008) 

———, ‘Salafism in Indonesia: Transnational Islam, Violent Activism, and 

Cultural Resistance’, dalam Routledge Handbook of Contemporary 

Indonesia (London dan New York: Routledge, 2018) 

Hasbiyallah, dkk., Hasbiyallah, Deradikalisasi Islam Indonesia: Studi Pemikiran 

Islam Nahdlatul Ulama (Bandung, 2016) 

Hasyim, Syafiq, ‘Commanding Right and Forbidding Wrong: The Rising 

Influence of Muslim Mainstream Groups’, ISEAS, 78 (2021) 

———, ‘Jokowi’s Moderasi Beragama: Challenge and Opportunity’, ISEAS, 149 

(2021) 

Hefner, Robert W., ‘Muslim Democrats and Islamist Violence in Post-Soeharto 

Indonesia’, dalam Remaking Muslim Politics: Pluralism, Contestation, 

Democratization, ed. Robert W. Hefner (New Jersey: Princeton University 

Press, 2005) 

———, ‘The Politics and Ethics of Social Recognition and Citizenship in a 

Muslim-Majority Democracy’, dalam Indonesian Pluralities: Islam, 

Citizenship, and Democracy, ed. Robert W. Hefner dan Zainal Abidin Bagir 

(Notre Dame Amerika: University of Notre Dame, 2021) 

Hidayatullah dan Abdullah, Moch. Syarif, Kontestasi Ideologi Islam Wasathiyyah 

dan Islam Kafah di Media Online (Jakarta, 2020) 

Hikam, Muhammad AS., Deradikalisasi: Peran Masyarakat Sipil Indonesia 

Membendung Radikalisme (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2016) 

Hoesterey, James Bourk, ‘Public Diplomacy and the Global Dissemination of 

"Moderate Islam’, dalam Routledge Handbook of Contemporary Indonesia 

(London dan New York: Routledge, 2018) 

Hosen, Nadirsyah, ‘Islam Nusantara: Islam Lokal yang Menuju Global?’, 

Nadirhosen.net, 2016 <https://nadirhosen.net/kehidupan/ummat/islam-

nusantara-islam-lokal-menuju-islam-global/> 

Idris, Muhammad, ‘9 Pentolan NU yang Jadi Komisaris BUMN’, Kompas.com, 

2021 <https://money.kompas.com/read/2021/06/12/143132026/daftar-9-

pentolan-nu-yang-jadi-komisaris-bumn?page=all#page2>  

Institute for Policy Analysis of Conflict, Countering Violent Extremism in 

Indonesia: Need for a Rethink, 2014 

Iqbal, Mahathir Muhammad, ‘Nahdlatul Ulama dalam Pusaran Politik: Sebuah 

Otokritik Orientasi NU dalam Politik Perspektif Insider’, Jisop: Jurnal 

Inovasi Ilmu Sosial dan Politik, 1.2 (2019) 



142 

 

 

 

Iqbal, Mahatir Muhammad, ‘Islam Nusantara: Sebuah Upaya Alternatif Kontra 

Ideologi Radikalisme dan Terorisme’, Nusantara: Journal for Southeast 

Asian Islamic Studies, 15.1 (2019) 

JA, Denny, ‘NKRI Bersyariah atau Ruang Publik yang Manusiawi?, Seri 

Renungan Singkat Seputar Isu Pilpres 2019’, dalam NKRI Bersyariah atau 

Ruang Publik yang Manusiawi? Tanggapan 21 Pakar Terhadap Gagasan 

Denny JA, ed. Satrio Arismunandar (Jakarta: Cerah Budaya Indonesia, 2019) 

Jason, ‘Presiden Jokowi Resmikan Titik Nol Islam Nusantara di Barus’, Antara 

News Sumut, 2017 <https://sumut.antaranews.com/berita/165028/presiden-

jokowi-resmikan-titik-nol-islam-nusantara-di-barus> 

Jati, Wasisto Raharjo, ‘Nahdlatul Ulama’s Traditionalist Campaign Shaping 

Mainstream Indonesian Islamic Discourse’, Fulcrum: Analysis on Southeast 

Asia, 2022 <https://fulcrum.sg/nahdlatul-ulamas-traditionalist-campaign-

shaping-mainstream-indonesian-islamic-discourse/> [accessed 15 July 2023] 

Jayanto, Dian Dwi, ‘Mempertimbangkan Fenomena Populisme Islam di Indonesia 

dalam Perspektif Pertarungan Diskursif: Kontestasi Wacana Politik Antara 

Gerakan Nasional Pengawal Fatwa Ulama (GNPF-Ulama) dan Nahdlatul 

Ulama (NU)’, Jurnal Filsafat, 29.1 (2019) 

Jones, Sidney, ‘New Order Repression and the Birth of Jemaah Islamiyah’, dalam 

Soeharto’s New Order and Its Legacy: Essays in Honour of Harold Crouch, 

ed. Edward Aspinall dan Greg Fealy (ANU Press) 

———, ‘Sisi Gelap Reformasi di Indonesia: Munculnya Kelompok Masyarakat 

Madani Intoleran’, dalam Sisi Gelap Demokrasi: Kekerasan Masyarakat 

Madani di Indonesia, ed. Husni Mubarok dan Irsyad Rafsadi (Jakarta: 

Yayasan Paramadina, 2015) 

Kailani, Munirul Ikhwan, dan Suhadi, Najib, ‘Meneroka Wacana Islam Publik dan 

Politik Kebangsaan Ulama di Kota-Kota Indonesia’, dalam Ulama, Politik 

dan Narasi Kebangsaan: Fragmentasi Otoritas Keagamaan di Kota-Kota 

Indonesia (Yogyakarta: Pusat Pengkajian Islam Demokrasi dan Perdamaian 

(PusPIDeP), 2019) 

Kamsi, ‘Citra Gerakan Politik Islam dalam Lintasan Sejarah Perpolitikan Bangsa 

Indonesia: Studi Era Pra Kemerdekaan Sampai dengan Era Orde Baru’, 

Millah, 13.1 (2013) 

Kato, Hisanori, ‘The Islam Nusantara Movement in Indonesia’, dalam Handbook 

of Islamic Sects and Movements, ed. Muhammad Afzal Upal dan Carole M. 

Cusack (Leiden; Boston: Brill, 2021) 

Kementerian Agama, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019) 



143 

 

 

 

KBR.id, ‘Yenny Wahid Kritik Sikap PBNU yang Terkesan Minta Jabatan 

Menteri’, kbr.id, 2019 <https://kbr.id/nasional/07-

2019/yenny_wahid_kritik_sikap_pbnu_yang_terkesan_minta_jabatan_mente

ri/99847.html> 

‘KH Said Aqil Siradj Jelaskan Islam Nusantara’, Infonusantara.net 

<https://www.infonusantara.net/2020/03/kh-said-aqil-siradj-jelaskan-islam-

nusantara.html> 

Khamdan dan Wiharyani, Muh., ‘Islam Nusantara in Political Contestation 

Identity Religion in Indonesia’, Addin, 12.2 (2018) 

Khoiron, Mahbib, ‘Jokowi: Alhamdulillah Kita Islam Nusantara’, Nuonline, 2015 

<https://nu.or.id/nasional/jokowi-alhamdulillah-kita-islam-nusantara-

OR351> 

Khoirul Fata dan Moh. Nor Ichwan, Ahmad, ‘Pertarungan Kuasa dalam Wacana 

Islam Nusantara’, Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 11.2 (2017) 

Khoirurrijal, ‘Islam Nusantara sebagai Counter Hegemoni Melawan Radikalisme 

Agama di Indonesia’, Akademika, 22.1 (2017) 

Kompas, ‘14 Ormas Islam Desak Pemerintah Percepat Pembubaran HTI’, 

Kompas.com, 2017 

<https://nasional.kompas.com/read/2017/07/07/20330571/14.ormas.islam.de

sak.pemerintah.percepat.pembubaran.hti> 

Kulsum, Kendar Umi, ‘Yaqut Cholil Qoumas’, Kompas, 2021 

Kurdi dan Nur Azka Inayatussahara, Alif Jabal, ‘Islam Nusantara: Solusi 

Menyikapi Problem Radikalisme Agama’, Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 

19.1 (2019) 

Kusman, Airlangga Pribadi, ‘NKRI Bersyariah dan Ruang Publik Inklusif dalam 

Pusaran Kekuasaan Indonesia Pasca-Otoritarianisme’, dalam NKRI 

Bersyariah atau Ruang Publik yang Manusiawi? Tanggapan 21 Pakar 

Terhadap Gagasan Denny JA, ed. Satrio Arismunandar (Jakarta: Cerah 

Budaya Indonesia, 2019) 

Laisaan dan Muhammad Husni, Rasti Astuti, ‘Sistem Pengetahuan Pesantren 

Sebagai Model Epistemologi Islam Nusantara: Analisis Literatur’, Al-Fatih: 

Jurnal Pendidikan Dan Keislaman, VIII.2 (2025) 

Lumbanrau, Raja Eben, ‘Pengangkatan Yaqut Cholil Qoumas yang “Tegas dan 

Tidak Kenal Kompromi” sebagai Menteri Agama untuk “Meredam 

Kelompok Islam Garis Keras”’, BBC News Indonesia, 2020 

<https://www.bbc.com/indonesia/indonesia-55427009>  

Mandaville dan Melissa Nazell, Peter, ‘Engaging Religion and Religious Actors 



144 

 

 

 

in Countering Violent Extremism’, United States Institute of Peace, 2017 

Marjani, Gustiana Isya, ‘The Evolution of Islam Nusantara: Tracing the Origins 

and Examining Contemporary Manifestations of Pluralism and Tolerance’, 

International Journal of Nusantara Islam, 11.1 (2023) 

Marom, Ahmad Anfasul, ‘Kyai, NU, dan Pesantren: Dalam Perspektif Demokrasi 

Deliberatif’, IN RIGHT: Jurnal Agama Dan Hak Azazi Manusia, 2.1 (2012) 

Maufur, ‘Menakar Moderasi Beragama dari Perspekif Kebebasan Beragama atau 

Berkeyakinan’, dalam Politik Moderasi dan Kebebasan Beragama: Suatu 

Tinjauan Kritis, ed. Zainal Abidin Bagir dan Jimmy M.I. Sormin (Jakarta: 

PT Elex Media Komputindo, 2022) 

Menchik, Jeremy, ‘Missionaries, Modernists and the Origins of Intolerance in 

Islamic Institutions’, dalam 2011 APSA Meeting (-: -, 2011) 

Merdeka.com, ‘NU Blak-Blakan Minta Jatah Menteri: Dukungan Nahdliyin ke 

Jokowi Tidak Gratis’, Merdeka.Com, 2019 

<https://www.merdeka.com/politik/nu-blak-blakan-minta-jatah-menteri-

dukungan-nahdliyin-ke-jokowi-tidak-gratis.html> 

Mietzner, Marcus, ‘Jokowi’s Pyrrhic Victory: Indonesia’s 2024 Elections and the 

Political Reinvention of Prabowo Subianto’, Contemporary Southeast Asia, 

46.2 (2024) 

Milla, Nadya Nurul, ‘Civil Society dan Partai Politik: Studi terhadap NU sebagai 

Kekuatan Politik’ (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019) 

Mubarok dan Mohammad Taufiq Rahman, M. Faizal Zaky, ‘Membandingkan 

Konsep Islam Keindonesiaan dengan Islam Nusantara dalam Kerangka 

Pluralisme’, Jurnal Iman dan Spiritualitas, 1.4 (2021) 

Muhammad, Husein, ‘Pesantren, NU dan Islam Nusantara’, dalam Antologi Islam 

Nusantara: Di Mata Kyai, Habib, Santri dan Akademisi (Yogyakarta: 

Aswaja Pressindo, 2015) 

Muhtadi, Burhanuddin, ‘Violent Ekstremism dalam Sudut Pandang Studi Agama’, 

dalam Asking Sensitive Questions: Panduan Pelaksanaan Survei dengan 

Tema Tindakan Ekstrem Berbasis Agama dan Non-Agama (Centre for 

Strategic and International Studies, 2019) 

Munandar dan Himmatus Syarifah, Aris, ‘Undang-Undang Pesantren sebagai 

Rekognisi dan Implikasi Kebijakan Pemerintah terhadap Pendidikan 

Pesantren di Indonesia’, Naafi: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 2025 

Mustofa, Saiful, ‘Meneguhkan Islam Nusantara untuk Islam Berkemajuan: 

Melacak Akar Epistemologis dan Historis Islam (di) Nusantara’, Episteme, 

10.2 (2015) 



145 

 

 

 

Nahdlatul Ulama, International Summit of Moderate Islamic Leaders (ISOMIL): 

Nahdlatul Ulama Declaration (Jakarta, 2016) 

Niam, Zainun Wafiqatun, ‘Konsep Islam Wasathiyah sebagai Wujud Islam 

Rahmatan Lil’alamin: Peran NU dan Muhammadiyah dalam Mewujudkan 

Islam Damai di Indonesia’, Palita, 4.2 (2019) 

Nu Online, ‘Kiai Said: Sebagai Mayoritas, Muslim Indonesia Hormati Pemeluk 

Agama Lain’, Nuonline, 2020 <https://nu.or.id/nasional/kiai-said-sebagai-

mayoritas-muslim-indonesia-hormati-pemeluk-agama-lain-hqynM> 

———, ‘Tak Ada Toleransi Bagi Para Pemecah Belah Bangsa’, Nuonline, 2016 

<https://nu.or.id/nasional/tak-ada-toleransi-bagi-para-pemecah-belah-bangsa-

wjmCu> 

———, ‘Apa Yang Dimaksud Dengan Islam Nusantara?’, Nuonline, 2015 

<https://nu.or.id/nasional/apa-yang-dimaksud-dengan-islam-nusantara-

QloHO> 

———, ‘Gus Nadir Beberkan Alasan Islam Nusantara Ramai Dibicarakan’, 

Nuonline, 2019 <https://www.nu.or.id/nasional/gus-nadir-beberkan-alasan-

islam-nusantara-ramai-dibicarakan-YBpK5> 

———, ‘Gus Yahya: Dunia Butuh Pertolongan Umat Islam Indonesia’, Nuoline, 

2018 

———, ‘Gus Yahya Dorong Semua Pihak Tegakkan Prinsip Keagamaan untuk 

Wujudkan Perdamaian’, Nuonline, 2024 <https://www.nu.or.id/nasional/gus-

yahya-dorong-semua-pihak-tegakkan-prinsip-keagamaan-untuk-wujudkan-

perdamaian-mJE19> 

———, ‘Jika Belum Paham Islam Nusantara, Sebaiknya Tabayun’, Nuonline, 

2018 <https://nu.or.id/nasional/jika-belum-paham-islam-nusantara-

sebaiknya-tabayun-A4jgc> 

———, ‘Kedudukan Perempuan dalam Islam Nusantara’, Nuonline, 2015 

<https://nu.or.id/nasional/kedudukan-perempuan-dalam-islam-nusantara-

hlECN> 

———, ‘Ragukan NKRI dan Pancasila, Katib ’Aam: Itu Penghinaan terhadap 

Ulama’, Nuonline, 2017 <https://nu.or.id/nasional/ragukan-nkri-dan-

pancasila-katib-aam-itu-penghinaan-terhadap-ulama-4207k> 

———, ‘Budayawan: Islam Nusantara itu Strategi Kebudayaan Para Wali’, 

Nuonline, 2018 <https://www.nu.or.id/nasional/budayawan-islam-nusantara-

itu-strategi-kebudayaan-para-wali-91lub> 

———, ‘Kenapa Islam Nusantara Inspirasi Peradaban Dunia?’, Nuonline, 2016 

<https://nu.or.id/nasional/kenapa-islam-nusantara-inspirasi-peradaban-dunia-



146 

 

 

 

l8deg> 

———, ‘Kiai Said: Kehidupan Pesantren adalah Model Islam Nusantara’, 

Nuonline, 2015 <https://nu.or.id/nasional/kiai-said-kehidupan-pesantren-

adalah-model-islam-nusantara-sF6fs> 

Nugroho, Heru, ‘Demokratisasi: Sebuah Kerangka Konseptual untuk Memahami 

Dinamika Sosial-Politik di Indonesia’, Jurnal Pemikiran Sosiologi, 1.1 

(2012) 

Nuraniyah, Nava, ‘Divided Muslims: Militant Pluralism, Polarisation and 

Democratic Backsliding’, dalam Democracy in Indonesia: From Stagnation 

to Regression?, ed. Thomas Power dan Eve Warburton (Terrace: ISEAS, 

2020) 

Popper, Karl, Masyarakat Terbuka dan Musuh-Musuhnya (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2002) 

Porter, Donald J., Managing Politics and Islam in Indonesia (London dan New 

York: Routledge Curzon, 2002) 

Pratto, dkk., Felicia, ‘Social Dominance Orientation: A Personality Variable 

Predicting Social and Political Attitudes’, Journal of Personality and Social 

Psychology, 67.4 (1994) 

Presiden Republik Indonesia, Lampiran Peraturan Presiden Republik Indonesia 

Nomor 18 Tahun 2020 Tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah 

Nasional 2020-2024 (Jakarta, 2020) 

———, Peraturan Pemerintah Nomor 25 Tahun 2024, 2024 

———, Peraturan Pemerintah Pengganti Undang-Undang Republik Indonesia 

Nomor 2 Tahun 2017 Tentang Peraturan Atas Undang-Undang Nomor 17 

Tahun 2013 Tentang Organisasi Kemasyarakatan (Jakarta, 2017) 

———, Peraturan Presiden Nomor 18 Tahun 2020 Tentang Rencana 

Pembangunan Jangka Menengah Nasional Tahun 2020-2024 (Jakarta, 2020) 

Rabasa, Angel M., ‘Southeast Asia: Moderate Tradition and Radical Challenge’, 

dalam The Muslim World After 9/11, ed. Angel M. Rabasa (California: Rand 

Corporation, 2004) 

Rachman dan Melti T. Tunggati, Sri Nurnaningsih, ‘Kontradiksi Pengaturan 

Penawaran Prioritas Wilayah Izin Usaha Pertambangan Khusus terhadap 

Badan Usaha Milik Organisasi Kemasyarakatan Keagamaan’, Jurnal Ilmu 

Hukum ‘THE JURIS’, 8.1 (2024) 

Rahayu dan Amril, Fitri, ‘Analisis Kebijakan-Kebijakan Pemerintah Terkait 

dengan Pendidikan Islam di Indonesia’, JETBUS: Journal of Education 

Transportation and Business, 2.1 (2025) 



147 

 

 

 

Rahmah dan Mochammad Nginwanun Likullil Mahamid, Farida Novita, ‘The 

Discourse of Islam Nusantara in Indonesian Historiography (An Archaeology 

of Knowledge Approach)’, dalam International Conference on Islamic 

Civilization and Humanities (Surabaya: Fakultas Adab dan Humaniora Uin 

Sunan Ampel, 2025) 

Rahmat, M. Imdadun, Islam Nusantara Islam Indonesia Ijtihad Kemaslahatan 

Bangsa (Jakarta: LKiS Yogyakarta bekerjasama dengan SAS-Said Aqil Siroj 

Institute, 2018) 

Republika, ‘DPR: Anggaran Moderasi Beragama Naik Jadi R0 3,2 T’, Republika, 

2021 <https://www.republika.id/posts/20756/dpr-anggaran-moderasi-

beragama-naik-jadi-rp-32-t>  

Riadi, Diki Drajat, dan M. Zia Ulhaq, Bagus, ‘Kebijakan Perppu Ormas: Kritik 

Terhadap Perppu Nomor 2 Tahun 2017’, 2018 

Ricklefs, M.C., Sejarah Indonesia Modern 1200-2004, ed. Satrio Wahono, dkk. 

(PT Serambi Ilmu Semesta, 2007) 

Ridwan, dkk., Nur Khalik, Gerakan Kultural Islam Nusantara, ed. Jibril FM, dkk. 

(Yogyakarta: Jamaah Nahdliyin Mataram (JNM) bekerjasama dengan Panitia 

Muktamar NU ke-33, 2015) 

Robby, Hadza Min Fadhli, ‘Promosi Islam Wasathiyyah Indonesia ke Luar 

Negeri’, dalam Islam Indonesia 2020 (Yogyakarta: UII Press, 2020) 

Ropi, Ismatu, Religion and Regulation in Indonesia (Gateway East, Singapore: 

Palgrave Macmillan, 2017) 

Rumadi, Islamic Post-Traditionalism in Indonesia (Singapore: ISEAS – Yusof 

Ishak Institute, 2015) 

Saenong, Faried F., ‘Nahdlatul Ulama (NU): A Grassroots Movement Advocating 

Moderate Islam’, dalam Handbook of Islamic Sects and Movements (Brill, 

2021) 

Safiuddin dan Ita Miftakhul Jannah, Khamdan, ‘Eksistensi Organisasi Nahdlatul 

Ulama dalam Partisipasi Politik dan Pemerintahan di Indonesia’, Nahnu: 

Journal of Nahdlatul Ulama and Contemporary Islamic Studies, 2.1 (2024) 

Sahal, Akhmad, ‘Kenapa Islam Nusantara?’, dalam Islam Nusantara: Dari Ushul 

Fiqh Hingga Paham Kebangsaan, ed. Akhmad Sahal dan Munawir Aziz 

(Bandung: Mizan, 2015) 

Saiya, Nilay, ‘Religion, Democracy and Terrorism’, Terrorism Research 

Initiative, 9.6 (2015) 

Salim, Agus, ‘KH Abdurrahman Wahid: Dari Pribumisasi Islam ke Universalisme 

Islam’, Tajdid, X.1 (2011) 



148 

 

 

 

Samho, Bartolomeus, ‘Urgensi “Moderasi Beragama” untuk Mencegah 

Radikalisme di Indonesia’, Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora, 2.1 

(2022) 

Samudera, Sahara Adjie, ‘Undang-Undang Pesantren sebagai Landasan 

Pembaruan Pondok Pesantren di Indonesia (Studi Kebijakan UU No. 18 

Tahun 2019)’, Fahima: Jurnal Pendidikan dan Kajian Keislaman, 2.2 (2023) 

Sanusi dan Galih Gumilar, Ahmad, ‘Peran Ma’ruf Amin dalam Meraih Suara 

Masyarakat Muslim Pada Pemilihan Presiden 2019’, Lentera, 3.1 (2019) 

Saragih, Denni Boy, ‘Religions in Indonesia: A Historical Sketch’, dalam 

Research in the Social Scientific Study of Religion, ed. Ralph W. Hood Jr. 

dan Sariya Cheruvallil (Leiden; Boston: Brill, 2020) 

Schafer, Saskia, ‘Islam Nusantara –The Conceptual Vocabulary of Indonesian 

Diversity’, Islam Nusantara, 2.2 (2021) 

Schmid, Alex P., ‘Radicalisation, De-Radicalisation, Counter-Radicalisation: A 

Conceptual Discussion and Literature Review’ (ICCT Research Paper, 2013) 

Schmidt, Leonie, ‘Aesthetics of Authority: “Islam Nusantara” and Islamic 

“Radicalism” in Indonesian Film and Social Media’, Religion, 51.2 (2021) 

Setia, Paelani, Kampanye Moderasi Beragama: Dari Tradisional Menuju Digital 

(Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama Uin Sunan Gunung Djati, 2021) 

Shihab, M. Alwi, Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama 

(Bandung: Mizan, 1997) 

Sidanius dan Felicia Pratto, Jim, Social Dominance: An Intergroup Theory of 

Social Hierarchy and Oppression (Cambridge: Cambridge University Press, 

1999) 

Sidel, John T., Riots, Pogroms, Jihad: Religious Violence in Indonesia (New 

York: Cornell University, 2006) 

Siroj, Said Aqil, Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara: Menuju Masyarakat 

Mutamaddin (Jakarta: LTN NU, 2014) 

———, ‘Rekonstruksi Aswaja Sebagai Etika Sosial’, dalam Islam Nusantara: 

Dari Ushul Fiqh Hingga Paham Kebangsaan, ed. Akhmad Sahal dan 

Munawir Aziz (Bandung: Mizan, 2015) 

Slater, Dan, ‘Indonesia’s Tenuous Democratic Success and Survival’, dalam 

Democracy in Indonesia: From Stagnation to Regression? (Terrace: ISEAS, 

2020) 

Smith, Anthony L., ‘Indonesia in 2002: Megawati’s Way’, dalam Southeast Asian 

Affairs 2003, ed. Daljit Singh dan Chin Kin Wah (Singapore: Institute of 



149 

 

 

 

Southeast Asian Studies, 2003) 

Staquf, Yahya Cholil, ‘Islam Nusantara dan 9 Langkah Penting Perjuangan 

Internasional’, Nuonline, 2016 <https://www.nu.or.id/internasional/islam-

nusantara-dan-9-langkah-penting-perjuangan-internasional-zVZSG> 

Suaedy, Ahmad, Gus Dur, Islam Nusantara dan Kewarganegaraan Bineka: 

Penyelesaian Konflik Aceh dan Papua 1999-2001 (Jakarta: Gramedia, 2018) 

Sudarmanto, Gunaryo dan Dina Elisabeth Latumahina, ‘Encountering the 

Religious Radicalism Movement Through Reconstructing the Multicultural 

Theology and Its Implication for Christian Leaders in Indonesia’, Analisa 

Journal of Social Science and Religion, 5.1 (2020) 

Suhada, dkk., Djilzaran Nurul, ‘Wacana dan Kuasa Retorika Linguistik-Politik 

Agama dalam Gerakan Sosial Indonesia’, J-Ceki: Jurnal Cendekia Ilmiah, 

4.1 (2024) 

Suhadi dan Miftahun Ni’mah Suseno, Suhadi, ‘The Survey of Ulama and The 

Nation-State’, dalam Ulama and The Nation-State: Comprehending the 

Future of Political Islam in Indonesia (Jakarta: PPIM UIN Jakarta, 2019) 

Supyan, Muhammad Dian, ‘Gerakan Darul Islam (DI) S. M. Kartosuwirjo di Jawa 

Barat dalam Mewujudkan Negara Islam Indonesia (NII) (1945-1962 M)’ 

(UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016) 

Suryana, A’an, ‘The Shi’as and Freedom of Religion under Joko Widodo’s 

Presidency’, ISEAS, 62 (2022) 

Susanto dan Karimullah, Edy, ‘Islam Nusantara: Islam Khas dan Akomodasi 

Terhadap Budaya Lokal’, Al-Ulum, 16.1 (2016) 

Sutanto, dkk., Trisno, ‘Menakar Moderasi Beragama: Pembacaan Kritis’, dalam 

Politik Moderasi dan Kebebasan Beragama: Suatu Tinjauan Kritis, ed.  

Zainal Abidin Bagir dan Jimmy M.I, Sormin (Jakarta: Gramedia, 2022) 

Sutrisna dan Ihsanuddin, Tria, ‘Ketum PBNU Sebut Jokowi Sudah Janjikan 

Konsesi Tambang Sejak 2021’, Kompas.com, 2024 

<https://nasional.kompas.com/read/2024/06/06/16000571/ketum-pbnu-sebut-

jokowi-sudah-janjikan-konsesi-tambang-sejak-2021> 

Syechbubakr, Ahmad Syarif, ‘The Politics of Fighting Intolerance’, Indonesia at 

Melbourne, 2019 <https://indonesiaatmelbourne.unimelb.edu.au/the-politics-

of-fighting-intolerance/> 

Tahir dkk., Suaib, Buku Panduan Pencegahan Radikalisme di Lingkungan Kerja 

BUMN dan Perusahaan Swasta (-: Badan Nasional Penanggulangan 

Terorisme (BNPT), Kementerian Badan Usaha Milik Negara (BUMN), 

Kamar Dagang dan Industri (KADIN Indonesia), 2020) 



150 

 

 

 

Tanabora, Yulius Erick, ‘Islam Nusantara: Harapan dan Tantangan’, Jurnal 

Kajian Islam Interdisipliner, 5.2 (2020) 

Tim Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, Ensiklopedi 

Islam Nusantara (Jakarta: Direktorat Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam, 

2018) 

Tirto.id, ‘Pidato Said Aqil: Tuduhan dan Bantahan NU Minta Jabatan’, Tirto.id, 

2019 <https://tirto.id/pidato-said-aqil-tuduhan-dan-bantahan-nu-minta-

jabatan-dfkM> 

Van Dijk, Teun A., ‘Aims of Critical Discourse Analysis’, Japanese Discourse, 1 

(1995) 

———, ‘Critical Discourse Analysis’, dalam The Handbook of Discourse 

Analysis (Inc. Published, 2015) 

———, Discourse as Social Interaction: Discourse Studies: A Multidisciplinary 

Introduction (Sage Publications, 1997) 

Vermonte, Dkk., Philips J., Gerakan ‘Hibrida’ Aksi Bela Islam: Aktor, Struktur, 

Motivasi dan Pendanaan (Jakarta, 2020) 

Vermonte, Philips J, ‘Survei Opini Publik dan Counter-Violent Extremism’, 

dalam Asking Sensitive Questions: Panduan Pelaksanaan Survei dengan 

Tema Tindakan Ekstrem Berbasis Agama dan Non-Agama (Centre for 

Strategic and International Studies, 2019) 

Wafi, Saipudin Ikhwan, dan Tito Handoko, Mahmud Hibatul, ‘Islam Nusantara 

dan Diskursus Politik: Analisis Wacana Kritis Berita di CNN Idonesia’, 

Jurnal Komunikasi Islam, 12.01 (2022) 

Wakang, Aisyah Amira, ‘PBNU Akui Janji Izin Tambang dari Jokowi Sejak 

2021’, Tempo.co, 2024 <https://nasional.tempo.co/read/1877030/pbnu-akui-

janji-izin-tambang-dari-jokowi-sejak-2021> 

Warburton, Eve, ‘How Polarised Is Indonesia and Why Does It Matter?’, dalam 

Democracy in Indonesia: From Stagnation to Regression? (Terrace: ISEAS, 

2020) 

Ward, Ken, ‘Indonesian Terrorism: From Jihad to Dakwah?’, dalam Expressing 

Islam: Religious Life and Politics in Indonesia, ed. Greg Fealy dan Sally 

White (Singapore: ISEAS Publications, 2008) 

Widodo, Joko, Keputusan Presiden (Keppres) Nomor 22 Tahun 2015 Tentang 

Hari Santri (Jakarta, 2015) 

Widya, Bella, ‘Pemahaman Takfiri terhadap Kelompok Teror di Indonesia: Studi 

Komparasi Jamaah Islamiyah dan Jamaah Ansharut Daulah’, Jurnal Studi 

Diplomasi dan Keamanan, 12.2 (2020) 



151 

 

 

 

Winata, Lingga, ‘Nasakom sebagai Ideologi Negara Tahun 1959-1965’, Avatara, 

5.3 (2017) 

Woodward, Mark, ‘Islam Nusantara: A Semantic and Symbolic Analysis’, 

Heritage of Islam Nusantara, 1.1 (2017) 

Yusdani, Muntoha dan, Hubungan Agama dan Negara dalam Negara Pancasila 

Pasca Reformasi Menurut Organisasi Nahdlatul Ulama (NU), 

Muhammadiyah, Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), dan Majelis Mujahidin 

Indonesia (MMI) (Yogyakarta, 2014) 

Zaenudin, Jeje, ‘Janggalnya Keputusan Pemerintah Bubarkan Ormas Islam, 

Waspadai 3 Hal Ini’, Persis.or.id, 2017 

<https://persis.or.id/news/read/janggalnya-keputusan-pemerintah-bubarkan-

ormas-islam-waspadai-3-hal-ini> 

Zibbat dan Ahmad Hariri, Muhammad, ‘Eksistensi Pendidikan Pesantren dalam 

Sistem Pendidikan Nasional Berdasarkan Undang-Undang Pesantren’, Al-

Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 11.1 (2024) 

Zulkarnain, ‘Sejarah Kelam NU dan Alarm Kegagalan Kepemimpinan: Refleksi 

Etika, Relasi Kuasa, dan Pembenahan Organisasi’, Duta.co, 2026 

<https://duta.co/sejarah-kelam-nu-dan-alarm-kegagalan-kepemimpinan-

refleksi-etika-relasi-kuasa-dan-pembenahan-organisasi> 

  

 

 

 

 

 

 

 

 


	HALAMAN JUDUL
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME
	HALAMAN PENGESAHAN
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	ABSTRAK
	KATA PENGANTAR
	HALAMAN PERSEMBAHAN
	MOTO 
	DAFTAR ISI
	DAFTAR GAMBAR
	DAFTAR TABEL 
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang 
	B. Rumusan Masalah 
	C. Tujuan Penelitian
	D. Kajian Pustaka 
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan 
	B. Saran 

	DAFTAR PUSTAKA 



