
 
 

KONSEP ZIKIR DALAM TAFSIR AL-QUR’ĀN AL-‘AẒĪM KARYA SAHL 

AL-TUSTARĪ: STUDI TEMATIK ATAS AYAT-AYAT ZIKIR 

 

 

 

Oleh: 

Nazilatur Rohmah 

NIM. 23205032016 

 

TESIS 

 

Diajukan kepada Program Studi Magister (S2) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir  

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga  

Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat  

Penyusunan Tesis 

 

YOGYAKARTA 

2026 



ii 
 

PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

 

 

  



iv 
 

HALAMAN PENGESAHAN 

  



v 
 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

 

  



vi 
 

MOTTO 

 قيِمَةُ العِلْمِ فِي فهَْمِهِ لََ فِي كَثْرَتِهِ 

“Nilai dari sebuah ilmu terletak pada pemahamannya,  

bukan pada kuantitas (banyak) nya.” 

  



vii 
 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Karya ini penulis persembahkan kepada Allah, sebagai bentuk ikhtiar kecil dalam 

menapaki jalan ilmu. Kepada kedua orang tua, yang doa-doanya tak pernah putus, 

serta kepada para guru yang mengajarkan bahwa ilmu bukan sekadar 

pengetahuan, tetapi amanah yang harus dijaga. 

  



viii 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas mengenai konsep zikir dalam tafsir Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm 

karya Sahl al-Tustarī melalui studi tematik atas ayat-ayat zikir. Penelitian ini 

dilatarbelakangi oleh kecenderungan pemahaman konsep zikir yang masih sering 

dipahami secara sempit dan parsial, sehingga belum menggali secara mendalam 

makna spiritual dari zikir itu sendiri dalam kerangka yang lebih komprehensif. 

Ayat-ayat zikir dalam penafsiran kontemporer secara umum masih dijelaskan 

secara literal sebagai perintah untuk menyebut nama Allah, padahal dalam tradisi 

tasawuf dan tafsir sufi zikir memiliki makna spiritual yang lebih dalam dan 

eksistensial. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap dan melihat bagaimana 

Sahl al-Tustarī memaknai zikir sebagai sebuah proses dan tahapan kesadaran batin 

yang mampu membentuk kehidupan batin seorang hamba. Penelitian ini merupakan 

penelitian kepustakaan (library research) dengan tafsir Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm karya 

Sahl al-Tustarī sebagai sumber utamanya. Metode yang digunakan dalam penelitian 

ini adalah tafsir tematik (maudū’ī) terhadap ayat-ayat zikir yang ditafsirkan oleh al-

Tustarī dalam kitab tafsirnya. 

 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam perspektif al-Tustarī, zikir tidak hanya 

dipahami sebagai aktivitas lisan semata, melainkan sebagai sebuah tahapan ruhani 

yang menuntut kehadiran hati, ketaatan dan penyerahan diri total kepada Allah. 

Zikir diposisikan sebagai sebuah tahapan dan proses spiritual menuju ketenangan 

dan kedamaian batin yang tetap. Melalui zikir, seorang hamba merasakan kesadaran 

batin bahwa Tuhan selalu mengawasi, sehingga zikir mampu menghidupkan hati 

dan menumbuhkan sikap tunduk kepada Allah. Dengan demikian, zikir berfungsi 

sebagai medium penyucian jiwa, penguatan penghambaan, yang pada akhirnya 

menjadi sumber ketenangan dan kedamaian batin yang menetap bagi perjalanan 

spiritual seorang hamba. 

 

Kata Kunci: Konsep, Zikir, al-Tustarī, Tematik, Tafsir Sufi. 

  



ix 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pedoman Transliterasi Arab Latin merupakan hasil surat keputusan bersama 

(SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan serta Kebudayaan R.I. Nomor: 158 

Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987. 

A. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan dengan 

huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi dilambangkan 

dengan huruf dan tanda sekaligus.  

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan 

huruf latin: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ب 

 Ta T Te ت 

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث 

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di ح

bawah) 

 Kha Kh ka dan ha خ



x 
 

 Dal d De د

 Żal ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (dengan titik di ض

bawah) 

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di ظ

bawah) 

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م



xi 
 

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

B. Vokal  

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau 

harakat, transliterasinya sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ 

 Kasrah i i ـِ 

 Dammah u u ـُ 

 

2. Vokal Rangkap 



xii 
 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan 

antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf sebagai 

berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya ai a dan u يَْ...

  Fathah dan wau au a dan u وَْ...

Contoh: 

 kataba  كَتَبَ  -
 fa`ala  فَ عَلَ  -
 suila  سُئِلَ  -
 kaifa  كَيْفَ  -
 haula حَوْلَ  -

 
C. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf 

Latin 

Nama 

 Fathah dan alif atau اَ...ىَ...

ya 

ā a dan garis di atas 

 Kasrah dan ya ī i dan garis di atas ىِ...

 Dammah dan wau ū u dan garis di atas وُ...

Contoh: 



xiii 
 

 qāla  قاَلَ  -

 ramā  رَمَى -

 qīla  قِيْلَ  -

 yaqūlu  يَ قُوْلُ  -
 

D. Ta’ Marbutah 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah "t”. Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat 

sukun, transliterasinya adalah “h". 

 Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’ 

marbutah itu ditransliterasikan dengan “h". 

Contoh: 

طْفَالِ لَ رَؤْضَةُ ا -   raudah al-atfāl/raudahtul atfāl 

 al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul munawwarah  الْمَدِيْ نَةُ الْمُنَ وَّرةَُ  -

 talhah   طلَْحَةْ  -

E. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah 

tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, yaitu huruf 

yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 



xiv 
 

 nazzala  نَ زَّلَ  -

 al-birr  البِر  -

 

F. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang ditulis ,ال

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa sempang (-). 

Contoh: 

 ar-rajulu  الرَّجُلُ  -

 al-qalamu الْقَلَمُ  -

 asy-syamsu الشَّمْسُ  -

لُ الَْْلَ  -  al-jalālu 

 

G. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

 ta’khużu تََْخُذُ  -

 syai’un شَيئ   -

 an-nau’u الن َّوْءُ  -

 inna إِنَّ  -
 

H. Penulisan Kata 



xv 
 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, maka 

penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang mengikutinya. 

Contoh: 

 /Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn  وَ إِنَّ اَلله فَ هُوَ خَيُْْ الرَّازقِِيَْ  -

Wa innallāha lahuwa khairurrāziqīn 

 Bismillāhi majrehā wa mursāhā  بِسْمِ اِلله مََْراَهَا وَ مُرْسَاهَا  -

 

I. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti apa 

yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk menuliskan 

huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri itu didahului oleh 

kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri 

tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

 /Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn  الْْمَْدُ لِله رَبِ  الْعَالَمِيَْ  -

Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

 Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm   الرَّحْْنِ الرَّحِيْمِ  -

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam tulisan 

Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan kata 

lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital tidak 

dipergunakan. 



xvi 
 

Contoh: 

 Allaāhu gafūrun rahīm  اللهُ غَفُوْر  رَحِيْم   -

ي ْعًا لُ لِلِِ  ا - مُوْرُ جََِ   Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru jamī`an 

 

J. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 
 

KATA PENGANTAR 

Alḥamdulillāh, puji syukur penulis panjatkan kehadirat Allah Swt. yang 

telah menganugerahkan potensi kepada penulis, sehingga atas keridlaan-Nya tesis 

dengan judul "Konsep Zikir Dalam Tafsir Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm Karya Sahl Al-

Tustarī: Studi Tematik Atas Ayat-Ayat Zikir" dapat terselesaikan. Kerja keras dan 

semangat untuk tetap berjalan pada alur yang semestinya mampu menepis sekian 

banyak kesulitan dan hambatan selama penelitian. Dukungan moril, dan masukan 

ide-ide brilian, menjadi kontribusi berharga bagi peneliti untuk keluar dari belenggu 

stagnan dan melaju sebagai pemenang.  

Hingga pada akhirnya, dengan segala kerendahan hati ucapan terima kasih 

yang tak terhingga, penulis haturkan kepada sejumlah nama yang telah turut 

berpartisipasi dan mensuport penulis dalam proses penyusunan tesis ini, di 

antaranya ialah:  

1. Bapak Prof. Noorhaidi Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D., selaku Rektor 

UIN Sunan Kaalijaga Yogyakarta.  

2. Bapak Prof. Dr. Robby Habiba Abror, M.Hum., selaku Dekan Fakultas 

Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.  

3. Bapak Dr. Ali Imron, S.Th.I., M.S.I., selaku Ketua Program Studi Magister 

(S2) Ilmu Al- Quran dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam 

dan juga bapak Dr. Muhammad Akmaluddin, M.S.I., selaku Sekretaris 

Program Studi Magister (S2) Ilmu Al-Quran dan Tafsir UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta.  



xviii 
 

4. Bapak Prof. Dr. H. Zuhri, S.Ag., M.Ag., selaku dosen pembimbing tesis 

yang telah berkenan membimbing penulis dalam penyusunan tesis ini, 

betapa arahan, petunjuk, solusi dan bimbingan beliau telah banyak 

membantu penulis, sehingga tesis ini dapat terselesaikan.  

5. Segenap dosen dan civitas akademik Program Studi Magister (S2) Ilmu Al-

Quran dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, terima kasih atas ketulusan hatinya dalam 

memberikan ilmu dan pengalamannya kepada penulis. Semoga Allah swt. 

membalas kebaikan bapak/ibu dosen dengan pahala yang tak terhingga. 

6. Guru-guru penulis yang banyak berjasa dalam membentuk karakter dan 

intelektual penulis. Semoga Allah swt. membalas kebaikan guru-guru 

penulis dengan pahala yang tak terbatas. 

7. Pihak LPDP-Kemenag yang telah memberikan bantuan financial dari awal 

perkuliahan sampai penelitian ini terselesaikan melalui Beasiswa Indonesia 

Bangkit (BIB) LPDP-Kemenag, sehingga proses perkuliahan hingga 

penelitian yang dilakukan oleh penulis ini dapat terlaksana dengan baik dan 

lancar.  

8.  Ayah dan ibu tercinta. Ayahanda tercinta, Much. Abidillah dan Ibunda 

tersayang, Siti Rofi'ah, terima kasih telah menjadi orang tua terhebat sejagat 

raya yang telah membimbing dari kecil sampai sekarang tidak pernah bosan 

memberikan nasehat, motivasi, cinta, perhatian dan kasih sayang serta doa 

dan dukungan yang tentu takkan bisa penulis balas. Serta adik terkasih Fina 

Izzatillah, terima kasih telah memberikan semangat dan kasih sayang serta 



xix 
 

dukungan kepada penulis selama menyelesaikan skripsi. Dan keluarga besar 

penulis, terima kasih atas dukungan dari kalian semua.  

9. Teman-teman seperjuangan di Magister Ilmu al-Quran dan Tafsir angkatan 

2024 khususnya kelas MIAT A dan sahabat-sahabat penulis yang telah 

mendoakan dan saling memberi semangat dan dukungan, terima kasih telah 

membersamai dalam menuntut ilmu di kampus ini selama dua tahun 

terakhir.  

10. Teman-teman satu perantauan, terima kasih telah memberikan semangat 

dan dukungan selama di tanah rantau Yogyakarta, meski jauh dari keluarga, 

tetapi kalian telah penulis anggap sebagai keluarga kedua bagi penulis.  

11. Orang-orang yang telah mensupport dan memberikan semangat kepada 

penulis, sehingga penulis bisa menyelesaikan tesis ini dengan baik. 

12. Diri sendiri yang selalu berusaha memberikan yang terbaik dan bermanfaat 

untuk orang-orang sekitar. Terima kasih karena telah memilih untuk tetap 

kuat dan bertahan sampai sejauh ini. 

 

Yogyakarta, 06 Januari 2026 

Penulis, 

 

Nazilatur Rohmah 

 

  



xx 
 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL ............................................................................................... i 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................................... ii 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI .................................................................. iii 

HALAMAN PENGESAHAN .............................................................................. iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING ............................................................................ v 

MOTTO ................................................................................................................. vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN .......................................................................... vii 

ABSTRAK ........................................................................................................... viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI .......................................................................... ix 

KATA PENGANTAR ....................................................................................... xvii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xx 

DAFTAR TABEL ............................................................................................. xxiii 

DAFTAR GAMBAR ........................................................................................ xxiv 

BAB I. PENDAHULUAN ..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................. 1 

B. Rumusan Masalah ....................................................................................... 6 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ................................................................. 6 

D. Kajian Pustaka ............................................................................................. 7 

E. Kerangka Teori .......................................................................................... 22 

F. Metodologi Penelitian ............................................................................... 25 

G. Sistematika Pembahasan ........................................................................... 27 



xxi 
 

BAB II. TINJAUAN UMUM TENTANG  KONSEP ZIKIR DALAM TAFSIR 

SUFI ....................................................................................................................... 30 

A. Hakikat, Metode Pemahaman, dan Nilai Zikir dalam Tradisi Tasawuf ..... 30 

B. Maqāmāt dalam Tasawuf ........................................................................... 34 

1. Definisi dan Pengertian Maqāmāt ........................................................ 34 

2. Jenis-jenis Maqāmāt ............................................................................ 36 

C. Pengertian Tafsir Isyārī .............................................................................. 39 

1. Pengertian Tafsir Isyārī ........................................................................ 39 

2. Prinsip-prinsip Tafsir Isyārī ................................................................. 41 

D. Posisi Tafsir Sahl al-Tustarī dalan Tradisi Tafsir Sufistik ......................... 44  

BAB III. BIOGRAFI MUFASSIR DAN PROFIL KITAB TAFSIR .............. 46 

A. Biografi Sahl al-Tustarī .............................................................................. 46 

1. Riwayat Hidup dan Perjalanan Spiritual al-Tustarī............................. 46 

2. Guru-guru dan Murid-murid al-Tustarī ............................................... 49 

3. Karya-karya al-Tustarī ........................................................................ 50 

4. Profil Kitab Al-Qur’ān al-‘Aẓīm ................................................................ 52 

1. Sekilas tentang Tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm.......................................... 52 

2. Struktur Penyusunan Tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm ................................ 54 

3. Sumber Penafsiran Tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm.................................... 61 

4. Metode dan Corak Tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm .................................... 66 

BAB IV. KONSEP ZIKIR DALAM TAFSIR AL-QUR’ĀN AL-‘AẒĪM ......... 69 

A. Ontologi Zikir: Hakikat Zikir sebagai Kesadaran dan Kehidupan Hati ..... 69 

B. Epistemologi Zikir: Cara Mengetahui dan Mengalami Zikir ..................... 90 



xxii 
 

C. Aksiologi Zikir: Nilai dan Dampak Zikir bagi Kehidupan ........................ 97 

BAB V. PENUTUP ............................................................................................ 108 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 108 

B. Saran ........................................................................................................ 109 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 110 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .......................................................................... 118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxiii 
 

DAFTAR TABEL 

Tabel  3.1  Jumlah Penafsiran al-Tustarī di setiap surat dalam Al-Qur’an ...... 55-61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xxiv 
 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 4.1 Konsep Zikir dalam Tafsir Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm .............................. 107 

  



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang  

Dalam setiap perjalanan ilmu dan spiritual, Al-Qur’an selalu menjadi pusat 

utama bagi umat Islam dalam mencari petunjuk. Kitab suci ini tidak hanya 

berfungsi sebagai sumber hukum dan etika (moral), tetapi juga sebagai panduan 

spiritual yang dapat membimbing manusia untuk memahami dan menjalani hakikat 

kehidupannya sebagai seorang hamba. Salah satu aspek penting dalam Al-Qur’an 

yang mencerminkan hubungan langsung antara manusia dan Tuhannya adalah zikir, 

yaitu mengingat Allah dengan penuh kesadaran, baik dengan hati, lisan maupun 

perbuatan.1  

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang mayoritas penduduknya 

memeluk agama Islam, aktivitas zikir sudah menjadi praktik yang tak terpisahkan 

dari kehidupan sehari-hari, seperti dalam pembacaan tahlil, pembacaan ratib, 

istigasah atau bahkan zikir rutin yang dilakukan selesai solat. Zikir, sebagai 

aktivitas mengingat dan menyebut nama Allah, diyakini mampu menghadirkan 

ketenangan batin, menurunkan tingkat stres, dan memperkuat daya tahan psikologis 

seseorang. Penelitian menunjukkan bahwa zikir dapat menjadi terapi efektif untuk 

mengatasi kecemasan, kegelisahan, dan tekanan hidup, sekaligus meningkatkan 

fokus, konsentrasi, serta rasa syukur dan kebahagiaan.2 Secara khusus, dalam tradisi 

 
1 Maichel Sin and M. Arsian Al-Alaki, Perjalanan Spiritual Menuju Pengalaman Diri Yang 

Sejati: Sebuah Maha Karya Spiritual Yang Bisa Menjadi Acuan Bagi Para Pencari Kesejatian Diri 

(Yogyakarta: Penerbit Deepublish, 2025), 104. 
2 Rubaiyi Nor Amelia and Destisa Denti Seiza Pratiwi, “Manfaat Berzikir Terhadap 

Kesehatan Mental,” Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial Dan Budaya 1, no. 6 (2023): 699. 



2 
 

 
 

tasawuf, zikir sudah lama dikenal sebagai amalan yang bisa memberikan 

ketenangan dan kedamaian pada jiwa yang melakukannya.3 Namun, pemahaman 

dan penerapan zikir di era modern belum banyak mendapatkan perhatian terutama 

yang berkaitan dengan dimensi spiritual, seperti maqām zikir yang dikembangkan 

dalam tradisi tasawuf oleh para sufi klasik. 

Lebih dari sekadar ritual, zikir memiliki dimensi psikospiritual yang 

mendalam. Orang yang rutin berzikir cenderung merasa lebih dekat dengan Tuhan, 

memperoleh makna hidup, dan mampu menghadapi cobaan dengan lebih sabar dan 

optimis. Dalam konteks masyarakat modern yang cenderung materialistik dan 

individualistik, zikir menjadi penyeimbang yang menguatkan aspek spiritualitas 

dan eksistensi diri. Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam Q.S. Al-Ra’d ayat 

28, yang menegaskan bahwa hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenang.4 

Namun, pendekatan terhadap zikir saat ini, terutama dalam bidang psikologi Islam 

dan konseling spiritual, sering kali masih terbatas. Para praktisi spiritual zaman 

sekarang cenderung menganggap zikir hanya sebagai metode terapi atau alat untuk 

menenangkan pikiran, tanpa mengaitkannya dengan kedalaman spiritual yang 

dijelaskan dalam tradisi sufistik. Ini menandakan kurangnya pendekatan yang lebih 

menyeluruh terhadap zikir sebagai pengalaman spiritual yang lebih dalam.  

Dalam Al-Qur’an, zikir memiliki posisi yang sangat penting. Ia lebih dari 

sekadar ucapan yang diulang-ulang, melainkan merupakan bagian dari proses 

 
3 Meika Syadza Afifah and Norhayati Rafida Binti Abdul Rahim, “Refleksi Zikir Nafas 

Perspektif Al-Ghazali Di Era Society 5.0,” Journal of Sufism and Psychotherapy 4, no. 2 (2024): 

226. 
4 Burhanuddin, “Zikir Dan Ketenangan Jiwa (Solusi Islam Mengatasi Kegelisahan Dan 

Kegalauan Jiwa),” Mimbar: Jurnal Media Intelektual Muslim Dan Bimbingan Rohani 6, no. 1 

(2020): 22-23. 



3 
 

 
 

pembersihan hati dan pembentukan hubungan spiritual dengan Allah.5 Banyak ayat 

dalam Al-Qur’an mengajak manusia untuk berzikir secara teratur dan terus 

menerus, yang menunjukkan betapa pentingnya hal itu dalam kehidupan spiritual 

seorang mukmin. Namun, dalam praktik sehari-hari, zikir sering kali dipersempit 

menjadi pengulangan kata-kata tertentu, tanpa pemahaman yang lebih mendalam 

mengenai aspek spiritual yang menyertainya. Dalam hal ini, tasawuf sebagai 

cabang ilmu yang fokus pada pengembangan spiritual dan pengalaman batin telah 

lama menaruh perhatian pada arti dari zikir. Dalam tradisi tasawuf, zikir tidak hanya 

dianggap sebagai praktik lisan saja, tetapi juga sebagai tahap ruhani yang dikenal 

sebagai maqām. Maqām (jamak: maqāmāt) menggambarkan keadaan jiwa yang 

dilalui seseorang dalam perjalanannya menuju Allah.6 Oleh karena itu, zikir yang 

sejati bukan hanya soal aktivitas, tetapi juga maqām itu sendiri, saat ia telah menjadi 

keadaan spiritual yang menetap. 

Sayangnya, dalam percakapan akademis masa kini, pemisahan antara ilmu 

tafsir dan tasawuf seringkali menciptakan jarak yang tidak perlu. Tafsir sering kali 

hanya dianggap sebagai produk yang bersifat rasional dan literal, sementara tasawuf 

diangggap berada dalam ranah pengalaman pribadi. Padahal, sejarah menunjukkan 

bahwa banyak tokoh sufi klasik seperti al-Tustarī, al-Qusyairī, Ibn ʿ Arabī dan masih 

banyak lagi, juga merupakan ahli tafsir yang mendalam. Mereka membaca Al-

Qur’an dengan pandangan ruhani yang tak kalah tajam dibandingkan dengan 

 
5 Dinda Husnainah Sobirin, Farah Hanifah, and Meydita Dwi Putri, “Menumbuhkan 

Semangat Spiritual Dengan Shalat Dan Dzikir Cultivating Spiritual Spirit Through Prayer and 

Remembrance,” 2024, 539. 
6 Abu al-Qasim Abdul Karim bin Hawazin Al-Qusyairi, Ar-Risalah Al-Qusyairiyyah (Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2023), 91. 



4 
 

 
 

mufassir lainnya. Kondisi ini menunjukkan bahwa pendekatan tafsir sufistik, 

terutama tafsir isyārī, memiliki peranan yang signifikan dalam memperkaya 

penafsiran Al-Qur’an. Metode ini tidak hanya bergantung pada logika rasional atau 

sejarah, tetapi juga mencari makna terdalam (bāṭin) yang berasal dari pengalaman 

spiritual yang mendalam.7 Oleh karena itu, tafsir tidak hanya menjadi ranah para 

filolog dan teolog, melainkan juga merupakan area pemikiran spiritual yang tak 

terpisahkan dari tradisi tasawuf. 

Salah satu tokoh penting dalam tradisi tafsir isyārī adalah Sahl al-Tustarī 

(w. 283 H), seorang tokoh sufi yang menonjol dalam mengembangkan konsep 

maqām zikir. Melalui karya monumentalnya, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Sahl al-

Tustarī menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang berhubungan dengan tasawuf 

dengan pendekatan sufistik, salah satunya menekankan pentingnya zikir sebagai 

jalan menuju kedekatan dengan Allah dan pencapaian ketenangan jiwa. Sejak masa 

kanak-kanak, ketika Sahl al-Tustarī berusia 3 tahun, ia telah diperkenalkan oleh 

pamannya kepada praktik zikir yang membantunya mengenal Tuhan dan memetik 

keindahan dari zikir tersebut.8 Tafsir Sahl al-Tustarī tergolong tafsir isyārī, tafsir 

isyārī banyak muncul dari kalangan penganut tasawuf yang memiliki hati yang 

bersih dan niat yang tulus, sehingga tafsir ini juga dikenal sebagai tafsir sufi.9  

Tafsir al-Tustarī menyajikan interpretasi Al-Qur’an yang kaya akan makna 

simbolik, spiritual, dan menekankan pentingnya zikir sebagai jalan bagi seorang 

salik. Al-Tustarī tidak hanya menguraikan arti harfiah dari ayat, tetapi juga 

 
7 Ahsin Sakho Muhammad, Membumikan Ulumul Qur’an (Jakarta: Penerbit Qaf, 2019), 181. 
8 Imam Abi Muhammad Sahl bin Abdullah Al-Tustari, Tafsir Al-Tustari (Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyah, 2021), 4. 
9 Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Tangerang: Lentera Hati, 2013), 369. 



5 
 

 
 

mengaitkannya dengan maqāmāt spiritual,10 menjadikan zikir sebagai ukuran 

kondisi batin individu. Melalui zikir, seorang sālik dapat menaiki tangga spiritual 

untuk mendekat kepada Allah. Sehingga, konsep maqām zikir dalam tafsir al-

Tustarī sangat menarik untuk diteliti lebih dalam, karena menggabungkan dimensi 

praktis dengan dimensi eksistensial dan spiritual.  

Oleh karena itu, sangat penting untuk mengkaji pemahaman tentang zikir 

dalam konteks maqām seperti yang diuraikan oleh Sahl al-Tustarī dalam 

penafsirannya. Dengan mengombinasikan pendekatan isyārī dan tematik terhadap 

ayat-ayat zikir, penelitian ini berusaha untuk menciptakan pemahaman menyeluruh 

tentang zikir, tidak hanya sebagai suatu ibadah verbal, tetapi juga sebagai sebuah 

proses pembentukan jiwa dan kesadaran spiritual yang mendalam. Dengan 

memetakan ayat-ayat zikir secara tematik dan menganalisa penafsiran al-Tustarī, 

akan terlihat bahwa zikir memiliki struktur maqām yang bersifat berbeda dan 

bertahap. Ini memberikan perspektif baru bahwa Al-Qur’an mengarahkan jiwa 

seorang mukmin menuju kedekatan dengan Allah dalam aspek spiritual yang 

bertingkat. 

Studi ini tidak hanya menunjukkan bahwa zikir merupakan maqām, tetapi 

juga menekankan signifikansi tafsir sufistik dalam menghubungkan kekayaan 

spiritual Islam klasik dengan kebutuhan masa kini. Di tengah kehidupan modern 

yang sangat cepat, zikir dalam konteks maqām menjadi sebuah jalan lambat yang 

menyejukkan dan menyembuhkan. Lebih dari itu, kajian ini berusaha untuk 

 
10 Mohammad Anwar Syarifuddin, Pesan Simbolik Al-Qur’an Dalam Tafsir at-Tustari 

(Yogyakarta: Penerbit KBM Indonesia, 2025), 48. 



6 
 

 
 

meruntuhkan pemisahan antara tafsir dan tasawuf yang sering kali dianggap 

terpisah. Sebenarnya, keduanya saling melengkapi: tafsir memberikan makna, 

sedangkan tasawuf menawarkan pengalaman dan kedalaman batin. Dengan 

meneliti kembali konsep zikir dalam tafsir al-Tustarī, diharapkan akan muncul 

pemahaman integratif yang tidak hanya bermanfaat dalam pengembangan ilmu 

tafsir, tetapi juga memberikan dampak praktis dalam pembinaan spiritual, 

pendidikan religi, dan terapi jiwa Islami yang lebih mendalam dan holistik. 

B. Rumusan Masalah 

Dari penjabaran latar belakang di atas, penulis ingin menganalisa secara 

mendalam tentang konsep zikir dalam tafsir al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Sahl al-

Tustarī dengan mengidentifikasi beberapa rumusan masalah sebagai berikut: 

1. Apa karakteristik tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm dan bagaimana penafsiran 

Sahl al-Tustarī terhadap ayat-ayat zikir dalam Al-Qur’an? 

2. Bagaimana perumusan dan konsep zikir Sahl al-Tustarī dalam tafsir Al-

Qur’ān al-‘Aẓīm? 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Tujuan utama yang ingin dicapai dalam penelitian ini adalah: 

1. Menjelaskan karakteristik tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm serta menunjukkan 

penafsiran Sahl al-Tustarī terhadap ayat-ayat zikir dalam Al-Qur’an. 

2. Menjelaskan perumusan dan konsep zikir Sahl al-Tustarī dalam tafsir Al-

Qur’ān al-‘Aẓīm. 

Sesuai dengan tujuan yang telah disebutkan di atas, maka penelitian ini 

memiliki kegunaan sebagai berikut:  



7 
 

 
 

1. Memberikan pemahaman dan wawasan tentang konsep zikir dalam tafsir 

Al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Sahl al-Tustarī. 

2. Menambah wawasan dalam kajian 'Ulūm al-Qurān, sehingga bermanfaat 

bagi para intelektual dan praktisi yang haus akan ilmu. 

3. Memberikan sumbangsih dalam bidang akademik sebagai referensi 

dalam proses pembelajaran. 

D. Kajian Pustaka 

Pada bagian ini penulis akan mengidentifikasi dan menganalisa hasil-hasil 

penting dari studi-studi sebelumnya yang berhubungan dengan konsep zikir dalam 

tafsir Al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Sahl al-Tustarī. Berdasarkan pencarian yang telah 

penulis lakukan, terdapat sejumlah karya sebelumnya yang berkaitan dengan 

penelitian ini, antara lain:  

1. Studi tentang Maqām dalam Tasawuf 

Pertama, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Ibnu 

Farhan, mahasiswa IAI Bunga Bangsa Cirebon, yang berjudul “Konsep 

Maqamat Dan Ahwal Dalam Perspektif Para Sufi,” pada tahun 2016.11 

Artikel ini membahas secara mendalam tentang konsep maqāmāt (tahapan-

tahapan spiritual) dan ahwāl (keadaan-keadaan batin) dalam tradisi tasawuf 

Islam. Penulis menyoroti bahwa tasawuf merupakan inti dari spiritualitas 

Islam, menekankan sisi esoteris dibandingkan dengan fikih yang bersifat 

eksoteris. Kajian ini juga menyoroti perdebatan tentang asal-usul tasawuf, 

 
11 Ibnu Farhan, “Konsep Maqamat Dan Ahwal Dalam Perspektif Para Sufi,” Yaqzhan 2, no. 

2 (2016): 153–72. 



8 
 

 
 

antara yang meyakini keasliannya dari ajaran Islam dan yang berpendapat 

ada pengaruh dari agama lain seperti Kristen dan Hindu. Perbedaannya 

dengan penelitian ini, artikel tersebut membahas maqāmāt dan ahwāl secara 

umum, tanpa mengelaborasi maqāmāt zikir secara khusus atau mendalam. 

Artikel ini tidak menelaah tafsir atau pemikiran satu tokoh sufi secara 

spesifik, sehingga kurang mendalam dalam aspek tafsir tematik. Artikel ini 

juga bersifat kompilatif dan historis, tidak melakukan analisis tematik 

mendalam pada ayat-ayat zikir dalam Al-Qur’an atau tafsir tertentu, 

sehingga tidak ada penjelasan detail mengenai ayat-ayat zikir dan 

bagaimana zikir dikembangkan atau diinterpretasi oleh mufassir tertentu 

seperti Sahl al-Tustarī. 

Kedua, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Tasmin 

Tangngareng, mahasiswa UIN Alauddin Makassar, yang berjudul “Puncak-

Puncak Capaian Sufistik Dalam Perspektif Metodologis,” pada tahun 

2017.12 Artikel ini membahas tentang capaian-capaian tertinggi dalam 

tasawuf (sufisme) dari sudut pandang metodologis. Tasawuf dipandang 

sebagai ekspresi keagamaan yang berfungsi menjaga dan menstabilkan 

komitmen moral serta iman seorang mukmin. Tujuan utama tasawuf adalah 

mendekatkan diri kepada Allah hingga mencapai puncak capaian sufistik 

seperti ittihād (penyatuan dengan Tuhan), melalui perjalanan spiritual yang 

panjang dan melelahkan, melewati berbagai maqām (tahapan) dan hāl 

 
12 Tasmin Tangngareng, “Puncak-Puncak Capaian Sufistik Dalam Perspektif Metodologis,” 

Jurnal Aqidah-Ta 8, no. 1 (2017): 83–97. 



9 
 

 
 

(keadaan batin). Perbedaannya, artikel ini membahas maqām secara umum 

dan hanya menyinggung zikir sebagai bagian dari amalan, tanpa eksplorasi 

mendalam tentang konsep zikir atau peranan zikir. Sedangkan penelitian ini 

nantinya menawarkan analisis tematik yang lebih spesifik pada konsep zikir 

dalam tafsir Sahl al-Tustarī, sehingga dapat mengisi kekosongan kajian 

mendalam yang belum disentuh artikel tersebut. 

Ketiga, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Miswar, 

Dosen Jurusan Pendidikan Agama Islam FITK UIN-SU Medan, yang 

berjudul “Maqamat (Tahapan Yang Harus Ditempuh Dalam Proses 

Bertasawuf),” pada tahun 2017.13 Artikel ini membahas secara sistematis 

konsep maqāmāt (jamak dari maqām) dalam tradisi tasawuf Islam, yakni 

tahapan-tahapan spiritual yang harus dilalui seorang sufi dalam perjalanan 

mendekatkan diri kepada Allah. Maqāmāt diartikan sebagai kedudukan atau 

derajat seorang hamba di hadapan Allah, yang dicapai melalui ibadah, 

mujahadah (perjuangan spiritual), riyadhah (latihan rohani), dan hubungan 

yang terus-menerus dengan Allah. Perjalanan ini bertujuan mencapai 

ma’rifah (pengenalan hakiki kepada Allah) sebagai puncak spiritualitas. 

Perbedaannya dengan penelitian ini, artikel Miswar bersifat umum dan 

membandingkan berbagai pendapat sufi, sedangkan penelitian ini fokus 

secara tematik pada konsep zikir dalam tafsir Sahl al-Tustarī. Artikel ini 

hanya menyinggung zikir sebagai bagian dari amalan, tidak menganalisis 

 
13 Miswar, “Maqamat (Tahapan Yang Harus Ditempuh Dalam Proses Bertasawuf),” Jurnal 

Ansiru PAI 1, no. 2 (2017): 8–19. 



10 
 

 
 

konsep zikir secara spesifik atau mendalam. Dan penelitian ini nantinya 

menawarkan telaah khusus pada ayat-ayat zikir, yang tidak dijumpai dalam 

artikel ini. 

Keempat, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Endang 

Sri Rahayu, mahasiswa Sekolah Tinggi Filsafat Islam (STFI) Sadra Jakarta, 

yang berjudul “Rekonstruksi Konsep Manusia Sempurna: Studi Atas 

Konsep Maqamat Dalam Tasawuf,” pada tahun 2018.14 Artikel ini 

membahas mengenai konsep manusia sempurna dari dua perspektif utama: 

Transhumanisme dan Tasawuf, dengan fokus pada konsep maqāmāt dalam 

Tasawuf. Kesempurnaan dalam perspektif sufi tidak bergantung pada 

materialitas, melainkan pada pencapaian tujuan Ilahi melalui maqāmāt dan 

ahwāl. Sehingga menurut artikel tersebut, konsep kesempurnaan sufi lebih 

toleran dan berpotensi dicapai oleh setiap manusia, berbeda dengan konsep 

materialistik Transhumanisme yang terbatas pada segelintir orang. 

Perbedaannya dengan penelitian ini, artikel ini lebih umum, membahas 

rekonstruksi konsep manusia sempurna melalui perbandingan 

Transhumanisme dan Tasawuf, serta menyajikan gambaran umum maqāmāt 

dan ahwāl. Sedangkan penelitian ini berfokus pada konsep zikir dan 

interpretasinya dalam Tafsir Al-Qur’an al-‘Aẓīm karya Sahl al-Tustarī, 

dengan studi tematik pada ayat-ayat zikir. 

 
14 Endang Sri Rahayu, “Rekonstruksi Konsep Manusia Sempurna: Studi Atas Konsep 

Maqamat Dalam Tasawuf,” Jurnal Emanasi, Jurnal Ilmu Keislaman Dan Sosial 1, no. 1 (2018): 1–

15. 



11 
 

 
 

Kelima, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh 

Mubassyirah Muhammad Bakry, Dosen IAIN Palopo, yang berjudul 

“Maqamat, Ahwal Dan Konsep Mahabbah Ilahiyah Rabi’ah Al-‘Adawiyah 

(Suatu Kajian Tasawuf),” pada tahun 2018.15 Artikel ini membahas tentang 

tasawuf, asal-usul perkembangannya, serta konsep maqāmāt dan ahwāl, 

dengan fokus khusus pada Rabi'ah al-'Adawiyah dan konsep mahabbah 

Ilahiyah (cinta ilahi) yang dipopulerkannya. Perbedaannya dengan 

penelitian ini, artikel tersebut memberikan tinjauan umum tentang tasawuf, 

maqāmāt, dan ahwāl, dengan penekanan khusus pada konsep mahabbah 

Ilahiyah yang dipopulerkan oleh Rabi'ah al-'Adawiyah. Sedangkan 

penelitian ini berfokus pada konsep zikir dan bagaimana konsep ini 

diinterpretasikan dalam Tafsir Al-Qur’an al-‘Aẓīm karya Sahl al-Tustarī. 

Penelitian ini menggunakan studi tematik yang mendalam terhadap satu 

praktik spiritual (zikir) dalam konteks tafsir sufi. 

Keenam, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Dian 

Ardiyani, Fasilitator Baitul Arqom Universitas Muhammadiyah Surakarta, 

yang berjudul “Maqam-Maqam Dalam Tasawuf, Relevansinya Dengan 

Keilmuan Dan Etos Kerja,” pada tahun 2018.16 Artikel ini membahas 

konsep maqāmāt (tingkatan spiritual) dalam tasawuf, relevansinya dengan 

pengembangan keilmuan, dan hubungannya dengan etos kerja di era 

modern. Baginya, perjalanan maqāmāt dalam tasawuf memiliki pengaruh 

 
15 Mubassyirah Muhammad Bakry, “Maqamat, Ahwal Dan Konsep Mahabbah Ilahiyah 

Rabi’ah Al-‘Adawiyah (Suatu Kajian Tasawuf),” Jurnal Al-Asas 1, no. 2 (2018): 76–101. 
16 Dian Ardiyani, “Maqam-Maqam Dalam Tasawuf, Relevansinya Dengan Keilmuan Dan 

Etos Kerja,” Suhuf 30, no. 2 (2018): 168–77. 



12 
 

 
 

besar terhadap perkembangan ilmu lain dan saling berkaitan. Tasawuf 

adalah ruh yang memberikan semangat untuk giat bekerja, mencari rezeki 

halal, dan tidak menghalalkan segala cara. Ini adalah ruh insan kamil yang 

memancarkan nilai tauhid dan mencari ridha Allah. Perbedaannya, artikel 

yang ditulis oleh Dian membahas berbagai maqām dan ahwāl secara 

deskriptif, serta mengaitkannya dengan dua bidang besar (keilmuan dan etos 

kerja). Sedangkan penelitian ini berfokus hanya pada konsep zikir dan 

bagaimana ayat-ayat zikir diinterpretasikan dalam Tafsir Al-Qur’an al-

‘Aẓīm karya Sahl al-Tustarī. 

Ketujuh, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Akhdiat, 

dkk, mahasiswa STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh, yang berjudul 

“Maqam Tawakkal Dalam Al-Quran (Kajian Perspektif Imam Alusi Dalam 

Tafsir Ruhul Ma’ani Fi Tafsir Al-Quran Al-’Azim Wa Sab’i Al-Matsani),” 

pada tahun 2021.17 Artikel ini mengkaji konsep tawakkal (berserah diri 

kepada Allah) dari perspektif Imam Alusi dalam kitab tafsirnya, Ruh al-

Ma’ani. Tawakkal menurut Imam Alusi: berpegang, memercayakan, 

menyerahkan urusan hanya kepada Allah, namun tetap berusaha maksimal. 

Iman dan tawakkal adalah dua hal yang tak terpisahkan, tawakkal adalah 

syarat terealisasinya iman dan penyempurna keimanan. Perbedaan 

mendasar dari keduanya, fokus kajian (maqām tawakkal vs konsep zikir), 

 
17 Akhdiat, Siti Nurkhafifah Marisa, and Muhammad Faisal, “Maqam Tawakkal Dalam Al-

Quran (Kajian Perspektif Imam Alusi Dalam Tafsir Ruhul Ma’ani Fi Tafsir Al-Quran Al-’Azim Wa 

Sab’i Al-Matsani),” Basha’ir: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir 1, no. 1 (2021): 117–34. 



13 
 

 
 

tokoh dan kitab tafsir yang dikaji (Al-Alusi vs Sahl al-Tustarī), dan fokus 

analisis ayat (ayat-ayat tawakkal vs ayat-ayat zikir) dalam Al-Qur’an. 

Kedelapan, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh 

Happid, dkk, mahasiswa UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten, yang 

berjudul “Maqam Dan Ahwal Dalam Tasawuf: Dinamika Perjalanan 

Spiritual Menuju Kedudukan Tinggi Di Hadapan Tuhan,” pada tahun 

2025.18 Artikel ini membahas konsep maqām dan ahwāl dalam tasawuf 

sebagai bagian dari perjalanan spiritual seorang sufi menuju kedekatan 

dengan Tuhan. Maqām (tingkatan dicapai melalui ibadah dan penyucian 

diri) dan ahwāl (kondisi spiritual anugerah Ilahi) saling berinteraksi dalam 

membentuk pengalaman batin sufi. Keduanya relevan di kehidupan modern 

sebagai jalan menuju keseimbangan spiritual, disiplin diri, refleksi, dan 

penerimaan keadaan hidup dengan kesadaran akan Tuhan. Perbedaannya, 

artikel ini memberikan tinjauan umum dan deskriptif tentang berbagai 

maqām dan ahwāl, serta dinamika interaksinya. Sedangkan penelitian ini 

berfokus pada satu aspek maqām yaitu zikir dan bagaimana konsep ini 

diinterpretasikan dalam satu karya tafsir tertentu Tafsir Al-Qur'an Al-'Aẓīm 

karya Sahl al-Tustarī. 

2. Studi tentang Ayat-ayat Zikir dalam Al-Qur’an 

Pertama,  karya tulis berupa skripsi yang ditulis oleh Qowiyuddin, 

yang diajukan untuk memperoleh gelar sarjana pada UIN Sunan Kalijaga 

 
18 Happid, Raya Apdilla Apdilla, and Maftuh Ajmain, “Maqam Dan Ahwal Dalam Tasawuf: 

Dinamika Perjalanan Spiritual Menuju Kedudukan Tinggi Di Hadapan Tuhan,” Pandawa: Jurnal 

Pendidikan Dan Dakwah 7, no. 2 (2025): 1–9. 



14 
 

 
 

Yogyakarta, yang berjudul “Epistemologi Tafsir Ayat-ayat Zikir (Studi Kitab 

Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm Karya Ibnu ‘Arabi,” pada tahun 2018.19 Penelitian 

Qowiyuddin mengungkapkan bahwa ayat-ayat zikir dalam kitab Tafsīr al-

Qur’ān al-Karīm karya Ibnu ‘Arabi menunjukkan berbagai konsep zikir 

dengan penafsiran esoteris. Penafsiran terhadap Qs, Al-Baqarah (2): 152 

misalnya, menunjukan hubungan antara zikir manusia dan zikir Allah. 

Sementara itu, Qs. Al-Baqarah (2): 203 menjelaskan zikir billah bagi yang 

telah mencapai tauhid żāt. Penafsiran Qs. Al-Ahzab (33): 41 mengungkap 

metode zikir sesuai maqāmat. Terakhir, Qs. Al Ankabut (29): 45 

menekankan bahwa zikir utama adalah zikir żāt pada maqām fana’ dan 

shalat al-haqq pada maqām baqa’. Semua penafsiran Ibnu ‘Arabi ini berasal 

dari isyārah khafiyyah yang disajikan secara filosofis, yang disebut sebagai 

tafsir sufi isyāri. Perbedaannya dengan penelitian ini adalah penelitian 

Qowiyuddin membahas Ibnu ‘Arabi, sementara penelitian ini berfokus pada 

tafsir Sahl al-Tustarī. Penelitian ini juga menggunakan pendekatan tematik 

untuk mengkaji konsep zikir secara menyeluruh dalam tafsir al- Tustarī 

bukan hanya pada ayat-ayat tertentu. Penelitian ini akan menelusuri secara 

spesifik konsep zikir, sedangkan penelitian sebelumnya lebih menyoroti 

epistemologi dan metode penafsiran. 

Kedua, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Ahmed 

Zarenggi Ar Ridho dan Safira Malia Hayati, yang berjudul “Konsep Zikir 

 
19 Qowiyuddin, “Epistemologi Tafsir Ayat-Ayat Zikir (Studi Kitab Tafsīr Al-Qur’ān Al-

Karīm Karya Ibnu ‘Arabi” ( Skripsi., UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018). 



15 
 

 
 

Sufistik dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim Karya Mulla Sadra,” pada tahun 

2022.20 Jurnal ini membahas mengenai zikir yang ditafsirkan secara sufistik 

oleh Mulla Sadra, di mana ia menegaskan bahwa zikir merupakan proses 

spiritual yang melibatkan penyatuan antara penzikir dan yang dizikirkan, 

sehingga berdampak positif pada kesehatan jiwa. Artikel ini juga mengkaji 

konsep zikir sufistik dalam tafsir Mulla Sadra dengan menekankan integrasi 

antara tasawuf praktis dan teoritis melalui pendekatan hermeneutika wujūdī. 

Perbedaannya, jurnal ini menggunakan tafsir sufistik dengan fokus pada 

tokoh lain seperti Mulla Sadra, sedangkan penelitian ini nantinya akan fokus 

secara spesifik pada konsep zikir dalam tafsir Sahl al-Tustarī. Artikel 

tersebut lebih menonjolkan aspek filsafat eksistensi dan integrasi tasawuf 

praktis-teoritis dari Mulla Sadra, sedangkan penelitian ini berfokus pada 

tafsir Sahl al-Tustarī dalam penjelasan konsep zikir. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan tematik yang lebih sistematis dalam mengkaji 

ayat-ayat zikir, bukan sekadar analisis ayat tertentu sebagaimana dilakukan 

dalam artikel tersebut. 

Ketiga, karya tulis berupa skripsi yang ditulis oleh Maulana Malik 

Ibrohim, yang diajukan untuk memperoleh gelar sarjana pada UIN 

Walisongo Semarang, yang berjudul “Penafsiran Ayat-ayat Dzikir dalam 

Al-Qur’an (Studi Komparatif Tafsir Rūhul Ma’ani dan Al-Misbah),” pada 

 
20 Ahmed Zaranggi Ar Ridho and Safira Malia Hayati, “Konsep Zikir Sufistik Dalam Tafsir 

Al-Qur’an Al-Karim Karya Mulla Sadra,” Journal of Sufism and Psychotherapy 2, no. 2 (2022): 

167–82. 



16 
 

 
 

tahun 2023.21 Penelitian ini mengkaji penafsiran ayat-ayat zikir menurut dua 

tokoh besar, Al-Alusi dan M. Quraisy Shihab. Fokus utamanya adalah 

bagaimana kedua mufasir tersebut menafsirkan ayat-ayat zikir, serta 

persamaan dan perbedaan di antara keduanya. Keduanya sepakat bahwa 

zikir bukan hanya aktivitas lisan, melainkan harus dihayati dan 

diimplementasikan dalam kehidupan untuk mencapai ketenangan dan 

kedekatan dengan Allah. Akan tetapi, al-Alusi lebih menekankan aspek 

sufistik dan kedalaman pengalaman spiritual, sedangkan Quraisy Shihab 

lebih menyoroti aspek implementasi sosial dan relevansi dzikir dalam 

kehidupan modern. Perbedaannya dengan penelitian ini, skripsi tersebut 

membandingkan dua tokoh mufassir, sedangkan penelitian ini fokus pada 

mufassir Sahl al-Tustarī, seorang tokoh sufi klasik. Penelitian ini juga akan 

mengkaji konsep zikir secara menyeluruh yang terdapat dalam tafsir al-

Tustarī, bukan sekadar membandingkan penafsiran ayat-ayat tertentu seperti 

yang dilakukan dalam skripsi tersebut. 

Keempat, karya tulis berupa tesis yang ditulis oleh Khairul Umam, 

yang diajukan untuk memperoleh gelar magister pada UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, yang berjudul “Analisis Ayat-ayat tentang Zikir dalam 

Tafsir Al-Imam Al-Ghazali Karya Al-Rihan,” pada tahun 2019.22 Penelitian 

ini membahas tentang zikir menurut Imam Al-Ghazali berdasarkan karya 

Al-Rihani di Tafsîr al-Imam al-Ghazali. Al-Ghazali melihat zikir sebagai 

 
21 Maulana Malik Ibrohim, “Penafsiran Ayat-Ayat Dzikir Dalam Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Tafsir Rūhul Ma’ani Dan Al-Misbah)” (Skripsi., UIN Walisongo Semarang, 2023). 
22 Khairul Umam, “Analisis Ayat-Ayat Tentang Zikir Dalam Tafsir Al-Imam Al-Ghazali 

Karya Al-Rihan” (Tesis., UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019). 



17 
 

 
 

pusat hubungan antara hamba dan Tuhan, lebih dari sekadar ucapan, tetapi 

sebuah praktik untuk menghadirkan Allah dalam hati melalui zikir lisan dan 

batin. Zikir memiliki fungsi untuk membersihkan jiwa, menenangkan hati, 

dan melindungi dari godaan. Ia juga mengklasifikasikan berbagai tingkatan 

zikir dan menerapkan metodologi tafsir yang menyeluruh, menggunakan 

Al-Qur'an, Hadis, pendapat sahabat dan tabi'in, serta rasio yang mengikuti 

kaidah. Secara keseluruhan, tesis tersebut menyoroti kedalaman pemikiran 

Al-Ghazali yang menggabungkan teologi, fikih, dan tasawuf dalam 

memahami zikir. Perbedaannya dengan penelitian ini, tesis tersebut lebih 

fokus pada tokoh al-Ghazali, sedangkan penelitian ini fokus pada Sahl al-

Tustarī dan kitab tafsirnya. Penelitian terdahulu lebih menggunakan Tafsir 

al-Ghazali karya Al-Rihani, yang merupakan kompilasi dari berbagai karya 

Al-Ghazali.  Sedangkan penelitian ini menggunakan Tafsīr al-Qur’ān al-

‘Aẓīm karya Sahl al-Tustarī secara langsung. Kemudian dalam tesis tersebut 

juga mengkaji konsep zikir al-Ghazali yang mencakup aspek lisan, hati, dan 

anggota badan, serta implikasinya dalam kehidupan sehari-hari dan pahala. 

Sedangkan penelitian ini mengkaji konsep zikir dalam tafsir al-Tustarī. Ini 

menunjukkan bahwa penelitian ini nantinya akan mendalami aspek-aspek 

spiritual dan tahapan-tahapan dalam konsep zikir menurut perspektif 

sufistik Sahl al-Tustari. 

Kelima, karya tulis berupa tesis yang ditulis oleh Nadiah Azizah, 

yang diajukan untuk memperoleh gelar magister pada UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau, yang berjudul “Memahami Ayat-ayat Zikir Melalui Metode 



18 
 

 
 

Ma’na Cum Maghza,” pada tahun 2024.23 Penelitian Nadiah 

mengeksplorasi ayat-ayat zikir dengan pendekatan Ma’na Cum Maghza dan 

menunjukkan bahwa zikir merupakan aktivitas spiritual yang mendalam, 

melebihi sekadar tindakan ritual, meliputi pemikiran, penguatan keyakinan, 

dan keseimbangan dalam hidup. Zikir terbukti efektif untuk mengatasi 

tekanan serta menjaga moralitas di zaman sekarang, dan juga mengajarkan 

keseimbangan antara praktik ibadah dan kehidupan sehari-hari. Metode 

Ma’na Cum Maghza berhasil menempatkan makna zikir dalam konteks 

sejarah hingga signifikansinya saat ini, memperlihatkan berbagai cara untuk 

mengingat Allah demi memperkuat iman. Perbedaannya, tesis Nadiah 

memusatkan perhatiannya pada pentingnya zikir dalam self-healing di 

zaman sekarang, dengan menganalisis ayat-ayat zikir melalui perspektif 

tafsir kontemporer dengan teknik Ma'na Cum Maghza. Di sisi lain, 

penelitian ini akan mengeksplorasi gagasan tentang konsep zikir yang 

merupakan tahap-tahap spiritual dalam praktik berzikir terutama melalui 

tafsir sufi klasik al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Sahl al-Tustarī. Perbedaannya 

terletak pada penekanannya (relevansi zaman sekarang vs tahapan spiritual 

sufistik), sumber primer yang digunakan (tafsir modern vs tafsir sufi klasik), 

dan tokoh yang diteliti (mufasir modern vs sufi awal). 

3. Tafsir Sahl al-Tustarī 

 
23 Nadiah Azizah, “Memahami Ayat-Ayat Zikir Melalui Metode Ma’na Cum Maghza” 

(Tesis., UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2024). 



19 
 

 
 

Pertama, karya tulis berupa disertasi yang ditulis oleh Moh. 

Safrudin, yang diajukan untuk memberoleh gelar doktor pada UIN Sunan 

Ampel Surabaya, yang berjudul “Konstruksi Mahabbah dalam Tafsir Al-

Qur’an al-Azim Karya Sahl bin ‘Abd’ Allah al-Tustarī Terintegrasi dengan 

Psikologi Humanistik Abraham Maslow,” pada tahun 2022.24 Disertasi ini 

mengkaji konstruksi konsep mahabbah dalam Tafsir Al-Qur’an al-Azim 

karya Sahl al-Tustarī dengan mengintegrasikan perspektif psikologi 

humanistik Abraham Maslow. Safrudin menemukan bahwa mahabbah 

menurut Sahl al-Tustarī adalah ketundukan hati dan ketaatan anggota badan 

terhadap perintah Allah dan Rasul-Nya serta menjauhi larangan-Nya. 

Praktik mahabbah diwujudkan melalui cinta kepada Allah dan Rasul, zuhud 

terhadap dunia, mengikuti kitab dan sunnah, serta menjaga diri dari syahwat. 

Disertasi ini juga menunjukkan bahwa konsep mahabbah al-Tustarī dapat 

diintegrasikan dengan hierarki kebutuhan Maslow, mulai dari kebutuhan 

fisiologis hingga aktualisasi diri. Perbedaannya, penelitian Safrudin 

berfokus pada konsep mahabbah dan integrasinya dengan psikologi 

humanistik, sedangkan penelitian ini akan fokus pada konsep zikir dalam 

tafsir Sahl al-Tustarī dengan menggunakan pendekatan tematik pada ayat-

ayat zikir. Penelitian ini akan lebih menyoroti aspek zikir sebagai proses 

spiritual bertingkat yang berdampak langsung bagi kondisi jiwa manusia, 

bukan sekadar cinta atau kebutuhan psikologis. 

 
24 Moh Safrudin, “Konstruksi Mahabbah Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Sahl Bin 

‘Abd’ Allah Al-Tustari Terintegrasi Dengan Psikologi Humanistik Abraham Maslow” (Disertasi., 

UIN Sunan Ampel Surabaya, 2022). 



20 
 

 
 

Kedua, karya tulis berupa skripsi yang ditulis oleh Roshfi Roshifah, 

yang diajukan untuk memperoleh gelar sarjana pada UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, yang berjudul “Keluhuran Akhlak Rasulullah SAW. 

Perspektif Tafsir Sufi Sahl al-Tustarī,” pada tahun 2018.25 Skripsi ini 

menyoroti aspek moral dan etika (akhlak) Nabi Muhammad sebagai teladan 

yang diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-hari serta solusi atas krisis 

moral masyarakat modern, dengan berbasis pada penafsiran sufistik Sahl al-

Tustarī. Perbedaannya, penelitian ini berfokus pada konsep zikir dalam 

tafsir Sahl al-Tustarī, sehingga lebih menekankan pada aspek spiritual. 

Perbedaan mendasar terletak pada fokus tema (akhlak vs konsep zikir), 

tujuan utama (pembinaan moral vs penjernihan hati), dan relevansi aplikatif 

terhadap isu kontemporer (krisis moral vs krisis psikologis). 

Ketiga, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Baihaki dan 

Nor Faridatunnisa, mahasiswa IAIN Palangkaraya, yang berjudul “Telaah 

Tafsir Sufistik: Studi Atas Penafsiran Ayat-ayat Tentang Nur dalam Tafsir 

Al-Qur’an Al-‘Azhim Karya Sahal Al-Tustarī,” pada tahun 2020.26 Jurnal ini 

membahas penafsiran ayat-ayat tentang nur (cahaya) dalam Tafsir Al-

Qur’an al-‘Azhim karya Sahl al-Tustarī, dengan menyoroti pentingnya 

konsep nur dalam pencerahan jiwa manusia menurut perspektif sufi. Nur 

dipandang sebagai unsur sentral yang memungkinkan manusia menyingkap 

 
25 Roshfi Roshifah, “Keluhuran Akhlak Rasulullah SAW. Perspektif Tafsir Sufi Sahl Al-

Tustari” (Skripsi., UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018). 
26 Baihaki and Nor Faridatunnisa, “Telaah Tafsir Sufistik: Studi Atas Penafsiran Ayat-Ayat 

Tentang Nur Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-‘Azhim Karya Sahal Al-Tustari,” Ilmu Ushuluddin 19, no. 

2 (2020): 106–23. 



21 
 

 
 

makna batin dari ayat-ayat Al-Qur’an, di mana makna batin ini hanya dapat 

diakses oleh orang yang jiwanya bersih melalui anugerah nur dari Allah. 

Perbedaan utamanya terletak pada fokus utama, jurnal ini membahas 

mengenai simbolik dari nur sebagai kunci pencerahan jiwa, sedangkan 

penelitian ini akan membahas mengenai konsep zikir yang berfokus pada 

ayat-ayat zikir yang terdapat dalam tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim karya Sahl 

al-Tustarī.  

Keempat, karya tulis berupa tesis yang ditulis oleh Rijalallah, yang 

diajukan untuk memperoleh gelar magister pada UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau, yang berjudul “Menemukan Muatan Sufi Isyari dalam Tafsir Al-

Qur’an Al-Azim Karya al-Tustarī (Studi Tematik Ayat-ayat Sabar),” pada 

tahun 2024.27 Tesis ini mengkaji penafsiran Sahl al-Tustarī terhadap ayat-

ayat Al-Qur’an yang bertema sabar, dengan pendekatan sufistik yang 

menekankan pada peran sabar sebagai maqām dalam perjalanan spiritual, 

serta solusi menghadapi ujian hidup secara umum. Meskipun sama-sama 

membahas mengenai tafsir Al-Qur’an al-‘Azhim karya Sahl al-Tustarī, akan 

tetapi penelitian ini memiliki fokus yang berbeda dari penelitian 

sebelumnya. Perbedaannya, penelitian ini akan berfokus pada konsep zikir 

sebagai tahapan spiritual seorang hamba, dengan mengumpulkan ayat-ayat 

zikir sebagai tema utama yang akan dikaji. 

 
27 Rijalallah, “Menemukan Muatan Sufi Isyari Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya Al-

Tustari (Studi Tematik Ayat-Ayat Sabar)” (Tesis., UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2024). 



22 
 

 
 

Kelima, karya tulis berupa artikel jurnal yang ditulis oleh Ahmad Ali 

Fikri dan Yusuf Rahman, mahasiswa dan dosen UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, yang berjudul “Pandangan Sahl Al-Tustarī Terhadap Al-Qur’an 

Dalam Tafsīr Al-Qur’ān Al-ʿAẓīm,” pada tahun 2023.28 Artikel ini mengkaji 

pandangan Sahl al-Tustarī terhadap Al-Qur’an, khususnya dalam karyanya 

Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Pandangan al-Tustarī terhadap Al-Qur’an: 

kalām Allah yang qadīm (bukan makhluk), indah zahir dan dalam batin, 

memuat penjelasan hukum dan moral, berbahasa Arab, jalan menuju Allah, 

mengandung nama dan sifat Allah, diturunkan dalam lima bagian, dan 

memiliki empat level makna (ẓāhir, bāṭin, ḥadd, maṭla‘). Perbedaannya, 

artikel ini mengkaji pandangan umum al-Tustarī terhadap Al-Qur’an itu 

sendiri (sebagai kitab suci, sifat-sifatnya, proses pewahyuan, dan level 

maknanya). Sedangkan penelitian ini mengkaji konsep spesifik zikir dalam 

tafsir al-Tustarī dengan menggunakan studi tematik yang lebih terfokus 

pada satu praktik spiritual dan bagaimana ia dijelaskan melalui ayat-ayat Al-

Qur’an. Meski keduanya mengkaji tokoh dan kitab tafsir yang sama, akan 

tetapi pembahasan yang dianalisis berbeda.  

E. Kerangka Teori 

Dalam mengkaji konsep zikir dalam tafsir Sahl al-Tustarī, penelitian ini 

menggunakan landasan teoretis yang berpijak pada dua bidang utama, yaitu ilmu 

tafsir, khususnya tafsir tematik (tafsīr mauḍū‘ī) dan tafsir isyārī. Keduanya akan 

 
28 Ahmad Ali Fikri Fikri and Yusuf Rahman, “Pandangan Sahl Al-Tustarī Terhadap Al-

Qur’an Dalam Tafsīr Al-Qur’ān Al-ʿAẓīm,” Refleksi 22, no. 1 (2023): 49–78. 



23 
 

 
 

menjadi alat analisis untuk membaca kedalaman makna ayat-ayat zikir dan 

mengungkap struktur batiniah yang terkandung dalam penafsiran Sahl al-Tustarī. 

Secara umum, tafsir tematik (tafsīr mauḍūʿī) merupakan metode penafsiran 

Al-Qur’an dengan menghimpun seluruh ayat yang berkaitan dengan satu tema 

tertentu, kemudian dianalisa secara komprehensif untuk memahami pesan Al-

Qur’an tentang tema tersebut.29 Menurut ‘Abd al-Ḥayy al-Farmawī dalam kitabnya 

al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mauḍū’ī: Dirāsah Manhajiyyah Mauḍū’iyyah 

menjelaskan bahwasanya tafsīr mauḍūʿī memiliki dua model kajian  dalam 

menelaah ayat-ayat Al-Qur’an. Model pertama, dengan menelaah satu surat secara 

utuh kemudian menjelaskan makna-maknanya, baik yang bersifat umum ataupun 

khusus, serta menguraikan hubungan antar bagian yang ada hingga membentuk satu 

kesatuan pesan yang padu. Model kedua, dengan mengumpulkan beberapa ayat dari 

berbagai surat yang memiliki tema serupa, lalu disusun dan dianalisa menjadi satu 

pembahasan yang menyeluruh.30 Dalam penelitian ini, model yang akan digunakan 

adalah model kedua karena tema yang diangkat adalah zikir. Dengan metode ini, 

ayat-ayat tentang zikir diidentifikasi dan dikaji dengan tujuan mencari benang 

merah serta pola spiritual yang tersirat maupun tersurat dalam ayat-ayat tersebut. 

Namun, karena pendekatan tafsir biasa sering kali hanya menyoroti aspek 

linguistik, tekstual, atau normatif dari ayat, maka penelitian ini melengkapinya 

dengan pendekatan tafsir isyārī. Tafsir isyārī adalah corak penafsiran yang 

 
29 Mustafa Muslim, Mabahits Fi Al-Tafsir Al-Maudhui (Beirut: Dar al-Qalam, 1989), 16. 
30 ‘Abd al-Ḥayy Al-Farmawī, Al-Bidāyah Fī Al-Tafsīr Al-Mauḍū’ī: Dirāsah Manhajiyyah 

Mauḍū’iyyah (Mesir: Maktabah Jumhuriyyah, 1977), 51-52. 



24 
 

 
 

menekankan makna batiniah (esoteris) dari ayat-ayat Al-Qur’an.31 Tafsir ini lazim 

dilakukan oleh para sufi atau individu-individu yang dipilih oleh Tuhan dan tidak 

dapat dilakukan oleh sebagian besar manusia.32 Para sufi membaca ayat-ayat Al-

Qur’an tidak hanya berdasarkan makna harfiah, melainkan juga melalui 

pengalaman ruhani, intuisi, dan penyaksian batiniah terhadap kebenaran ilahiah.33 

Tafsir al-Tustarī merupakan salah satu contoh paling awal dari tafsir jenis ini, 

sehingga sangat relevan dijadikan sebagai sumber primer dalam penelitian ini. 

Selain itu, penelitian ini dibingkai oleh kerangka filsafat ilmu yang 

mencakup tiga dimensi utama: hakikat (ontologi), cara memperoleh pengetahuan 

(epistemologi), dan nilai (aksiologi). Dari sisi hakikat, zikir dipahami bukan semata 

sebagai aktivitas verbal, tetapi sebagai realitas kesadaran batin yang 

menghubungkan manusia dengan kehadiran Tuhan.34 Oleh karena itu, zikir 

diposisikan sebagai kondisi eksistensial hati yang hidup, sadar, dan terarah kepada 

Allah, sehingga ia memiliki kedudukan ontologis sebagai pusat kehidupan ruhani 

manusia. 

Dari sisi cara mengetahui, zikir dipahami sebagai jalan pengetahuan batin 

(ma‘rifah) yang tidak hanya bertumpu pada nalar dan bahasa, tetapi juga pada 

kehadiran hati, penyaksian, dan pengalaman spiritual.35 Penafsiran al-Tustarī 

 
31 M. Afifudin Dimyathi, Ilm Al-Tafsir Ushuluhu Wa Manahijuhu (Sidoarjo: Lisan Arabi, 

2016), 161. 
32 Muhammad, Membumikan Ulumul Qur’an, 181. 
33 Abu al-Qasim Abdul Karim bin Hawazin Al-Qusyairi, Tafsir Al-Qusyairi, vol. 1 (Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2007), 5. 
34 Mohammad Anwar Syarifuddin, Pesan Simbolik Al-Qur’an Dalam Tafsir at-Tustari, 146. 
35 Muhammad Auli Rahman, Anugrah Ilahi, and Agustiar, “Zikir Dalam Al-Qur’an: Kajian 

Tafsir Maudhu‘I Tentang Dimensi Spiritual, Etis, Dan Praksis Sosial,” Al-Muqaddimah 2, no. 1 

(2026): 102. 



25 
 

 
 

menunjukkan bahwa pemahaman terhadap ayat-ayat zikir lahir dari pertemuan 

antara teks wahyu dan pengalaman kesadaran ruhani, sehingga pengetahuan tentang 

zikir bersifat integratif: menggabungkan wahyu, akal, dan intuisi spiritual. 

Sementara dari sisi nilai, zikir memiliki fungsi transformatif dalam 

kehidupan manusia. Ia tidak hanya bermakna secara teoretis, tetapi membentuk 

orientasi hidup, etika, dan ketenangan batin. Zikir menumbuhkan kesadaran akan 

pengawasan Tuhan, melahirkan kerendahan hati, keikhlasan, dan ketundukan, serta 

menjadi sumber ketenteraman jiwa.36 Dengan demikian, penafsiran al-Tustarī atas 

ayat-ayat zikir tidak hanya memberikan pemahaman tentang makna, tetapi juga 

menawarkan nilai praksis yang relevan bagi pembinaan spiritual dan moral 

manusia. 

Dengan menggabungkan metode tafsir tematik (tafsīr mauḍūʿī), pendekatan 

tafsir isyārī, serta kerangka hakikat, cara mengetahui, dan nilai, penelitian ini 

berupaya menyusun peta pemahaman yang utuh mengenai zikir dalam Al-Qur’an 

menurut Sahl al-Tustarī. Tujuannya bukan hanya untuk melihat bagaimana al-

Tustarī menafsirkan ayat-ayat tersebut, tetapi juga untuk memahami relevansi 

konsep zikir terhadap kebutuhan spiritual manusia modern, yang haus akan 

kedalaman, ketenangan, dan kesadaran diri yang sejati. 

F. Metodologi Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Untuk mendapatkan informasi yang relevan dengan topik penelitian, 

penulis menerapkan metode studi pustaka (library research), yaitu penulis 

 
36 Al-Tustarī, Tafsir Al-Tustari, 127. 



26 
 

 
 

berusaha mengumpulkan dan mendapatkan data serta informasi dari 

berbagai sumber literatur.37 Kemudian semua materi yang diperlukan akan 

dikumpulkan sesuai dengan tema yang akan diulas. 

2. Sumber Penelitian 

Kajian yang dijadikan sumber data terbagi menjadi dua bagian, yaitu 

primer dan sekunder. Sebagai sumber primer, penulis menggunakan tafsir 

Al-Qur’an al-‘Aẓim karya Sahl al-Tustarī, dengan fokus meneliti pada ayat-

ayat yang mengandung kata zikir dalam Al-Qur’an. Kemudian yang 

menjadi sumber sekunder adalah buku-buku, jurnal, artikel ilmiah berupa 

tesis, disertasi dan lain sebagainya yang berkaitan dengan ilmu tafsir, 

tasawuf, dan studi tentang zikir. Literatur dan karya-karya akademik 

terdahulu yang berkaitan dengan masalah yang sedang diteliti juga 

diperlukan sebagai perbandingan atau penguat teori. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penelitian ini, teknik yang digunakan untuk mengumpulkan 

data adalah dokumentasi terhadap teks-teks primer maupun sekunder. 

Teknik ini merupakan cara mengumpulkan data yang dilakukan dengan 

kategorisasi dan klasifikasi bahan-bahan tertulis yeng berhubungan dengan 

masalah penelitian. 

 
37 Salim Ashar and Dian Erwanto, Metodologi Penelitian Tafsir Al-Qur’an (Yogyakarta: CV. 

Bintang Semesta Media, 2023), 16. 



27 
 

 
 

a. Memilih atau menetapkan masalah yang akan dikaji. Kata zikir 

yang terdapat dalam Al-Qur’an adalah topik yang diangkat dalam 

penelitian. 

b. Melacak dan menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan 

masalah yang telah ditetapkan. 

c. Menganalisa makna-makna yang terkandung dalam ayat-ayat 

terkait menurut tafsir Al-Qur’an al-‘Azim karya Sahl al-Tustari. 

d. Mengaitkan penafsiran Sahl al-Tustari mengenai ayat-ayat zikir 

dalam Al-Qur’an dengan konsep zikir. 

4. Teknik Analisis Data 

Dalam menulis penelitian ini, penulis menggunakan penelitian 

kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analisis, pendekatan yang 

memaparkan atau menggambarkan terlebih dahulu maksud dari suatu teks 

tafsir sebagai gambaran awal yang berlanjut dengan memberikan analisa.38 

Dalam penelitian ini, penulis berusaha menganalisa penafsiran yang 

diberikan oleh Sahl al-Tustarī tentang ayat-ayat zikir dalam Al-Qur’an yang 

menjadi salah satu tahapan ruhani seorang hamba dalam menuju Tuhannya, 

kemudian menganalisa dengan mengaitkan antar penafsiran ayat dan 

struktur atau tahapan dalam zikir. 

G. Sistematika Pembahasan 

 
38 Sahiron Syamsuddin, “Pendekatan Dan Analisis Dalam Penelitian Teks Tafsir: Sebuah 

Overview,” Suhuf 12, no. 1 (2019): 140. 



28 
 

 
 

Untuk memberikan arah yang sistematis dalam penyusunan penelitian ini, 

pembahasan tesis akan dibagi ke dalam lima bab utama, masing-masing disusun 

secara berurutan dan saling berkaitan, sebagai berikut: 

Bab I, Pendahuluan. Bab ini memuat latar belakang masalah yang 

menjelaskan urgensi kajian terhadap konsep zikir dalam tafsir Sahl al-Tustarī, serta 

menjelaskan posisi penting pendekatan tafsir sufistik dalam memahami ayat-ayat 

zikir. Bab ini juga memuat perumusan masalah, tujuan dan kegunaan penelitian, 

kajian pustaka, kerangka teori, metodologi penelitian yang meliputi jenis, 

pendekatan, dan teknik analisis data, serta sistematika pembahasan sebagai penutup 

bab. 

Bab II, Tinjauan Umum Tentang  Konsep Zikir Dalam Tafsir Sufi. Bab ini 

menyajikan pengertian mengenai hakikat, metode pemahaman, dan nilai zikir 

dalam tradisi tasawuf, menjelaskan maqāmāt dalam tasawuf, jenis-jenis maqāmāt 

dan menjabarkan pengertian tentang tafsir isyārī dan prinsip-prinsipnya, serta posisi 

tafsir Sahl al-Tustarī dalam tradisi tafsir sufistik. 

Bab III, Biografi Mufassir dan Profil Kitab Tafsir. Bab ini memaparkan 

tentang riwayat hidup mufassir dan gambaran kitab tafsirnya. Pada bagian ini, 

penulis akan menguraikan perjalanan hidup Sahl al-Tustarī yang meliputi aspek-

aspek kehidupan, pendidikan, guru-guru dan murid-muridnya, serta karya-karya 

yang dihasilkan. Di bagian ini juga, penulis akan menjelaskan tentang profil tafsir 

Al-Qur’an al-‘Aẓim dan juga karakteristiknya yang merupakan karya monumental 

dari Sahl al-Tustarī. 



29 
 

 
 

Bab IV, Konsep Zikir dalam Tafsir Al-Qur’an al-‘Aẓim. Bab ini merupakan 

inti dari penelitian. Di dalamnya dilakukan klasifikasi ayat-ayat zikir dalam Al-

Qur’an, diikuti dengan analisa terhadap bagaimana Sahl al-Tustarī menafsirkan 

ayat-ayat tersebut, sehingga mampu menggambarkan zikir secara konseptual dan 

berlandas. 

Bab V, Penutup. Bab ini berisi kesimpulan dari temuan penelitian yang telah 

dilakukan, serta saran-saran yang dapat diajukan untuk pengembangan penelitian 

selanjutnya. Kesimpulan dirumuskan berdasarkan hasil analisa terhadap tafsir al-

Tustarī dalam memahami konsep zikir, dan relevansinya terhadap dimensi 

spiritualitas kontemporer. 

 

 

 

 



 

108 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan keseluruhan pembahasan dan analisis yang telah dipaparkan, 

penelitian ini menunjukkan bahwa Tafsir Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm karya Sahl al-Tustarī 

diyakini sebagai salah satu tafsir bercorak sufi paling awal dalam khazanah 

penafsiran Al-Qur’an. Dalam kitab tafsirnya, al-Tustarī menafsirkan seluruh surat 

dalam Al-Qur’an, meski tidak semua ayat ia tafsirkan. Al-Tustarī hanya 

memberikan penjelasan terhadap ayat-ayat tertentu yang menurutnya memiliki 

isyarat yang dapat ia tangkap melalui kedalaman spiritual dan pengalaman batin 

yang ia miliki. Penafsiran yang dilakukan oleh al-Tustarī tidak semata-mata 

bertumpu pada intuisi spiritual yang ia rasakan, akan tetapi juga tetap merujuk pada 

sumber-sumber utama Islam, seperti Al-Qur’an, hadis dan sunnah Nabi, serta 

riwayat dan pendapat para sahabat dan tābi’īn, sehingga penafsiran yang dilakukan 

tetap dalam koridor keilmuan yang diakui. 

Kemudian, berdasarkan analisis terhadap penafsiran al-Tustarī atas ayat-

ayat zikir, dapat disimpulkan bahwa dalam perspektif sufi, khususnya dalam 

pandangan al-Tustarī, zikir tidak hanya dipahami sebagai aktivitas verbal atau 

pengulangan lafaz tertentu. Zikir diposisikan sebagai sebuah tahapan dan proses 

spiritual menuju ketenangan dan kedamaian batin yang tetap. Melalui zikir, seorang 

hamba merasakan kesadaran batin bahwa Tuhan selalu mengawasi, sehingga zikir 

mampu menghidupkan hati dan menumbuhkan sikap tunduk kepada Allah. Dengan 

demikian, zikir berfungsi sebagai medium penyucian jiwa, penguatan 



109 
 

 
 

penghambaan, yang pada akhirnya menjadi sumber ketenangan dan kedamaian 

batin yang menetap bagi perjalanan spiritual seorang hamba. 

B. Saran 

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan, terdapat beberapa 

kemungkinan kajian yang dapat dikembangkan pada penelitian selanjutnya: 

Pertama, penelitian selanjutnya dapat memberluas objek kajian dengan 

mengkomparasikan penafsiran ayat-ayat zikir dalam tafsir Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm 

karya Sahl al-Tustarī dengan kitab tafsir yang bercorak sufi lainnya, seperti al-

Alūsī, al-Qusyairī, dan lain sebagainya untuk melihat persmaan dan perbedaan 

pendekatan sufistik dalam memahami zikir. 

Kedua, penelitian mendatang juga dapat mengaitkan penafsiran al-Tustarī 

atas ayat-ayat zikir dengan isu-isu kontemporer yang sedang terjadi, seperti 

kesehatan mental atau krisis spiritual manusia modern. Dengan demikian, konsep 

zikir yang diberikan oleh al-Tustarī tidak hanya relevan dalam konteks sufi klasik, 

tetapi juga mampu memberikan solusi serta dapat memberikan jawaban terhadap 

tantangan zaman atas permasalahan yang sedang terjadi. 

Terakhir, penelitian ini diharapkan mampu menjadi pijakan awal bagi 

penelitian-penelitian mendatang tentang tafsir isyārī sebagai bagian dari khazanah 

keilmuan tafsir Al-Qur’an, sekaligus membuka dialog antara keilmuan tafsir dan 

tasawuf yang kadang memiliki jarak. 

 

 

 



110 
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Afifah, Meika Syadza, and Norhayati Rafida Binti Abdul Rahim. “Refleksi Zikir 

Nafas Perspektif Al-Ghazali Di Era Society 5.0.” Journal of Sufism and 

Psychotherapy 4, no. 2 (2024): 219–36. 

Akhdiat, Siti Nurkhafifah Marisa, and Muhammad Faisal. “Maqam Tawakkal 

Dalam Al-Quran (Kajian Perspektif Imam Alusi Dalam Tafsir Ruhul Ma’ani 

Fi Tafsir Al-Quran Al-’Azim Wa Sab’i Al-Matsani).” Basha’ir: Jurnal Studi 

Alquran Dan Tafsir 1, no. 1 (2021): 117–34. 

Al-Ashfahani, Abu Nu’aim Ahmad bin Abd Allah. Hilyah Al-Auliya’ Wa Thabaqat 

Al-Ashfiya’. Vol. 10. Kairo: Maktabah al-Khanji, 1996. 

Al-Farmawī, ‘Abd al-Ḥayy. Al-Bidāyah Fī Al-Tafsīr Al-Mauḍū’ī: Dirāsah 

Manhajiyyah Mauḍū’iyyah. Mesir: Maktabah Jumhuriyyah, 1977. 

Al-Ghazali. Ihya’ ’Ulum Al-Din. Vol. 4. Jeddah: Dar al-Manhaj, 2011. 

Al-Iṣfahānī, Al-Rāghib. Mu‘Jam Mufradāt Li Alfāẓ Al-Qur’Ān. Beirut: Dar al-Fikr, 

n.d. 

Al-Jawziyyah, Ibn Qayyim. Madarij Al-Salikin Bayna Manazil Iyyaka Na’budu 

Waiyyaka Nasta’in. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, n.d. 

Al-Kalabazi, Abu Bakar Muhammad bin Ishaq al-Bukhari. Kitab Al-Ta’arruf Li 

Mazhab Ahl Al-Tasawwuf. Kairo: Maktabah al-Khanji, 1994. 



111 
 

 
 

Al-Nafazi, Ibn Abbad. Al-Hikam Al-’Athaiyyah Li Ibn ’Athaillah Al-Sakandari. 

Kairo: Markaz al-Ahram Li al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1988. 

Al-Qaṭṭān, Mannā’ Khalīl. Mabāhiṡ Fī Ulūm Al-Qur’ān. Kairo: Maktabah Wahbah, 

2000. 

Al-Qusyairī, Abu al-Qāsim ‘Abd al-Karīm bin Hawāzin bin ‘Abd al-Malik. Laṭāif 

Al-Isyārāt. Vol. 2. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2007. 

Al-Qusyairi, Abu al-Qasim Abdul Karim bin Hawazin. Ar-Risalah Al-

Qusyairiyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2023. 

———. Tafsir Al-Qusyairi. Vol. 1. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2007. 

Al-Ṣābūnī, Muhammad ‘Ali. Al-Tibyān Fī ‘Ulūm Al-Qurān. Damaskus: Maktabah 

al-Ghazali, 1977. 

Al-Sakandari, Ibn ’Athaillah. Al-Hikam. Translated by Izza Rahman Nahrowi. 

Jakarta: PT. Serambi Ilmu Semesta, 2007. 

Al-Ṣāliḥ, Ṣubhi. Mabahits Fi ‘Ulum Al-Quran. Beirut: Dar al-Fikr li al-Malayin, 

1988. 

Al-Sulamī, Al-Imām Abū ‘Abd al-Rahmān Muhammad bin Husain bin Mūsā al-

Azdī. Haqāiq Al-Tafsīr. Vol. 1. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2001. 

Al-Tirmiżī, Abū Īsā Muhammad ibn Īsā. Jāmi’ Al-Tirmiżī. Translated by Abu 

Khaliyl. Jeddah: Dar al-Salam, 2007. 



112 
 

 
 

Al-Tusi, Abi Nashr Abdillah bin Ali al-Sarraj. Al-Luma’ Fi Tarikh Al-Tasawwuf 

Al-Islami. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2007. 

Al-Tustarī, Sahl bin ʿAbd Allāh. Tafsīr Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm. Edited by Taha Abd 

al-Rauf Sa’d and Sa’d Hasan Muhammad Ali. Kairo: Dar al-Haram li al-

Turats, 2004. 

———. Tafsīr Al-Tustarī: Great Commentaries on the Holy Qurʾān. Translated by 

Keeler Annabel and Keeler Ali. Jordan: Royal Aal al-Bayt Institute for 

Islamic Thought, 2011. 

———. Tafsir Al-Tustari. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2021. 

Al-Zahabi, Muhammad Husain. Al-Tafsīr Wa Al-Mufassirūn. Vol. 2. Kairo: 

Maktabah Wahbah, n.d. 

Al-Zarqānī, Muhammad ’Abd al-’Aẓīm. Manāhil Al-’Irfān Fī ’Ulūm Al-Qur’ān. 

Vol. 2. Kairo: Dar al-Salam, 2015. 

Amelia, Rubaiyi Nor, and Destisa Denti Seiza Pratiwi. “Manfaat Berzikir Terhadap 

Kesehatan Mental.” Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial Dan Budaya 1, 

no. 6 (2023): 696–705. 

Anwar, Rosihon. Ilmu Tafsir. Bandung: Pustaka Setia, 2002. 

Ar Ridho, Ahmed Zaranggi, and Safira Malia Hayati. “Konsep Zikir Sufistik Dalam 

Tafsir Al-Qur’an Al-Karim Karya Mulla Sadra.” Journal of Sufism and 

Psychotherapy 2, no. 2 (2022): 167–82. 



113 
 

 
 

Ardiyani, Dian. “Maqam-Maqam Dalam Tasawuf, Relevansinya Dengan Keilmuan 

Dan Etos Kerja.” Suhuf 30, no. 2 (2018): 168–77. 

Ashar, Salim, and Dian Erwanto. Metodologi Penelitian Tafsir Al-Qur’an. 

Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media, 2023. 

Azizah, Nadiah. “Memahami Ayat-Ayat Zikir Melalui Metode Ma’na Cum 

Maghza.” UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2024. 

Baidan, Nashruddin. Tasawuf Dan Krisis. Semarang: Pustaka Pelajar, 2001. 

Baihaki, and Nor Faridatunnisa. “Telaah Tafsir Sufistik: Studi Atas Penafsiran 

Ayat-Ayat Tentang Nur Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-‘Azhim Karya Sahal Al-

Tustari.” Ilmu Ushuluddin 19, no. 2 (2020): 106–23. 

Bakry, Mubassyirah Muhammad. “Maqamat, Ahwal Dan Konsep Mahabbah 

Ilahiyah Rabi’ah Al-‘Adawiyah (Suatu Kajian Tasawuf).” Jurnal Al-Asas 1, 

no. 2 (2018): 76–101. 

Basiyuni, Ibrahim. Nasy’at Al-Tasawwuf Al-Islami. Kairo: Dar al-Ma’arif, n.d. 

Burhanuddin. “Zikir Dan Ketenangan Jiwa (Solusi Islam Mengatasi Kegelisahan 

Dan Kegalauan Jiwa).” Mimbar: Jurnal Media Intelektual Muslim Dan 

Bimbingan Rohani 6, no. 1 (2020): 15–25. 

Dimyathi, M. Afifudin. Ilm Al-Tafsir Ushuluhu Wa Manahijuhu. Sidoarjo: 

Maktabah Lisan ’Arabiy, 2016. 



114 
 

 
 

———. Mawarid Al-Bayan Fi ’Ulum Al-Qur’an. Sidoarjo: Maktabah Lisan 

’Arabiy, 2015. 

Farhan, Ibnu. “Konsep Maqamat Dan Ahwal Dalam Perspektif Para Sufi.” Yaqzhan 

2, no. 2 (2016): 153–72. 

Fikri, Ahmad Ali Fikri, and Yusuf Rahman. “Pandangan Sahl Al-Tustarī Terhadap 

Al-Qur’an Dalam Tafsīr Al-Qur’ān Al-ʿAẓīm.” Refleksi 22, no. 1 (2023): 49–

78. 

Happid, Raya Apdilla Apdilla, and Maftuh Ajmain. “Maqam Dan Ahwal Dalam 

Tasawuf: Dinamika Perjalanan Spiritual Menuju Kedudukan Tinggi Di 

Hadapan Tuhan.” Pandawa: Jurnal Pendidikan Dan Dakwah 7, no. 2 (2025): 

1–9. 

Haqqi, Ismā’īl. Rūh Al-Bayān Fī Al-Tafsīr Al-Qur’ān. Vol. 1. Beirut: Dar Ihya’ al 

Turath al Arabiy, n.d. 

Hasan, Abd al-Hakim. Al-Tasawwuf Fi Al-Syir’i Al-‘Arabi. Kairo: Dar al-Ma’arif, 

1954. 

Ibrohim, Maulana Malik. “Penafsiran Ayat-Ayat Dzikir Dalam Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Tafsir Rūhul Ma’ani Dan Al-Misbah).” UIN Walisongo 

Semarang, 2023. 

Kailani, Qamar. Fi Al-Tasawuf Al-Islam. Kairo: Dar al-Ma’arif, 1976. 

Latif, Umar. “Dzikir Dan Upaya Pemenuhan Mental-Spiritual Dalam Perspektif Al-



115 
 

 
 

Qur’an.” Jurnal At-Taujih: Bimbingan Dan Konseling Islam 5, no. 1 (2022): 

28–46. 

Ma’luf, Louis. Al-Munjid Fi Al-Lughah Wa Al-A’lam. Beirut: Maktabah al-

Syarqiyah, 1986. 

Maftuhin, Abdul Rozak Ali, and Syamsurizal Yazid. “Zikir Dan Ketenangan Jiwa: 

Kajian Psikologis.” Ikhlas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam 2, no. 1 (2025): 

227–42. 

Maḥmūd, Ḥalīm, Manī’ ‘Abdul. Manāhij Al-Mufassirīn. Kairo: Dar al-Kitab al-

Misri, 1978. 

Miswar. “Maqamat (Tahapan Yang Harus Ditempuh Dalam Proses Bertasawuf).” 

Jurnal Ansiru PAI 1, no. 2 (2017): 8–19. 

Muhammad, Ahsin Sakho. Membumikan Ulumul Qur’an. Jakarta: Penerbit Qaf, 

2019. 

Musadad, Asep Nahrul. “Tafsir Sufistik Dalam Tradisi Penafsiran Al-Qur’an 

(Sejarah Perkembangan Dan Konstruksi Hermeneutis).” Jurnal Farabi 12, 

no. 1 (2015): 106–23. 

Muslim, Mustafa. Mabahits Fi Al-Tafsir Al-Maudhui. Beirut: Dar al-Qalam, 1989. 

Muzakkir. Tasawuf; Pemikiran, Ajaran Dan Relevansinya Dalam Kehidupan. 

Medan: Perdana Publishing, 2018. 



116 
 

 
 

Nakamura, Kojiro. Metode Zikir Dan Doa Al-Ghazali. Translated by Uzair Fauzan. 

Bandung: Mizan Pustaka, 2005. 

Nicholson, Reynold A. The Mystics of Islam. London: G. Bell and Sons Ltd., 1914. 

Qowiyuddin. “Epistemologi Tafsir Ayat-Ayat Zikir (Studi Kitab Tafsīr Al-Qur’ān 

Al-Karīm Karya Ibnu ‘Arabi.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018. 

Rahayu, Endang Sri. “Rekonstruksi Konsep Manusia Sempurna: Studi Atas Konsep 

Maqamat Dalam Tasawuf.” Jurnal Emanasi, Jurnal Ilmu Keislaman Dan 

Sosial 1, no. 1 (2018): 1–15. 

Rahman, Muhammad Auli, Anugrah Ilahi, and Agustiar. “Zikir Dalam Al-Qur’an: 

Kajian Tafsir Maudhu‘I Tentang Dimensi Spiritual, Etis, Dan Praksis Sosial.” 

Al-Muqaddimah 2, no. 1 (2026): 98–107. 

Rijalallah. “Menemukan Muatan Sufi Isyari Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azim 

Karya Al-Tustari (Studi Tematik Ayat-Ayat Sabar).” UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau, 2024. 

Roshifah, Roshfi. “Keluhuran Akhlak Rasulullah SAW. Perspektif Tafsir Sufi Sahl 

Al-Tustari.” UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018. 

Safrudin, Moh. “Konstruksi Mahabbah Dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Azim Karya 

Sahl Bin ‘Abd’ Allah Al-Tustari Terintegrasi Dengan Psikologi Humanistik 

Abraham Maslow.” UIN Sunan Ampel Surabaya, 2022. 

Shihab, Quraish. Kaidah Tafsir. Tangerang: Lentera Hati, 2013. 



117 
 

 
 

Sin, Maichel, and M. Arsian Al-Alaki. Perjalanan Spiritual Menuju Pengalaman 

Diri Yang Sejati: Sebuah Maha Karya Spiritual Yang Bisa Menjadi Acuan 

Bagi Para Pencari Kesejatian Diri. Yogyakarta: Penerbit Deepublish, 2025. 

Sobirin, Dinda Husnainah, Farah Hanifah, and Meydita Dwi Putri. “Menumbuhkan 

Semangat Spiritual Dengan Shalat Dan Dzikir Cultivating Spiritual Spirit 

Through Prayer and Remembrance,” 2024, 536–42. 

Syamsuddin, Sahiron. “Pendekatan Dan Analisis Dalam Penelitian Teks Tafsir: 

Sebuah Overview.” Suhuf 12, no. 1 (2019): 131–49. 

Syarif, Muhammad Yasir. Harakah Al-Tasawwuf Al-Islami. Mesir: Mathabi’ al-

Hai’ah al-Mishriyyah al-‘Ammah li al-Kitab, 1987. 

Syarifuddin, Mohammad Anwar. Pesan Simbolik Al-Qur’an Dalam Tafsir at-

Tustari. Yogyakarta: Penerbit KBM Indonesia, 2025. 

Syukur, Abdul. “Mengenal Corak Tafsir Al-Qur’an.” El-Furqonia 1, no. 1 (2015): 

83–104. 

Tangngareng, Tasmin. “Puncak-Puncak Capaian Sufistik Dalam Perspektif 

Metodologis.” Jurnal Aqidah-Ta 8, no. 1 (2017): 83–97. 

Umam, Khairul. “Analisis Ayat-Ayat Tentang Zikir Dalam Tafsir Al-Imam Al-

Ghazali Karya Al-Rihan.” UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019. 

 

 


	HALAMAN JUDUL
	PERNYATAAN KEASLIAN 
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 
	HALAMAN PENGESAHAN
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO 
	HALAMAN PERSEMBAHAN 
	ABSTRAK 
	PEDOMAN TRANSLITERASI 
	KATA PENGANTAR 
	DAFTAR ISI 
	DAFTAR TABEL 
	DAFTAR GAMBAR 
	BAB I PENDAHULUAN 
	A. Latar Belakang  
	B. Rumusan Masalah 
	C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 
	D. Kajian Pustaka 
	E. Kerangka Teori 
	F. Metodologi Penelitian 
	G. Sistematika Pembahasan 

	BAB V PENUTUP 
	A. Kesimpulan 
	B. Saran 

	DAFTAR PUSTAKA 

